
 5

Mittelalterliche Politiktheorie 
Vier Entwürfe des Hoch- und Spätmittelalters 
 

 

Menschen haben immer wieder über ihre eigene Organisation nachge-
dacht. Darum können wir in der Geschichte immer wieder politisches 
Denken aufspüren. Feste und Rituale, Gesänge und Reden, Gesetze 
und Rechtsbücher, Gerichtsverhandlungen und Predigten, Ermahnung 
und Prophezeiung oder Satire, theoretische Abhandlungen und kon-
krete politische Programme, alle solche Textsorten lassen sich auf 
politisches Denken befragen. Hier bietet sich dem Historiker ein wei-
tes Feld in allen Epochen der Geschichte.  
Politische Theorie dagegen entsteht aus zielgerichtetem Nachdenken 
über politisches Handeln im Horizont allgemeiner Überlegungen, im 
Horizont damit einer theoretischen Bemühung. Politische Theorie 
versucht, Rahmenbedingungen und Ergebnisse politischer Praxis in 
einem Zusammenhang zu sehen und sie damit „theoretisch“ zu erfas-
sen, will nicht so sehr die gegenwärtigen Zustände und Handlungen 
der menschlichen Gruppen beschreiben, als vielmehr die Grundlagen, 
auf denen ihre Gliederung und Ordnung aufbaut, was diese allererst 
hervorbringt, ermöglicht und rechtfertigt. Politische Theorie ist der 
Versuch, sich die Strukturen auf der Vorstellungsebene zu vergegen-
wärtigen. Mit Hilfe solcher Vorstellungen will politische Theorie etwa 
erkennen und bewußt zu machen, wie Ziele und Mittel politischer 
Aktivität bewertet werden müssen, und wie sie gegebenenfalls auch 
anders als zuvor  einzusetzen sind, um den politischen Willen an seine 
Ziele kommen zu lassen. Insofern ist Politiktheorie stets praktisch, 
richtet sich zuletzt immer an die politisch Handelnden, bleibt bei kon-
templativer Betrachtung nicht stehen, sondern setzt sich zumindest 
idealiter Politikberatung, Beratung der politisch Handelnden zum 
Ziel. Damit ist politische Theorie von ihren Rezeptionsbedingungen 
her stets von dem allgemeinen politischen Denken ihrer Zeit zwar 
abhängig. Sie bleibt aber konkret auf die jeweilige politische Verfas-
sung und das diese Verfassung tragende Bewußtsein bezogen. Das gilt 
zu allen Zeiten und unter allen Umständen ihrer Hervorbringung. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 6 

Politische Theorie in diesem Sinn hat es freilich nicht immer und 
überall gegeben. Nicht alle Zeiten und alle Gruppen machen den Ver-
such, sich der Basisstrukturen ihres Zusammenlebens bewußt zu wer-
den. Wenn sie das aber tun, dann mögen sich ihre Entwürfe als Ge-
genstand des Vorstellungsvermögens und damit als sprachlich vermit-
teltes und sprachlich kommunizierbares Konstrukt in Zeugnissen 
niederschlagen, die die Zeit ihrer Entstehung überdauern. Dann kön-
nen sie, geeignete Methoden vorausgesetzt, einer späteren Analyse 
und Rekonstruktion von Historikern offen stehen.  
Das Mittelalter macht hier keine Ausnahme. Auch im Mittelalter gab 
es ein politisches Denken wie selbstverständlich von den allerersten 
Anfängen bis zu seinem Übergang in die Neuere Geschichte. Politi-
sche Theorie im engeren Sinn aber hat es nicht immer gegeben. Es 
wurde jedoch immer wieder in unterschiedlicher Intensität in den 
verschiedenen Epochen ein Ansatz zu theoretischem Nachdenken 
gemacht. Es ist im Rahmen der einem Vortrag gesetzten zeitlichen 
Grenzen freilich absolut unmöglich, auch nur einen abrißartigen Über-
blick über die Geschichte der mittelalterlichen politischen Theorie zu 
versuchen. Die letzte Gesamtdarstellung aus der geschlossenen Per-
spektive eines Autorenzweigespanns, die „History of the Political 
Theory in the West“, von 1903 bis 1936 von den Brüdern Alexander 
und Robert Carlyle in London herausgebracht und seither immer wie-
der aufgelegt, erreicht den Umfang von sechs veritablen Bänden.1 
Skizzenhafte Leitfäden in verschiedenen Sprachen, die von einem 
einzelnen Autor verfaßt in den letzten Jahrzehnten erschienen sind, 
umfassen sämtlich mehr als 100 bis 300 Seiten.2 Die kompakten 

 
1  Sir Robert William Carlyle / Alexander J. Carlyle, A History of Mediaeval Political 

Theory in the West, vol. 1-6 [11901-1936], Neudruck etwa London 1970. 
2  Etwa Dieter Mertens, Geschichte der politischen Ideen im Mittelalter, in: Hans 

Fenske / Dieter Mertens / Wolfgang Reinhard / Karl Rosen, Geschichte der poli-
tischen Ideen von Homer bis zur Gegenwart (Fischerbuch, 4367), Frankfurt/Main 

21987; Joseph Canning, A History of Medieval Political Thought (300 – 1450), 
London (usw.) 1996; Janet Coleman, A History of Political Thought From the 
Middle Ages to the Renaissance, Oxford 2000; Jürgen Miethke, Le teorie politiche 
nel medioevo. Prefazione di Roberto Lambertini, traduzione di Mario Conetti 
(Collana di Saggistica, 84), Genova 2001. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 7

Handbücher und Buchbindersynthesen, die sich auf veritable Teams 
aus zahlreichen Spezialisten verlassen, bringen es sämtlich auf mehr 
als 400 oder 500 Seiten.3 Auch die denkbar größte Prägnanz und 
Knappheit der Charakteristik könnte, so meine ich, ein derartiges 
Unternehmen nicht auf eine Vortragslänge komprimieren. 
Ich muß also eine radikale und auch eine subjektive Auswahl treffen. 
Ich habe mich dazu entschlossen, hier eine Reihe von Miniaturen 
mittelalterlicher Entwürfe vorzustellen, die vom 10. bis zum 14. Jh. 
wichtige Positionen politischer Theorie beleuchten sollen. Dabei will 
ich nicht beanspruchen, etwa die wichtigsten Positionen ausgewählt 
zu haben. Ich habe auch nicht den Versuch gemacht, gewissermaßen 
in nuce die historische Entwicklung der politischen Theorie repräsen-
tativ zu spiegeln. Es werden also wichtige Figuren hier fehlen. Die 
Kriterien meiner Auswahl für einen „Würzburger Vortrag zur Rechts-
philosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie“ werden vielleicht im 
Fortgang noch deutlich werden, darum möchte ich sie hier nicht wei-
ter erörtern. Immerhin soll, das ist zumindest meine Absicht, die 
Buntheit mittelalterlicher Entwürfe ebenso zur Sprache kommen wie 
die Verschiedenheit theoretischer Hintergründe und die Vielgestaltig-
keit der Ergebnisse.  
Von vier theoretischen Entwürfen des Mittelalters soll hier die Rede 
sein. Ich stelle vor den italienischen Bischof Atto von Vercelli († ca. 
960), den sogenannten „Normannischen Anonymus“ von der Wende 
vom 11. zum 12. Jh., den englischen Richter an der King’s Bench 
Henry de Bracton († 1268) und – in lokalpatriotischer Rücksicht auf 
den Ort des heutigen Vortrags den Würzburger Offizial und späteren 
Bischof von Bamberg Lupold von Bebenburg († 1363).  
 

 

 

 
3  Cambridge History of Medieval Political Thought, c. 350-c.1450, ed. James H. 

Burns, Cambridge 1988; Pipers Handbuch der politischen Ideen, hrsg. von Iring 
Fetscher / Herfried Münkler, Bd. 2: Von den Anfängen des Islams bis zur Reforma-
tion, München 1993; Histoire de la philosophie politique, sous la direction d’Alain 
Renaut, vol. 2: Naissances de la modernité, Paris 1999. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 8 

I. Atto von Vercelli: Polipticum. 
 

Eine legitimistische Verlaufsanalyse usurpatorischer Tyrannei 
 

Bereits in der Karolingerzeit hatten die Kleriker an den Herrscherhö-
fen versucht, ihren Herren jeweils konzentriert ihre Herrscherpflichten 
vor Augen zu halten.4 Der Versuch, durch ethische Selbstbindung den 
Herrscher an seine Aufgaben als Pflichten zu erinnern, lag für theore-
tische Absichten nahe und wurde auch oft unternommen. Politische 
Ethik wurde in der Tradition dieser Gattung der Fürstenspiegel für 
lange Zeit die herrschende Form mittelalterlicher politischer Theorie 
überhaupt. Fürstenspiegel haben bis über das Ende des Mittelalters 
hinaus das Nachdenken von Intellektuellen über die Politik formge-
bend bestimmt.  
In diese karolingische Tradition läßt sich auch eine Schrift der Otto-
nenzeit des 10. Jhs. stellen, die in den üblichen Darstellungen der 
politischen Theorie oftmals übergangen wird,5 das Polipticum quod 
appellatur pependiculum („Vielblätterbuch, genannt Senkblei“)6 des 
 
4  Dazu etwa Hans Hubert Anton, Fürstenspiegel und Herrscherethos in der Karolin-

gerzeit Bonn 1968 (Bonner historische Forschungen; 32) [= Phil. Diss. Bonn 1966]; 
auch H. H. Anton, Königsvorstellungen bei Iren und Franken im Vergleich, in: Das 
frühmittelalterliche Königtum, Ideelle und religiöse Grundlagen, hrsg. von Franz-
Reiner Erkens (Ergänzungsbände zum Reallexikon der Germanischen Altertums-
kunde, 49), Berlin / New York 2005, 270-330. 

5  Das läßt sich leicht in den oben genannten Darstellungen überprüfen: Die Cam-
bridge History, ed. James H. Burns, führt in der bio-bibliographischen Übersicht 
(660) Atto zwar auf, nennt unter seinen Werken aber gerade nicht das „Polipticum“. 
Auch die Brüder Carlyle, History (Anm. 1), Bd. 3 (1915), 100 bzw. 117, zitieren 
nicht Attos „Polipticum“, sondern nur den Kommentar zum Römerbrief und Attos 
Epistula 1. 

6  Heute Ms. Vat. lat. 4322, fol. 35r-69r. Das Ms. ist am oberen Rand durch Fäulnis-
fraß mit teilweisem Textverlust (zusätzlich auch bei den Randbemerkungen am obe-
ren Rand) zerstört. Eine kritische Edition lieferte Georg Goetz, Attonis qui fertur 
Polipticum quod appellatur perpendiculum, eingeleitet, hrsg. und übersetzt, in: Ab-
handlungen der Sächsischen Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-
historische Klasse, 37.2 (Leipzig 1922), der durch die unglückliche Entscheidung, 
im Druck der Version B die Schreibkürzungen der Hs. möglichst exakt nachzubil-
den, die ohnehin etwas schwierige Lektüre nicht gerade erleichtert hat. Auch ist die 
Entscheidung des Hrsg. zu bedauern, die längeren Marginalglossen (von dem Alt-
philologen Goetz „Scholien“ genannt) nicht vollzählig abzudrucken. Wieweit seine 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 9

Bischofs von Vercelli Atto († ca. 960).7 Atto war ein fruchtbarer 
Schriftsteller,8 dessen für seine Zeit ansehnliche Produktion unter-
schiedlicher Schriften in zwei mächtigen Pergamentkodices aus dem 
bischöflichen Scriptorium von Vercelli noch heute, wenngleich teil-
weise durch Fäulnisfraß am oberen Rand (mit Textverlusten besonders 
in den Marginalnotizen, aber auch durch den Wegfall von Textzeilen) 
schwer beschädigt in der Vatikanischen Bibliothek9 und in Vercelli10 
 

Auswahl der übergangenen Stücke sich an der teilweise recht schwierigen Lesbar-
keit orientiert, weil die Schrift bisweilen in eine flüchtige Kursive verfällt, teilt er 
nicht mit: Durch die Verstümmelung des oberen Randes sind einige Textteile ja 
ohnedies nicht zu lesen! Es empfiehlt sich jedoch, auch die ausgelassenen längeren 
Glossen bei der Interpretation zu berücksichtigen (vgl. unten Anm. 29; oder auch 
die Beispiele bei Frova, Pollitico [unten Anm. 7], 28 Anm. 54 f., 39 Anm. 79, 43 
Anm. 89, 62 Anm. 149, 64 Anm. 151). Eine neue leichter „lesbare“ Ausgabe [ge-
gebenenfalls mit einer Abbildung der Hs.] wäre m. E. dringend erwünscht. Auf die 
vollständige Übersetzung, die Goetz  vor allem natürlich nach Version B angefer-
tigt hat (55-68), sei hier ausdrücklich und ein für allemal hingewiesen (zuvor hatte 
Julius Schultz, Atto von Vercelli (924-961), Phil. Diss. Göttingen 1885, 73-101, ei-
ne Übersetzung gewagt). Die letzte kurze Zusammenfassung lieferte Franz Brun-
hölzl, Geschichte der lateinischen Literatur des Mittelalters, Bd. 2, München 1992, 
368-370. 

7  Von den zahlreichen Forschungen zu ihm seien hier nur genannt: Julius Schultz 
(vorige Anm.); Percy Ernst Schramm, Ein „Weltspiegel“ des 10. Jahrhunderts, das 
„Polipticum“ des Bischofs Atto von Vercelli , in: Schramm, Kaiser, Könige, Päps-
te, Bd. 3, Stuttgart 1967 [überarbeiteter Neudruck von Schramm, Studien zu früh-
mittelalterlichen Aufzeichnungen über Staat und Verfassung, in: ZRG germ. Abt. 
49 (1929) 167-237, hier 180-198]; Suzanne Fonay Wemple, Atto of Vercelli, 
Church, State, and Christian Society in Tenth Century Italy (Temi e testi, 27), Rom 
1979 [dazu etwa die Rezensionen von Werner Affeldt, in: Mittellateinisches Jahr-
buch 17 (1982) 293-295; oder Jürgen Miethke, in: Quellen und Forschungen aus ita-
lienischen Archiven und Bibliotheken 61 (1981) 517 f.]; Carla Frova, Il ‚Polittico‘ 
attribuito ad Attone vescovo di Vercelli (924-960 ca.): tra storia e grammatica, in: 
Bullettino dell’Istituto Storico Italiano per il Medio Evo 90 (1982/1983) 1-75. 

8  Eine gute Übersicht über seine Schriften, die handschriftliche Überlieferung und 
die verschiedenen Drucke bei Wemple, Atto (Anm. 7), 193 nr. 5; vgl. besonders 
den Band 134 von Mignes Patrologie (künftig: „MPL“); siehe noch Wemple, ebd. 
185-194 (Appendix II: Manuscripts and editions of Atto’s works).  

9  Ms. Vat. lat. 4322; der Weg der Handschrift in die Vaticana ist unbekannt. Eine 
Beschreibung gab zuletzt Pokorny, Capitula episcoporum (Anm. 14), 259. Wegen 
dieser Textverluste ließ die Vatikanische Bibliothek bereits 1664 auf Veranlassung 
des Kardinals Johannes Bona (†1674) zur Textsicherung eine (Teil-)Abschrift 
erstellen: Ms. Vat. lat. 4323 (XVII. s.), Kurzbeschreibung in Wemple, Atto (Anm. 
7), 186 nr. 2; auch bei Pokorny, Capitula, 259. Dazu Bonas Brief an Luc d’Achery 
vom 5. 5. 1664 (zitiert hier nach Frova, Polittico [Anm. 17] 7 f. Anm. 9): Quia vero 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 10

erhalten sind. Neben Briefen,11 Predigten12 und exegetischen Schriften 
(einem freilich nur teilweise selbständigen Paulinenkommentar13) 
steht auch eines der bischöflichen „Capitulare“, d.h. eine Normen-
sammlung zur regelmäßigen Verlesung auf den Diözesansynoden, die 
die Lebensdisziplin des Diözesanklerus und die Christianisierung der 
Landesbewohner sichern sollte; dessen Abfassung und Anwendung 
hat Atto offenbar selbst veranlaßt und beaufsichtigt.14 Sodann steht 
dort auch eine bittere Polemik gegen die „Bedrückungen der Kirche“ 
(De pressuris ecclesiasticis).15 die einen lebhaften Einblick in die 
sozialen Verhältnisse Oberitaliens um die Mitte des 10. Jahrhunderts 
gewährt, und eben sein Polipticum.16 

 
de re libraria sermo est, adde me nuper incidisse in Opera Attonis episcopi Vercel-
lensis, qui vivebat anno 945. Sunt in bibliotheca Vaticana atque in codice 4322, qui 
vetustissimus est, adeo ut videatur vel ab ipso authore vel circa eius tempora scrip-
tus. Sed, proh dolor! liber est superiori parte corrosus et carie consumptus. 
Transscribi eum curaverunt bibliothecae custodes, ne totus periret. Propter au-
tographi vitium frequentes insunt lacunae, quae grandem legenti molestiam affe-
runt [diese „schwere Belästigung“ verursacht noch heute unvermeidlich jeder 
Druck, auch die Ausgabe von Goetz und unsere Anmerkungen!]. 

10  Ms. Vercelli, Biblioteca Capitolare, XXXIX (40); Inhaltsübersicht bei Wemple, 
186 f. (Nr. 3), eine Beschreibung bei Pokorny, Capitula (Anm. 14), 260.  

11  Gedruckt in MPL 134, 95-124; eine nicht ganz glückliche moderne Ausgabe erfolg-
te durch George Alan Willhauck, The Letters of Atto, Bishop of Vercelli. Text, 
Translation and Commentary, PhD Tufts University [Medford-Somerville, Mass.] 
1984. 

12  Druck in MPL 134, 833-860. 
13  Druck in MPL 134, 125-834; dazu zusammenfassend Werner Affeldt, Die weltliche 

Gewalt in der Paulus-Exegese, Röm. 13, 1-7 in den Römerbriefkommentaren der 
lateinischen Kirche bis zum Ende des 13. Jhs. (Forschungen zur Kirchen- und Dog-
mengeschichte, 22), Göttingen 1969 [ursprünglich phil. Diss. FU Berlin 1956], bes. 
117 f., 129-135, 254 f., 260; vgl. dazu auch Wemple, 36-42, 330-336; sowie Joa-
chim Bauer, Die Schrift „De pressuris ecclesiasticis“ des Bischofs Atto von Vercel-
li, Phil. Diss. Tübingen 1975 [Dissertationsdruck], 7-9.  

14  Rudolf Pokorny (ed.), Capitula episcoporum, Teil III (MGH Leges, Capitula epis-
coporum, 3), Hannover 1995, 262-304 (mit einer wichtigen Einleitung 243-261, ei-
ne Ergänzung dazu in: Rudolf Pokorny unter Mitwirkung von Veronika Lukas 
(edd.), Capitula episcoporum, Teil IV (MGH Leges, Capitula episcoporum, 4), 
Hannover 2005, 92. 

15  MPL 134, 51-96; hrsg. von Bauer, De pressuris (Anm. 13), Editionsteil 1-168. 
16  In der Schrift selbst wird der Titel durch folgende Glossen erläutert: Version B 

(Goetz 27 [Ms. Vat. lat. 4322, fol. 49v]): Iam fessus hinc ponam perpendiculum 
[gl.: perpendiculum. normam . perpendiculum quidem est quod semper adtenditur; 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 11

Der Autor, aus langobardischem Hochadel der Gegend um Mailand 
stammend, hatte am Hofe des burgundischen Karolingers Hugo von 
Vienne († 948) und seines Sohnes König Lothar († 949) Zugang zu 
einem wichtigen Zentrum politischer Entscheidungen, gehörte zu-
nächst wohl zur Partei des späteren Königs Berengars II. von Ivrea, 
aus dessen Hof er sich jedoch nach dessen Thronbesteigung nach 
Vercelli zurückzog. Noch vor der durchgreifenden Neuordnung der 
Verhältnisse Oberitaliens durch Otto den Großen ist Atto wahrschein-
lich an einem 31. Dezember 959 oder 960, jedenfalls aber vor Januar 
96117 verstorben. 
Atto hat den Zugang zu seiner politischen Hauptschrift selbst erheb-
lich durch in seiner Zeit modische gelehrte Techniken erschwert, mit 
denen bereits in der Spätantike Grammatiker ihre Schriften im esoteri-
schen Kreis der Eingeweihten zu halten versuchten. Einmal verwendet 
er die sog. scinderatio („Zerreissung“) der Satzglieder, die sinngemäß 
Zusammengehöriges so weit im Satz auseinander stellt, daß sich der 
Leser erst mühsam die einzelnen Wörter neu zusammenreimen muß, 
bevor an ein Verstehen zu denken ist. Der schwingende Rhythmus der 
Sätze kann durchaus bisweilen ästhetisches Vergnügen bereiten, er-
fordert aber jedenfalls eine hohe Konzentration und Anstrengung. 

 
denique in fabrica nisi omnia ad perpendiculum fiant, cuncta mendosa construuntur. 
perpendiculum namque aeditor et hunc vult appellare libellum in quo noxia redar-
guere et honesta sancire disponit]; – bzw. ebenda (Goetz 28 [Ms. Vat. lat. 4322, 
fol.49v]): Incipit Polipticum [Gl.: polipticum. Polipticum est multorum descriptio, 
pol<is> grece multorum dicitur. Non enim specialiter tantum de uno loquitur, sed 
plurimorum corripit <crimina> ]; als Titel der Schrift wird perpendiculum noch 
einmal im Text genannt: Ms. Vat. lat. 4322, fol. 44r bzw. 64r (Goetz, 22 bzw. 47). 

17  Das Datum ergibt sich aus einem Nekrolog des XI./XII. Jahrhunderts aus Monza: II 
Kal. <scil. Ianuarias> o<biit> Atto Vercellensis epis<copus> qui dedit centum pres-
biteris decumanis valles de Bellenia et Leventina, zitiert hier nach Frova, Polittico 
(Anm. 7), hier 12 Anm. 18, dessen Glaubwürdigkeit freilich nicht zuletzt von einer 
kritischen Beurteilung der Testamente Attos [in MPL 134, 20-22, 893-.900] ab-
hängt (dazu Wemple, 179-183; auch Roland Pauler, Das Regnum Italiae in ottoni-
scher Zeit, Markgrafen, Grafen und Bischöfe als politische Kräfte [Bibliothek des 
Deutschen Historischen Instituts in Rom, 54], Tübingen 1982, 25 f. mit Anm. 32 
und 33. Vgl. aber auch Wemple, 21 mit Anm. 90, die als terminus ante von Attos 
Tod eine Urkunde von Attos Nachfolger im Bistum Vercelli aus dem Januar 961 
nennt). 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 12

Zusätzlich gebraucht der Verfasser als weitere spätantike Technik der 
Verrätselung die Glossentechnik, indem er gebräuchliche Wörter im 
Text durch seltene, schwierige und dunkle Worte aus dem arkanen 
Sprachschatz des Lateinischen sowie durch Brocken aus der griechi-
schen Gelehrtensprache, mit hebräischen Verzierungen aus der Bibel 
garniert, ersetzte, die ihm erhaltene Glossenlisten in Vercelli zur Ver-
fügung stellten.18 
Warum aber ist Atto so verfahren? Nicht ausschließlich aus gelehrter 
Eitelkeit und esoterischem Stolz des Dazugehörigen, der sich vom 
profanum vulgus abheben will. In der Handschrift selber steht die 
Erklärung – in unpersönlicher Formulierung der dritten Person: der 
Autor habe in der Furcht, sein Werk könne unzeitig seinen Feinden in 
die Hände fallen,19 diese Verrätselung angefertigt, erst nach der 
Vollendung eines zweiten Teils seiner Schrift habe er dann dem Pub-
likum den vollen Text zur Verfügung gestellt, dabei aber erfahren 
müssen, daß dieser auch für Gelehrte unverständlich geblieben sei.20 
Darum habe er die codierte Schrift entschlüsselt. 

 
18  Vor allem Ms. Vercelli, Biblioteca Capitolare, I (62), Inhaltsübersicht bei Wemple, 

188 (Nr. 6). Vergleiche allgemein: Georg Goetz, De glossariorum latinorum origine 
et fatis (Corpus glossariorum latinorum, 1), Leipzig (usw.) 1923; knapp auch Mi-
chael Lapidge, in: Lexikon des Mittelalters 4 (1989) 1508-1510. Eine lange alphabe-
tisch geordnete Liste von (vorwiegend) griechischen und (wenigen) hebräischen 
Vokabeln in den Glossen bei Frova, Polittico (Anm. 7), 37 Anm. 70. 

19  Dazu vgl. auch, was im Polipticum, Version B, gesagt wird von dem „klugen 
Mann, der alle die Machenschaften aufdeckt“ [Ms. Vat. lat. 4322, fol. 53r (Goetz 
31)]: er wird als erster von den Jägern erlegt. 

20  Ms. Vat. lat. 4322, fol. 48v (Goetz 4f.): vel aliquantulum metuens ne in ae-
mu<lorum ma>nus imperfectum opusculum adhuc interim hoc deveniret, aliquan-
tulumque obducere curavit eloquium, ut etiamsi ab insipientibus quoquo modo re-
pertum diligentius inquireretur, quamvis sepius ab illis inspiceretur, non tamen 
omnimodis agnosceretur, verum nec ab eorum auditoribus ad liquidum intellegere-
tur. Sed postquam, quae inibi addere proposuerat, plane digessit, liberum iam 
legere volentibus ad id permisit accessum. Audiens tamen quod ab aliquibus et 
etiam scholasticis artius in quibusdam protestaretur obstrusum apertuis tunc cunctis 
ilico statuit inquirentibus quaelibet huiuscemodi dilucidare. Die unpersönliche 
Formulierung spricht keinesfalls dagegen, hier eine Äußerung des Autors zu erken-
nen.  

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 13

In dem unter den Augen des Autors hergestellten großen Sammelco-
dex sämtlicher nichtexegetischer Schriften Attos21 folgt auch wirklich 
auf die zweifach verrätselte Version eine neue Fassung des gleichen 
Titels, in der die scinderatio beseitigt ist und die Glosseme durch 
knappe Interlinearübersetzungen und ausführlichere Randglossen 
erläutert sind.22 
Es war also, so behauptet der Bischof von Vercelli, das alte Problem 
von „Persecution and the Art of Writing“23, das Atto zur Codierung 
seiner politischen Einsichten veranlaßt hat. Er wollte offenbar nicht 

 
21  Ms. Vat. lat. 4322, Inhaltsübersicht bei Wemple, Atto (Anm. 7), 185f. nr. 1. Das 

Ms. trägt mehrfach, auch im Polipticum [fol. 49r, am oberen Rand, halb zerfressen 
von Fäulnis, zu Beginn von Version B und fol. 35r am Beginn von Version A, vgl. 
dazu auch etwa fol. 83r zu Beginn von De pressuris, abgebildet bei Wemple als 
Frontispiz] das Monogramm Attos, das die Zugehörigkeit zum Scriptorium von 
Vercelli und zu Attos Bibliothek bezeugt. Das hat Carla Frova, Polittico (Anm. 17), 
trotz ihrer sonst peniblen Literaturbenutzung bei ihrer unzureichend begründeten 
These nicht beachtet, der Text stamme erst aus späterer Zeit: vgl. ihre unentschie-
dene Erörterung S. 7 Anm. 9, wo ihr das Monogramm nur als Zeichen der Herkunft 
aus demselben Milieu von Vercelli gilt, dem u.a. auch die Handschrift Vercelli 
XXXIX (40) der Biblioteca Capitolare von Vercelli, immerhin die zweite der 
Sammelhandschriften mit Attos Werken, zugehöre [„Sembra que il codice si possa 
(!) riportare a quello stesso ambiente vercellese cui appartienetra l’altro il ms, 
XXXIX (40) …“]. Vgl. zum Monogramm jedoch Wemple, Atto, bes. 12 Anm. 52, 
28, 188 nr. 4 und 6; sowie zuletzt weiterführend (mit einer Auflösung für das Satz-
monogramm) Pokorny, Capitula III (Anm. 14), 245 und 257 Anm. 32. 

22  Ihre moderne Edition verdankt die Schrift diesen Glossen, denn Georg Goetz, ein 
Leipziger Altphilologe, der sich jahrzehntelang den spätantiken Glossaren gewidmet 
hatte, hat den Text offensichtlich gerade deswegen kritisch herausgegeben. Die weit-
gehende Übereinstimmung beider Versionen bestätigt Goetz selbst (11). Seine These 
im Gefolge älterer Literatur (4 bzw. 11 f.), daß nur Version A auf Atto selbst zurück-
gehe, Version B dagegen einem „Exegeten“ und die Glossen diesem oder einem wei-
teren Bearbeiter („Scholiasten“ nennt ihn Goetz, 6) zuzuschreiben seien, halte ich für 
nicht hinreichend begründet. Die u.a. von Goetz ausgemachten unerheblichen oder 
banalen Glossen sowie die Inconcinnitäten zwischen Version A und B (incl. Glossen) 
erscheinen mir angesichts der uns unbekannten genauen semantischen Lateinkenntnis-
se des Autors auch ohnedies hinlänglich erklärlich, die „Abgeschmacktheit“ einer 
Einzelbedeutung, die Unmöglichkeit des Eigenlobs (Goetz 10) deuten eher auf eh-
renwerte Vorurteile eines bürgerlichen Philologen an der Wende zum 20. Jahrhundert. 
Ich gehe weiterhin davon aus, daß das gesamte Ensemble aus Attos Diktat (was spezi-
fische Kommunikationsbedingungen voraussetzt und Folgen für die Gestalt des Ms. 
haben muß!) und Scriptorium stammt, vgl. auch Wemple, 29 f. 

23  Allgemein dazu die berühmte Studie von Leo Strauss, Persecution and the Art of 
Writing, Glencoe, IL 1952. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 14

nur Geschichte erzählen. Historiographie hätte er nicht verrätseln 
müssen. Es ist sein theoretischer Anspruch, Machtgewinn und Macht-
verlust, Stabilität und Instabilität einer Herrschaftsordnung in unruhi-
gen Zeiten analytisch seinen Zeitgenossen vor Augen zu stellen. Er 
fürchtete um sein Leben, wenn seine Schrift in allgemein verständli-
cher Form seinen von ihm kritisierten Gegnern und Feinden im inne-
ren Kampf um Einfluß und Macht in die Hände gefallen wäre. Eben 
dies aber war seiner Auffassung nach Teil des eigentlichen politischen 
Problems seiner Zeit und seiner Welt. 
Kern seiner Einsicht ist die Evidenz tyrannischer Verkehrung von 
legitimer politischer Herrschaft in einen Abgrund von roher Gewalt. 
Nahezu chronologisch folgt er den Ereignissen. Ihm offenbart sich ein 
wahrer Teufelskreis von Missetat, brutalem Vernichtungswillen, 
Rechtsbruch und Traditionsvergessenheit, wenn einmal Herrschaft 
usurpiert wird. Methodisch verzichtet Atto gänzlich auf die dem 
Frühmittelalter so geschätzten Autoritäten aus Patristik und Kirchen-
recht, die er anderwärts durchaus benutzt hat. Wir finden bei ihm auch 
keine Darlegung von Tugendmustern aus dem Alten Testament oder 
den Märtyrer- und Heiligenlegenden. Allein die ihm evident erschei-
nende „typologische“ Schilderung der politischen Vorgänge seiner 
Zeit, allerdings durch Verschweigen der Namen anonymisiert, gibt 
seinem Vorbringen Überzeugungskraft. Als Brief an einen für uns 
nicht identifizierbaren Empfänger stilisiert, soll sein Traktat darüber 
belehren, wie sich die Hölle seiner Gegenwart vermeiden ließe, würde 
man seinem Rat folgen. 
Legitim kann Herrschaft und damit der Gipfel der irdischen Gesell-
schaftsordnung allein auf dreierlei Weise erlangt werden: durch göttli-
che Berufung, durch Volkswahl, oder kraft Erbrecht.24 Usurpation 

 
24  (Rätsel-)Version A (Ms. Vat. lat. 4322, fol. 35v. Goetz 14): Tale quod resolvimus 

discrimine trino scanditur fastigium: quidam et adiciunt assem. Numinum aut cum 
praeses claris quem nutibus signat provehere calat omnium vox vel cum eadem 
unum aut cum parentis valido iure fas est perfrui throno, improbus aut labor et eum 
vęsana triumphis praelia conveniunt propere trucibus. Alteri insurgere quem iam 
cantaverat praeco, profanes dum coniurati manibus execrabiles favent…; Version 
B [mit ausgewählten Glossen] (Ms. fol. 50r-v, Goetz 28): Tale fastigium [gl.: digni-
tas] quod revolvimus [gl.: disserimus] scanditur trino discrimine [gl.: trino dis-

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 15

führt zu keinem guten Ende, wie der gesamte erste Teil der Schrift 
deutlich macht. Kämpfen nämlich zwei Usurpatoren um die königli-
che Würde, so müssen am Ende die Helfer auf Kosten des Besiegten 
belohnt werden. Das führt zu einem Machtkampf aller gegen alle. 
Eine üble Tat zieht mit einiger Plausibilität, ja mit Zwangsläufigkeit 
die nächste hervor. Die Magnaten werden zerrieben, die milites (d.h. 
die Vasallen) müssen sich nach der Decke strecken und an vielfältige 
Unterdrückung anpassen, die Herrscher aber erheben neue Würden-
träger aus dem gesellschaftlichen Nichts. Das wiederum führt dazu, 
daß sich auf einer unteren Skala der gesellschaftlichen Leiter dasselbe 
abscheuliche Spiel erneuert. Auch ausländische Intervention (wie sie 
Oberitalien im ersten Italienzug Ottos des Großen 951 erlebt hatte) tut 
all dem keinem Einhalt, denn ihnen verspricht man Beute aus dem 
Vermögen der Gegner, das man noch gar nicht erobert hat.25 So wir-

 
crimine trina differentia, trino modo], et quidam adiciunt assem [gl.: assem id est 
unum, quod est alium et quartum discrimen. Tribus enim si unum adicias, profecto 
iam quartum erit. Quod supponens ideo ait quidam, quia hic quartus ascensionis 
modus plurimum displicet sapientibus]. Aut cum praeses numinum [gl.: potestatum] 
signat [gl.: designat] quem [gl.: aliquem] claris nutibus [gl.: significationibus] vel 
cum eadem [gl.: ipsa] vox [gl.: vocatio] omnium calat [gl.: vocat] fol. 50  v׀׀  
{******* mechanische Lücke! -} parentis valido iure [gl.: ****** scilicet lex *** 
bona parentum filii succedunt, iudicio tamen militum in filiis ducum interdum hoch 
minime valet]; aut eum improbus labor [gl.: impedimentum] et vęsana [gl.: insana] 
praelia trucibus [gl.: crudelibus] triumphis [gl.: victoriis] eveniunt [gl.: consentiunt] 
propere [gl.: raptim] insurgere alteri, quem praeco iam cantaverat [gl.: 
clamaverat], dum execrabiles coniurati [gl.: sacramento adstricti] favent profanis 
[gl.: impiis] manibus. 

25  Zweimal ist davon die Rede: In Version A (Goetz 15 und 19 [Ms. Vat. lat 4322, fol. 
36r u. 40v]): Externos etiam duces et conibentia rogant et xeniis cumulant propere 
et macta deponent. Cur necdum extorta pollicetur extimis fortuna potentum quam 
praelibare sequestres vel strictim hii gestiunt? Auxilia suos ferveant ut eorum se-
cum edomare superbos, desides vel si torpeant sua tunc sevire per arma, subsidia 
oppressis denegent: nam sevient ipsi … bzw.: Extimum quin etiam atque robustum 
inde promovere parent ducem … Version B (Goetz 29 u. 39 [Ms. fol. 50v/51r u. 
58v/59r] (mit einigen Glossen): Rogant etiam externos duces. et rogant conibentia 
[Gl.: societates]. et cumulant [Gl.: implent] xeniis. [Gl.: muneribus] et propere [Gl.: 
cito] deponunt [Gl.: promittunt] macta [Gl.: magis aucta]. cur pollicetur extimis 
[Gl.: longinquis] fortuna [Gl.: possessio] potentum necdum [Gl.: non adhuc] extorta 
[Gl.: per vim ablata]. Quam hii sequestres [Gl.: internuntii] gestiunt [Gl.: deside-
rant] prelibare [Gl.: leviter tangere] vel strictim [Gl.: summatim]? Ut auxilia [Gl.: 
auxilia solatia. auxilium praesidium et subsidium hoc inter se differunt: auxilium 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 16

belt der Strudel von Unterdrückung und Tyrannei, Kampf aller gegen 
alle, Unfriede, Habsucht, Gewalttat und Not ohne Ende: Non deperit 

quapropter vitium. Insurgunt alii et rursus rotantur in hiisdem [„Das 

Laster endet nicht, alsbald erheben sich neue Kräfte und rotieren in 

gleicher Missetat.“].26  
Ich habe das politische Modell Attos etwas vereinfacht, doch wohl 
nicht verkürzt. Die für uns noch erkennbaren Machtkämpfe im Ober-
italien der Jahrhundertmitte schildert der Bischof mit unnachsichtiger 
Strenge.27 Er unterwirft Gewaltanwendung, Verrat und auswärtige 

 
est quod ab exteris datur, praesidium quod loco utili ponitur, subsidium quod postea 
supervenit] eorum ferveant edomare suos superbos secum…bzw.: Tunc quoque e-

minus [gl.: heminus aliquod longe extra regnum] dirigunt gazas [gl.: thesauros] 
conducere [gl.:conducere sane est alienam rem constituta mercede in usu proprio 
accipere] sibi [gl.: sibi ad suum auxilium] heroes [gl.: viros fortes], hinc [gl.:hinc de 
hac re, videlicet de data mercede] tenent [gl.: sperant] augenda solatia [gl.: auxilia]. 
quinetiam et parent inde [gl.: inde scilicet extra provintiam] promovere [gl.: excita-
re] extimum [gl.: extraneum] atque robustum [gl.: robustum. robustus est fortis va-
lidus a robore, id es fortitudine arboris appellatus] ducem et submittere colla…[Es 
folgen genaue Ausführungen über die verderblichen Folgen der Fremdinterventi-
on]. 

26  Version A (Goetz 20f. [Ms. Vat. lat. 4322, fol. 42r]): Non deperit quapropter 

vitium. Insurgunt alii et rursus rotantur in hiisdem. Version B (Goetz 42 [Ms. fol. 
61r]): Non deperit [gl.: extinguitur] vitium [gl.: vitium culpa scilicet dissensionis], 
rursus [gl.: iterum] insurgunt [gl.: insurgunt elevantur, inter insurgere autem et 
consurgere hoc differt: insurgitur ad vindictam, consurgitur ad auxilium] alii et ro-

tantur [gl.: volvuntur] in hisdem [gl.: in hisdem in talibus <quamvis enim prudentes 
aliqui de talibus iam edocti se valeant custodire, sed vitiosi dum subcreverint 
ninime, quae non viderant, pertimescentes licet a maioribus coherceantur atque ce-
teris corrigerint audient punient se tamen praestantiores et providentiores esse eis-
dem +++ advenerint. Sed naturali levitate temptare festinant unde abstinere iuben-
tur>]. Die in < > eingeschlossenen Worte sind hier aus dem Ms. nachgetragen, +++ 
steht für eine mir unleserliche Folge von ca. 3 Wörtern. Keineswegs aber ist diese 
Marginalglosse, wie Goetz [S. 42 Anm. 72] schreibt, eine ‚maior disputatio de edu-

catione‘, sondern – wie trotz der von mir nicht aufgefüllten Lücke klar ersichtlich 
ist, eine Überlegung, warum die von Atto geschilderte bittere Erfahrung künftig 
Wiederholungen nicht verhindern wird, erneut ein Hinweis auf die „theoretische“ 
Absicht des Autors. 

27  Knappe Übersicht dazu durch Theodor Schieffer, Burgund (879-1038), und bes.: 
Nord- und Mittelitalien (888-962), in: Handbuch der europäischen Geschichte, 
hrsg. von Theodor Schieffer, Bd. 1: Europa im Wandel von der Antike zum Mittel-
alter, Stuttgart 1976, 643-665; vgl. auch Pauler, Regnum Italiae (Anm. 17), passim; 
Giovanni Tabacco, La storia politica e sociale dal tramonto dell’impero alle prime 
formazioni die stati regionali, in: Storia d’Italia, Bd. 2, Turin 1974, 113-127; Hagen 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 17

Allianzen, Patronage und innere Bündnisse von Sozialverbänden in 
ihrer fortschreitenden Dynamik einer schonungslosen Analyse, er-
kennt in der sozialen Dynamik und den blutigen Untaten seiner Zeit 
einen unwiderstehlichen Mahlstrom des Verderbens als Kette eines 
ausweglosen Verhängnisses. Hilfe bietet einzig eine Besinnung auf 
die Fundamente jeglicher politischen Ordnung, Aussicht auf Besse-
rung könnte allein eine radikale Veränderung der Grundlagen bringen. 
Darum fügt Atto in einem zweiten kürzeren Teil eine Beschreibung 
der nichtusurpatorisch-tyrannischen, der legitimen Herrschaft an. Das 
rechtmäßig gewonnene Amt eines princeps hält die wankende Welt-
ordnung aufrecht, weil es in der von Gott selbst eingesetzten Ordnung 
begründet ist (Rm. 13) und in den gottgegebenen sozialen Abstufungen 
wurzelt.28 Atto nennt erneut die drei exklusiven Formen legitimen 

 
Keller, Adelsherrschaft und städtische Gesellschaft in Oberitalien (9.-12. Jahrhun-
dert), (Bibliothek des Deutschen Historischen Instituts in Rom 52), Tübingen 1979, 
173-275. 

28  Version A (Goetz 21 [Ms. Vat. lat. 4322, fol. 42v]): Inluderis erronee a saeculis 
prae te singillata confundere sutelis. Exercita fuerint vel si effuse quae promis 
flocci pendenda natura et sterilis sua tunc munera linquat. Summati et lixae statum 
poteris si fingere eundem, aetheris et aridae cocitique unum prosicere quibis. Offi-
ciis quid derogas praesidum? Vales an offuscare quas ipse legerat summe potens 
labentem subpetia ut fulciret orbem? Non malachim confiteris? Aut minime plausis 
cui concentur decem milium virginum dat hostium ipse trophaeum? … Version B 
[wiederum mit einigen Glossen] (Goetz, 43 [Ms. Vat. lat. 4322, fol. 61v]): Erronee 
inluderis prae te [gl.: prae te extra te. Non poteris namque adprobare quae visus es 
confirmare]. sutelis [gl.: sutelis astutiis, quasi subtilibus telis] confundere singillata 
[gl.: separata] a saeculis. Si fuerint exercita [gl.: contemta] vel effusa que promis 
[gl.: profers] flocci pendenda. [gl.: pro nichilo ducenda] te et natura [gl.: natura 
figurate locutio. sterilitas enim naturae non congruit, cuius etiam nomen ab ipso 
nascendi constat effectu] sterilis linquat sua munera [gl.: sua munera. suum benefi-
cium scil. generandi]. Si poteris fingere [gl.: componere] eundem statum [gl.: essen-
tiam] summati [gl.: summati. summates sedenim dicuntur viri potentes] et lixę [gl.: 
lixae. lixa est mercennarius militans quitantum causa questus exercitum sequitur] 
quibis [gl.: quibis valebis. dicit namque quasi hominum poteris ordinem permis-
cere. restat ut ipsa etiam elementa confundantur] prospicere unum [gl.: eundem scil. 
statum]. Quid derogas [gl.: detrahis] officiis [gl.: officiis ministeriis: officium au-
tem dicitur quasi efficium una mutata littera, propter decorem sermonis, ut quisque 
in officio positus ea faciat quae omnibus prosit et nulli noceat; nam efficere per-
fecta facere dicimus, unde et effectus] praesidum [gl.: principum]? An vales offus-
care [gl.: dehonestare] subpetias [gl.: auxilia], quas ipse summe potens [gl.: deus] 
legerat, ut fulciret [gl.: firmaret] labentem [gl.: ruentem] orbem [gl.: saeculum]? 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 18

Herrschaftserwerbs, Göttliche Erwählung, Wahl durch den Hochadel 
und Erbschaft.29 Einem rechten Anfang muß jedoch auch ein rechter 
Fortgang in der Herrschaftsübung folgen.30 Wer legitim und gemäß 

 
Non confiteris [confiteris testaris, confiteri siquidem et fateri hoc differunt: con-
fitemur spontanei, fatemur etiam inviti]. malachim [gl.: libro regum] aut minime 
plaudis [gl.: iubilas cum sonitu exultas], cui concentus [gl.: concentus virginum 
chorum dicit; concentus etenim est permixtus cantus id est symphonia] virginum 
dat trophęum [gl.: trophęum victoriam; trophęum quidem dicitur apo tu trophosie, 
id est a conversione] decem milium [gl.: decem milium. David profecto dicit, de 
quo canebant in choro: Saul percussit mille, et David decem milia] hostium? 

29  Version A (Goetz 23 [Ms. Vat. lat. 4322, fol. 44v]): Prognosticis omnipotens igitur 
quem suis vult ostentare dignum vel procerum una querit omnium promovere con-
ventus, iuvat et quem patrius amor ad id decorus, vacantem fas est ascendere thro-
num. Cum antestat sed caveat quod populo ne dividię crescant, eius sed ascensus 
iustitium et si sit removeat omne. Ad regnum evaserint qui tali satione felicem po-
terunt beando diem forsitan patriam obtinere supremum. Tirannidis exuti luent 
poenam cęteri quam et protraxerunt tenendo. Version B (Goetz 49 [Ms. Vat. lat. 
4322, fol. 65r-v]): Igitur quem omnipotens [Gl.: deus qui omnia potest] vult osten-
tare [Gl.: palam facere] dignum [Gl.: idoneum] suis prognosticis [Gl.: prognosticis. 
prognostica sunt indicia quibus futura noscuntur] vel quem una [Gl.: simul] querit 
[Gl.: postulat] promovere [Gl.: producere] conventus [Gl.: cetus] omnium [Gl.: uni-
versorum] procerum [Gl.: procerum. maiorum. a procedendo dicti] et quem iuvat 
[Gl.: adiuvat] ad id [Gl.: ad id, videlicet ad regnandum] decorus [Gl.: decorus hon-
estus, id est cuius pater tam decenter regnaverat ut eius quoque filium dignum sit 
subrogari] patrius [Gl.: patris] amor [Gl.: dilectio], fas est ascendere [Gl.: licet sur-
sum adgredi] vacantem [Gl.: vacantem vacuum, scilicet absque possessore] thro-
num [Gl.: solium].{*********} Sed ca<veat> ne{*****} dividię. Sed eius ascen-
sus removeat [gl.: repellat] omne [gl.: omne totum. caveat quippe ne <**** ius> ti-
tiam ingeret. sed magis gaudium administret] iustitium [gl.: publicum luctum] et si 
sit. Qui tali sacione [gl.: ] evaserint ad regnum. forsitan beando [gl.: beatificando] 
patriam [gl.: regnum] poterunt obtinere felicem [gl.: beatum] supremum [gl.: su-
premum novissimum. diem mortis dicit. si bene sed enim patriam gubernaverint. 
feliciter vivent et felicius morientur] diem. Cęteri exuti [gl.: exuti {*****} aut per 
mortem aut al<iter>] luent [gl.: persolvent] pęnam [gl.: supplicium] tirannidis [gl.: 
tirannidis sevissimae dominationis]. Qua et tenendo [gl.: tenendo habendo. Male 
namque habuerunt tenendo et peius amittendo] protraxerunt [gl.: deduxerunt].  

30  Version A (Goetz 23 [Ms. Vat. lat. 4322, fol. 44v]): Provenit alicui hac si in norma 
regale solium et si sedeat hunc iam non culpa tenebit ad maiestatis semet tantae 
censeat si sufficere nomen. Minime pro quo sed iubilet adhuc se manere securum. 
Auspitia supplent sola non praebere felicem, sed incrementa quaerunt, digna licet 
existent. Version B (Goetz 49 [Ms. Vat. lat. 4322, fol. 65v]): Si in hac norma pro-
venit alicui regale solium, hunc iam non tenebit culpa, et si sedeat, si censeat semet 
sufficere ad nomen tante maiestatis. Pro quo sed minime iubilet adhuc se manere 
securum. Sola auspitia licet existent digna, tamen non supplent praebere felicem, 
sed querunt incrementa. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 19

dem Recht den Thron bestiegen hat, muß auch das Recht schützen.31 
Die Herrscher im Volk Israel wie David, Ezechias oder Josias, die 
christlichen Kaiser der spätantiken Jahrhunderte, Konstantin, und die 
beiden Theodosius, sind die rühmend gepriesenen Vorbilder für die 
richtige Politik, Saul, Manasse und der Christenverfolger Licinius die 
abschreckenden Beispiele für zu Recht bestraftes Fehlverhalten. Der 
politische Ratschlag des Bischofs von Vercelli allgemein wird auch 
hier deutlich: Könige dürfen sich nicht wie Usurpatoren unterschieds-
los um Helfer und Mitstreiter bemühen, sondern müssen jedermann an 
seinem abgestuften Platz in der Gesellschaft unterstützen und schüt-
zen, nach oben und unten. Sie sollen Bischöfe und Priester Gottes 
achten, zusammen mit den Großen die Regierung führen, den Stand 
der milites (Untervasallen) in seinen Rechten bewahren und überhaupt 
im Volk für das Recht sorgen. 
Man kann dies ein hochkonservatives Programm nennen, das legitime, 
ja fast schon legitimistische Machtübung verderblicher tyrannischer 
Macht gegenüberstellt. Es ist für moderne Ohren zweifellos viel weni-
ger attraktiv als die realistische Analyse der verfahrenen politischen 
Lage im ersten Teil, wo die Wirklichkeit des 10. Jahrhunderts mit 
Abscheu, jedoch auch mit genauester Beobachtung analysiert wird. 
Doch nicht ohne tiefe Berechtigung hatte Atto selbst seinen Text im 
Rätsel wie einen Kassiber verschlossen, solange er den zweiten Teil 
noch nicht vollendet hatte. Erst der dort ausführlicher dargestellte 
Idealtypus legitimer Königsherrschaft hat dem Verfasser als Maßstab 
die Richtgenauigkeit seines „Senkbleis“ vermittelt, mit welchem er 
auf der sozialen Baustelle seiner bewegten Zeit die Fluchtlinien der 
Mauern festlegt. 
Die karolingische Ständelehre bietet damit wie selbstverständlich die 
Anleitung, die dieser politischen Theorie ihre Perspektive vermittelt. 
Sie führt auch zu einer energischen funktionalen Beschreibung des 
Herrscheramtes, wenngleich die drei legitimen Formen eines Herr-
schaftserwerbs, die Atto allein gelten läßt, dies noch nicht voll erken-
nen lassen, weil die Herrscherwahlen durch Volk oder Große noch 

 
31  Vgl. die vorletzte Anm., insbesondere die Randglossen.  

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 20

nicht an solche funktionale Überlegungen explizit gebunden erschei-
nen. Die eschatologische Grundierung und die apokalyptischen Farben 
der Zeitschilderung sind freilich ohne die christlich-exegetische Bi-
belauslegung nicht gut denkbar. So vereint der Traktat auf hohem 
Niveau die theoretischen Voraussetzungen seiner Zeit und kommt zu 
einem noch heute eindrücklichen Ergebnis. 
 

 

II. Der „Normannische Anonymus“ 
 

„Christ centered Kingship“ 
 

Anderthalb Jahrhunderte nach Attos Tod, um das Jahr 1100, ist ein 
anderer wichtiger Codex unicus aus der Entstehungszeit der Texte mit 
aufregend interessanten politischen Taktaten zu datieren, der heute in 
der Bibliothek des Corpus Christi College in Cambridge aufbewahrt 
wird32 (während seine Geschichte bis ins 16. Jh. hinein absolut unbe-
kannt ist) und der seit dem Ende des 19. Jh. die Aufmerksamkeit der 
Erforscher von Investiturstreit und Gregorianischer Reform angezogen 
hat.33 Kein einziger der Texte ist anderswo überliefert oder gebraucht 

 
32  Ms. Cambridge, Corpus Christi College 415. Eine erste Beschreibung im Biblio-

thekskatalog von Montague Rhodes James, A Descriptive Catalogue of the Ma-
nuscripts of the Library of Corpus Christi College Cambridge, Bd. 1-2, Cambridge 
1912, hier Bd. 2, 303-306 [nach dessen Aufzählung werden die einzelnen Texte 
heute meist numeriert als J 1 bis J 31]; eine durchgehende Schwarz-Weiß-
Photographie des Codex liegt vor: Der Codex 415 des Corpus Christi College 
Cambridge, Facsimile-Ausgabe der Textüberlieferung des Normannischen Anony-
mus, hrsg. in Verbindung mit Ruth Nineham und eingeleitet von Karl Pellens (Veröff. 
des Instituts für europäische Geschichte Mainz, Abt. für abendländische Religions-
geschichte, 82) Wiesbaden 1977; eine vollständige (nicht endgültige) Edition durch 
Karl Pellens, Die Texte de Normannischen Anonymus, unter Konsultation der Teil-
ausgaben von Heinrich Böhmer, Harald Scherrinsky und George Huntsfield Willi-
ams neu aus der Handschrift hrsg. (Veröff. des Instituts für europäische Geschichte 
Mainz, 42), Wiesbaden 1966. 

33  Karl Hampe, Reise nach England vom Juli 1895 bis Februar 1896, in: Neues Ar-
chiv der Gesellschaft für ältere deutsche Geschichtskunde 22 (1897) 232 und 669-
672; Heinrich Böhmer, Kirche und Staat in England und der Normandie im 11. und 
12. Jh., Eine historische Studie, Leipzig 1899 [Neudruck Aalen 1968]; Harald 
Scherrinsky, Untersuchungen zum sogenannten Anonymus von York, Würzburg-

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 21

worden. Bisher hat sich nicht mit Sicherheit ermitteln lassen, wo diese 
Texte entstanden sind. Früher ist dafür das erzbischöfliche York (und 
Erzbischof Gerhard von York) in Anspruch genommen worden, heute 
eher Rouen in der Normandie (und dessen Erzbischof Wilhelm – da-
her der heute übliche Namen, den auch ich hier gebrauche), ohne daß 
man sich bisher endgültig auf eine allseits befriedigende Lösung hätte 
einigen können.34 Auch der Zweck der Texte und das Publikum, für 
das sie niedergeschrieben wurden, bleibt umstritten. Sehr unwahr-
scheinlich ist die zuletzt vorgebrachte Vorstellung, die Texte seien als 
kladdenähnliche Grundlage des Unterrichts von Prinzen und Adligen 
vorgesehen gewesen,35 denn nirgendwo sind uns Nachrichten von 
einer Ausbildung des Laienadels überliefert, für die diese Texte hätten 
Anleitung sein können. Gleichwohl hat eine Herkunft aus dem Milieu 
einer Domschule gewiß einige Plausibilität, denn sowohl die methodi-
sche Anwendung der Schuldialektik, als auch die Benutzung von 
Schulautoren, die Kenntnis von Kirchenvätern, die Heranziehung 
exegetischer Bibelkommentare und die Benutzung von Texten aus der 
Schule von Laon und der kanonistischen Kompilationen eines Yvo 
von Chartres, alles das weist auf einen Zusammenhang mit den nord-
französischen Zentren der frühen Scholastik unübersehbar hin,36 auch 

 
Aumühle 1940 [= Phil. Diss. Berlin 1939]; George Huntsfield Williams, The Nor-
man Anonymus of 1100 A. D., Towards the Identification and Evaluation of the so-
called Anonymus of York (Harvard Theological Studies, 18), Cambridge, Mass. 
1951; Wolfram Baer, Studien zum sogenannten Anonymus von York, München 
1966 [Dissertationsdruck Phil. Diss. München]; Norman F. Cantor, Church, King-
ship, and Lay Investiture in England, 1089-1135 (Princeton studies in history, 10), 
Princeton, NJ 1958 [PhD-Thesis Princeton, NJ 1957]. Vor allem dazu Hartmann 
(Anm. 36) sowie Kantorowicz (Anm. 41), vgl. auch Pellens (Anm. 42). 

34  Zusammenfassend Peter Classen, Anonymus, normannischer, in: Lexikon des 
Mittelalters 1 (1980) 673 f. 

35  Vorgebracht von Karl Pellens, Das Kirchendenken des normannsichen Anonymus 
(Veröff. des Instituts für europäische Geschichte Mainz, 69), Wiesbaden 1973, 
22ff.: „… wenn diese Texte gemeinsam mit einem jungen Herrscher, mit einem 
Prinzen, mit hohen Klerikern oder mit ausgewählten Klerikernachwuchs gelesen 
werden sollten“ (23); „lehrhafte Planung“ (25). 

36  Roger E. Reynolds, The Unidentified Sources of the Norman Anonymus: Ms. 
C.C.C.C. 415, in: Transactions of the Cambridge Bibliographical Society 5/2 
(1970) 122-131; Wilfried Hartmann, Beziehungen des Normannischen Anonymus 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 22

wenn damit noch keineswegs eine Identifikation des Verfassers oder 
der Verfasser erreichbar wird. 
Die Textstücke unterschiedlicher Zielrichtung diskutieren pointiert u. a. 
einige zeitgenössische innerkirchliche Strukturfragen: die Primatstel-
lung Lyons in Gallien und Canterburys in England; das Patriarchat 
von Jerusalem und seine Ansprüche Rom gegenüber sowie überhaupt 
die Gleichberechtigung aller Bischöfe. Die umstrittene päpstliche 
Exemtion von Klöstern aus der Aufsicht der Ortsbischöfe und ihre 
römische Freiheit wird ebenso abgelehnt wie der priesterliche Zölibat 
keine Anerkennung und das Recht der Priestersöhne Zustimmung 
findet. Man hat den Eindruck, als wollte der Verfasser ausdrücklich 
und pointiert Gegenpositionen zu den Gregorianern zusammenstellen. 
Solche Gegnerschaft wird insbesondere aufregend, wo die Texte es 
unternehmen die Stellung eines „Gesalbten des Herrn“, eines christus 
domini, des Königs zu bestimmen. Hier steht freilich weder der deut-
sche König noch der Kaiser im Mittelpunkt der Betrachtung, die Texte 
blicken ausschließlich auf den englischen König nach der normanni-
schen Eroberung der Insel. 
Hier meldet sich ein Gelehrter zu Wort, der keineswegs bereit ist, mit 
den Kirchenreformern den König als einen Laien im Angesicht der 
Amtskirche zu verstehen. Der namenlose Autor läßt sich dagegen von 
den seit Erasmus einem sogenannten „Ambrosiaster“37 zugeschriebe-
nen Paulinenkommentaren (aus dem Ende des 4. Jahrhunderts) Stich-
worte geben, welche im Rückgriff auf eine reiche antike Tradition 
Gottesebenbildlichkeit des Menschen und Gottesebenbildlichkeit des 
Königs schillernd ineinander übergehen ließen. Im längsten Stück der 
Textsammlung, De consecratione pontificum et regum („Die Weihe 
der Bischöfe und Könige“ [J 24]38), das zweimal hintereinander in der 
Handschrift abgeschrieben ist, weicht der Vf. am deutlichsten von den 

 
zu frühscholastischen Bildungszentren, in: Deutsches Archiv für Erforschung des 
Mittelalters 31 (1975) 108-143.  

37  Zusammenfassend zu diesem etwa Alfred Stuiber, in: Theologische Realenzyklo-
pädie 2 (1979) 356-362. 

38  Diese Überschrift stammt nicht vom Autor, sondern von Erzbischof Parker, dem 
Besitzer der Hs. im 16. Jahrhundert! 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 23

Theorien der neuen Zeit ab: er liefert Argumente aus Entsprechungen, 
Analogien, sprachliche und gestalthafte Identitäten. Sein Denken ist 
gerade nicht, wie bei Papst Gregor VII. selbst und seinen Helfern auf 
eine kühle juristische Eingrenzung der Kompetenz von Ämtern, son-
dern auf Wesensaussagen gerichtet, die auch mit symbolischen Be-
deutungen spielen und sich an den trinitarischen und christologischen 
Spekulationen der theologischen Tradition orientieren. 
Schon die Könige des Alten Testaments trugen in figurativer Voraus-
deutung auf Christus und seine zwei Naturen eine verdoppelte Person 
(gemina persona): als gesalbte Könige waren sie nach ihrer einen Per-
son Menschen von Natur (ex natura), nach ihrer anderen Person durch 
Gnade ein „christus, d.h. ein Gott-Mensch“.39 Christus selber eigneten 
zwei Naturen, aber eine Person, diese altkirchliche christologische De-
finition wendet der Anonymus analog mutatis mutandis auf den König 
an. Der Autor hütet sich, von zwei Naturen des Königs zu sprechen, das 
steht allein Christus zu, aber wie die beiden Naturen Christi, seine gött-
liche und seine menschliche, in einem königlichen und einem priesterli-
chen Wirken erscheinen, so ist auch der König in seiner doppelten Per-
son, die ihm Anteil gibt am Bilde Christi, zweifach wirksam: Als chris-
tus domini ist der König eins mit Gott und also göttlich (deus per grati-
am), als Christi Ebenbild ist er auch eins mit diesem in seiner priesterli-
chen Funktion in Kirche und Welt, steht wie jeder Priester in unver-
brüchlicher Einheit mit Gott und Christus (deus per naturam). Was der 
König tut, tut er nicht als schlichter Mensch, sondern tut es, aus Gnaden 
zu Gott und seinem Gesalbtem geworden, durch die Vergöttlichung 
und die Kraft des Sakraments der Königskrönung.40  

 
39  J 24 (Facs. p.143, ed. Pellens, S. 130; ed. Böhmer in: MGH LdL III 664, 23-31.): 

Nam verbi gratia Aaron, primus ex unctione pontifex, et Saul primus ex unctione 
rex alius vir erat in persona sua et alius in spiritu et virtute. (…) Itaque in unoquo-
que gemina intelligitur fuisse persona, una ex natura, altera ex gratia, una in 
hominis proprietate, altera in spiritu et virtute. Una qua per conditionem nature ce-
teris hominibus congrueret, altera qua per eminentiam deificationis et vim sacra-
menti cunctis aliis precelleret. In una quippe erat naturaliter individuus homo, in 
altera per gratiam Christus, id est homo-deus. 

40  J 24 (Facs. p. 150, ed. Pellens, S. 135; ed. Böhmer in: MGH LdL III 667, 35-40): 
Verum si sacerdos per regem instituitur, non per potestatem hominis instituitur, sed 
per potestatem dei. Potestas enim regis potestas dei est; dei quidem est per 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 24

Der Text versucht die schwierige Balance zu halten zwischen einer 
unmittelbaren Applikation der Zwei-Naturen-Lehre Christi auf des 
Königs doppelte Person und der Beibehaltung der Unterscheidung 
zwischen Gottes Wesen und der königlichen Person, die nur per gra-
tiam vergöttlicht ist. Diese Christusmystik, die von Ernst Kantorowicz 
einprägsam als „Christ centered kingship“41 erkannt wurde, erlaubt es 
dem Autor, den erbitterten Streit seiner Zeit um Laieninvestitur und 
Kirchenfreiheit zugunsten des Königs zu entscheiden. Ein Priester hat 
keine doppelte Person, er ist im Gegensatz zum König allein imago 
Christi nach dessen menschlichen Natur. Allein die Bischöfe haben 
als Mitregenten des Königs, also nur abgeleitet aus dem königlichen 
Christusbild, Teil an dem königlichen Regiment Christi in seinem 
Reich. Die eigentliche Leitung des Reichs steht aber dem König zu, 
der seinerseits Teil an der priesterlichen Funktion Christi hat und 
Sünden vergeben, Brot und Wein bei der Königsweihe darbringen, die 
rechte Glaubenslehre verkünden, Konzilien einberufen darf. So ist der 
König höchster Regent „im Gemeinwesen des allmächtigen Gottes, 
d.h. in der heiligen Kirche und in der Welt“.42 
Auch dieser Autor politischer Theorie nimmt die Trennung von kirch-
licher und politischer Ordnung noch nicht zur Kenntnis, die von den 
Gregorianern eingeleitet worden war. Beide sind zusammen und fast 
ununterschieden das eine Volk Gottes, sozusagen in beiderlei Gestalt 
und eines Wesens. Der gregorianischen Unterscheidung von Klerikern 
und Laien und der Segregierung der Amtskirche von weltlichen Ein-

 
naturam, regis per gratiam. Unde et rex deus et christus est, sed per gratiam, et 
quicquid facit non homo simpliciter, sed deus factus et christus per gratiam, facit. 

41  Ernst H. Kantorowicz, The King’s Two Bodies, A Study in Medieval Political 
Theology, Princeton, NJ 1957, 42-86 [deutsche Übersetzung: Die zwei Körper des 
Königs, Eine Studie zur politischen Theologie des Mittelalters (dtv Wissenschaft, 
4465), München 1990, 64-105, unter der blassen Überschrift: „Königtum und 
Christus”]. Vgl. auch die ältere Studie Kantorowicz, Deus per naturam, deus per 
gratiam: A Note on Mediaeval Political Theory, in: Harvard Theological Review 
45 (1952) 253-277 [jetzt in: Kantorowicz, Selected Studies, Locust Valley, NY 
1965, 121-137]. 

42  J 24 (Facs. p. 181, ed. Pellens, S. 149): in republica omnipotentis dei, id est in 
sancta ecclesia sive in hoc mundo. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 25

flüssen43 mußte dieser Ansatz ganz und gar zuwiderlaufen. Die nor-
mannischen Texte haben zu ihrer Zeit keine Wirkung geübt, da die 
juristische Unterscheidung der Sphären, die die Kirchenreformer einlei-
teten, solcher Königsvergottung und Christusmystik fremd blieben und 
sie dauerhaft nicht dulden wollten. Nicht der König als imago Christi et 
dei, sondern der Papst mit seinem schließlich am Ende des 12. Jahrhun-
derts durchgesetzten Monopol auf den Titel eines vicarius Christi wurde 
zum beherrschenden Thema der politischen Theorie und politischen 
Theologie der Zukunft. Erst die Frühe Neuzeit sollte nach der endgülti-
gen Ausprägung des Staates Königsvergottung und Königsmystik als 
Themen einer Politiktheorie wieder entdecken. Die Überlegungen des 
Normannischen Anonymus bezeugen die Anwendbarkeit vielfältiger 
und für uns recht entlegen scheinender theologisch-christologischen 
Vorgaben auf politische Strukturfragen der eigenen Zeit. Auch wenn die 
Texte in einer Sackgasse der Theorieentwicklung verblieben, sollten wir 
sie doch in ihrer Funktion als Antwort auf den Umbruch ihrer Gegen-
wart erkennen, was ihren Rückblick auf eine zu Ende gehende Zeit, wie 
Peter Classen44 es prägnant formulierte, zur „umfassendsten und tiefsten 
Theorie des frühmittelalterlichen Sakralkönigtums“ geraten ließ. 
 
 

III. Henry de Bracton 
 

De legibus et consuetudinibus Angliae. Konsensuale Herrschaft unter 
dem Gesetz 
 

Mit Henry de Bracton († 1268) wende ich mich jenem englischen 
Juristen zu, der bereits um die Mitte des 13. Jhs. mit seiner Schrift „De 
legibus et consuetudinibus Angliae“45 die umfassendste Darstellung 
 
43  Arno Borst, Der mittelalterliche Streit um das weltliche und das geistliche Schwert, 

in: Walter Peter Fuchs (Hrsg.), Staat und Kirche im Wandel der Jahrhunderte, 
Stuttgart 1966, 34-52. 

44  Classen, Anonymus (Anm. 34), 674. 
45  Eine monumentale Ausgabe mit Korrekturen und kommentierenden Zusätzen des 

Übersetzers liegt vor in: Henry de Bracton: „De legibus et consuetudinibus Angli-
ae“, ed. George E. Woodbine / Bracton: On the Laws and Customs of England, 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 26

des englischen Common Law verfaßt hat, ein Buch, das dann bis zum 
18. Jh. als ein Text of Authority für englische Juristen und Gerichte 
galt. Zwar haben anglo-amerikanische Forscher ganz ähnlich wie die 
Literaturwissenschaftler bei Shakespeare auch in Henry de Bracton 
nur ein Pseudonym sehen wollen und einen (freilich bisher nicht iden-
tifizierbaren) anderen Autor als Ghostwriter für das Buch gesucht. 
Ohne mich hier in die sicherlich komplexe Redaktionsgeschichte des 
großen Textes im einzelnen hineinverirren zu wollen, merke ich nur 
an, daß mich weder diese Zuschreibungszweifel, noch auch der seit 
längerer Zeit und zuletzt vom verdienstvollen letzten Herausgeber und 
Übersetzer Samuel E. Thorne geäußerte exzessive Interpolationsver-
dacht für weite Strecken des langen Textes46 überzeugt haben. Wäh-
rend Thorne schließlich im vorliegenden aus der handschriftlichen 
Überlieferung rekonstruierten Text eine Fülle von sekundären Erwei-
terungen eines so nirgends auch nur andeutungsweise handschriftlich 
überlieferten, aber durch kritische divinatio des Herausgebers angeb-
lich sicher erkennbaren ursprünglichen Textes erkennen möchte und 
sie graphisch in seinem Druck auch kenntlich macht, halte ich mich 
frohgemut und vielleicht naiv weiter an die einfachere Lösung des 
Rätsels und gehe davon aus, daß Bracton selbst, wie die Tradition es 

 
transl. with rev. and notes by Samuel E. Thorne, Bd. 1-4, Cambridge, Mass. 1968 
[Bd. 1-2] – 1977 [Bd. 3-4]. 

46  Samuel E. Thorne, Introduction, in Woodbine / Thorne (Anm. 45), Bd. 3 (1977) 
pp. xiii-lii. Die (neuere) Forschungstradition repräsentieren vor allem: Hermann-
Ulrich Kantorowicz [Bractonian Problems, with a short memory of the Author by 
Doris M. Stenton (David Murray Lectures, 9 / Glasgow University Publications, 
56), Glasgow 1941] und Fritz Schulz [Bracton on Kingship, in: The English His-
torical Review 60 (1945) 136-176, abgedruckt in: L'Europa e il diritto romano, 
Studi in memoria di Paolo Koschaker, vol. I, Mailand 1954, 21-70], zwei bedeuten-
den von den Nationalsozialisten aus Deutschland vertriebenen deutschen Romanisten, 
die die berühmt-berüchtigte Interpolationskritik am Corpus Iuris Civilis nun an 
Bractons Text herantrugen. Freilich ist es doch ein Unterschied, ob man vom allein 
vorhandenen interpolierten Text auf das zu erschließende Original um Jahrhunderte 
und über eine explizit bezeugte Redaktionsarbeit der Beyruther Juristen zurückge-
hen und zurückrechnen muß, oder ob zwischen der angenommenen Originalversion 
des Autors und der meist allein handschriftlich bezeugten „interpolierten“ Fassung 
nur wenige Jahre, allenfalls Jahrzehnte liegen können. [Weitere Literatur s. Anm. 
47 und 52]. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 27

behauptet, der Autor der Schrift im wesentlichen in ihrer uns heute in 
den (nicht mehr, als allgemein zu erwarten stand) „kontaminierten“ 
oder „verderbten“ Handschriften vorliegenden Form gewesen ist.47 
Von Bractons Lebensweg wissen wir nur wenig. Um 1200 im Dorfe 
Bratton Fleming, dessen Namen er offenbar angenommen hat, in der 
Grafschaft Devon geboren, hat er wohl an der Domschule von Exeter, 
dem zentralen Ort seiner Herkunftsgrafschaft eine gelehrte theologi-
sche und vor allem juristische Ausbildung erhalten. Danach (seit 
1229) zuerst als Clerk eines königlichen Richters, William Ralegh († 
1250) tätig, wurde er 1245 von König Heinrich III. zum Reiserichter 
(justice in eyre) für einen mittelenglischen Bezirk ernannt. Von 1248 
bis ca. 1259 wirkte er als einer der Richter am königlichen Gericht 
Court of the King’s Bench in London, zog sich dann aber offenbar 
nach Exeter zurück, wo er 1264 als Kanzler des Domkapitels (d.h. als 
Leiter der Urkundenkanzlei) bezeugt ist. 1268 starb er dortselbst. 
Diese biographischen Daten geben kein sehr tiefenscharfes Bild. Der 
Text seines Buches muß für sich selber sprechen. 
Es war nicht die Absicht Bractons, eine politische Theorie zu entwi-
ckeln. Dennoch kommt er nicht darum herum, wenigstens Andeutun-
gen über Stellung, Vorrechte, und Kompetenzgrenzen des Königs zu 
machen. Wo er sich in einer nicht in allen Hss. enthaltenen Passage, in 
der berühmten sogenannten Addicio de cartis (dem „Zusatz über die 
Urkunden“) mit der Regel auseinandersetzt, die Richtern und Unter- 
tanen jegliche Diskussion über königliche Urkunden untersagt, fügt 
Bracton in einer offenbar späten Fassung seines Textes einen interes-
santen Diskurs ein. Traditionell ist seine Feststellung, allein der König 
selber dürfe unklare Privilegien auslegen oder auch verfälschte Dip-
lome interpretieren. Doch hält der Text der Addicio danach Überra-
schungen bereit:  

 
47  Auf die gewiß nicht einfache und auch nicht gradlinige Redaktionsgeschichte gehe 

ich hier nicht ein. Dazu vgl. vor allem Henry Gerald Richardson, Bracton, The 
Problem of His Text (Selden Society, suppl. 2), London 1965; Thorne in Wood-
bine / Thorne, Bd. 3, pp. xliv-l; sowie die scharfsinnigen Gegenüberlegungen von 
John L. Barton, The Mystery of Bracton, in: The Journal of Legal History 14 
(1993), Special Issue, 1-143. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 28

„Eine königliche Maßnahme oder eine seiner Urkunden darf niemand gerichtlich 

beurteilen. Aber jemand wird doch sagen dürfen, daß der König Gerechtigkeit ge-

übt habe und gut getan. Mit demselben Recht <aber wird jemand auch sagen dür-

fen>, daß er schlecht gehandelt habe. Damit kann er ihm [scil. dem König] aufer-

legen, sein Unrecht wieder gutzumachen, damit nicht der König und seine Richter 

dem Gericht des lebendigen Gottes verfallen. Der König hat einen über sich, näm-

lich Gott. Und auch das Gesetz steht über ihm, durch das er König geworden ist. 

Auch hat er seinen Hof, d.h. die Grafen und Barone; denn Grafen [comites] heißen 

sie ja sozusagen als Begleiter des Königs. Wer aber einen Genossen hat, der hat 

auch einen Meister.“48  

 
Es ist deutlich, daß der Jurist hier die Argumentationsebene wechselt. 
Hatte er zunächst nur den unstrittigen Fall im Auge, daß der König 
gegen ein Gebot Gottes unmittelbar verstößt, so kommt er sehr bald 
darauf zu sprechen, daß der König ja nicht allein steht, sondern in 
seinem Hof eine Umgebung hat, die ebenfalls dem König Grenzen 
setzt, weil nach sprichwörtlicher Weisheit derjenige, der einen Genos-
sen hat, dessen Einsprüche gewärtigen muß. So hat also der König die 
Einsprüche seiner comites zu ertragen, wobei Bracton mit der korrek-
ten etymologischen Herleitung des Grafentitels aus „Mitgänger, Be-
gleiter, Gefolge, auch: Inhaber eines Staatsamts“ die englischen Adli-
gen bei Hofe als „Begleiter“ des Königs versteht. 
Es geht ihm darum, den „Grafen“ und dem gesamten königlichen Hof 
eine besondere konstitutionelle Kompetenz zuzusprechen. Generell 
greift er im unmittelbaren Fortgang nämlich auf eine „Zügelung“ 
königlicher Anordnungen und Entscheidungen durch Gottes Gebote 
zurück, widrigenfalls Gottes Strafgericht über den König und seinen 
Hof unfehlbar kommen wird: 

 
48  Woodbine-Thorne, Bd. 2 (1968), 107: Item factum regis nec cartam potest quis 

iudicare, ita quod factum regis irritetur. Sed dicere poterit quis quod rex iustitiam 
fecerit, et bene; et si hoc, eadem ratione quod male, et ita imponere ei quod in-
iuriam emendet, ne incidat rex et iustitiarii in iudicium viventis dei propter in-
iuriam. Rex habet superiorem, deum scilicet. Item legem per quam factus est rex. 
Item curiam suam, videlicet comites et barones, quia comites dicuntur quasi socii 
regis, et qui socium habet, habet magistrum.  

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 29

„Wenn deshalb der König ohne Zügel ist, d.h. ohne das Gesetz, müssen sie <die 

Grafen und Barone> ihm Zügel anlegen, es sei denn sie wären selbst mit dem König 

gemeinsam zügellos. Dann werden die Untertanen schreien und sagen: ‚Herr Je-

sus, mit Trense und Zaumzeug bändige ihre Kinnbacken!’ Und der Herr wird ihnen 

antworten: ‚Siehe, ich will über sie ein Volk bringen von ferne her, ein Volk von 

Kraft, ein uraltes Volk, ein Volk dessen Sprache sie nicht verstehen; das wird ihre 

Wurzeln aus dem Land ausreißen und sie werden von ihnen gerichtet werden, weil 

sie die Untertanen nicht gerecht richten wollten. Am Ende wird er sie an Füßen und 

Händen gebunden in den Feuerofen werfen und in äußere Finsternis; dort wird sein 

Heulen und Zähneklappern.“49 

 
Bei allen Anleihen an die Sprache der Unheilsprophezeiungen des 
Alten und Neuen Testaments und ihren apokalyptischen Drohungen, 
die der Text in einem echt mittelalterlichen Pasticcio von mehr oder 
weniger wörtlichen Bibelzitaten dem Leser, bezogen auf die eigene 
Gegenwart entgegenschleudert, ist doch deutlich, daß es Bracton letzt-
lich nicht auf diese apokalyptische Drohung allein ankommt. Der 
Höllenrachen des endzeitlichen Untergangs steht an letzter, wenn-
gleich gewiß unaufgebbarer Stelle. Die Strafe Gottes wird gewiß nicht 
ausbleiben, wenn niemand hören will. Aber zuvor, und darauf kommt 
es dem Autor doch eigentlich an, müssen den König noch seine Gro-
ßen zügeln und in Zaum halten, sonst werden sie selber Gottes Strafe 
verfallen zusammen mit dem König. Das ist offensichtlich der Kern 
der Mahnrede: wenn der König sich nicht selber von Gott schrecken 
läßt, dann müssen es ihm die Großen besorgen. Damit führt Bracton 
seine Überlegungen auf die Grenzen zurück, die dem Herrscher von 

 
49  Et ideo si rex fuerit sine fræno, id est sine lege, debent ei frænum apponere nisi 

ipsimet fuerint cum rege sine fræno. Et tunc clamabunt subditi et dicent, Domine 
Ihesus in chamo et fræno maxillas eorum constringe [Ps. 31{32},9]. Ad quos domi-
nus, vocabo super eos gentem robustam et longinquam et ignotam, cuius linguam 
ignorabunt, quæ destruet eos [cf. Ierem. 5,15] et evellet radices eorum de terra [cf. 
Ierem. 12,14], et a talibus iudicabuntur, quia subditos noluerunt iuste iudicare. Et 
in fine ligatis pedibus eorum et manibus, mittet eos in caminum ignis et tenebras ex-
teriores, ubi erit fletus et stridor dentium [cf. Matth. 22,13{verbunden mit Matth 
13,4}]. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 30

vornherein im „konsensualen Herrschaftssystem“50 des Mittelalters 
gezogen sind. 
Bracton zeichnet an anderer Stelle in Anlehnung auch an Formulie-
rungen des Römischen Rechts und der zeitgenössischen Legisten ein 
idealtypisches Bild eines guten Königs:51  
 

 „Dazu wird ein König erhoben und gewählt, daß er allen Gerechtigkeit erzeige, ja 

daß in ihm der Herr selbst zu Gericht sitzt und durch ihn seine Urteile fällt; daß er ge-

recht richtet, (die Gerechtigkeit) aufrechterhält und schützt. Wäre nämlich niemand 

vorhanden, der Gerechtigkeit übte, dann könnte der Friede leicht vertilgt werden. 

Auch wäre es sinnlos, Gesetze zu geben und Gerechtigkeit zu üben, wenn es niemand 

gäbe, der die Gesetze schützte. Da der König Gottes Stellvertreter auf Erden ist, muß 

er Recht von Unrecht scheiden, das Angemessene und Gerechte von dem Unangemes-

senen und Ungerechten, damit alle seine Untertanen in Ehren leben können, keiner 

den anderen verletze und jedem das Seine in rechter Zuteilung zuerkannt werde. 

 
Wir könnten mit dem Zitat noch einige Zeit fortfahren, es würde noch 
deutlicher werden, wie sehr Bracton den König in seiner Entschei-
dungsgewalt und Gesetzgebungskompetenz, und damit, dem damali-
gen Verständnis nach, in seiner Regierungstätigkeit,52 an das Recht 

 
50  Bernd Schneidmüller, Konsensuale Herrschaft, Ein Essay über Formen und Kon-

zepte politischer Ordnung im Mittelalter, in: Reich, Regionen und Europa in Mit-
telalter und Neuzeit, Festschrift für Peter Moraw, hrsg. von Paul-Joachim Hei-
nig / Sigrid Jahns / Hans-Joachim Schmidt / Rainer-Christoph Schwinges / Sa-
bine Wefers (Historische Forschungen, 67) Berlin 2000, 53-87. 

51  Woodbine / Thorne, Bd. 2, S. 305: Ad hoc autem creatus est rex et electus, ut 
iustitiam faciat universis, et ut in eo dominus sedeat, et per ipsum sua iudicia dis-
cernat, et quod iuste iudicaverit sustineat et defendat, quia si non esset, qui iusti-
tiam faceret, pax de facili posset exterminari, et supervacuum esset leges condere 
et iustitiam facere nisi esset qui leges tueretur. Separare autem debet rex cum sit 
dei vicarius in terra ius ab iniuria, aequum ab iniquo, ut omnes sibi subiecti hon-
este vivant et quod nullus alium laedat, et quod unicuique quod suum fuerit recta 
contributione reddatur.  

52  Dazu allgemein grundlegend Pietro Costa, Iurisdictio, Semantica del potere politico 
nella pubblicistica medievale (1100-1433), [11969] Neudruck: (Università di Firen-
ze, Facoltà di Giurisprudenza, Centro di Studi per la storia del pensiero moderno, 
Biblioteca, 62), Mailand 2002. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 31

und die Gerechtigkeit bindet.53 Dabei geschieht diese Bindung nicht 
abstrakt an irgendeine Vorstellung vom Recht, sondern juristisch kon-
kret an ein bestimmtes Recht, das englische, denn Bracton fährt fort: 
 

Da der König Gottes Diener und Stellvertreter ist, vermag er auf Erden nur das, 

was er von Rechts wegen kann. Und dem steht nicht entgegen, daß es im Römischen 

Recht heißt: ‚Was der Fürst beschließt, hat Gesetzeskraft’, denn in eben diesem 

Text heißt es weiter: ‚nach der Lex regia <hat das Volk auf ihn seine gesamte Be-

fehlsgewalt und Amtsgewalt übertragen >’, das aber heißt: Nicht alles, was vom 

König in kühner Willkür vorgenommen wird, hat Gesetzeskraft, sondern nur das, 

was in richtiger Weise mit dem Rat seiner Magnaten bestimmt worden ist, nachdem 

der König dazu seine autoritative Einwilligung gegeben hat und nachdem darüber 

eine Erörterung und Verhandlung stattgefunden hat, <das hat Gesetzeskraft>.“ 

 
Diese These, welche als englische leges nur anerkennt, was in einem 
bestimmten Verfahren formell festgesetzt worden ist, ist kein obiter 
dictum des Buches, vielmehr hatte Bracton bereits im Proömium fast 

 
53  Zur vieldiskutierten Auffassung Bractons vom königlichen Amt besonders Fritz 

Schulz, Bracton on Kingship (Anm. 42) [dessen Annahme von zahlreichen Interpo-
lationen ich freilich für höchst fragwürdig und unberechtigt halte]; Ernst H. Kanto-
rowicz, The King's Two Bodies (Anm. 37), 143-192 [dt. Übersetzung, 159-204]; 
Wiebke Fesefeldt, Englische Staatstheorien des 13. Jahrhunderts, Henry de Bracton 
und sein Werk, Göttingen 1962; Brian Tierney, Bracton on Government, in: Specu-
lum 38 (1963) 295-317; Ewart Lewis, ‚King above law‘? ‚Quod principi placuit‘ in 
Bracton, in: Speculum 31 (1964) 240-269; Gaines Post, Bracton on Kingship, in: 
Tulane Law Review 42 (1968) S. 519-554; Peter Classen, Studium und Gesell-
schaft im Mittelalter, hrsg. Johannes Fried (MGH Schriften 29), Stuttgart 1983, 
223-227; Michael Blecker, The King's Partners in Bracton, in: Studi Senesi 96 
(1984) 66-118; Cary Joseph Nederman, Bracton on Kingship revisited, in: History 
of Political Thought 5 (1984) 61-77 [jetzt in: Nederman, Medieval Aristotelianism 
and its Limits, Classical Traditions in Moral and Political Philosophy, 12th-15th 
Centuries (Variorum Collected Studies Series, CS 565), Aldershot (Hampshire) 
1997, nr. xiii].  J. L. Barton, The Mystery (Anm. 47), hat die Wahrscheinlichkeit 
eines einzigen Autors, nämlich des Henry de Bracton (aus der Behandlung der 
Writs des Common Law!) stark befestigt. Allgemein zur Bedeutung des Jus com-
mune und zur irreführenden Vorstellung des für die Praxis angeblich so unwichti-
gen „Gelehrten Rechts“ (das auch bei jeder Bracton-Interpretation Beachtung ver-
dient) Kenneth Pennington, „Learned Law“, „droit savant“, „Gelehrtes Recht“: 
The Tyranny of a Concept, in: Syracuse Journal of International Law and Commer-
ce 20 (1994) 205-215. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 32

wörtlich Ähnliches geschrieben. Dort begründete er im unmittelbaren 
Anschluß an einen Vorgänger des 12. Jahrhunderts, das bekannte 
Buch des Ranulf Glanvill,54 den Titel seines Buches genauer. Auch 
die Gesetze Englands, obwohl nicht schriftlich fixiert, so heißt es dort, 
sind dennoch leges im Vollsinne des Wortes, wenngleich sie nicht 
schriftlich fixiert und in Jusitinians Corpus verzeichnet sind,  
 

„weil alles das die Geltungskraft eines Gesetzes hat, was immer mit Rat und Zu-

stimmung der Großen und gemäß dem gemeinsamem Wunsch des Gemeinwesens, 

wobei die autoritative Einwilligung des Königs, d.h. des princeps vorausgegangen 

ist, in gerechter Weise festgelegt und gebilligt worden ist.“55  

 
In England kann also ein Gesetz nur das sein, was in formellem Ver-
fahren nach entsprechender Beratung des Königs mit den Großen 
seines Landes als Konsens erreicht wurde. Am Ende der langen Erör-
terung wird dann ein König, der nicht „gut“ regiert, und das kann doch 
nur heißen, der sich an das Recht nicht halten will, sondern mit roher 
Gewalt das Volk bedrückt, als tyrannus identifiziert und verurteilt.56 
 
54  Tractatus de legibus et consuetudinibus regni Anglie qui Glanvilla vocatur / The 

Treatise on the Laws and Customs of the Realm of England Commonly called 
Glanvill, ed. with Introduction, Notes and Translation by George D. G. Hall, with a 
Guide to Further Reading by Michael T. Clanchy (Oxford Medieval Texts), Oxford 
[11965] 1993, S. 2: Leges autem Anglicanas licet non scriptas leges appellari non 
uideatur absurdum, cum hoc ipsum lex sit, ‘quod principi placet, legis habet 
uigorem,’ eas scilicet quas super dubiis in concilio diffiniendis procerum quidem 
consilio et principis accedente auctoritate constat esse promulgatas. Si enim ob so-
lum scripture defectum leges minime censerentur, maioris proculdubio auctoritatis 
robur ipsis legibus uideretur accommodare scriptura quam uel decernentis equitas 
aut ratio statuentis.  Eine analoge Vorstellung findet sich bekanntlich – etwa 
gleichzeitig – auch in Deutschland in dem Spruch des Reichshofgerichts unter Kö-
nig Heinrich (VII.) vom 1. Mai 1231, vgl. MGH, Constitutiones et acta publica, Bd. 
2, ed. Ludwig Weiland, Hannover 1896, S. 420 (nr. 305): ... fuit taliter diffinitum, 
ut neque principes neque alii quilibet constituciones vel nova iura facere possint, 
nisi meliorum et maiorum terre consensus primitus habeatur. 

55  Woodbine / Thorne, Bd. 2, S. 19: Sed non erit absurdum leges Anglicanas licet non 
scriptas leges appellare, cum legis vigorem habeat quidquid de consilio et con-
sensu magnatum et rei publicæ communi sponsione, auctoritate regis sive principis 
præcedente, iuste fuerit definitum et approbatum. 

56  Dicitur enim: rex est dum bene regit, tyrannus autem dum populum sibi creditum 
violenta opprimit dominatione [Woodbine/ Thorne Bd. 2, S. 305, Zl. 28-30 (fol. 107)]. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 33

IV. Lupold von Bebenburg 
 

De iuribus regni et imperii  
Mittelalterliche Prolegomena zu einem deutschen Staatsrecht 
 

Ein letzter Blick in meinem Gang durch die Theoriegeschichte gilt 
Lupold von Bebenburg, der hier in Würzburg kein Unbekannter ist. 
Auch hier treffen wir auf die Schrift57 eines Juristen, diesmal eines in 
Bologna promovierten deutschen Kanonisten, der in der deutschen 
Kirche eine brillante Karriere gemacht hat, die ihn, seine ständischen 
Voraussetzungen eigentlich überbietend, bis auf den Bamberger Bi-
schofsstuhl führte. Lupold stammte aus mittelfränkischem Nieder-
adel.58 Um 1300 geboren, also etwa ein Jahrhundert nach Bracton, hat 

 
57  Lupold von Bebenburg: De iuribus regni et imperii, in: Politische Schriften des 

Lupold von Bebenburg, hrsg. Jürgen Miethke / Christoph Flüeler (Monumenta 
Germaniae Historica, Staatsschriften des späteren Mittelalters, 4), Hannover 
2004 [Editio maior], 298,10; bzw.: Lupold von Bebenburg: De iuribus regni et 
imperii / Über die Rechte von Kaiser und Reich [lateinisch-deutsch], hrsg. J. 
Miethke, übersetzt von Alexander Sauter (Bibliothek des deutschen Staatsden-
kens, 14), München 2005 [Editio minor], 104: Sed quia hec probatio est ex mero 
iure positivo, quod ‚ponitur et deponitur’ [vgl. Johannes Andreae, Novella ad X 
4.17.13, s.v. novo], idcirco huic probacioni non innitor, sed veritatem huius articuli 
aliter probabo … Hier wird vom Beweis einer „Wahrheit“ offensichtlich mehr ver-
langt als ein Beleg aus dem ius mere positivum! 

58  Alle hier genannten Daten des Lebensabrisses sind nachgewiesen in der Einleitung 
von Jürgen Miethke zur Editio maior, 1-61; dort 61-148 auch zur Interpretation; 
vgl. auch Miethke, Lupold von Bebenburg, Kanonistisches Staatsdenken in der Kri-
se des Reichs im 14. Jahrhundert, in: Editio minor, 280-321. Die wichtigste Litera-
tur ist dort jeweils verzeichnet. Genannt seien hier nur Hermann Meyer, Lupold von 
Bebenburg, Studien zu seinen Schriften, Ein Beitrag zur Geschichte der staatsrecht-
lichen und kirchenpolitischen Ideen und der Publizistik im 14. Jahrhundert (Studien 
und Darstellungen aus dem Gebiete der Geschichte, 7.1-2), Freiburg i. B. 1909; 
Rolf Most, Der Reichsgedanke des Lupold von Bebenburg, in: Deutsches Archiv 
für Erforschung des Mittelalters 4 (1941) 444-485; Erik Wolf, Lupold von Beben-
burg, in: Wolf, Große Rechtsdenker der deutschen Geistesgeschichte, 2. Aufl., Tü-
bingen 1944, 29-44; Gerhard Barisch, Lupold von Bebenburg, Zum Verhältnis von 
politischer Praxis, politischer Theorie und angewandter Politik, Eine Studie über 
den Eigenwert politischen Handelns in der Geschichte und Gegenwart des 14. Jahr-
hunderts, in: 113. Bericht des Historischen Vereins Bamberg (1978) 219-432; Eva 
Luise Wittneben, Lupold von Bebenburg und Wilhelm von Ockham im Dialog über 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 34

ihm seit etwa 1316 ein Domkanonikat in Würzburg ein langjähriges 
Rechtsstudium in Bologna59 ermöglicht, das er – gegen damalige 
adlige Gewohnheit – mit einer Promotion zum Doktor des Kirchen-
rechts abschloß. Sein Lehrer war Johannes Andreae († 1348), der 
wohl bedeutendste Kanonist seiner Zeit, von Baldus de Ubaldis noch 
im 14. Jahrhundert als iuris canonici fons et tuba gerühmt,60 der sich 
später noch ausdrücklich an seinen Doktoranden erinnerte.61 Lupold 
sollte ihn noch im Juli 1341 in Bologna zusammen mit Marquard von 
Randeck, einem weiteren in Bologna promovierten Klerikerkollegen, 
persönlich aufsuchen, um seinen juristischen Rat in wichtigen Ge-
schäften einzuholen.62 
Von seinen Studien um 1325 nach Deutschland zurückgekehrt, kumu-
lierte Lupold Pfründen und wird bald auch sonst in unseren Quellen 
sichtbar. 1332 (mit Unterbrechungen) bis 1352 ist er als „Offizial“ des 
Würzburger Bischofs und als Richter am kirchlichen Gericht „an der 
roten Tür“ in Würzburg nachweisbar.63 Damit war Lupold in besonde-
rem Maße für die kirchliche Gerichtspraxis der Stadt und Diözese 
persönlich verantwortlich. Er hatte auch bei Vermögensverwaltung, 
Statutengesetzgebung, Schlichtung von Streitigkeiten, ja bei Lehrun-
tersuchungen wegen Ketzereiverdachts ein gewichtiges Wort mitzu-
sprechen. Auch bei politischen Entscheidungen war er führend betei-
ligt, so bei der Neuwahl mehrerer Würzburger Bischöfe, bei den Be-

 
die Rechte am Römischen Reich des Spätmittelalters, in: Deutsches Archiv 53 
(1997) 567-586. 

59  Prosopographische Daten seines Universitätsbesuchs listete zuletzt auf Jürg 
Schmutz, Juristen für das Reich, Die deutschen Rechtsstudenten an der Universität 
Bologna 1265-1425 (Veröff. der Gesellschaft für Universitäts- und Wissenschafts-
geschichte, 2), Basel 200, 622 f. (nr. 2411). 

60  Zusammenfassend zu ihm Hartmut Zapp in: Lexikon des Mittelalters 5 (1991) 555; 
vgl. Peter Landau in: Juristen: Ein biographisches Lexikon, Von der Antike bis zum 
20. Jahrhundert, hrsg. von Michael Stolleis, München 1995, 327-329. 

61  Guillelmus Durantis, Speculum iudiciale, zitiert nach dem Druck Basel 1574 [Neu-
druck Aalen 1975], Bd. 1, 422b [lib. II particula 1, De rescriptorum praestatione, §9, 
Randnr. 18]; vgl. dazu Lupold, Editio maior, 4 Anm. 15. 

62  Hermann Meyer, Zur Vorgeschichte des ersten uns überlieferten Hausgesetzes der 
Hohenzollern, in: Historisches Jahrbuch der Görresgesellschaft 30 (1909) 1-13; da-
zu Editio maior, 6 f. mit Anm. 23. 

63  Vgl. besonders Editio maior 15 f. und 25. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 35

ziehungen zum deutschen Herrscher oder bei Verhandlungen deut-
scher Prälaten mit der avignonesischen Kurie. Wie andere deutsche 
Kirchenmänner seiner Zeit unterlag auch Lupold schließlich Jahrzehn-
te lang vorwiegend aus politischen Gründen dem päpstlichen Bann, 
ohne daß das den Domherren an der Teilnahme an Gottesdiensten und 
wohl auch am Sakramentsempfang hindern mußte. Erst spät (1351) 
konnte Lupold seinen Frieden mit der Kurie machen. Am 12. Januar 
1353 wählte ihn das Bamberger Domkapitel zum Bischof. Bald darauf 
erhob Papst Innozenz VI. in Avignon den sofort angereisten Kandida-
ten durch Provision endgültig zum Oberhirten von Bamberg, wo er bis 
an sein Lebensende († 18. Oktober 1363) amtieren sollte. 
Als erfahrener Kirchenpolitiker und Jurist übernahm Lupold im 
Würzburger Domstift besondere Verantwortung. Die politische 
Großwetterlage erforderte dabei schwierige Entscheidungen, die durch 
ein klares theoretisches Konzept erleichtert werden mochten und auch 
anderwärts richtungweisende Funktion übernehmen konnten. Der 
nachhaltige Dauerkonflikt zwischen den avignonesischen Päpsten und 
dem römischen König und Kaiser Ludwig dem Bayern64 führte näm-
lich in Deutschland zu einer durchaus ungewöhnlichen politischen 
Diskussion über den Anspruch der Päpste auf anfängliche und endgül-
tige Kontrolle der deutschen Herrscherwahlen. Lupold suchte eine 
theoretische, eine juristisch-kanonistische Begründung dafür, dem 
Papst jegliches Prüfungs- und Bestätigungsrecht zu verweigern und 
ihn damit aus der deutschen Herrschaftsübung fernzuhalten. Letzten 
Endes sollte der Papst aus dem deutschen Verfassungsrecht definitiv 
ausgeschaltet werden. 

 
64  Eine vorzügliche Zusammenfassung des Forschungsstandes, brauchbare knappe 

und nüchterne Darstellung mit guten, wenn auch sehr sparsamen Literaturhinweisen 
legte vor Heinz Thomas, Ludwig der Bayer (1282-1347), Kaiser und Ketzer, Re-
gensburg und Graz/Köln/Wien 1993. Vgl. auch Jürgen Miethke, Der Kampf Lud-
wigs des Bayern mit Papst und avignonesischer Kurie in seiner Bedeutung für 
die deutsche Geschichte, in: Kaiser Ludwig der Bayer. Konflikte, Weichenstel-
lungen und Wahrnehmung seiner Herrschaft, hrsg. von Hermann Nehlsen und 
Hans-Georg Hermann (Quellen und Forschungen aus dem Gebiet der Ge-
schichte, NF 22), Paderborn/München/Wien/Zürich 2002, 39-74. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 36

Das ist Ausgangspunkt und Ziel von Lupolds Überlegungen. Die deut-
schen Kurfürsten entschlossen sich 1338 dazu, die mit dem Papst 
strittige Frage (nämlich die Rechtswirkung einer deutschen Königs-
wahl) von sich aus, gestützt auf das Reichsgewohnheitsrecht zu be-
antworten, indem sie sich am 15. Juli 1338 in Rhens (bei Koblenz) zu 
einem „Kurverein“ zur Verteidigung ihrer eigenen Rechte zusammen 
schlossen65 und am selben Tage ihre Rechtsüberzeugungen durch ein 
flammendes Manifest proklamierten. Diese „Rhenser Erklärung“66 ist 
zwar 1356, also weniger als zwei Jahrzehnte später durch das Reichs-
gesetz der „Goldenen Bulle“67 Kaiser Karls IV. überholt und damit 
aufgehoben worden. Das Gesetz aber wäre ohne die in Rhens prokla-
mierten Grundsätze gar nicht denkbar gewesen. Als “Reichsgrundge-
setz” hat die Goldene Bulle dann später die Herrschaftssukzession bis 
zum Ende des Alten Reiches (1806), wie sich zeigen sollte, abschlie-
ßend geregelt.68 
Es ist nicht deutlich, wie stark Lupold persönlich auf die Formulie-
rungen der Rhenser Erklärung eingewirkt hat, wenn es auch wahr-
scheinlich ist, daß er in die sicherlich vorauszusetzenden Vorberatun-
gen kräftig involviert war.69 Fest steht jedoch, daß er nur kurze Zeit 

 
65  Die Proklamation des Kurvereins etwa in: Nova Alamanniae, Urkunden, Briefe und 

andere Quellen, besonders zur deutschen Geschichte des 14. Jahrhunderts, hrsg. 
von Edmund Ernst Stengel, Bd. 1.II, Berlin 1930, 361f. (nr. 545). 

66  Am leichtesten zugänglich in: Quellen zur Verfassungsgeschichte des Römisch-
deutschen Reiches, hrsg. u. übers. von Lorenz Weinrich (Freiherr-vom-Stein-
Gedächtnisausgabe, 33), Darmstadt 1983, 286-291 (nr. 88). Zusammenfassend dazu 
etwa Editio maior, S. 89-97. 

67  Letzte Ausgabe nach den urkundlichen Ausfertigungen  zusammen mit einer mittelal-
terlichen deutschen Übersetzung durch Wolfgang D. Fritz in: MGH Constitutiones et 
acta publica imperatorum et regum, Bd. 11, Lieferung 7, Weimar 1988, 560-633. 

68  Aus der überreichen Literatur sei hier ausschließlich eine klassische Untersuchung 
genannt: Karl Zeumer, Die Goldene Bulle Kaiser Karls IV. (Quellen und Studien zur 
Verfassungsgeschichte des Deutschen Reiches in Mittelalter und Neuzeit, II.1-2), 
Weimar 1909; zuletzt gab eine Übersicht Michael Lindner, Die Goldene Bulle Kaiser 
Karls IV., in: Heiliges Römisches Reich Deutscher Nation (962 bis 1806), Von Otto 
dem Großen bis zum Ausgang des Mittelalters. Essays, Dresden 2006, 311 – 321. 

69  Dazu etwa Editio maior, 30 ff.; Lupold war auch auf den Reichstagen in Nürnberg 
und Metz, auf denen die Goldene Bulle beraten worden ist, anwesend; natürlich läßt 
sich sein Anteil an deren Formulierungen nicht näher bestimmen. Ausführlich 
(wenn auch letztlich unentschieden) dazu Bernd-Ulrich Hergemöller, Der Nürnberger 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 37

später einen umfangreichen Traktat abgeschlossen hat, der zentral an 
den Formulierungen dieser Erklärung entlang „Über die Rechte von 
Kaiser und Reich“ (De iuribus regni et imperii Romanorum) handel-
te.70 Die Vorstellung ist naheliegend, daß die theoretischen Grundla-
gen der Schrift bei der Vorbereitung der Rhenser Erklärung einge-
bracht worden sind. Lupold spricht bereits mit der Überschrift die 
Kernpunkte des erbitterten Kampfes Ludwigs des Bayern mit der 
Kurie an, ging es doch vor allem um die Frage, ob ein von den Kur-
fürsten zum König gewählter Fürst seine Regierungsgewalt im Reich 
aus der Wahl selbst erhalte oder ob er erst dann Herrschaftsrechte 
ausüben dürfe, wenn die Wahl der Kurfürsten vom Papst geprüft und 
“approbiert” (d.h. bestätigt) worden war. 
Die Rhenser Erklärung und Lupolds Traktat, der spätestens im Novem-
ber 1339,71 also knapp anderthalb Jahre nach der Kurfürstenversamm-
lung im Rhenser Obstgarten abgeschlossen war, wendeten sich beide 
mit aller Energie gegen die päpstlichen Ansprüche. In der Begründung 
freilich zeigt sich ein fundamentaler Unterschied: die Kurfürsten berie-
fen sich allein deklaratorisch auf uralte unvordenkliche Rechtsgewohn-
heiten des Reiches. Das tut Lupold wie selbstverständlich auch immer 
wieder; doch will er über solch „positivistisches“72 Argument hinaus die 
prinzipielle Angemessenheit und die grundsätzliche Legitimität dieser 
deutschen Rechtsgewohnheit einsichtig machen. Dafür benutzt er die 
Vorstellungen der Kanonisten über die Legitimität einer Königsherr-
schaft, um sodann diese Rechtsfigur auch auf das römisch-deutsche 
Kaiserreich des Mittelalters anzuwenden. Zusätzlich weist er mit histo-

 
Reichstag von 1355/56 und die „Goldene Bulle“ Karls IV. (Phil. Diss. Münster, 
masch. 1978), 395-415; in der Druckfassung des Buches, Hergemöller, Fürsten, 
Herren und Städte zu Nürnberg, 1355/56, Die Entstehung der "Goldenen Bulle" 
Karls IV. (Städteforschung, A. 13, 1983) ist das verständlicherweise auf karge Be-
merkungen, 157-161, zusammengestrichen worden. 

70  Editionen in Anm. 57. Der Traktat ist zuvor in 8 Frühdrucken verbreitet gewesen, 
vgl. die Liste in: Editio maior, 182. 

71  Zum Terminus ante des Haupttextes vgl. Editio maior, 199 f. 
72  Editio maior 298,10; bzw. Editio minor 104: Sed quia hec probatio est ex mero 

iure positivo, quod ‚ponitur et deponitur‘ [vgl. Johannes Andreae, Novella ad X 
4.17.13, s.v. novo], idcirco huic probacioni non innitor, sed veritatem huis articuli 
aliter probabo …  

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 38

rischen Argumenten die bisher stets unbestrittene Übung solch allgemei-
nen Rechts aus der deutschen Geschichte seit Karl dem Großen nach. 
Die Kanonisten hatten seit dem 12. Jahrhundert überall in Europa 
unermüdlich daran gearbeitet, jedem König Westeuropas eine vom 
römisch-deutschen Kaiser unabhängige, selbständige und eigenver-
antwortliche Stellung in der weltlichen Politik zuzuweisen. Mit dem 
Argument „(Jeder) König ist Kaiser in seinem Königreich” (rex impe-
rator in regno suo)73 war früh eine Faustformel dafür gefunden wor-
den. Lupold möchte nun mit seinem Traktat beweisen, daß das auch 
für den deutschen Herrscher uneingeschränkt Geltung habe. Auch 
dieser sei in seinem Regierungshandeln von nichts und niemanden als 
von einem „Oberen“ (superior) abhängig, auch vom Papst nicht. Das 
war, so meint er zeigen zu können, nach Ausweis aller Chroniken und 
Geschichtszeugnisse seit der Zeit der Frankenkönige nicht anders. Die 
entscheidende Neuerung in seinen juristischen Bemühungen um eine 
haltbare Theorie des Kaisertums war es, daß er letzten Endes darauf 
verzichtete, die hohen Ansprüche des römischen Kaisers auf die Ober-
hoheit eines „Weltkaisers“ über alle anderen Herrscher Europas fest-
zuhalten, wenn er diesem auch einige nur konkurrierend gültige all-
gemeine Ehrenvorrechte einräumte,74 von deren Anwendung er aber 
zugleich abrät.75 
Klar wird hier (wie auch sonst), daß es Lupold nicht auf diesen 
(gleichwohl traditionalistisch und abgeschwächt festgehaltenen) Eh-

 
73  Zur Frühgeschichte dieses Prinzips Walter Holtzmann, Das mittelalterliche Imperi-

um und die werdenden Nationen (Arbeitsgemeinschaft für Forschung des Landes 
Nordrhein-Westfalen, 7), Köln-Opladen 1953; vgl. auch Gaines Post, Studies in 
Medieval Legal Thought, Public Law and the State, 1100-1333, Princeton, N.J. 
1963, 453-482; Helmut Quaritsch, Staat und Souveränität, Bd. 1: Die Grundlagen, 
Frankfurt/Main 1970 [mehr nicht erschienen], 79-83; Helmut G. Walther, Imperia-
les Königtum, Konziliarismus, Volkssouveränität, Studien zu den Grenzen des mit-
telalterlichen Souveränitätsgedankens, München 1976 [= Phil. Diss. Konstanz 
1970], bes. S. 78ff. 

74  Bezeichnend genug heißen diese Ehrenvorrechte bei Lupold actus imperatori de 
iure reservati (Stellen sind verzeichnet in Editio maior, 579b, s.v. actus reservatus). 
Deutlich hält er damit an den Formulierungen des Corpus Iuris civilis fest, die er 
freilich in besonderer neuer Weise auslegt. 

75  Vgl. nur die beschwörenden Anmerkungen Lupolds in: c. 11 (Editio maior, 338; 
Editio minor, 168) sowie die unten Anm. 77 zitierte Stelle. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 39

renvorrang des deutschen Kaisers ankommt, sondern daß er auf eine 
Gleichbehandlung des römischen Kaisers mit den anderen Königen 
Europas setzt. Der Kaiser sollte endlich, so könnte man es mit der 
Umwandlung der Ausgangsformel ausdrücken (die Lupold aber so 
niemals gebraucht hat), unbeschadet und ungehindert als König im 
Kaiserreich wirken und regieren dürfen, ohne vom Papst abhängig zu 
sein: Imperator rex in imperio suo! Mit aller Energie will Lupold das 
von den Kanonisten entwickelte juristische Theorem der gleichberech-
tigten Selbständigkeit nationaler Königreiche auch für den Kaiser in 
Anspruch nehmen, und zwar gerade gegenüber Papst und Kurie. Da-
mit drängt er die universalen Ansprüche des Kaisertums zurück, 
wenngleich er sie nicht gänzlich verneint, sondern vorwiegend verbal 
und deutlich eingegrenzt noch gelten läßt. Das Ziel “staatlicher” Au-
tonomie und Souveränität des deutschen Herrschers jedoch bleibt ganz 
im Zentrum seines Denkens. 
Mit dieser entschiedenen und in den Grundlinien klaren Aussage zieht 
Lupold das deutsche Reich als regnum und imperium mitten in das 
Konzert der europäischen Mächte, setzt es gewissermaßen auf gleiche 
Augenhöhe mit den Konkurrenten in Westeuropa. Papst und Kurie 
bleiben aus der Regierungsübung des Herrschers auch in Deutschland 
und besonders in dem sensiblen Zeitraum einer Herrschaftssukzession 
ausgeschlossen. Die besondere Rolle des Kaisertums als einer Regie-
rung mit einem Anspruch auf Weltgeltung wird von Lupold nicht 
ausdrücklich abgelehnt. Er konnte und wollte den Wortlaut seiner 
Rechtsquellen aus dem Römischen und Kanonischen Recht nicht 
einfach übersehen oder negieren. Lupold entleert die Kaiseridee je-
doch zu einer Art Ehrenvorrang. Von einer wirklichen Wahrnehmung 
des dem Kaiser in der ganzen Welt ‚ „eigentlich“ und de iure zuste-
henden (nach dem Corpus Iustinians von ihm so benannten) merum et 
mixtum imperium aber rät er ab.76 Aus politischer Klugheit solle der 

 
76  C. 7 (Editio maior, 305; Editio minor, 114/116: …restat illud idem probare quoad 

aliam potestatem, scilicet quoad potestatem imperialem exercendi scilicet actus im-
peratori reservatos a iure. Et hoc probatur sic: Licet reges eciam in suis regnis non ha-
beant potestatem imperialem exercendi a iure, cum populus Romanus ius et potestatem 
imperii non in reges, sed in imperators transtulerit, ut … [Dig. 1.2.2.11, Inst. 1.2.6. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 40

Kaiser nicht in die nationalen Königreiche der anderen Könige hinein-
regieren, auch seine vom römischen Recht ihm eingeräumten Sonder-
rechte, die ihm de iure zustehen, dort nicht wahrnehmen, da kein Kö-
nig sich das de facto gefallen lassen werde.77 
Im Endergebnis liefert Lupold seinen Zeitgenossen einen theoreti-
schen Ansatz, der es ihnen ermöglichte, papalistische Sonderforde-
rungen zuerst zu negieren, dann stillschweigend beiseite zu lassen und 
schließlich schlicht in Vergessenheit geraten zu lassen. Gewiß hat das 
allein in der verfassungsgeschichtlichen Entwicklung noch nicht das 
von Lupold erwünschte Ergebnis erbracht, es hat aber die Entwick-
lung zum modernen Staat in Deutschland vorbereitet. So darf man 
Lupolds Beitrag zur politischen Theorie ohne Bedenken zumindest als 
Prolegomena zu einem deutschen Staatsrecht werten. Die Rezeptions-
geschichte des Textes, der mit 20 erhaltenen vollständigen mittelalter-
lichen Handschriftenzeugen eine beachtliche Verbreitung erfuhr, be-
zeugt uns zumindest, daß Zeitgenossen und Nachfahren seine Argu-
mente für einsichtig hielten, auch wenn dann im 17. Jahrhundert Sa-
muel Pufendorf im Römischen Reich seiner eigenen Zeit nur ein Ge-
bilde erkennen mochte, das „einem Ungeheuer ähnlich“ (monstro 
simile78) sah. Das war nicht die Zielvorstellung Lupolds gewesen. 

 
Dig. 1.4.1], secundum ea eciam que notat Hostiensis in summa, de censibus, § Ex 
quibus causis, versu Sed numquid rex Francie [= Hostiensis, Summa aurea, ad X 3.39, 
im Druck Lyon 1537 (Reprint 1962), fol. 182v, Randnr. 9], tamen consuetudo gener-
alis est omnium regnorum occidentalium a tempore, cuius contrarii non est memoria 
hominum hactenus observata, quod reges ipsorum in suis regnis et quoad suos sub-
ditos exercent actus reservatos a iure imperatori; merum enim et mixtum imperium in 
suis regnis exercent, quod tamen qualiter fieri possit ex consuetudine, dicam infra in 
c. XVo [= Editio maior, 382-392, Editio minor, 239-253]. 

77  Vgl. nur etwa c. 11 (Editio maior, 341; Editio minor, 172): Licet autem reges 
eorundem regnorum fortassis non sinerent talia in suis regnis per imperatorem 
Romanorum fieri, ad hec tamen admittenda de iure tenerentur. 

78  Severini de Monzambano Veronensis [= Samuel Pufendorf], De statu imperii Germa-
nici ad Laelium fratrem dominum Trezolani liber unus, Genevae [= s’Gravenshage] 
1667, hier zitiert nach dem Druck: Samuel von Pufendorf, Die Verfassung des Deut-
schen Reiches, hrsg. und übers. von Horst Denzer (Bibliothek des deutschen Staats-
denkens, 4), Frankfurt a. Main/Leipzig 1994, hier c. VI §9 (S. 198): Nihil ergo aliud 
restat quam ut dicamus Germaniam esse irregulare aliquod corpus et monstro simile, 
siquidem ad regulas scientiae civilis exigatur...  Zu Pufendorf zusammenfassend 
Dietmar Willoweit in: HRG 4 (1990), 105-109; Michael Stolleis, Geschichte des  

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 41

Resümee 
 

Die vier hier exemplarisch vorgestellten Entwürfe einer politischen 
Theorie sind zwar gewiß von bunter Breite, sie zeigen das Mittelalter 
keineswegs als stromlinienförmig und geschlossen. Auf der anderen 
Seite aber kann auch gewiß nicht verborgen geblieben sein, daß wich-
tige, ja entscheidende Theoretiker hier nicht zu Wort gekommen sind: 
wir haben weder von Johannes von Salisbury, noch von Vinzenz von 
Beauvais gesprochen, nichts von Albertus Magnus oder Thomas von 
Aquin gehört. Auch fehlten etwa Aegidius Romanus, Johannes Qui-
dort, Marsilius von Padua und Wilhelm von Ockham, um von John 
Wyclif, Nikolaus von Kues oder selbst Niccolò Machiavelli ganz zu 
schweigen.  
Vielleicht ist aber doch deutlich geworden, daß auch die politische 
Theorie des Mittelalters sich an konkreten Konflikten der Zeit entzün-
dete. Dieser Anknüpfungspunkt des Nachdenkens ist wichtig. Mittel-
alterliche politische Theorie hat solche Konflikte mit den jeweils zeit-
gemäßen Mitteln theoretischer Arbeit, den Methoden der jeweiligen 
zeitgemäßen Wissenschaft und damit der „Sprache“ ihrer eigenen 
Tradition durchdacht und so versucht, ihren Beitrag im Stimmenge-
wirr des politischen Diskurses einzubringen. 
Die hochmittelalterliche Isolierung auch heute noch eindrücklicher 
Positionen in jeweils einem Codex unicus, der die Bibliothek des 
Autors nicht, oder doch zumindest für uns nicht erkennbar verlassen 
hat, wie wir das im Falle Attos von Vercelli und der Texte des Nor-
mannischen Anonymus antrafen, widerspricht dieser Aussage nicht. 
Wir greifen in solchen Texten einen wichtigen für uns sonst stumm 
bleibenden Teil einer Vorstellungs- und Denkgeschichte der Vergan-
genheit. Diese Zeugen erschließen uns den Reichtum der Tradition 
und ihrer unterschiedlichen Auslegung im Horizont ihrer historischen 
Situation. Damit gewähren sie uns Einblick in das volle Rund der 

 
öffentlichen Rechts in Deutschland, Bd. 1: 1600-1800, München 1988, 233-236, 
282-284; zu den Entstehungsbedingungen der Schrift eingehend Detlef Döring, Un-
tersuchungen zur Entstehungsgeschichte der Reichsverfassungsschrift Samuel Pu-
fendorfs, in: Der Staat 33 (1994), 185-206. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 42

zeitgenössischen Vorstellungen gerade auf den dunkleren Teilen da-
maliger Weltbetrachtung. Auf der anderen Seite bringen uns selbst die 
„erfolgreichen“ Texte wie das mit nahezu 50 Manuskripten weitge-
streut verbreitete große Buch des Henry de Bracton oder der mit 20 
Hss. immer noch hoch erfolgreiche Traktat des Lupold von Bebenburg 
ja keineswegs allein für sich mit der vollen Öffentlichkeit der Vergan-
genheit in Kontakt. Auch diese Erfolgstexte müssen sich vielmehr 
ergänzen und auch korrigieren lassen von ihren Opponenten und Kri-
tikern, ihren Abbreviatoren und Kommentatoren, bevor wir der politi-
schen Theorie des Mittelalters voll ansichtig werden können. 
Einen gemeinsamen Nenner, der eine in sich geschlossene politische 
Theorie des Mittelalters in synthetischer Rekonstruktion zu formulie-
ren erlaubte, wird schwerlich, wahrscheinlich überhaupt nicht zu fin-
den sein. Von der sozial gestuften Legitimationstheorie eines Atto von 
Vercelli zu der christomimetischen und christusmystischen Königs-
vorstellung des Normannischen Anonymus allein gibt es kaum eine 
erkennbare Brücke, geschweige denn daß zu dem konsensualen Herr-
schaftsmodell des Henry de Bracton oder zu dem Staatsrechtsentwurf 
des Lupold sich von dort her eine qualifizierte inhaltliche Kontinuität 
erkennen oder konstruieren ließe. 
Das Ziel jedoch ist in allen diesen Entwürfen, so verschieden auch die 
Ausführung der Theorien geraten sein mag, durchwegs ähnlich, wenn 
nicht sogar dasselbe. Alle hier näher betrachteten Autoren versuchen, 
die Probleme ihrer Gegenwart durch einen Blick auf die Funktion und 
Legitimation der Herrschaftsträger besser zu erfassen und neue Lö-
sungswege von bitteren Konflikten durch eine Neubesinnung auf diese 
Grundlagen zu öffnen. Im Laufe der Zeit wird dabei die Legitimation 
durch Verfahren immer deutlicher in den Blick genommen. Im enge-
ren Ausschnitt unserer Betrachtungen läßt sich vielleicht sagen, daß 
die emphatische Behauptung von Legitimität gewissermaßen von der 
funktionalen Analyse und einem lesbaren Verfahren allmählich er-
gänzt, ja abgelöst erscheint, wenngleich funktionale Analyse letzten 
Endes bereits bei der Herrschaftssetzung Attos oder der Königssal-
bung bei dem Normannen zumindest in nuce gegenwärtig schien. Wir 
müssen, so meine ich, diese Gesichtspunkte als Fragen an die politi-

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 43

schen Theorien des Mittelalters hartnäckig festhalten. Dann gewinnen 
die Theoretiker auch dieser von uns entfernten Zeit eine unverhoffte 
Aktualität und können uns vielleicht über die Aufklärung darüber 
hinaus, wie unsere eigenen Vorstellungen genetisch entstanden sind, 
auch in den Widersprüchen unserer eigenen Situation Lichter aufset-
zen. 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 44

 
  

 
Prof. i. R. Dr. Jürgen Miethke 
Ordinarius für Mittlere und Neuere Geschichte an der Ruprecht-Karls-Universität, 
Heidelberg 
 
 
15. Juli 1938 in Berlin geboren. Verheiratet (seit 1967) mit Veronika Miethke, geb. 

von Ditfurth, drei Kinder 
1957/1967 Studium der Rechtswissenschaft, dann der Geschichte; Philosophie und 

evang. Theologie an der Universität Göttingen und an der Freien Uni-
versität Berlin 

1964 Aufnahme in die Studienstiftung des Deutschen Volkes 
1965/1966 Einjähriger Bibliotheksaufenthalt in Paris 
1967 Promotion zum Dr. phil. an der Freien Universität Berlin [FU], Doktor-

vater: Wilhelm Berges 
1967-1970 Wissenschaftlicher Assistent bei Wilhelm Berges am Friedrich-Meinecke- 

Institut [FMI] der FU 
1970 Habilitation in Mittelalterlicher Geschichte an der Philosophischen 

Fakultät der FU Berlin 
1971-1984 Wissenschaftlicher Rat und Professor für Mittelalterliche Geschichte am 

FMI 
1978/1979 Gastdozent am Deutschen Historischen Institut in Rom 
1983 „Brittingham Guest Professor“ am Institute for Research in the Humani-

ties der University of Wisconsin in Madison, WI [USA] 
1984-2003 o. Professor für Mittlere und Neuere Geschichte an der Universität 

Heidelberg 
1985/1986 Dekan der Philosophisch-Historischen Fakultät und Amtsmitglied des 

Senats der Universität Heidelberg 
1988/89 Fellow des Historischen Kollegs München 
1994/1995 Member des Institute for Advanced Study/School of Historical Studies 

in Princeton, N.J. [USA] 
1996 Gastprofessor am Centro de Estudios de Filosofia Medievale der Uni-

versidad de Buenos Aires 
2003 Gastprofessor an der Pontificia Universidade Católica do Rio Grande do 

Sul in Porto Alegre [Brasilien] 
 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 45

1984-1992 Mitglied des Bibliotheksausschusses der Deutschen Forschungsgemein-
schaft  

1985-1992 Vorsitzender des DFG-Unterausschusses Handschriftenkatalogisierung 
1989-1992 Kommissarischer Direktor des Instituts für Geschichte der Medizin in 

Heidelberg 
1991/1992 Vorsitzender der Strukturkommission für den Fachbereich Geschichte 

der Universität Leipzig 
2002-2004 Mitglied des Sonderforschungsbereichs 619 „Ritualdynamik“ in Heidel-

berg 
 
Festschrift  
  
Theoretische Reflexion in der Welt des späten Mittelalters, Political Thought in the Age 
of Scholasticism, Essays in Honor of Jürgen Miethke, hrsg. Martin Kaufhold (Studies in 
Medieval and Reformation Thought, 103), Leiden-Boston 2004. 
 
Wichtige Veröffentlichungen 
  
Ockhams Weg zur Sozialphilosophie, Berlin 1969. 
Le teorie politiche nel medioevo [Traduzione di Mario Conetti], Genova 2001. 
De potestate papae. Die päpstliche Amtskompetenz im Widerstreit der politischen 
Theorie von Thomas von Aquin bis Wilhelm von Ockham, Tübingen 2000. 
Wilhelm von Ockham: Texte zur Politischen Theorie, Exzerpte aus dem „Dialogus“, 
lateinisch-deutsch, Stuttgart 1995. 
Quellen zur Kirchenreform im Zeitalter der großen Konzilien des 15. Jahrhunderts, 
hrsg, von Jürgen Miethke und Lorenz Weinrich, Bd. 1-2, Darmstadt 1995-2002. 
Studieren an mittelalterlichen Universitäten: Chancen und Risiken. Gesammelte Aufsät-
ze, Leiden-Boston 2004. 
[ed. zus. mit C. Flüeler] Politische Schriften des Lupold von Bebenburg (MGH, Staats-
schriften 4), Hannover 2004 [Editio maior]; [ed. zus. mit A. Sauter] Lupold von Beben-
burg: De iuribus regni et imperii / Über die Rechte von Kaiser und Reich (Bibliothek 
des deutschen Staatsdenkens 14), München 2005 [Editio minor]. 
  

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5 - am 17.01.2026, 08:24:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845201047-5
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

