
III.  
Kulturwandel in der modernen Türkei:  

Die Emanzipation der Frauen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Töchter der letzten Osmanen: 

Zur Sozialisation und Identitätsfindung  
türkischer Frauen nach Autobiographien* 

Diese Studie stützt sich auf die Autobiographien von vier türkischen Frauen, die 
alle während der Herrschaftszeit Sultan Abdülhamids II. (1876–1909) geboren 
wurden, wobei die jüngeren von ihnen die jungtürkische Verfassungsrevolution 
(1908) noch als Kind, den I. Weltkrieg, den Befreiungskampf und die Republik-
gründung aber schon bewußt als Erwachsene oder Heranreifende miterlebt ha-
ben. Die Väter der Mädchen waren Beamte oder Offiziere des Osmanischen Rei-
ches, mehr oder weniger geprägt durch die Reformbestrebungen der Tanzimat-
Epoche, und die Jugend der Töchter spielte sich ab in einer Zeit gesellschaftli-
chen Wandels und welthistorischer Umbrüche. Mich hat die Konfiguration die-
ser Frauen gereizt, die vor einem gleichermaßen krisenträchtigen Erlebnishori-
zont so verschiedene Lebensentwürfe verwirklicht haben. Sie waren zwar nicht 
besonders eng miteinander befreundet, aber sie sind einander im öffentlichen 
Raum begegnet oder haben sich jedenfalls als Literatinnen wahrgenommen. Es 
handelt sich um folgende Gewährsfrauen und deren Autobiographien, nach Ge-
burtsdaten chronologisch aufgeführt: 

Halide Edib Adıvar (1884–1964) 
Memoirs (englische Ausgabe 1926); Mor Salkımlı Ev (Das glyzinienumrankte Haus), 
(nicht unerheblich veränderte türkische Fassung 1951/55, als Buch 1963)1 

Sabiha Sertel (1895–1968) 
Roman Gibi (Wie ein Roman) - Anılar, (kurz vor dem Tod geschrieben, erschienen 1969)2 

* Im Original erschienen als: Glassen, Erika 2002. Die Töchter der letzten Osmanen: Zur
Sozialisation und Identitätsfindung türkischer Frauen nach Autobiographien. In: Sabine
Prätor und Christoph K. Neumann (Hrsg.). Frauen, Bilder und Gelehrte: Studien zu Gesellschaft
und Künsten im Osmanischen Reich. Arts, Women and Scholars: Studies in Ottoman Society and
Culture. Festschrift Hans Georg Majer. İstanbul: Simurg, 347-286.

1  Die erste Ausgabe The Memoirs of Halide Edip (London, 1926) wurde fotomechanisch nach-
gedruckt (New York, 1972 [Arno Press]). Die türkische Fassung erschien zunächst in Yeni İs-
tanbul in Fortsetzungen (1951 und 1955); İnci Enginün, Halide Edib Adıvar (Ankara, 1989 
[Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları: 680]), S. 92, führt auf: Yeni İstanbul Nr. 2102-2162, 
26 Eylül–25 Kasım, 1963; erste Auflage als Buch 1963, hier zitiere ich nach der 7. Auflage 
(İstanbul, 1985 [Atlas Kitabevi]). 

2  1. Auflage (İstanbul, 1969 [Ant Y.]); 2. Auflage (İstanbul, 1978 [Cem Y.]), danach zitiere 
ich; 3. Auflage (İstanbul, 1986 [Belge Y. 42]) mit dem Untertitel Demokrasi Mücadelesinde 
Bir Kadın. Ergänzend fast unentbehrlich sind: Zekeriya Sertel, Hatırladıklarım

s
 2. und 3.

Auflage (İstanbul, 1973 [Gözlem Y.]) und Yıldız Sertel, Annem: Sabiha Sertel Kimdi Neler 
Yazdı, Yaşantı (İstanbul, 1993 [Yapı ve Kredi Yayınları]). Siehe auch Zekeriya Sertel, Olduğu 
Gibi: Rus Biçimi Sosyalizm (İstanbul, 1993 [İletişim Y.]). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 282 

Halide Nusret Zorlutuna (1901–1984) 
Bir Devrin Romanı (Der Roman einer Epoche), (abgeschlossen 1975)3 

Sâmiha Ayverdi (1905–1993) 
Bir Dünyadan Bir Dünyaya (Von einer Welt in eine andere Welt), (1974)4 

Alle vier Frauen waren literarisch tätig. Sie sind daher in den gängigen türkischen 
Literaturlexika mit Lebensabriß und Werkverzeichnis aufgeführt.5 Die älteste von 
ihnen, Halide Edib, fällt aus dem Rahmen. Sie gilt als eine dominierende Gestalt 
der modernen türkischen Literatur- und Zeitgeschichte und hat auch internatio-
nalen Ruhm erlangt, was für die anderen drei nicht zutrifft. Sie war bereits seit 
1908 journalistisch und gesellschaftlich engagiert und hat durch ihre psycholo-
gisch feingesponnenen ersten Romane und ihr öffentliches Wirken besonders in 
der türkischen Frauenwelt eine Vorbildfunktion erfüllt. Es scheint mir faszinie-
rend an dieser Konfiguration, daß der Schatten Halide Edibs auch auf den Le-
bensweg der anderen drei Frauen fällt. Ihr gebührt daher der breiteste Raum. 

Da nur ausgewählte Aspekte aus den Memoiren behandelt werden können, 
möchte ich mich jeweils auf die Kindheits- und Jugendphase beschränken. Die 
autobiographischen Schriften sollen uns Aufschluß geben über die familiale und 
außerfamiliale Sozialisation der Mädchen, d.h. einerseits über den privaten 
Raum (ev, konak und yalı/köşk, harem und selamlık) und die Bezugspersonen in 
der Familie, das Hauspersonal, die Hauslehrer usw., andererseits über den öffent-
lichen Raum, etwa die Schule, Theater u.a.. Vor allem aber sollen die sich wan-
delnden Geschlechterbeziehungen beobachtet werden und das weibliche Seelen-
leben, denn die „Frauenseele“ (kadın ruhu) wurde fast zum Schlagwort um die 
Jahrhundertwende. Gibt es in den Lebensläufen reflektierte Schlüsselerlebnisse 
und Erfahrungen, die bestimmend waren bei der Entfaltung der Persönlichkeit 
und für die Identitätsfindung? Das sind Stichworte, aus denen sich die Fragen er-
geben, die wir so systematisch wie möglich an die Autobiographien stellen wol-

                                                                                          
3  H. Nusret Zorlutuna, Bir Devrin Romanı (Ankara, 1978 [Kültür Bakanlığı Yayınları: 294, 

Halk Yayınları: 9], in 30 000 Exemplaren gedruckt). Siehe auch Zeki Gürel, Halide Nusret 
Zorlutuna: Hayatı ve Eserleri (Ankara, 1988 [Kültür ve Turizm Bakanlığı Yayınları: 909, Türk 
Büyükleri Dizisi: 76]. Ergänzend die Memoiren der Schwester İsmet Kür, Yarısı Roman 
(İstanbul 1995 [Yapı ve Kredi Yayınları]). 

4  Sâmiha Ayverdi, Bir Dünyadan Bir Dünyaya (Ankara, 1974 [Hülbe Yayınları 2]). Sie hat 
diese Erinnerungen für den heutigen Ayverdi-Experten Kâzım Yetiş aufgeschrieben, der 
1973 unter der Ägide Mehmet Kaplans eine Abschlußarbeit (mezuniyet tezi) schreiben sollte 
und sie interviewte. Ich stütze mich auch auf die Magisterarbeit von Nazlı Kaner, Sâmiha 
Ayverdi (1905–93) und die osmanische Gesellschaft: Zur Soziogenese eines ideologischen Begriffs: 
osmanlı (Freiburg, WS 1996/7), inzwischen unter dem gleichen Titel erschienen (Würz-
burg, 1998). Dokumente zu Ayverdis Biographie und eine Bibliographie enthalten die 
Sondernummern von Kubbealtı Akademi Mecmuası 17, 4 und 22, 2-3. 

5  İhsan Işık, Yazarlar Sözlüğü (İstanbul, 1990); Şükran Kurdakul, Şairler ve Yazarlar Sözlüğü, 5. 
Auflage (İstanbul, 1989); Behçet Necatigil, Edebiyatımızda İsimler Sözlüğü, 13. Auflage (İstan-
bul, 1989); Atilla Özkırımlı, Türk Edebiyatı Ansiklopedisi, 5 Bände (1-4, 4. Auflage, 5 Ek, 1. 
Auflage), (İstanbul, 1987). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 283 

len. Mögen die Antworten auch verschieden ergiebig ausfallen, so können sie 
vielleicht doch, gerade in der Viererkonstellation, das Bild vervollständigen, das 
man bislang von den Lebensformen der spätosmanischen Gesellschaft in ihrer 
Auflösungsphase gezeichnet hat.6 

Im Vordergrund steht aber nicht der Versuch, diese Autobiographien als Quelle 
für die Sozialgeschichte zu nutzen, sondern sie sollen als reflektierte Lebensent-
würfe weiblicher Individuen einer Umbruchzeit ernst genommen werden. Die de-
taillierte dichte Beschreibung der Umwelt hilft uns, die persönlichkeitsprägenden 
Elemente zu erfassen. Wer seine Autobiographie schreibt und noch zu Lebzeiten 
publiziert, ist von ihrer Bedeutung überzeugt. Das Bewußtsein, als Individuum 
etwas Ganzes zu repräsentieren und mit seiner privaten Lebensgeschichte in das 
Bezugsnetz der allgemeinen Geschichte eingebunden zu sein, muß hinlänglich 
ausgeprägt sein. Das Bewußtsein, eine Zeitenwende oder eine Periode historischer 
Diskontinuität miterlebt oder gar mitgestaltet zu haben, verstärkt den Drang, sei-
nen Kindern oder der Nachwelt davon zu erzählen. Aber es ist auch die Neugier 
des Individuums auf sich selbst, wenn es über sein Schicksal nachdenkt und sich 
selbst zur Sprache bringt. Damit dieser „individuelle“ Faktor der Autobiographien 
erhalten bleibt, werde ich jede einzelne gesondert befragen und verzichte auf eine 
thematische Gliederung. Auch bin ich nicht darauf bedacht, die Biographien der 
Protagonistinnen so vollständig wie möglich zu präsentieren, dafür verweise ich 
auf die in Anmerkung 5 genannten Nachschlagewerke. Es wird nur die Lebenssi-
tuation der Memoirenschreiberin skizziert, um zu zeigen, aus welcher Position die 
prägende Kindheits- und Jugendphase bis zum Eintritt ins öffentliche Leben erin-
nert und rekonstruiert wird. 

Halide Edib Adıvar (1884–1964) 

Als Halide Edib 1926 ihre Memoirs schrieb, war sie erst Anfang 40 und hatte be-
reits ein bewegtes Leben hinter (aber auch noch vor) sich. Sie lebte mit ihrem 
zweiten Mann, dem Arzt und Politiker Adnan A. Adıvar, in London, wohin sie 
kurz nach der Republikgründung 1925/26 emigriert waren. Damals war Halide 
nicht nur als Romanschriftstellerin, Journalistin, Feministin, glühende Nationali-
stin (Autorin von Yeni Turan 1912) und Erzieherin, sondern auch als politische 

                                                                                          
6  Solche Fragestellungen wurden u. a. angeregt durch folgende Studien: Fanny Davis, The 

Ottoman Lady: A Social History from 1718 to 1918 (Connecticut, 1986); Alan Duben, Cem 
Behar, İstanbul Households: Marriage, Family and Fertility, 1880–1940 (Cambridge, 1991); Su-
raiya Faroqhi, Kultur und Alltag im Osmanischen Reich: Vom Mittelalter bis zum Anfang des 20. 
Jahrhunderts (München, 1995); Şerif Mardin, „Super Westernization in Urban Life in Ot-
toman Empire in the last Quarter of the Nineteenth Century,“ in Turkey: Geographie and 
Social Perspectives, hrsg. Metin Heper und Ahmet Evin (Berlin, New York, 1988); Nezihe 
Muhittin, Türk Kadını (Istanbul, 1931); Elisabeth Siedel, „Die türkische Autobiographie: 
Versuch einer Problematisierung“ Die Welt des Islams 31 (1991): S. 246-54. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 284 

Rednerin (im Mai 1919 nach der Besetzung Izmirs durch griechische Truppen auf 
dem Sultan Ahmet Meydanı), Freiheitskämpferin und Gesprächspartnerin an der 
Seite Mustafa Kemals in Anatolien und Ankara auf dem Höhepunkt ihres 
Ruhms. Auch Adnan Adıvar hatte zunächst in der nationalen Ankaraner Regie-
rung verschiedene Ämter innegehabt, gehörte dann aber zu den Mitbegründern 
einer Oppositionspartei (1924), die bald verboten wurde. Meinungsverschieden-
heiten mit dem Staatsgründer waren also der Grund für die Emigration des Ehe-
paares. Doch die „Emigrantin“ Halide Edib galt auch im Ausland als Repräsen-
tantin der neuen Türkei, sie akzeptierte diese öffentliche Rolle und hielt in aller 
Welt Vorträge über ihre Heimat. Erst 1939, nach Atatürks Tod, kehrte das Ehe-
paar nach Istanbul zurück, wo Halide wieder als Journalistin, Romanautorin, Ab-
geordnete für die Demokrat Parti und Universitätsprofessorin für Englische Litera-
tur wirkte. Nach ihrer Rückkehr in die Türkei und dem Ende der İnönü-Ära er-
schien auch (1951/55/63) die türkische Fassung ihrer Memoirs unter dem Titel 
Mor Salkımlı Ev (Das glyzinienumrankte Haus). Die Jahre der Kindheit nehmen 
darin breiten Raum ein, und diese ersten Memoiren enden mit dem Jahre 1917. 
Auch ihre Erinnerungen an den türkischen Befreiungskampf hat Halide Edib 
1928 zuerst auf Englisch im Londoner Exil geschrieben und publiziert und später 
erst in einer türkischen Fassung veröffentlicht.7 

Obwohl Halide Edib unter den vier Frauen diejenige war, die am spektakulär-
sten in der Öffentlichkeit gewirkt und selbst aktiv in die Politik eingegriffen hat, 
schreibt sie ihre Emanzipationsgeschichte nicht als Rückblende auf die Genese 
dieser öffentlichen Rolle hin, sondern bietet eine differenzierte Selbstanalyse, die 
auch Widersprüche des Individuums nicht verdeckt. Der türkische Titel verheißt 
die Konzentration auf den privaten Raum. Und gerade darin besteht u.a. der Un-
terschied zwischen der englischen und türkischen Fassung dieser Memoiren, 
nämlich daß in der letzteren die Kindheitserinnerungen detaillierter ausfallen. 
Die Beschreibung des Milieus ist dichter, der Personenkreis im Umfeld der Fami-
lie größer, und manche der Personen werden nun erst beim Namen genannt und 
näher charakterisiert. Das mag auf zweierlei zurückzuführen sein: 1. Die Adressa-
ten der Memoirs von 1926 waren Leser der englischsprachigen Welt, die den poli-
tischen Umbruch in der Türkei gespannt mitverfolgt hatten und denen nun eine 
aus der internationalen Presse wohlbekannte Heldin des Befreiungskampfes und 
türkische Schriftstellerin Hintergrundwissen vermitteln wollte. Sie steht zwar 
selbst immer im Mittelpunkt als Augenzeugin und Akteurin, aber im zweiten Teil 
der Memoirs gibt es zeithistorische Kapitel, die in der türkischen Fassung ganz 

7  The Turkish Ordeal (London, 1928), (zuerst erschienen in der Zeitschrift Asia (Juni–
September 1928) unter dem Titel „My Share in the Turkish Ordeal“). Die türkische Fas-
sung unter dem Titel Türkün Ateşle İmtihanı: Milli Mücadele Hatıraları wurde zuerst in der 
Zeitschrift Hayat (1959–60) publiziert, in Buchform 1. Auflage 1962; 6. Auflage 1982 (Un-
tertitel: Kurtuluş Savaşı Anıları). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 285 

weggefallen sind.8 2. Als Halide Edib 30 Jahre später in Istanbul ihre Memoiren 
überarbeitete und ins Türkische übertrug, war sie den Schauplätzen ihrer Kinder- 
und Jugendzeit wieder nahe. Das mag ihr Gedächtnis beflügelt haben. Anderer-
seits waren die politischen Ereignisse und Persönlichkeiten ihrer Jugendzeit nicht 
mehr von aktuellem Interesse. Der Vergleich der beiden Fassungen ist sehr inter-
essant und wäre einer eigenen Untersuchung wert, denn in der türkischen hat sie 
die Erinnerungen der Halide, die in den „Dreißigern“ war, als sie die Memoirs 
schrieb, in die einer über „Sechzigjährigen“ umgeschrieben.9 Akzentverschiebun-
gen, Auslassungen oder Zusätze sind aufschlußreich. Da in den Memoirs gerade 
die resümierenden Reflexionen der Autorin im Zusammenhang mit der Persön-
lichkeitsentfaltung oft eindeutiger sind, scheint es mir unabdingbar, auf beide 
Fassungen wechselweise zurückzugreifen. 

Das „glyzinienumrankte Haus“ ist ihr Geburtshaus in Istanbul-Beşiktaş, das 
Haus ihrer Großeltern mütterlicherseits, in dem ihr Vater Edib Bey,10 Sekretär an 
der Privatschatulle (ceyb-i hümayun) Sultan Abdülhamids II., zunächst – wie schon 
der erste Mann11 ihrer Mutter vor der Scheidung – als içgüvey lebte. Halide Edib 
hat den Titel Mor Salkımlı Ev gewählt, obwohl sich nur ein Bruchteil der in den 
Memoiren erzählten Zeit in diesem Haus abspielt und viele Umzüge in andere 
Häuser beschrieben werden. Das deutet auf den Symbolcharakter des türkischen 
Titels hin. Das glyzinienumrankte Haus ist in Halides Erinnerung der Raum der 
familialen Sozialisation, der von Kindheit an ihre Traumwelt beherrscht, als der 
symbolische Ort für Geborgenheit, osmanische Tradition, aber auch schmerzhafte 
Ichwerdung, in den sie nicht nur in ihrer Kinderzeit aus verschiedenen Häusern 
ihres Vaters, sondern ihr Leben lang in ihrer Imagination immer wieder zurück-
kehrt. Alle anderen Häuser werden dazu in Beziehung gesetzt, daran gemessen. 

                                                                                          
8  Die englische Fassung ist in zwei Hauptteile gegliedert, deren Überschriften Halides Anlie-

gen, türkische Zeitgeschichte zu vermitteln, erkennen lassen und die sich in der türkischen 
Fassung nicht finden: Part I Between the Old and the New Turkey 1885–1908 (übrigens sind 
die darunter subsumierten Kapitelüberschriften [I–VI] nahezu wörtlich ins Türkische über-
setzt, aber die Zäsur des İkinci Bölum folgt viel später); Part II New Turkey in the Making 
weicht nun wesentlich von der türkischen Version ab, wo die historischen Überblickskapi-
tel fehlen und nur der persönliche Lebenslauf im Rahmen der Zeitgeschichte fortgespon-
nen wird. Nur die Reise und der Aufenthalt in Syrien/Libanon werden in der türkischen 
Fassung als İkinci Bölüm: Suriye ve Arap Diyarı abgetrennt. 

9  Siehe Memoirs, S. 34: „It is full thirty years if not more...“; Mor Salkımlı Ev, S. 32: „O sah-
ne ... belki altmışı aşkın yıl önce olmuştu.“ 

10  Über die Herkunft ihres Vaters war ihr kaum etwas bekannt. Nur in der englischen Fas-
sung, S. 200, erwähnt sie anläßlich des Besuches seiner Pflegemutter „the Sheih’s wife“, 
daß er als Waisenknabe von einer Familie in Saloniki erzogen wurde. Das mag zu Gerüch-
ten Anlaß gegeben haben, sie sei eine dönme. 

11  Das kurdische Temperament des Kurden-Clans der Bedirhan, die in Istanbul oft für Unru-
he sorgten und schließlich samt und sonders in Ketten nach Tripolis verschifft wurden, be-
reichert in ihren Erinnerungen das ethnische Spektrum der osmanischen Gesellschaft. Ihre 
geliebte Halbschwester Mahmure Abla und die auf abenteuerliche Weise zustandegekom-
mene Freundschaft ihres Vaters mit dem ersten Mann seiner verstorbenen Frau, hält ihre 
Verbindung zu dieser Kurdenfamilie am Leben. Siehe Mor, S. 75f., 97f., 111f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 286 

Das „glyzinienumrankte Haus“ blieb eng verknüpft mit ihrer Großmutter mütter-
licherseits, die für das Kind ein untrennbarer Teil von Haus und Garten war. Diese 
Haminne bleibt ihr als Bezugsperson aus dem familiären Bereich am engsten ver-
bunden und am längsten erhalten.12 Erst der Tod der Großmutter hat die Nabel-
schnur zu der alten Welt ihrer Kinder- und Jugendzeit endgültig durchschnitten 
und sie entschieden in das Lager der Frauenbewegung und der türkischen Natio-
nalisten entlassen, dem sie sich seit 1908, aber besonders seit ihrer Scheidung 
1910 schon stark angenähert hatte. 

Als Halide Edib ihre Memoirs schrieb, hatte sie sich bereits mit Erziehungspro-
blemen auseinandergesetzt und darüber Artikel verfaßt, war selbst Mutter zweier 
Söhne und eine Schriftstellerin, die Routine hatte in der Beschreibung psychischer 
Vorgänge, sie kann also die Beobachtungsgabe der kleinen Halide glaubhaft ma-
chen. Ihre Memoiren sind das faszinierende Dokument einer Ich-Objektivierung. 
Die Überschriften der beiden ersten Kapitel zeigen, wie subtil sie mit ihren frühe-
sten Erinnerungen umzugehen vermag: I. „This is the story of a little girl/Bu bir 
küçük kızın hikayesidir“ (Memoirs, S. 3-29/Mor, S. 11-30). Sie spricht von diesem 
kleinen Mädchen in der dritten Person. Sie sieht sich als schweigsames, scheues, 
introvertiertes Kind, das sich wie ein ausgesetztes Tier unter den anderen Wesen 
fremd fühlte. Ihre Emotionen gehörten der äußeren Welt an, und es gab noch 
keine Beziehung zur inneren Welt. Sie statuiert dann die nächste Phase: II. „When 
the story becomes mine/Hikaye artık benim oluyor“ (Memoirs, S. 30-112/Mor, 
S. 31-68). Von nun an spricht sie von sich in der ersten Person, und die Ereignisse 
evozieren differenzierte Gefühle, die eine Basis für das Ich-Bewußtsein bildeten. 
Sie beschreibt nicht nur die Persönlichkeitsentwicklung auf der Individualebene, 
sondern zeigt die Verwobenheit des Ich mit der sich wandelnden sozialen Wirk-
lichkeit. Die Bezüge sind sehr eng geknüpft, es gibt Vor-, Rückblenden und Asso-
ziationen. Das soziale Koordinatensystem, in dem sich die Ichwerdung vollzieht, 
spannt sich durch die Häuser, in denen sie als Kind lebt. Dafür steht symbolisch 
als Bezugspunkt das „glyzinienumrankte Haus“. Es fällt auf, daß sie diese Häuser 
selten konak nennt. Die Familie war finanziell nicht in der Lage, im alten osmani-
schen Stil zwischen Winterpalais (konak) und Sommerhaus (köşk oder yalı) zu le-
ben. Man begnügte sich mit einem großen Haus und Garten in schöner Lage, in 
dem eine nicht sehr strenge Teilung zwischen Harem und Selamlık bestand. Wie 
sie erwähnt, waren diese alten Holzhäuser z.T. schon stark ruiniert und daher ei-
nigermaßen billig zu haben.13 Ähnlich bescheiden war das wechselnde Hausper-
sonal. Doch das Spektrum ist noch vielfältig genug, um eine Ahnung von der os-
manischen Tradition zu vermitteln. 

Die festen Bezugspersonen in Halides Kindheit sind die Großeltern, besonders 
die Großmutter (der Großvater starb, als sie etwa sechs Jahre alt war), und der Va-

                                                                                          
12  Memoirs, S. 354f.; Mor, S. 157f. 
13  Siehe z.B. über die Häuser in Üsküdar, Mor, S. 69 und 91. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 287 

ter (ihre Mutter, die an Schwindsucht litt, starb, bevor Halide vier Jahre alt war). 
Diese beiden Pole erzeugten in der Sozialisation des Mädchens bis zu ihrer Ehe 
mit Salih Zeki (1901) ein Spannungsverhältnis, das auch in der osmanischen Ge-
sellschaft seit der Tanzimatzeit herrschte. Die Großeltern stehen für die osmani-
sche Tradition mit ihrer Sakralisierung des Alltags, während der säkularisierte Va-
ter für Reformen im westlichen Stil eintrat. Doch die Grenzen sind nicht un-
durchlässig. Die Großmutter liest westliche Romane14 und Edib Bey praktiziert 
die (islamische) Mehrehe. Das „osmanische“ Wesen der Großmutter äußert sich in 
ihrer mystischen, durch das Mevlevitum geprägten Frömmigkeit und die Einhal-
tung der tradierten Bräuche, wozu auch manche abergläubischen Vorstellungen 
gehören. Besonders das sich aus verschiedenen ethnischen Gruppen zusammen-
setzende Hauspersonal im Umkreis der Großmutter erregte auf vielfältige Weise 
durch Lieder, Geschichten und Bräuche die Fantasie des kleinen Mädchens. Dazu 
gehörten die verschiedenen Milchmütter, eine Albanerin, eine Zigeunerin und ei-
ne Negerin, deren Milch nach der allgemeinen Auffassung auf den Charakter des 
Säuglings prägend wirkte. War Halide störrisch und mürrisch, so machte man die 
Milch der Albanerin dafür verantwortlich, spann sie Intrigen (fitnelik), hatte sie das 
von der Zigeunerin. Nur der Milch der gutmütigen Negeramme Nevres Bacı, die 
auch später der Familie verbunden blieb, hatte sie ihre guten Eigenschaften zu 
verdanken. Mag dieser bunte Reigen der Dienerinnen, Sklavinnen, Ammen, Kö-
chinnen, die u.a. tscherkessischer, armenischer, griechischer, kurdischer Abstam-
mung waren – dazu kam noch männliches Personal, oft aus dem ostanatolischen 
Kemah, woher der Großvater stammte – auch anregend auf die Imaginationskraft 
der Kinder gewirkt und im Gedächtnis einen Schatz aus der literarischen Volks-
überlieferung hinterlassen haben, so wurden doch auch Verwirrung und Ängste 
erzeugt, die einer Identitätsfindung nicht gerade dienlich sein konnten. Jedes klei-
ne Mädchen wurde von der männlichen Dienerschaft damit geneckt, daß es ei-
gentlich eine gekaufte Sklavin sei und nicht das Kind der angeblichen Eltern. 
Auch Halide passierte das, und es erregte in ihr ängstliche Zweifel.15 

Verwirrend kompliziert gestalteten sich bald die Familienverhältnisse. Halides 
Vater Edib Bey, der sich den westlich geprägten Reformideen gegenüber so aufge-
schlossen zeigte, verursachte Unfrieden und seelische Not in seiner Umgebung 
durch die Praktizierung der eigentlich bereits unzeitgemäßen Mehrehe. Er hatte 
unter dem Tod seiner Frau Bedrifem zunächst sehr gelitten. Halide erinnert sich 
an ihren allabendlich weinenden Vater, aber bald heiratete er die schöne blonde 
Enkeltochter seiner Haushälterin. Da ihm die Erziehung seiner Erstgeborenen, die 

                                                                                          
14  Zu den frühen Romanübersetzungen: Johann Strauss, „Romanlar, ah! O romanlar! Les dé-

buts de la lecture moderne dans l’Empire ottoman (1850–1900),“ Turcica 26 (1994): S. 125-
63. 

15  Memoirs, S. 82f.; Mor, S. 58f. Als ein kurdischer Gärtner diesen Spaß auch mit der Tochter 
der Engländerin machte, die Halide unterrichtete, wurde das der Anlaß zu deren Abreise 
aus Istanbul, Memoirs, S. 181; Mor, S. 96. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 288 

er mit der männlichen Namensform Halit rief,16 sehr am Herzen lag, holte er sie 
in sein neues Haus in Yıldız. Er nahm Einfluß auf die Garderobe und Ernährung 
seiner Tochter. Nach seinen englisch geprägten Erziehungsvorstellungen, ließ er 
sie zum Entsetzen der Großmutter im Winter kurze blaue, im Sommer kurze 
weiße Röcke tragen. Auch ihre Ernährung war ungewohnt. Sie mußte Fleisch, 
Gemüse und wenig Obst essen, abends bekam sie nur Milch, Süßigkeiten waren 
verboten. Diese väterlichen Eingriffe in ihre Erziehung sonderten sie von den an-
deren Kindern ab und trugen zu den Gefühlen der Fremdheit und Einsamkeit 
bei. Tagsüber besuchte sie einen Kindergarten, der von einem griechischen Schwe-
sternpaar geführt wurde. Zu der alten häßlichen Kyria Eleni, die dem kleinen 
Mädchen durch zärtliche Zuwendung das Gefühl der Fremdheit nahm, hatte sie 
ihre erste „Liebesbindung“. 

Doch eine Krankheit, die für Halide immer auch einen existentiellen Schock 
bedeutete, führte dazu, daß sie für längere Zeit wieder bei den Großeltern leben 
durfte. Im Haus der Großeltern erfährt sie Zuwendung von der aparten gebildeten 
Saraylı Teyze, die früher Lehrerin im Sultanspalast war und nun mit einer Abfin-
dung bei den Großeltern wohnt. Besonders die reiche Bibliothek dieser Dame 
spielt eine große Rolle im Leben des kleinen Mädchens und erweckt den Drang, 
früher als der Vater es zulassen möchte, lesen zu lernen. Diese nicht mehr ganz 
junge Teyze wird die dritte Frau des Vaters. Damit wurde die familiäre Atmosphä-
re endgültig vergiftet. Das seelische Leid und die Eifersucht der Frauen, die beide 
Kinder zur Welt brachten, wurden spürbar und berührten alle Hausbewohner, die 
sich in zwei Lager spalteten. Halide wurde hin- und hergerissen. Auch der Vater, 
der immer wieder Versuche unternahm, seine Familie unter einem Dach oder in 
verschiedenen Häusern zu einem harmonischen Mit- oder Nebeneinander zu 
führen, hatte seine innere Ruhe für immer verloren. 

Der Vater Edib Bey vernachlässigte jedoch trotz der familiären Probleme seine 
Erstgeborene nicht. Er legte den größten Wert auf ihre gute Ausbildung und such-
te nach modernen Bildungsinstitutionen, auf die er das kleine Mädchen schicken 
konnte. Es schreckte ihn auch nicht, daß diese von Christen und Ausländern ge-
führt wurden und Halide die einzige Muslimin und Türkin unter den Kindern 
war, wie schon im Kindergarten der Kyria Eleni. Halides Bildungserlebnisse waren 
also bereits im Kindesalter zwiespältiger Natur. In die Sphäre der Großmutter ge-
hört der frühe Koran-Unterricht bei dem Makedonyalı Hoca Efendi, sowie die 
Lektüre der osmanisch-türkischen Volksliteratur (Battal Gazi, Abu Muslim, Haz-
ret-i Ali, die populären Liebesromane wie Kerem ile Aslı u.a.),17 die sie ihrem Lâlâ 
Eğinli Ahmet Ağa zu verdanken hat, aber auch das bebilderte Buch aus der Bi-

16  Memoirs, S. 98; Mor, S. 61: Sie beschreibt anläßlich eines Besuchs in dem Wallfahrtsort 
Eyyüb mit ihrer Großmutter, daß sie an diesen Ort gebunden sei. Da der Vater gehofft 
hatte, seine Frau würde einen Sohn gebären, hatte er dort gelobt, ihn Halit (ein anderer 
Name für Eyyüb) zu nennen. 

17  Memoirs, S. 113-19; Mor, S. 70-73. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 289 

bliothek der Teyze über die Schrecken des Todes Serencam-ı Mevt,18 das sie müh-
sam entzifferte und das ihren religiösen Instinkt erregte. Sie wälzte bereits früh re-
ligiöse Probleme und hatte bald in dem ambitionierten Arabischlehrer Şükrü 
Efendi, der an ihr eine neue Sprachlehrmethode erfolgreich ausprobierte, einen 
Ansprechpartner, der aber eher den strengen Gesetzesislam vertrat. Doch sie neig-
te zu der toleranten mystischen Komponente der islamischen Frömmigkeit, die 
ihre dem Mevlevitum nahestehende Großmutter und der Freund des Hauses 
Hamdi Efendi verkörperten. Als ein volkstümliches Werk der religiösen türkischen 
Literatur, mit dem sie in der Kinderzeit bekannt gemacht wurde, schätzte sie ihr 
Leben lang das Mevlit des Süleyman Dede.19 

Der Vater wollte Halide, wahrscheinlich um sie dem traditionellen familiären 
Milieu zu entziehen, so früh wie möglich im Internat des American College in 
Üsküdar unterbringen. Der erste Anlauf mißlang, da sie damals sieben Jahre alt 
war, während man Internatsschülerinnen  erst mit elf Jahren aufnahm. Der Vater 
versuchte es sogar mit einer Fälschung ihrer Personalpapiere, aber sie durfte vor-
erst nur als Externe am Unterricht teilnehmen. Das war ein schwieriges Jahr für 
das kleine Mädchen, denn zu Hause ließ Teyze mehrmals die Bibel verschwin-
den, die sie für das College brauchte, und Ahmet Ağa kratzte den Bildern in den 
englischen Schulbüchern die Augen aus.20 Als der Vater sie aufgrund eines Sul-
tanserlasses (irade) vom College nehmen mußte, wurde sie wieder zu Hause un-
terrichtet. Sie hatte in dem glyzinienumrankten Haus in Beşiktaş, das, nun mit 
europäischen Möbeln ausgestattet, nicht mehr von der Großmutter, sondern von 
der Stiefmutter Abla mit Familie bewohnt wurde, eine Zeitlang ein eigenes, vom 
Vater eingerichtetes Reich mit Schlaf- und Studierzimmer. Bald jedoch kaufte der 
Vater ein großes altes Haus in Sultantepe/Üsküdar, wo die beiden Frauen mit ih-
rem Anhang getrennt in den beiden Flügeln untergebracht waren, die Großmut-
ter bei Teyze. Halides Zimmer lag zwischen den beiden Teilen und führte auf den 
verbindenden Korridor. Das symbolisierte ihre Situation, ihr Herz war zerrissen 
von den ständigen Familienintrigen. Trotzdem war diese Periode für ihre Ausbil-
dung entscheidend. Sie lernte nicht nur weiter Arabisch und islamiyet bei Şükrü 
Efendi, sondern hatte neben Klavier- nun auch Gesangsunterricht bei einer ita-
lienischen „Primadonna“ und lernte Englisch bei einer von Woods Paşa empfoh-
lenen Dame, die sie bereits ernsthaft in die englische Literatur einführte. Als 
Französischlehrer wurde Rıza Tevfik gewonnen, den damals jeder als Philosoph 
bezeichnete, weil er sich mit Herbert Spencer befaßt hatte. R. Tevfik eröffnete ihr 
eine neue Welt. Er nährte ihr Interesse für die mystische Seite der Literatur und 
Philosophie und vermittelte ihr Kenntnisse der persischen Poesie. Die türkische 
Volksliteratur, die ihr schon durch Ahmet Ağa vertraut war, nahm er ernst, eben-

                                                                                          
18  Memoirs, S. 91-99; Mor, S. 58. 
19  Über diese Periode Memoirs, S. 157-59; Mor, S. 84-85. 
20  Memoirs, S. 149-51; Mor, S. 80-83. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 290 

so moderne Literaturströmungen, wie etwa Mehmet Emins Bemühungen um die 
Befreiung der türkischen Poesie aus den Fesseln der mit arabischen und persi-
schen Elementen genährten Diwan-Literatur-Tradition. Dieser Unterricht bei Rıza  
Tevfik kultivierte in ihr ein Gefühl der Freiheit (hürriyet duygusu).21 

Was Halide Edib also kontinuierlich beim Schreiben ihrer Biographie wahr-
nimmt, ist der Entwurf des Ich zur Roman-Schriftstellerin. Sie verdankte nach ei-
gener Aussage die Gabe des Schreibens dem Erbe der Großmutter, die nicht nur 
Romane las, sondern auch heimlich selbst schwülstige Liebesromane verfaßte, in 
die sie ihr zurückgedrängtes Gefühlsleben verströmte.22 Die sonst so schweigsame 
und introvertierte Halide führte laute Dialoge mit einer Fantasiegestalt, die sie 
Aleksi nannte und dachte sich für ihre Puppen tragische Schicksale aus. Darin 
sieht sie im Rückblick eine Vorstufe ihrer Romanschriftstellerei.23 Sie beobachtet 
interessiert das verschiedene Sprachgebaren in ihrer Umgebung. Sie zieht die def-
tigen Flüche des Großvaters, die sie im Selamlık hört, der höflichen feinen 
Sprechweise ihrer Großmutter vor, der sich ihr Großvater aber im Harem anpaßt. 
Halide merkt sich die Flüche, die sie von der Dienerschaft oder auf der Straße von 
den Lastträgern hört, und erlebt zum ersten Mal einen Zornesausbruch ihres Va-
ters, als sie ganz unschuldig bei Tisch ihre Sprachfunde zitiert.24 Im Zusammen-
hang mit der englischen Hauslehrerin, die mit ihr Shakespeare und G. Eliot las, 
bekennt sie: „she awakened my first ambition to become a writer sometime“.25 
Aber nicht nur die Lieder und Geschichten des Hauspersonals, Ahmet Ağas 
Volksbücher, Teyzes Bibliothek, der Religionsunterricht bei Şükrü Efendi, Shake-
speare und G. Eliot und Riza Tevfiks ausgewogenes ost-westliches Literaturpro-
gramm prägen dieses frühe Schriftsteller-Ich, sondern auch die Theaterbesuche, 
die man mit ihr unternimmt. Sie erlebt das ganze Spektrum der Möglichkeiten, 
das Istanbul am Ende des Jahrhunderts zu bieten hatte. An erster Stelle stehen na-
türlich die volkstümlichen Unterhaltungen, wie Karagöz, der Tuluatçı Abdürrez-
zak, das Kel Hasan Tiyatrosu, das Canbazhane, aber ihr Vater nimmt sie zusam-
men mit zwei Freunden auch mit in ein Theater nach Beyoğlu, wo eine französi-
sche Opern-Truppe gastiert.26 

                                                                                          
21  Memoirs, S. 182-86; in der türkischen Fassung reduziert, Mor, S. 96-97. 
22  Erst später, als sie am Beispiel ihrer Enkelin sah, daß man damit Geld verdienen konnte, 

bat sie Halide darum, für die Publikation eines ihrer Romane zu sorgen. Sie wollte mit 
dem Honorar ihre Schulden bezahlen. Doch Halide fand die Gefühle zu naiv und über-
trieben, ganz ihrem eigenen Wesen entgegengesetzt. Memoirs S. 59-61; Mor, S. 43f. 

23  „... romancılığımın ilk basamaklarından biri“, Mor, S. 35. 
24  Sie nennt die Flüche „büyülen zengin, serbest ve korkunç terimler“ und die Redeweise im 

Harem „nazik“, siehe Mor, S. 24, „hamalların, tulumbacıların hiç de anlamını kavraya-
madığım ağız dalaşmalarını de seviyordum“, Mor, S. 64. 

25  Memoirs, S. 180; Mor, S. 95: „Romancı olarak duygululuğumun kurumlarını bu kadın at-
mıştı diyebilirim.“ 

26  In der aufgeführten Reihenfolge siehe Memoirs S. 136ff., 122ff., 152f., 125, 85; Mor, S. 77f., 
73f., 82, 74, 55. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 291 

In den autobiographischen Schriften von Frauen, die ihre Kindheit in spätos-
manischer Zeit beschreiben, fällt auf, daß sich in der Phase vor dem 11. Lebens-
jahr – danach galten sie als heiratsfähig und mußten den Tscharschaf tragen – für 
die kleinen Mädchen vielfältige Möglichkeiten boten, aus dem Haremstrakt her-
aus in das Selamlık und in öffentliche Räume zu gelangen, wo sie Kontakte mit 
der Männerwelt hatten. Halide betont immer wieder, daß sie den Umgang mit 
Männern, vor allem mit reifen bärtigen, dem mit Frauen oder kleinen Jungen 
vorzog. Es war üblich, daß die Kinder einen lâlâ (Erzieher) hatten, der sie auch in 
die Öffentlichkeit führte. Halide hat diesen Männern, die meist aus dem ostana-
tolischen Kemah aus der Familie ihres Großvaters stammten, große Zuneigung 
und viel Vertrauen entgegengebracht.27 Auch der Arbeitsplatz des Vaters Edib Bey 
im Yıldız Sarayı war dem kleinen Mädchen vertraut. Kurz nach dem Tod der 
Mutter setzt sie es mit einem Weinkrampf und unerbittlichem Willen durch, daß 
Mehmet Ağa sie nachts an allen Wächtern vorbei in das Schloß zum Vater bringt, 
der dort Nachtwache halten muß.28 In ihrer Kindheit ist sie auch in zwei fremden 
Selamlık häufig zu Gast, wo sie Gesprächen lauscht, die das Interesse des intellek-
tuell aufgeschlossenen Mädchens wecken. Ihr Vater hoffte, sie würde einmal eine 
Karriere als Pianistin machen,29 aber sie interessierte sich mehr für Literatur und 
Religion. Mit gleichaltrigen Spielgefährten hatte sie nicht viel im Sinn. Sie liebte 
zwar ihre Mahmure Abla, die mit ihrem überschäumenden kurdischen Tempera-
ment Leben ins Haus brachte, aber als Spielkameradin duldete sie nur die dun-
kelhäutige Şayeste, weil sie selbst den hellhäutigen Blonden aus der Familie der 
Stiefmutter Abla gegenüber ein Minderwertigkeitsgefühl spürte. Şayeste war im-
mer dienstbereit, sie sprach zwar viel, stellte aber der schweigsamen Halide keine 
Fragen, denn sie war nicht sehr gescheit, aber wohl physisch stark und vital, wäh-
rend Halide sich als schwächlich und träge empfand. In der englischen Fassung re-
flektiert sie über diese Freundschaft: „my reasons for choosing her as a playmate, 
seem selfısh and almost ugly as I analyze them now. It is curious how the vain 
and the futile parts of a women appear unconsciously in a little girl.“30 

Als sie dann 1899 endlich als Internatsschülerin in das American College auf-
genommen wurde, war sie ein junges Mädchen, dessen Einbildungskraft sensibili-
siert und dessen intellektuelle Kräfte geschult waren, aber die herzzerreißenden 

                                                                                          
27  Dazu gehörten außer Ahmet Ağa, der ihr den Zugang zur türkischen Volksliteratur ver-

schaffte (Mor, S. 70-72, 77), Ali Lâlâ (S. 16f.), Süleyman Ağa (S. 67, 69), aber auch Besucher 
aus Kemah, wie Veli Ağa (S. 60). Sie liebt auch den lasischen Mann ihrer Milchmutter Nev- 
res Bacı (S. 46ff.), dem sie einen unvergeßlichen Besuch in der Süleymaniye verdankt 
(S. 47-50). 

28  Mor, S. 19f. Dort lernt sie auch die Freunde ihres Vaters, Hakkı Bey (späterer Sadrazam 
Hakkı Paşa) und Sırrı Bey (Shakespeare-Übersetzer und später Gümrük Nazırı) kennen, 
von denen sie mit ins Theater genommen wird. Sırrı Bey liest dem kleinen Mädchen auch 
aus seiner Shakespeare-Übersetzung vor, siehe Mor, S. 20, 55f. 

29  Memoirs, S. 160f., 175f.; Mor, S. 85f., 92f. 
30  Memoirs, S. 37; Mor; S. 34. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 292 

Seelenqualen und alltäglichen Querelen der Frauen im Harem, denen sie sich 
nicht entziehen konnte, hatten verhindert, daß sich ihre Persönlichkeit frei entfal-
ten konnte. Das College hatte einen befreienden Effekt, sprengte die Abkapselung 
auf, und sie erlebte die Freude am alltäglichen Kontakt mit gleichaltrigen Mäd-
chen. So vergaß sie eine Zeitlang ganz die drückende Atmosphäre, in der die hier-
archische Struktur die Menschen in ihren Verhaltensweisen einschränkte. Auch die 
geistigen Interessen fanden neue Nahrung. Ihr religiöser Instinkt (dinsel içgüdü) war 
stark entwickelt, schon die Seele des Kindes reagierte begieriger auf die unsichtba-
ren geistigen als die sichtbaren physischen Realitäten.31 Durch den qualifizierten 
Privatunterricht, den sie genossen hatte, kam sie mit einer guten literarischen Vor-
bildung in das College und kultivierte ein gewisses Überlegenheitsgefühl. Doch 
das erhielt einen Dämpfer, weil sie in Mathematik sehr im Rückstand war. Damit 
sie den aufholen konnte, engagierte ihr Vater in den Ferien den berühmten Ma-
thematiker Salih Zeki Hoca, der Direktor des Observatoriums in Beyoğlu war und 
an zwei Hochschulen unterrichtete. Das eröffnete ihr eine neue Welt. Salih Zeki, 
der im Alter ihres Vaters war, flößte ihr zunächst neben Bewunderung auch Furcht 
ein, denn er galt als wissenschaftliches Genie. Sie, die eigentlich der Mystik zuge-
neigt war, mußte sich nun diszipliniert mit naturwissenschaftlichen Fragen befas-
sen. Sie tat das bis zum Rande ihrer Kraft, um den Ansprüchen dieses exzellenten 
Lehrers zu genügen. Doch ihr geistiges Temperament war zu unterschiedlich. Sie 
schreibt über diese Lehrer-Schüler-Beziehung: „I became in a mental sense ensla-
ved to his mind.“32 Sein Interesse schmeichelte ihr aber auch und verführte sie, 
sich intensiv mit der ihr ungemäßen Thematik zu befassen. Als sie aus den Ferien 
in das College zurückkehrte, zog sie sich von den kindlichen Freuden zurück, de-
nen sie sich im ersten Jahr hingegeben hatte, und vergrub sich in der Bibliothek 
des College. Salih Zeki schrieb ihr Briefe über wissenschaftliche Themen, doch er 
hielt auch um ihre Hand an. Ohne zu zögern nahm sie die Werbung an, obwohl 
ihr Vater den Altersunterschied monierte. Salih Zeki ließ sich von seiner Frau 
scheiden, mit der er auch einen Sohn hatte. Nachdem sie im Juni 1901 die Ab-
schlußprüfung abgelegt hatte, heiratete sie ihn noch im gleichen Jahr. 

Hier stehen wir vor einer sehr kritischen Phase in der Persönlichkeitsentwick-
lung Halides. Die verschiedenen Fassungen ihrer Memoiren sind verräterisch. In 
der türkischen Version sind die Widersprüche eher verwischt, die Ehejahre werden 
im Gegensatz zu der Kindheit nur ganz summarisch und bruchstückhaft behan-
delt, sie vermeidet auch die Analyse. In den Memoirs finden wir die Äußerung, es 
habe sich um eine Liebesheirat gehandelt.33 Hier schildert sie auch sehr aufschluß-
reich Salih Zekis widersprüchliche Persönlichkeit und Erscheinung, so daß wir et-
was über diese komplizierte Partnerschaft erahnen können.34 Die junge Halide 

31  Memoirs, S. 190ff.; Mor, S. 99ff. 
32  Memoirs, S. 204. 
33  Ibid., S. 229. 
34  Ibid., S. 202-4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 293 

Edib muß in dem Jahr der Begegnung mit Salih Zeki eine aparte Schönheit gewe-
sen sein, wir haben Fotos von ihr. Besonders die rötlich gescheckten üppigen Haa-
re und die riesigen Augen fielen auf. Sie selbst hielt sich als Kind für häßlich, weil 
die Menschen sie neugierig abschätzend betrachteten.35 Sie hat ihre äußere Er-
scheinung dieser Jahre in der Romanfigur Handan beschrieben, Yakup Kadri be-
stätigt das.36 Wie ihre Großmutter verdrängt sie die Gefühlsäußerungen, die mit 
sinnlicher Liebe oder Sexualität zu tun haben, in der Öffentlichkeit.37 Wie diese 
verströmt sie die starken Gefühle der „Frauenseele“ in die frühen Romane. Auch 
die Memoiren sind für die Öffentlichkeit bestimmt, daher erfahren wir darin 
nichts über ihr eigenes Liebes- oder Eheleben. Doch man kann sich die Begeg-
nung dieser beiden so unterschiedlichen Menschen vorstellen. Halides Ideal war 
der ältere Mann, der ihr intellektuell etwas zu bieten hatte. Hier hatte sie nun ein 
wissenschaftliches „Genie“ vor sich, das ihrem Geist alles abverlangte, doch auch 
als Frauenheld für ihre erwachenden physischen Reize nicht unempfänglich war. 
Sicherlich erwartete sie von dieser Ehe nicht nur den Status als Mitarbeiterin bei 
seinem wissenschaftlichen Werk. Sie beschreibt ihre Gefühle bei dem Einzug in 
das eheliche Haus genau genug: „No little Circassian slave bought from the slave-
market at the lowest price could have entered upon our common life in such an 
obedient spirit as I did.“38 Sie schlüpft also freiwillig in die „Sklavinnenidentität“, 
mental und physisch. Man sieht deutlich den Bruch in ihrer Persönlichkeitsent-
wicklung. Das erste Jahr im College hatte ihre Verkrampfung gelöst, die Abkapse-
lung gesprengt. Sie war auf dem besten Wege, ihre Persönlichkeit zu entfalten. Sie 
entwickelte auch Selbstbewußtsein hinsichtlich ihrer geistigen Fähigkeiten, ob-
wohl sie eigentlich zum ersten Male in die Wettbewerbssituation gestellt war. Sie 
schloß Freundschaften und machte Zukunftspläne. Als sie nach den Ferien ins 
College zurückkehrte, erzählte sie ihren Freundinnen nichts von ihrer Verlobung. 
Als man im Kreis der Schülerinnen kurz vor der Abschlußprüfung scherzend vor-
auszusagen versuchte, wer wohl zuerst heiraten würde, meinten die anderen, Ha-
lide würde nie heiraten.39 

Doch sie hatte sich bereits entschieden und sich wieder abgekapselt. Trotz ihres 
hohen Bildungsniveaus zog sie wie eine demütige Sklavin mit Salih Zeki in einen 

                                                                                          
35  Memoirs, S. 22; Mor, S. 27. 
36  Yakup Kadri Karaosmanoğlu, Gençlik ve Edebiyat Hatıraları (Ankara, 1969 [Bilgi Y., Deneme 

Anı Dizisi 16]), S. 329ff. 
37  Mor, S. 43f.. Sie gibt ein Gespräch mit der Großmutter über Handan wieder, schon nach 

der Scheidung. 
38  Memoirs, S. 206. Diese Eindeutigkeit findet sich in Mor, S. 107, nicht: „Ev kadını rolünü 

çok ciddiyetle ele almıştım.“ 
39  Mor, S. 106. In Memoirs, S. 203, schreibt sie: „So now once again I put away from me the 

outburst of simple childishness which college life had awakened, and I consciously imita-
ted the attitude of the older person. I remember with sad amusement that before he would 
come to give me my lessons I used to run out into the garden beforehand so as to have a 
little fun before going in and taking on the serious work which his teaching entailed. Life 
never again offered me the chance of being free and young...“ 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 294 

Trakt des Hauses ihres Vaters in Sultantepe, den sie gemeinsam einrichteten. „My 
life was confined within the walls of my apartment. I led the life of the old-
fashioned woman. For the first few years I ceased to see father’s old friends whom 
I had known as a child. I belonged to the new house and its master, and I gave 
the best I had, to create a happy home and to help him in his great work.“40 Um 
diese Lebensphase der jungen Frau zu verstehen, muß man unbedingt die engli-
sche Fassung ihrer Memoiren heranziehen, doch auch die frühen Romane, be-
sonders Handan, sind aufschlußreich. Ihr größter Schmerz in den ersten beiden 
Ehejahren war, daß sie nicht Mutter wurde.41 Es ist wieder die Literatur, in die sie 
sich zurückzieht. Intensive Zola-Lektüre stürzt sie in eine psychisch-physische Kri-
se, die sie besonders in den Memoirs beklemmend beschreibt.42 Ihre Depression 
äußert sich in totaler Schlaflosigkeit (insomnia). Erst die Geburt ihres ersten Soh-
nes rettet sie 1903 aus diesem Zustand. Die nächsten Jahre widmet sie sich den 
Mutterfreuden und -leiden, denn 16 Monate später wird der zweite Sohn gebo-
ren. Doch dieses psychische Leiden begleitet sie unterschwellig während der Jahre 
ihrer Ehe mit Salih Zeki. Im Jahre 1906 kommt es wieder zum Ausbruch.43 Wenn 
sie auch über ihr Eheleben mit Salih Zeki direkt nichts preisgibt, so scheinen mir 
doch beiläufige Äußerungen aufschlußreich. Sie schreibt später im Zusammen-
hang mit ihrer Scheidung, daß sie die Beziehung ihres Gatten zu einer Lehrerin 
zunächst nicht ernst genommen habe, „knowing Salih Zekis passing caprices of 
heart and temperament.“44 Das muß doch bedeuten, daß ihr Ehemann sich nicht 
zurückhielt, seine physischen Bedürfnisse voll auszuleben, auch in „Seitensprün-
gen“, die ihr nicht verborgen blieben. Es war der Schock angesichts der Realität 
des Lebens, mit der Halide konfrontiert wurde durch das zynische Verhalten des 
Ehegatten, der die menschlichen Laster, von Zola so intensiv beschrieben, vor ih-
ren Augen auslebte. Das war ja nur eine Seite seiner Persönlichkeit, die mit seiner 
Existenz als wissenschaftliches Genie, an der sie auch voll partizipierte, nichts zu 
tun hatte. Aber sie konnte ihrem Gatten innerlich nie wirklich nahekommen, 
denn wie Handan an Hüsnü schreibt, waren Herz und Seele (kalb ve ruh) des 
Menschen für ihn nur ein Fetzen (paçavra).45 Die diffizile Beschreibung der See-
lenzustände der Frau (kadın ruhu) in einer Liebesbeziehung machte Halide Edib 
berühmt. Viele türkische Frauen haben bezeugt, wie sie Handan verschlungen ha-
ben. Yakup Kadri war tief beeindruckt von ihren frühen Schriften, besonders von 
Handan. Für ihn hatte sie hier das ewige Thema „Liebe“ ganz revolutionär behan-

40  Memoirs, S. 207. 
41  Mor, S. 108. Sie zählte Monate und Tage, weil sie unbedingt vor dem 20. Lebensjahr Mut-

ter werden wollte. Übrigens lebte zeitweise der Sohn Salih Zekis aus erster Ehe bei ihnen, 
den sie bedauerte, weil er zwischen den Eltern hin- und hergerissen wurde. Mor, S. 107. 

42  Dieses Zola-Erlebnis siehe Memoirs, S. 208-10; Mor, S. 108-10. 
43  Memoirs, S. 229. In Mor, S. 114, fehlen solche aufschlußreichen Reflexionen. 
44  Memoirs, S. 307. 
45  Halide Edib Adıvar, Handan, 8. Auflage (Istanbul, 1963), S. 117. Die erste Auflage war 

1912 erschienen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 295 

delt, Liebe (aşk) war nicht mehr nur eine sexuelle Krise (cinsel buhran), sondern ein 
heldenmütiger Herzenskampf (destâni bir kalp savaşı). Er hielt das Buch für eine 
Autobiographie.46 

Halide Edib hat in ihren Memoiren ihre Identitätsfindung als Schriftstellerin in 
den Mittelpunkt gestellt, stets hat sie in der Selbstanalyse solche Momente betont, 
die diesen Lebensentwurf bestätigen. Sie hat auch in den Memoirs, schon im Zu-
sammenhang mit ihrer Verlobung, resümiert, was die qualvollen Erfahrungen die-
ser Ehe mit Salih Zeki für ihre Schriftstellerei bedeuten sollten: „Life never again 
offered me the chance of being free and young... For years I had to suppress the 
youth which wanted its life. If the passion of my poor art has appealed strongly to 
the Turkish public it is I believe because it was a virgin force, and its only outlet 
was the pages in which I have given it vent. The struggle to keep these human 
outbursts within myself, or within the limits of imaginative writing, has maintai-
ned in my heart a childhood and youth still emotionally intense and sincere.“47 
Es war dann ein politisches Ereignis, das ihr – eigentlich unvorbereitet – zu ihrer 
öffentlichen Karriere, zunächst als Journalistin, verhalf. Sie lebte im engen Kreis 
mit den Kindern und der Familie, ab und zu von Nervenkrisen heimgesucht, aber 
schließlich doch auch wieder zufrieden zwischen der Wohnung in Pera (dem Ob-
servatorium ihres Mannes) und einem glyzinienumrankten Haus, das sie auf Bur-
gaz entdeckt hatten, vertieft in literarische Studien (Shakespeare und der osmani-
sche Historiker Naima absorbierten sie), als 1908 die Wiedereinführung der Ver-
fassung durch den Staatsstreich der Jungtürken verkündet wurde. Darauf schossen 
die Zeitungen und Zeitschriften wie Pilze aus dem Boden, und die Frauenfrage 
wurde offen diskutiert. Sicher war es nicht ohne Belang, daß Hüseyin Cahit 
(Yalçın),48 der Chefredakteur des Tanin, des Organs der Jungtürken, ihr Nachbar 
auf Burgaz war. Sie begann nun, regelmäßig Artikel für den Tanin und bald auch 
für andere Zeitschriften zu schreiben, vor allem über Erziehungs- und Frauenfra-
gen. So geriet sie in den Strudel der Ereignisse dieser turbulenten Jahre. 

Sie war noch keine emanzipierte Frau, als sie im Jahre 1908 die Pressearena 
betrat und innerhalb von drei Monaten eine vielbeschäftigte Journalistin wurde. 
Für die Öffentlichkeit blieb sie zunächst nur der Name unter ihren Artikeln, Ha-
lide Salih, also verbunden mit dem Namen ihres Ehemannes.49 Sie arbeitete zu 
Hause am Schreibtisch, bald in einer neuen Stadtwohnung in der Nähe der Nur-u 

                                                                                          
46  Karaosmanoğlu, Gençlik, S. 323-41, über Handan, S. 329ff. 
47  Memoirs, S. 205. 
48  Es ist interessant, daß die Rolle Hüseyin Cahits (1874–1957) in ihrem Leben und bei Tanin in 

der türkischen Fassung sehr heruntergespielt wird. Manche Stellen sind ganz eliminiert. Zum 
Beispiel schreibt sie (Mor, S. 119): „Tevfik Fikret’in başta olduğu ,Tanin‘ gazetesi o zaman 
çıkmaya başladı.“ Das liegt sicher daran, daß Hüseyin Cahit auch nach ihrer Rückkehr in die 
Türkei in Politik und Presse noch aktiv war, aber mit ihr ideologisch nicht auf einer Linie? 

49  Yakup Kadri apostrophiert diese Tatsache als revolutionär. Sonst waren Schriftstellerinnen 
nur unter ihrem Vornamen bekannt, schon Nigâr Hanım war revolutionär, weil sie sich als 
Tochter des Osman, „bint-i Osman“ bezeichnete, siehe Gençlik, S. 324-27. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 296 

Osmaniye. Sie bemerkt, sie habe den berühmten Tevfik Fikret, der mit Hüseyin 
Cahit zunächst den Tanin herausgab, nie gesehen, denn „I was not emancipated 
enough to go to the newspaper offices, and I saw only a few men among the most 
intimate friends of Salih Zeki Bey and my father.“50 Aber sie bekam viele Leser-
briefe von Frauen, die sie auch aufsuchten und um Rat fragten.51 Doch da sie im 
Tanin unter anderem über so heikle Themen wie die englisch inspirierte Mäd-
chenerziehung schrieb, bekam sie auch anonyme Drohbriefe von religiösen Fana-
tikern und wurde mit der jungtürkischen Partei identifiziert. So mußte sie 1909 
nach dem reaktionären 31 Mart/13. April-Putsch fliehen. Es war ihre erste Aus-
landsreise, zuerst nach Ägypten mit den Söhnen und von dort allein nach Eng-
land. Salih Zeki holte die Söhne aus Kairo bald zurück nach Istanbul, wo sich die 
Lage inzwischen geklärt hatte. Sie hatte eine Einladung von der Frauenrechtlerin 
und Pädagogin Miss Isabel Fry, die auf Halides Artikel aufmerksam geworden war 
und sie schon in Istanbul aufgesucht hatte, nach London. Salih Zeki beharrte dar-
auf, sie solle die Reise wagen. Sie trug zum ersten Mal einen Hut, war aber scheu 
und unsicher allein in der Öffentlichkeit. Doch Miss Fry hatte ein großes Pro-
gramm für sie vorbereitet, sie traf bekannte Persönlichkeiten und mußte auch ihre 
erste öffentliche Rede halten.52 Der Bann war gebrochen. Wieder zurück in Istan-
bul, begann sie nun auch hier, in der Öffentlichkeit zu wirken. Sie inspizierte zu-
sammen mit Nakiye (Elgün) Hanım im Auftrag des jungtürkischen Unterrichts-
ministeriums die Lehrerinnen-Bildungsanstalt und begründete einen Frauenklub 
(Teali-i Nisvan Kulübü).53 Auch Salih Zeki Bey übernahm neue Positionen, umstrit-
ten war er als Direktor des Galatasaray, weil dieser Posten sonst von bekannten Li-
teraten ausgefüllt wurde. Im Kontext dieser äußeren Aktivitäten taucht beiläufig 
der Satz auf: „In 1910 I was having serious domestic trouble.“54 Salih Zeki’s „la-
test attachment“, seine Beziehung zu einer Lehrerin, nahm so ernsthafte Formen 
an, daß er an Heirat dachte. Als sie von einer Reise zu ihrem Vater zurückkehrte, 
die sie unternommen hatte, um ihrem Gatten Bedenkzeit zu geben, hatte er die 
Dame schon geheiratet. Da Halide die Polygamie zutiefst verabscheute, beharrte 
sie auf Scheidung. Die Scheidung ihrer ersten Ehe brach ihr fast das Herz (my foo-
lish heart nearly broke). Auch in dieser entscheidenden Lebenskrise wird sie von ei-
ner langwährenden Krankheit befallen. Sie zieht zunächst zu ihrer Kollegin Na-
kiye Hanım,55 bis sie dann einen neuen Lebensabschnitt in einem Haus in Fazlı-
paşa beginnt, wo auch die geliebte Großmutter bis zu ihrem Tode mit ihr und den 
Kindern lebt. 

50  Memoirs, S. 263. 
51  Memoirs, S. 270; Mor, S. 120f. 
52  Memoirs, S. 292ff.; Mor, S. 132f. 
53  Nezihe Muhittin, Türk Kadını (Istanbul, 1931), S 36. 
54  Memoirs, S. 307; Mor, S. 141. 
55  Nakiye Hanım war eine bekannte türkische Pädagogin und Frauenrechtlerin, siehe Me-

moirs, S. 299. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 297 

An Halide Edibs Lebensweg wird deutlich, wie stark das Individuum mit der 
sich wandelnden historischen Wirklichkeit verwoben ist und wie bestimmend ein 
historischer Moment für die Persönlichkeitsentwicklung sein kann. Erst die säku-
laristische Politik des jungtürkischen Regimes machte seit 1908 den Weg frei für 
die Emanzipation der türkischen Frau. Besonders die vielen Presseorgane ließen 
die Frauen nun zu Wort kommen. Als Journalistin und Pädagogin konnte Halide 
Edib allmählich in eine öffentliche Rolle hineinwachsen, doch erst ihr erster ent-
scheidender Willensakt, die Scheidung von Salih Zeki, zwang die Sechsund-
zwanzigjährige dazu, als selbständige Frau ihren Lebensunterhalt zu verdienen. 
Es war nun möglich für die Frauen, sich frei in der Öffentlichkeit zu bewegen, 
wenn auch nicht mit Hut, so doch in einer modisch abgewandelten Verhüllung.56 
Halides Ehe mit Salih Zeki hatte der freien Persönlichkeitsentfaltung, die in dem 
ersten Collegejahr so vielversprechend begonnen hatte, zunächst ein jähes Ende 
gesetzt und sie wieder in die Segregation getrieben. Dabei war sie selbst es, die 
diese traditionellen Normen akzeptierte. Dazu kam eine tiefe Verstörung ihres 
Gefühlslebens, die sich in schweren Nervenkrisen äußerte, deren Ursachen man 
nur ahnen kann. Man darf aber vermuten, daß es ihr nicht gelang, in der eheli-
chen Gemeinschaft, wie es ihrem Ideal entsprach, die psychischen und physi-
schen Kräfte des Partners gleichermaßen zu binden. Durch ihre Romane, in de-
nen sie ihre Eheerfahrungen verarbeitet und intime seelische Kämpfe weiblicher 
Individuen mit psychologischer Distanzlosigkeit vorführt, trägt sie zur Heraus-
bildung neuer individualistischer Normen in Moral und Emotionalität bei. Die 
Entwicklung der Persönlichkeit Halide Edibs erscheint uns exemplarisch als der 
schmerzhafte Prozeß, in dem die traditionellen Normen, nach denen das Leben 
der Frauen im Harem geregelt war – sie mußten noch hinnehmen, daß der Mann 
offiziell polygam lebte57 und sich nebenbei Mätressen hielt – und die westlich 
geprägten Ideale einer umfassenden Bildung und freien individuellen Persönlich-
keitsentfaltung, wie sie Halides Vater, Edib Bey, eigentlich schon vertrat und bei 
der Erziehung seiner Tochter ausprobierte, im Kampf miteinander liegen. Dieser 
Kampf wurde in der individuellen Frauenseele, aber auch in der sich wandelnden 
Gesellschaft, ausgetragen. Halide Edib, die seit ihrer Scheidung 1910 selbstver-
antwortlich mit ihren Kindern lebte und zunehmend eine öffentliche Rolle spiel-
te, war damals weder psychisch stabilisiert noch gesellschaftlich etabliert, aber sie 
setzte sich durch und erfüllte fortan eine Vorbildfunktion für ihre Zeitgenossin-
nen und künftige Frauengenerationen. Auch sie war noch auf dem Weg. Erst die 

                                                                                          
56  Muhittin, Türk Kadını, S. 33f. „Tabii peçeler ince ve çarşafların etekleri o zamanki modaya 

göre adım atmakta müşkülât çekecek dardı.“ 
57  Daß die Tendenz zur Mehrehe auch bei den Männern der unteren Schichten noch leben-

dig, für deren Frauen aber unerträglich war, zeigt Halide an mehreren Geschichten: Havva 
Hanıms Schicksal (Memoirs, S. 41f.; Mor, S. 36); Süleyman Ağa und die drei Arten, Reis zu 
kochen (Memoirs, S. 114; Mor, S. 64f.); Hoca Şükrü Efendi und seine angeblich verkrüp-
pelte Frau (Memoirs, S. 178, fehlt in Mor).  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 298 

folgende politische Entwicklung bewirkte ihr Engagement in der türkischen na-
tionalistischen Bewegung und ihre Teilnahme am Befreiungskrieg und formte das 
historische Bild der Halide Edib Adıvar, die heute noch ein Mythos der Frauen-
bewegung ist. 

Sabiha Zekeriya Sertel (1895–1968) 

Sabiha hat ihre Erinnerungen 1966 als Emigrantin in Baku geschrieben, wo sie 
bald darauf (1968) auch starb und begraben wurde. Ihre Autobiographie trägt den 
Titel Roman Gibi (Wie ein Roman) und handelt vor allem von ihrem öffentlichen 
Wirken als Journalistin, das bald nach ihrer Eheschließung (1915) mit Zekeriya Ser-
tel begann. Diese Memoiren sind ein wertvoller Beitrag zur türkischen Pressege-
schichte der Republik aus linksoppositioneller Perspektive. Sabiha und Zekeriya 
Sertel gehörten jahrzehntelang zu den aktivsten und umstrittensten Figuren der 
türkischen Presseszene und wurden nach einer beispiellosen Kampagne des kon-
servativ-antikommunistischen Lagers gezwungen, im September 1950 die Türkei 
zu verlassen. In Roman Gibi sind den Kindheitserinnerungen von insgesamt 386 
noch nicht einmal 3 Seiten gewidmet. Erst die Aufzeichnungen von Zekeriya und 
vor allem der Tochter Yıldız Sertel58 geben uns Aufschluß über das Familienmilieu 
und die Sozialisationsphase. Sabiha wurde 1895 in Saloniki geboren. Von ihr selbst 
erfahren wir nicht einmal, daß sie aus einer dönme-Familie stammte. Erst Yıldız Ser-
tel hat – wohl aus der Erinnerung an die Erzählungen der Mutter und deren Ver-
wandten – diese Kinder- und Jugendjahre in Saloniki rekonstruiert. 

Sabihas Vater Nazmi Efendi, Enkel des Mevlevi-Scheichs Derviş Ali, war Büro-
vorsteher der Zollbehörde in Saloniki, ging aber wegen einer dienstlichen Verärge-
rung vorzeitig in den Ruhestand. Von seiner knappen Pension, die er auch noch 
zur Hälfte für Alkohol ausgab, konnte er seine sechs Kinder nicht ernähren. Die 
Mutter Atiye Hanım trug – besonders nach der Scheidung von dem jähzornigen 
Vater — als Waschfrau und Näherin des Stadtviertels erheblich zum Lebensunter-
halt bei, ebenso die älteren Geschwister, die früh nach Selbständigkeit strebten. In 
dieser Familie war es die literarisch interessierte Mutter – als Kind hatte sie Namık 
Kemals und Ziya Paşas Gedichte auswendig gelernt –, der trotz der ärmlichen Ver-
hältnisse an einer guten Ausbildung der Kinder, auch der kleinen Tochter, gelegen 
war. Sabiha besuchte, wie ihre Geschwister, die Selanik Rüştiyesi und dann die Terak-
ki Mektebi, die von der dönme-Gemeinde begründet worden war. Sie war eine sehr 
eifrige Schülerin, war befreundet mit Mädchen aus reichen dönme-Familien und 
bekam etwas mit von dem revolutionären Geist der Gesellschaft für Einheit und 
Fortschritt, die ja in Saloniki außerordentlich aktiv war. Die jungtürkische Revolu-
tion von 1908 wurde in der Familie, besonders von den erwachsenen Brüdern, mit 
großer Begeisterung aufgenommen. Als Sabiha die höhere Schule beendet hatte, 

                                                                                          
58  Siehe Anmerkung 2. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 299 

organisierte sie mit Freundinnen die privat finanzierte Tahsil Cemiyeti (Studienge-
sellschaft), wo Professoren verschiedener Bildungseinrichtungen die Mädchen un-
terrichteten. Nach Yıldız Sertels Darstellung tauchte die junge Sabiha voller Begei-
sterung in das geistige Leben Salonikis ein, das mit seinen Zeitschriften, Bibliothe-
ken und Vortragsveranstaltungen viel zu bieten hatte. Während das junge Mäd-
chen sich zum Kummer seiner Mutter vor Haus- und Näharbeiten drückte, verfaß-
te es unter dem Namen Sabiha Nazmi Zeitschriftenartikel über die Frau in der os-
manischen Gesellschaft, auf die der junge Journalist Mehmet Zekeriya aufmerksam 
wurde. Damals beginnt schon die ungewöhnliche Liebesgeschichte aus der Di-
stanz, die erst beim dritten Anlauf zur Ehe führen sollte. Diese kulturell so anre-
gende Atmosphäre Salonikis wird durch den Balkankrieg (1912) und die folgende 
Besetzung durch Griechen und Bulgaren jäh zerstört. In der Kriegs- und Besat-
zungszeit arbeitet die junge Sabiha unter Dr. Nazım als Krankenpflegerin im 
Krankenhaus des Roten Halbmonds. Auch die dönme-Gemeinde von Saloniki ent-
schließt sich endlich 1913, Saloniki zu verlassen. Sabihas Familie zieht mit großem 
Gepäck, in dem sie auch ihre Bücher untergebracht hat, mit einem Flüchtlings-
schiff nach Istanbul.59 

In Istanbuls modernstem Stadtviertel Nişantaşı läßt sich die dönme-Kolonie nie-
der und bringt es bald zu Wohlstand. Sabihas Bruder, der Advokat Celal Derviş, 
war dort schon einige Jahre früher ansässig geworden. In seiner Familie lebt nun 
die achtzehnjährige Sabiha, die eigentlich gerne einen Beruf ergreifen möchte. 
Doch die dönme,60 die seit der Tanzimat-Zeit in Saloniki kulturell und politisch die 
Reformer unterstützt und moderne Bildungseinrichtungen, auch für Mädchen, ge-
schaffen hatten, waren nicht weniger auf die Ehre (namûs) ihrer Töchter bedacht als 
die konservativen türkischen Muslime. Sabiha sollte sich zwar bilden, aber sie durf-
te nur im Tscharschaf ausgehen und mußte im Hause des Bruders auf einen Freier 
aus der dönme-Kolonie warten. Die türkifızierten dönme verhielten sich wie eine Ka-
ste, sie hatten in Saloniki eigene Moscheen, Derwischkonvente (besonders der 
Mevleviye und Bektaşiye) und Schulen und identifizierten sich dabei als moderne 
osmanische Staatsbürger. Sabiha kritisierte die erstarrten konservativen Normen, 
die besonders bei der Verheiratung der Töchter eingehalten wurden. Es waren ar-
rangierte Ehen, und der Mann durfte seine Braut vor der Hochzeit nicht allein tref-
fen. Inzwischen wohnte die Derviş Ali-Familie in Istanbul-Nişantaşı, und die jetzt 
zwanzigjährige Sabiha hatte immer noch nicht mit einem passenden Mann verhei-
ratet werden können. Da tauchte plötzlich eine ehemalige Nachbarin aus Saloniki 
auf, die von der früheren Werbung Zekeriyas wußte, und brachte die Nachricht, 
daß auch er inzwischen als Journalist in Istanbul lebe, sie ihn aufgesucht und erfah-
ren habe, daß er noch Junggeselle und einer Heirat mit Sabiha nicht abgeneigt sei. 
Nun liege es an Sabiha, das Einverständnis ihrer Brüder zu erlangen. Mit Hilfe ih-
                                                                                          
59  Yıldız Sertel, Annem, S. 15-75, über die Kinder- und Jugendjahre ihrer Mutter in Saloniki. 
60  Dönme (jüdische Untertanen der Osmanen, die im 17. Jahrhundert vor allem in Saloniki 

zum Islam konvertierten), siehe dazu EI 2, s.v. „dönme“ (M. Perlmann). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 300 

rer Schwägerin erreichte Sabiha, daß ihr ältester Bruder, der nicht mehr so starr an 
den dönme-Normen festhielt, die Sache in die Hand nahm und über Zekeriya Er-
kundigungen einzog. Diese waren, was die moralische Seite betraf, überaus positiv, 
aber materiell lebte er in sehr bescheidenen Verhältnissen in einer Wohnung in 
Cağaloğlu mit seinen jüngeren Geschwistern, für die er zu sorgen hatte. Für Sabiha 
war das nicht abschreckend. Als er dann den ersten Besuch bei der Familie in 
Nişantaşı machte, fanden alle ihn sympathisch, nur die Mutter nahm ihn beiseite 
und warnte ihn, ob er etwa nicht wisse, daß Sabiha nichts vom Kochen und Nähen 
verstehe. Als er darauf überzeugend sagte: „Valide Hanım, ich suche kein Dienst-
mädchen für mein Haus, sondern eine Lebensgefährtin“, war die Entscheidung ge-
fallen. Die Hochzeit wurde 1915 als gesellschaftliches Ereignis öffentlich zelebriert. 
Die führenden Mitglieder des Komitees für Einheit und Fortschritt wollten ein Ex-
empel statuieren und endlich die Abkapselung der dönme-Kaste aufbrechen. Sie fi-
nanzierten die Hochzeit, die im Suphi Paşa Konağı in Şehzadebaşı als religiöse 
Eheschließung (dini nikâh) gefeiert wurde, wobei von der Seite der Braut Talat Paşa 
als vekil fungierte und von der Seite des Bräutigams Tevfik Rüştü (Aras), der spätere 
Außenminister Atatürks. Zekeriya Sertel bemerkt in seinen Erinnerungen, daß das 
Beispiel Schule gemacht habe und die dönme-Kaste inzwischen der Geschichte an-
gehöre.61 

Für Sabiha begann nun ein neuer Lebensabschnitt. Sie führte nicht nur eine 
harmonische Ehe mit Zekeriya, aus der in den folgenden Jahren zwei Töchter 
hervorgingen, sondern sie wurde durch ihn mit dem intellektuellen und literari-
schen Milieu Istanbuls vertraut und konnte als seine Partnerin verwirklichen, 
wovon sie als junges Mädchen in Saloniki geträumt hatte: eine bedeutende Jour-
nalistin zu werden, die unbeirrt von wechselnden politischen Tendenzen für so-
ziale Gerechtigkeit, die Gleichberechtigung der Frau und gegen jegliche Tyrannei 
stritt. Diese konsequente Haltung hat ihr später den Ruf eingetragen, Kommuni-
stin zu sein, und in einer Periode des hysterischen Anti-Kommunismus in der 
Türkei zur Emigration des Ehepaares geführt. Es ist daher nicht verwunderlich, 
daß Sabiha Sertel, als sie 1966 in Baku ihre Autobiographie schreibt, nach den 
Schlüsselerlebnissen sucht, die sie für diese öffentliche Rolle vorherbestimmt ha-
ben. Wie gesagt, sie hat aus ihrer Kindheits- und Jugendphase in Saloniki gar 
nichts preisgegeben, sie hat nur zwei Szenen aus dem Eheleben ihrer Eltern be-
leuchtet, die sie miterleben mußte. Die Memoirenschreiberin weiß ganz genau, 
daß es die Emotionen des achtjährigen Mädchens waren, die entscheidend für 
ihr ganzes künftiges politisches Engagement waren. Sie schreibt: „Mein Vater war 
ein richtiger Patriarch (patriark). Jeden Morgen, wenn er auf die Toilette ging, 
wartete meine Mutter mit dem Handtuch und der Wasserkanne in der Hand vor 
der Tür. Eines Tages fragte ich sie: ,Bist Du Vaters Dienstmädchen (hizmetçi)?‘ ‚Jede 
Frau ist das Dienstmädchen ihres Mannes‘, sagte sie. ,Ich werde nicht das 

61  Yıldız Sertel, Annem, S. 83-90; Zekeriya Sertel, Hatırladıklarım (1977), S. 60-64, 77-81. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 301 

Dienstmädchen meines Mannes sein.‘ ,Du wirst es sein.‘ ,Wenn das so ist, werde 
ich nicht heiraten.‘ ,Du wirst heiraten.‘ Ich habe geheiratet, bin aber nicht das 
Dienstmädchen meines Mannes geworden. Das war die erste Erfahrung, die mich 
dazu trieb, die Frauenrechte zu verteidigen.“62 

Das zweite Ereignis war die brutale Art, wie der Vater die Scheidung von der 
Mutter aussprach. Die Mutter, die ihrer Schwester beim Umzug geholfen hatte, 
kam erst nach Einbruch der Dunkelheit nach Hause. Der Vater hatte schon ner-
vös auf ihre Heimkehr gewartet. Als sie dann zur Tür hereinkam, brach sein Zorn 
los. Ohne die Erklärungen seiner Frau abzuwarten, ging er mit einem Stuhl auf 
sie los. Das kleine Mädchen verkroch sich ängstlich weinend hinter die Sofakis-
sen und hörte den Vater brüllen: „Sei geschieden, ich scheide mich von Dir (Boş 
ol, seni boşadım)!“ Die Mutter nahm das kleine Mädchen an die Hand und ging in 
den oberen Stock und sagte: „Endlich gehe ich weg.“ Sabiha Sertel hat also ganz 
früh ihre Identität als Rebellin gegen Ungerechtigkeiten gefunden: „Die Tatsache, 
daß eine Mutter von sechs Kindern geschlagen und verstoßen wurde, hat in 
meiner Kinderseele einen großen Haß (kin) gegen jeden Zwang und Despotismus 
hinterlassen. Ich habe gegen jede Ungerechtigkeit rebelliert.“63 

Sabihas erste Ehejahre fielen in eine turbulente politische Phase. Der Erste 
Weltkrieg, die militärische Niederlage und die Auflösung des Osmanischen Rei-
ches, die Besetzung Izmirs durch die Griechen (1919), die Besatzungszeit (mütare-
ke) in Istanbul, der Beginn des Befreiungskampfes, das alles waren Ereignisse, die 
in der Presse zu einer heftigen Polarisierung führten und Zekeriya und seine 
Freunde sehr in Anspruch nahmen. Im zweiten Ehejahr wurde die Tochter Sevim 
geboren. Sie hatten mit wenigen Einkünften für eine große Familie, zu der auch 
Zekeriyas Geschwister gehörten, zu sorgen. Zekeriya hatte für ein neues Zeitschrif-
tenprojekt alle Literaten und Intellektuellen, die in Istanbul Rang und Namen 
hatten, um sich versammelt. Man diskutierte in der Yeni Mecmua über die Gründe 
der politischen und militärischen Niederlage des jungtürkischen Regimes und ließ 
alle ideologischen Richtungen zu Wort kommen. Da schlug die Nachricht von der 
durch die Alliierten geduldeten Landung der Griechen in Izmir am 16. Mai 1919 
wie eine Bombe in Istanbul ein. Eine Sondernummer der Yeni Mecmua sollte aus 
diesem Anlaß erscheinen, und man erwog die Gründung einer Vereinigung (cemi- 
yet). Das Haus in Cağaloğlu wurde von Spitzeln überwacht, und am Tag der ent-
scheidenden Redaktionssitzung wurde Zekeriya, auf dessen Namen die Konzessi-
on (imtiyaz) für die Yeni Mecmua lief, auf einem Spaziergang im Gülhane Park 
verhaftet und in den Bekirağa Bölüğü (ein berühmtes Gefängnis für Oppositionel-
le im damaligen Kriegsministerium am Beyazıt-Platz) gebracht. Als sich abends 
das zahlreiche Redaktionskollegium versammelte, war guter Rat teuer. Solange 
Zekeriya im Gefängnis saß, durfte die Zeitschrift nicht erscheinen. Da war Sabihas 

                                                                                          
62  Sabiha Sertel, Roman Gibi, S. 19. 
63  Ibid., S. 21. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 302 

Stunde gekommen. Sie würde die Konzession auf ihren Namen überschreiben 
lassen. Es war kein einfaches Unternehmen, aber es gelang ihr am folgenden Tag. 
Als sie gerade vom Notar nach Hause zurückgekehrt war, klingelte es an der Haus-
tür. Vor ihr stand eine kleine schmale Frau im schwarzen Tscharschaf: „ ,Zu wem 
möchten Sie?‘, fragte ich. ,Ich bin Halide Edib‘, sagte sie. Ich war verwirrt. Halide 
Hanım schrieb für die Zeitschrift. Sie hatte an den Versammlungen in unserem 
Haus teilgenommen ... Aber mich hatte man zu diesen Versammlungen bislang 
nicht zugelassen. Ich hatte Halide Hanıms Romane seit meiner Kindheit mit gro-
ßem Genuß gelesen. Ich freute mich sehr, sie leibhaftig vor mir zu sehen. Ich bat 
sie herein. Sie fragte: ,Wie geht es Zekeriya?‘ ,Ich habe ihn heute im Bekirağa Bö-
lüğü besucht, es geht ihm gut.‘ ,Was wird mit der Zeitschrift geschehen?‘, fragte 
sie. ,Ich werde sie herausgeben. Ich übernehme die Konzession.‘ Halide Hanım 
musterte mich von Kopf bis Fuß: ,Du bist noch ein Kind‘, sagte sie. ,Ich werde 
langsam wachsen.‘ Halide Hanım lächelte.“ Schließlich lädt sie Sabiha für den 
nächsten Tag ein, zum Sultan Ahmet-Platz zu kommen, wo sie ihre große natio-
nale Rede gegen die Besetzung Izmirs halten wird. Diese Begegnung der beiden 
Frauen wirkt wie eine Initiation. Halide Edib, die große Mutter der türkischen 
Nationalbewegung, hat mit ihrem Lächeln die junge Sabiha in die Erwachsenen-
welt aufgenommen. In einer politisch hochbrisanten Situation, in der Sabiha zum 
ersten Mal von ihrem Ehemann getrennt ist, übernimmt sie aus eigenem Ent-
schluß Verantwortung in einer öffentlichen Rolle, die man ihr eigentlich noch 
nicht so recht zutraut. Doch die Würfel waren gefallen.64 

(Halide) Nusret Zorlutuna (1901–1984) 

H. Nusret Zorlutuna hat ihre Memoiren nicht, wie Halide Edib und Sabiha Ser-
tel, in der Emigration, sondern als fünfundsiebzigjährige pensionierte Lehrerin, 
angesehene Schriftstellerin (sie trug den Titel ümm-ül-muharrirat) und Witwe ei-
nes Generalmajors (tümgeneral) in der Hauptstadt der Türkischen Republik, Anka-
ra geschrieben. Sie sind unter dem Titel Bir Devrin Romanı (Roman einer Epoche) 
mit dem Vorwort des Kulturministers in hoher Auflage (30000 Exemplare) als 
Publikation seines Ministeriums 1978 in Ankara erschienen. Sie handeln von den 
Kinder- und Jugendjahren, die noch in die Abdülhamid- und Jungtürkenära zu-
rückreichen, bis zu den ersten Ehejahren in der Pionierzeit der Republik. 

Nusret wurde im Jahre 1901 in Kızıltoprak, im asiatischen Teil Istanbuls, gebo-
ren. Ihr Vater, Mehmed Selim Bey alias Avnullah Kazimi,65 gehörte zu den frei-
heitsliebenden Journalisten, die unter dem Regime Abdülhamids verfolgt wur-
den. Er wurde nach Sinop verbannt, als Nusret gerade ein Jahr alt war und kehrte 
erst nach der jungtürkischen Revolution 1908 nach Hause zurück. Nusret wuchs 

64  Roman Gibi, S. 24-27. 
65  Siehe Anmerkung 3, İsmet Kür, Yarısı Roman, S. 120. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 303 

daher in der Obhut ihrer Mutter auf. Die einzige männliche Bezugsperson in 
dem kleinen bescheidenen Haus in Selâmiçeşme und später in dem halbbewohn-
ten köşk am Feneryolu66 war der Hacı Dede genannte lâlâ, der schon der Erzieher 
ihres Vaters gewesen war. Mit ihm durfte sie selten genug Spaziergänge machen. 
Bei ihrer Mutter Ayşe Nazlı Hanım, die sie als gebildete, zärtliche, aber gleichzei-
tig autoritäre Frau charakterisiert, erhält sie den ersten Unterricht. Das erste Kapi-
tel ist überschrieben: „Die erste Unterrichtsstunde (İlk Ders)“ und beginnt mit ei-
nem Koranvers. Sie kann also ihre erste Erinnerung, verbunden mit dem Bild an 
die junge Mutter, deren Kopf mit einem weißen Tuch bedeckt war und die dem 
kleinen Mädchen das Alphabet vorsprach, genau datieren. Es muß das Jahr 1905 
gewesen sein, denn wie es damals Sitte war, erhielt sie ihre erste Unterrichtsstun-
de im Alter von vier Jahren, vier Monaten und vier Tagen.67 Ihre Mutter ließ sie 
aber nicht nur die Koranverse, sondern bald auch Namık Kemals verbotene Hür-
riyet Kasidesi wie ein Papagei auswendiglernen. Den Inhalt der damals memorier-
ten Gedichte habe sie erst später in ihrer Gymnasialzeit verstanden, es war, als ob 
ein Licht, das in ihrem Innern geglimmt hatte, plötzlich aufflammte. 

Nusrets Mutter war lesebesessen. Sie hatten seit Anfang ihrer Ehe etliche Zei-
tungen und Zeitschriften abonniert. Der Ehemann bat seine Frau, tagsüber die Zei-
tungen zu lesen und ihm abends darüber zu berichten. So bereitete die junge Frau 
für die abendlichen Gespräche mit dem Ehemann literarische Themen vor. Als 
nun der Vater fern in der Verbannung lebte – gegenwärtig war er nur auf einem Ju-
gendfoto, das ihn als stattlichen jungen Mann zeigte –, mußte die kleine Nusret, 
früher als es eigentlich ihre geistige Fassungskraft erlaubte, die Rolle einer Ge-
sprächspartnerin für die Mutter übernehmen. Jeden Nachmittag lasen Mutter und 
Tochter, ausgestreckt auf dem Bett, die Zeitung İkdam. Diese gemeinsame Zeitungs-
lektüre gehörte zu ihren schönsten Kindheitserinnerungen und führte dazu, daß 
sie schon mit sechs Jahren hervorragend Zeitung lesen konnte, was, wie sie stolz 
bemerkt, vor der Einführung der Lateinschrift ungewöhnlich war. Ihre Puppen 
mußten die Heldinnen der Serienromane verkörpern, und bald begann sie, sich 
selbst Abenteuer auszudenken.68 

Als ihr Vater – sehr gealtert, wie Nusret im Vergleich zu dem Jugendfoto ent-
täuscht feststellte – nach siebenjähriger Verbannung endlich, als Freiheitsheld ge-
feiert, nach Hause zurückkehrte, zogen sie in die Stadt in das Süleymaniye-
Viertel,69 doch er hatte bald wieder Meinungsverschiedenheiten mit dem jungtür-
kischen Regime und wurde 1909 als mutasarrıf (Gouverneur) in den Sancak Kerkük 
abgeschoben, wo Nusret fünf ihrer glücklichsten Jugendjahre erlebte. Der Vater 
Avnullah Bey, der übrigens als unbestechlicher Gerechtigkeitsfanatiker in Kerkük 
sehr gefürchtet und beliebt war, kümmerte sich auch um die Erziehung seiner klei-

                                                                                          
66  Bir Devrin Romanı, S. 17. 
67  Ibid., S. 10. 
68  Ibid., S. 18f. 
69  Ibid., S. 23f. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 304 

nen Tochter. Schon in Istanbul hatte er für sie, als sie den Schulbesuch bei den 
französischen „Sörler“ wegen des Umzugs aufgeben mußte, Privatlehrer engagiert, 
sogar für Mathematik, nun in Kerkük steckte er sie nicht nur in Knabenkleider für 
den Reit- und Schießunterricht, sondern ließ ihr auch Privatunterricht in Arabisch 
und Persisch erteilen. Daher waren ihr die Dichtungen von Saʿdî und Rûmî von 
Kindheit an vertraut.70 

Die Familie kehrte 1914 nach Istanbul zurück, wo sie sich zunächst wieder in 
Kızıltoprak in einem riesigen köşk mit verwildertem Garten niederließ, später zog 
sie nach Göztepe in einen köşk, der nur halb so groß war. Zunächst wollte der Va-
ter Nusret nicht in eine öffentliche Schule schicken, sondern ließ ihr wieder Pri-
vatunterricht geben und stillte ihren Lesehunger, indem er sie mit Büchern gera-
dezu überschüttete. Abends mußte sie ihm Victor Hugos „Die Elenden“ und an-
dere aus dem Französischen übersetzte Romane vorlesen. Die Romanlektüre wur-
de für sie zu einer Art Sucht. Nusret vernachlässigte alle ihr übertragenen Pflich-
ten, lebte in einer Fantasiewelt und interessierte sich nicht mehr für die lebendi-
gen Menschen in ihrer Umgebung. Da sprach ihre Mutter ein Machtwort und 
verbot ihr das Lesen. Zum ersten Mal gehorchte sie ihrer Mutter nicht und be-
schaffte sich von entfernt verwandten jungen Mädchen heimlich Romane. Hier 
flicht Nusret eine interessante Bemerkung ein. Sie sagt, alle jungen gebildeten 
Mädchen aus der Istanbuler Vorkriegsgesellschaft hätten die Sehnsucht gehabt, 
frei zu sein und die gleichen Rechte wie die Männer zu erhalten. Diese Sehnsucht 
sei im großen Maße mit romantischen Vorstellungen verknüpft gewesen. Die mei-
sten jungen Damen hätten das Vorurteil genährt, daß alle Männer von der „Frau-
enseele“ nichts verstünden und grobschlächtige, selbstgefällige Wesen seien. Auch 
ihre Familien verstünden ihre Seelen nicht, denn sie würfen die Ärmsten in die 
Arme eines gefühllosen, verständnislosen Mannes. Sie aber wollten „Gefährtin-
nen der Seele ihres Mannes (ruhuna eş)“ sein.71 Hier haben wir sicher die Leserin-
nen der ersten Romane Halide Edibs vor uns. Die jungen Mädchen begannen 
sich gegen die arrangierten Heiraten aufzulehnen und wollten ihre Partner selbst 
wählen. Der Hang der gebildeten Mädchen zur Romanlektüre und ihre „seeli-
sche“ Emanzipation gehörten also eng zusammen. 

Nusrets Memoiren geben Aufschluß über den Wandel, der sich im Umgang der 
Geschlechter allmählich vollzog. Sie selbst war, wie es wohl noch üblich war, im 
Säuglingsalter mit einem Vetter „verlobt“ worden. Beide wußten darum. Sie lie-
ßen es im heiratsfähigen Alter bewußt in der Schwebe, bis die Verlobung schließ-
lich im Sande verlief.72 Es war auch schwierig, eine „Liebe auf den ersten Blick“, 
die damals unter den jungen Leuten „Mode war“, wie sie schreibt, in eine Verlo-
bung zu verwandeln, mit der sich die nächsten Verwandten einverstanden erklär-

70  Bir Devrin Romanı, S. 30-81. 
71  Ibid., S. 82-87. 
72  Es handelte sich um den späteren Maarif Vekili Mustafa Necati; über diese Verlobungsge-

schichte: Ibid., S. 127f., 132, 235-41. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 305 

ten. Bei Nusret selbst führte eine solche „Liebe auf den ersten Blick“ zur Verlo-
bung. Die erste und letzte Begegnung mit diesem Verlobten in freier Natur kam 
ihr „wie im Roman“ vor. Der junge Mann kam im Ersten Weltkrieg ums Leben.73 

Nusret besuchte das Erenköy Kız Lisesi und brillierte im Sprach- und Literaturun-
terricht. Sie, die von frühester Kindheit an mit Literatur aufgewachsen war, galt 
schon während ihrer Schulzeit als şaire (Dichterin) und trug mit dem später be-
rühmten Faruk Nafiz (Çamlıbel) kleine literarische Fehden aus.74 Das war die ent-
scheidende Phase für ihren Lebensentwurf als Dichterin und Literaturlehrerin. Mit 
ihrem Gedicht „Git bahar (Geh fort, Frühling)“ erreichte sie erstmals eine breitere 
Öffentlichkeit; es ist auch heute noch in den Anthologien vertreten. Sie hatte da-
mit den Nerv der Zeit getroffen. Das Gedicht entstand nämlich (1919), als die alli-
ierten Truppen Istanbul besetzt hatten und die bedrückten türkisch-muslimischen 
Bewohner der gedemütigten Sultansstadt die Heiterkeit des Frühlings unerträglich 
fanden. Sie hatte bald eine gewisse Berühmtheit erlangt, traf sich und korrespon-
dierte mit vielen bekannten Literaten der Zeit.75 Sie betont ausdrücklich, daß diese 
ungezwungene Freundschaft unter den jungen Männern und Frauen etwas Neues 
war. „Uns verband eine aufrichtige, sehr reine und sehr herzliche Freundschaft.“ 
Doch es entstanden durch diese neue Art des Umgangs miteinander auch tragische 
„Lieben“, die Gesprächsstoff in der Öffentlichkeit boten.76 

Nusret erlebte die Besatzungszeit (mütareke) in Istanbul. Sie mußte nach dem 
Tod ihres Vaters als Lehrerin für den Unterhalt der Familie sorgen. Sie konnte 
daher nicht, wie Halide Edib und viele ihrer Freunde auf dem „Vatan Yolu“ nach 
Ankara ziehen, um am Befreiungskampf teilzunehmen.77 Gleich nach der Ausru-
fung der Republik meldete sie sich für einen Posten in Anatolien und wurde an 
die Lehrerbildungsanstalt nach Edirne geschickt. In Edirne erlebt sie die kemali-
stische Kulturrevolution, so etwa wie durch Verfügungen aus Ankara die traditio-
nelle Frauenkleidung (Tscharschaf und Peçe), die allerdings längst modisch abge-
wandelt worden war, verboten wurde. Am Jahrestag der Befreiung mußte vom 
Gouverneur ein öffentlicher Ball veranstaltet werden, zu dem auch die Lehrerin-
nen und Lehrer zu gehen verpflichtet wurden. Die Verwirrung, die solche rigoro-
se Frauenbefreiung von oben hervorrief, beschreibt sie. Die Frau des Gouver-

                                                                                          
73  Bir Devrin Romanı, S. 120-22. 
74  Ibid., S. 99f. 
75  Ibid., S. 105f. 
76  Ibid., S. 144 (Äußerung Vâ-Nû’s über Şehabeddin und İhsan Raif). Şehabeddins weniger 

berühmter Bruder Osman Fahri verzehrte sich in einer unglücklichen Liebe zu Şükufe Ni-
hal, die auch gut mit Nusret befreundet war. Siehe Zeynep Kerman, Osman Fahri: Hayatı ve 
Şiirleri (Ankara, 1988). 

77  Zum „Vatan Yolu“ siehe Erika Glassen, „Das türkische Gefängnis als Schule des literari-
schen Realismus (Nâzım Hikmets Weg nach Anatolien),“ in: Türkische Sprachen und Literatu-
ren: Materialien der ersten deutschen Turkologen-Konferenz, Bamberg 3.–6. Juli 1987, hrsg. Inge-
borg Baldauf u.a. (Wiesbaden, 1991), S. 129-41. Zorlutuna, Bir Devrin Romanı, S. 156f., 
spielt hier auf Nâzım Hikmet an, ohne seinen Namen zu nennen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 306 

neurs weigerte sich erfolgreich, am Arm ihres Gatten den Ball zu eröffnen, wie es 
von ihr erwartet wurde. Sie gestattete aber, daß sich ihr Mann unter den Lehre-
rinnen eine Tanzpartnerin auswählte.78 

Nusret berichtet in ihren Erinnerungen über einige Werbungen und Verlobun-
gen, die nicht zur Ehe führten. In Edirne warb ein junger Mann, der ihr brüderlich 
zugetan war, für seinen älteren Bruder, einen Kavallerieoffizier, um sie. Diese Ehe 
kam zustande. Doch sie mußte schon in dem ersten Zwiegespräch mit ihrem neu-
vermählten Gatten zu einem Opfer bereit sein. Der junge Kavallerieoffizier ge-
stand ihr, daß er sie auch deshalb zu seiner Frau erkoren habe, weil sie ihre Lippen 
nicht schminke. Er verabscheue rot angemalte Lippen. Damit zerstörte er, ohne es 
zu ahnen, einen langgehegten Wunsch der jungen Frau. Sie hatte sich vorgenom-
men, was sie als unverheiratete Lehrerin nicht zu tun gewagt hatte, als verheiratete 
Frau zu tun und endlich Rouge zu kaufen und sich zu schminken. Aber das Opfer 
sollte noch größer sein. Sein Blick fiel auf ihre Hände. Sie war stolz auf ihre lang-
gewachsenen, spitz zugefeilten, rosa polierten Fingernägel. Ihm zuliebe mußte sie 
die Nägel unauffällig kurz schneiden. Sie gehorchte ihm ein Leben lang.79 Diese 
banale Geschichte, die die alte Dame für erzählenswert hält, zeigt doch wohl, wie 
sich innerhalb weniger Jahre die Zeiten gewandelt hatten. Die jungen Frauen und 
Mädchen der Republik hatten nun sehr oberflächliche Wünsche, die „Frauenseele“ 
war anscheinend in der republikanischen „sosyete“ kein vordringliches Thema 
mehr. 

H. Nusret Zorlutuna blieb als verheiratete Frau und Mutter berufstätig, sie war 
auch bis zu ihrem Lebensende schriftstellerisch produktiv, hat aber, so scheint 
mir, immer von ihrem frühen Ruhm gezehrt. Als Gattin eines Karriereoffiziers ist 
sie viel in Anatolien herumgekommen und hat an vielen Schulen unterrichtet. 
Als kränkliche Greisin hat sie noch die Pilgerfahrt nach Mekka durchgeführt. Sie 
liebte den Koran, der ja auf dem Grund ihres Gedächtnisses ruhte, und die türki-
sche Fahne. Sie war auf ihre Art eine Kemalistin. Aufschlußreich für ihr schlich-
tes Gemüt, das eine Verbindung zwischen Religiosität und Nationalismus suchte 
und fand, ist eine Äußerung, die ihre Schwester İsmet Kür überliefert: „Um uns 
vor den Feinden zu erretten, hat uns Gott (çalap) einen rettenden Engel in Men-
schengestalt geschickt: Mustafa Kemal.“80 

Sâmiha Ayverdi (1905–1993) 

Sâmiha Ayverdi hat ihre Kindheitserinnerungen unter dem Titel Bir Dünyadan Bir 
Dünyaya (Von einer Welt in eine andere Welt)81 nicht aus eigenem Antrieb ge-

                                                                                          
78  Bir Devrin Romanı, S. 229ff. 
79  Ibid., S. 257-67. 
80  Kür, Yarısı Roman, S. 160. 
81  Siehe Anmerkung 4. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 307 

schrieben, sondern auf nachdrücklichen Wunsch eines Literaturstudenten, der für 
seine Examensarbeit (mezuniyet tezi), die er über ihr Leben und Werk verfassen 
wollte, ein authentisches Dokument aus ihrer Feder als Quelle vermißte. Sâmiha 
Ayverdi war damals (1973) bereits die Leitfigur der konservativen Istanbuler Sze-
ne, und sie hatte diese öffentliche Rolle, in die sie hineingewachsen und wohl 
auch hineingedrängt worden war, mit steigendem Sendungsbewußtsein akzeptiert. 
Sie galt als Nachfolgerin (halife)82 ihres mürşit Ken’an Rifaî (1867–1950), eines Ab-
solventen des Galatasaray Lisesi, der einen Zweig des Rifâî-Ordens in Istanbul be-
gründet hatte, der eher einem sufischen Intellektuellenzirkel glich, und sie reprä-
sentierte für breitere konservative Kreise die „letzte Osmanin“, die in ihren Schrif-
ten (Romanen und kulturhistorischen Essays) als angebliche „Zeitzeugin“ Kunde 
gab von einer untergegangenen harmonischen, auf eine natürliche hierarchisch 
strukturierte Ordnung gegründeten muslimisch-türkischen „osmanischen“ Gesell-
schaft, die in Istanbul als ein soziales Bezugsnetz in der Lebensform von mahal-
le/konak wie ein lebendiger Organismus funktioniert hatte. Nach ihrer Geschichts-
auffassung, die sie in ihren Schriften, zwar nicht mit logischer Stringenz, so doch 
in einer eindringlich komponierten Bildersprache, darlegte, war diese harmonische 
Gesellschaft seit dem Eindringen westlicher Ideen in der Tanzimat-Zeit in Auflö-
sung begriffen und hatte dann in der Jungtürkenzeit den Todesstoß erhalten. Ihre 
positive Bewertung der osmanischen Geschichte stand in Gegensatz zu der kema-
listischen republikanischen Ideologie, in der der Begriff „osmanisch“ ganz negativ 
konnotiert war und etwa mit Degeneration, Niedergang, Fortschrittsfeindlichkeit, 
Aberglauben, Tyrannei verbunden wurde.83 Durch ihre frühe Entscheidung gegen 
das moderne von westlichen Ideen inspirierte Fortschrittsdenken, das in der Re-
publik in die offizielle Ideologie eingemündet war, und ihr unerschütterliches 
Festhalten an einer nostalgisch verklärten osmanischen Tradition, konnte ihre Per-
sönlichkeit für das konservative Lager, das seit dem Zweiten Weltkrieg wieder 
mehr Zulauf erhielt, als moralische (religiöse) Instanz und Monument (abide) der 
Kontinuität kultiviert werden. 

Aus dieser Position sind ihre Kindheitserinnerungen konzipiert. Im Gegensatz 
zu den anderen drei Frauen empfindet sie die Tanzimat- und Jungtürkenzeit nicht 
als Epoche der heilsamen Reformen und der demokratischen Befreiung vom ty-
rannischen Joch, für sie erhält der Terminus istibdat (für die dunklen Jahre der 
Willkürherrschaft Abdülhamids), der unter den reformerischen oppositionellen 
Kräften im Schwange war, den Charakter eines sinnlosen tekerleme. In ihrem Ge-

                                                                                          
82  Ahmet Güner, Tarikat (İstanbul, 1986), S. 136-38, über Ken’an Rifaî und Sâmiha Ayverdi; 

siehe auch DBİA, Bd. 6 (1994), S. 331, und Bd. 7 (1994), S. 328f. Siehe auch Sâmiha Ay-
verdi, Nezihe Araz, Safiye Erol, Sofi Huri, Kenan Rıfaî ve Yirminci Asrın Işığında Müslü-
manlık (İstanbul, 1965, 1985). 

83  Annemarie Schimmel, „Samiha Ayverdi: Eine Istanbuler Schriftstellerin,“ in: Der Orient in 
der Forschung: Festschrift für Otto Spies zum 5. April 1966, hrsg. Wilhelm Hoenerbach (Wies-
baden, 1967), S. 569-85, beklagt noch, daß die modernen türkischen Schriftsteller Ayverdi 
nie nannten, ja sie damals nicht bei Necatigil aufgeführt wurde. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 308 

schichtsbild ist das gerade die Epoche der Auflösung und Zerstörung der natürli-
chen Ordnung, die jene Kräfte mitverschuldet haben, diese feigen aufgeregten 
Harbiye-Offiziere im Selamlık ihres Vaters, die die heiligen Losungen der osmani-
schen Gazikrieger: ilâ-i kelimat-ullab (Erhöhung des Wortes Gottes) und ya gazi ol-
sam ya şehit (wäre ich doch Gazi oder Märtyrer!), die ihr der alte Süleyman Ağa 
zusammen mit den Erzählungen von Seyyit Battal Gazi nahebringt,84 ganz ver-
gessen haben. 

Es geht ihr auch um die Glaubwürdigkeit ihrer Zeitzeugenschaft, auf der ihr 
Geschichtsbild beruht, will sie doch in dieser Untergangsphase noch Reste des 
funktionierenden Organismus und das Wirken der zerstörerischen Kräfte wahrge-
nommen haben. Bei der Rekonstruktion des kindlichen Wahrnehmungsvermö-
gens beobachtet sie an sich ein fotografisches Gedächtnis und ein instinktives Er-
fassen der Wahrheit. Die erste Erinnerung der eineinhalbjährigen Sâmiha ge-
mahnt an die wunderbaren Geschichten in Heiligenviten und gewinnt fast mythi-
schen Charakter. Ihre Mutter säugte sie zweiundzwanzig Monate lang (sie hatte 
also keine fremde Milchmutter). Sâmiha wollte immer an die rechte Brust ihrer 
Mutter, weil auf der linken zwei lange Haare waren, die ihr nicht gefielen. Sie 
drehte daher den Kopf immer nach rechts.85 

Sâmihas Kindheit wird noch von den osmanischen Ordnungsstrukturen ge-
prägt, die sich auch im Familienbereich in Institutionen niedergeschlagen haben. 
Der menschliche Lebensstil ist dem Rhythmus der Natur angepaßt. Das Noma-
dentum (göç) zwischen Sommerhaus (yazlık, köşk) in Anadolu Hisarı oder später 
Çamlıca und dem Wintersitz (konak) in dem Istanbuler Stadtviertel (mahalle) Şeh-
zadebaşı, wo man eng in die Nachbarschaft eingebunden ist und die religiösen Fe-
ste feiert, erlebt und genießt sie noch in ihrer Kindheit. Störungen dieser Ordnung 
künden vom Niedergang des Reiches. Auch die Trennung zwischen Frauenwelt 
(harem) und Männerwelt (selamlık) gehört in diese Weltordnung. Doch wieder zeigt 
sich, daß die kleinen Mädchen vor der Reife zu beiden Welten Zugang haben.  

Sâmiha hat als Kind ein intimes Verhältnis zu ihrem Vater Hakkı Bey, der sie 
allabendlich zu Bett bringt und ihr Geschichten erzählt. Er, ein heiterer, lebens-
lustiger Mann, der in gewisser Distanz zu seiner verzärtelten schönen Ehefrau 
lebte, die auf Sâmiha wie eine Gewächshauspflanze wirkte, verwöhnte seine klei-
ne Tochter, die er Sâmih nannte.86 

In der Familienkonstellation spiegeln sich auch die Spannungen zwischen Tradi-
tion und westlich inspirierter Modernisierung. Während ihre Mutter aus der Fami-
lie des in Budapest begrabenen Sufischeichs Gülbaba stammte und selbst in Sufi-
kreisen verkehrte, war ihr Großvater väterlicherseits einer der ersten Absolventen 
der modernen westlich orientierten Militärakademie Harbiye, die auch ihr Vater be-

84  Ayverdi, Bir Dünyadan Bir Dünyaya, S. 7. 
85  Ibid., S. 3. 
86  Über die Eltern, ibid., S. 43ff. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÖCHTER DER LETZTEN OSMANEN 309 

suchte. Zwischen diesen beiden Polen stehen Harem und Selamlık im konak in 
Şehzadebaşı. Die kleine Sâmiha ist (ähnlich wie Halide Edib) von den Männerver-
sammlungen im Selamlık fasziniert. Sie schreibt: „Damals waren die Selamlık-
Räume eine Art Akademie. Diese kleinen privaten Zusammenkünfte waren Zen-
tren für offene Diskussionen über Kunst, Ideen, Gesellschaft und Politik.“87 Wenn 
das kleine Mädchen auch nicht alles erfaßte, worüber gesprochen wurde, so erspür-
te sie doch instinktiv die Atmosphäre. Im Hintergrund der hochtrabenden Reden 
nahm sie eine Leere wahr, etwas Unzulängliches, manchmal Erstickendes. Es kam 
ihr vor, als seien die Gedanken, die dort geäußert wurden, wie Tote, die auf der 
Steinbank auf ihr Begräbnis warteten.88 So beurteilt die Memoirenschreiberin das 
intellektuelle Leben der Jungtürkenzeit. Nach ihrer Meinung hätte man durch die 
Hinwendung zum Glauben eine Erneuerung des traditionsreichen osmanischen 
Wertesystems suchen müssen, anstatt sich mit dem Tanzimat mantığı, der Vernunft 
der verwestlichten Intellektuellen, dem Materialismus zu verschreiben. Sie emp-
fand eine geistige Leere, auf die sie letztlich auch die militärischen Niederlagen die-
ser Generation zurückführt. 

Das kleine Mädchen, das in dem Soldaten-Vater gerne den Helden der osmani-
schen Volksbücher sehen möchte, der als Glaubenskämpfer Wundertaten voll-
brachte oder als Märtyrer fiel, erlebt beklemmend die Heimkehr ihres Vaters in das 
nächtliche gespenstisch ausgestorbene Istanbul im Balkankrieg 1913. Der Einlaß 
begehrende geschlagene Krieger, der ans Tor pocht und an den verstörten Frauen 
vorbei, schwarz-gelb im Gesicht, die blauen Augen ausdruckslos wie eine Statue, 
stumm mit schweren Schritten die Treppe hinaufsteigt, bleibt dem Kind im Ge-
dächtnis,89 auch an den Ersten Weltkrieg hat sie nur düstere Erinnerungen. 

Sâmiha steht am Ende ihrer Jugendzeit vor einem Scheideweg.90 Sie hat eine 
Freundin, Semiha Celal,91 mit der sie stundenlang über die verschiedenen Weltan-
schauungen diskutiert. Sie wählen den Weg der Mystiker. Das Erbe ihrer Familie 
mütterlicherseits hat gesiegt. Sie fand in Ken’an Rifaî und seiner Mutter geistliche 
Führer. Sâmiha geht es also nicht um die Frauenseele, sondern um die menschliche 
Seele, die ständig im Kampf mit dem Körper, wie der Geist im Kampf mit der Ma-
terie liegt. Für diesen geistigen Kampf hat sie sich entschieden.92 Es wird auch zu 
ihrer öffentlichen Rolle, die Führung auf diesem Weg zu übernehmen. 

* 

                                                                                          
87  Bir Dünyadan Bir Dünyaya, S. 45. 
88  Ibid., S. 47. 
89  Ibid., S. 63f. 
90  Ibid., S. 133. Bezeichnenderweise spricht sie hier von den beiden Polen als „Selamlık Oda-

sının mentalitesi“ und „ana soyumu idare eden zihniyet“. 
91  Semiha Celal, die Tochter ihres Großonkels mütterlicherseits, war später Lehrerin und 

Übersetzerin, ibid., S. 65. 
92  Über ihren Weg zur Mystik äußert sie sich nur sehr allgemein, ibid., S. 50f., 74f., 141. Auf 

dem Totenbett hat sich auch noch der Vater zu ihrem Weg bekannt, S. 147. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 310 

Die Phase der Sozialisation und Identitätssuche der vier Mädchen spielt sich ab in 
einer Zeit gesellschaftlichen Wandels mit vielen widersprüchlichen Einflüssen. Im 
Familienbereich, besonders unter den Frauen, sind die alten Normen noch gültig, 
die Religiosität spielt in der Sakralisierung des Alltags, meist mystisch gefärbt, 
noch eine große Rolle, während die säkularisierten Männer schon stark geprägt 
sind von den modernen aus dem Westen importierten Ideen, auch besonders was 
die Frauenfrage betrifft. Bei Sabiha Sertel trifft das nicht für den patriarchalischen 
Vater zu, aber wohl für die Brüder und den Ehemann. Diese Männer, besonders 
die Väter Halides, Nusrets und Samihas, haben ein inniges Verhältnis zu ihren 
Töchtern und kümmern sich um ihre Erziehung. Durch ihre Mütter und Frauen 
sind die Männer aber auch immer noch im alten Normensystem gefangen. Der al-
te männliche lâlâ spielt noch eine Rolle, wie das ganze Bezugsnetz des Hausper-
sonals. Auffällig ist auch die Bedeutung der Selamlıks, zu denen die kleinen Mäd-
chen bis zum elften Lebensjahr Zugang hatten und in denen sie angeblich voller 
Neugier den Diskussionen der Männer lauschten. Sie waren geistig aufgeschlossen 
und hatten verhältnismäßig gute Bildungschancen. Aber auch das Bildungsgut, 
das ihnen oft durch Privatlehrer vermittelt wurde – die öffentliche Schule war be-
zeichnenderweise unter den dönme in Saloniki am weitesten entwickelt –, gehörte 
sowohl der osmanischen Tradition als auch dem westlichen Import an. Interessant 
ist das Gewicht der Literatur. Durch die Vermittlung des Hauspersonals kommt 
auch damals die türkisch-anatolische Volksliteratur in den konak zu den Kindern 
der gehobenen verwestlichten Schichten und erhält das Band zum Wertesystem 
der unteren Schichten. Gerade unter den Frauen scheint es eine wahre Lesewut 
gegeben zu haben. Die einheimischen und die übersetzten Romane und Journale 
wurden im Harem verschlungen, und die Lektüre hat auf das weibliche Bewußt-
sein und die Geschlechterbeziehungen emanzipatorisch gewirkt. 

Die Geschlechterbeziehungen und das Heiratsverhalten sind stark im Wandel 
begriffen. Im alten Sinne arrangierte Heiraten haben diese Mädchen nicht erlebt. 
Es waren nach ihrem Verständnis schon Liebesheiraten, für die aber auch noch 
Vermittlung nötig war. Auch Sâmiha Ayverdi war übrigens kurz verheiratet und 
hat eine Tochter geboren. Von den näheren Umständen ihrer Ehe hat sie nie et-
was preisgegeben. 

Diese vier Mädchen haben alle eine öffentliche Rolle übernommen und später 
aus dieser Position der gefundenen Identität ihre Kindheits- und Jugendphase re-
konstruiert. In unserer Darstellung haben wir auf das Spannungsverhältnis zwi-
schen Identitätssuche und Identitätsfindung besonderes Gewicht gelegt. 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279 - am 22.01.2026, 04:10:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956507069-279
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

