David E. Wellbery

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination

Anmerkungen zum Chandos-Brief und
zur frihen Poetik Hofmannsthals

[-..] nicht
mit Worten blofs, nein, mit leibhafligen Zeichen,
an denen auch kein Zweifeln moglich ist.

Elektra (v. 1176-8)!

Nachfolgende Beobachtungen zum Chandos-Brief Hofmannsthals ha-
ben die im letzten Drittel des Briefes beschriebenen »guten Augenblicke«?
zum Thema, die als exemplarische Darstellungen einer dsthetischen bzw.
poetischen Erlebnisweise ausgewiesen werden sollen. Getragen ist also
die Lektiire von der vielleicht kontroversen Voraussetzung, dafl in die
Schilderung der guten Augenblicke ein poetologischer Vorstellungs-
kreis eingeht, der auch tber die Grenzen des Chandos-Briefs hinaus
fiir Hofmannsthals Schreiben bestimmend bleibt. So wird sich die
Argumentation auch auf spitere Texte beziehen, zumal auf solche wie
»Das Gesprich tiber Gedichte« oder den Vortrag »Der Dichter und diese
Zeit«, deren Anliegen ein explizit poetologisches ist. Diese Einebnung
der Briiche, die die Entwicklung des hofmannsthalischen Diskurses
zweifelsohne aufweist, mag als eine bestreitbare hermeneutische Ope-
ration erscheinen, sie hat aber den Vorteil, daf} sie eine pridgnante und
meines Erachtens zentrale Denkfigur ans Licht heben l4fit, die die vor
dem Weltkrieg verfafiten Texte, zumal die dsthetisch-poetologischen, als
Konstante durchzieht. Die Argumentation entfaltet sich in drei Schritten.
In einem kurzen einleitenden Teil versuche ich die dargestellten »guten
Augenblicke« innerhalb einer Tradition ésthetischer Theoriebildung zu
verorten, die die poetologische Lektiire derselben plausibilisieren soll. Im
zweiten Teil wird eine von der narrativen Struktur des Chandos-Briefes

1 Hugo von Hofmannsthal: Elektra. In: SW VII Dramen 5, S. 108.
2 Hugo von Hofmannsthal: Ein Brief. In: SW XXXI Erfundene Gespriche und Briefe,
5.50.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 281

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ausgehende Lektiire der guten Augenblicke unternommen, deren Haupt-
ergebnis dann im abschlieffenden dritten Teil in einen breiter angelegten
Argumentationszusammenhang integriert wird. Weil zu den Pramissen
der hier entfalteten Lektiire gehort, dafy die sogenannte »Sprachkrise«
eine relativ nebensichliche Rolle im Chandos-Brief spielt, wird auf
eine eingehende Auseinandersetzung mit der Forschungsliteratur, die
gerade diesen Aspekt immer wieder in den Vordergrund gestellt hat,
verzichtet.?

Als Ausgangspunkt einer Darstellung der Traditionslinie, in der Hof-
mannsthals Poetologie steht, eignet sich folgender Absatz aus dem
Chandos-Brief:

Aber, mein verehrter Freund, auch die irdischen Begriffe entziehen sich mir in
der gleichen Weise. Wie soll ich es versuchen, Ihnen diese seltsamen geistigen
Qualen zu schildern, dies Emporschnellen der Fruchtzweige tiber meinen
ausgereckten Hénden, dies Zurtickweichen des murmelnden Wassers vor
meinen dirstenden Lippen.*

Innerhalb des Briefes haben diese Sitze eine radikalisierende Funktion:
Nicht nur das religiése Vokabular, das im vorausgegangenen Absatz
angesprochen wurde, sondern sogar die »irdischen« Begriffe, die in
den Bereichen sowohl der literarischen Arbeit als auch des alltdglichen
Umgangs verwendet werden, haben fiir den jungen Lord ihre Giiltigkeit
verloren. Die durch diesen Verlust gezeitigten »geistigen Qualen« werden
alludierend ins Mythische gesteigert und mit der Strafe des Tantalus
gleichgesetzt. Die Anspielung fallt auf, weil sie unpassend zu sein scheint,
denn ein so grafiliches Verbrechen wie das von Tantalus begangene ist
in der Biographie des Chandos nicht belegt und auch sein Zustand, der
bei aller geistigen Starrnis immerhin eine relativ normale Lebensfithrung
unter giinstigen finanziellen Bedingungen und in ertriglichen familidren
Verhiltissen zulafit, ist kaum mit der auf die fundamentalsten vitalen

3 Zur Kritik an dieser Forschungstradition vgl. Rudolf Helmstetter: Entwendet. Hof-
mannsthals Chandos-Brief, die Rezeptionsgeschichte und ihre Sprachkrise, erscheint dem-
néchst in DVjs.

4 SW XXXI, S. 48.

282 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bediirfnisse gerichtete Tortur vergleichbar, der Tantalus ausgesetzt wird.
Die Diskrepanz beginnt sich dann aufzulésen, wenn man erkennt, daf§
hinter der mythologischen Reminiszenz, die der humanistisch gebildete
Lord seinem Diskurs einflicht, eine Bezugnahme Hofmannsthals auf eine
in der intellektuellen Welt der Jahrhundertwende bedeutende Grofle
steht. Es handelt sich um eine Schopenhauerallusion. Dieser hatte in
dem dritten Buch der »Welt als Wille und Vorstellung«, welches dem
Thema Kunst gewidmet ist, unser normales, unter der Herrschaft des
Willens gefithrtes Leben mit folgenden Worten beschrieben:

Darum nun, solange unser Bewufltseyn von unserm Willen erfillt ist, so-
lange wir dem Drange der Wiinsche, mit seinem steten Hoffen und Fiirchten,
hingegeben sind, solange wir Subjekte des Willens sind, wird uns nimmer-
mehr dauerndes Gliick, noch Ruhe. [...] So liegt das Subjekt des Wollens
bestandig auf dem drehenden Rade des Ixion, schopft immer im Siebe der
Danaiden, ist der ewig schmachtende Tantalus.?

Geht man davon aus, daf} die von Chandos herbeizitierten Tantalus-
qualen auch die Funktion haben, schopenhauerisches Gedankengut
aufzurufen, dann wird die geistige Starrnis des Lords lesbar als ein
akutes Bewufltsein dessen, was der Philosoph als den menschlichen
Normalzustand unaufhebbarer Nichterfiillung beschrieben hatte. Dabei
ist in Erinnerung zu behalten, daf} dieser Normalzustand Schopenhauer
zufolge nicht nur auf die Forderungen des prinzipiell unersittlichen Be-
gehrens, sondern ebenfalls auf die »durchgéangige Relativitit«® unserer
Vorstellungen zurtickgefiithrt wird, die nur auf Vorstellungen verweisen
und daher metaphysisch gehaltlos sind. Bei Schopenhauer besteht
jedoch der rhetorische Zweck des Tantalusvergleichs darin, dafy er
eine Kontrastfolie bietet, vor der sich der dsthetische Zustand in seiner
Besonderheit abhebt. Dieser ist »der schmerzenlose Zustand, den Epi-
kuros als das hochste Gut und als den Zustand der Gétter pries: denn
wir sind, fiir jenen Augenblick, des schnéden Willensdranges entledigt,
wir feiern den Sabbath der Zuchthausarbeit des Wollens, das Rad des
Ixion steht still.«” Ein Leben, das aus den Tantalusqualen der Nichterfiil-

5 Arthur Schopenhauer: Sdmtliche Werke, hg. von Wolfgang Freiherr von Lohneysen,
Frankfurt a. M. 1986, 1. Bd, S. 280.

6 Ebd., S. 71.

7 Ebd., S. 280.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 283

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lung und der metaphysischen Gehaltlosigkeit besteht, das jedoch von
1solierten Augenblicken interpunktiert wird, in denen einem ein eigen-
timliches Gliickserlebnis zuteil wird: diese dem dsthetischen Konzept
Schopenhauers zugrunde liegende Erfahrungsparzellierung organisiert
auch das Leben des Lord Chandos. Und diese Kongruenz rechtfertigt
die Lektiire der »guten Augenblicke« als bildliche Modelle dsthetischer
Erfahrung. In den ausgezeichneten Momenten riickt Chandos in eine
Erlebnisdimension, die auch unter modernen Erfahrungsbedingungen
poetisch-kiinstlerische Produktion fundieren kénnte.

Daf sich sowohl die symbolistische Poetologie im allgemeinen als auch
die individuell nuancierte Fassung, die sie in den Texten Hofmannsthals
erfahrt, in einer lebensphilosophischen Tradition stehen, die auf Scho-
penhauer zuriickreicht, ist der Forschung bekannt. Nichtsdestoweniger
mochte ich hier drei Schopenhauer und Hofmannsthal gemeinsame
Denkfiguren herausstellen, vor deren Hintergund sich einige fiir meine
weiteren Uberlegungen wichtige Besonderheiten des Chandos-Briefes
profilieren.

1. Zunichst das vielleicht auffallendste Merkmal, namlich die Belang-
losigkeit der Gegenstande — Chandos nennt sie ja »Nichtigkeiten«® —, die
den thematischen Brennpunkt eines guten Augenblicks abgeben. Die
Idee, dafl sich dsthetische Erfahrung unabhdngig von der Dignitit oder
kulturellen Werthaftigkeit ihrer thematischen Vorgaben einstellt, mithin
dafl es keine abgesonderte Klasse schéner Objekte gibt, gehort zu den
Neuerungen, die Schopenhauer in die philosophische Asthetik einfiihrte.
Dementsprechend heif3t es in der »Welt als Wille und Vorstellung«: »so
ist auch jedes Ding schon.«* Damit wird dsthetische Erfahrung zu einem
universellen Operator, der jeden beliebigen Gegenstand - zum Beispiel
eine Gieflkanne — zum Anlafl nehmen kann, das ihm eigene Gliicks-
potential freizusetzen. Diese von Schopenhauer vollzogene Reduktion
der objektiven Komponente dsthetischer Erfahrung auf Null hat einen
zweifachen Grund: Zum einen kann ein jedes Ding aufier aller Relation
rein fir sich - also: dsthetisch — betrachtet werden. Zum anderen ist
der Inhalt der dsthetischen Betrachtung nicht das Einzelding in seiner
Bestimmtheit, sondern das sich an thm manifestierende Sein - schopen-

8 SW XXXI, S.51.
9 Arthur Schopenhauer: Simtliche Werke (Anm. 5), 1. Bd., S. 298.

284 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, R —



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hauerisch: der Wille, lebensphilosophisch: das Leben — und dieses kann
an jedem angeschauten Ding hervortreten. Die umrissene Konfiguration,
in der eine universell anwendbare dsthetische Einstellung einen metaphy-
sischen Gehalt aufgehen laft, erfahrt allerdings bei Hofmannsthal eine
Flexion, die von Schopenhauers These abweicht. Denn fiir Chandos ist
es nicht nur so, daf auch belanglose Gegenstéinde zum Fokus des ausge-
zeichneten Erlebnisses werden kénnen; vielmehr ist ithre Belanglosigkeit
geradezu eine Vorbedingung des Erlebnisses. Diese Wendung wire bet
Schopenhauer deswegen nicht méglich, weil das Sein, um das es inhalt-
lich geht, hierarchisch strukturiert ist. Zwar ist es immer der eine Wille,
der in den diversen Kiinsten zum Vorschein kommt, aber in jeweils unter-
schiedlichen Komplexitatsstufen seiner Objektivation. Diese hierarchi-
sche Ordnung der von Schopenhauer sogenannten platonischen Ideen
fallt bei Hofmannsthal weg, und mit ihr die Rangordnung der Kiinste,
die sie begriindet. Bei thm geht es, im Chandos-Brief sowie in anderen
Texten zur Asthetik, ausschlieflich um das Erlebnis einer Seinserleuch-
tung an einem Gegenstand, und die Unscheinbarkeit, ja das Verworfen-
bzw. Ausgestoflensein des Gegenstandes gehort zu den Eigenschaften,
die ihn als Ziinder einer solchen Erleuchtung qualifizieren. Warum dem
so ist, wird sich im weiteren Verlauf der Argumentation zeigen.

2. Das zweite Merkmal, das ich hervorheben méchte, ist die fir die
asthetische Erfahrung charakteristische Subjekt-Objekt Fusion. Es ist
fur das Verstindnis des Chandos-Briefes wichtig zu betonen, dafl es
sich bei dieser Fusion nicht um eine Identifikation mit dem Gegenstand
oder um eine besitznehmende Inkorporation desselben handelt, auch
nicht um eine Objektivation des Ichs in seiner formgebenden Freiheit.
Vielmehr geschieht die Fusionserfahrung, wie sie in der Tradition
Schopenhauers gedacht wird, im Zeichen der Unpersonlichkeit, — also
einer eigentiimlichen Neutralitit. Theoretisch fundiert wird diese Un-
personlichkeit durch die Behauptung, dafl das dsthetisch erlebende Ich
seine Individualitit abstreift und sich zum sogenannten reinen Subjekt
der Erkenntnis erhebt, zum Vorstellenden schlechthin. So heifit es von
der »addquaten Objektitit« des metaphysischen Willens, die sich in der
asthetischen Erfahrung realisiert:

Diese schliefit Objekt und Subjekt auf gleiche Weise in sich, da solche ihre
einzige Form sind: in ihr halten sich aber beide ganz das Gleichgewicht: und
wie das Objekt auch hier nichts als die Vorstellung des Subjekts ist, so ist

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 285

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auch das Subjekt, indem es im angeschauten Gegenstand ganz aufgeht, dieser
Gegenstand selbst geworden, indem das ganze Bewuf3tsein nichts mehr ist,
als dessen deutlichstes Bild.

Diese Auffassung des zum reinen Bild gewordenen Bewufitseins findet
an der Stelle des Briefes ein Echo, wo Chandos beziiglich des Todes
der Ratten im Milchkeller schreibt: »Alles war in mir«, um dann seine
Schilderung des Vorfalls mit einer Steigerung derselben Behauptung
abzuschlieflen: »als in mir die Seele dieses Tieres gegen das ungeheure
Verhingnis die Zahne bleckte.«!* In mir: das asthetisch erfahrende Sub-
jekt wird zu einem »Gefifi«,"! das mit dem Seinsgehalt des Gegenstands
erfullt wird.

Das von Hofmannsthal oft gebrauchte Bild des Gefifies bringt uns
allerdings auf einen anderen Aspekt seines poetologischen Vorstellungs-
kreises, der ihn von Schopenhauer unterscheidet und der sich auch im
folgenden als signifikant erweisen wird. Bei Hofmannsthal wird ndm-
lich die Subjekt-Objekt Fusion weniger im Register der Représentation
gedacht als in dem der Partizipation. Wichtig ist nicht die addquate
Darstellung des Seins, sondern die Teilhabe am Sein, bzw. am Leben.
Solche Teilhabe wird sehr hiufig — und zwar nicht nur im Chandos-
Brief - in Bildern des Stromens erfafit. So heifit es wiederum mit Blick
auf die Episode von den sterbenden Ratten: »Es war viel mehr und viel
weniger als Mitleid: ein ungeheures Anteilnehmen, ein Hintiberflieen in
jene Geschopfe oder ein Fiihlen, daf} ein Fluidum des Lebens und Todes,
des Traumes und Wachens fiir einen Augenblick in sie hiniibergeflossen
ist — von woher?«2 Dieses Bildfeld des Stromens und Fliefens wird uns
im folgenden mehrfach beschiftigen.

3. Als drittes Merkmal schliellich ist die Herausstellung einer beson-
deren asthetischen Zeitlichkeit anzufiihren, die man als Zusammenfall
von Augenblick und Ewigkeit umschreiben kann. Der erste Aspekt, im
Chandos-Brief durch die Wendung »gute Augenblicke« unterstrichen,
pointiert die Diskontinuitit, die das dsthetische Erlebnis von der bli-
chen, sich entlang der Zeitachse erstreckenden Erfahrung trennt. Diese

10 SW XXXXI, S. 51.
11 Ebd., S. 50.
12 Fbd., S.51.

286 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist Schopenhauer zufolge, »einer unendlichen, horizontal laufenden Linie
zu vergleichen«, die dsthetische Anschauung hingegen einer der Hori-
zontalen »in jedem beliebigen Punkte schneidenden senkrechten.«'® (I11,
§36) Im punktuellen Moment erhebt man sich in eine andere Zeitdimen-
sion, in der die Welt sub aeternitatis specie erfait wird. In emnem &hnlichen
Sinn behauptet Chandos, dafi ihn eine in einem »guten Augenblick«
betrachtete »Zusammensetzung von Nichtigkeiten« mit der »Gegenwart
des Unendlichen« durchschauere.* Im Bezug auf die dsthetische Zeit-
lichkeit ist aber wiederum auf eine Besonderheit der hofmannsthalischen
Auffassung gegentiiber der Konzeption Schopenhauers hinzuweisen. Ist
der Dichter, wie es in dem Vortrag »Der Dichter und diese Zeit« heif3t,
»fiir einen bezauberten Augenblick der Uberwinder der Zeit«, dann nicht
nur deswegen, weil er in der Form ésthetischer Gegenwart Ewigkeit zu-
ganglich macht. Dieser formalen Ewigkeit fiigt Hofmannsthal vielmehr
eine interne Zeittiefe hinzu: »indem er an solchem innersten Gebilde
der Zeit die Begliickung erlebt, sein Ich sich selber gleich zu fithlen und
sicher zu schweben im Sturz des Daseins, entschwindet thm der Begriff
der Zeit und Zukunft geht thm wie Vergangenheit in einzige Gegenwart
hertiber.«® Das heifit, die dsthetische Gegenwart hofmannsthalischer
Priagung ist Gleichzeitigkeit, in die sowohl Vergangenheit als auch Zu-
kunft eingehen, ohne jedoch — sonst wiren sie als Vergangenheit und
Zukunft nicht kenntlich — ihren Zeitindex géanzlich abzustreifen. Dabei
ist vor allem die Prisenz des Vergangenen fiir Hofmannsthal wichtig:
im Chandos-Brief sind sowohl der Untergang von Alba Longa, wie ihn
Livius beschrieb, als auch »das brennende Karthago« am Bild geworde-
nen Sterben der vergifteten Ratten »Gegenwart, die vollste erhabenste
Gegenwart.«!® Die Steigerungsfigur dieser Gegenwart des Vergangenen
ist die oft variierte Vorstellung von dem Auge des Dichters, welches »das
lebendige Feuer von Sternen, die langst der eisige Raum hinweggezehrt
hat«, noch trifft."”

Dieser Umrif} der drei Begriffskomplexe diirfte hinreichen, um den
Chandos-Brief innerhalb der von Schopenhauer ausgehenden Tradition

13- Arthur Schopenhauer, Samtliche Werke (Anm. 5), 1. Bd., S. 265.

14 SW XXXI, S. 51f.

15 Hugo von Hofmannsthal: Der Dichter und diese Zeit. In: GW RAT, S. 80f.
16 SW XXXI, S. 51.

17 Hugo von Hofmannsthal: Der Dichter und diese Zeit (Anm. 15), S. 68.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 287

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

asthetischer Theorie zu verorten. Damit ist freilich fir das Verstandnis
des Chandos-Briefes wenig gewonnen, denn dieser hat seine Bedeutung
nicht als konzeptuelle Artikulation, sondern vielmehr als priagnante Fi-
guration der konkreten Erfahrungsmomente, die den begrifflichen Sche-
mata allererst ithre historisch-kulturelle und existentielle Bedeutsamkeit
verleihen. Erst in der Entfaltung der Figuren zeichnet sich das Spezifische
von Hofmannsthals Poetologie ab. Bestimmte Eigentiimlichkeiten dieser
Poetologie sind allerdings vor dem Hintergrund der schopenhauerischen
Theorie sichtbar geworden: die Erhebung der »Unscheinbarkeit« des aus-
l6senden Gegenstandes zur Vorbedingung des dsthetischen Erlebnisses;
der Ersatz des Représentationsmodells durch ein Modell der Teilhabe,
womit eine bei Hofmannsthal sehr starke Tendenz zur »Somatisierung«'s
des dsthetischen Erlebnisses einhergeht; schliellich eine Entfaltung der
mnnerasthetischen Temporalitit, die auf Gleichzeitigkeit, zumal auf die
Wiederholung eines lingst Vergangenen im Gegenwirtigen, hinzielt.

Betrachtet man den Chandos-Brief aus textanalytischer Sicht, dann fallt
zunichst auf, daf} er durch eine — so mochte ich es formulieren — schwa-
che narrative Struktur gekennzeichnet ist. Drei Stadien werden von
einander unterschieden:

(a) die Phase der literarischen Errungenschaften und Ambitionen des
jungen Lords;

(b) die darauf folgende und zur Zeit der Verfassung des Briefes noch
anhaltende Phase der »geistigen Starrnis«; und

(c) die guten Augenblicke, in denen Chandos punktuell Teilnahme
am Leben im eminent metaphysischen Sinne zuteil wird.

Chronologisch gesehen gehort die Phase @ zur »>Vergangenheit:, sie
beinhaltet eine zur Zeit des Schreibens erinnerte Erfahrungswelt, wih-
rend die Phasen 4 und ¢ in die ausgedehnte Jetztzeit des Schreibens sel-
ber fallen. Daher neigt man dazu, den Text als zweiteilig zu betrachten.
Die von mir vorgenommene Dreiteilung ist jedoch aufgrund von zwei

18 Wie Christiaan L. Hart Nibbrig zurecht hervorgehoben hat: Vgl. ders.: Rhetorik des
Schweigens. Versuch tiber den Schatten literarischer Rede, Frankfurt a. M. 1981, S. 154-163.

288 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sachverhalten gerechtfertigt. Zum einen suggeriert die Disposition des
Textes, die nach einer kurzen Einfihrung die drei Phasen mit ihren
jeweils unterschiedlichen Erfahrungsmodi sequentiell entfaltet, einen
narrativen Dreischritt, und zwar auch dann, wenn die dritte Phase zur
zweiten nicht im Verhéltnis eines chronologischen Nacheinander, son-
dern in einem der Alternation (meistens geht es mir so, manchmal aber
geht es mir so) steht. Zweitens sind die Phasen « und ¢ semantisch so auf-
einander bezogen, dafl sich an ihnen ein geradezu klassisches narratives
Muster semantischer Transformation erkennen 1d3t. Schwach ist diese
Struktur, weil die Ubergéinge zwischen den Phasen unmotiviert sind.
Die drei Stadien sind blof} aneinander gereiht, gleichsam parataktisch:
damals/nun/manchmal. Und damit entstehen fiir den Leser, der den
geschilderten Vorgang zu begreifen hat, zwei unausweichliche Fragen.
Erstens: was bewirkt den Ubergang von der ersten zur zweiten Phase,
also den Fall des Chandos aus der Sphire seiner ambitidsen literarischen
Projekte in seine gegenwdrtige geistige Starrnis? Und zweitens: durch
welchen Prozefl wird er aus dieser Starrnis erhoben, um zu einem er-
neuten, wenn auch gegentiber der ersten Phase transformierten Erlebnis
metaphysischer Teilhabe zu gelangen?

Auf die erste Frage bietet der Text eine mogliche Antwort:

Es mochte dem, der solchen Gesinnungen zugénglich ist, als der wohlangc—

legte Plan einer gottlichen Vorsehung erscheinen, dafl mein Geist aus einer

so aufgeschwollenen Anmaflung in dieses Auflerste von Kleinmut und

Kraftlosigkeit zusammensinken mufite, welches nun die bleibende Verfas-
sung meines Inneren ist.!

Der Satz vollzieht eine Konstruktion des narrativen Zusammenhangs
zwischen den Phasen @ und 4; er besagt, daf§ der Fall des Chandos aus
der Welt seiner poetischen Ambitionen in seinen derzeitigen desolaten
Zustand handlungslogisch zu verstehen ist als die gottliche Strafe fur
die Anmaflung, welche diese Ambitionen beinhalten. Diese narrative
Hypothese wird natiirlich sofort verworfen; das von ihr unterstellte
Vorsehungskonzept hat fiir den jungen Lord keine Bedeutung. Damit
wird jedoch nur der christliche Handlungsrahmen ad acta gelegt, nicht
aber die Handlungslogik, geméfl der auf ein Vergehen die Strafe folge.
Im Gegenteil, diese narrative Motivierung des Ubergangs von Phase a zu

19 SW XXXI, S. 48.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 289

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phase 4 bleibt die einzig vom Text nahegelegte und ihre Plausibilitat wird
gleich darauf erhértet, indem Chandos seinen jetzigen Zustand mit der
Strafe des Tantalus vergleicht. Doppelt lesbar ist also dieser Vergleich:
einerseits spielt er auf Schopenhauer an, andererseits ruft er einen auch
fiir das Schicksal des jungen Lords giiltigen narrativen Zusammenhang
auf.

Soll sich nun diese Hypothese zur narrativen Logik des Ubergangs
a—> b bewahrheiten, muf} in der ersten Phase, der Phase von Chandos’
frihen poetischen Versuchen und Plinen, ein Vergehen aufgefunden
werden. Und da die geschilderten Begebenheiten dieser Phase keine
offensichtlichen Missetaten, keine evidenten moralischen Fehltritte auf-
weisen, mufl das transgressive Moment in dem poetologischen Konzept
selbst gesucht werden, das fir die literarische Betitigung des jungen
Chandos mafigebend ist. Aber worin besteht diese poetologische Uber-
tretung, dieses Vergehen? An dieser Stelle ist ein ausfiithrliches Zitat
unumginglich:

Um mich kurz zu fassen: Mir erschien damals in einer Art von andau-
ernder Trunkenheit das ganze Dasein als eine grofie Einheit: geistige und kér-
perliche Welt schien mir keinen Gegensatz zu bilden, ebensowenig hofisches
und tierisches Wesen, Kunst und Unkunst, Einsamkeit und Gesellschaft; in
allem fiihlte ich Natur, in den Verirrungen des Wahnsinns ebensowohl wie
in den duflersten Verfeinerungen eines spanischen Zeremoniells; in den Tol-
pelhaftigkeiten junger Bauern nicht minder als in den stiflesten Allegorien;
und in aller Natur fithlte ich mich selber; wenn ich auf meiner Jagdhtitte die
schdaumende laue Milch in mich hineintrank, die ein struppiges Mensch einer
schonen, sanftaugigen Kuh aus dem Euter in einen Holzeimer niedermolk,
so war mir das nichts anderes, als wenn ich, in der dem Fenster eingebauten

Bank meines studio sitzend, aus einem Folianten stiffe und schiumende
Nahrung des Geistes in mich sog.2

Auf eine Erlauterung der Traditionsbeziige, die in diesem Passus sowie
in der nicht angefiihrten Fortsetzung desselben anklingen, soll hier ver-
zichtet werden. Mir kommt es lediglich auf die Frage eines moglichen
Vergehens an. Geschildert wird die Erlebniswelt, aus der die poetischen
Versuche des jungen Chandos hervorgehen und die diese Versuche
sprachlich artikulieren sollen. Vor allem drei Momente sind fiir diese
Erlebniswelt kennzeichnend: Sie ist erstens eine Erfahrung der kosmi-

20 Ebd., S. 47,

290 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Alleinheit. Sie ist zweitens extrem ichbezogen, gipfelt sie doch in
einer Integration der ganzen Natur im Subjekt oder, wie die Fortsetzung
der Textstelle zeigt, einer Bemichtigung und Aufschlisselung der ganzen
Schopfung. Schon diese beiden Momente rechtfertigen die Bezeichnung
des poetischen Vorhabens als eine »Anmafiung«: Das Ich setzt sich der
Totalitdt des Seins gegeniiber, um diese in sich aufzunehmen und damit
sein Ichgefiihl ins Unermeflliche zu steigern. Aber erst das dritte Mo-
ment, welches das sinnlich-kérperliche Schema der ichbezogenen Seins-
inkorporation abgibt, macht das Vorhaben zu einer im Wortsinn »auf-
geschwollenen« Anmaflung, denn dieses Schema ist nichts anderes als
das einer durch die Einnahme einer liquiden Substanz bewirkten oralen
Befriedigung. So ist am Anfang von einer »andauernde[n] Trunkenheit«
die Rede, eine konventionelle Bezeichnung fiir dichterische Begeisterung,
die dann, in dem letzten Satz, eine eindringliche Konkretisierung erfahrt
an der »schdumende[n], laue[n] Milch« aus dem Euter der »schénen,
sanftaugigen Kuh«. Diese geradezu exzessive Figuration legt es nahe, mit
Bezug auf die erste narrative Phase des Briefes von einer Laktopoetik — ei-
ner Poetik des Milchstroms — zu reden.?’ Sowohl das aufs Kosmische
hinzielende Alleinheitskonzept als auch die Steigerung des Ichgefiihls
wurzeln in einer infantilen Wunschsphire, deren prigendes Erlebnis der
dem Infans an der Mutterbrust zuteilgewordene orale Genufl ist. Darin
besteht das der Laktopoetik innewohnende Vergehen, dafl sie sich am
infantilen, also vorsprachlichen Weltmodell des Einheitsgefiihls und
der Ich-Aufschwellung orientiert; dafl sie es unternimmt, dieses Modell
sprachlich umzusetzen und in einem literarischen Werk zu verwirklichen.
Aber dieses Projekt ist als postinfantile Rekuperation des Phantasmas
oral vermittelter Einheit mit der Mutter inzestuds, womit wir uns in
einer Tradition tragischer Verschuldung befinden, die bekanntermafien
auf Tantalus zurtickreicht. Erst an dieser Stelle wird also die ganze Re-
levanz des eingangs besprochenen Tantalusvergleichs kenntlich, denn
sein Verbrechen war ebenfalls ein auf orale Befriedigung hinzielendes:

21 Auf die Bedeutung der »laicture« fiir die Vorstellungswelt des Chandos hat Dominique
Tassel in einer eindringlichen, sich an der psychoanalytischen Theorie Jacques Lacans orien-
tierenden Lektiire des Chandos-Briefes hingewiesen. Vgl. Dominique Tassel: En lisant »Une
lettre«. In: Poétique 66 (1987), S. 141-158. Auf diesen wichtigen, in der Forschungsliteratur
allerdings kaum zur Kenntnis genommenen Beitrag hat mich Rudolf Helmstetter aufmerk-
sam gemacht.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 291

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tantalus wollte ja die Ambrosia, deren Genuf} thm die Gotter gegoénnt
hatten, fiir sich behalten.

Dieser knappe Kommentar diirfte hinreichen, um die narratologische
Rekonstruktion der ersten Phase des Chandos-Briefes als ein »Vergehen«
zu rechtfertigen. Bestitigt wird diese Rekonstruktion durch eine auf den
Brief bezogene Notiz Hofmannsthals aus »Ad me ipsum«. Dort heif3t es:
»Verfehlung gegen die Wortmagie. Die magische Herrschaft iiber das
Wort, das Bild, das Zeichen, darf nicht aus der Prae-Existenz in die Exi-
stenz hiniibergenommen werden.«?? Als ein solches Hiniibernehmen ist
das poetologische Projekt des jungen Chandos zu verstehen: er setzt sich
zum Ziel, die infantile Phantasiesphire in der Sprache der Existenz, die
trennt, anstatt zu vereinigen, zu verwirklichen. Aus dieser narrativen Lo-
gik folgt zwangslaufig, dafl die sogenannte Sprachkrise, wie zeittypisch
sie auch sein mag, narratologisch betrachtet die »Strafe« darstellt, die
auf das laktopoetische Vergehen folgt. Weil er mit seinen dichterischen
Versuchen und Planen auf eine Verwirklichung der Laktopoetik hinzielte,
wird Chandos stumm geschlagen. Aber nicht nur, daf} er die Fahigkeit,
zusammenhédngend zu sprechen, verliert, sondern auch die spezifische
Form des Sprachverlustes wird durch die narratologische Hypothese
erklarbar. Es ist namlich ein Gesetz des mythisch-poetischen Rechts,
dafl die Strafe den Bestraften dort trifft, wo das Vergehen entstand. Mit
Bezug auf Chandos kann das nur heiflen: in der Zone des Oralen. Und
in der Tat, genauso ergeht es ithm:

Zuerst wurde es mir allmdhlich unméglich, ein héheres oder allgemeines
Thema zu besprechen und dabei jene Worte in den Mund zu nehmen, de-
ren sich doch alle Menschen ohne Bedenken geldufig zu bedienen pflegen.
Ich empfand ein unerklirliches Unbehagen, die Worte »Geist«, »Seele« oder
»Korper« nur auszusprechen. Ich fand es innerlich unméglich, tiber die An-
gelegenheiten des Hofes, die Vorkommnisse im Parlament oder was Sie sonst
wollen, ein Urteil herauszubringen. Und dies nicht etwa aus Riicksichten
irgendwelcher Art, denn Sie kennen meinen bis zur Leichtfertigkeit gehenden
Freimut: sondern die abstrakten Worte, deren sich doch die Zunge naturge-
maf bedienen muf}, um irgendwelches Urteil an den Tag zu geben, zerfielen
mir im Munde wie modrige Pilze.?*

22 Hugo von Hofmannsthal: Ad me ipsum. In: GW RA III, S. 601.
23 SW XXXI, S. 48-9.

292 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Zustand des Lord Chandos zur Zeit der Niederschrift des Briefes ist
nicht in erster Linie als eine sprach- oder begriffsskeptische Einstellung
zu deuten, obzwar diese von der Tradtionslinie, die von Schopenhauer
iiber den jungen Nietzsche bis hin zu Mauthner fiihrt, ohne Zweifel in
die Semantik des Textes eingeht. In seiner textspezifischen Bedeutung
ist das hier geschilderte Verhaltnis zur Sprache vielmehr nur dann ver-
standlich, wenn man es als Konsequenz des laktopoetischen Entwurfs
begreift, mit dem es narrativ relationiert ist. So weist die Schilderung
Spuren des laktopoetischen, d.h. oralzentrierten, Sprachverstdndnisses
auf, nur hat sich der orale Genuf} in Ekel verwandelt, die Liquiditit in
Modrigkeit, die vitale Milchspende in — zumindest potentiell - giftige
Pilze. Auch hier ist eine Resonanz des Vergleichs mit Tantalus zu konsta-
tieren, dessen Strafe ebenfalls den Bereich des Trinkens und des Essens
trifft. Und die Strafe kann auch die gegenteilige Form annehmen: anstatt
der Trockenheit modriger Pilze eine liquide Uberséittigung, wobei die
dem Chandos »im Munde zustromenden Begriffe plétzlich eine so schil-
lernde Farbung an[nehmen] und so ineinander tiber([fliessen]«,?* dafl thm
physisch unwohl wird. Das infantile Eintrinken der Welt schlagt, sobald
es sich sprachlich verwirklichen will, in Ekel und Vergiftung um. Dem
zerfdllt die Sprache, der von ihr verlangt, sie soll die Einheit von Welt
und Ich im Ich gewdhren.

Damit komme ich zur zweiten der durch die postulierte narrative
Struktur aufgeworfenen Fragen: Wodurch wird der Ubergang von der
Phase b zur Phase ¢ bewirkt? Welche Ressourcen mobilisiert der Text,
um plausibel zu machen, dafl es Chandos trotz der »Starre« seines »In-
nern« moglich wird, erneut einen Zugang zum Sein zu finden? Denn
dartiber, dafl ithm solche Teilhabe gewéhrt wird, kann kein Zweifel
bestehen. Genau das wurde durch die Skizze des theoriegeschichtlichen
Rahmens, innerhalb dessen die »guten Augenblicke« zu verorten sind,
gezeigt. Die dritte Phase der Narration inszeniert also eine Poetologie,
die sich nicht nur von der Ode des Alltags abhebt, sondern auch von
der laktopoetischen Verfehlung der ersten Phase. Worauf beruht diese
Poetologie? Das ist die Frage, die mich eigentlich interessiert.

Zunichst sind einige allgemeine Gesichtspunkte zu nennen. Die Er-
lebnisse des dritten Teils unterscheiden sich dadurch von denen, die

24 Ebd., S. 49.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 293

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, R —



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Laktopoetik zugrundeliegen, daf} sie keine Bemachtigung der Welt
durch das Ich darstellen. Diesbeziiglich ist schon von der eigentiimlichen
Neutralitdt des dsthetischen Subjekts die Rede gewesen. Das ist zu er-
ganzen durch den Hinweis auf dessen Passivitit, die bei Hofmannsthal
besonders ausgeprégt ist. Die stummen Dinge, die zum Gegenstand ei-
nes begliickenden Erlebnisses werden, okkupieren gleichsam das Ich; es
erleidet sie. Damit steht in Verbindung, dafi die guten Augenblicke nicht
herbeigezwungen werden kénnen. Es handelt sich um »sonderbare Zu-
falle«,? die eintreten oder eben nicht eintreten, unaufhebbar kontingent.
Zusammengenommen laufen diese Tendenzen der alternativen Poeto-
logie auf eines hinaus: Sie sind sdamtlich Reduktionsformen von Inspira-
tion. Nicht mehr erfiillt sich das Ich mit der eingetrunkenen kosmischen
Einheit, sondern Chandos laf}t — passiv — die stummen Dinge von thm
Besitz nehmen, daf} sie i thm, als wire er deren blofles Gefif3, als Bilder
entstehen. Ein solches vereinzeltes, durch keine kulturelle Werthaftigkeit
ausgezeichnetes, unscheinbares Ding wird aber durch die Bildwerdung
im Subjekt zum Trager einer metaphysischen Bedeutsamkeit. Durch die
Bildwerdung ereignet sich die »Gegenwart des Unendlichen«, das »Flui-
dum des Lebens« wird fithlbar, die »stumme Wesenheit wird zur Quelle«
eines »ritselhaften, wortlosen, schrankenlosen Entziickens«.26

Damit sind wir bei der schwierigsten Frage angelangt, die sich der
Lektiire des Chandos-Briefes stellt. Denn solche Feststellungen, wie die
eben gemachten, bieten uns blof} die Wiederholung dessen, was in den
allgemeinsten und daher nichtssagendsten Sitzen des Textes behauptet
wird. Sie lassen den Text ununterscheidbar neben zahllosen anderen
stehen, die mit dem gleichen oder einem nahe verwandten metaphysi-
schen Vokabular hantieren. Will man sich aber nicht mit diesem kargen
Ergebnis begniigen, dann muf§ man sich auf die Lektiire der Bilder ein-
lassen, denen der Chandos-Brief seine Faszination verdankt, ja deren
ritselhafte Faszination sein eigentlicher Gegenstand ist. Handelt es sich
beim Erlebnis dieser Bilder um eine Seinserleuchtung, um eine Teilhabe
am metaphysischen Leben, dann muf} das an der Textur dieser Bilder
selbst liegen. Schauen wir uns also das am ausfihrlichsten beschriebene
Bild an, das von den sterbenden Ratten im Milchkeller.

25 Ebd., S. 52.
26 Ebd., S. 53.

294 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, R —



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So hatte ich unlidngst den Auftrag gegeben, den Ratten in den Milchkellern
eines meiner Meierhofe ausgiebig Gift zu streuen. Ich ritt gegen Abend aus
und dachte, wie Sie vermuten konnen, nicht weiter an die Sache. Da, wie
ich im tiefen, aufgeworfenen Ackerboden Schritt reite, nichts Schlimmeres
in meiner Nihe als eine aufgescheuchte Wachtelbrut und in der Ferne tiber
den welligen Feldern die grofle sinkende Sonne, tut sich mir im Innern
plotzlich dieser Keller auf, erfullt mit dem Todeskampf dieses Volks von
Ratten. Alles war in mir: die mit dem stifilich scharfen Geruch des Giftes
angefiillte kithldumpfe Kellerluft und das Gellen der Todesschreie, die sich
an modrigen Mauern brachen; diese ineinander geknaulten Krampfe der
Ohnmacht, durcheinander hinjagenden Verzweiflungen; das wahnwitzige
Suchen der Ausginge; der kalte Blick der Wut, wenn zwei einander an der
verstopften Ritze begegnen. Aber was versuche ich wiederum Worte, die ich
verschworen habe! Sie entsinnen sich, mein Freund, der wundervollen Schil-
derung von den Stunden, die der Zerstérung von Alba Longa vorhergehen,
aus dem Livius? Wie sie die Straflen durchirren, die sie nicht mehr sehen
sollen ... wie sie von den Steinen des Bodens Abschied nehmen. Ich sage
Ihnen, mein Freund, dieses trug ich in mir und das brennende Kathargo zu-
gleich; aber es war mehr, es war gottlicher, tierischer; und es war Gegenwart,
die vollste, erhabenste Gegenwart. Da war eine Mutter, die ihre sterbenden
Jungen um sich zucken hatte und nicht auf die Verendenden, nicht auf die
unerbittlichen steinernen Mauern, sondern in die leere Luft, oder durch die
Luft ins Unendliche hin Blicke schickte und diese Blicke mit einem Knirschen
begleitete! — Wenn ein dienender Sklave voll ohnmichtigen Schauders in
der Nihe der erstarrenden Niobe stand, der muf} das durchgemacht haben,
was ich durchmachte, als in mir die Seele dieses Tieres gegen das ungeheure
Verhingnis die Zihne bleckte. (S.50f.)

Die geschilderte Begebenheit tritt kontingent ein, aber schon der Auslé-
ser — die aufgescheuchte Wachtelbrut - 1af}t die Kernvorstellung aufkom-
men, um die sich das Bild kristallisiert: die Mutter, die mit ihren Jungen
in den Tod geht. Daf} sich dieser Tod in dem Milchkeller ereignet, daf§
er durch Vergiftung verursacht wird, macht ihn erkenntlich als Kon-
densation sowohl des laktopoetischen Vorstellungskreises als auch der
oralen Bestrafung. Die modrigen Pilze der Worte, die Chandos selber im
Mund hielt, finden ihr Echo an »den modrigen Mauern, an denen sich
die Todesschreie »brachen«, wobei das »Erbrechen« der verreckenden
Tiere anklingt. Hier wird mit anderen Worten eine Radikalisierung der
existentiellen Situation des Chandos nach der Bestrafung inszeniert, eine
Pointierung seiner Lage, die ins Aufierste eines erbirmlichen Sterbens
geht. Und damit geschieht der Umschlag in die neue Poetologie. Der
Tod der Ratten wird dadurch zum Bilde, dafy an thm die postlaktale Not-

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 295

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lage zu einer Szenerie extremster Verzweiflung stilisiert wird, um damit
das Sein als das nackte, dem Verhdngnis eines unausweichlichen Todes
ausgesetzte Leben in reinster Gegenwart fithlbar zu machen. Damit hat
unsere narratologische Analyse ithren Abschlufl erreicht. Folgt auf das
laktopoetische »Vergehen« die »Strafe«, dann auf diese die Remigung:
Am Tod der Rattenmutter im Milchkeller erlebt Chandos die endgiil-
tige Destruktion des laktopoetischen Phantasmas. Nicht nur die Réttin
geht hier zugrunde, sondern auch und in erster Linie das Imaginire
des Milchstroms als Grundlage der frithen Poetik, und erst aus dieser
Destruktion geht ein authentisches Erlebnis des Seins hervor.

Es ist fiir das Verstandnis des zitierten Passus wichtig zu erwdhnen,
daf} er nicht vereinzelt im Werk Hofmannsthals dasteht. In der »Reiter-
geschichte« zum Beispiel liest man von »zwei ineinander verbissene[n]
blutende[n] Ratten ..., von denen die unterliegende ... jaimmerlich
aufschrie.«”” Kurz darauf befindet sich der Wachtmeister Anton Lerch
mitten im Kampf, wo er plétzlich »das Gesicht des Rittmeisters«, der ihn
bald t6ten wird, »mit weit aufgerissenen Augen und grimmig entbléfiten
Zihnen«* neben sich wahrnimmt. Schon im »Mérchen der 672. Nacht«
ist die Physiognomie des Todes, die die Schlufizeile der Rattenpassage
so eindringlich macht, am sterbenden Kaufmannssohn zu beobachten:
»Zuletzt erbrach er Galle, dann Blut, und starb mit verzerrten Zugen,
die Lippen so verrissen, daff Zihne und Zahnfleisch entbléfit waren
und ihm einen fremden, bésen Ausdruck gaben.«** Es lieflen sich noch
weitere Stellen anfithren, an denen Spuren von der Beschreibung des
grifilichen Todes der Ratten im Milchkeller beobachtbar sind. Aber
schon die zitierten Beispiele lassen erkennen, dafl diesem Bild — dem
exemplarischen Bild der lebensphilosophisch gepréigten symbolistischen
Poetologie - ein insistenter, sich im Werk Hofmannsthals wiederholt
aufdrangender imagindrer Komplex inhdriert, daraus es sowohl seine
Faszinationskraft als auch die fiir es in Anspruch genommene metaphy-
sische Bedeutsamkeit bezieht. Als vorerst letzter Beleg dieses Komplexes
sei die Szene »Dammerung und nichtliches Gewitter« aus dem Komplex
der »Knabengeschichte« zitiert:

27 Hugo von Hofmannsthal: Reitergeschichte. In: SW XXVIII Erzdhlungen 1, S. 43f.

28 Ebd., S. 46.

29 Hugo von Hofmannsthal: Das Marchen der 672. Nacht. In: SW XXVIII Erzahlungen 1,
S. 30.

296 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Furchtbar kriimmte sich der Sperber, den die Buben an das Scheunentor
genagelt hatten, der hereinbrechenden Nacht entgegen. Euseb, der dlteste
von denen die es getan hatten, stand in der Dammerung und starrte auf
den Vogel, aus dessen leuchtenden Augen die Raserei hervorschofi, indess
er sich an den eisernen Nageln, die seine Fliigel durchdrangen, zu Tode
zuckte. Da stiel aus der dunkelnden Luft das Weibchen herab, mit gellen-
dem Schrei flog es wie sinnlos schwindelnde kleine Kreise, hieng dann mit
ausgespannten Fliigeln und glimmenden Augen starr da und warf sich jah
aufwirts, ricckwirts, gegen die Bergwand hin, in wahnsinnig wilden Fliigen
verschwindend, wiederkehrend. Thr Schreien sollte das nachtschwarze Ge-
witter, das da lag und mit seinem zurtickgehaltenen Blitz den eigenen Leib
durchflammte, heranlocken und mit Zauberkreisen auf das Dorf niederzie-
hen. Der Knabe Euseb hielt sich kaum auf den Beinen und das Grausen
falte ihn im Genick, dafl er nicht den Augapfel zu drehen wagte. Dennoch
ergriff er nochmals den Hammer, um seinen Vater zu finden. Als aber nun,
unter einem lautlosen Blitz, die ganze Scheune fahl aufzuckte, und nun, von
einem Windstof3 aufgestort, zu seiner rechten der bartige Ziegenmelker aus
einem Mauerspalt hervorschof3, einen Kéfer zu spiessen, zu seiner linken die
Fledermaus hintaumelte, so rif§ es ihn herum und trieb ihn mit knirschenden
Zihnen ins Dorf hinab.?°

Die Relevanz dieser Textstelle im gegenwiértigen Argumentationskon-
text durfte evident sein: beim Chandos-Brief der Milchkeller, hier das
Innere der Scheune, wo freilich ein »bartiger Ziegenmelker« wohnt;
dort das »Gellen der Todesschreie«, hier der »gellende Schrei« des
Vogelweibchens; dort das »wahnwitzige Suchen der Ausginge«, hier
die »wahnsinnig wilden Fliige«; dort wie hier »starrende« Blicke, »knir-
schende« Zihne; und nicht zuletzt dort wie hier die »Zuckungen« des
Todes. Es handelt sich bei der Scheunenszene um einen Text, durch
dessen Vokabular hindurch die Szene im Milchkeller palimpsestartig
hervorschimmert. Nur die maternale Semantik der Rattenszene fehlt an
der spiteren Stelle. Sie wird allerdings gleich nachgeliefert, indem der
junge Euseb die Ausstoflung einer schwangeren Magd miterlebt. Beson-
ders aufschlufireich ist aber die Tatsache, daf} Euseb nicht nur Tiater ist,
sondern an seiner Tat das ithn im Genick fassende Grausen des Opfers
ebenfalls zu spiiren bekommt. Das 148t riickblickend auf eine dhnliche
Konfiguration beim Chandos-Brief schlieflen.

Diese kleine Exkursion durch Hofmannsthals Texte sollte zu einer
Beantwortung der Frage nach den Qualitaten des Bildes hinfithren, die

30 Hugo von Hofmannsthal: Knabengeschichte. In: SW XXIX Erzihlungen 2, S. 174f.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 297

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

es zum Katalysator einer Teilhabe am Sein qualifizieren. Ich denke, die
Antwort liegt nun auf der Hand. Symboltrachtig — wirkungsméchtig als
Seinsenthiillung — werden Bilder, die versteckt oder offen einen Opfer-
vorgang aufrufen. Dieser Evokation des Opfers verdanken die »guten
Augenblicke« ithre Faszination. Schaut man auf die beiden ausfiihrlich
zitierten Textstellen zuriick, dann fillt angesichts dieser These beson-
ders ein Wort auf: das »Zucken« bzw. die »Zuckungen«. Dieses Wort,
so mochte ich behaupten, ist die Spur des Opfers in Hofmannsthals
Texten.?!

Die hier vertretene These lautet also: die symbolistische Poetologie
hofmannsthalischer Priagung ist eine sakrifizielle Poetologie; sie ist um
die Imagination des Opfers zentriert und leitet aus ihr die Gewihr
metaphysischer Bedeutsamkeit. Diese These wirft Fragen auf, die der
dritte Teil zu beantworten sucht. An dieser Stelle méchte ich jedoch auf
zwel Texte aus Hofmannsthals Werk hinweisen, deren Anliegen explizit
poetologisch bzw. dsthetisch zu nennen ist und in denen die genannte
These ihre Bestatigung findet.

In dem zwei Jahre nach dem Chandos-Brief verfafiten »Gespréch tiber
Gedichte« erreichen die Gesprichspartner Gabriel und Clemens einen
Punkt in ihrer Diskussion, wo eine Klidrung des Begriffs »Symbol« nétig
wird. Zu diesem Zweck imaginiert Gabriel, der die Rolle des Lehrenden
inne hat, eine Szene, in der das Opfer — das Schlachtopfer — entstanden
sein soll, die Urszene des Opfers. Es wird sich um einen Menschen
gehandelt haben, der den Haf} der Gétter auf sich akut spiirte und, in
der Not seiner Angst und radikalen Vereinzelung, nach dem »scharfen,
krummen Messer« griff, um »das Blut aus seiner Kehle rinnen zu lassen,
dem furchtbaren Unsichtbaren zur Lust«. Dann geschieht allerdings
folgendes:

Und da, trunken vor Angst und Wildheit und Nahe des Todes, wiihlte seine
Hand, halb unbewuf}t, noch einmal im wolligen warmen Vlief des Wid-
ders. — Und dieses Tier, dieses Leben, dieses im Dunkel atmende, blutwarme,
ihm so nah, so vertraut — auf einmal zuckte dem Tier das Messer in die Kehle,

31 Vgl. beispielsweise das Gedicht »Vor Tag«, dessen Anfang ein Element der oben
zitierten Scheunenszene variiert (»>Nun liegt und zuckt am fahlen Himmelsrand / In sich
zusamm’gesunken das Gewitter«) und dessen Ende die Opfervorstellung ins Zentrum riickt.
SW I Gedichte, S. 106f.

298 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und das warme Blut rieselte zugleich an dem Vlief§ des Tieres und an der
Brust, an den Armen des Menschen hinab: und einen Augenblick lang muf}
er geglaubt haben, es sei sein eigenes Blut; einen Augenblick lang, wihrend
ein Laut des wolltistigen Triumphes aus seiner Kehle sich mit dem ersterben-
den Stohnen des Tieres mischte, muf} er die Wollust gesteigerten Daseins fiir
die erste Zuckung des Todes genommen haben: er muf}, einen Augenblick
lang, in dem Tier gestorben sein, nur so konnte das Tier fiir ihn sterben. Daf}
das Tier fiir thn sterben konnte, wurde ein grofies Mysterium, eine grofie
geheimnisvolle Wahrheit. Das Tier starb hinfort den symbolischen Opfer-
tod. Aber alles ruhte darauf, dafl auch er in dem Tier gestorben war, einen
Augenblick lang. Daf} sich sein Dasein, fiir die Dauer eines Atemzugs, in dem
fremden Dasein aufgelost hatte. — Das ist die Wurzel aller Poesie [...]32

So unhaltbar als anthropologische Hypothese diese Schilderung auch
ist, so aufschlufireich ist sie fiir das Verstandnis der hofmannsthalischen
Poetologie. Daraus gewinnt der Opfervorgang ihre metaphysische Be-
deutsamkeit, dafl das Tier, das geradezu zufillig ergriffen wird, aus allen
Sinnbeziigen herausgerissen wird, damit in ihm das Leben als solches,
das nackte Leben, das auch in dem zum Selbstmord getriebenen Men-
schen bangt, inkarniert werden kann. Durch die Tat ereignet sich ein
Einheitserlebnis, in dem der Zusammenfall von Leben und Tod im Le-
ben fihlbar wird. Entscheidend ist, daf} es sich nicht um eine intellektuell
vermittelte Substitution handelt, sondern um das sich augenblicklich
manifestierende Einssein der Einzelwesen. So erleidet der Mensch im
Tier den Tod, den er so sehr gefiirchtet hat, und gleichzeitig wird er des
Lebens inne als eines den Tod miteinbegreifenden und damit tiberwin-
denden Metaphysikums. Die durchschnittene Kehle des Tiers ist auch
die Kehle, aus der sich das Jubelwort des triumphierenden Lebens, das
Urwort der Poesie, hervordringt. In diesem Sinne ist das wesentliche
Strukturmerkmal des Opfervorgangs der Umschlag von sprachlos-ver-
zweifelter Bedringnis in ein metaphysisch getragenes Wohlsein. Ge-
nauso wird das Bild der erbarmlich sterbenden Ratten zur Quelle eines
»ritselhaften, wortlosen, schrankenlosen Entztickens«. Das Medium des
Lebens als Konsubstantialitdt der Wesen ist das Blut, an dessen Rieseln
seinen Armen und seiner Brust hinab der Mensch das eigene Leben im

32 Das Gesprich tiber Gedichte. In: SW XXXI, S. 80f. Zu dieser Stelle vgl. neuerdings
Bernhard Neuhoff: Ritual und Trauma. Eine Konstellation der Moderne bei Benjamin, Freud
und Hofmannsthal. In: HJb 10 (2002), 207-210. Dort auch weitere Literaturangaben.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 299

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Augenblick des Todes sptirt.®® Ein dhnliches Emnheitserlebnis im Zeichen
der Liquiditit — des »Fluidums des Lebens und des Todes« — hatte ja
Chandos als das Essentielle des Rattenerlebnisses herausgestellt. Man
trinkt die Welt nicht ein, wie es die laktopoetische Phantasie wollte,
sondern das Flieen des Lebens umfafit Subjekt und Gegenstand in der
einheitlichen Seinsteilhabe. Schliellich ist auf das doppelte Vorkommen
des Wortes »Zucken« aufmerksam zu machen, das ich die sprachliche
Spur der Opferphantasie genannt habe und das hier sowohl den Schnitt
des Messers als auch das Sterben des Tiers markiert. An diesem Zug
ist die Identitit von Qualer und Gequiltem, die an der Scheunenszene
kenntlich wurde, festzustellen.

Der zweite Text, den ich hier anfithren mdochte, ist der schon von
Broch* in seiner Bedeutsamkeit erkannte Bericht Hofmannsthals von
seiner 1908 unternommenen Griechenlandreise, die »Augenblicke in
Griechenland«. Vor allem sind der 1912 verfafite zweite Teil, der den
Titel »Der Wanderer« trégt, sowie der erst 1914 abgeschlossene dritte
Teil - »Die Statuen« — im Zusammenhang meiner Argumentation auf-
schlufireich. Beide Texte weisen ein extrem dichtes figurales Gefiige auf,
das einer sorgfiltigen Analyse bediirfte. Hier muf} ich mich damit be-
gniigen, mithilfe einer hilflos vereinfachenden narrativen Raffung die In-
sistenz der Opferimagination in diesen Texten bloff zu dokumentieren.

»Der Wanderer« schildert die Begegnung mit einem gewissen Franz
Hofer, der in duflerster Verlassenheit und Todesnihe seinen verzweifel-
ten Weg durch die 6de Landschaft macht. Das Auftauchen dieses Wan-
derers, der auch »Bettler« genannt wird, lafit ihn als eine Parallelfigur zu
Rimbaud erkennen, dessen Lebens- und Todesweg Gegenstand des von
den Reisenden unmittelbar vorher gefithrten Gesprichs gewesen war.
Eine solche Figuration des Dichters als eines Bettlers kennt man ja auch
aus der Rede »Der Dichter und diese Zeit«. Was die Rimbaudevokation
angeht, so mochte ich lediglich darauf hinweisen, daf} sie im Bild jener
Todesphysiognomie kulminiert, die wir am »Mérchen der 672. Nacht,
an der »Reitergeschichte« sowie am Bild der sterbenden Rattenmutter

33 Die zentrale Rolle des Blutes in Hofmannsthals Text legt die Vermutung nahe, daf§ dem
Verfasser Joseph de Maistres Eclaircissement sur les sacrifices (1810) bekannt war.

34 Vgl. Hermann Broch: Hofmannsthal und seine Zeit. Hg. von Paul Michael Liitzeler,
Frankfurt a. M. 2001, S. 231-33.

300 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aus dem Chandos-Brief beobachtet haben: »Unsagbare Auflehnung,
Trotz dem Tod bis ins Weifle des Augs, den Mund vor Qual verzogen
und zu klagen verachtend.«* Deutet die Wiederholung des insistenten
Komplexes auf eine Stilisierung des Dichters als eines Opfers hin, dann
wird diese Stilisierung am Wanderer Franz Hofer manifest. Denn bei
diesem handelt es sich um einen auf den Zustand eines »tierhaft umang-
steten Wesen[s]« regredierten Menschen, »[d]ie Augen unstet, flackernd,
verwildert zum Blick eines scheuen, gequélten Tieres.«* Dieser Zustand
sprachlos-tierhafter Not, diese radikale Aussetzung des Wanderers wird
nun fir den die Begebenheit Berichtenden — und das ist die Pointe
meiner Demonstration — zum Vehikel einer metaphysischen Erhebung,
deren Grundziige uns aus dem Chandos-Brief bekannt sind. Nachdem
man ndamlich den Wanderer auf einem Maultier festgebunden und zwei
»Wegweisern« aufgetragen hatte, ihn auf seinem Weg zu begleiten, wird
die geplante Reise fortgesetzt. Bald erreicht man die »Wasserader«, aus
der am selben Morgen Franz Hofer getrunken hatte, und der Berich-
tende nimmt dort mit den iibrigen »Wegweisern«, den Tieren und sei-
nem Mitreisenden selbst auch eine Erfrischung. Da ergreift ihn folgendes
Erlebnis: »Hier war vor wenigen Stunden auch er gelegen, der Schiff-
briichige, das wandelnde nackte Menschenleben, und ringsum lauerte
die ganze Welt wie ein einziger Feind. Mir war, da ich nun hier trank,
als floBe das Wasser von seinem Herzen zu meinem.«¥” Auch hier also
das Hintberflieflen, das das Bild der sterbenden Ratten gezeitigt, auch
hier eine Auflésung des Ichs im »fremden Dasein« des Opfers, die das
»Gesprich tber Gedichte« postuliert hatte: Die Erinnerung an das aufs
»nackte Leben« reduzierte Opfer induziert ein liquides Einheitserlebnis,
das Wasser aus der »Ader« wird zum Herzensblut als dem Medium des
pulsierenden Lebens. Interessant ist weiterhin, daf} sich auch die fiir den
Chandoskomplex charakteristische Stummbeit sowie die Gegenwart von
zeitlich Ferne[m] und Versunkenem dieser Szene einschreiben. Denn das
Erlebnis des Einsseins mit dem Gequalten ruft jah in dem Berichtenden
die Erinnerung wach, wie er als Knabe Soldaten — dem Tod Ausgesetzte
also — vorbeimarschieren gesehen und mit einem »stumm von einem

35 Augenblicke in Griechenland. In: GW E, S. 612.
36 Ebd., S. 613.
37 Ebd., S. 616.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 301

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum andern tastend[en]« Blick jedes der »ermiidete[n], verstaubte[n]
Gesichter« in sich »hineingerissen« hatte.*® Schon als Knabe also befand
er sich, wie Chandos, auf Bilderjagd. Soviel zu diesem griechischen
Augenblick.

Es scheint eine Gesetzmafligkeit des sich in Hofmannsthals Texten
wiederholenden Opferszenarios zu sein, dafy der kultische Opfervor-
gang nur dort explizit genannt wird, wo es, wie in dem »Gesprich tiber
Gedichte«, um die Erérterung édsthetischer Belange geht. In den Texten,
die die existentielle Grundlage des Asthetischen behandeln, im Chandos-
Brief zum Beispiel oder in der Wandererepisode aus »Augenblicke in
Griechenlands, ist das Phanomen des Opfers an der offensichtlichen Ge-
walt und der tierischen Qual sowie der metaphysischen Erhebung zwar
erkennbar, aber der rituelle Kontext bleibt hintergriindig. Diese Gesetz-
mafligkeit erweist sich auch als bestimmend fiir den dritten der in Grie-
chenland erlebten »Augenblicke«. Denn hier befindet sich der Reisende
auf der Akropolis, hier geht es um die Begegnung mit der altgriechischen
Kunst in ihrer hochsten Vollendung. Dabei ist es signifikant, dafl thm
diese Kunstwelt zunéchst verschlossen bleibt, alles ist mit dem »Fluch der
Verginglichkeit«*® behaftet, gleichsam historistisch verschiittet, und, wie
Chandos vor ithm, findet der Reisende keine Erleuchtung mehr an den
traditionellen Kulturgegenstinden. Erst — und ich akzentuiere hier die
Wiederkehr des fiir den Chandos-Brief so wichtigen Adjektivs — erst in
dem kleinen »aus unscheinbarem Mauerwerk an den Abhang hingebaut[en]«
Museum erschliefit sich thm, in Anwesenheit einer Statuengruppe, das
»Unerreichliche« der »Unendlichkeit«.** Wie die geschilderte Epiphanie
den ganzen Motivkomplex, dessen insistente Wiederkehr wir entlang
der zitierten Textreihe verfolgt haben, wiederaufgreift und in sukzessiven
Reflexionsstufen entfaltet, kann hier nicht im Einzelnen gezeigt werden.
Es sei lediglich an das Wort erinnert, das ich die Spur des Opfers genannt
habe und das in dem Fragment »Dammerung und néchtliches Gewitter«
in folgender Verbindung vorkam: »Als aber nun, unter einem lautlosen
Blitz, die ganze Scheune fahl aufzuckte«. Die in dem Erzdhlfragment
noch realistisch durch das Gewitter motivierte Zuckung des Innenraums

38 Ebd., S. 616.
39 Ebd., S. 618.
40 Ebd., S. 619.

302 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, R —



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hat in dem spéteren Text nur noch metaphysische Bedeutung. »[D]ahers,
so heifit es, »kam das fahle starke Licht, das den Raum und mein Herz
durchzuckt hatte«.* Woher, fragt man sich, und der Text gibt gleich
Antwort. Aus einem »Irgendwohinstrémenc, das »dauerlos«ist und »sich
auflerhalb der Zeit« zutrdgt.> Und das »Ziel« dieses uns bekannten me-
taphysischen Strémens, dieses »Liquide[n]«, wie Hofmannsthal wenig
spater schreibt, wird gleich nach Erwédhnung des blitzihnlichen (»wie
ein Blitz«) Zuckens ausgesprochen:

Irgendwo geschah eine Feierlichkeit, eine Schlacht, eine glorreiche Opferung:
das bedeutete dieser Tumult in der Luft, das Weiter- und Engerwerden des
Raumes — das in mir dieser unsagbare Aufschwung, diese tiberschwellende
Geselligkeit, wechselnd mit diesem schlaffen todbehauchten Verzagen: denn
ich bin der Priester, der diese Zeremonie vollziechen wird - ich auch das Opfer,
das dargebracht wird: das alles drangt zur Entscheidung, es endet mit dem
Uberschreiten einer Schwelle, mit einem Gelandetsein, einem Hier — mit
diesem Dastehen hier, ich inmitten dieser: noch ist das Ganze Gegenwart, in
ihren rieselnden Gewindern, in ihrem wissenden Lacheln: da verlischt schon
dies in ihre versteinernden Gesichter hinein, es verlischt und ist fort; nichts
bleibt zuriick als eine todbehauchte Verzagtheit.**

Mit Bezug auf diese Stelle mochte ich blofl den Kernbefund heraus-
streichen: dafl in diesem Text, wie im »Gesprich tiber Gedichte«, die
metaphysisch gefarbten Augenblickserlebnisse, die das Geheimnis des
Chandos-Briefes ausmachen, auf die Quelle ihrer Faszination hin trans-
parent werden. Die Statuen — es handelt sich um eine Gruppe weiblicher
Figuren: »mannbare Frauen, Braute, Priesterinnen«* — gewdhren dem
Betrachter in dem Augenblick Zugang zum Unendlichen, da er ein Op-
ferszenario imaginiert, in das er hineingezogen wird. Das »Hinabrieseln«
des Blutes in der von Gabriel evozierten Urszene der Poesie ist an den
»rieselnden Gewandern« der Statuen latent gegenwirtig. In dem Vortrag
»Der Dichter und diese Zeit« hatte Hofmannsthal behauptet: im Leib des
Dichters geschehe »das Nachzucken uralter, kaum mehr zu messender
Regung«.* Die zitierte Stelle aus den »Statuen« lafit erkennen, was fiir
eine Bewandtnis es mit diesem Nachzucken uralter Regung auf sich hat.

41 Ebd., S. 625.

42 Ebd., 624.

43 Ebd., S. 625.

4 Ebd., S. 625.

15 GWRAT S. 68.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 303

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es handelt sich um die Wiederholung eines archaischen Vorgangs: um
das »Zucken« des Opfermessers und das Zucken des Todes im sterben-
den Tier oder Menschen. Das dsthetische Subjekt ist sowohl Priester als
auch dargebrachtes Opfer, es begeht an sich selbst den Gewaltakt, der
seinen Kérper - so der Chandos-Brief — zur »Chiffre«!® eines numinosen
Geheimnisses macht.”” Nur so kann z #um das Bild entstehen, in dem
das metaphysische Leben seinen Triumph iiber die Verginglichkeit
asthetisch feiert. Die Augenblicke, in denen Chandos »die Gegenwart
des Unendlichen durchschauert«, gehorchen dem zackigen Rhythmus
des Todesschnitts. Und so fragt auch der in Griechenland Reisende, auf
das Erlebnis der Statuen zurtickblickend: »Schien nicht fiir ein Wimper-
zucken das Universum mir offen?«*

Es ist eines, die Insistenz des Opferszenarios in den Texten Hofmanns-
thals zu konstatieren, ein anderes, und viel schwieriger, diesen Sach-
verhalt zu deuten. In diesem kurzen abschliefenden Teil meiner Uber-
legungen méchte ich einen solchen Deutungsversuch skizzieren, wobei
die Konstruktion durchaus als provisorisch anzusehen ist.

Eine solche Deutung hat meines Erachtens von der Problemlage aus-
zugehen, im Bezug auf welchen die Zentrierung der hofmannsthalischen
Poetologie um das Opferszenario als plausible Losungsstrategie sich
aufdrangte. Damit ist jene kulturelle Situation der Jahrhundertwende
gemeint, die durch historische Phinomene wie die Verwissenschaftli-
chung der Lebenswelt, die historistische Auflosung normativer Verbind-
lichkeit, die alles verschlingende Seichtigkeit einer sich ausbreitenden

46 SW XXXT, S. 52.

47 Vielleicht ist der Zusammenfall der Rollen des Priesters und des Opfers sogar die Bedin-
gung des Gelungenseins des (dsthetischen) Opfervorgangs. Vgl. folgende im Zusammenhang
mit der geplanten Bearbeitung von Euripides’ »Bacchen« entstandene Notiz: »Agaue, die
Mutter des Pentheus. Stets litt ihre Seele darunter, dafl das Opferthier (das Pferd das sie alle
Jahre auf dem Grab ihres Mannes opferte) gezwungen stirbt: sie lechzt nach dem Opfer, des-
sen Darbringung zugleich eine Huldigung fiir das bezeichnete Opfer wire, worin dieses den
"Tod hinndhme aus der Hand des Hierophanten wie einen Triumph.« - SW XVIII Dramen
16, S. 55.

8 GWE, S. 626.

304 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unterhaltungskultur, die ins Uniibersichtliche gehende Vervielfiltigung
des Stilrepertoires und die Erstarrung iiberholter Formen politischer Re-
présentanz gepragt wurde. Die generelle Tendenz dieser Entwicklungen
ist oft und eindringlich herausgestellt worden. Schon um 1900 fafite
Georg Simmel seine Analyse der modernen, geldwirtschaftlich getrage-
nen Kultur in der Formel von der durchgingigen Relativitit der Werte
zusammen und Hermann Broch sprach in seiner Hofmannsthal-Studie
riickblickend von einem »Wert-Vakuume« als dem wesentlichen Merkmal
der Epoche. * Das gleiche Fazit zog Hofmannsthal mit der ihm eigenen
Finesse in dem 1906 gehaltenen Vortrag »Der Dichter und diese Zeit«:
»[D]as Wesen unserer Epoche ist Vieldeutigkeit und Unbestimmtheit.
Sie kann nur auf Gleitendem ausruhen und ist sich bewuf}t, daf} es
Gleitendes ist, wo andere Generationen an das Feste glaubten. Ein leiser
chronischer Schwindel vibriert in ihr.«<* Die Relevanz dieser - offenbar
konsensfahigen — Diagnose im gegenwirtigen Kontext besteht nun darin,
daf} die Unterminierung von Fundierungsverhaltnissen, das Durchein-
anderwerfen der kulturellen Hierarchien und die damit einhergehende
Beliebigkeit der Selektionen, die die kulturelle Situation der Jahrhundert-
wende kennzeichnen, Phianomene sind, welche in der anthropologischen
Theorie des Opfers eine eminente Rolle spielen. René Girard spricht
von Krisen der Unterscheidung, womit Situationen gemeint sind, in
denen die stabilititsgarantierenden Differenzierungen ihre Gultigkeit
verlieren.” Damit aber wird mimetisches Begehren freigesetzt, das sich
dann in ausufernden Rivalititskampfen auswirkt. Erst dann wird eine
erneute Stabilitit erreicht, wenn sich die rivalisierenden Krifte auf einen
gemeinsamen Gegenstand richten, an dem sich die Gewalt, ohne weitere
Rachehandlungen hervorzurufen, ausgeiibt werden kann. Dieser Gegen-
stand ist das Opfer, dessen gewaltsamer Tod die Konflikte beschwichtigt
und die Wiedereinfithrung kultureller Unterschiede erméglicht. Natiir-
lich will ich nicht behaupten, daff sich diese anthropologische Dynamik

49 Georg Simmel: Philosophie des Geldes. Hg. von David P. Frisby und Klaus Christian
Kithnke (Gesamtausgabe, Bd. 6). Frankfurt a. M. 1989f.; Hermann Broch: Hofmannsthal
und seine Zeit (Anm. 34), S. 34ff.

5% GW RAL S. 60.

51 Vgl. René Girard: Das Heilige und die Gewalt, Ziirich 1987. Ders.: Der Siindenbock,
Ziirich 1988.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 305

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleichsam Punkt fiir Punkt auf die Situation Hofmannsthals abbilden
laBit. Die Pointe des Vergleichs liegt lediglich in der von der anthropo-
logischen Theorie nahegelegte Moglichkeit, die sakrifizielle Poetologie
Hofmannsthals funktional zu deuten. Es geht, mit anderen Worten, um
die Wiedergewinnung einer kulturellen Fundierung, die trotz der durch-
gangigen Relativitat der Werte unabweisbare, weil aus dem Erlebnis des
asthetischen Opfers hervorgegangene »Fihrerschaft«? zu beanspruchen
vermochte.

Die Selektion dieses in die sakrifizielle Poetologie fithrenden Weges
war sicherlich von Diskussionstendenzen um die Jahrhundertwende
mitbedingt. Diesbeziiglich scheint mir vor allem der Zusammenfluf}
von zwel intellektuellen Strémungen wichtig zu sein. Zum einen die
rasante Entwicklung des ethnologischen Wissens, die in Frazers 1890
in erster Auflage erschienener Studie »The Golden Bough« einen ersten
Hohepunkt erreichte. Zum anderen die Lebensphilosophie, die nach den
Anfingen bei Schopenhauer und Nietzsche um die Jahrhundertwende in
den Werken von Bergson, Simmel und James zu threr eigentlichen Bliite
kam. Daf} eine lebensphilosophische Ausbeutung der ethnologischen
Befunde auf der Hand lag, geht aus Frazers Interpretation eines rituellen
Geieropfers hervor:

The only means [the Californian savage] can think of to avert the catastrophe
[of the death of the sacred species] is to kill a member of the species in whose
veins the tide of life is still running strong and has not yet stagnated among
the fens of old age. The life thus diverted from one channel will flow, he
fancies, more freshly and freely in a new one; in other words, the slain
animal will revive and enter on a new term of life with all the spring and
energy of youth.>

Aus der Sicht Frazers ist die dem Opferritual zugrundeliegende Logik
»transparently absurd«,** aber schon die liquide Metaphorik seiner
Schilderung lafit ahnen, dafi eine lebensphilosophische Umdeutung des
gleichen Sachverhalts méglich wire. Und genau das geschieht in der
oben zitierten Imagination der sakrifiziellen Urszene aus dem »Gesprich

52 Ebd., S. 59.

53 James George Frazer: The Golden Bough. A Study in Magic and Religion, Herfordshire
1993, S. 500.

54 Ebd.

306 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber Gedichte«: Was aus der Perspektive Frazers ein typischer Fehl-
schluf} des primitiven Denkens ist, wird bet Hofmannsthal zur leibhaft
erfahrenen Einsicht in die Einheit des metaphysischen Lebens. Schon
Nietzsche hatte in der »Geburt der Tragédie« die »Mysterienlehre der
Tragédie« folgendermaflen zusammengefafit: »die Grunderkenntnis von
der Einheit alles Vorhandenen, die Betrachtung der Individuation als
des Urgrundes des Uebels, die Kunst als die freudige Hoffnung, daf}
der Bann der Individuation zu zerbrechen sei, als die Ahnung einer
wiederhergestellten Einheit.—«% Bei Nietzsche ist es freilich unklar, ob
er diese an der Zerreiflung des Dionysos zum Bild und Kult gewordene
»Grunderkenntnis« fiir authentisch halt oder fur eine bestimmte Gestalt
des Imaginidren. Aber bei Hofmannsthal ist das keine Frage mehr: die
poetische »Vision« ist eine Sache des »Glaubens«.”® Und diese Besetzung
des Opfers als der Grundlage einer auf »Fithrerschaft« hinzielenden
Poetologie wird auch in den diversen Modernismen nach der Jahrhun-
dertwende ein Echo finden, man denke nur an die Maximin-Gedichte
Georges, an Strawinskys »Sacre du printemps«, an Georg Kaiser, an
Ernst Jinger. Noch in jenem philosophischen Werk, in dem die klassi-
sche Moderne zu ihrem Eulenflug abhebt, namlich in der »Asthetischen
Theorie« Adornos, lassen sich unschwer Echos der sakrifiziellen Poeto-
logie in ihrer hofmannsthalischen Variante ausmachen. Gehort der
Chandos-Brief zu den Grindungsdokumenten der modernen deutschen
Literatur, dann nicht zuletzt deswegen, weil er von der Faszination des
Opfers zehrt. Seine Modernitdt besteht also nicht zuletzt darin, daf§ er
hinter den iiberlieferten kulturellen Werten eine Erfahrungsschicht von
unhinterfragbarer Authentizitit und selbstevidenter Erschlieffungskraft
aufdecken will, die Kultur erneut zu begriinden verméchte.

Anstatt diese historischen Faden zu verfolgen, méchte ich mit einem
letzten Blick auf den Chandos-Brief schlieflen. Die funktionale Deutung
des Briefes als einer sakrifiziellen Poetologie hat den Vorteil, dafi sie von
einer hermeneutischen Peinlichkeit entlastet. Man braucht nicht mehr

55 Friedrich Nietzsche: Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe in 15 Bénden, hg. von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Minchen und Berlin/New York 1980, 1.Bd., S. 73.
Eine Notiz Hofmannsthals bezieht sich wohl auf diese Stelle: »der tragische Grundmythos:
die in Individuen zerstiickelte Welt sehnt sich nach Einheit, Dionysos Zagreus will wieder-
geboren werden.« SW XXIX Erzdhlungen 2, S. 235.

56 Vel. »Der Dichter und diese Zeit«, GW RA T, S. 78.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 307

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vokabeln wie »Fluidum des Lebens« oder »Gegenwart des Unendlichen«
oder »mich und die ganze Welt durchwebende Harmonie« zu repetieren,
als wiéren sie nachvollziechbare Semanteme. Auch Rettungsversuche, die
dem Text die Intention auf eine Vernunftkritik unterstellen, ertibrigen
sich. In der sakrifiziellen Interpretation zeichnet sich vielmehr die Poeto-
logie Hofmannsthals als das Design einer textuellen Machinerie fiir die
Produktion von Transzendenz ab. Transzendenz ist nicht der Gehalt der
Texte, sondern deren Suggestionseffekt. An einer duflerst sprechenden
Stelle aus »Der Dichter und diese Zeit« scheint Hofmannsthal dies zu
erkennen. Die ruhelosen, ziellosen Leser von heute suchen etwas in ih-
rem Lesen, das, so Hofmannsthal, »ihr Leben mit den Adern des grofien
Lebens verbinde in einer zauberhaften Transfusion lebendigen Blutes.«”
Die »guten Augenblicke« des Chandos-Briefes registrieren die Wirkung
von sprachlich-bildlichen Transfusionsapparaten: das »HintiberflieBen«
in jede erdenkliche »Materie« oder die Empfindung, »mit jener sanft
und jih steigenden Flut géttlichen Gefiihles bis an den Rand gefiillt zu
werden«. Diesen Effekt zeitigen sie durch die Imagination des Opfers.
Das zentrale Moment in der Operationsweise der textuellen Machi-
nerie ist der jahe Umschlag der existentiellen Extrempunkte. Er beruht
auf der Doppeldeutigkeit der Opferfigur, die einerseits der Geachtete
ist, andererseits der heilbringende Gott. An die Stelle der Achtung rickt
bei Hofmannsthal die Fokussierung der absoluten Verlassenheit, der
Beziehungslosigkeit und Ungestiitztheit des das Erlebnis auslésenden
Gegenstandes. Auch unbelebte Dinge, eine Gieffkanne oder ein liegen-
gelassenes Gerit, konnen diese existentielle Vereinzelung konnotieren.
Aber die entscheidende Eigenschaft ist die Sprachlosigkeit. »Stummbheit«
ist kein beliebiges Merkmal der »nichtige[n] Kreatur«, von der der
Chandos-Brief spricht, sondern Ausdruck der appellosen Ausgesetzt-
heit des nackten Lebens. Nackt ist das Leben im Angesicht des Todes.
Am stummen Tier, das geopfert wird, wird die tierhaft-stumme Schicht
menschlicher Existenz jenseits aller Sinnbeztige manifest. Diese durch
das Opferszenario durchgefithrte Reduktion auf das nackte Leben in
seiner Sprachlosigkeit hat eine doppelte Funktion. Zum einen siedelt sie
die durch das dsthetische Opfer zu leistende Neubegriindung in einem
Bereich jenseits von Kultur an; nur so - gleichsam von auflen - ist die

57 Ebd., S. 62.

308 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, R —



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

intrakulturelle Krise der Unterscheidung zu beheben. Zum anderen
ruft sie im Rezipienten eine Affektschicht auf, die ihn zu dem sprachlos
leidenden Wesen in Bezichung setzt. Damit ist die Vorbereitungsphase
umrissen. Ihr folgt der Todesschnitt, der Mord an dem Opfer, aus dem
die Suggestion von Transzendenz hervorgeht. Er geschieht als ein
Momentanes, ein Zucken, das die aufgerufenen Affekte als »Schauer«
(Chandos-Brief) oder »Grausen« (»Ddmmerung und néchtliches Gewit-
ter«), aber gleichzeitig als »Entziicken« (Chandos-Brief) oder »Wollust«
(»Das Gesprich tiber Gedichte«) entbindet. Zusammenfassen lassen sich
diese Deskriptoren durch den Begriff der Erschiitterung, der sowohl die
Destruktion des Ichs in seiner kulturell vermittelten Identitét als auch das
Kontaktgefiihl mit einer fremden, tiberwiltigenden Macht bezeichnet.
Das Punktuelle des Zuckens, um das sich die Augenblicksstruktur der
asthetischen Zeitlichkeit kristallisiert, hat also darin seinen funktionalen
Sinn, daf§ es korperlich mitvollzogen wird. Es wurde oben die fur Hof-
mannsthal charakteristische Somatisierung des édsthetischen Erlebnisses
erwihnt; hier hebt sie sich in ihrer Verlaufsstruktur ab. Denn es ist davon
auszugehen, dafl sich die Affektlage der Vorbereitungsphase als eine leib-
liche Einengung manifestiert. Mit der blitzartigen Erschiitterung schlagt
diese duflerste Kontraktion in eine Ausweitung des Leibes um, die als
Liquifikation, als ein FlieBen und Strémen, empfunden wird.’ Und da-
mit ist die Transfusion vollbracht. Das Opferszenario ist nicht so sehr
Darstellung als ein Mechanismus zur Ubertragung einer Affektskala,
die somatisch durchgespielt wird. Dieser Operationsweise kann man
retrospektiv eine sich in lebensphilosophischen Platitiiden ergehende
Mythologisierung angedeihen lassen und, wie Hofmannsthal selbst, als
Triumph des metaphysischen Lebens, als Gegenwart des Unendlichen
zelebrieren. Damit aber fillt der Vergessenheit anheim, daf} die auf
solche Weise nominalisierte Transzendenz in Wahrheit ein Effekt des
asthetisierten Opfers ist.

Die skizzierte Dynamik héngt ersichtlich mit der Sprachproblematik
des Chandos-Briefes zusammen. Man hat es immer wieder als ein Pa-
radox empfunden, und es wird auch vom Text selbst zu einem Paradox
stilisiert, dafl Chandos so eloquent Dinge zur Sprache bringt, die ithrem

58 Zur »Enge« und »Weite« als Dimension der leiblichen Dynamik vgl. Hermann Schmitz:
Der Leib, der Raum und die Gefiihle, Stuttgart 1998, S. 52-63.

Die Opfer-Vorstellung als Quelle der Faszination 309

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, - Er—



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wesen nach unaussprechbar sind. Ich glaube, daf} ein Satz aus den
»Augenblicken in Griechenland« Licht auf dieses Problem wirft. Auf der
Akropolis liest der Reisende im »Philoktet« des Sophokles, und von die-
ser Lektiire heifit es: »Ich fiihlte das ganze Gewicht dieses Jammers und
zugleich die unvergleichliche Zartheit und Reinheit der sophokleischen
Zeile.«® Der Satz 143t sich als eine Charakteristik von Hofmannsthals
eigenen Prosaarbeiten, zumal dem Chandos-Brief, verstehen. Allererst
aus der Spannung zum erlesenen Sprachduktus wird das ganze Gewicht
des sprachlosen, sich nur als Schrei kundgebenden Jammers, das sich
in der Rattenszene konzentriert, fithlbar. Die prizise balancierte Figung
gelingt — und das unterscheidet sie grundsitzlich von der Laktopoetik,
die auf Einheit zielt —, weil sie gerade in der Differenz zur sie grundieren-
den Sprachlosigkeit diese zur Abhebung bringt. Der Chandos-Brief ist
ja nicht der einzige Text Hofmannsthals, der ihr Stilprinzip dem Unter-
schied von ésthetischer Verhaltenheit und Gewalt abgewinnt. Es ist aber
gleichzeitig so, dal die Dynamik des sprachlosen Geschehens aufgrund
thres somatischen Charakters in die sprachliche Fiigung Eingang findet,
und zwar nicht primér semantisch, sondern am Klang, an der Vokal-
gestik, am Rhythmus, an den subtilen Modulationen der Tonregister.
Im Hinblick auf die eben erérterte Operationsweise der Bilder lie3e sich
diesbeztiglich von der Sprachgestalt der hofmannsthalischen Texte als
einer leicht erschiitterten reden; sie bebt von einer »kaum zu messenden
Regung«. Man lese noch einmal den letzten Satz der Rattenszene: »... der
muf} das durchgemacht haben, was ich durchmachte, als in mir die Seele
dieses Tieres gegen das ungeheuere Verhangnis die Zahne bleckte.« Man
wird dabei feststellen, dafl es unmdoglich ist, die sanfte und reine Zeile des
abschlieBenden Nebensatzes zu lesen, auch still zu lesen, ohne in sich, an-
deutungsweise, die Kontraktion der Todesgrimasse nachzuvollzichen.

5 GWE, S. 620

310 David E. Wellbery

https://dol. - am 17.01.2026, 20:55:21, R —



https://doi.org/10.5771/9783968216997-281
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

