Vierter Teil: Religiose Aspekte der
Seinserfahrung

25.01.2026, 11:43:06. r—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dolorg/10.5771/9783495903705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I. Bild und Geheimnis. Von Platon zu den Mysterien
von Eleusis

Christina Schefer

Das Verhiltnis von Sein und Werden hat eine lange Vorge-
schichte, die bis zu Platon zuriickreicht. Sie 148t sich nur von
Platon her verstehen und erhellen. Mit Recht verweist man immer
wieder auf das platonische Héhlengleichnis als Hintergrund fur
diesen ganzen Problemkreis.' Es gilt nun, diesen Ansatz radikal
zu vertiefen.

Dabei beginnen wir mit einer ausfithrlichen Interpretation von
Platons Ideenlehre. Sie wird in einem zweiten Schritt durch seine
sog. ,,ungeschriebene Lehre” bzw. die ,,Prinzipienlehre® der Tii-
binger Schule ergénzt. Diese ,ungeschriebene Lehre® wiederum
setzt eine Art Urerfahrung voraus, die nicht nur nicht ,.geschrie-
ben“ werden kann, sondern unsagbar ist? Sie verweist, wie in
einem dritten Schritt gezeigt wird, auf die sog. Mysterien von
Eleusis. Platon hat nicht nur die Terminologie der Mysterien ver-
wendet, sondern geht im letzten aus von einer kultisch-religiosen
Mysterienerfahrung. Der Aufsatz endet mit einem Ausblick auf
die unsagbare Erfahrung des Geheimnisses als gemeinsames Fun-
dament von Philosophie, Theologie und Wissenschaft.

1 ¥

Am radikalsten kommt die Unterscheidung zwischen Sein und
Werden am Anfang des Dialogs Timaios zum Ausdruck. Platon
148t dort die eigentliche Untersuchung mit folgendem Grundsatz
beginnen:

! Zur Grundproblematik des Folgenden vgl. auch Ch. Schefer: ‘Mitten in der
Nacht sah ich die Sonne’. Zur Paradoxie der aristotelischen und platonischen
Theologie. In: Internationale Zeitschrift fir Philosophie 1 (2000), S. 124-137.

2 Vgl. bes. Ch. Schefer: , Ein neuer Zugang zu Platon? Hermes 127 (1999), S.
422-436; dies.: Platons unsagbare Erfahrung. Ein anderer Zugang zu Platon.
(Schweizerische Beitrige zur Altertumswissenschaft 27). Basel 2001.

273

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»ES ist nun also nach meiner Meinung nétig, zuerst fol-
gende Unterscheidung zu treffen: Was ist das immer Sei-
ende, aber kein Werden an sich Habende, und was ist das
immer Werdende, aber niemals Seiende? Das eine kann
durch das Denken mit Hilfe des Logos erfabt werden, da
es ein immer gleichermafBen Seiendes ist; das andere wie-
derum kann nur durch die Meinung mit Hilfe der ver-
nunftlosen Sinneswahrnehmung angenommen werden, da
es ein Werdendes und Vergehendes, aber niemals wahr-
haft Seiendes ist“ (27d5-28a4).’

Diese Trennung zwischen dem Immerseienden, den Ideen, und
der irdischen Welt des Vergénglichen liegt nicht nur dem Timaios
zugrunde. Sie ist fiir Platon ,die Fundamentalunterscheidung
schlechthin, ... die urspriingliche Eréffnung des Bereiches, in dem
sich seine Philosophie entfaltet”.* Trotzdem bleibt diese Tren-
nung, der sog. xwEWpSG, nicht uniiberbriickt. Die sichtbaren Din-
ge haben nimlich , Anteil“ an den Ideen, welche ihrerseits die Ur-
sache der Sinnesdinge sind. Dabei besteht die ,Teilhabe* der
Dinge, die sog. pé6ekig, in der Nachahmung bzw. Nachbildung
der Ideen, die folglich als ,,Urbilder” (mopadelypara) den ,,Ab-
bildern* (etdwha) gegeniiberstehen.

Das Wort ,Idee” (eldoc) bezeichnet also nichts anderes als die
Relation von Urbild und Abbild. Dieses Abbild-Urbild-Verhiltnis
ist der Kern der sog. ,Ideenlehre®.* Wie dieses Verhiltnis zu ver-
stehen ist, muB nun noch schirfer durchleuchtet werden. Der
Begriff eldog bedarf also einer genaueren Bestimmung,.

Dazu wenden wir uns dem Schliisseltext der Ideenlehre, den
Gleichnissen in der Politeia, zu.* Diese Folge von Sonnen-, Li-

3 gouwv olv 87 nat' Eptv 8SEav mp@rov Swpetéov tade: Tl B bel, yéveow 8k
ot Exov, xal Tl  yeyvépevov piv Gel, dv 8k ovdénote; w pkv 87 vorjoer penx
AGyou meQUnITToY, del xartt Trimx &v, & ab S6EN pev’ alodioews dAdyov
SoEaotdy, yryvépevov xal dmolkipevov, vuwg 8t ovdémote Gv.

* G. Picht: ,,Die Epiphanie der Ewigen Gegenwart: Wahrheit, Sein und Erschei-
nung bei Parmenides“. In: ders.: Wahrheit, Vernunft, Verantwortung. Philoso-
phische Studien. Stuttgart 1969, S. 36-86, dort: S. 39.

? Literatur zur Ideenlehre bei H Gorgemanns: Platon. Heidelberg 1994, S. 87
(vgl. dort auch S. 88-113).

¢ Vgl. zuletzt H. J. Kréimer: ,Die Idee des Guten. Sonnen- und Liniengleichnis
(Buch VI 504a-511e)* und Th. A. Szlezak: ,Das Hohlengleichnis (Buch VII

274

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nien- und Héhlengleichnis (506d-518c) steht genau in der Mitte
des Dialogs. Im letzten der drei Gleichnisse, dem berithmten
,,Hohlengleichnis* (514a-518c),” beschreibt Platon den Aufstieg
der Secle aus der Sinneswelt zur Ideenwelt. Dabei wird nicht ein
besonderer Vorgang, sondern die Natur des Menschen iiberhaupt
im Bild dargestellt. Die Menschen, so heifit es, leben wie in einer
Hohle, gefesselt an Hals und Schenkeln, den Blick unverwandt
auf die dem Eingang gegeniiberliegende Hohlenwand gerichtet.
Vom Eingang her leuchtet ein Feuer, dazwischen verlduft ein
Weg, gesdumt von einer Mauer. Langs dieser Mauer tragen Men-
schen kiinstlich gefertigte Bilder vorbei, von denen die Hohlen-
bewohner nur die Schatten wahrnehmen. Diese Schatten halten
sie fiir das allein Wahre. Wird nun ein Gefangener naturgeméiB
befreit und gezwungen, sich umzuwenden und gegen das Licht zu
sehen, dann schmerzt ihn die Helligkeit, und er ist nicht imstande,
die schattenwerfenden Gegenstéinde in ihrer Wahrheit zu erken-
nen. Dasselbe wiederholt sich, wenn man ihn zwingt, ins Feuer
selbst zu schauen und ans Tageslicht emporzusteigen. Nur durch
allmahliche Gewohnung wird er zuerst die Schatten und Spie-
gelbilder, dann die Dinge selbst, schlieBlich die Gestirne und zu-
letzt auch die Sonne betrachten kénnen. Im Anblick der Sonne
aber wird er erkennen, daB sie es ist, die das Licht erzeugt und
folglich die Ursache von allem Sichtbaren darstellt.

Platon deutet dieses Gleichnis so: die Hohle steht fiir den sicht-
baren Kosmos, den 6patdg ténog oder mundus sensibilis bzw. die
Welt des Werdens; der Bereich auBerhalb der Hohle fiir den
denkbaren Kosmos, den vonwg wémog oder mundus intelligibilis
bzw. die Welt des Seins. Dementsprechend ist das Feuer in der
Hohle ein Bild fir die sichtbare Sonne und die Sonne auBerhalb
der Hohle ein Bild fiir die Idee des Guten. Die Schatten drinnen
stellen Aspekte der Sinnesdinge dar, die kiinstlichen Bilder diese
Sinnesdinge selbst.® Analog dazu stellen die Schatten und Spie-

514a-521b und 539d-541b)*. In: O. Hoffe (Hg.): Platon, Politeia (Klassiker
Auslegen Bd. 7). Berlin 1997, 8. 179-203 und S. 205-228.

7 Vgl. bes. G. Picht: Die Fundamente der griechischen Ontologie (Vorlesungen
und Schriften), Stuttgart 1996, S. 37-233.

¥ Vgl. Picht: a.2.0. (oben Anm. 7), S. 64, S. 211ff, S. 218, S. 221. Nach einer
anderen Deutung sind die Schatten die Sinnesdinge und die ,,Geridte™ die Objek-

275

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelbilder drauBen die mathematischen Objekte dar, die wirklichen
Dinge die Ideen. Die Hohlenwelt erscheint dabei als bloBe
Scheinwelt, als Illusion, wihrend die AuBenwelt die einzig wahre
Welt, die reine Wirklichkeit versinnbildlicht. Diese Unterschei-
dung von sinnlicher und idealer Welt bzw. die Trennung zwi-
schen Schein und Sein bezeichnet man als xwouopds.’ Die
Erfahrungswelt bzw. Welt der Abbilder wird dadurch entschieden
abgewertet.

Gerade das Hohlengleichnis aber macht deutlich, daB diese
Trennung selbst nur Schein ist und dem Bild angehdrt. Es zeigt,
daB der Begriff , Abbild“ in sich doppeldeutig ist. Auf der einen
Seite namlich ist das Abbild , bloBes“ Bild und damit negativ, auf
der anderen Seite stellt es den Gegenstand dar, wie er sich zeigt,
und damit positiv. Das Abbild ist also immer auch eine Erschei-
nung des eigentlich Seienden. Dies wird im Hohlengleichnis
dadurch verdeutlicht, daB die unterschiedlichen Seinsstufen iiber-
wiegend Abbilder der jeweils iibergeordneten Seinsstufe sind und
daB die sichtbare Welt der wahren Welt in allem entspricht.”® So
sind die Schatten an der Hohlenwand Abbilder der hinter der
Mauer vorbeigetragenen Gegenstinde, die als kiinstlich gefertigte
Bilder selbst wiederum Nachbildungen der von Natur gewachse-
nen Dinge auBerhalb der Hohle sind. Und wie die kiinstlichen Bil-
der in der Hohle Schatten werfen, so werfen auch die natiirlichen
Dinge drauBlen Schatten und Spiegelbilder. Das Héhlenfeuer ist
zudem ein Abbild der duBeren Sonne, genau wie das Gewolbe der
Hohle ein Abbild des duBeren Himmelsgewdlbes ist.

Das Verhiltnis von Abbild zu Urbild kommt also sowohl in-
nerhalb der Hohle als auch auerhalb der Hohle zum Tragen. Es
bestimmt dariiber hinaus das Verhéltnis von Innen- und AuBen-
welt. Platon hat diesen Sachverhalt im zweiten Gleichnis, dem
sog. ,,Liniengleichnis* (509d-511¢), verdeutlicht. Darin fordert er
uns auf, eine Linie in zwei ungleiche Abschnitte zu gliedern und
beide Abschnitte in demselben Verhiltnis zu teilen. Die vier Teil-
stiicke symbolisieren die Seins- und Erkenntnisstufen und deren
Verhéltnis zueinander. Der jeweils kleinere ist dabei ein Abbild

te der niederen mathematischen Disziplinen im Sinne von Phil. 56dff. (vgl. Szle-
zék, a.a.0. [oben Anm. 6] 215 A. 1).

¥ Vgl. Platons Gebrauch von ywglg Parm. 130bc und Tim. Slel.

1 Vgl. Picht, a.a.0. (oben Anm. 7), S. 208 und 220f.

276

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des groBeren: d.h. die durch die Sinneswahrnehmung (aloBnowg
oder eixaola) erfaBten sinnlichen Aspekte der Dinge sind Ab-
bilder der durch die Meinung (wlotg oder &ndig 66Ea) auf-
gefaBten wirklichen Sinnesdinge; ebenso sind die durch das Den-
ken (duavoia) begriffenen mathematischen Gegenstinde Abbilder
der durch die Vernunft (votc) erkannten Ideen. Aber auch die bei-
den Hauptabschnitte verhalten sich zueinander wie die Unter-
abschnitte: d.h. der Bereich des Sichtbaren (t& dpard) ist als gan-
zer ein Abbild des Bereichs des Denkbaren (t&x vontd).

Das Abbild-Urbild-Verhiltnis ist also die prigende Grund-
struktur der platonischen Philosophie. Wie dieses Verhiltnis zu
deuten ist, 146t sich vor allem am ersten Gleichnis, dem sog.
»Sonnengleichnis“ (506d-509c), ablesen. Platon stellt dort die
Idee des Guten im Bild der Sonne dar: Genau wie die irdische
Sonne das Licht ausstrahlt, das den Dingen ihre Sichtbarkeit und
dem Auge sein Sehvermdgen verleiht, so strahlt vom Guten jenes
Licht aus, das Platon ,,die Wahrheit und das Sein“ (&Aj0eid te
%o 0 6v: 508d5) nennt. Dieses Licht gibt den Ideen ihre Erkenn-
barkeit und der Vernunft ihr Erkenntnisvermégen (508e1-4).
Ohne dieses Licht wiren die Ideen weder von sich selbst her
sichtbar noch fiir den vot sichtbar. Ja, sie wéren iiberhaupt nicht,
denn wie die irdische Sonne den Dingen nicht nur ihre Sichtbar-
keit, sondern auch ihr Werden und Wachstum verleiht, so das
Gute den Ideen ihr ,,Sein und Wesen* (w0 elval te xa) whyv ovoloy
509b7-8).

Daher auch wird die Idee von Platon als €ldog bestimmt. Eldog
gehort namlich zur gleichen Wurzel vid- ,sehen® wie 1-elv und
bedeutet wortlich die ,,Sicht™. Jede ,Idee” eréffnet die Sicht auf
das, was je ein Seiendes ist: sie 148t dieses Seiende in seiner wah-
ren Gestalt erscheinen. Damit sie diese Sicht bzw. diesen Anblick
auf das wahrhaft Seiende aber iiberhaupt erméglichen kann, muf
zuerst Licht da sein. Nur wo die Idee des Guten scheint, gibt es
Sicht bzw. Erscheinen dieser Sicht. In jeder ,,Idee” also erscheint
das Gute mit. Sie ist dementsprechend ,,das am meisten Schei-
nende unter dem Seienden® (vo® Svvog 1 @avérarov), wie Platon
im AnschluB an das Hohlengleichnis sagt (518¢9).

Dasselbe gilt nun aber auch fiir die Abbilder des Seienden: die
sichtbaren Gegenstande. Zwar ist die Wirksamkeit der Idee des
Guten auf dieser Stufe beschrankt, doch kénnen auch die Abbil-
der als Abbilder nur auf dem Hintergrund des Lichts erscheinen.

2717

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sie setzen als Abbilder der Ideen das Licht des Guten bereits vor-
aus. Ohne diesen Lichtschein des Guten gibe es weder Abbilder
noch Urbilder, denn jedes Bild setzt von vornherein Sichtbarkeit
und d.h. Licht voraus. Das Scheinen der Idee des Guten ist daher
fundamentaler bzw. umfassender als die Unterscheidung zwi-
schen Abbild und Urbild. Sie ist das in allem Erscheinende und
daher das reine Scheinen bzw. die Idee schlechthin.

Alles andere, also sowohl das Sichtbare als auch das Denkbare,
erscheint von hier aus primér als Erscheinung. Es ist das, was im
Schein der Idee des Guten er-scheint. Platon hat dies am deutlich-
sten im letzten der drei Gleichnisse, dem Hoéhlengleichnis, zum
Ausdruck gebracht, das die beiden anderen Gleichnisse zusam-
menfaBt und in sich aufhebt. Dort verdankt alles Sichtbare von
den wirklichen Dingen bis hin zu den Schatten sein Sein der
Leuchtkraft der Sonne. Zwar zeigen die Schatten an der Hohlen-
wand als Abbilder von Abbildern nicht die Dinge in ihrer wahren
Gestalt, sondern nur eine Art Zerrbild davon, doch sind sie auch
so noch ein Phinomen des Lichts — wenngleich des abgeleiteten
Lichts im Innern der Hohle. Das Hohlenfeuer ist nimlich von der
Sonne geborgt. Die Sonne ist daher, wie Platon sagt, die Ursache
(afmog) von all dem, was sich auBerhalb und innerhalb der Hohle
zeigt (516b9—c2). Sie stellt sich in den verschiedensten Licht-
brechungen dar.

Dasselbe gilt analog fiir die Idee des Guten: ihr Licht bringt
nicht nur die Ideen, sondern auch die sinnlich-wahrnehmbaren
Dinge hervor. Platon bezeichnet sie daher als ,,Ursache (altfo)
alles Richtigen und Schénen, die im Sichtbaren das Licht und
dessen Hermn (sc. die Sonne) erzeugt, im Erkennbaren aber selbst
die Herrin ist und Wahrheit und Vernunft gewahrt“ (517c¢2-4)."
Sie ist folglich das Ur-Licht, das in allen Seinsstufen zum Vor-
schein kommt.

Hinter dem Verhéltnis von Abbild zu Urbild verbirgt sich also
das Wesen des Bildes bzw. der Erscheinung als solcher. ,,Erschei-
nen“ heiit griechisch galveobau, ,,das Erscheinende bzw. ,die
Erscheinung®: to qawvépevov. Alles erscheint somit in einem tie-
feren Sinn als , Phiinomen“: die Abbilder oder sichtbaren Dinge,
aber auch die Urbilder oder Ideen. Die sinnlich-wahmehmbaren

1 vy ... 600GV e %l ahdv altio, Ev 16 dpatd @ag *al TV TOUTOU xGQLOV
zexofoa, Ev te vorrud o) xupla dMiBeway xal volv mapaoyopévn.
278

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dinge sind dabei vergéngliche, bloBe Erscheinungen, wihrend die
Ideen ewige, wirkliche Erscheinungen sind. Beide sind jedoch
primdr Erscheinungen, die erst im Schein der Idee des Guten
sichtbar werden und erscheinen. In diesem Lichtschein erweist
sich die Unterscheidung zwischen Abbild und Urbild, zwischen
Werden und Sein als sekundir bzw. bedeutungslos. Ohne das
Scheinen der Idee des Guten wiirde diese Unterscheidung gar
nicht sichtbar, ja sie wire nicht einmal moglich, da jedes Bild (ob
Urbild oder Abbild, seiend oder werdend) zuerst einmal erschei-
nen und d.h. sichtbar werden muB. Beide Arten von Bildern wei-
sen also iiber sich hinaus: sie verweisen auf jenes urspriingliche
Licht, das alles Seiende, ob es ist oder wird, iiberhaupt erst als
Bild er-scheinen 146t.

Jenseits von Urbild und Abbild bzw. jenseits von Sein und
Werden also verbirgt sich der tiefere Unterschied zwischen Er-
scheinung und Licht. Oder anders gesagt: Jenseits der Bilder of-
fenbart sich der Grund des Bildseins bzw. das, was die Phéno-
mene zu Phinomenen macht: die Sichtbarkeit selbst bzw. die
Phianomenalitit der Phinomene. Da der Grund der Bilder aber
nicht selbst wieder ein Bild sein kann, iibersteigt er alle Bilder,
auch die immerseienden Urbilder, radikal: er ist nicht nur trans-
zendent, sondern iibertranszendent. Oder wie es Platon am Héhe-
punkt des Sonnengleichnisses ausdriickt: das Gute sei nicht selbst
das Sein, das es den Ideen verleihe — genauso wenig wie die
Sonne das Werden sei, das sie den Sinnesdingen verleihe —, son-
dern es sei noch ,jenseits des Seins“ (énéxewva g ovolag) und
rage an Wiirde und Macht dariiber hinaus (509b8-10).

So fiihren uns die Gleichnisse stufenweise aufwirts: von den
verganglichen Abbildern, die wir mit unseren sinnlichen Augen
wahrnehmen, zu den darin erscheinenden, ewigen Urbildern, die
wir nur mit den Augen des Geistes erkennen konnen. Diese un-
sichtbaren eldn wiederum eréffnen uns die Sicht auf das in ihnen
zur Erscheinung kommende, nicht-seiende Licht der Idee des
Guten als Voraussetzung und Ursache aller Bilder.

Da dieses umfassende Licht der Idee des Guten aber sowohl
die Ursache der erkennbaren Ideen als auch der Erkenntnis selbst
ist (508¢1-4), 14Bt es sich nicht erkennen wie die anderen Ideen.
Es ist, als jenseits des Seins stehend, unerkennbar. Denn, so fragt
Sokrates in der Politeia rhetorisch, ,,wie konnte etwas, was ja

279

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht ist, erkannt werden?“ (477al).”? Dementsprechend heiBit es
im Dialog Parmenides iiber das mit dem Guten identische Eine:
,»Es gibt also kein Wort dafiir, keinen Begriff, auch kein Wissen,
keine Wahrnehmung und keine Vorstellung™ und ,,wird folglich
nicht benannt, nicht begriffen, nicht vorgestellt, nicht erkannt und
von keinem Seienden wahrgenommen® (142a3-6).” Oder wie
Platon im 7. Brief sagt: , Es ist in keiner Weise sagbar wie andere
Erkenntnisse bzw. Lemngegenstéinde, sondern aus haufiger, ge-
meinsamer dialektischer Bemithung um die Sache selbst und aus
dem gemeinsamen Leben entsteht es plotzlich wie ein von einem
springenden Feuer entziindetes Licht in der Seele und ernéhrt sich
nunmehr selbst“ (341¢5-d2)."

Wie also kann das Gute iiberhaupt erkannt werden? Damit es
erkannt werden kann, muBl es zuerst erscheinen. Wie aber kann
das Gute, das doch der Grund aller Erscheinungen ist, selbst noch
erscheinen? Oder bildhaft gefragt: Wie kann das Licht als Vor-
aussetzung fiir das Erscheinen selbst noch erscheinen?

Erscheinen setzt den Hintergrund des Lichts voraus, vor dem
etwas er-scheinen bzw. sichtbar werden kann. Das Licht selbst
aber kann nicht auch im Licht sichtbar werden, sondern um als
Licht sichtbar zu werden, braucht es den Hintergrund des Dun-
kels. Dasselbe gilt fiir das Gute: Um als Gutes erscheinen zu kén-
nen, bedarf es seines Gegensatzes, des Negativen. Das jeweilige
Andere, von dem sich das Erscheinende abhebt, ist also zur Er-
scheinung notwendig.

In Platons Hohlengleichnis kommt dies besonders deutlich zum
Ausdruck: Dort 148t sich das Licht des Héhlenfeuers als Licht
nicht ohne die Dunkelheit der Héhle erkennen. Das bedeutet: Das

2 uidg Y &v iy 8V y€ T yvaoBein;

B 018" &ioa Svopa Eotwv aimd ovdE Adyog ovdé Tic Emoniun ovdE aloBnog ovdk
86Ea. —- .. — o0d Ovopdlewn tipa oUSE Aéyetor oUdE SoEGLeran ovdE
Yyvoretat, oUdE T @V dviwv atod aloBdverat.

1 omdv yap ovdopds douv dg EMa pabfuata, WA éx oMM ouvovolag
yiyvopévg meQl ™ mpdypa avw xal 100 ovifiv éEalpwng, olov dmd mupds
mmdhoavrog EEagBv qa, &v ) Yuyd) yevépevo aid avd fidn TépeL.

280

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Licht der irdischen Sonne kann als solches nur wahrgenommen
werden, weil es auch die Nacht gibt. Analog verhilt es sich mit
der iiberirdischen Sonne: Sie scheint zwar immer, geht also nie
unter, setzt aber dennoch die Existenz der Nacht voraus. Nur so
erklirt es sich, daB der aus der Hohle Befreite nicht nur die Dinge
im Licht und das Sonnenlicht selbst, sondern auch den Himmel in
der Nacht und das Mond- und Sternenlicht betrachten muB
(516a6-b2). Auf den gleichen antithetischen Bildern von Tag und
Nacht, Licht und Dunkel basiert zudem das Sonnengleichnis
(508c—d). Damit aber steht fest: das Gute im Bild der Sonne ist
nicht ohne das Werdende und Vergehende im Bild der Dunkelheit
erfahrbar. Es setzt den Gegensatz der Nacht und dh. des
Negativen voraus, der auch die Finsternis in der Héhle und damit
die Verganglichkeit erzeugt. Das Licht des Seins kann also nur
leuchten vor dem Hintergrund der Nacht des Nicht-Seins.

Was in der Gleichnisfolge der Politeia bildhaft dargestellt ist,
hat Platon philosophisch in seiner Lehre von den beiden gegen-
satzlichen Prinzipien ausgefiihrt."” Man nennt diese Lehre im An-
schluB an Aristoteles auch seine ,ungeschricbene Lehre
(8yoagpa d6ypara).' Platon selbst hat den geschriebenen Logos
im Phaidros als ,,Abbild“ (eldwlov) des miindlichen Logos be-
zeichnet (276a8-9). Schriftlichkeit und Miindlichkeit verhalten
sich also wie die sichtbare ,Erscheinung™ zur unsichtbaren
»ldee“."” Die sog. ,,ungeschriebene Lehre™, die nach Ansicht der
Tibinger Schule der Ideenlehre zugrundeliegt, bildet daher das
Fundament der platonischen Philosophie. Platon hat diese Lehre,
die in den veréffentlichten Schriften nur angedeutet wird, den
miindlichen Erérterungen in der Akademie vorbehalten. Sie be-
durfte besonderer Vorbedingungen und Vorbereitungen, einer re-

1 Vgl. bes. H. J. Krtimer: Arete bei Platon und Aristoteles. Zum Wesen und zur
Geschichte der platonischen Ontologie. Heidelberg 1959 (Amsterdam *1967); K.
Gaiser: Platons ungeschriebene Lehre. Studien zur systematischen und ge-
schichtlichen Begriindung der Wissenschaften in der Platonischen Schule. Stutt-
gart 21968 ('1963); G. Reale: Zu einer neuen Interpretation Platons. Eine Aus
der Metaphysik der groBen Dialoge im Lichte der ,jungeschriebenen Lehren.
Paderborn/Minchen/Wien/Ziirich 1993. Weitere Literatur bei Gorgemanns,
a.a.0. (oben Anm. 5), 8. 113f. (vgl. dort auch S. 114-119).

16 Aristot. Phys. 4, 2, 209b15 (= Test. Plat. 54 A Gaiser).

17 Vgl. Gaiser, a.a.0. (oben Anm. 15), S. 4.

281

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gelrechten Einweihung. Man spricht daher auch von Platons
miindlicher*, | innerakademischer* oder ,esoterischer Lehre,
die nur einem bestimmten Kreis von Eingeweihten zuginglich
war.

Nach dieser ,,ungeschriebenen Lehre™ nun basiert die Gesamt-
heit des Seienden nicht auf einem einzigen Seinsgrund, sondern
auf zwei einander entgegengesetzten Prinzipien (Goyal) bzw.
Elementen (otowgla): dem positiven Prinzip des ,Guten®
(&yaB6v) bzw. ,Einen“ (¢v) und dem negativen Prinzip der ,,Un-
begrenzten Zweiheit“ (4Spuworog dvbg) bzw. des ,,GroB-und-
Kleinen® (uéyo xol pxgév). Das ,Eine™ steht dabei fiir Einheit,
Bestimmtheit, Eindeutigkeit, Ewigkeit, Identitit und Sein; die
Lunbegrenzte Zweiheit™ fiir Vielheit, Unbestimmtheit, Zweideu-
tigkeit, Zeitlichkeit, Differenz und Nichtsein."®

Beide sind, wie aus dem Phaidon (97d1-5, 98b5-6) und dem
7. Brief (344a8-b2) hervorgeht, aneinander gekoppelt:"” die Zwei-
heit an die Einheit, denn auch die Zweiheit ist noch eine Einheit.
Sie ist als Einheit der Nicht-Einheit die Kehrseite der Einheit und
setzt die Einheit als ,Folie“ bereits voraus. Dementsprechend
erscheint die Nacht in den Gleichnissen der Politeia als ,nécht-
licher Tag® (vuxteowi) fuépa 521c¢6) bzw. ,nichtlicher Licht-
schimmer® (vuxtegwvdr @éyyn 508c6), also als Abwesenheit des
Lichtes bzw. als Nicht-Licht. Aber auch die Einheit kann als
Einheit nur im Unterschied zur Nicht-Einheit bzw. Vielheit er-
scheinen. Diese Vielheit ist jedoch nicht der tragende Hinter-
grund, vor dem die Einheit als solche erscheint, sondern das ,,Ne-
gativ®, von dem sie sich distanzierend abhebt. Sie ist das ganz
Andere, und die Einheit erscheint als Einheit nicht auf der Grund-
lage der Nicht-Einheit, sondern im Gegensatz dazu. Auf das
Sonnen- und Hohlengleichnis bezogen heift das: die Sonne zeigt
sich als Sonne nicht auf dem Hintergrund des Dunkels — es ist ja
nicht Nacht, wenn die Sonne scheint —, sondern in Abgrenzung

18 Vgl. Gaiser, a.a.0. (cben Anm. 15), S. 19; Reale, a.a.O. (oben Anm. 15), S.
319; H. J. Kréimer: ,,Das neue Platonbild“, Zeitschrift fiur philosophische For-
schung 48 (1994), S. 9.

1% Vgl. Reale, a.a.0. (oben Anm. 15), S. 140, 378f,, S. 104; ders.: ,,Die Begriin-
dung der abendlindischen Metaphysik: ‘Phaidon’ und ‘Menon’. In: Th. Ko-
busch/B. Mojsisch (Hrsgg.): Platon. Seine Dialoge in der Sicht neuer Forschun-
gen. Darmstadt 1996, S. 76f.

282

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zum Dunkel. Sie ist der Nacht radikal entgegengesetzt. Dennoch
vermag sie ihre Leuchtkraft nur im Hinblick auf die ihr kontrére
Finsternis zu entfalten. So verweist das Licht auf das Dunkel, ist
als Licht aber nur in Abhebung vom Dunkel erfahrbar.

Licht und Dunkel gehéren also in gewissem Sinne zusammen.
Man hat Platons Prinzipien daher als gleich urspriinglich zu be-
trachten. Die Einheit kénnte ohne den Gegensatz der Zweiheit
nicht als Einheit erscheinen, auch wenn sie der Zweiheit voraus-
geht und diese als Nicht-Einheit sozusagen bedingt. Die Platon-
forschung spricht daher anstelle von einem Dualismus zu Recht
von einem ,,Bipolarismus®, insofern das eine Prinzip das andere
strukturell voraussetzt.”®

Dennoch kommt man iiber einen letzten Ur-Gegensatz nicht
hinaus. Indem die Einheit nur durch Abkehr von der Zweiheit
erscheinen kann, bleibt ,ein logisch unaufhebbarer Gegensatz
oder Widerspruch® bzw. ,ein fundamentales Paradox“? beste-
hen. ,Eine letzte ‘Begriindung’, so schreibt der Tiibinger For-
scher K. Gaiser, ,,wére nur dann gegeben, wenn hinter den Anti-
nomien, die in der Gegensatzlehre beschlossen sind, ein umfas-
sender Grund sichtbar wiirde, der beides — Sein und Nichtsein,
Peras und Apeiron, [Einheit und Vielheit] — in sich enthielte*.”

Auch die Prinzipienlehre kann also noch nichts Letztes sein.
Da beide Prinzipien dem Logos vorausgehen und ihn begriinden,
konnen die Prinzipien selbst weder schriftlich noch miindlich
mitgeteilt werden. Sie verhalten sich zur Prinzipienlehre wie die
Prinzipienlehre zur Ideenlehre. Dies wird auch durch die in den
Dialogen und im 7. Brief immer wieder betonte ,,Abbildhaftig-
keit™ des Logos bestitigt.” Da nach Platon jede Art des Logos nur

2 ygl. Reale, a.a.0. (oben Anm. 15), S. 207.

2! Gaiser, a.a.0. (oben Anm. 15), S. 13 (vgl. 10).

2 C. F. von Weizsicker: Die Einheit der Natur. Studien. Miinchen 1971, S. 476
(vgl. S. 491).

B Gaiser, a.a.0. (oben Anm. 15) 200 (vgl. S. 27: ,,Wir stehen damit wieder vor
der Frage, die im Rahmen unserer Untersuchung offen bleiben muB: ob es fiir
Platon einen umfassenden ‘Grund’ gibt, in dem vielleicht das Zusammenwirken
der gegensétzlichen Prinzipien auf eine logisch nicht ohne weiteres feststellbare
Weise seine Ursache findet*).

M Vgl. Gaiser, a.8.0. (oben Anm. 15) S. 4f,, 305-308 und 337 A. 4 mit Hinweis
auf Phaid. 99dff. (die AGyou als “Bilder’ der Dinge); Tim. 29b-d (die Rede als

283

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein ,, Abbild“ der Sache ist, weist auch die ungeschriebene Lehre,
gerade sofern sie auf den Ursprung gerichtet ist, radikal iiber sich
hinaus: sie verweist auf die unsagbare Sache selbst,” die in der
Prinzipienlehre zur Erscheinung kommt wie das Licht des Guten
in den Ideen.

DaB es aber selbst zu diesem ,,Unsagbaren” (&gentov) noch
einen Zugang gibt — wenn auch nicht iiber die Erkenntnis des
Logos —, hat Platon mehrfach hervorgehoben. Gerade in der Po-
liteia spricht er wiederholt von einem ,,Schauen®® so z.B. auch
gegen Ende des Hohlengleichnisses, wo er vom Philosophen sagt:
,Zuletzt, so glaube ich, kann er die Sonne selbst ... anschauen und
betrachten, wie sie ist“ (rehevtaiov &) olpa v fMov ... dvaut
Gv naudelv xal BeGoooBon olég tonv 516b4-7). Damit fithrt
Platon den Vergleich der Erkenntnis mit dem sinnlicher Sehen
des Auges konsequent zu Ende. Denn wie wir nicht nur die von
der Sonne beleuchteten Dinge, sondern auch die Sonne selbst
betrachten koénnen, so kénnen wir nicht nur die im Licht des Gu-
ten bzw. Einen erscheinenden Ideen, sondern auch das Gute selbst
anschauen. Das ,Schauen gehort also eindeutig dem Gleichnis
an. Es ist Teil des Bildes und darf nicht mit dem, was im Bild
dargestellt werden soll, verwechselt werden. Wir sagen daher:
»Schauen“ ist an dieser Stelle metaphorisch?.

Platon verwendet die Metapher des ,,Schauens“ aber nicht nur
in den Gleichnissen, sondern auch in der philosophischen Umset-
zung dieser Gleichnisse.” So lautet die entsprechende Deutung
des Hohlengleichnisses: ,,Zuletzt wird wenn auch mit Miihe die
Idee des Guten geschaut, hat man sie aber gesehen ...“ (tehevrala
1) 100 &yaBod 1déa nol pdys 6pdoda, dpbeioa 8t ... 517b8—cl).
Und als Ziel der dialektischen Erziehung gibt Sokrates an, die

elndog Méyog); Epist. 7, 342aff. (Svopa — Mdyog — eldwhov — émonfiun als Anni-
herungen an die Sache selbst).

% Vgl. Gaiser, a.2.0. (oben Anm. 15), S. 5.

% 7.B. 518¢10 (Bewpévn), 526el (raudelv), e4 (13elv).

7 Vgl. z.B. H. J. Kriimer: ,Uber den Zusammenhang von Prinzipienlehre und
Dialektik bei Platon. Zur Definition des Dialektikers Politeia 534B—C*. In: J.
Wippern (Hrsg.): Das Problem der ungeschriebenen Lehre Platons. Beitriige
zum Versténdnis der platonischen Prinzipienphilosophie. Darmstadt 1972, S.
401.

% Siehe oben Anm. 26.

284

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Philosophen ,,miiiten den Augenstrahl der Seele (thv g Yuxfis
ovyfv) emporrichten und auf das allem Lichtbringende selbst
blicken (&rwofAépoun), und wenn sie das Gute selbst gesehen haben
(1d6vrag), es als Urbild gebrauchen® (540a7-9).%

Auch in anderen Dialogen (z.B. im Symposion und im Phai-
dros) wird die hochste und letzte ,,Erkenntnis® immer wieder als
»Schau“ beschrieben.® Da diese Erkenntnis weder sag- noch
mitteilbar und auch nicht begriind- und beweisbar ist, spricht man
— im Gegensatz zur dialektisch-diskursiven bzw. rational-begriff-
lichen Erkenntnis — gewéhnlich von einer ,noetischen Erkennt-
nis* bzw. ,,noetischen Erfahrung®: griechisch votg oder vénoig im
Gegensatz zu duavoilo oder Mdyog. Nodic aber bedeutet nichts
anderes als ,das unmittelbare Schauen des geistigen Auges“.*
Das heiBt, daB auch diese Bezeichnung dem Bereich des Meta-
phorisch-Bildhaften angehért und folglich unzureichend bzw. nur
behelfsmafBig ist. Denn die Wahrheit 146t sich nicht schauen —
genau so wenig wie sich das Licht schauen 148t, das die Sonne
ausstrahlt und in dem die Dinge erscheinen (was wir sehen, ist
vielmehr das von den Dingen reflektierte Licht).

3.

Was also verbirgt sich hinter der befremdlichen Schau der Prin-
zipien bzw. der paradoxen noetischen Erkenntnis des Ursprungs?
Dies 148t sich anhand der entsprechenden Dialoge beantworten.
Die wichtigsten Textstellen, an denen von der Schau des Hoch-
sten die Rede ist, bewegen sich nidmlich alle im selben Umkreis:
im Umkreis der antiken Mysterienkulte. Diese Mysterienkulte
spielten im Altertum eine auBerordentlich wichtige Rolle: sie be-
standen iiber tausend Jahre lang vom 7.Jh. v. Chr. bis ins 5.Jh. n.
Chr. und breiteten sich von Kleinasien und Agypten bis nach

? avaynaotéov évaxhivavrag Ty e Yuyfi adyly elg amd dnoBAépat T Tdot
i a0V, kal WBévrag  dyabdv aitd, tagadelypatt YoOREVOUS EXElVY.
a3 Symp. 210al (wx 8% télea xal romund), d7 (wotidn), e4 (nardyerar),
211d2 (Bewpéve), d3 (), Phaidr. 248b4 (tfig w00 vrog B6ag), 250b5 (idetv).
3! Vgl. bes. Krimer, a.a.0. (oben Anm. 15) 27 Anm. 27, 465467, 528 Anm. 71,
S. 544-546.

3 Kréimer, a.a.0. (oben Anm. 27), S. 401.

285

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Germanien und Britannien aus.” Die bedeutendsten griechischen
Mysterien waren die Mysterien von Eleusis.* Wie die meisten
Athener war auch Platon in diese Mysterien eingeweiht.

Wo immer Platon nun auf die noetische Erkenntnis des Letzten
zu sprechen kommt, lehnt er sich an die Kulte der Mysterien,
besonders die Mysterien von Eleusis, an. Dies gilt fiir das Hoh-
lengleichnis® genauso wie fiir die Stelle vom iiberspringenden
Feuerfunken im 7. Brief (341c5-d2d; vgl. 344b7).¥ Am auffillig-
sten ist der Mysterienhintergrund in den Dialogen Symposion und
Phaidros ” Platon beschreibt dort den Aufstieg zur Urschénheit
als Mysterieneinweihung. Dabei wird die Schau des reinen Gei-
stes als heilige Schau der Mysterien vorgestellt.

Besonders deutlich ist die Anspielung auf die Mysterienschau,
die sog. ¢womntela, im Phaidros.® Im Rahmen des groBen Seelen-
Mythos, der die Priexistenz der Seele schildert, heifit es:

»Die Schénheit war damals glinzend zu schauen, als mit
dem seligen Chor wir im Gefolge des Zeus, andere im Ge-
folge eines anderen Gottes, einen seligen Anblick und eine
selige Schau genossen und in die Mysterien eingeweiht

3 Vgl. bes. W. Burkert: Antike Mysterien, Funktionen und Gehalt. Minchen
1990; M. Giebel: Das Geheimnis der Mysterien. Antike Kulte in Griechenland,
Rom und Agypten. Miinchen 1993 (= Zirich/Mtnchen 1990).

3 Vgl. bes. W. Burkert: Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opfer-
riten und Mythen. Berlin/New York 1972, S. 274-327.

% Vgl. K. Albert: Griechische Religion und Platonische Philosophie, Hamburg
1980, S. 102-104; D. Dewincklear: ,La question de Iinitiation dans le mythe de
la caverne®. Revue de philosophie ancienne 11 (1993) S. 159-175; Picht, a.a.O.
(oben Anm. 7), S. 44fF.

% Vgl. K. Gaiser: , Platons esoterische Lehre. In: P. Koslowski (Hrsg,): Gnosis
und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Zirich/Mitinchen 1988, S. 26f.

3 Vgl. bes. Ch. Riedweg: Mysterienterminologie bei Platon, Philon und Kle-
mens von Alexandrien. Berlin/New York 1987, Kap. 1. Speziell zum , Phaidros“
vgl. Ch. Schefer: ,Rhetoric as Part of an Initiation into the Mysteries: a New
Interpretation of the Platonic ‘Phaedrus’ (Vortrag vom 12.11.1999, gehalten an
einem internationalen Platon-Symposium der Universitat Cincinnati zum Thema
»Plato as Author: The Rhetoric of Philosophy*; erscheint demnéchst in einem
Sammelband).

o Vgl. Riedweg, a.a.O. (oben Anm. 37), S. 4042, 48ff.; Burkert, a.2.0. (oben
Anm. 33), S. 77f; Giebel, a.a.0. (oben Anm. 33), S. 53.

286

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wurden, die man die allerseligsten nennen darf, diese My-
sterien feierten wir, selbst vollkommen und unbetroffen
von den Ubeln, die uns in Zukunft erwarteten, indem wir
als Mysten und Epopten vollkommene, einfache, unzit-
ternde, selige Erscheinungen in reinem Lichte schauten,
selbst rein und noch nicht gepriigt von dem, was wir jetzt
mit uns herumtragen und als Koémper bezeichnen ..
(250b5-c6).*

Platon beschreibt hier in feierlich-religiosem Ton die Schau der
LJiberhimmlischen® Ideen, allem voran die Schau der Schénheit.
Da die Schonheit wie dic Sonne eine einzigartige Leuchtkraft
besitzt und eine Sonderstellung unter den Ideen einnimmt, kann
sie nur mit der Idee des Guten aus der Politeia bzw. dem Einen
der Prinzipienlehre identisch sein. Ihre Schau entspricht der hoch-
sten Einweihungsstufe in den eleusinischen Mysterien, der sog.
»Epoptie”. Mit ihr erreichte die Weihe ihre Vollendung und ihr
Ziel. Zur Schau gehérten denn auch die Seligpreisungen, auf die
Platon mehrmals Bezug nimmt.® Dasselbe gilt fiir die eindriickli-
chen Lichteffekte, die Platon glanzvoll beschwort.*

Das Licht spielte in den Mysterienkulten eine Schliisselrolle.
Die Einweihungsrituale wurden gewdhnlich in der Nacht began-
gen. Am Héhepunkt der Weihe fand jeweils ein plétzlicher Um-
schlag von dunkler Nacht in strahlende Helligkeit statt, und dieses
Lichtereignis scheint geradezu im Zentrum der Mysterien gestan-
den zu haben. Plutarch z.B. berichtet iiber die Stufe der ,,Schau®:
»Ein groBes Licht leuchtete von Eleusis her auf*, oder an anderer

¥ w6\hog 8t 16T v 1detv hapmpdv, dte obv ebdalpovt x0d paxaglay Spiv te
®al O6av, EGpPEVOL et ptv A fuels, ol 8t pet’ dAhov Oedv, eldGv Te xal
trehoDvio v teEdet@v fiv Bfmg Aéyew paxaguotdmy, fiv doyuiitopev
OAGHMQOL PV ol Bvres wal dmaBels xax@v Soa fpds v DoTEew XEOVY
Umépevev, OMoxdnpa 8t uol dmhd xal Grpepf] wal eVdalpova dopora
puotpevol Te xal &nosrredovieg &v alyf) xabapd, xobapol Svres xal donfjuavrol
toUov 5 vOv ) opa meQupégovieg Gvopdtopey ...

© ygl. N. J. Richardson: The Homeric Hymn to Demeter. Oxford 1974, S.
310ff.

4 Vgl. Richardson, a.a.0. (oben Anm. 40) 26ff; Riedweg, a.2.0. (cben Anm.
37), S. 47-52.

287

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stelle: ,,Ein wunderbares Licht begegnete uns.“? Als ooufolov
bzw. Kennzeichen der Weihe erscheint das in der Nacht erstrah-
lende Licht auck in den Isis-Mysterien. So heifit es im ausfiihr-
lichsten Mysterientext der antiken Literatur, dem letzten Buch der
»Metamorphosen des Apuleius — allerdings in der verschliissel-
ten Sprache des Eingeweihten: ,Ich kam an die Grenze des To-
des, ubertrat die Schwelle der Persephone, und nachdem ich
durch alle Elemente gefahren war, kehrte ich wieder zuriick.
Mitten in der Nacht sah ich die Sonne in glinzendem Lichte fun-
keln (nocte media vidi solem candido coruscantem lumine). Ich
trat vor die Goétter der Tiefe und der Hohe und betete sie aus
néchster Nhe an“ (11, 23, 7).°

In Eleusis erfolgte der plétzliche Umschlag von Nacht in Licht
durch dic Offnung des Allerheiligsten, eines kleinen Raumes
nicht ganz in der Mitte der Weihehalle.* Der hochste Priester, der
sog. ,,Hierophant“, hatte darin zuvor ein loderndes Feuer entfacht
und lieB dann - wie sein Name sagt — vor dieser Lichtkulisse ,,die
heiligen Gegenstinde erscheinen (& lepd alvew). Diese
wurden denn auch als , Erscheinungen“ (paopara) bezeichnet.”
Nebst den heiligen Symbolen der Géttin wie Morser und StoBel
oder einer geschnittenen Ahre wurden dabei vermutlich auch
Bilder oder Statuen der Géttin selbst vom Hierophanten vorge-
zeigt.® Die letzte und wichtigste ,Erscheinung™ aber war die
Géttin selbst: sie ,erschien®, wie aus dem Homerischen Demeter-
hymnos hervorgeht, im Glanz des hell erleuchteten, néchtlichen
Raumes.”” Die Nacht bildete fiir ihre , Erscheinung®, griechisch
¢mupdvera, den notwendigen Hintergrund, denn nur die Dunkel-

“ Plut.: Them. 15, 1: @ ... &XAGppar péya ... EAevowvdBev; Fr. 178 Sandbach:
& St wolmov @i TL Bavpdooy dmiveoey.

 accessi confinium mortis et calcato Proserpinae limine per omnia vectus
elementa remeavi; nocte media vidi solem candido coruscantem lumine, deos
inferos et deos superos accessi coram et adoravi de proxumo.

“ Vgl. Burkert, a.a.0. (oben Anm. 34) 304-306; Riedweg, a.aO. (oben Anm.
37), S. 50.

S Vgl. Plut., Fr. 178 Sandbach; Aristeid., Or. 22, 3; Prokl., Comm. in Plat. Rep.
II 185, 3 Kroll; Riedweg, a.a.0. (oben Anm. 37), S. 55.

% Vgl. Riedweg, a.2.0. (oben Anm. 37) S. 52, 61f. mit A. 163 gegen Burkert,
a.a.0. (oben Anm. 34) S. 316f.

T Hymn. Hom. Dem. 278-280.

288

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit erméglichte ihr Er-scheinen im Licht. Ohne diesen Hinter-
grund gébe es iiberhaupt keine Epi-phanien.

Doch nun hat Platon nicht einfach die Mysterienerfahrung
gleichsam ins Philosophische iibertragen, sondern auf charakteri-
stische Weise umgedeutet — mit unabsehbaren Folgen fiir die gan-
ze Geschichte der abendlindischen Philosophie. Anders als bei
Platon ist nimlich in Eleusis nicht vom , nichtlichen Licht“, son-
dern umgekehrt von den , lichtbringenden Néchten®, vom ,Er-
scheinen® des Hierophanten ,,in strahlenden Nachten® sowie von
,seinem Erscheinenlassen in heiligen Nichten® die Rede.® Nicht
die immerscheinende Sonne steht im Zentrum der Einweihung,
sondern die in der Nacht aufgehende Sonne.

Dies und der plétzliche Umschlag von Nacht in Licht bewei-
sen, daB die Nacht in den Mysterien in eins mit dem Licht erfah-
ren wurde: sie erschien den Schauenden als der tragende Hinter-
grund, der das Licht aus sich entldBt und damit allem Erscheinen
vorgegeben sein muB. Dabei wurde die Dunkelheit durch das
Aufleuchten des Lichtes nicht aufgehoben, sondern im Schein des
Lichtes erschien in Wahrheit die Dunkelheit selbst: sie erschien
als Dunkelheit und d.h. als unsichtbare Quelle des Lichts. Als
solche aber war sie pvorijolov, ,,Geheimnis®, und dieses Geheim-
nis loste bei den Schauenden heftige Reaktionen aus: zunichst
Schauder und Schrecken, dann Staunen und Ehrfurcht.®

Ganz allgemein fate man diese gegensitzlichen Affekte mit
dem griechischen Wort nG6og, zu deutsch ,,Widerfahmis“ bzw.
HErfahrung®, zusammen. Bei Aristoteles sogar erscheint das
naBelv, das ,Erfahren”, geradezu als Kennwort fir die Myste-
rienweihe: , Die Einzuweihenden®, so schreibt er in dem berithm-
ten Fragment aus dem Dialog Uber die Philosophie, ,miiten
nicht mehr etwas lemen (paBeiv), sondern erfahren (waBeiv) und

“ Aristeid., Or. 22, 11: wa¢ Quopdgovg vixwg; Inscriptiones Graecae IV/III
3811, 2: mogavévia vEW &v doyewalc, VN2 3411, 1: cepv@v gavioga
VURT@V.

® Vgl. zB. Plut, Fr. 178 Sandbach: ngd 100 téhovg aiod i dewd mévra,
@oixnn nal Todpog nal Wpls xal Bapfog; Riedweg, a.a.O. (oben Anm. 37), S.
60-67, zur antithetischen Erfahrung (das Entsetzen und die Seligkeit) vgl. auch
Burkert, a.a.0. (oben Anm. 33), S. 78.

289

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in einen Zustand versetzt werden.“* Damit bezieht er sich auf die
unterschiedlichen Einweihungsstufen. Zur Vorbereitung gehorte
namlich die ,,Ubergabe® (map&doois) eines Wissens, einer Er-
kenntnis in Form eines Logos. Der Myste wurde in der sog. ,hei-
ligen Erzdhlung®, dem lepdg Méyog, unterwiesen, und diese Be-
lehrung hatte mythische oder halbphilosophisch-allegorische
Form.* Auf der letzten und hochsten Stufe, der Stufe der
»ochau, aber gelangte das Lernen an seine Grenze: die Licht-
Epiphanie konnte nicht mehr mitgeteilt, sondern nur noch er-
fahren werden. 'Enomretervy und rwabeiv bzw. ,,schauen” und ,er-
fahren“ sind daher in den Mysterien gleichbedeutend. ™

Wirklich geschaut wurden dabei lediglich die heiligen Schau-
gegenstinde — sowohl das Licht als auch das Dunkel blieben fiir
die sinnlichen Augen unsichtbar. In den ,,Erscheinungen® (pGo-
porae), im Gotterbild und vor allem im Aufleuchten des Lichtes
aber kam das Dunkel zur Erscheinung. Die Bezeichnung ,,Schau®
ist daher zweideutig und paradox: sie geht aus vom Sichtbaren,
zielt aber auf das Unsichtbare. Im Sichtbaren wurde das Un-
sichtbare geschaut. Daher auch ist der Myste wortlich der, der die
Augen schlieBt.” Hinter der ,,Schau“ verbirgt sich somit die Er-
fahrung des Unsichtbaren, des Mysteriums.

% Aristot., Fr. 15 Ross (= Synes., Dion 8, 48a): 'Agiototéhc &Ewl toix
TEMOUpEVOUS OU PatBeTy Tu Sely, i aBelv xal dwrtebifvar. Zum ndBog in den
Mysterien vgl. auch Burkert, a.a.0. (oben Anm. 33), S. 63; R. Schlesier: ,,Lust
durch Leid: Aristoteles’ Tragédientheorie und die Mysterien. Eine interpreta-
tionsgeschichtliche Studie”. In: W. Eder (Hrsg.): Die athenische Demokratie im
4.Jahrhundert v, Chr. Vollendung oder Verfall einer Verfassungsreform? Stutt-
gart 1995, S. 392-394 mit A. 20.

3! vgl. z.B. Theon Smym. p. 14, 26 Hiller; Burkert, a.2.0. (oben Anm. 34), S.
303; Riedweg, a.a.O. (oben Anm. 37), S. 6ff.; Burkert, a.a.0. (oben Anm. 33), S.
59.

3 Vgl. Clem. Alex., Strom. 5, 71, 1: wx 8¢ peyéha (sc. pvoripw) xeQl TGOV
ovpmavwy, ol pavBavew <otw>én Omolelnetal, Emontetely 8 nol TEQIVOETY
TV T€ piow Ral v npdypata.

3 Zur Ableitung des Wortes ptomg von pdew ,,Augen/Lippen schlieBen als
reiner Volksetymologie vgl. Burkert, a.a.0. (oben Anm. 33), S. 15f mit A. 36;
ders.: ,)Der geheime Reiz des Verborgenen: Antike Mysterienkulte“. In: H. G.
Kippenberg/G. G. Stroumsa (Hrsgg.): Secrecy and Concealment. Studies in the

290

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Mysterium schlechthin war jedoch die Géttin selbst: Per-
sephone. Sie erschien in der Helle der Nacht, genau wie die Mit-
ternachtssonne in den Isis-Mysterien den Gott (Osiris) symboli-
siert. Als Todesgéttin stieg sie aus der Tiefe des Hades herauf, um
sich mit ihrer Mutter Demeter zu vereinen, und brachte aus der
Unterwelt ein neugeborenes Kind mit: also Leben aus dem Be-
reich des Todes.* Aber sie durfte nach dem Mythos nicht immer
auf der Oberwelt bleiben, sondern muBite fiir einen Drittel des
Jahres wieder in die Unterwelt zuriickkehren, bevor sie im Friih-
ling erneut auferstand.” So erschien die Géttin dem Eingeweihten
als ,.die Herrin beider Reiche der Ober- und Unterwelt, als ,.die
polare Einheit von Tod und Leben“.* Der Tod wurde dabei nicht
als Gegensatz zum Leben, auch nicht als Durchgang zu einem
neuen, ewigen Leben erfahren — vielmehr schlug der Tod durch
eine ,verwandelnde Erfahrung™”’ in Leben um. Diese Wende
bildete nach W. Burkert die Quintessenz der Mysterieneinwei-
hung. Er schreibt: , Nichts von einer Uberwindung des Todes. [...]
Das Leben hat eine Todesdimension gewonnen, was freilich auch
eine Lebensdimension des Todes bedeutet.“® In der Géttin also
offenbarte sich der Tod als Tod: das Nichtsein als unsagbarer
Grund des Seins, aus dem alles hervorgeht und in den wieder
alles zuriickkehrt.

Damit ergibt sich die SchluBfolgerung: zum Sein gehort das
Nichtsein wie zum Licht das Dunkel. Im Licht erscheint das Dun-
kel und im Sein das Nichtsein. Das aber bedeutet, daB das Licht
in den Mysterien eine Erscheinung des Dunkels bzw. das Sein
eine Erscheinung des Nichtseins ist und nicht umgekehrt wie bei
Platon, der das Werden bzw. Nichtsein als ,,Gotterbild” (&yopc)
des reinen Seins versteht (Tim. 37c7). Das Dunkel der Hohle ist
entgegen der Auffassung des Hoéhlengleichnisses keine Erschei-
nung des Lichts, sondern das Licht als Licht kann nur sichtbar
werden vor dem Hintergrund des Dunkels. Es ist selbst ein Bild

History of Mediterranean and Near Eastern Religions, Leiden/New York/Koln
1995, S. 82 mit A. 9.

34 Vgl. Hippol., Haer. 5, 8, 40; Giebel, a.a.0. (oben Anm. 33) S. 45f.

% Vgl. Hymn. Hom. Dem. S. 398ff.

% Giebel, a.a.0. (oben Anm. 33) S. 46.

57 Burkert, a.a.0. (oben Anm. 33) Kap. IV.

% Burkert, a.a.0. (oben Anm. 34) S. 289.

291

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Dunkels, das im Licht als Dunkel zur Erscheinung kommt.
Damit kehren wir aus dem Tageslicht in die Hohle als genuinen
Ort der Mysterien zuriick.”

So verweisen — zusammengefaBt gesagt — die Abbilder auf die
Urbilder, die Urbilder auf das Licht und das Licht auf das Dunkel.
Dieses Dunkel bildet den eigentlichen Ursprung der Bilder, da
alle Bilder und d.h. alle Erscheinungen im Licht dieses Dunkel
bereits voraussetzen. Ohne dieses Dunkel gibe es iiberhaupt kein
Erscheinen, denn Scheinen bedingt Licht, Er-scheinen aber zu-
gleich Dunkelheit. In der Vorsilbe Er- kommt das Dunkel zum
Vorschein.

4.

Was aber bedeutet hier ,Dunkel®, was , Licht“? Sind Licht und
Dunkel nicht selbst wieder Bilder — genau wie die Metaphern
,,Abbild“ und ,,Urbild“?

Um den tieferen Sinn dieser Bilder herauszufinden, wenden
wir uns emeut dem Ausgangspunkt unserer Uberlegungen, Pla-
tons Hohlengleichnis, zu. Platon stellt dort im Bild der Sonne das
Gute bzw. Eine dar. Von ihr strahlt jenes Licht aus, das Platon
,,die Wahrheit und das Sein* (&Aj0e1& te »al 1 &v 508d5) nennt.
Die Dinge, die in diesem Licht erscheinen, stellt er als ,,Urbilder®,
die Dinge, die im Licht der sinnlichen Sonne erscheinen, dement-
sprechend als ,,Abbilder” dar. Die dunkle Hohle wiederum ver-
sinnbildlicht das Werden und Vergehen, die Verginglichkeit,
oder wie wir auch sagen konnen, die Zeit. Zusammen stellen
Hohle und AuBenwelt die Wirklichkeit dar. Daher bestimmt Pla-
ton das Wissen des Philosophen als ,eine Schau der Zeit im
ganzen und des Seins im ganzen“ (Bewpla mavidg pukv xedvov,
nGomg Ot ovolag 486a8-9). Die Hohle symbolisiert die Zeit, die
AuBenwelt das Sein.

% Zur Hohle als Mysterienstitte vgl. P. Boyancé: ,L’antre dans les mystéres de
Dionysos*“, Rendiconti della Pontificia Accademia di Archeologia 33 (1960/61)
S. 107-127; Burkert, aa.0. (oben Anm. 33) 85 (Dionysos-Mysterien), 14 etc.
(Mithras-Mysterien);, Dewincklear, a.a.0. (oben Anm. 35) 169 (kretische Zeus-
Mysterien).

292

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Sein wird dabei genauer als &MjBeua, als ,,Wahrheit*, cha-
rakterisiert. Platon hat bei diesem Wort an die Ableitung von &-
HLun-, und AavOd&vew ,verborgen sein“ gedacht, wonach die
Grundbedeutung ,,Un-verborgenheit“ wire.* In dieser Unverbor-
genheit sind die Ideen weder an sich selbst verborgen noch dem
voftig verborgen. Sie sind folglich das Unverborgene bzw. Wahre
schlechthin. Als das schlechterdings Unverborgene aber miissen
sie zugleich anwesend und gegenwirtig sein. Sie sind das in der
Gegenwart Gegenwirtige. Die Unverborgenheit muB daher als
Gegenwart gedeutet werden. Dies stimmt denn auch mit dem
Guten als Einheit iiberein. Einheit nidmlich bedeutet Identitit, und
Identitét ist nur in der Gegenwart méglich.

Gegenwart aber ist ein Charakter der Zeit. Die Zeit, dargestellt
im Bild durch das Dunkel der Héhle, kann demnach nicht aus
dem Sein, dargestellt durch das Licht der AuBenwelt, abgeleitet
werden. Vielmehr ist das Sein von der Zeit bzw. das Licht vom
Dunkel her zu verstehen. Dies ist denn auch der Grundgedanke
des ganzen Werks von M. Heidegger, daB die Zeit den Horizont
jedes Seinsverstindnisses bildet,® und nicht umgekehrt, wie man
mit Platon annehmen konnte, der die Zeit als Abbild des Seins
versteht (das ist der Sinn der sog. ,,Kehre™ und entspricht genau
der Umkehr in den Mysterien). Die Zeit darf hier allerdings nicht
traditionell als Verginglichkeit, als Jetztfolge, als FluB, als reine
Form der Anschauung, als MaB und Medium und Dimension
verstanden werden. Denn auch die Gegenwart ist ja nicht mehr
das je gegenwartige Jetzt, sondern der ,,Ort, der erst Gegenwir-
tigsein, auch das Gegenwartigsein des Jetzt, ermdglicht: die &-
MiBewa, die ,,Un-verborgenheit.

Wie nun zur Gegenwart auch Vergangenheit und Zukunft ge-
horen, so zur &-MiBewa die Mibn, die ,,Verborgenheit”, Das Sein
als Gegenwart, Anwesenheit im Sinne der Unverborgenheit und
Lichtung verweist auf das Nichtsein als Abwesenheit im Sinne
der Verborgenheit und Dunkelheit. Erst diese Verborgenheit er-
mdglicht Un-verborgenheit und damit alles Ent-bergen, Er-schei-

® Vgl. W. Luther: Wahrheit, Sicht und Erkenntnis in der griechischen Philo-
sophie bis Demokrit (Archiv fir Begriffsgeschichte 10). Bonn 1966, S. 33ff;
Gorgemanns, a.a.0. (oben Anm. 5), S. 92.

§! Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit. Tabingen 1972 (*1927), S. 1 (Vorwort)
und S. 437 (SchluBsatz).

293

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen, Sich-Zeigen, alle Lichtung, alle Offenbarung, alle Bilder,
alle Epi-phanie. Im Un- der Unverborgenheit bzw. im Epi- der
Epiphanie scheint die Verborgenheit durch. Als Grund aller Ent-
bergungen und Erscheinungen kann sie selbst jedoch nicht mehr
entborgen werden und erscheinen. Sie kann nur noch erscheinen
als sie selbst: als das sich in allem Verbergende bzw. als entber-
gende Verbergung. Als solche aber ist sie Geheimnis.

Dieses der Logik vorausgehende Paradoxon liegt allen Bildern
und d.h. allen Erscheinungen zugrunde. Jede Erscheinung ver-
weist auf die Unverborgenheit, die ihrerseits in der Verborgenheit
beruht. Uber sie ist nicht mehr hinauszukommen, da alle Erschei-
nungen, alle Bilder des Logos und des Mythos, alle Bilder der
Religion, alle Zeichen, Symbole und Formeln den Hintergrund
der Verborgenheit bereits voraussetzen.

Dies gilt auch fir die wichtigste Form des Erscheinens iiber-
haupt, die Sprache. In jedem Wort, in jedem Zeichen erscheint
das Geheimnis, das selbst nicht in die Sprache eingeht. Das Wort
,,Geheimnis* deutet daher — genau wie das Wort pvoriplov, das
die Griechen von pvew ,die Lippen schlieBen ableiteten® — auf
etwas, das sich nicht aussprechen 14Bt, ohne zerstért zu werden;
auf etwas, das sich der Vermittlung durch Worte und Bilder ent-
zieht; auf etwas, das seinem Wesen nach undarstellbar und un-
sagbar ist und nur noch im urspriinglichsten Sinn erfahren werden
kann. Dieses Geheimnis, das wir auch Verborgenheit und Dun-
kelheit nannten, ist aber nicht irgendein Geheimnis oder Myste-
rium, sondern das Geheimnis schlechthin, jenes Mysterium, das
R. Otto in seinem bahnbrechenden Buch Das Heilige als ‘“Myste-
rium tremendum et fascinans’ umschrieben hat:® die Erfahrung
des Heiligen, die allen lebendigen Religionen als Urerfahrung
zugrunde liegen soll.

Mit Logik, logischem Nachdenken und ErschlieBen, mit Refle-
xion hat das nichts mehr zu tun. Die Philosophie als Streben nach
der Wahrheit ist preisgegeben. Damit aber kehrt sich das iibliche
Verhiltnis zwischen Philosophie und Religion um: es wird nicht
mehr versucht, die Religion von der Philosophie her zu verstehen,

5 Siehe oben Anm. 53.
% R. Otto: Das Heilige. Uber das Irrationale in der Idee des Gottlichen und sein
Verhiltnis zum Rationalen. Miinchen 1963 ('1917).

294

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sondern die Philosophie von der Religion her® Religion als ur-
spriingliche Erfahrung des Heiligen.

Platon selber verweist ja durch seine Anspielungen auf die My-
sterien iiber das bloB Philosophische hinaus ins Kultisch-Reli-
giose.® Er beginnt in den Dialogen mit der Ideenlehre, die lern-
und lehrbar und schriftlich mitteilbar ist, geht dann zur miindli-
chen Prinzipienlehre iiber, die nur noch in der Akademie lern-
und lehrbar und mitteilbar ist, und endet schlieBlich bei der kulti-
schen Erfahrung des Geheimnisses, die nicht mehr lem-, lehrbar
oder mitteilbar, ja nicht einmal mehr eigentlich sagbar ist. Wir
nennen sie die unsagbare Erfahrung. Zentrum der Akademie war
dementsprechend ein Heiligtum, in dem geopfert und gebetet
wurde, in dem Weihgeschenke dargebracht und Feste gefeiert
wurden.®

Diese Erfahrung des Unsagbaren setzen Physik, Philosophie,
Theologie und Religion im traditionellen Sinn voraus. Diese Er-
fahrung ist das Herz aller Mysterienkulte. Das bedeutet: Alle Bil-
der bzw. alle Erscheinungen griinden in der religiés verstandenen
Epi-phanie. Alle Wissenschaften basieren auf der unsagbaren Er-
fahrung des lebendigen Gottes. Die Erfahrung selbst aber konnen
wir weder mitteilen noch aussprechen. Die Erfahrung selbst kon-
nen wir nur machen — wie der Myste, der an den Mysterien teil-
nimmt, sie erlebt, erfihrt, erleidet. Die kultische Einweihung ver-
langt dabei — im Gegensatz zur wissenschaftlich-philosophischen
wHEinweihung“ — die Offenheit und Bereitschaft des ganzen Men-
schen, nicht mehr bloB den verstandesmifigen und verniinftigen
Mit- und Nachvollzug.

Dies gilt auch fiir uns - jetzt und hier. Wir konnen nur an die
Sache heranfithren — wie die Mystagogen es taten — oder an sie
herangefiithrt werden. Mehr nicht. Wir kénnen nur auf das Ent-
scheidende hindeuten — genau wie der Eingeweihte der Isis, der
das Unsagbare im Bild beschwoért: ,,Mitten in der Nacht sah ich
die Sonne ...

 Vgl. bereits Ch. Schefer: Platon und Apollon. Vom Logos zurtick zum Mythos
(International Plato Studies 7). Sankt Augustin 1996; siche auch oben Anm. 2.

% Vgl. auch Ch. Schefer: ,Platons ‘Lysis’ als Mysterieneinweihung® (erscheint
demniichst in der Zeitschrift , Museum Helveticum®).

% Vgl. Schefer, a.a.0. (oben Anm. 64) S. 254-265.

%7 Siehe oben Anm. 43.

295

- am 25.01.2026, 11:43:06. - E—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dolorg/10.5771/9783495903705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

