
Vierter Teil: Religiöse Aspekte der 
Seinserfahrung

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Bild und Geheimnis. Von Platon zu den Mysterien 
von Eleusis

Christina Schefer

Das Verhältnis von Sein und Werden hat eine lange Vorge­
schichte, die bis zu Platon zurückreicht. Sie läßt sich nur von 
Platon her verstehen und erhellen. Mit Recht verweist man immer 
wieder auf das platonische Höhlengleichnis als Hintergrund für 
diesen ganzen Problemkreis.1 Es gilt nun, diesen Ansatz radikal 
zu vertiefen.

Dabei beginnen wir mit einer ausführlichen Interpretation von 
Platons Ideenlehre. Sie wird in einem zweiten Schritt durch seine 
sog. „ungeschriebene Lehre“ bzw. die „Prinzipienlehre“ der Tü­
binger Schule ergänzt. Diese „ungeschriebene Lehre“ wiederum 
setzt eine Art Urerfahrung voraus, die nicht nur nicht „geschrie­
ben“ werden kann, sondern unsagbar ist.1 2 Sie verweist, wie in 
einem dritten Schritt gezeigt wird, auf die sog. Mysterien von 
Eleusis. Platon hat nicht nur die Terminologie der Mysterien ver­
wendet, sondern geht im letzten aus von einer kultisch-religiösen 
Mysterienerfahrung. Der Aufsatz endet mit einem Ausblick auf 
die unsagbare Erfahrung des Geheimnisses als gemeinsames Fun­
dament von Philosophie, Theologie und Wissenschaft.

1.

Am radikalsten kommt die Unterscheidung zwischen Sein und 
Werden am Anfang des Dialogs Timaios zum Ausdruck. Platon 
läßt dort die eigentliche Untersuchung mit folgendem Grundsatz 
beginnen:

1 Zur Grundproblematik des Folgenden vgl. auch Ch. Schefer: ‘Mitten in der 
Nacht sah ich die Sonne’. Zur Paradoxie der aristotelischen und platonischen 
Theologie. In: Internationale Zeitschrift ftlr Philosophie 1 (2000), S. 124-137.
2 Vgl. bes. Ch. Schefer: „Ein neuer Zugang zu Platon?“ Hennes 127 (1999), S. 
422-436; dies.: Platons unsagbare Erfahrung. Ein anderer Zugang zu Platon. 
(Schweizerische Beiträge zur Altertumswissenschaft 27). Basel 2001.

273

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Es ist nun also nach meiner Meinung nötig, zuerst fol­
gende Unterscheidung zu treffen: Was ist das immer Sei­
ende, aber kein Werden an sich Habende, und was ist das 
immer Werdende, aber niemals Seiende? Das eine kann 
durch das Denken mit Hilfe des Logos erfaßt werden, da 
es ein immer gleichermaßen Seiendes ist; das andere wie­
derum kann nur durch die Meinung mit Hilfe der ver­
nunftlosen Sinneswahmebmung angenommen werden, da 
es ein Werdendes und Vergehendes, aber niemals wahr­
haft Seiendes ist“ (27d5-28a4).3

Diese Trennung zwischen dem Immerseienden, den Ideen, und 
der irdischen Welt des Vergänglichen liegt nicht nur dem Timaios 
zugrunde. Sie ist für Platon „die Fundamentalunterscheidung 
schlechthin,... die ursprüngliche Eröffnung des Bereiches, in dem 
sich seine Philosophie entfaltet“.4 Trotzdem bleibt diese Tren­
nung, der sog. xcogiogög, nicht unüberbrückt. Die sichtbaren Din­
ge haben nämlich „Anteil“ an den Ideen, welche ihrerseits die Ur­
sache der Sinnesdinge sind. Dabei besteht die „Teilhabe“ der 
Dinge, die sog. in der Nachahmung bzw. Nachbildung
der Ideen, die folglich als „Urbilder“ (rtOQaöetyiiaTa) den „Ab­
bildern“ (etöcoka) gegenüberstehen.

Das Wort „Idee“ (elöog) bezeichnet also nichts anderes als die 
Relation von Urbild und Abbild. Dieses Abbild-Urbild-Verhältnis 
ist der Kem der sog. „Ideenlehre“.5 Wie dieses Verhältnis zu ver­
stehen ist, muß mm noch schärfer durchleuchtet werden. Der 
Begriff elöog bedarf also einer genaueren Bestimmung.

Dazu wenden wir uns dem Schlüsseltext der Ideenlehre, den 
Gleichnissen in der Politeia, zu.6 Diese Folge von Sonnen-, Li-

3 äcruv ovv öt| hot’ i|xt]v öö|av jiqcötov öuxiQExäov täde* xb öv det, yäveatv öb 
ovx ?xov, xal tö yiyvö|AEVOv |ibv äet, Öv öb ovö&ane; tö pbv öt] vofpei 
Xöyov 7tEQikT]jnx5v, del, xaxä xavrä öv, tö ö’ au jiet* aloOfpECog dXöyou 
öo^aatöv, yiyvöpsvov xal djroXkupiEvov, övtajg öb oüöfotorE öv.
4 G. Picht: „Die Epiphanie der Ewigen Gegenwart: Wahrheit, Sein und Erschei­
nung bei Parmenides“ In: ders.: Wahrheit, Vernunft, Verantwortung. Philoso­
phische Studien. Stuttgart 1969, S. 36-86, dort: S. 39.
5 Literatur zur Ideenlehre bei H. Görgemanns: Platon. Heidelberg 1994, S. 87 
(vgl. dort auch S. 88-113).
6 Vgl. zuletzt H. J. Krämer: „Die Idee des Guten. Sonnen- und Liniengleichnis 
(Buch VI 504a-511e)“ und Th. A. Szlezäk: „Das Höhlengleichnis (Buch VII 

274

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nien- und Höhlengleichnis (506d-518c) steht genau in der Mitte 
des Dialogs. Im letzten der drei Gleichnisse, dem berühmten 
„Höhlengleichnis“ (514a-518c),7 beschreibt Platon den Aufstieg 
der Seele aus der Sinneswelt zur Ideenwelt. Dabei wird nicht ein 
besonderer Vorgang, sondern die Natur des Menschen überhaupt 
im Bild dargestellt. Die Menschen, so heißt es, leben wie in einer 
Höhle, gefesselt an Hals und Schenkeln, den Blick unverwandt 
auf die dem Eingang gegenüberliegende Höhlenwand gerichtet. 
Vom Eingang her leuchtet ein Feuer, dazwischen verläuft ein 
Weg, gesäumt von einer Mauer. Längs dieser Mauer tragen Men­
schen künstlich gefertigte Bilder vorbei, von denen die Höhlen­
bewohner nur die Schatten wahmehmen. Diese Schatten halten 
sie für das allein Wahre. Wird nun ein Gefangener naturgemäß 
befreit und gezwungen, sich umzuwenden und gegen das Licht zu 
sehen, dann schmerzt ihn die Helligkeit, und er ist nicht imstande, 
die schattenwerfenden Gegenstände in ihrer Wahrheit zu erken­
nen. Dasselbe wiederholt sich, wenn man ihn zwingt, ins Feuer 
selbst zu schauen und ans Tageslicht emporzusteigen. Nur durch 
allmähliche Gewöhnung wird er zuerst die Schatten und Spie­
gelbilder, dann die Dinge selbst, schließlich die Gestirne und zu­
letzt auch die Sonne betrachten können. Im Anblick der Sonne 
aber wird er erkennen, daß sie es ist, die das Licht erzeugt und 
folglich die Ursache von allem Sichtbaren darstellt.

Platon deutet dieses Gleichnis so: die Höhle steht für den sicht­
baren Kosmos, den ögctrög rönog oder mundus sensibilis bzw. die 
Welt des Werdens; der Bereich außerhalb der Höhle für den 
denkbaren Kosmos, den vor]Tög röttog oder mundus intelligibilis 
bzw. die Welt des Seins. Dementsprechend ist das Feuer in der 
Höhle ein Bild für die sichtbare Sonne und die Sonne außerhalb 
der Höhle ein Bild für die Idee des Guten. Die Schatten drinnen 
stellen Aspekte der Sinnesdinge dar, die künstlichen Bilder diese 
Sinnesdinge selbst.8 Analog dazu stellen die Schatten und Spie­

514a-521b und 539dr-541b)“. In: O. Höffe (Hg.): Platon, Politeia (Klassiker 
Auslegen Bd. 7). Beilin 1997, S. 179-203 und S. 205-228.
7 Vgl. bes. G. Picht: Die Fundamente der griechischen Ontologie (Vorlesungen 
und Schriften), Stuttgart 1996, S. 37-233.
8 Vgl. Picht: a.a.O. (oben Anm. 7), S. 64, S. 211ff., S. 218, S. 221. Nach einer 
anderen Deutung sind die Schatten die Sinnesdinge und die „Geräte“ die Objek-

275

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelbilder draußen die mathematischen Objekte dar, die wirklichen 
Dinge die Ideen. Die Höhlenwelt erscheint dabei als bloße 
Scheinwelt, als Illusion, während die Außenwelt die einzig wahre 
Welt, die reine Wirklichkeit versinnbildlicht. Diese Unterschei­
dung von sinnlicher und idealer Welt bzw. die Trennung zwi­
schen Schein und Sein bezeichnet man als x<opi0[iög.* 9 Die 
Erfahrungswelt bzw. Welt der Abbilder wird dadurch entschieden 
abgewertet.

Gerade das Höhlengleichnis aber macht deutlich, daß diese 
Trennung selbst nur Schein ist und dem Bild angehört. Es zeigt, 
daß der Begriff „Abbild“ in sich doppeldeutig ist. Auf der einen 
Seite nämlich ist das Abbild „bloßes“ Bild und damit negativ, auf 
der anderen Seite stellt es den Gegenstand dar, wie er sich zeigt, 
und damit positiv. Das Abbild ist also immer auch eine Erschei­
nung des eigentlich Seienden. Dies wird im Höhlengleichnis 
dadurch verdeutlicht, daß die unterschiedlichen Seinsstufen über­
wiegend Abbilder der jeweils übergeordneten Seinsstufe sind und 
daß die sichtbare Welt der wahren Welt in allem entspricht.10 So 
sind die Schatten an der Höhlenwand Abbilder der hinter der 
Mauer vorbeigetragenen Gegenstände, die als künstlich gefertigte 
Bilder selbst wiederum Nachbildungen der von Natur gewachse­
nen Dinge außerhalb der Höhle sind. Und wie die künstlichen Bil­
der in der Höhle Schatten werfen, so werfen auch die natürlichen 
Dinge draußen Schatten und Spiegelbilder. Das Höhlenfeuer ist 
zudem ein Abbild der äußeren Sonne, genau wie das Gewölbe der 
Höhle ein Abbild des äußeren Himmelsgewölbes ist.

Das Verhältnis von Abbild zu Urbild kommt also sowohl in­
nerhalb der Höhle als auch außerhalb der Höhle zum Tragen. Es 
bestimmt darüber hinaus das Verhältnis von Innen- und Außen­
welt. Platon hat diesen Sachverhalt im zweiten Gleichnis, dem 
sog. „Liniengleichnis“ (509d-511e), verdeutlicht. Darin fordert er 
uns auf, eine Linie in zwei ungleiche Abschnitte zu gliedern und 
beide Abschnitte in demselben Verhältnis zu teilen. Die vier Teil­
stücke symbolisieren die Seins- und Erkenntnisstufen und deren 
Verhältnis zueinander. Der jeweils kleinere ist dabei ein Abbild 

te der niederen mathematischen Disziplinen im Sinne von Phil. 56dff. (vgl. Szle- 
zäk, a.a.O. [oben Anm. 6] 215 A. 1).
9 Vgl. Platons Gebrauch von xcoptg Parm. 130bc und Tim. 5lei.
10 Vgl. Picht, a.a.0. (oben Anm. 7), S. 208 und 220f.

276

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des größeren: d.h. die durch die Sinneswahmehmung (afo6t}oig 
oder ebcaola) erfaßten sinnlichen Aspekte der Dinge sind Ab­
bilder der durch die Meinung (irforig oder äXr]0t)g öö^a) auf­
gefaßten wirklichen Sinnesdinge; ebenso sind die durch das Den­
ken (ötdtvoia) begriffenen mathematischen Gegenstände Abbilder 
der durch die Vernunft (voüg) erkannten Ideen. Aber auch die bei­
den Hauptabschnitte verhalten sich zueinander wie die Unter­
abschnitte: d.h. der Bereich des Sichtbaren (röt ögaxd) ist als gan­
zer ein Abbild des Bereichs des Denkbaren (rfct vorpxi).

Das Abbild-Urbild-Verhältnis ist also die prägende Grund­
struktur der platonischen Philosophie. Wie dieses Verhältnis zu 
deuten ist, läßt sich vor allem am ersten Gleichnis, dem sog. 
„Sonnengleichnis“ (506d-509c), ablesen. Platon stellt dort die 
Idee des Guten im Bild der Sonne dar: Genau wie die irdische 
Sonne das Licht ausstrahlt, das den Dingen ihre Sichtbarkeit und 
dem Auge sein Sehvermögen verleiht, so strahlt vom Guten jenes 
Licht aus, das Platon „die Wahrheit und das Sein“ (öXf)0Eid te 
«al xö öv: 508d5) nennt. Dieses Licht gibt den Ideen ihre Erkenn­
barkeit und der Vernunft ihr Erkenntnisvermögen (508el-4). 
Ohne dieses Licht wären die Ideen weder von sich selbst her 
sichtbar noch für den voßg sichtbar. Ja, sie wären überhaupt nicht, 
denn wie die irdische Sonne den Dingen nicht nur ihre Sichtbar­
keit, sondern auch ihr Werden und Wachstum verleiht, so das 
Gute den Ideen ihr „Sein und Wesen“ (rö elvat te «al rt]v ovotav 
509b7-8).

Daher auch wird die Idee von Platon als elöog bestimmt. Elöog 
gehört nämlich zur gleichen Wurzel vid- „sehen“ wie lö-etv und 
bedeutet wörtlich die „Sicht“. Jede „Idee“ eröffnet die Sicht auf 
das, was je ein Seiendes ist: sie läßt dieses Seiende in seiner wah­
ren Gestalt erscheinen. Damit sie diese Sicht bzw. diesen Anblick 
auf das wahrhaft Seiende aber überhaupt ermöglichen kann, muß 
zuerst Licht da sein. Nur wo die Idee des Guten scheint, gibt es 
Sicht bzw. Erscheinen dieser Sicht. In jeder „Idee“ also erscheint 
das Gute mit. Sie ist dementsprechend „das am meisten Schei­
nende unter dem Seienden“ (xoö övrog xö (pavöraxov), wie Platon 
im Anschluß an das Höhlengleichnis sagt (518c9).

Dasselbe gilt nun aber auch für die Abbilder des Seienden: die 
sichtbaren Gegenstände. Zwar ist die Wirksamkeit der Idee des 
Guten auf dieser Stufe beschränkt, doch können auch die Abbil­
der als Abbilder nur auf dem Hintergrund des Lichts erscheinen.

277

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie setzen als Abbilder der Ideen das Licht des Guten bereits vor­
aus. Ohne diesen Lichtschein des Guten gäbe es weder Abbilder 
noch Urbilder, denn jedes Bild setzt von vornherein Sichtbarkeit 
und d.h. Licht voraus. Das Scheinen der Idee des Guten ist daher 
fundamentaler bzw. umfassender als die Unterscheidung zwi­
schen Abbild und Urbild. Sie ist das in allem Erscheinende und 
daher das reine Scheinen bzw. die Idee schlechthin.

Alles andere, also sowohl das Sichtbare als auch das Denkbare, 
erscheint von hier aus primär als Erscheinung. Es ist das, was im 
Schein der Idee des Guten er-scheint. Platon hat dies am deutlich­
sten im letzten der drei Gleichnisse, dem Höhlengleichnis, zum 
Ausdruck gebracht, das die beiden anderen Gleichnisse zusam- 
menfaßt und in sich aufhebt. Dort verdankt alles Sichtbare von 
den wirklichen Dingen bis hin zu den Schatten sein Sein der 
Leuchtkraft der Sonne. Zwar zeigen die Schatten an der Höhlen­
wand als Abbilder von Abbildern nicht die Dinge in ihrer wahren 
Gestalt, sondern nur eine Art Zerrbild davon, doch sind sie auch 
so noch ein Phänomen des Lichts - wenngleich des abgeleiteten 
Lichts im Innern der Höhle. Das Höhlenfeuer ist nämlich von der 
Sonne geborgt. Die Sonne ist daher, wie Platon sagt, die Ursache 
(otfriog) von all dem, was sich außerhalb und innerhalb der Höhle 
zeigt (516b9-c2). Sie stellt sich in den verschiedensten Licht­
brechungen dar.

Dasselbe gilt analog für die Idee des Guten: ihr Licht bringt 
nicht nur die Ideen, sondern auch die sinnlich-wahrnehmbaren 
Dinge hervor. Platon bezeichnet sie daher als „Ursache (altfa) 
alles Richtigen und Schönen, die im Sichtbaren das Licht und 
dessen Herrn (sc. die Sonne) erzeugt, im Erkennbaren aber selbst 
die Herrin ist und Wahrheit und Vernunft gewährt“ (517c2-4).n 
Sie ist folglich das Ur-Licht, das in allen Seinsstufen zum Vor­
schein kommt.

Hinter dem Verhältnis von Abbild zu Urbild verbirgt sich also 
das Wesen des Bildes bzw. der Erscheinung als solcher. „Erschei­
nen“ heißt griechisch cpaCveoöai, „das Erscheinende“ bzw. „die 
Erscheinung“: rö cpaivöpevov. Alles erscheint somit in einem tie­
feren Sinn als „Phänomen“: die Abbilder oder sichtbaren Dinge, 
aber auch die Urbilder oder Ideen. Die sinnlich-wahrnehmbaren

11 ndvtüjv... öqOcöv xe xal xaXxöv alxta, fiv xe ögaxcp qxDg xal xbv xoöxou xöqiov 
xexoOoa, 6v xe vorpxj avrt| xuQta äkljOeiav xal voüv naQaoxo|i6vT].

278

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dinge sind dabei vergängliche, bloße Erscheinungen, während die 
Ideen ewige, wirkliche Erscheinungen sind. Beide sind jedoch 
primär Erscheinungen, die erst im Schein der Idee des Guten 
sichtbar werden und erscheinen. In diesem Lichtschein erweist 
sich die Unterscheidung zwischen Abbild und Urbild, zwischen 
Werden und Sein als sekundär bzw. bedeutungslos. Ohne das 
Scheinen der Idee des Guten würde diese Unterscheidung gar 
nicht sichtbar, ja sie wäre nicht einmal möglich, da jedes Bild (ob 
Urbild oder Abbild, seiend oder werdend) zuerst einmal erschei­
nen und d.h. sichtbar werden muß. Beide Arten von Bildern wei­
sen also über sich hinaus: sie verweisen auf jenes ursprüngliche 
Licht, das alles Seiende, ob es ist oder wird, überhaupt erst als 
Bild er-scheinen läßt.

Jenseits von Urbild und Abbild bzw. jenseits von Sein und 
Werden also verbirgt sich der tiefere Unterschied zwischen Er­
scheinung und Licht. Oder anders gesagt: Jenseits der Bilder of­
fenbart sich der Grund des Bildseins bzw. das, was die Phäno­
mene zu Phänomenen macht: die Sichtbarkeit selbst bzw. die 
Phänomenalität der Phänomene. Da der Grund der Bilder aber 
nicht selbst wieder ein Bild sein kann, übersteigt er alle Bilder, 
auch die immerseienden Urbilder, radikal: er ist nicht nur trans­
zendent, sondern übertranszendent. Oder wie es Platon am Höhe­
punkt des Sonnengleichnisses ausdrückt: das Gute sei nicht selbst 
das Sein, das es den Ideen verleihe - genauso wenig wie die 
Sonne das Werden sei, das sie den Sinnesdingen verleihe -, son­
dern es sei noch Jenseits des Seins“ (ötäxetva -tfjg ovo(ag) und 
rage an Würde und Macht darüber hinaus (509b8— 10).

So fuhren uns die Gleichnisse stufenweise aufwärts: von den 
vergänglichen Abbildern, die wir mit unseren sinnlichen Augen 
wahmehmen, zu den darin erscheinenden, ewigen Urbildern, die 
wir nur mit den Augen des Geistes erkennen können. Diese un­
sichtbaren eföt] wiederum eröffnen uns die Sicht auf das in ihnen 
zur Erscheinung kommende, nicht-seiende Licht der Idee des 
Guten als Voraussetzung und Ursache aller Bilder.

Da dieses umfassende Licht der Idee des Guten aber sowohl 
die Ursache der erkennbaren Ideen als auch der Erkenntnis selbst 
ist (508el-4), läßt es sich nicht erkennen wie die anderen Ideen. 
Es ist, als jenseits des Seins stehend, unerkennbar. Denn, so fragt 
Sokrates in der Politeia rhetorisch, „wie könnte etwas, was ja 

279

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht ist, erkannt werden?“ (477al).12 Dementsprechend heißt es 
im Dialog Parmenides über das mit dem Guten identische Eine: 
„Es gibt also kein Wort dafür, keinen Begriff, auch kein Wissen, 
keine Wahrnehmung und keine Vorstellung“ und „wird folglich 
nicht benannt, nicht begriffen, nicht vorgestellt, nicht erkannt und 
von keinem Seienden wahrgenommen“ (142a3-6).13 Oder wie 
Platon im 7. Brief sagt: „Es ist in keiner Weise sagbar wie andere 
Erkenntnisse bzw. Lemgegenstände, sondern aus häufiger, ge­
meinsamer dialektischer Bemühung tun die Sache selbst und aus 
dem gemeinsamen Leben entsteht es plötzlich wie ein von einem 
springenden Feuer entzündetes Licht in der Seele und ernährt sich 
nunmehr selbst“ (341c5-d2).14

2.

Wie also kann das Gute überhaupt erkannt werden? Damit es 
erkannt werden kann, muß es zuerst erscheinen. Wie aber kann 
das Gute, das doch der Grund aller Erscheinungen ist, selbst noch 
erscheinen? Oder bildhaft gefragt: Wie kann das Licht als Vor­
aussetzung für das Erscheinen selbst noch erscheinen?

Erscheinen setzt den Hintergrund des Lichts voraus, vor dem 
etwas er-scheinen bzw. sichtbar werden kann. Das Licht selbst 
aber kann nicht auch im Licht sichtbar werden, sondern um als 
Licht sichtbar zu werden, braucht es den Hintergrund des Dun­
kels. Dasselbe gilt für das Gute: Um als Gutes erscheinen zu kön­
nen, bedarf es seines Gegensatzes, des Negativen. Das jeweilige 
Andere, von dem sich das Erscheinende abhebt, ist also zur Er­
scheinung notwendig.

In Platons Höhlengleichnis kommt dies besonders deutlich zum 
Ausdruck: Dort läßt sich das Licht des Höhlenfeuers als Licht 
nicht ohne die Dunkelheit der Höhle erkennen. Das bedeutet: Das 

12 ä<ö$ yiiQ &v [it| öv yfi ti yviüoOEtr];
13 oüö’ &Qa övofia ta crinQ oü&fe Xöyog oööfi tig &uarfyiT) oüöfe afoOqovg oüöt
ööija. - ... - otiö' ftga oööfe Xfiyerai avöfe crüöfe
yiyvcöoxeini, oüöfiiiTtöv övuuv aütoO alaöäverai.
14 örytOv yiiQ auöa|uö$ ecrtiv (b$ äXka iiaöfyiata, dkl’ bt awovotag
yiyvoiifivTK toqI tö ngdypa avrö xat toO au^fjv &jafcpvT)g, olov tob itugög 
jn)Sy^oavTO$ 4|aq>0fev qxjjg, ev tf| yEvöfisvov awö eavtb tj&r] tg&pei.

280

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Licht der irdischen Sonne kann als solches nur wahrgenonunen 
werden, weil es auch die Nacht gibt. Analog verhält es sich mit 
der überirdischen Sonne: Sie scheint zwar immer, geht also nie 
unter, setzt aber dennoch die Existenz der Nacht voraus. Nur so 
erklärt es sich, daß der aus der Höhle Befreite nicht nur die Dinge 
im Licht und das Sonnenlicht selbst, sondern auch den Himmel in 
der Nacht und das Mond- und Sternenlicht betrachten muß 
(516a6-b2). Auf den gleichen antithetischen Bildern von Tag und 
Nacht, Licht und Dunkel basiert zudem das Sonnengleicbnis 
(508c-d). Damit aber steht fest: das Gute im Bild der Sonne ist 
nicht ohne das Werdende und Vergehende im Bild der Dunkelheit 
erfahrbar. Es setzt den Gegensatz der Nacht und d.h. des 
Negativen voraus, der auch die Finsternis in der Höhle und damit 
die Vergänglichkeit erzeugt. Das Licht des Seins kann also nur 
leuchten vor dem Hintergrund der Nacht des Nicht-Seins.

Was in der Gleichnisfolge der Politeia bildhaft dargestellt ist, 
hat Platon philosophisch in seiner Lehre von den beiden gegen­
sätzlichen Prinzipien ausgefiihrt.15 Man nennt diese Lehre im An­
schluß an Aristoteles auch seine „ungeschriebene Lehre“ 
(örypcxcpa SdYpara).16 Platon selbst hat den geschriebenen Logos 
im Phaidros als „Abbild“ (etöcoXov) des mündlichen Logos be­
zeichnet (276a8-9). Schriftlichkeit und Mündlichkeit verhalten 
sich also wie die sichtbare „Erscheinung“ zur unsichtbaren 
„Idee“.17 Die sog. „ungeschriebene Lehre“, die nach Ansicht der 
Tübinger Schule der Ideenlehre zugrundeliegt, bildet daher das 
Fundament der platonischen Philosophie. Platon hat diese Lehre, 
die in den veröffentlichten Schriften nur angedeutet wird, den 
mündlichen Erörterungen in der Akademie vorbehalten. Sie be­
durfte besonderer Vorbedingungen und Vorbereitungen, einer re­

15 Vgl. bes. H. J. Krämer Arete bei Platon und Aristoteles. Zum Wesen und zur 
Geschichte der platonischen Ontologie. Heidelberg 1959 (Amsterdam21967); K. 
Gaiser: Platons ungeschriebene Lehre. Studien zur systematischen und ge­
schichtlichen Begründung der Wissenschaften in der Platonischen Schule. Stutt­
gart 21968 (*1963); G. Reale: Zu einer neuen Interpretation Platons. Eine Aus 
der Metaphysik der großen Dialoge im Lichte der „ungeschriebenen Lehren“. 
Paderbom/München/Wien/Zürich 1993. Weitere Literatur bei Görgemanns, 
a.a.0. (oben Anm. 5), S. 113f. (vgl. dort auch S. 114-119).
16 Aristot. Phys. 4,2,209bl5 (= Test. Plat 54 A Gaiser).
17 Vgl. Gaiser, a.a.O. (oben Anm. 15), S. 4.

281

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gelrechten Einweihung. Man spricht daher auch von Platons 
„mündlicher“, „innerakademischer“ oder „esoterischer“ Lehre, 
die nur einem bestimmten Kreis von Eingeweihten zugänglich 
war.

Nach dieser „ungeschriebenen Lehre“ nun basiert die Gesamt­
heit des Seienden nicht auf einem einzigen Seinsgrund, sondern 
auf zwei einander entgegengesetzten Prinzipien (äp/cd) bzw. 
Elementen (oroixeta): dem positiven Prinzip des „Guten“ 
(riyaööv) bzw. „Einen“ (&v) und dem negativen Prinzip der „Un­
begrenzten Zweiheit“ (äögicrtog övdg) bzw. des „Groß-und- 
Kleinen“ (päya xal pixpdv). Das „Eine“ steht dabei für Einheit, 
Bestimmtheit, Eindeutigkeit, Ewigkeit, Identität und Sein; die 
„unbegrenzte Zweiheit“ für Vielheit, Unbestimmtheit, Zweideu­
tigkeit, Zeitlichkeit, Differenz und Nichtsein.18

Beide sind, wie aus dem Phaidon (97dl-5, 98b5-6) und dem 
7. Brief (344a8-b2) hervorgeht, aneinander gekoppelt:19 die Zwei­
heit an die Einheit, denn auch die Zweiheit ist noch eine Einheit. 
Sie ist als Einheit der Nicht-Einheit die Kehrseite der Einheit und 
setzt die Einheit als „Folie“ bereits voraus. Dementsprechend 
erscheint die Nacht in den Gleichnissen der Politeia als „nächt­
licher Tag“ (vuxTEQivt] fipäQot 521c6) bzw. ,,nächtlicher Licht­
schimmer“ (wxTEQtvh 508c6), also als Abwesenheit des 
Lichtes bzw. als Nicht-Licht. Aber auch die Einheit kann als 
Einheit nur im Unterschied zur Nicht-Einheit bzw. Vielheit er­
scheinen. Diese Vielheit ist jedoch nicht der tragende Hinter­
grund, vor dem die Einheit als solche erscheint, sondern das „Ne­
gativ“, von dem sie sich distanzierend abhebt. Sie ist das ganz 
Andere, und die Einheit erscheint als Einheit nicht auf der Grund­
lage der Nicht-Einheit, sondern im Gegensatz dazu. Auf das 
Sonnen- und Höhlengleichnis bezogen heißt das: die Sonne zeigt 
sich als Sonne nicht auf dem Hintergrund des Dunkels - es ist ja 
nicht Nacht, wenn die Sonne scheint -, sondern in Abgrenzung 

18 Vgl. Gaiser, a.a.0. (oben Anm. 15), S. 19; Reale, a.a.O. (oben Anm. 15), S. 
319; H. J. Krämer: „Das neue Platonbild“, Zeitschrift für philosophische For­
schung 48 (1994), S. 9.
19 Vgl. Reale, a.a.O. (oben Anm. 15), S. 140, 378f., S. 104; ders.: „Die Begrün­
dung der abendländischen Metaphysik: ‘Phaidon’ und ‘Menon’“. In: Th. Ko- 
busch/B. Mojsisch (Hrsgg.): Platon. Seine Dialoge in der Sicht neuer Forschun­
gen. Darmstadt 1996, S. 76f.

282

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Dunkel. Sie ist der Nacht radikal entgegengesetzt. Dennoch 
vermag sie ihre Leuchtkraft nur im Hinblick auf die ihr konträre 
Finsternis zu entfalten. So verweist das Licht auf das Dunkel, ist 
als Licht aber nur in Abhebung vom Dunkel erfahrbar.

Licht und Dunkel gehören also in gewissem Sinne zusammen. 
Man hat Platons Prinzipien daher als gleich ursprünglich zu be­
trachten. Die Einheit könnte ohne den Gegensatz der Zweiheit 
nicht als Einheit erscheinen, auch wenn sie der Zweiheit voraus­
geht und diese als Nicht-Einheit sozusagen bedingt. Die Platon- 
forschung spricht daher anstelle von einem Dualismus zu Recht 
von einem „Bipolarismus“, insofern das eine Prinzip das andere 
strukturell voraussetzt.20

Dennoch kommt man über einen letzten Ur-Gegensatz nicht 
hinaus. Indem die Einheit nur durch Abkehr von der Zweiheit 
erscheinen kann, bleibt „ein logisch unaufliebbarer Gegensatz 
oder Widersprach“21 bzw. „ein fundamentales Paradox“22 beste­
hen. „Eine letzte ‘Begründung’“, so schreibt der Tübinger For­
scher K. Gaiser, „wäre nur dann gegeben, wenn hinter den Anti­
nomien, die in der Gegensatzlehre beschlossen sind, ein umfas­
sender Grund sichtbar würde, der beides - Sein und Nichtsein, 
Peras und Apeiron, [Einheit und Vielheit] - in sich enthielte“.23

Auch die Prinzipienlehre kann also noch nichts Letztes sein. 
Da beide Prinzipien dem Logos vorausgehen und ihn begründen, 
können die Prinzipien selbst weder schriftlich noch mündlich 
mitgeteilt werden. Sie verhalten sich zur Prinzipienlehre wie die 
Prinzipienlehre zur Ideenlehre. Dies wird auch durch die in den 
Dialogen und im 7. Brief immer wieder betonte , Abbildhaftig­
keit“ des Logos bestätigt.24 Da nach Platon jede Art des Logos nur 

20 Vgl. Reale, a.a.0. (oben Anm. 15), S. 207.
21 Gaiser, a.a.O. (oben Anm. 15), S. 13 (vgl. 10).
22 C. F. von Weizsäcker Die Einheit der Natur. Studien. Manchen 1971, S. 476 
(vgl. S. 491).
23 Gaiser, a.a.0. (oben Anm. 15) 200 (vgl. S. 27: „Wir stehen damit wieder vor 
der Frage, die im Rahmen unserer Untersuchung offen bleiben muß: ob es für 
Platon einen umfassenden ‘Grund’ gibt, in dem vielleicht das Zusammenwirken 
der gegensätzlichen Prinzipien auf eine logisch nicht ohne weiteres feststellbare 
Weise seine Ursache findet“).
24 Vgl. Gaiser, a.a.0. (oben Anm. 15) S. 4f., 305-308 und 337 A. 4 mit Hinweis 
auf Phaid. 99dff. (die Xöyoi als ‘Bilder’ der Dinge); Tim. 29b-d (die Rede als 

283

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein „Abbild“ der Sache ist, weist auch die ungeschriebene Lehre, 
gerade sofem sie auf den Ursprung gerichtet ist, radikal über sich 
hinaus: sie verweist auf die unsagbare Sache selbst,25 die in der 
Prinzipienlehre zur Erscheinung kommt wie das Licht des Guten 
in den Ideen.

Daß es aber selbst zu diesem „Unsagbaren“ (&qqt]tov) noch 
einen Zugang gibt - wenn auch nicht über die Erkenntnis des 
Logos -, hat Platon mehrfach hervorgehoben. Gerade in der Po- 
liteia spricht er wiederholt von einem „Schauen“,26 so z.B. auch 
gegen Ende des Höhlengleichnisses, wo er vom Philosophen sagt: 
„Zuletzt, so glaube ich, kann er die Sonne selbst... anschauen und 
betrachten, wie sie ist“ (rekewatov öt| olpai röv fjkiov ... Swair’ 
&v xanöetv xal 0e<iaao6ai olög ecrrtv 516b4-7). Damit fuhrt 
Platon den Vergleich der Erkenntnis mit dem sinnlichen Sehen 
des Auges konsequent zu Ende. Denn wie wir nicht nur die von 
der Sonne beleuchteten Dinge, sondern auch die Sonne selbst 
betrachten können, so können wir nicht nur die im Licht des Gu­
ten bzw. Einen erscheinenden Ideen, sondern auch das Gute selbst 
anschauen. Das „Schauen“ gehört also eindeutig dem Gleichnis 
an. Es ist Teil des Bildes und darf nicht mit dem, was im Bild 
dargestellt werden soll, verwechselt werden. Wir sagen daher: 
„Schauen“ ist an dieser Stelle metaphorisch27 28.

Platon verwendet die Metapher des „Schauens“ aber nicht nur 
in den Gleichnissen, sondern auch in der philosophischen Umset­
zung dieser Gleichnisse.26 So lautet die entsprechende Deutung 
des Höhlengleichnisses: „Zuletzt wird wenn auch mit Mühe die 
Idee des Guten geschaut, hat man sie aber gesehen ..." (•reXevcata 
f] roC tStyaBcö löfia xal pöyig ÖQäaOat, ötpOelaa öfe ... 517b8-cl). 
Und als Ziel der dialektischen Erziehung gibt Sokrates an, die 

elM&S Xöyo$); Epist 7, 342aff. (övopa - Xöyog - eföcoXov - ürurrtjixr] als Annä­
herungen an die Sache selbst).
25 Vgl. Gaiser, a.a.O. (oben Anm. 15), S. 5.
26 Z.B. 518cl0 (OewjifeVT]), 526el (xariöelv), e4 (ifielv).
27 Vgl. z.B. H. J. Krämer „Über den Zusammenhang von Prinzipienlehre und 
Dialektik bei Platon. Zur Definition des Dialektikers Politeia 534B-C“. In: J. 
Wippern (Hrsg.): Das Problem der ungeschriebenen Lehre Platons. Beiträge 
zum Verständnis der platonischen Prinzipienphilosophie. Darmstadt 1972, S. 
401.
28 Siehe oben Anm. 26.

284

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophen „müßten den Augenstrahl der Seele (tr]v rfjg 
auytfv) emporrichten und auf das allem Lichtbringende selbst 
blicken (cctoßX&ipai), und wenn sie das Gute selbst gesehen haben 
(löövrag), es als Urbild gebrauchen“ (540a7-9).29

Auch in anderen Dialogen (z.B. im Symposion und im Phai- 
dros) wird die höchste und letzte „Erkenntnis“ immer wieder als 
„Schau“ beschrieben.30 Da diese Erkenntnis weder sag- noch 
mitteilbar und auch nicht begründ- und beweisbar ist, spricht man 
- im Gegensatz zur dialektisch-diskursiven bzw. rational-begriff­
lichen Erkenntnis - gewöhnlich von einer poetischen Erkennt­
nis“ bzw. poetischen Erfahrung“: griechisch vofJg oder vör]oig im 
Gegensatz zu öidvoia oder Xöyog.31 Nötig aber bedeutet nichts 
anderes als „das unmittelbare Schauen des geistigen Auges“.32 
Das heißt, daß auch diese Bezeichnung dem Bereich des Meta­
phorisch-Bildhaften angehört und folglich unzureichend bzw. nur 
behelfsmäßig ist. Denn die Wahrheit läßt sich nicht schauen - 
genau so wenig wie sich das Licht schauen läßt, das die Sonne 
ausstrahlt und in dem die Dinge erscheinen (was wir sehen, ist 
vielmehr das von den Dingen reflektierte Licht).

3.

Was also verbirgt sich hinter der befremdlichen Schau der Prin­
zipien bzw. der paradoxen noetischen Erkenntnis des Ursprungs?

Dies läßt sich anhand der entsprechenden Dialoge beantworten. 
Die wichtigsten Textstellen, an denen von der Schau des Höch­
sten die Rede ist, bewegen sich nämlich alle im selben Umkreis: 
im Umkreis der antiken Mysterienkulte. Diese Mysterienkulte 
spielten im Altertum eine außerordentlich wichtige Rolle: sie be­
standen über tausend Jahre lang vom 7.Jh. v. Chr. bis ins 5.Jh. n. 
Chr. und breiteten sich von Kleinasien und Ägypten bis nach 

29 ävayxacnfov ävaxX£vavta$ xt]v Tf|g i|n,xf|g aüytjv elg aütö &toßX6|>ai tö Jtäai 
qxSg nag^ov, xat löövrag tö dtyaObv avrö, naQaöeCy|jaTtX0O)|x6vov$ ötetvtp.
30 Z.B. Symp. 210al (tö öfe x&xa «al ätonxixä), d7 (xarC&n), e4 (xatöiperat),
21 ld2 (Oewnfivcp), d3 (l&nsX Phaidr. 248b4 (rf|g toO övrog O&tg), 250b5 (Ibetv).
31 Vgl. bes. Krämer, a.a.O. (oben Anm. 15) 27 Anm. ZI, 465^167,528 Anm. 71, 
S. 544-546.
32 Krämer, a.a.O. (oben Anm. 27), S. 401.

285

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Germanien und Britannien aus.33 Die bedeutendsten griechischen 
Mysterien waren die Mysterien von Eleusis.34 Wie die meisten 
Athener war auch Platon in diese Mysterien eingeweiht.

Wo immer Platon nun auf die noetische Erkenntnis des Letzten 
zu sprechen kommt, lehnt er sich an die Kulte der Mysterien, 
besonders die Mysterien von Eleusis, an. Dies gilt für das Höh­
lengleichnis35 genauso wie für die Stelle vom überspringenden 
Feuerfunken im 7. Brief (341c5-d2d; vgl. 344b?).36 Am auffällig­
sten ist der Mysterienhintergrund in den Dialogen Symposion und 
PhaidrosP Platon beschreibt dort den Aufstieg zur Urschönheit 
als Mysterieneinweihung. Dabei wird die Schau des reinen Gei­
stes als heilige Schau der Mysterien vorgestellt.

Besonders deutlich ist die Anspielung auf die Mysterienschau, 
die sog. ötojvreta, im Phaidros*\m Rahmen des großen Seelen- 
Mythos, der die Präexistenz der Seele schildert, heißt es:

„Die Schönheit war damals glänzend zu schauen, als mit 
dem seligen Chor wir im Gefolge des Zeus, andere im Ge­
folge eines anderen Gottes, einen seligen Anblick und eine 
selige Schau genossen und in die Mysterien eingeweiht 

33 Vgl. bes. W. Burkert: Antike Mysterien, Funktionen und Gehalt. München 
1990; M Giebel: Das Geheimnis der Mysterien. Antike Kulte in Griechenland, 
Rom und Ägypten. München 1993 (= Zürich/München 1990).
34 Vgl. bes. W. Burkert: Homo necans. Interpretationen altgriechischer Opfer­
riten und Mythen. Berlin/New York 1972, S. 274-327.
35 Vgl. K. Albert: Griechische Religion und Platonische Philosophie, Hamburg 
1980, S. 102-104; D. Dewincklear: „La question de l’initiation dans le mythe de 
la caveme“. Revue de Philosophie ancienne 11 (1993) S. 159-175; Picht, a.a.0. 
(oben Anm. 7), S. 44ff.
36 Vgl. K. Gaiser: „Platons esoterische Lehre“. In: P. Koslowski (Hrsg.): Gnosis 
und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Zürich/München 1988, S. 26f.
37 Vgl. bes. Ch. Riedweg: Mysterienterminologie bei Platon, Philon und Kle­
mens von Alexandrien. Berlin/New York 1987, Kap. 1. Speziell zum „Phaidros“ 
vgl. Ch. Schefer: „Rhetoric as Part of an Initiation into the Mysteries: a New 
Interpretation of the Platonic ‘Phaedrus’“ (Vortrag vom 12.11.1999, gehalten an 
einem internationalen Platon-Symposium der Universität Cincinnati zum Thema 
„Plato as Author: The Rhetoric of Philosophy“; erscheint demnächst in einem 
Sammelband).
38 Vgl. Riedweg, a.a.0. (oben Anm. 37), S. 40-42, 48ff.; Burkert, a.a.0. (oben 
Anm. 33), S. 77f.; Giebel, a.a.0. (oben Anm. 33), S. 53.

286

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wurden, die man die aDerseligsten nennen darf; diese My­
sterien feierten wir, selbst vollkommen und unbetroffen 
von den Übeln, die uns in Zukunft erwarteten, indem wir 
als Mysten und Epopten vollkommene, einfache, unzit- 
temde, selige Erscheinungen in reinem Lichte schauten, 
selbst rein und noch nicht geprägt von dem, was wir jetzt 
mit uns herumtragen und als Körper bezeichnen ..." 
(250b5-c6).39

Platon beschreibt hier in feierlich-religiösem Ton die Schau der 
„überhimmlischen“ Ideen, allem voran die Schau der Schönheit. 
Da die Schönheit wie die Sonne eine einzigartige Leuchtkraft 
besitzt und eine Sonderstellung unter den Ideen einnimmt, kann 
sie nur mit der Idee des Guten aus der Politeia bzw. dem Einen 
der Prinzipienlehre identisch sein. Ihre Schau entspricht der höch­
sten Einweihungsstufe in den eleusinischen Mysterien, der sog. 
„Epoptie“. Mit ihr erreichte die Weihe ihre Vollendung und ihr 
Ziel. Zur Schau gehörten denn auch die Seligpreisungen, auf die 
Platon mehrmals Bezug nimmt.40 Dasselbe gilt für die eindrückli­
chen Lichteffekte, die Platon glanzvoll beschwört.41

Das Licht spielte in den Mysterienkulten eine Schlüsselrolle. 
Die Einweihungsrituale wurden gewöhnlich in der Nacht began­
gen. Am Höhepunkt der Weihe fand jeweils ein plötzlicher Um­
schlag von dunkler Nacht in strahlende Helligkeit statt, und dieses 
Lichtereignis scheint geradezu im Zentrum der Mysterien gestan­
den zu haben. Plutarch z.B. berichtet über die Stufe der „Schau“: 
„Ein großes Licht leuchtete von Eleusis her auf“, oder an anderer 

39 xdDjog öb töt' fjv lÖElv Xa|«tQÖv, öze obv EUÖatpovi XOqQ fiaxaQtav öipiv ze 
xal Obav, fatöjievoi |i£zä (ibv Aib$ äXXni öb äÄXou Oefflv, elööv ze xal 
bzEÄoüvro zt&v zekezcöv f(v eb|iig Xbyeiv paxaeuiratrqv, f|v cbeY«i^o(i£V 
öXöxXtjqoi (xbv aörol övre$ xal taaOelg vjomSn öoa bv wtbQq) XQÖV’P 
i»ib|iEV£V, öXöxXrjQa öb xal xal &zQ£|xf| xal EÖÖatpova qxio|iata 
p.vozi|x£vo( ze xal bjKwrreöovreg bv avyfi xaOaQq, xaOagol övte$ xal totyiavtoi 
zovtou ö vüv öt) otöjia jreQupbQovreg övopd^o|i£v...
40 Vgl. N. J. Richardson: The Homeric Hymn to Demeter. Oxford 1974, S. 
310ff.
41 Vgl. Richardson, a.a.O. (oben Anm. 40) 26ff.; Riedweg, a.a.O. (oben Anm. 
37), S. 47-52.

287

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stelle: „Ein wunderbares Licht begegnete uns.“42 Als otipßoXov 
bzw. Kennzeichen der Weihe erscheint das in der Nacht erstrah­
lende Licht auch in den Isis-Mysterien. So heißt es im ausführ­
lichsten Mysterientext der antiken Literatur, dem letzten Buch der 
„Metamorphosen“ des Apuleius - allerdings in der verschlüssel­
ten Sprache des Eingeweihten: „Ich kam an die Grenze des To­
des, übertrat die Schwelle der Persephone, und nachdem ich 
durch alle Elemente gefahren war, kehrte ich wieder zurück. 
Mitten in der Nacht sah ich die Sonne in glänzendem Lichte fun­
keln (nocte media vidi solem candido coruscantem lumine). Ich 
trat vor die Götter der Tiefe und der Höhe und betete sie aus 
nächster Nähe an“ (11,23, 7).43

In Eleusis erfolgte der plötzliche Umschlag von Nacht in Licht 
durch die Öffnung des Allerheiligsten, eines kleinen Raumes 
nicht ganz in der Mitte der Weihehalle.44 Der höchste Priester, der 
sog. „Hierophant“, hatte darin zuvor ein loderndes Feuer entfacht 
und ließ dann - wie sein Name sagt - vor dieser Lichtkulisse „die 
heiligen Gegenstände erscheinen“ (röt lepii tpalveiv). Diese 
wurden denn auch als „Erscheinungen“ (cpdopata) bezeichnet.45 
Nebst den heiligen Symbolen der Göttin wie Mörser und Stößel 
oder einer geschnittenen Ähre wurden dabei vermutlich auch 
Bilder oder Statuen der Göttin selbst vom Hierophanten vorge­
zeigt.46 Die letzte und wichtigste „Erscheinung“ aber war die 
Göttin selbst: sie „erschien“, wie aus dem Homerischen Demeter- 
hymnos hervorgeht, im Glanz des hell erleuchteten, nächtlichen 
Raumes.47 Die Nacht bildete für ihre „Erscheinung“, griechisch 
&t«pdveia, den notwendigen Hintergrund, denn nur die Dunkel­

42 Plut: Them. 15,1: qxö$... ixkäpipai p6ya... ’EkeuoivöOev; Fr. 178 Sandbach: 
ix öt toötov qxBg ti Oaupdoiov fartjvnjaev.
43 accessi confinium mortis et calcato Proserpinae limine per omnia vectus 
elementa remeavi; nocte media vidi solem candido coruscantem lumine, deos 
inferos et deos superos accessi coram et adoravi de proxumo.
44 Vgl. Burkert, a.a.O. (oben Anm. 34) 304-306; Riedweg, a.aO. (oben Anm. 
37), S. 50.
45 Vgl. Plut, Fr. 178 Sandbach; Aristeid., Or. 22,3; Prokl., Comm. in Plat. Rep.
II185,3 Kroll; Riedweg, a.a.O. (oben Anm. 37), S. 55.
46 Vgl. Riedweg, a.a.0. (oben Anm. 37) S. 52, 61 f. mit A. 163 gegen Burkert, 
a.a.0. (oben Anm. 34) S. 316f.
47 Hymn. Hom. Dem. 278-280.

288

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit ermöglichte ihr Er-scheinen im Licht. Ohne diesen Hinter­
grund gäbe es überhaupt keine Epi-phanien.

Doch nun hat Platon nicht einfach die Mysterienerfahrung 
gleichsam ins Philosophische übertragen, sondern auf charakteri­
stische Weise umgedeutet - mit unabsehbaren Folgen für die gan­
ze Geschichte der abendländischen Philosophie. Anders als bei 
Platon ist nämlich in Eleusis nicht vom „nächtlichen Licht“, son­
dern umgekehrt von den „lichtbringenden Nächten“, vom „Er­
scheinen“ des Hierophanten „in strahlenden Nächten“ sowie von 
„seinem Erscheinenlassen in heiligen Nächten“ die Rede.'* Nicht 
die immerscheinende Sonne steht im Zentrum der Einweihung, 
sondern die in der Nacht aufgehende Sonne.

Dies und der plötzliche Umschlag von Nacht in Licht bewei­
sen, daß die Nacht in den Mysterien in eins mit dem Licht erfah­
ren wurde: sie erschien den Schauenden als der tragende Hinter­
grund, der das Licht aus sich entläßt und damit allem Erscheinen 
vorgegeben sein muß. Dabei wurde die Dunkelheit durch das 
Aufleuchten des Lichtes nicht aufgehoben, sondern im Schein des 
Lichtes erschien in Wahrheit die Dunkelheit selbst: sie erschien 
als Dunkelheit und d.h. als unsichtbare Quelle des Lichts. Als 
solche aber war sie gvcnfiQiov, „Geheimnis“, und dieses Geheim­
nis löste bei den Schauenden heftige Reaktionen aus: zunächst 
Schauder und Schrecken, dann Staunen und Ehrfurcht.48 49

Ganz allgemein faßte man diese gegensätzlichen Affekte mit 
dem griechischen Wort itdöog, zu deutsch „Widerfähmis“ bzw. 
„Erfahrung“, zusammen. Bei Aristoteles sogar erscheint das 
na0elv, das „Erfahren“, geradezu als Kennwort für die Myste- 
rienweihe: „Die Einzuweihenden“, so schreibt er in dem berühm­
ten Fragment aus dem Dialog Über die Philosophie, „müßten 
nicht mehr etwas lernen (jxaOetv), sondern erfahren (itaöelv) und 

48 Aristäd., Or. 22, 11: täg qxoaqxfQovg vthcrag; Inscriptiones Graecae H/m2 
3811, 2: npoqxxvfivixx vu|lv ix ägyswatg; H/m2 3411, 1: aepvfflv cpdvtoQa 
vuzrcöv.
49 Vgl. z.B. Plut, Fr. 178 Sandbach: atQÖ toO TÖucrug aütoO tä öeivö nävta, 
cpptxT) xal -tQöpo? xal löpto? xal Oäpßog; Riedweg, a.a.0. (oben Anm. 37), S. 
60-67; zur antithetischen Erfahrung (das Entsetzen und die Seligkeit) vgl- auch 
Burkert, a.a.0. (oben Anm. 33), S. 78.

289

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in einen Zustand versetzt werden.“50 Damit bezieht er sich auf die 
unterschiedlichen Einweihungsstufen. Zur Vorbereitung gehörte 
nämlich die „Übergabe“ (jiapÄSootg) eines Wissens, einer Er­
kenntnis in Form eines Logos. Der Myste wurde in der sog. „hei­
ligen Erzählung“, dem legög Xöyog, unterwiesen, und diese Be­
lehrung hatte mythische oder halbphilosophisch-allegorische 
Form.51 Auf der letzten und höchsten Stufe, der Stufe der 
„Schau“, aber gelangte das Lernen an seine Grenze: die Licht- 
Epiphanie konnte nicht mehr mitgeteilt, sondern nur noch er­
fahren werden. ’Ejtonre'üeiv und iiaOetv bzw. „schauen“ und „er­
fahren“ sind daher in den Mysterien gleichbedeutend.52

Wirklich geschaut wurden dabei lediglich die heiligen Schau­
gegenstände - sowohl das Licht als auch das Dunkel blieben für 
die sinnlichen Augen unsichtbar. In den „Erscheinungen“ (cpdto- 
para), im Götterbild und vor allem im Aufleuchten des Lichtes 
aber kam das Dunkel zur Erscheinung. Die Bezeichnung „Schau“ 
ist daher zweideutig und paradox: sie geht aus vom Sichtbaren, 
zielt aber auf das Unsichtbare. Im Sichtbaren wurde das Un­
sichtbare geschaut. Daher auch ist der Myste wörtlich der, der die 
Augen schließt.53 Hinter der „Schau“ verbirgt sich somit die Er­
fahrung des Unsichtbaren, des Mysteriums.

50 Aristot., Fr. 15 Ross (= Synes., Dion 8, 48a): ’Aewnor&T]? iljiol toix; 
TeXovpbvoug ai> gaOetv ri 6elv, äXXä reaOatv xal ÖuxreOfjvai. Zum raiOog in den 
Mysterien vgl. auch Burkert, a.a.O. (oben Anm. 33), S. 63; R. Schlesier. .Lust 
durch Leid: Aristoteles’ Tragödientheorie und die Mysterien. Eine interpreta­
tionsgeschichtliche Studie“. In: W. Eder (Hrsg.): Die athenische Demokratie im
4.Jahrhundert v. Chr. Vollendung oder Verfall einer Verfassungsreform? Stutt­
gart 1995, S. 392-394 mit A. 20.
51 Vgl. z.B. Theon Smym. p. 14, 26 Hiller, Burkert, a.a.O. (oben Anm. 34), S. 
303; Riedweg, a.a.O. (oben Anm. 37), S. 6ff.; Burkert, a.a.O. (oben Anm. 33), S. 
59.
52 Vgl. Clem. Alex., Strom. 5, 71, 1: rti öb (reydka (sc. |watf|Qia) negi tfflv 
crupjtävtaw, ob pavOävEiv <oüx>bu bnoketnetai, äronxeöetv 6b xal rregivoelv 
rijvre cpöaiv xalxä rrgäyga-ta.
53 Zur Ableitung des Wortes p.ikrw)g von ptieiv „Augen/Lippen schließen“ als 
reiner Volksetymologie vgl. Burkert, a.a.0. (oben Anm. 33), S. 15f. mit A. 36; 
ders.: „Der geheime Reiz des Verborgenen: Antike Mysterienkulte“. In: H. G. 
Kippenberg/G. G. Stroumsa (Hrsgg.): Secrecy and Conceahnent. Studies in the 

290

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Mysterium schlechthin war jedoch die Göttin selbst: Per­
sephone. Sie erschien in der Helle der Nacht, genau wie die Mit­
ternachtssonne in den Isis-Mysterien den Gott (Osiris) symboli­
siert. Als Todesgöttin stieg sie aus der Tiefe des Hades herauf, um 
sich mit ihrer Mutter Demeter zu vereinen, und brachte aus der 
Unterwelt ein neugeborenes Kind mit: also Leben aus dem Be­
reich des Todes.54 Aber sie durfte nach dem Mythos nicht immer 
auf der Oberwelt bleiben, sondern mußte für einen Drittel des 
Jahres wieder in die Unterwelt zurückkehren, bevor sie im Früh­
ling erneut auferstand.55 So erschien die Göttin dem Eingeweihten 
als „die Herrin beider Reiche der Ober- und Unterwelt“, als „die 
polare Einheit von Tod und Leben“.56 Der Tod wurde dabei nicht 
als Gegensatz zum Leben, auch nicht als Durchgang zu einem 
neuen, ewigen Leben erfahren - vielmehr schlug der Tod durch 
eine „verwandelnde Erfahrung“57 in Leben um. Diese Wende 
bildete nach W. Burkert die Quintessenz der Mysterieneinwei- 
hung. Er schreibt: „Nichts von einer Überwindung des Todes. [...] 
Das Leben hat eine Todesdimension gewonnen, was freilich auch 
eine Lebensdimension des Todes bedeutet.“58 In der Göttin also 
offenbarte sich der Tod als Tod: das Nichtsein als unsagbarer 
Grund des Seins, aus dem alles hervorgeht und in den wieder 
alles zurückkehrt.

Damit ergibt sich die Schlußfolgerung: zum Sein gehört das 
Nichtsein wie zum Licht das Dunkel. Im Licht erscheint das Dun­
kel und im Sein das Nichtsein. Das aber bedeutet, daß das Licht 
in den Mysterien eine Erscheinung des Dunkels bzw. das Sein 
eine Erscheinung des Nichtseins ist und nicht umgekehrt wie bei 
Platon, der das Werden bzw. Nichtsein als „Götterbild“ (dyoXga) 
des reinen Seins versteht (Tim. 37c7). Das Dunkel der Höhle ist 
entgegen der Auffassung des Höhlengleichnisses keine Erschei­
nung des Lichts, sondern das Licht als Licht kann nur sichtbar 
werden vor dem Hintergrund des Dunkels. Es ist selbst ein Bild 

History of Mediterranean and Near Eastem Religions, Leiden/New York/Köln 
1995, S. 82 mit A. 9.
54 Vgl. Hippol., Baer. 5,8,40; Giebel, a.a.0. (oben Anm. 33) S. 45f.
55 Vgl. Hymn. Hom. Dem. S. 398ff.
56 Giebel, a.a.0. (oben Anm. 33) S. 46.
57 Burkert, a.a.O. (oben Anm. 33) Kap. IV.
58 Burkert, a.a.O. (oben Anm. 34) S. 289.

291

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Dunkels, das im Licht als Dunkel zur Erscheinung kommt. 
Damit kehren wir aus dem Tageslicht in die Höhle als genuinen 
Ort der Mysterien zurück.59

So verweisen - zusammengefaßt gesagt - die Abbilder auf die 
Urbilder, die Urbilder auf das Licht und das Licht auf das Dunkel. 
Dieses Dunkel bildet den eigentlichen Ursprung der Bilder, da 
alle Bilder und d.h. alle Erscheinungen im Licht dieses Dunkel 
bereits voraussetzen. Ohne dieses Dunkel gäbe es überhaupt kein 
Erscheinen, denn Scheinen bedingt Licht, Er-scheinen aber zu­
gleich Dunkelheit. In der Vorsilbe Er- kommt das Dunkel zum 
Vorschein.

4.

Was aber bedeutet hier „Dunkel“, was „Licht“? Sind Licht und 
Dunkel nicht selbst wieder Bilder - genau wie die Metaphern 
„Abbild“ und „Urbild“?

Um den tieferen Sinn dieser Bilder herauszufinden, wenden 
wir uns erneut dem Ausgangspunkt unserer Überlegungen, Pla­
tons Höhlengleichnis, zu. Platon stellt dort im Bild der Sonne das 
Gute bzw. Eine dar. Von ihr strahlt jenes Licht aus, das Platon 
„die Wahrheit und das Sein“ (öXfjOeid re xal rö öv 508d5) nennt. 
Die Dinge, die in diesem Licht erscheinen, stellt er als „Urbilder“, 
die Dinge, die im Licht der sinnlichen Sonne erscheinen, dement­
sprechend als ,Abbilder“ dar. Die dunkle Höhle wiederum ver­
sinnbildlicht das Werden und Vergehen, die Vergänglichkeit, 
oder wie wir auch sagen können, die Zeit. Zusammen stellen 
Höhle und Außenwelt die Wirklichkeit dar. Daher bestimmt Pla­
ton das Wissen des Philosophen als „eine Schau der Zeit im 
ganzen und des Seins im ganzen“ (öecopta jtavtög |xbv /qövou, 
jtdoqg öb oüatag 486a8-9). Die Höhle symbolisiert die Zeit, die 
Außenwelt das Sein.

59 Zur Höhle als Mysterienstätte vgl. P. Boyancd: „L’antre dans les mystöres de 
Dionysos“. Rendiconti della Pontificia Accademia di Archeologia 33 (1960/61)
S. 107-127; Burkert, a.a.0. (oben Anm. 33) 85 (Dionysos-Mysterien), 14 etc. 
(Mithras-Mysterien); Dewincklear, a.a.O. (oben Anm. 35) 169 (kretische Zeus- 
Mysterien).

292

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Sein wird dabei genauer als äkfjöeia, als „Wahrheit“, cha­
rakterisiert. Platon hat bei diesem Wort an die Ableitung von ä- 
„un-„ und kavödveiv „verborgen sein“ gedacht, wonach die 
Grundbedeutung „Un-verborgenheit“ wäre.60 In dieser Unverbor­
genheit sind die Ideen weder an sich selbst verborgen noch dem 
voCg verborgen. Sie sind folglich das Unverborgene bzw. Wahre 
schlechthin. Als das schlechterdings Unverborgene aber müssen 
sie zugleich anwesend und gegenwärtig sein. Sie sind das in der 
Gegenwart Gegenwärtige. Die Unverborgenheit muß daher als 
Gegenwart gedeutet werden. Dies stimmt denn auch mit dem 
Guten als Einheit überein. Einheit nämlich bedeutet Identität, und 
Identität ist nur in der Gegenwart möglich.

Gegenwart aber ist ein Charakter der Zeit. Die Zeit, dargestellt 
im Bild durch das Dunkel der Höhle, kann demnach nicht aus 
dem Sein, dargestellt durch das Licht der Außenwelt, abgeleitet 
werden. Vielmehr ist das Sein von der Zeit bzw. das Licht vom 
Dunkel her zu verstehen. Dies ist denn auch der Grundgedanke 
des ganzen Werks von M. Heidegger, daß die Zeit den Horizont 
jedes Seinsverständnisses bildet,61 und nicht umgekehrt, wie man 
mit Platon annehmen könnte, der die Zeit als Abbild des Seins 
versteht (das ist der Sinn der sog. „Kehre“ und entspricht genau 
der Umkehr in den Mysterien). Die Zeit darf hier allerdings nicht 
traditionell als Vergänglichkeit, als Jetztfolge, als Fluß, als reine 
Form der Anschauung, als Maß und Medium und Dimension 
verstanden werden. Denn auch die Gegenwart ist ja nicht mehr 
das je gegenwärtige Jetzt, sondern der „Ort“, der erst Gegenwär- 
tigsein, auch das Gegenwärtigsein des Jetzt, ermöglicht: die ä- 
XYjÖeia, die „Un-verborgenheit“.

Wie nun zur Gegenwart auch Vergangenheit und Zukunft ge­
hören, so zur <5t-X.^0eia die X.fj0r), die „Verborgenheit“. Das Sein 
als Gegenwart, Anwesenheit im Sinne der Unverborgenheit und 
Lichtung verweist auf das Nichtsein als Abwesenheit im Sinne 
der Verborgenheit und Dunkelheit. Erst diese Verborgenheit er­
möglicht Un-verborgenheit und damit alles Ent-bergen, Er-schei- 

60 Vgl. W. Luther: Wahrheit, Sicht und Erkenntnis in der griechischen Philo­
sophie bis Demokrit (Archiv für Begriffsgeschichte 10). Bonn 1966, S. 33ff; 
Görgemanns, a.a.0. (oben Anm. 5), S. 92.
61 Vgl. M. Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 121972 (*1927), S. 1 (Vorwort) 
und S. 437 (Schlußsatz).

293

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen, Sich-Zeigen, alle Lichtung, alle Offenbarung, alle Bilder, 
alle Epi-phanie. Im Un- der Unverborgenheit bzw. im Epi- der 
Epiphanie scheint die Verborgenheit durch. Als Grund aller Ent- 
bergungen und Erscheinungen kann sie selbst jedoch nicht mehr 
entborgen werden und erscheinen. Sie kann nur noch erscheinen 
als sie selbst: als das sich in allem Verbergende bzw. als entber- 
gende Verbergung. Als solche aber ist sie Geheimnis.

Dieses der Logik vorausgehende Paradoxon liegt allen Bildern 
und d.h. allen Erscheinungen zugrunde. Jede Erscheinung ver­
weist auf die Unverborgenheit, die ihrerseits in der Verborgenheit 
beruht. Über sie ist nicht mehr hinauszukommen, da alle Erschei­
nungen, alle Bilder des Logos und des Mythos, alle Bilder der 
Religion, alle Zeichen, Symbole und Formeln den Hintergrund 
der Verborgenheit bereits voraussetzen.

Dies gilt auch für die wichtigste Form des Erscheinens über­
haupt, die Sprache. In jedem Wort, in jedem Zeichen erscheint 
das Geheimnis, das selbst nicht in die Sprache eingeht. Das Wort 
„Geheimnis“ deutet daher - genau wie das Wort iwotfjpiov, das 
die Griechen von ptieiv „die Lippen schließen“ ableiteten62 - auf 
etwas, das sich nicht aussprechen läßt, ohne zerstört zu werden; 
auf etwas, das sich der Vermittlung durch Worte und Bilder ent­
zieht; auf etwas, das seinem Wesen nach undarstellbar und un­
sagbar ist und nur noch im ursprünglichsten Sinn erfahren werden 
kann. Dieses Geheimnis, das wir auch Verborgenheit und Dun­
kelheit nannten, ist aber nicht irgendein Geheimnis oder Myste­
rium, sondern das Geheimnis schlechthin, jenes Mysterium, das 
R. Otto in seinem bahnbrechenden Buch Das Heilige als ‘Myste­
rium tremendum et fascinans’ umschrieben hat:63 die Erfahrung 
des Heiligen, die allen lebendigen Religionen als Urerfahrung 
zugrunde liegen soll.

Mit Logik, logischem Nachdenken und Erschließen, mit Refle­
xion hat das nichts mehr zu tun. Die Philosophie als Streben nach 
der Wahrheit ist preisgegeben. Damit aber kehrt sich das übliche 
Verhältnis zwischen Philosophie und Religion um: es wird nicht 
mehr versucht, die Religion von der Philosophie her zu verstehen, 

62 Siehe oben Anm. 53.
63 R. Otto: Das Heilige. Über das Irrationale in der Idee des Göttlichen und sein 
Verhältnis zum Rationalen. Mönchen 351963 (*1917).

294

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondern die Philosophie von der Religion her64 65 Religion als ur­
sprüngliche Erfahrung des Heiligen.

Platon selber verweist ja durch seine Anspielungen auf die My­
sterien über das bloß Philosophische hinaus ins Kultisch-Reli­
giöse.“ Er beginnt in den Dialogen mit der Ideenlehre, die lem- 
und lehrbar und schriftlich mitteilbar ist, geht dann zur mündli­
chen Prinzipienlehre über, die nur noch in der Akademie lem- 
und lehrbar und mitteilbar ist, und endet schließlich bei der kulti­
schen Erfahrung des Geheimnisses, die nicht mehr lern-, lehrbar 
oder mitteilbar, ja nicht einmal mehr eigentlich sagbar ist. Wir 
nennen sie die unsagbare Erfahrung. Zentrum der Akademie war 
dementsprechend ein Heiligtum, in dem geopfert und gebetet 
wurde, in dem Weihgeschenke dargebracht und Feste gefeiert 
wurden.66

Diese Erfahrung des Unsagbaren setzen Physik, Philosophie, 
Theologie und Religion im traditionellen Sinn voraus. Diese Er­
fahrung ist das Herz aller Mysterienkulte. Das bedeutet: Alle Bil­
der bzw. alle Erscheinungen gründen in der religiös verstandenen 
Epi-phanie. Alle Wissenschaften basieren auf der unsagbaren Er­
fahrung des lebendigen Gottes. Die Erfahrung selbst aber können 
wir weder mitteilen noch aussprechen. Die Erfahrung selbst kön­
nen wir nur machen - wie der Myste, der an den Mysterien teil­
nimmt, sie erlebt, erfährt, erleidet. Die kultische Einweihung ver­
langt dabei - im Gegensatz zur wissenschaftlich-philosophischen 
„Einweihung“ - die Offenheit und Bereitschaft des ganzen Men­
schen, nicht mehr bloß den verstandesmäßigen und vernünftigen 
Mit- und Nachvollzug.

Dies gilt auch für uns - jetzt und hier. Wir können nur an die 
Sache heranfuhren - wie die Mystagogen es taten - oder an sie 
herangeführt werden. Mehr nicht. Wir können nur auf das Ent­
scheidende hindeuten - genau wie der Eingeweihte der Isis, der 
das Unsagbare im Bild beschwört: „Mitten in der Nacht sah ich 
die Sonne.. “,67

64 Vgl. bereits Ch. Schefer: Platon und Apollon. Vom Logos zurück zum Mythos 
(International Plato Studies 7). Sankt Augustin 1996; siehe auch oben Anm. 2.
65 Vgl. auch Ch. Schefer: „Platons ‘Lysis’ als Mysterieneinweihung“ (erscheint 
demnächst in der Zeitschrift .Museum Helveticum“).
66 Vgl. Schefer, a.a.O. (oben Anm. 64) S. 254-265.
67 Siehe oben Anm. 43.

295

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-273 - am 25.01.2026, 11:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

