
Anthropos  106.2011

667Rezensionen

Gothóni, René (ed.): Pilgrims and Travellers in 
Search of the Holy. Bern: Peter Lang, 2010. 306 pp. ISBN 
978-3-0343-0161-9. Price: € 47.50

The articles in this edited volume were originally pre-
sented at a 2008 symposium in Helsinki with the same 
theme as the title of the book, “Pilgrims and Travelers 
in Search of the Holy.” Working within the disciplines 
of history, anthropology, and religious studies, the con-
tributions range from the well theorized to the overly de-
scriptive, and yet others that only tangentially relate to 
the central theme of pilgrims. The unevenness found in 
many edited books is exacerbated here by the lack of rig-
orous editing to provide a thematic synthesis of recurring 
themes, like the motivations and the transformative expe-
riences of pilgrims, comparisons of pilgrimage and travel. 

For those looking for theoretical and universal per-
spectives, part one of the book fails to deliver. Other 
than Gothóni’s essay, the contributions focus on specif-
ic pilgrimage traditions that contribute little to a gener-
al theoretical explication. René Gothóni considers Vic-
tor Turner’s seminal interpretation of pilgrimages but 
looks to other ways to understand its experiential com-
ponent. He uses Hjalmar Sundén’s role theory and Ga-
damer’s game theory to focus on “genuine and personal” 
religious experiences of travelers “absorbed” in the role of 
pilgrims at holy sites and tries to understand the linguis-
tic nature of their experience of “being present” or “en-
gaged ‘there’ ” in pilgrimage. Simon Coleman’s thought 
provoking textual analysis focuses not on the experience 
of the pilgrim but on the journey as the “key to making 
the place.” He teases out the tensions between locality 
and travel by examining 1) ethnography as pilgrimage 
(movement) through Frazer’s well-known work on mag-
ic and religion, “The Golden Bough,” and 2) pilgrimage 
as ethnography through the work of nineteenth-century 
artists who travelled to the Holy Land in a quest for au-
thentic place-making through immersion. Pilgrimage be-
comes a metaphor for methodological movement (within 
texts and disciplines) and “fluid states” of cultures on the 
move. Jakob Christensson’s descriptive overview covers 
the history of the Scandinavian pilgrimage tradition to 
shrines of martyrs or local saints and to the Holy Land 
from Middle Ages (when the region was Christianized) 
to the Lutheran period (when pilgrimage was restricted) 
to the present. While the earliest journeys were indistin-
guishable from Viking raids, later ones were motivated by 
miracles, thanksgiving, or tradition. Mari-Johanna Rahka-
la uses pilgrimages undertaken by Greek women to local, 
urban, and suburban convents to argue against homog-
enizing Turnerian style paradigms for understanding the 
practice. She points out that the journey, as a transforma-
tive event, is not part of the Greek term for pilgrimage; 
proskynima instead refers to devotions in a church/mon-
astery or in front of a deity.

Part Two of the book consists of case studies of Bud-
dhist and Hindu sites. The two essays on Hindu pilgrim-
ages seem a misfit here as the focus is on Buddhist sites, 
especially within the Tibetan tradition. Klaus Karttunen 
melds secondary sources with his own anecdotal accounts 
to present the history of pilgrimage in South Asia with a 

focus on the nonreligious, economic aspects of pilgrimage 
ranging from donations extracted by pilgrimage priests to 
the sale of ritual items and services, like tonsures. This 
essay exemplifies the volume’s problematic editing, for 
example, Adam’s Peak in Sri Lanka is not identified as 
a site that is important for Hindus too, leaving the read-
er wondering about its relevance to an essay purportedly 
on Hindu pilgrimages in India. In contrast to this sweep-
ing overview, Riikka Uuksulainen uses a case study ap-
proach to examine pilgrimages undertaken by 32 lower 
caste women in West Bengal to ask for divine favors or 
to fulfill vows with the focus on one woman’s elevated 
post-pilgrimage status. While the women’s low-caste sta-
tus is mentioned several times, the author does not tell us 
if or how that has a bearing on their pilgrimage practices.

Of the Buddhist selections, two have limited relevance 
to the theme of pilgrims and travelers. Neither Alexandre 
Andreyev’s historical account of the founding of north-
ernmost European Buddhist datsan (lamasery) in St. Pe-
tersburg, Russia, nor Mitra Härkönen’s research on the 
monastic life of Tibetan nuns offer anything ethnograph-
ically or theoretically to advance our understanding of 
pilgrimages. 

Michael Pye’s well-theorized account of Buddhist cir-
culatory (Saikoku and Shikoku) pilgrimages in Japan sug-
gests, “the way is the goal.” In other words, the spiri-
tual transformation happens on the way and not at the 
destination(s). These circulatory pilgrimages are similar 
to many Hindu ones in India but what makes them differ-
ent is the specific pilgrim “transaction” that requires the 
acquisition of temple seals in/on a book, scroll, or shirt as 
proof of having been there. 

Of greatest interest in the compilation is the set of 
essays on Tibetan pilgrimages. Wuqi Chenaktsang dis-
tinguishes between two kinds of traditional Tibetan pil-
grimages: praying and meditation at holy sites (mjal-
skor), such as Lhasa, and circumambulating large-scale 
holy sites (gnas-skor), like Mount Kailash. Pilgrim mo-
tivations range from transcendental goals, like freedom 
from the cycle of rebirth or a good reincarnation, to more 
wordly desires, like good health, success in school ex-
aminations, or gambling. This essay also includes inter-
esting ethnographic information on the transformation of 
natural locations to holy sites by yogis (mystics) who at-
tain supernatural powers (like flying) and “rainbow bod-
ies” (enlightenment) through meditation. Juha Janhunen 
draws on a Wutun legend recorded in the Amdo of ethnic 
Tibet (Qinghai Province in China) about a dead man’s 
pilgrimage that cautions listeners to not go against their 
destiny, even if what they seek is a meritorious act like 
the pilgrimage to Lhasa. The legend features a Tibetan 
rolang (resurrected corpse or zombie that “lives” through 
its connection to a living person) that tries to make the 
pilgrimage to Lhasa despite it not being in his destiny. 
The essay includes an interesting discussion of the eth-
nic identity of the Wutun people that is useful in breaking 
up the otherwise homogenous category of Tibetan. Juha 
Komppa’s somewhat disjointed essay traces the revival of 
the Labrang monastery in the town of Xiahe, China, as a 
Buddhist pilgrimage site for Tibetans and Mongolians and 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-667 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-667


668

Anthropos  106.2011

Rezensionen

a tourist destination for Chinese looking for “authentic 
Tibetan-ness” in nomadic life on the surrounding grass-
lands. This movement from “Tibetan religion as Tibetan 
culture” to Tibetan culture as non-Buddhist nomadic cul-
ture of the grasslands allows for a new folklorist way to 
imagine Tibetan-ness. The essay also has an informative 
section on Buddhist/Tibetan circumambulations. Lhun-
drub Dorji’s fascinating account discusses two journeys 
in the life of a woman, Damcho Pema: her struggle to be-
come a Tibetan Buddhist nun and her arduous 2,000 km 
prostrating pilgrimage from Hainan Tibetan Autonomous 
Prefecture, China, to Lhasa. In addition to conferring reli-
gious merit and transformation in social status, the pros-
trations also wrought health benefits for Damcho Pema. 

In conclusion, the main contribution of this volume is 
to Tibetan studies. As the editor correctly points out, this 
is one region where political volatility and repression has 
prevented sustained scholarly engagement. So, it is in-
valuable to have a collection of essays that provide rich 
ethnographic insights into the Tibetan pilgrimage tradi-
tion. Equally noteworthy are the contributions by indig-
enous Tibetan scholars. While the volume is not suitable 
for adoption as an undergraduate textbook because it does 
not provide the basics of pilgrimage studies, it has selec-
tive relevance for advanced students.

Chris A. Joseph

Gottowik, Volker (Hrsg.): Die Ethnographen des letz-
ten Paradieses. Victor von Plessen und Walter Spies in 
Indonesien. Bielefeld: transcript Verlag, 2010. 359 pp.,  
Musik-CD. ISBN 978-3-8376-1332-2. Preis: € 36.80

Unter den Kultur und Sozialwissenschaften hat die 
Ethnologie besonders schwere Legitimierungsfragen zu 
beantworten, die mit einem selbstbewussten Subjekt als 
ihrem Objekt verbunden sind. Dass dieses Subjekt zudem 
in vielen Fällen kolonialpolitischer Bedrängung in viel
facher Schattierung ausgesetzt war und ist, vergrößert das 
Legitimierungsproblem. Daraus entstand ein überdurch-
schnittlich großer Corpus an Literatur zur Selbstsicht des 
Faches durch seine Vertreter. Dabei bilden diejenigen 
eine eigene Gruppe, die dem Fach verbunden sind, je-
doch auch oder vor allem anderen Zielen verpflichtet sind. 
Sie vertreten oft aufgefächerte Standpunkte und scheren 
sich weniger um die Disziplin einer Disziplin. 

Zwei Vertreter dieser Gruppe stehen im Mittelpunkt 
des vorliegenden Buches. Es sind Victor Baron von Ples-
sen (1900 – ​1980) und Walter Spies (1895 – ​1942). Ihnen 
war ein Symposium gewidmet, das im Jahr 2006 an der 
Universität Frankfurt durchgeführt wurde. Bis auf einen 
sind alle Beiträge zum Symposium in diesem Band ver-
sammelt, ergänzt durch sechs weitere Aufsätze. Einer kur-
zen Einleitung des Herausgebers folgt ein Grußwort von 
Victoria Baronin von Plessen, der Tochter des im Mit-
telpunkt Stehenden. Danach folgen die 14 Aufsätze, zu 
drei, nach wenig schlüssigen Kriterien benannte Teilen 
geordnet: “Die Ethnographen: Biographischer und zeit-
geschichtlicher Rahmen”, “Das letzte Paradies: Ansich-
ten in Film und Theater” und “Zwischen Dokumentati-
on und Imagination”. Diese Gliederung ist, wie auch so 

manche Wiederholungen in den Beiträgen, ein Zeichen 
unzureichender Editionstätigkeit. Dazu gehört auch, dass 
dieselben Titel ganz unterschiedlich aufgeführt werden, 
auch, dass keinerlei Begründung für die Auswahl der Tex-
te aus Victor Baron von Plessens Malaiischem Tagebuch 
(Kap. I, 2) angegeben wird. Ebenso fehlt eine Begrün-
dung für die Aufnahme des Aufsatzes zum Kannibalis-
mus-Topos bei den Batak, der mit dem Thema des letz-
ten Paradieses nichts zu tun hat und zudem ohne Kenntnis 
der gesamten Literatur zum “man-eating myth” zu sein 
scheint. Überhaupt zeigen einige Beiträge eine verblüf-
fende Selbstsicherheit einschließlich der Wahl großer 
Titel, gepaart mit einer arroganten Nonchalance, als ob 
Lesen eine Unsitte wäre. So schreibt Börsch in seinem 
Beitrag über Victor Baron von Plessen, dass dessen künst-
lerische Beziehung zu Spies bis zu dessen Lebensende 
dauerte (22); dabei hätte er im selben Band (82) nachle-
sen können, dass der Kontakt im März 1939 abbrach, also 
drei Jahre vor Spies’ Tod. Im selben Beitrag erfährt man 
im Titel, was von Plessen alles war und dass er “ein Studi-
um der Kunst und der Ethnologie …” absolviert hat, aber 
nicht, wo, bei wem, in welcher Schule etc.

Besonders deutlich ist diese Haltung im Beitrag von 
W. Fuhrmann, der einem bombastischen Titel “Optische 
Gemälde: Vorläufige Überlegungen zur Geschichte und 
Ästhetik des ethnographischen Films” einen ersten Ver-
such folgen lässt, von Plessens Filme “filmhistorisch und 
filmästhetisch auf [sic] dem Hintergrund der internatio-
nalen wie nationalen Dokumentarfilmgeschichte zu posi-
tionieren”, und behauptet, dass z. B. “die Bedeutung der 
faschistischen Ideologie auf den wissenschaftlichen Film 
der dreißiger und vierziger Jahre … nur im Ansatz er-
forscht” (115 ) sei. So argumentierend müsste er anschlie-
ßend mehr bieten, als erscheint, und auch mehr lesen, als 
er gelesen hat. S. 117: “… wuchs Victor von Plessen mit 
dem Kino auf. Es ist nicht bekannt, ob er ein begeister-
ter Kinogänger war …”. Ja, was denn nun? S. 123: “Die 
kommunikationstheoretische Tradiertheit des Kultur-
films …” (!!) zeigt sich im Borneo-Film darin, dass die 
Kamera einer Landkarte ins Innere der Insel folgt. Das ist 
schwer verdaubare “culture studies”-Sprache. 

Gerlinde Waz ist die Autorin mehrerer Kapitel in der 
dreibändigen Reclam-Geschichte des dokumentarischen 
Films in Deutschland. Hier schreibt sie einen Beitrag 
“Zwischen Ethnographie und Poesie: Victor von Ples-
sens ‘Südseefilme’ im Spiegel seiner Zeit”. Falls sich das 
“seiner” auf von Plessen bezieht, stimmt es zeitlich nicht 
ganz, weil von Plessen ja bis 1980 gelebt hat, also 40 Jah-
re unberücksichtigt bleiben, und auch die ersten 20 Jahre 
kaum einen Spiegel abgeben. Das mag kleinlich erschei-
nen, aber ist wiederum – auch – eine Nachlässigkeit des 
Herausgebers. Ebenso das Zitieren von Stresemann (142), 
ohne auf den stramm-deutschen Ton dieses Herrn einzu-
gehen. Auch mit dem Beschwören des Paradieses (130) 
ist vorsichtig umzugehen. Es ist seit langem schon dar-
auf hingewiesen worden, dass die Zivilisationskritik Gau-
guins sich schon in Nordfrankreich malerisch zeigte, aber 
auch, dass die Bilder aus Tahiti nur mit langen Interpre-
tationsreden als Bilder eines Paradieses gesehen werden 
können. Gauguin ist trotzdem geblieben, also ist die Si-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-667 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:41:20. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-667

