Rezensionen

Gothéni, René (ed.): Pilgrims and Travellers in
Search of the Holy. Bern: Peter Lang, 2010. 306 pp. ISBN
978-3-0343-0161-9. Price: € 47.50

The articles in this edited volume were originally pre-
sented at a 2008 symposium in Helsinki with the same
theme as the title of the book, “Pilgrims and Travelers
in Search of the Holy.” Working within the disciplines
of history, anthropology, and religious studies, the con-
tributions range from the well theorized to the overly de-
scriptive, and yet others that only tangentially relate to
the central theme of pilgrims. The unevenness found in
many edited books is exacerbated here by the lack of rig-
orous editing to provide a thematic synthesis of recurring
themes, like the motivations and the transformative expe-
riences of pilgrims, comparisons of pilgrimage and travel.

For those looking for theoretical and universal per-
spectives, part one of the book fails to deliver. Other
than Gothoni’s essay, the contributions focus on specif-
ic pilgrimage traditions that contribute little to a gener-
al theoretical explication. René Gothéni considers Vic-
tor Turner’s seminal interpretation of pilgrimages but
looks to other ways to understand its experiential com-
ponent. He uses Hjalmar Sundén’s role theory and Ga-
damer’s game theory to focus on “genuine and personal”
religious experiences of travelers “absorbed” in the role of
pilgrims at holy sites and tries to understand the linguis-
tic nature of their experience of “being present” or “en-
gaged ‘there’” in pilgrimage. Simon Coleman’s thought
provoking textual analysis focuses not on the experience
of the pilgrim but on the journey as the “key to making
the place.” He teases out the tensions between locality
and travel by examining 1) ethnography as pilgrimage
(movement) through Frazer’s well-known work on mag-
ic and religion, “The Golden Bough,” and 2) pilgrimage
as ethnography through the work of nineteenth-century
artists who travelled to the Holy Land in a quest for au-
thentic place-making through immersion. Pilgrimage be-
comes a metaphor for methodological movement (within
texts and disciplines) and “fluid states” of cultures on the
move. Jakob Christensson’s descriptive overview covers
the history of the Scandinavian pilgrimage tradition to
shrines of martyrs or local saints and to the Holy Land
from Middle Ages (when the region was Christianized)
to the Lutheran period (when pilgrimage was restricted)
to the present. While the earliest journeys were indistin-
guishable from Viking raids, later ones were motivated by
miracles, thanksgiving, or tradition. Mari-Johanna Rahka-
la uses pilgrimages undertaken by Greek women to local,
urban, and suburban convents to argue against homog-
enizing Turnerian style paradigms for understanding the
practice. She points out that the journey, as a transforma-
tive event, is not part of the Greek term for pilgrimage;
proskynima instead refers to devotions in a church/mon-
astery or in front of a deity.

Part Two of the book consists of case studies of Bud-
dhist and Hindu sites. The two essays on Hindu pilgrim-
ages seem a misfit here as the focus is on Buddhist sites,
especially within the Tibetan tradition. Klaus Karttunen
melds secondary sources with his own anecdotal accounts
to present the history of pilgrimage in South Asia with a

Anthropos 106.2011

1P 21873.2181,

667

focus on the nonreligious, economic aspects of pilgrimage
ranging from donations extracted by pilgrimage priests to
the sale of ritual items and services, like tonsures. This
essay exemplifies the volume’s problematic editing, for
example, Adam’s Peak in Sri Lanka is not identified as
a site that is important for Hindus too, leaving the read-
er wondering about its relevance to an essay purportedly
on Hindu pilgrimages in India. In contrast to this sweep-
ing overview, Riikka Uuksulainen uses a case study ap-
proach to examine pilgrimages undertaken by 32 lower
caste women in West Bengal to ask for divine favors or
to fulfill vows with the focus on one woman’s elevated
post-pilgrimage status. While the women’s low-caste sta-
tus is mentioned several times, the author does not tell us
if or how that has a bearing on their pilgrimage practices.

Of the Buddhist selections, two have limited relevance
to the theme of pilgrims and travelers. Neither Alexandre
Andreyev’s historical account of the founding of north-
ernmost European Buddhist datsan (lamasery) in St. Pe-
tersburg, Russia, nor Mitra Hérkonen’s research on the
monastic life of Tibetan nuns offer anything ethnograph-
ically or theoretically to advance our understanding of
pilgrimages.

Michael Pye’s well-theorized account of Buddhist cir-
culatory (Saikoku and Shikoku) pilgrimages in Japan sug-
gests, “the way is the goal.” In other words, the spiri-
tual transformation happens on the way and not at the
destination(s). These circulatory pilgrimages are similar
to many Hindu ones in India but what makes them differ-
ent is the specific pilgrim “transaction” that requires the
acquisition of temple seals in/on a book, scroll, or shirt as
proof of having been there.

Of greatest interest in the compilation is the set of
essays on Tibetan pilgrimages. Wuqi Chenaktsang dis-
tinguishes between two kinds of traditional Tibetan pil-
grimages: praying and meditation at holy sites (mjal-
skor), such as Lhasa, and circumambulating large-scale
holy sites (gnas-skor), like Mount Kailash. Pilgrim mo-
tivations range from transcendental goals, like freedom
from the cycle of rebirth or a good reincarnation, to more
wordly desires, like good health, success in school ex-
aminations, or gambling. This essay also includes inter-
esting ethnographic information on the transformation of
natural locations to holy sites by yogis (mystics) who at-
tain supernatural powers (like flying) and “rainbow bod-
ies” (enlightenment) through meditation. Juha Janhunen
draws on a Wutun legend recorded in the Amdo of ethnic
Tibet (Qinghai Province in China) about a dead man’s
pilgrimage that cautions listeners to not go against their
destiny, even if what they seek is a meritorious act like
the pilgrimage to Lhasa. The legend features a Tibetan
rolang (resurrected corpse or zombie that “lives” through
its connection to a living person) that tries to make the
pilgrimage to Lhasa despite it not being in his destiny.
The essay includes an interesting discussion of the eth-
nic identity of the Wutun people that is useful in breaking
up the otherwise homogenous category of Tibetan. Juha
Komppa’s somewhat disjointed essay traces the revival of
the Labrang monastery in the town of Xiahe, China, as a
Buddhist pilgrimage site for Tibetans and Mongolians and

12.01.2026, 05:41:20. Inhalt.
i

Erlaubnls Ist Inhalts Im

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-667

668

a tourist destination for Chinese looking for “authentic
Tibetan-ness” in nomadic life on the surrounding grass-
lands. This movement from “Tibetan religion as Tibetan
culture” to Tibetan culture as non-Buddhist nomadic cul-
ture of the grasslands allows for a new folklorist way to
imagine Tibetan-ness. The essay also has an informative
section on Buddhist/Tibetan circumambulations. Lhun-
drub Dorji’s fascinating account discusses two journeys
in the life of a woman, Damcho Pema: her struggle to be-
come a Tibetan Buddhist nun and her arduous 2,000 km
prostrating pilgrimage from Hainan Tibetan Autonomous
Prefecture, China, to Lhasa. In addition to conferring reli-
gious merit and transformation in social status, the pros-
trations also wrought health benefits for Damcho Pema.
In conclusion, the main contribution of this volume is
to Tibetan studies. As the editor correctly points out, this
is one region where political volatility and repression has
prevented sustained scholarly engagement. So, it is in-
valuable to have a collection of essays that provide rich
ethnographic insights into the Tibetan pilgrimage tradi-
tion. Equally noteworthy are the contributions by indig-
enous Tibetan scholars. While the volume is not suitable
for adoption as an undergraduate textbook because it does
not provide the basics of pilgrimage studies, it has selec-
tive relevance for advanced students.
Chris A. Joseph

Gottowik, Volker (Hrsg.): Die Ethnographen des letz-
ten Paradieses. Victor von Plessen und Walter Spies in
Indonesien. Bielefeld: transcript Verlag, 2010. 359 pp.,
Musik-CD. ISBN 978-3-8376-1332-2. Preis: € 36.80

Unter den Kultur und Sozialwissenschaften hat die
Ethnologie besonders schwere Legitimierungsfragen zu
beantworten, die mit einem selbstbewussten Subjekt als
ihrem Objekt verbunden sind. Dass dieses Subjekt zudem
in vielen Fillen kolonialpolitischer Bedridngung in viel-
facher Schattierung ausgesetzt war und ist, vergroBert das
Legitimierungsproblem. Daraus entstand ein iiberdurch-
schnittlich groBer Corpus an Literatur zur Selbstsicht des
Faches durch seine Vertreter. Dabei bilden diejenigen
eine eigene Gruppe, die dem Fach verbunden sind, je-
doch auch oder vor allem anderen Zielen verpflichtet sind.
Sie vertreten oft aufgeficherte Standpunkte und scheren
sich weniger um die Disziplin einer Disziplin.

Zwei Vertreter dieser Gruppe stehen im Mittelpunkt
des vorliegenden Buches. Es sind Victor Baron von Ples-
sen (1900-1980) und Walter Spies (1895—-1942). Thnen
war ein Symposium gewidmet, das im Jahr 2006 an der
Universitédt Frankfurt durchgefiihrt wurde. Bis auf einen
sind alle Beitrige zum Symposium in diesem Band ver-
sammelt, ergidnzt durch sechs weitere Aufsitze. Einer kur-
zen Einleitung des Herausgebers folgt ein Gru3wort von
Victoria Baronin von Plessen, der Tochter des im Mit-
telpunkt Stehenden. Danach folgen die 14 Aufsitze, zu
drei, nach wenig schliissigen Kriterien benannte Teilen
geordnet: “Die Ethnographen: Biographischer und zeit-
geschichtlicher Rahmen”, “Das letzte Paradies: Ansich-
ten in Film und Theater” und “Zwischen Dokumentati-
on und Imagination”. Diese Gliederung ist, wie auch so

Rezensionen

manche Wiederholungen in den Beitriigen, ein Zeichen
unzureichender Editionstitigkeit. Dazu gehort auch, dass
dieselben Titel ganz unterschiedlich aufgefiihrt werden,
auch, dass keinerlei Begriindung fiir die Auswahl der Tex-
te aus Victor Baron von Plessens Malaiischem Tagebuch
(Kap. I, 2) angegeben wird. Ebenso fehlt eine Begriin-
dung fiir die Aufnahme des Aufsatzes zum Kannibalis-
mus-Topos bei den Batak, der mit dem Thema des letz-
ten Paradieses nichts zu tun hat und zudem ohne Kenntnis
der gesamten Literatur zum “man-eating myth” zu sein
scheint. Uberhaupt zeigen einige Beitriige eine verbliif-
fende Selbstsicherheit einschlielich der Wahl grofler
Titel, gepaart mit einer arroganten Nonchalance, als ob
Lesen eine Unsitte wire. So schreibt Borsch in seinem
Beitrag iiber Victor Baron von Plessen, dass dessen kiinst-
lerische Beziehung zu Spies bis zu dessen Lebensende
dauerte (22); dabei hétte er im selben Band (82) nachle-
sen konnen, dass der Kontakt im Mirz 1939 abbrach, also
drei Jahre vor Spies’ Tod. Im selben Beitrag erfihrt man
im Titel, was von Plessen alles war und dass er “ein Studi-
um der Kunst und der Ethnologie ...” absolviert hat, aber
nicht, wo, bei wem, in welcher Schule etc.

Besonders deutlich ist diese Haltung im Beitrag von
W. Fuhrmann, der einem bombastischen Titel “Optische
Gemiilde: Vorliufige Uberlegungen zur Geschichte und
Asthetik des ethnographischen Films” einen ersten Ver-
such folgen ldsst, von Plessens Filme “filmhistorisch und
filmésthetisch auf [sic] dem Hintergrund der internatio-
nalen wie nationalen Dokumentarfilmgeschichte zu posi-
tionieren”, und behauptet, dass z. B. “die Bedeutung der
faschistischen Ideologie auf den wissenschaftlichen Film
der dreifliger und vierziger Jahre ... nur im Ansatz er-
forscht” (115 ) sei. So argumentierend miisste er anschlie-
Bend mehr bieten, als erscheint, und auch mehr lesen, als
er gelesen hat. S. 117: “... wuchs Victor von Plessen mit
dem Kino auf. Es ist nicht bekannt, ob er ein begeister-
ter Kinogédnger war ...”. Ja, was denn nun? S. 123: “Die
kommunikationstheoretische Tradiertheit des Kultur-
films ...” (!!) zeigt sich im Borneo-Film darin, dass die
Kamera einer Landkarte ins Innere der Insel folgt. Das ist
schwer verdaubare “culture studies”-Sprache.

Gerlinde Waz ist die Autorin mehrerer Kapitel in der
dreibandigen Reclam-Geschichte des dokumentarischen
Films in Deutschland. Hier schreibt sie einen Beitrag
“Zwischen Ethnographie und Poesie: Victor von Ples-
sens ‘Siidseefilme’ im Spiegel seiner Zeit”. Falls sich das
“seiner” auf von Plessen bezieht, stimmt es zeitlich nicht
ganz, weil von Plessen ja bis 1980 gelebt hat, also 40 Jah-
re unberticksichtigt bleiben, und auch die ersten 20 Jahre
kaum einen Spiegel abgeben. Das mag kleinlich erschei-
nen, aber ist wiederum — auch — eine Nachléssigkeit des
Herausgebers. Ebenso das Zitieren von Stresemann (142),
ohne auf den stramm-deutschen Ton dieses Herrn einzu-
gehen. Auch mit dem Beschworen des Paradieses (130)
ist vorsichtig umzugehen. Es ist seit langem schon dar-
auf hingewiesen worden, dass die Zivilisationskritik Gau-
guins sich schon in Nordfrankreich malerisch zeigte, aber
auch, dass die Bilder aus Tahiti nur mit langen Interpre-
tationsreden als Bilder eines Paradieses gesehen werden
konnen. Gauguin ist trotzdem geblieben, also ist die Si-

Anthropos 106.2011

1P 21873.2181,

12.01.2026, 05:41:20. Inhalt.
i

Erlaubnls Ist

Inhalts.

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-667

