286

Justus Pétzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft
4.2 Verwandtschaftsbeziehungen: Artiibergreifendes Mit-Werden
4.2.1 Exzessives Leben: Ein immanenter Schopfungsprozess

Wie im vorherigen Kapitel gezeigt, existiert jenseits des Menschen eine unendlich reiche
und generative Welt, welche sich in stindiger Transformation befindet. Dieser kreative
Kosmos lasst sich als ein sich ewig wandelnder Fluss begreifen, in dessen unendlich ver-
astelten Seitenarmen fiir einen kurzen Moment die Gestalt eines menschlichen Wesens
aufgetaucht ist, wobei diese Erscheinung jedoch nach einem Augenblick quasistabiler
Dauer bald wieder vom Sog des Werdens erfasst werden wird, um so erneut in den vita-
len Stromungen des Weltmeers aufzugehen. So zumindest lief3e sich mit Bergson, De-
leuze, Braidotti und anderen Denker:innen eines posthumanistischen Vitalismus eine
Beschreibung der Wirklichkeit vornehmen. In diesen chronologischen Dezentrierungs-
versuchen wurde die posthumane Realitit insbesondere unter dem Aspekt einer unge-
richteten, nicht-fortschrittlichen, nicht-teleologischen Zeitlichkeit dargestellt, welche
menschliche Akteure und ihre Geschichte/n als kontingente und immer nur tempori-
re Wirklichkeitskonstruktionen ausweisen.

Doch kann diese Nivellierung des Anthropos, durch den Verlauf des Weltgeschehens
in Form struktureller Indeterminiertheit und permanenter Verwandlung, neben einer
chronologischen Deutung auch als Ausdruck einer biologischen bzw. zoélogischen Kraft
verstanden werden. Wihrend Leben, begriffen als bios, eher die menschliche bzw. vom
Menschen kontrollierte Vitalitit meint, wie sie insbesondere in dem von Foucault pro-
minent gemachten Konzept der Biomacht bzw. Biopolitik behandelt wird (und so vor al-
lem auf die Nutzbarmachung und Regierbarkeit von Lebensprozessen, vitalen Produk-
ten und ihrer Spender:innen bzw. Empfinger:innen abzielt), bedeutet Leben, verstan-
den als zo¢, dezidiert nicht-menschliches Leben. Zoé meint also ein menschliche Subjekte
und Herrschaftsanspriiche iibersteigendes Vitalititskonzept, welches insbesondere von
Braidotti als »das vitalistische, pr[iJhumane und generative Leben«*** verhandelt wird.
Aus posthumanistischer Perspektive ist Leben im Sinne von »Zoé bzw. als posthumane
Kraft«**® damit weder auf menschliche Wesen beschrinkt, noch durch diese vollstin-
dig kontrollierbar. Viel eher supervenieren vitale Prozesse menschliche Kategorien von
festen Korpergrenzen, individueller Lebenszeit und angestrebter Beherrschbarkeit, wo-
durch der unentrinnbar vitale Uberschuss des Lebens selbst zum entscheidenden Movens
posthumanen Werdens gerit.

Die folgenden drei Teilkapitel versuchen deshalb eine Anniherung an dieses posthu-
mane Verstindnis von Leben, indem dessen strukturelle Exzessivitit, Relationalitdt und
zuletzt Sympoiesis erliutert werden. Beginnen wird die Analyse posthumanen Lebens al-
so durch Darlegung seiner Uberschiissigkeit, der iibersprudelnden und iiberwuchern-
den Eigenschaften, wie sie sich insbesondere aus Sicht eines »materialistischen Vitalis-

234

mus, d.h. des >Lebens« aus postanthropozentrischer Perspektive«*** offenbaren.

232 Braidotti 2009, S. 113.
233 Ebd., S.m2.
234 Ebd., S.m2.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

In Wiederankniipfung an das vorherige Teilkapitel wird deutlich, wie sehr Zeit und
Leben als kreative und indeterminierte Impulse beide die menschliche Existenz iiber-
schreiten und dadurch Da/Sein, Werden und Ge/Wesenheit der anthropogenen Wirk-
lichkeit entscheidend mitgestalten. Grosz macht diese Verbindung besonders deutlich,
wenn sie iiber ihr eigenes philosophisches Schaffen schreibt: »I am interested in the ways
in which time, movement, change, the irresistible push to the future — as fundamental bi-
ological and material forces — affect culture and the technological developments that derive
from it, and impel them to differ from themselves and to undergo more or less contin-
uous, more or less uncontrolled, becomings [...].«*** Dieser Ausdruck von Zeit als dezi-
diert biologischer und materieller Werdensprozess, welcher immer wieder neue Formen
der Realitdt hervorbringt, beschreibt den lebendigen und lebensspendenden Impuls, der
auch menschliche Wesen dazu bringt, sich einem stindigen Wandel zu unterziehen und
so immer wieder neue Potentiale des Daseins zu erschliefRen.

Aber im Gegensatz zu den besonderen Antriebsfaktoren, welche bisher die Fortent-
wicklung der Menschheit und Kultur sicherstellten, also deren metaphysische (Gottes
Plan), rationale (gesteigerte Vernunft) oder dialektische (historischer Fortschritt) Ele-
mente, entspringen die vitalen Impulse des Evolutionsgeschehens aus materiellen, leib-
lichen und immanenten Kriften einer Biosphire (bzw. Okosphire), welche kein héheres
Ziel, sondern nur ihren Selbsterhalt anstrebt. Statt metaphysischen Vorstellungen ei-
ner teleologischen Transzendenz oder fortschreitenden Utopie ist das Leben stets von
und in dieser Welt. Dabei affiziert, animiert und differenziert es Korper, Dinge, Materie,
verfolgt dabei aber keinen anderen Zweck, als sich permanent selbst neu zu erschaffen.
Aus Sicht des Posthumanismus sind deshalb die durch den Lebensimpuls angestofRe-
nen Rekreations- und Transformationsprozesse bedeutsam, da diese der vermeintlichen
Zwangslaufigkeit und Fortdauer menschlicher Wesen widersprechen und so auch dem
enthobenen Uberlegenheitsbekunden des Humanismus die unaufkiindbare Teilhabe in
einer »embedded und embodied nature«**® entgegenhalten. Im Gegensatz zu trans-/hu-
manen Bestrebungen sich von kérperlichen und planetaren Beschrinkungen zu emanzi-
pieren, zeigt ein vitalistischer Posthumanismus die Notwendigkeit von Leiblichkeit und
lebendiger Umwelt an. Der so verstandene vitale Wandlungsprozess ist darum einerseits
immer an die Grenzen materieller Verkdrperungen gebunden, die sich aber andererseits
stets in Uberschreitungs- und Austauschprozessen mit einem lebendigen und lebenser-
haltenden Milieu befinden. Dieses dynamische Spannungsverhiltnis soll im Folgenden
stirker expliziert werden.

So scheint also die Tendenz zur Selbstiiberschreitung, das Ausgreifen und die Un-
fixierbarkeit das Leben zum Garanten immer neuer und alternativen Wirklichkeiten zu
machen. Diese inhirente Transformationskraft, welcher sich in allen Organismen wirk-
sam zeigt, veranlasst auch die Biologin und Biophilosophin Lynn Margulis zur Interpre-
tation des Lebens als bestimmendem Antriebsmoment fiir die Erzeugung immer neuer
Zustinde der Biosphire und des Planeten. Denn seit Darwins evolutionstheoretischer
Deutung scheint die Ausdrucksweise des Lebens vor allem als inhirentes Sehnen und
Kreieren von neuen und bisher ungekannten Formen verstanden worden zu sein. So

235 Grosz 2005, S. 44. Herv. J.P.
236 Braidotti 2013a, S.102.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

287


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

meint Margulis, dass »der scheinbare Zweck des Lebens — sein Suchen, seine Zielge-
richtetheit [...] fiir eine Zukunfisorientierung, die offenbar in allen Lebewesen in gewissem

237 spriche. Dieser unwiderstehliche Vorwirtsdrang in eine Zu-

Umfang vorhanden ist«
kunft, die sich von der Gegenwart absetzt, fithrt so zur ununterbrochenen Verwandlung
aller Organismen. Elizabeth Grosz formuliert diese vitale Uberschiissigkeit besonders

deutlich:

»Life is never stable, because it makes a difference to the universe, because it trans-
forms its world, creates for itself new worlds, devises concepts, practices, skills that
change it in the process of changing the universe. Life is that which does not fit in its
>place,«is always out of place with the natural world though it remains part of the nat-
ural world: it is this lack of fit, this discomfit, that generates biological and conceptual
inventiveness.«*3

Leben weist somit immer @iber sich hinaus. Es ist eine natiirliche Kraft, die zur perma-
nenten Neuerfindung anregt. Diese Nichtfestlegbarkeit veranlasst Margulis auch dazu,
statt der Verwendung des Lebensbegriffs als Substantiv, auf dessen passendere Darstel-
lung als Verb zu verweisen: »[D]as Leben auf der Erde gleicht eher einem Verb. Es erhilt,
repariert, erholt sich und iibertrifft sich selbst.«** Durch diese stindige Bewegung und
Selbstitberwindung entzieht sich das Leben dem Versuch, es auf eine Substanz oder Es-
senz festzulegen. Aus vitalistischer Perspektive erscheinen die lebendigen Organismen
dadurch als »open-ended processes whose most outstanding characteristic is that they
carry on.<**® Diese Prozessontologie, welche hier in der Betrachtung lebendiger Wesen
zum Ausdruck kommt, spiegelt dabei auch eine generelle Verschiebung der Beschrei-
bung von Wirklichkeit im Posthumanismus wider, wobei Substanzen und Identititen
eher Prozessen und Relata weichen.* In diesem Sinne meint auch Braidotti: »[I]n a neo-
materialist vital system, all human and non-human entities are nomadic subjects-in-pro-

242 Der leben-

cess, in perpetual motion, immanent to the vitality of self-ordering matter.«
dige Wandel driickt sich dabei immer in einer Verinderung der Materie aus, welche aus
vitalistischer Perspektive selbst zur generativen und kreativen Grundlage der Existenz
wird. Somit verschiebt sich durch eine posthumanistische Perspektive auf Leben auch
der Schwerpunkt menschlicher Subjektkonstitution, welcher statt des dtherischen und
divinen Geistes nun in einer dynamischen aber dennoch lokalisierbaren vitalen Korper-

lichkeit liegt.

237 Margulis/Sagan 1999, S. 23. Herv. J.P.

238 (Grosz 2005, S. 40.

239 Margulis/Sagan 1999, S. 22. Herv. ].P.

240 Ingold 2015, S.11. Herv. i.0.

241 So verknipft etwa Rosi Braidotti auch Donna Haraways situierte und verkorperte Epistemologie
mit ihrer eigenen dynamischen >Nomadic Theory, da beide eine Beschreibung der Wirklichkeit
lbersich verindernde Relationen statt Substanzen anstreben: »The politics of location, or situated
knowledges, rests on process ontology to posit the primacy of relations over substances.« (Braidotti
2006b, S.199.)

242 Braidotti 2018, S. 6. Herv. ).P

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

Die Kategorie des Lebens und all seine vitalen Stellvertreter, welche von einer akti-
ven, irreduziblen und autopoietischen Materie ausgehen, erfahren hierbei eine Aufwer-
tung und riicken nun ins Zentrum eines vorher cogito- und dadurch anthropofixierten
Kosmos. Claire Colebrook macht auf diese vitalistische Umkehr in den aktuellen westli-
chen Wissensordnungen aufmerksam:

»The mind or the self emerges from life rather than being the privileged point from
which life is known. One could characterize this late twentieth-century anti-cognitive
turn to life as a vitalism precisely because, like its pre-modern counterpart, it places an
emphasis on dynamism, relations, active becoming, and creativity.«***

Eine hier vorgestellte neovitalistische Sichtweise wie sie bspw. von Braidotti, Grosz, Ben-
nett und Colebrook vertreten wird, versteht sich so als Teil neuer bzw. alter, aber ver-
dringter oder vergessener, Praktiken und Wissensformen, welche die moderne Uberhé-
hung und Entkopplung des Menschen von einer lebensspenden Umwelt redigieren.**
Anstelle eines »Cartesian subject [a]s a disconnected, character-less, disembodied, di-
senchanted, and disaffected ghost in a machine«** sind vitalistisch-posthumanistische
Subjektentwiirfe strukturell in ihre manifesten Milieus eingebettet und erfahren deshalb
Veranderungen der Umwelt als Verinderungen der eigenen Innenwelt.

Diese Invertierung der neuzeitlichen Ordnung, die Umwendung der biniren Hierar-
chie der Moderne qua Aufwertung der vitalen Natur ldsst sich dabei als entscheidender
Drehmoment des posthumanistischen Subjekt- und Weltverstindnisses verstehen. Ge-
rade in einem Zeitalter, welches von radikalen Umbriichen der menschlichen und mehr-
als-menschlichen Lebens- und Umwelt gekennzeichnet ist, bedarf es einer Perspekti-
ve, welche strukturell in dieser Welt verortete ist. Ferrando meint »in order to become
posthuman, we need to reflect on our location in this material, dynamic, and responsive
process, that is existence.«**® Statt also einer der Welt enthobenen Geisteshaltung, eines
ewigen und transzendentalen cogito ergo sum, erfordert posthumanes Dasein auf einem
sich wandelnden Planeten die Situierung in einer lebendigen und manifesten Wirklich-
keit. Und fir diese Erdung des Menschen werden insbesondere seine ihn mit der Umwelt
verbindenden Bestandteile relevant, was hier explizit die leiblichen Aspekte seiner condi-
tio humana in den Vordergrund riickt.*”” Elizabeth Grosz macht auf diese Verschiebung
des Fokus in den Geistes- und Sozialwissenschaften aufmerksam, welche mit der Fra-
ge nach der generativen Natur auch den menschlichen Leib wieder zum Ausgangspunkt
ihres Weltverstehens erheben:

»If the body is to be placed at the center of political theory and struggle, then we need
to rethink the terms in which the body is understood. We need to understand its open-

243 Colebrook 2014a, S.11.

244 \Vgl. etwa Bennett 2020.

245 Colebrook 2014a, S.11.

246 Ferrando 2020, S.185. Herv. ].P.

247 Eine philosophische Stromung, welche ebenfalls die physischen und animalen Wesensmerkmale
des Menschen in einer ansonsten eher geistzentrierten Denktradition in den Blick nimmt, ist die
Philosophische Anthropologie von Scheler, Plessner und Gehlen (siehe insbesondere Fischer 2010.)

- am 13.02.2026, 19:09:52.

289


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

ended connections with space and time, its place in dynamic natural and cultural sys-
tems, and its mutating, self-changing relations within natural and social networks. In
short, we need to understand the body, not as an organism or entity in itself, but as
a system, or series of open-ended systems, functioning within other huge systems it
cannot control, through which it can access and acquire its abilities and capacities.«**®

So ist es ja gerade der Korper, welcher in der modernistischen Logik bloR als Produkt
einer niederen und archaischen Natur, nur als abgewerteter, vulnerabler und tierischer
Behilter eines rationalen und sich emanzipierenden Geistes galt, der aber nun als
Schliisselstelle und Knotenpunkt vitaler Geflechte und damit zentrale Vermittlungs-
stelle zwischen menschlicher und 6kologischer Sphire verstanden wird. War und ist
der Geist in Humanismus und Transhumanismus ein Verbindungsstiick und Abglanz
des Gottlichen, so wird im Posthumanismus der Korper zum entscheidenden Element
des Zugangs zum kreativen Kosmos und somit zum besonderen Instrument multipler
Formen des Werdens - vitaler wie letaler. Hier zeigt sich erneut, warum Transhuma-
nist:innen nach einer Uberwindung ihrer Abhingigkeit vom Kérper streben, wihrend
dieser fiir Posthumanist:innen das beziehungskonstituierende Ausdrucksmedium, also

249 welche

die relevante multisensorische und multimaterielle Kontaktzone darstellt,
konstitutive Relationalitit mit einer belebten Um- und Mitwelt erst méglich macht. Jen-
seits einer rein diskursiven, fast immateriellen und bloR kulturellen Inskriptionsfliche,
verweist der Korper so immer auch auf das widerstindige, materielle und eigenlo-
gische Erbe der evolutioniren Prozesse, denen er entstammt, wodurch er sich einer
total(itir)en Kontrolle, Eroberung und Zurichtung stets entziehen kann. So beschreibt

Astrida Neimanis ihren posthumanistischen Zugang zu Kérperlichkeit:

»Because of their virtual potentiality, >we do not know what a body can do<[...]. But nor
do we know what bodies can withstand, or how they will continue to affect others. The
bounds of a body — not only spatially or even temporally, but also in terms of its effects
and affectability — can never be fully determined. This virtuality is also another way
of describing our bodies [..] as always also more-than-human, and human bodies in
general as always more-than-coherent, bounded, subjects.«**°

Genau diese virtuelle Undeterminiertheit, die Unkontrollierbarkeit physiologischer Ex-
pressionen und Impressionen sowie die Unabgeschlossenheit gegeniiber einer mehr-
als-menschlichen Mitwelt ist es, welche in Trans- und Posthumanismus so gegensitzlich
bewertet werden. Gerade aus einer neomaterialistischen Perspektive wird deutlich, dass
in seiner strukturellen Zuriickgeworfenheit auf den Leib, den, aus seiner inneren Natur
heraus immer wieder unwillkiirlich geschehenden Regungen (Hunger, Sexualtrieb), so-
wie den, von der dufleren Natur immer wieder ausgelosten Erregungszustinden (Refle-
xe, Instinkte) eine vitale Verbundenheit des Menschen mit der Umwelt, eine wechselsei-

248 Grosz 2004, S.3.

249 Vgl. Haraway 2008, S. 4. Dort heifdt es »Figures help me grapple inside the flesh of mortal world-
making entanglements that | call contact zones.« (Ebd. Herv. J.P) Die >fleischliche Hiille<als leben-
diges Verbindungselement zur Welt wird hier deutlich.

250 Neimanis 2017, S. 47.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

tige Aufeinanderbezogenheit und gegenseitige Durchdringung zum Ausdruck kommt.
Es sind die sich entziehenden Prozesse des vegetativen Nervensystems, die bestindi-
gen biochemischen Transformationen des Stoffwechsels, die zur Welt hin ausgerich-
teten Sinnesorgane, die Vulnerabilitit eines permeablen, versorgungsbediirftigen und
sich bestindig auflésenden Korpers, welche das menschliche Dasein als Lebensform, als
eine sich in unaufkiindbarer Abhingigkeit von der vitalen Umwelt befindlichen Exis-
tenz, kennzeichnen. Und genau aufgrund dieser konstitutiven Relationalitit, welche die
immer deutlicher werdende Bedrohung der dufleren Natur auch zu einer der inneren
macht, riickt die Kategorie des Lebens in den Fokus einer vorher entkoppelten Weltsicht.

Aus Perspektive eines vitalistischen Posthumanismus ist also die materielle Selbst-
transformation und damit Selbstiiberschreitung durch Bezugnahme auf eine lebendige
Umwelt entscheidend. Diese ununterbrochene relationale Rekreation des Korpers wird
in menschlichen wie auch anderen Lebewesen dabei in besonderem Mafe iiber ihren
Stoffwechsel deutlich. Denn erst iiber den Austausch von chemischen Bausteinen, in
Form von Gasen, Flissigkeiten und Nahrstoffen, kdnnen Lebensprozesse aufrechterhal-
ten werden. Hierbei geschieht eine stindige Interaktion mit dem dufieren Milieu und
damit ein Ausgreifen sowie Einverleiben von vorher nicht-kérpereigner Materie. Dieser
manifeste Verinderungsprozess, der Wandel durch Aufnahme und Ausstof3 von vitaler
Materie, ist so bestindiger Ausdruck eines Lebens, welches sich immer wieder neu
verfremdet, um sich dauerhaft selbst zu erhalten.

Zur Bedeutung der Nahrungsaufnahme aus posthumanistischer Perspektive macht
Ferrando deutlich: »The food >we« eat literally becomes part of our bodies.«*' Und mit
Karl Steel wird erklirt: »A posthuman ethics of food would replace the concept of the
»food pyramide«with a>food chain« or, better yet, a food web. This would not aim to ren-
der us as ethically irrelevant as many of us tend to assume our food to be, but would
rather dispel the interwoven illusions of innocent eating, material independence and
personal transcendence.«*** Die Essensnetzwerke als Reprisentation eines permanen-
ten Stoffaustauschs heben so nicht nur die Vorstellung vom Menschen an der Spitze der
Nahrungskette auf, sie weisen auch auf die porése Grenzziehung zwischen Verzehren-
dem und Verzehrtem hin. Wenn Nahrung zum Selbst wird bzw. nach kurzer Zeit das
Selbst wieder zur Nahrung eines Anderen, muss man sich von der Idee einer autarken
und stabilen Existenz verabschieden. Auch Menschen, die sich von pflanzlichen oder
tierischen Lebewesen ernihren, werden nach ihrer individuellen Lebenszeit wieder Teil
der kollektiven Lebensprozesse, indem sie von den unzihligen Insekten, Wiirmern, Pil-
zen und Bakterien erneut in die lebendigen Nahrungsnetzwerke eingespeist werden.
Dementsprechend meint auch Steel, »eating, enacted as it is amid the continual flux of
beings [..] is open-ended.«*** So zeigt sich beispielhaft iiber die Nahrungsmittelkreis-
ldufe, dass sich die Lebendigkeit der Organismen erst iiber ihren Metabolismus, also den
kontinuierlichen Austausch von Molekiilen und damit die bestindige Integration frem-
den Materials, welches zu eigenem gemacht wird, aufrechterhilt — wobei jedoch jede:r
Konsument:in bald selber wieder konsumiert wird. Oder in den Worten von Anne-Marie

251 Ferrando 2020, S.190.
252 Steel 2018, S.161.
253 Ebd,, S.161.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

291


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Mol: »[A]s an eater I do not first and foremost apprehend my surroundings, but become
mixed up with them.«*>*

Die interkorporealen Nahrungsmittelnetzwerke und Ernihrungsgewohnheiten
konstituieren nicht nur individuelle und kollektive Kérper-/Gemeinschaften, sie kom-
men so aulerdem als zentrale Einflussfaktoren einer globalisierten und anthropozinen
Welttransformation zum Tragen. In diesem Sinne verdeutlicht Mol:

»When it is modelled on eating, being is not just local. Composed out of elsewheres,
my body gets spread out to sides nearby and far away. Bits and pieces that used to be
a part of me —are they still me?— fuel machines, form the foundation of roads or make
their way into the oceans. | am by no means everywhere, but neither am I just here. The
metabolic body suggests a model of being as neither fully here nor completely there,
as here and there, multisited, dispersed.«*>

Ernihrung funktioniert dabei dhnlich wie der ebenfalls lebensnotwendige Gasaus-
tausch, welcher in Form planetarer Atemgemeinschaften die Gestalt der Erdsysteme prigt.
Die Form der Atemgase und Luftzusammensetzung ist natiirlich gerade in Zeiten
radikaler atmosphirischer Verinderungen, wie wir sie aktuell erleben, bedeutsam,
wodurch die Entstehung und Komposition einer kollektiven Atemluft zum Schauplatz
der Aushandlung iiber Lebenschancen wird. Auch jenseits von Industrieabgasen, Smog
und zunehmender Luftverschmutzung machen die gasférmigen Austauschprozesse
dabei die intimen Beziehungen zwischen Bakterien, Pflanzen, Tieren, Menschen und
Maschinen deutlich. Denn itber das gemeinsam konstituierte Umweltmedium der At-
mosphire lassen sich die bestindigen Prozesse der Aufnahme oder Abgabe von Atem-
und Abgasen durch biotische und abiotische Akteure nachvollziehen.

Die lebendige Anteilnahme an der atmosphirischen Milieubildung zeigt hierbei
deutlich die Interdependenz von Organismen und Erde auf, insbesondere wie diese
in vergangenen als auch jiingeren geologischen Epochen eine hochgradig dynami-
sche Partnerschaft bildeten. So ist etwa das erste, vor circa zwei Milliarden Jahren
entstandene und Photosynthese betreibende mikrobielle Leben Ausloser der groflen
Sauerstoftkatastrophe und damit radikaler Umgestalter der chemischen Natur des
Planeten gewesen. Von den Folgen dieser >6kologischen Katastrophe« zehren wir aller-
dings noch heute — der Sauerstoff wird zum Energielieferanten spiterer komplexerer
Lebensformen. Mittlerweile erleben wir allerdings ein erneutes Absinken der globalen
Sauerstoffvorrite sowie einen rapiden Anstieg der CO,-Konzentration in der Atmosphi-
re.”® Die gesteigerte Emission anthropogener Treibhausgase sowie die Vernichtung
tropischer Wilder, der >Griinen Lunge« der Erde, bilden hier ein besonders aussagekrif-
tiges Zeichen des aktuellen und auflergewdhnlichen Klimawandels.”” Die Kreisliufe

254 Mol 2021, S.30. Herv. ).P.

255 Ebd.,S. 48.

256 Aufgrund der Entziindung fossiler Brennstoffe, der wachsenden menschlichen Population und be-
schleunigter Entwaldung des Planeten sinkt die globale Sauerstoffkonzentration seit den letzten
100 Jahren dramatisch (vgl. Huang et al. 2018.).

257 Die Schwankungen der CO2-Konzentration in der Atmosphire werden in der sog. Keeling-Kurve
ausgedriickt, welche die jahreszeitlichen Schwankungen des Spurengaseses aufgrund der unter-

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

und Konzentrationsverinderungen von Sauerstoff und Kohlenstoffdioxid machen also
gerade in einer Zeit atmosphirischer Turbulenzen auf die globalen Gemeinschaften der
Luft und damit die relevanten Atem- und Treibhausgas emittierenden wie absorbieren-
den Akteure des Geosystems aufmerksam. Auch aus diesem Grund widmet sich Luce
Irigaray dem lebensnotwendigen Gasaustausch, welcher als Mediation und Interaktion
mit der Umwelt fungiert, wodurch nicht zuletzt auch die Menschen ihre ambivalente
Anteilnahme an einer globalen Bio- und Atmosphire mit jedem Atemzug aufs Neue
bezeugen: »I became a citizen of the world, first as an inhabitant of the earth who joined
in a sharing of air. [..We should] take into account the necessities of our body, for which
the first food is air. [... We need more] consideration for life itself, and its first and last
gesture: breathing.«**®

Uber Prozesse wie Atmung und Ernidhrung als Ausdruck eines andauernden Stoff-
wechselgeschehens wird so vor allem die strukturelle Unabgeschlossenheit vitaler Existenz
deutlich. In diesem Sinne schreibt Ingold: »We do not live inside our bodies, but - in
breathing and eating — continually and alternately gather the world into ourselves and
release ourselves into the world.«**® Weder lisst sich das Leben auf einen fixierbaren Zu-
stand festlegen, noch kann es in totaler Abgrenzung von dufleren Faktoren, wie seinem
Habitat, verwertbaren Ressourcen oder selbst anderen Lebewesen existieren. Deshalb
fillt es unter Beriicksichtigung der vitalen Aspekte des Daseins auch so schwer, das hu-
manistische Ideal eines autonomen und ewigen Selbst aufrechtzuerhalten.® Diese er-
sehnte Autarkie scheint, wie gezeigt, allein schon deswegen kaum realisierbar, weil ein
dauerhafter Bedarf neuer Lebensbausteine (Nahrungsmittel, Fliissigkeit, Atemluft) ei-
ne singulire und statische Existenzweise unmoglich macht. Stattdessen ist es gerade
Kennzeichen einer lebendigen Existenz, das sich diese in einem stindigen Rekreations-
prozess befindet, welcher den ununterbrochenen Austausch mit einer vitalen Umgebung
erfordert. In Bezug auf menschliches Leben meint Margulis dazu anschaulich: »Alle fiinf
Tage bekommen wir eine neue Magenschleimhaut, und die Leber wird innerhalb von
zwei Monaten ausgetauscht. Die Haut erneuert sich alle sechs Wochen. Jedes Jahr wer-
den 98 % der Atome in unserem Korper ersetzt. Dieser stindige chemische Austausch,
Stoffwechsel genannt, ist ein sicheres Anzeichen fiir Leben.«**' Angesichts dieser andau-
ernden Stoffwechselprozesse kann sowohl die Idee eines autonomen oder selbstidenti-

schiedlichen Vegetationszyklen auf Nord- und Stidhalbkugel abbilden. Diese Gaskonzentration
bildet aber auch seit Beginn der Aufzeichnung in den 1950ern einen kontinuierlichen Anstieg ab,
welcher sich wegen der anthropogenen Emissionen und weiterer geosystemischen Einflussnah-
men stetig erh6ht (vgl. Ellis 2018, S. 24-26.).

258 Irigaray/Marder 2016, S. 22f.

259 Ingold 2015, S. 42.

260 Michael Marder schreibt dazu: »All living beings participate in the process of becoming, which is
to some extent, synonymous with life. One aspect of nihilism characteristic of Western philosophy
was to freeze this process in the fixity of being, essence, or the categories, supposed to capture
stable identities that exceeded and resisted the living flux of becoming. The ideally unchangeable
reminder was taken as something thatreally was (is and will be) exempt from the order of time and
earthly existence.« (Irigaray/Marder 2016, S. 201.) Letztere Kategorisierung eines unverdanderlichen
Subjekts spiegelt dabei gerade das transhumane Begehren einer Ablésung von der verginglichen
korperlichen und irdischen Hiille wieder.

261 Margulis/Sagan 1999, S. 23.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

293


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

schen Menschen, welcher sich zum zentralen Ausgangs- und Endpunkt der Erfassung
einer differenten Umwelt erklirt, nicht unangetastet bleiben wie auch eine moderne Ge-
sellschaftsordnung, welche auf der strikten Trennung zweier Sphiren (Natur und Kul-
tur) beruht, davon nachhaltig irritiert wird.

So wird iiber die Bewusstmachung der generativen, transformativen und unhin-
tergehbaren Lebensprozesse nicht nur eine permanente Uberformung menschlicher
Existenz deutlich, die Idealvorstellung des Menschen selbst erfihrt so zwangsliufig ei-
ne Neubetrachtung in der bisherigen Wirklichkeitsordnung. Aus der Perspektive eines
vitalistischen Posthumanismus miissen menschliche Wesen nicht nur ihre bisher iiber-
weltliche gedachte Vernunft in einen kontingenten aber konkreten Kérper reintegrieren,
auch wird die vermeintlich losgeldste Anthroposphire wieder Teil einer umfassenden
Um- bzw. Mitwelt. So stellt konsequenterweise nicht nur die personlich wie planetar
wahrnehmbare exzessive Kreativitit des Lebens Vorstellungen menschlicher Exklusivi-
tit und Kontinuitit in Frage, auch die anthropozentrische Struktur der Moderne muss
grundsitzlich revidiert werden. In dem Moment, da Leben als unkontrollierbar virale,
mutierende, invasive, iiberflutende, verédende, verseuchende und extinktive Kraft iiber
eine vermeintlich (fiir) menschengemachte Welt hereinbricht, werden sowohl die mo-
dernen Dichotomien als auch das davon abgeleitete Herrschaftsgefiige umgeworfen.
Folglich scheint die Idee eines aktiven menschlichen Subjekts, welches passive und un-
erschopfliche Naturobjekte nach Belieben regiert, in Zeiten der Klimakatastrophe und
Okosystemwandel nicht linger adiquat. So meint auch Claire Colebrock: »[N]ature is so
real and so present [... it], now, offers its own narrative and frames the human species,
placing it within the scale and register of earth system science.«*** Statt des iiberweltli-
chen Anthropos der Moderne fithren der Klimawandel und all seine Begleitphinomene
dazu, dass sich menschliche Wesen wieder in einen grofieren Kosmos einordnen und so
selbst unter die Definitions- und Deutungsmacht des irdischen Milieus fallen. Gerade
Rosi Braidotti macht auf diese akuten vitalen Exuberanzen aufmerksam, welche zu
einer Neubewertung der etablierten Macht- und Ordnungsmuster auffordern:

»Beispielsweise eroffnet die gegenwartige Fokussierung auf das Leben als Bios/Zoé ei-
ne 6ko-philosophische Dimension, die alternative Formen der Zugehorigkeit ermog-
licht. So kénnen wir heute eine zunehmende Anerkennung der unauflgslichen Verstri-
ckung von Materie, biokulturellen und symbolischen Kraften im Prozess der Konsti-
tuierung des Subjekts beobachten. Dabei handelt es sich um eine Art biozentrischen
Egalitarismus, der, [..] dazu zwingt, den Begriff der Subjektivitit in seinem Verhaltnis
zum>Anderen<des Menschen, d.h. zuanderensLebenskriften, neuzu denken und den
Anthropozentrismus aufzugeben.«*%

Die>anderen Lebenskrifte«welche die menschliche Alleinherrschaft iiber Natur und Pla-
neten herausfordern, kehren so die Schwerkraftverhiltnisse in einem anthropozentri-
schen Kosmos um. Statt eines antagonistischen oder hierarchischen Verhiltnisses des
Menschen gegeniiber Leben und Erde wird dieser als lebendiges und irdisches Wesen Teil

262 Colebrook 2016, S. 81. Herv. ].P.
263 Braidotti 2009, S. 114.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

der planetaren Gemeinschaft, das sich so den gleichen Erschiitterungen, Umbriichen
und Vulnerabilititen eines global gestérten Okosystems ausgesetzt sieht. Mit Braidotti,
Grosz und anderen Posthumanist:innen verstirkt sich ein 6kophilosophisch informier-
tes Plidoyer fiir eine Redigierung der neuzeitlichen Ordnungsverhiltnisse, welche, an-
statt wie bisher, menschliche Kulturleistungen, Sprache und Technologien als Zentrum
und Ausgangspunkt der Wirklichkeitsentstehung zu machen, eher Leben, Evolution und
Natur zu den anfinglichen und ursichlichen Prinzipien der Welt erkliren. Uber die Her-
vorhebung der nicht-menschlichen Vitalkrifte vollzieht sich so eine Rebalancierung oder
sogar Umkehr der bisherigen Dichotomie der Moderne. Im Gegensatz zum modernen
Geschichtsverstindnis, welches die Umarbeitung und Kulturisierung passiver Natur als
Geburtsmoment und entscheidendes Motiv der Menschwerdung proklamiert, ist es hier
erst die Agentialitit und Produktivitit der Natur, welche die Kultur und ihre soziotech-
nologischen Differenzierungen animiert. Grosz meint, »I am interested in the ways in
which nature, composed of the biological and material, organic and inorganic systems
that sustain life, incites and produces culture [rather than the other way around].«*** Durch
das Einlassen auf die lebendigen, animalen und vitalen Krifte im und um den Menschen
wird so eine Moglichkeit zur Beschreibung posthumaner Wesen und Welten identifi-
ziert.

Uber die Sichtbarmachung und den Nachvollzug des generativen Wirkens des Le-
bens ergeben sich so auch fruchtbare Potentiale der An- und Ausdeutung alternativer
Welten, welche sich von der Herrschaft eines erodierenden und selbstzerstdrerischen
shuman kingdoms«<absetzen. Statt der bisherigen Hierarchie eines Reichs der Menschen
tiber den mineralischen, pflanzlichen und tierischen Dominen, wird nun die Illusion
einer von der Okosphire unabhingigen Anthroposphire offenkundig. Denn nicht nur
bildet die Sphire des Lebens den evolutioniren Hintergrund menschlichen Entstehens,
sie ist auch dessen aktuelle und eigentliche Existenzgrundlage. Besonders nachdriick-
lich machen dies Bonneuil und Fressoz in ihrer umfangreichen Studie zu den ideenge-
schichtlichen Wurzeln des Anthropozin deutlich, wenn sie zeigen, dass die »ungroun-

ded< humanities of industrial modernity«**

ihre vermeintliche Losgeldstheit nicht lin-
ger aufrechterhalten konnen. Denn die planetare Situation der Gegenwart »[...] signals
the return of the Earth into a world that Western industrial modernity on the whole repre-
sented to itself as above the earthly foundation.«**® Sowird diese lebendige »irdische Grund-
lage< in der Gegenwart von Klimakatastrophen, Artensterben und Habitatvernichtung
zwar in ihrer konstitutiven Rolle immer offensichtlicher, doch scheint die erhdhte Sicht-
barkeit des ontologischen Grund und Bodens eben gerade erst aufgrund seiner immer
extensiveren und unwiederbringlichen Zerstérung zu geschehen. Gerade die sich im Be-
reich des Umweltaktivismus formierenden Gruppierungen wie etwa Fridays for Future
oder Extinction Rebellion weisen hier so nachdriicklich wie anschaulich auf das Bestehen
einer planetaren Schicksalsgemeinschaft hin.

Die inhirente Abhingigkeit von einer intakten und ausbalancierten Okosphire wird
also tragischerweise in 6ffentlichen, politischen und wissenschaftlichen Diskursen erst

264 Grosz 2005, S. 43. Herv. J.P.
265 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 33.
266 Ebd., S.33.Herv.].P.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

295


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

in dem Moment wirklich deutlich, als diese endgiiltig zu verschwinden droht. So zeigt
sich, dass erst als die relative Stabilitit des Holozins und damit die Vorhersehbarkeit
klimatischer und 6kologischer Verhiltnisse, zu kollabieren droht, der moderne Mensch
seine schicksalhafte Beziehung zur Umwelt an/erkennt.?” Erst in einer anthropozinen
Welt, in welcher die Uberhitzung, Desertifikation, Verseuchung und Veré6dung von mari-
timen und terrestrischen Landschaftriumen nicht mehr zu leugnen ist, die globale Ent-
waldung und Defaunation zu Lebensmittelknappheit, Ressourcen- und Energieverlus-
ten sowie neuen Pandemien fithrt, kann auch die Vorstellung einer >grofien Trennung«
der Sphiren nicht linger aufrechterhalten werden.**® Erst als die Okosysteme, Stoff-
kreisliufe und Organismen in ungekannter und unkontrollierbarer Weise mutieren, das
Evolutionsgeschehen erratisch zwischen Proliferations- und Extinktionsschiiben zu os-
zillieren beginnt, erlebt sich auch der Mensch in seiner Verfasstheit als Lebewesen. Erst
jetzt, da die habitablen Lebensriume des Planeten schrumpfen und der globale Kampf
ums Uberleben auch ihn selbst erfasst hat, scheint die speziesiibergreifende Verwandt-
schaft des Menschen zu seinen Mitgeschdpfen offenkundig. Mit Donna Haraway gespro-
chen, braucht es deswegen ein neues Bewusstsein und neue Verhaltensweisen, um dem
aktuellen »living and dying well with each other in the tissues of an earth whose very
habitability is threatened«*®

Doch wie sich aus einer solchermafien aktualisierten Perspektive auf das Leben her-
ausstellt, ist diese neuzeitliche Vorstellung einer singuldren Existenz tatsichlich niemals
Realitit gewesen. Denn weder lassen sich auf der Ebene des Genoms, noch zwischen

gerecht zu werden.

den einzelnen Organismen oder gar bei den Grenzen zwischen den Arten wirklich klare
Trennlinien ziehen. Davon zeugt auch das nun folgende Kapitel.

267 Vgl. Mauelshagen 2023.

268 Bonneuil und Fressoz weisen jedoch zurecht darauf hin, dass die vermeintliche Unabhangigkeit
der menschlichen und nicht-menschlichen Sphare nie wirklich in Denken und Politik der Moder-
ne als unbestritten galt und es zu jederzeit nachdriickliche Anzeichen und Plddoyers fiir eine Ver-
bindung von Umwelt und Gesellschaft gab. Viel eher wurden die deutlichen Anzeichen einer lo-
kalen wie globalen Umweltzerstérung seit 250 Jahren strukturell ignoriert bzw. geleugnet. Dem-
entsprechend kritisieren Bonneuil und Fressoz die zerknirschten und reumiitigen Schuldbekennt-
nisse im Zuge des nun scheinbar erstmals erwachten ¢kologischen Bewusstseins der Gegenwart
nicht nur als historisch unzutreffend, sondern auch als zweifelhafte Fortfithrung einer modernis-
tischen (Selbst)Aufklarung, welche etablierte Herrschaftsverhiltnisse beibehilt: »The new teleo-
logy of ecological reflexivity and collective learning replaces the old teleology of progress. Such
heralding of the end of modernization is in fact a new modernist fable.« (Bonneuil/Fressoz 2017,
S.78)

269 Haraway 2016, S.132.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus
4.,2.2 Ecce animal: Das Tier in mir

Durch das vorherige Kapitel sollte deutlich geworden sein, dass Leben auf der Erde im-
mer eine tiefe Verbundenheit mit anderen Lebewesen erfordert, es also keine singuli-
ren und autonomen Individuen gibt, die sich von der vitalen Biosphire oder threm Mi-
lieu absetzen konnen und in vermeintlicher Unabhingigkeit oder gar Alleinherrschaft
zu existieren vermogen. Sowohl im evolutioniren Entstehungskontext als auch in ge-
genwirtigen Lebensvollziigen bedeutet dies insbesondere fiir menschliche Wesen, dass
das moderne humanistische Ideal eines sich selbst erzeugenden, selbstbeziiglichen und
aus sich selbst heraus agierenden Subjekts schlicht lebensuntauglich wire. Bevor wir im
nichsten Kapital auf die Relevanz mikrobieller Organismen in der Evolutionsgeschichte
des Menschen und anderer Lebewesen eingehen, soll es jetzt insbesondere um die tieri-
schen Mitgeschopfe, also die von Donna Haraway so betitelten Companion Species, gehen,
welche durch Teilhaftigkeit an den lebensstiftenden Beziehungen menschliches Dasein
iiberhaupt erst erméglichen.

»Species interdependence is the name of the worlding game on earth, and that game
must be one of response and respect. That is the play of companion species learning to
pay attention. [..] | am who | become with companion species, who and which make a
mess out of categories in the making of kin and kind. Queer messmates in mortal play,
indeed.«*”°

Lebewesen und Lebenswelt werden, wie Haraway schreibt, also immer erst durch
die wechselseitige Beziehung, das gegenseitige Formen und Ineinanderiibergehen,
verschiedenster Organismen zwischen-, unter- und miteinander hervorgebracht. In
diesem Spiel des Lebens gibt es weder einen vorgefertigten géttlichen Plan, noch an-
dere Sicherheiten, wodurch auch alle menschlichen Kategorien, Grenzziehungen und
Ordnungssysteme hochstens einen kontingenten Ausschnitt fixieren bzw. nur eine
Momentaufnahme der fluiden Transformationsprozesse irdischer Symbiogeneseereig-
nisse darstellen. In Anlehnung an Lynn Margulis fithrt Haraway deshalb auch den
Begriff der Sympoiesis ein, wenn sie die Entstehungsprozesse menschlichen und ande-
ren Lebens der Erde beschreibt: »Sympoiesis is a simple word; it means >making-with.<
Nothing makes itself; nothing is really autopoietic or self-organizing. [... E]larthlings are
never alone.«*” Wie bereits angeklungen, wird hier erneut bestirkt, das Sein immer
nur Werden und dabei insbesondere Mit-Werden bedeutet. Irdische und menschliche
Realitit bildet sich so erst iiber die Kokonstitution mit und durch andere Wesen heraus,
ein niemals stillstehender Prozess gegenseitiger Hervorbringung, welcher eher von vitalen
Assemblagen und Netzwerken ausgeht, »[which] is decidedly not the same thing as One
and Individual.«*”*

Haraway entwickelt diese kokonstitutive Beschreibung der irdischen Lebenswelt da-
bei in besonderer Nihe zu den tierischen Begleitern des Menschen. Ihr Ausgangspunkt

270 Haraway 2008, S.19.
271 Haraway 2016, S. 58. Herv. i.O.
272 Ebd, S.60.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

297


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

in der Darstellung mannigfaltigster Mitgeschépfe ist dabei eine ganz reale und persén-
lich verbundene Hiindin. Sowohl im Companion Species Manifesto als auch spiteren When
species meet spielt Cayenne, die reale canine Begleiterin Haraways, eine zentrale Rolle,
wenn es um die manifesten Beziehungen und gegenseitigen Formungs- und Hervor-
bringungsprozesse von Mitgeschépfen geht.””? Diese Wahl ist dabei programmatisch
fiir die Inwertsetzung realer Tiere und anderer Organismen, welche in »co-habitation,

7 zur Erzeugung unserer Welt bei-

co-evolution, and embodied cross-species sociality«
tragen. Diese signifikanten nicht-menschlichen Anderen sind iiber das Bewohnen ei-
nes gemeinsamen Raums, den gegenseitigen Austausch von Aufmerksamkeit, Nahrung,
Speichel, Keimen und anderen vitalen Informationen zentraler Bestandteil und Partner
in der langen evolutioniren wie aktuellen Geschichte des Menschen. Tiere sind gerade
deshalb entscheidende, bisher aus dem anthropozentrischen Kosmos ausgegrenzte, Fi-
guren, welche nun im Zuge posthumaner Kritik und Perspektiverweiterung wieder in
den Fokus riicken.

Ganz in diesem Sinne sieht auch Cary Wolfe als Vertreter der Animal Studies die hu-
manistische »ontological hierarchy between the shuman<and the »animal«®” als hoch-
gradig problematisch an, da diese nicht nur die Abwertung, Unterdriickung und Ver-
nichtung tierischer und als tierisch definierter Anderer legitimiert, sie zieht auch ei-
ne kategorielle Grenze, wo vielleicht ein Kontinuum und enge Verwandtschaft besteht.
Statt den Menschen stets als Ausgangspunkt der Welt- und Wirklichkeitsbetrachtung zu
nehmen, pliadiert Wolfe eher dafiir, die nicht-menschlichen, posthumanen Anteile her-
vorzuheben und so insbesondere iiber die tierischen (aber auch technischen) Aspekte
»the shumanc« [...] not as an explanans but and an explanandum, not an explanation but

276 zu machen. Denn selbst die gegenwirtig im Wes-

that which needs to be explained«
ten dominierende Definition und Kategorisierung der Tiere als zwar belebte aber nicht-
menschliche Wesen, welche sich opfern, verzehren und als vitale Produkte vielseitig aus-
beuten lassen, variiert historisch und kulturell in hohem Mafe. Oxana Tomefeeva weist
etwa darauf hin, dass sich wahrscheinlich frithmenschliche Jiger- und Sammlerkultu-
ren eher inmitten oder unter den lebendigen Wesen, welche sie umgaben, einordneten.
Erste Hohlenzeichnungen und andere zoomorphe Artefakte deuten nidmlich auf hori-
zontale, verwandtschaftliche Systeme hin, welche durch animistische und totemistische
Praktiken bekriftigt wurden: »Prehistoric people believed in the divine nature of ani-
mals they saw around [...] therefore [these animals] were considered higher than men.«*”
Aber auch die tiber Borges von Foucault zitierte chinesische Enzyklopidie in Die Ordnung
der Dinge macht deutlich, nach welchen wirklich ganz unterschiedlichen Kategorien sich

273 Vgl. Haraway 2003; Haraway 2008. Dort heifdt es: »Dogs, in their historical complexity, matter here.
Dogs are not an alibi for other themes; dogs are fleshly material-semiotic presences in the body
of technoscience. Dogs are not surrogates for theory; they are not here just to think with. They are
here to live with.« (Haraway 2003, S. 5.)

274 Haraway 2003, S. 4.

275 Wolfe 2018, S.357.

276 Ebd., S.357. Herv.i.0.

277 Timofeeva 2018, S. 35.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

Tiere klassifizieren lassen. Somit scheinen verschiedene Systematiken auf, die ein mo-
dernes europiisches Schema mindestens herausfordern.?”

Eine posthumanistische Kritik setzt dabei insbesondere bei der tradierten Ord-
nung der Organismen nach jiidisch-christlicher Lehre an, welche den Menschen allen
nicht-menschlichen Lebewesen gegeniiberstellt und diese so einer anthropozentrischen
Herrschaft und Einteilung ausliefert. Schon in der alttestamentarischen Schopfungs-
geschichte wird deutlich, dass obwohl die Tiere noch vor dem ersten Menschen (Adam)
geschaffen und diesem sogar als Hilfe und zur Kompensation seiner Einsamkeit vorge-
stellt wurden,”” es doch Adam (noch ohne Eva) ist, welcher als géttlicher Stellvertreter
das Recht zur animalen Namens- und dadurch Positionsvergabe erhilt. Diese heraus-
gehobene Stellvertreterrolle ermichtigt den ersten Menschen zur Klassifizierung der
Tiere, die dann duldsam ihre taxonomische Ab- und Unterordnung hinnehmen. Es ist
genau diese bis heute nachwirkende Idee der Gottesebenbildlichkeit und das Gebot
der Herrschaft, welche den Menschen (nach Gen. 1 auch den weiblichen) unweigerlich
zum hoéheren, definierenden und differenten Wesen erklirt: »Und Gott sprach: Lasset
uns Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei, die da herrschen tiber die Fische im
Meer und iiber die Vogel unter dem Himmel und itber das Vieh und iiber die ganze Erde
und iiber alles Gewiirm, das auf Erden kriecht.«**® Somit steht bereits am Anfang der
Schépfungsgeschichte, also im archetypischen jiidisch-christlichen Deutungsversuch
zu Erklirung irdischer Mannigfaltigkeit, ein gesondertes und ganz besonderes mensch-
liches Wesen der Vielzahl tierischer Geschdpfe gegeniiber. Diese Tiere nun, welche Gott
nicht gleichen, ihm oder seinem Stellvertreter nicht gleichgestellt sind, erleiden so in
dieser monotheistischen Ordnung eine Passivierung und Subordination, welche deren
Domestizierung und Ausnutzung, ihre Opferung und ihren Verzehr auch noch bis heute
zu legitimieren scheint.*®

Das dieser Hang zur Abgrenzung und Hervorhebung des Menschen auch ganz am
Anfang der Wissenschaft vom Leben steht, also noch die ersten modernen biologischen
Ordnungsversuche vitaler Mannigfaltigkeit dominiert, lasst sich eindriicklich am Be-
griinder der Taxonomie, Carl von Linné, zeigen.**> Denn Linnés zoologisches Ordnungs-
system, welches zwar den Menschen, noch vor Darwins Evolutionstheorie, neben ande-
ren Tieren und Pflanzen in die organischen Reiche eingliedert (in die Gruppe der Prima-

278 »Dieser Text zitiert seine gewisse chinesische Enzyklopadies, in der es heifit, dass >die Tiere sich
wie folgt gruppieren: a) Tiere, die dem Kaiser gehoren, b) einbalsamierte Tiere, ¢) gezihmte, d)
Milchschweine, e) Sirenen, f) Fabeltiere, g) herrenlose Hunde, h) in diese Gruppierung gehérige,
i) die sich wie Tolle gebérden, k) die mit einem ganz feinen Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind,
1) und so weiter, m) die den Wasserkrug zerbrochen haben, n) die von weitem wie Fliegen ausse-
hen.« (Foucault 1974, S.17.)

279 Genesis1und 2 wiedersprechen sich jedoch in ihrer Reihenfolge, da nach Gen. 1 die Tiere noch vor
dem Menschen, am 5. und 6. Tag der Schopfung, kreiert werden, aber nach Cen. 2.19. Gott Adam
die Tiere als Gefahrten zur Seite stellt, erst nachdem er dessen Einsamkeit bemerkt.

280 Gen.1.26, Herv.].P.

281 Wenngleich auch in allen drei groRen monotheistischen Weltreligionen die Versuche, eine star-
ker auf die Tiere und insbesondere ihre Leidensfiahigkeit fokussierte Theologie und Ethik zu ent-
wickeln, zunehmen (vgl. Réther 2021.).

282 Siehe auch Teilkapitel 1.2.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

299


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

ten mit anderen Affen als Teil der Siugetiere), spiegelt dieses System dennoch einen per-
sistenten Anthropozentrismus, einen religios motivierten Sonderstatus des Menschen
wieder, der sich auch fiir die weitere neuzeitliche Systematisierung der Welt als prigend
herausstellen sollte. Denn obwohl sich der Mensch hier erstmals seit Aristoteles neben
anderen Organismen einzugruppieren scheint, so wird er doch als erster aufgefithrt und
als einziger mit Erkenntnisfihigkeit — »nosce te ipsum«** — versehen. Wie bereits er-
wahnt, bildet dieser Satz — >Erkenne dich selbst« - in Linnés Systema Naturae die einzige
erklirende Beschreibung des Menschen, welcher im Unterschied zu allen anderen Le-
bensformen mit der besonderen Fahigkeit der Selbsterkenntnis statt morphologischer
oder anderer charakteristischer duflerer Merkmale ausgezeichnet wird. Die Exklusivitit
menschlicher Wesen inmitten der Natur zeigt sich auch hier in der merkwiirdigen Un-
terbestimmtheit einer zirkuliren Selbstbezeichnung, welche dennoch zur Kategorisie-
rung aller anderen Wesenheiten berechtigt.®* Auch die spitere Erginzung sapiens stellt
nur die exklusive Fahigkeit der Vernunft und damit Erkenntnisvermogen gegeniiber den
unvermogenden nicht-menschlichen Lebewesen dar. Der Mensch bleibt so ebenfalls in
den frithesten naturwissenschaftlichen Systematiken Ausgangspunkt und Maf der be-
lebten Welt, auch wenn er sich widerstrebend unter die andere Fauna gesellt.

Einen kritischen Reflexionsprozess hat in den Geistes- und Sozialwissenschaften
deswegen Jaques Derrida eingeleitet, welcher in seinem Ausgangstext der Frage nach
den animalen Anteilen in der eigenen Biographie — LAnimal autobiographique — und
damit der menschlichen Existenz im Allgemeinen nachspiirt, wobei er insbesondere die
tradierte Differenz und Passivierung der Tiere ins Zentrum seiner Uberlegungen stellt.
In diesem, zu einem Griindungswerk der Animal Studies avancierten Text — The Animal
That Therefore I am (More to Follow) — begibt sich Derrida auf die Spuren des Mensch-Tier-
Verhiltnisses und bemiiht sich um eine Dekonstruktion dieser theologisch begriinde-
ten und humanistisch zementierten Hierarchie.?® Schliissel- und Ausgangsszene ist
dabei nicht von ungefihr die Gegeniiberstellung von Mensch und Tier, in diesem Fall
die unerwartete Begegnung eines Mannes und seiner Katze — ein seltener Augenblick
von Angesicht zu Angesicht. So schildert Derrida eine Situation des Erkennens, des
Erblicktwerdens durch sein felines Haustier im Zustand der eignen Entbl6fung, wel-
ches zum persoénlichen Irritationsmoment und damit kulturhistorischen Suchimpuls
der Beziehung des Menschen zum Tier wird. Bezeichnend ist dabei der Gegensatz
zur Schilderung von Haraways Beziehung zu ihrem Mitgeschopf. Denn wihrend diese
eine nicht weniger intime Beziehung zu ihrer Hiindin beschreibt — »we had forbidden
conversation; we had oral intercourse«**® —, ist Haraways Rahmung des Mensch-Tier-
Verhiltnisses stets von Gemeinsambkeit und gegenseitiger Hervorbringung, ja Durch-
dringung geprigt — »We make each other up, in the flesh [..] a nasty developemental
infection called love.«**” Derridas Beschreibung entspringt hingegen einem unwillkiir-
lichen Unbehagen beziiglich der Gemeinsamkeit und zeugt eher von der Irritation ob

283 Linné 1758, S. 20.

284 Vgl. Ferrando 2020, S. 96; Panourgia 2018, S. 54.
285 Vgl. Derrida 2002.

286 Haraway 2008, S.16.

287 Ebd, S.16.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

einer moglichen Umkehr im Deutungs- und damit Machtverhiltnis von Mensch und
Tier. Er scheint damit, zumindest in seiner geschilderten Urszene, noch viel stirker
von der tradierten Opposition, also der ontologischen Differenz animaler und humaner
Wesen geprigt. Ausgehend von einer Umwendung des humanistischen Blickregimes,
des vermeintlichen Gesehen-, Erkannt- und Betrachtetwerdens von Derrida durch

288 _ ijm Moment der Nacktheit, entspinnt

seine Katze — »my [pussy]cat< [ma chatte]«
sich so eine Suche nach Scham, Anerkennung und Deutungsmacht in der komplexen
Beziehung zwischen Mann/Mensch und seinem tierischen Gegeniiber.**

Im Verlauf seiner kulturhistorischen Studie zeigt Derrida, dass die Grenze zwischen
menschlichem und nicht-menschlichem Tier, also die Dichotomie zwischen humanem
Subjekt und »What animal? The other.«**° duflerst porés ist und sich vor allem aus einer
Unwilligkeit humanistischer Philosoph:innen ergibt, das Zuriickschauen der Tiere als
reziproken Blickaustausch, als ein gegenseitiges Erkennen anzuerkennen. Was Derrida
alsoversucht, ist zum einen die Grenzziehung zwischen Mensch und Tier als hochgradig
volatil und damit kontingent sichtbar zu machen, und so zum anderen die herausge-
hobene Stellung des menschlichen Tieres gegeniiber den Mannigfaltigkeiten nicht-
menschlicher zu hinterfragen. In der von ihm angeregten Anerkennung des tierischen
Blickes als Erwiderung einer kommunikativen Geste, quasi einer sich anbahnenden
Begegnung auf Augenhihe, liegt somit der entscheidende Moment anthropologischer
Grenzerfahrung, da hier die jahrhundertealte Ordnungs- und Begriindungsstruktur
menschlicher Exzeptionalitit und Superioritit gegeniiber einer diffusen und inferioren
Tierwelt herausgefordert wird. Durch diese Verinderung des Blickregimes wiirde die
Rolle des Tieres als blofler Spiegel der menschlichen Erscheinung zerstort werden,
womit aber auch die bisherige Selbstvergewisserung und damit die Idee des Menschen
selbst, welche durch Negation der animalen Anteile funktionierte, ins Nichts abzugleiten
drohen. Stattdessen erfihrt bei Derrida das menschliche Subjekt in den Augen des
Tieres nun selbst die Endlichkeit der eigenen Existenz: »As with every bottomless gaze,
as with the eyes of the other, the gaze called animal offers to my sight the abyssal limit of
the human: the inhuman or the ahuman, the ends of man [...].«<**

Uber die Aufldsung einer ontologischen Differenz, dem Verlust eines Hoher- und Al-
leinstellungsmerkmals, wird so auch die Kontingenz der menschlichen Stellung und da-

288 Derrida 2002, S. 375. Eckige Klammern hier durch Ubersetzer nicht J.P.

289 Die sexualisierenden Untertone sind in Derridas Beschreibung und Ausgangserzidhlung kaum zu
ignorieren. In der Gegenliberstellung von nacktem mannlichem Geschlecht und >kleiner weibli-
cher Muschi« (Katze und weibliches Genital intendiert) schwingt kaum verhohlene Angst vor dem
Verlust phallischer, patriarchaler Macht mit. Die Furcht vor dem passivierenden Gesehen- und Be-
trachtetwerden, nackt und ausgeliefert vor dem erkennenden und deutenden weiblichen/tieri-
schen Anderen zu stehen, driickt vor allem Derridas eigene und damit die mannliche/menschli-
che Irritation aus, welche sich aus einer Umkehrung des Blick- und damit Deutungsregimes er-
gibt. Pl6tzlich steht hier der Mann/Mensch nun vor einer sehenden, wissenden und definierenden
Anderen, welche bisher als passiv und zu-Betrachtendes gegolten hatte. So schreibt dieser selbst
erklarend: »Nudity is nothing other than that passivity, the involuntary exhibition of the self. [...]
Here, faced with a cat of one or the other sex, or of one and the other sex.« (Ebd., S. 380f. Herv.i.0.)

290 Ebd, S.372.

291 Ebd,, S.381.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

301


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

mit seines Daseins {iberhaupt offenbar. Ahnlich wie Herbrechter rekonstruiert Derrida
nimlich die besondere Situierung, die bisherige Verortung des Menschen im Kosmos,
indem dieser in Konfrontation mit dem realen und deutungsmichtigen »view of the ab-
solute other«*”* seinen Standort, den Urgrund und damit seine Daseinsgewissheit zu
verlieren droht. Die unerwartete Nihe zum Tier, wie sie schon im Titel der Studie ausge-
driickt wird, gebiert sich dabei ebenfalls aus einem bestimmenden, in diesem Fall ani-
malen before, welches zur Neubewertung des Menschen als being-after, das als Nachfolge
aber auch Verfolgung des Tieres verstanden werden kann, fithrt.**® Denn das animale Er-
be, die animierte und animierende Umwelt, welche sich als animistisch beseelte Natur
ausdriickt, verfolgt den Menschen, lisst ihn nur als Folge, als Epiphinomen, einer viel
umfassenderen Animalitit erscheinen.

»Being-after-it in the sense of the hunt, training, or taming, or being-after-it in the
sense of a succession or inheritance? In all cases, if | am (following) after it, the ani-
mal therefore comes before me, earlier than me (frither [...]). The animal is there be-
fore me, there next to me, there in front of me — | who am (following) after it. And also,
therefore, since it is before me, it is behind me. It surrounds me.«***

Die Animalititistalso des Menschen Gegeniiber, sein Vorginger und Nachfolger, das was
verfolgt wird und doch schon immer da war. Ein sich entziehendes Anderes, das selbst
die Verfolgung aufnimmt, den Menschen heimsucht, sich nicht abstreifen lisst und vor
allem konstitutiv fiir das menschliche Dasein ist. Somit ist auch bei Derrida menschliches
Leben ein nachgelagertes, welches nur in tiefer Verbundenheit zu vorgangigen nicht-
menschlichen Entititen existieren kann. Eine Existenz »indeed of being-with. With the
animal.«*”*, welche im Gegensatz zu Haraway jedoch die spektralen Anteile einer un-
tiberwindbaren Animalitit als von unfreiwilliger Nihe, von unerwarteter Wirkmacht er-
fahre.

Die Unausweichlichkeit des Tierischen, diese animalen Anteile, welche uns verfolgen
— als genetische Pridisposition, instinktive Reflexe, unbewusste Prigungen und nicht
zuletzt als Lebensimpuls, welcher immer nur zeitweise eine anthropomorphe Gestalt
annimmt - wurden dennoch in der humanistischen Selbstbestimmung stets negiert
oder zu tberwinden gesucht. Cary Wolfe macht deutlich, dass diese anthropozen-
trischen Versuche einer scharfen Abgrenzung dabei vor allem zur Unterdriickung und
Vernichtung animaler wie humaner Existenzen gefithrt hat: »I merely wish to point out
that the achievement of the fully shumanc« condition by the killing off, transcendence,
repression or overcoming of the »animal« body is a very old and very familiar hallmark of
humanism [...] rendering not just animal populations, but various human populations,

296

>killable but not murderable«.«*** Die permanente Verhandlung iiber die Trennlinie

292 Ebd, S.380.

293 »The French title of Derrida’s article >Lanimal que donc je suis (a suivre)< [...] takes advantage of the
shared first person singular present form of étre (to be) and suivre (to follow) in order to suggest
a displacement of that [human] priority [..].« (Ebd., S. 369.)

294 Ebd,, S.380.

295 Ebd., S.379. Herv.i.0.

296 Wolfe 2018, S. 357. Herv. i.0.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

zwischen beiden Lebensformen geht so stets auch mit einer An- oder Aberkennung
grundlegender Rechte einher, welche nicht zuletzt iiber eine Daseinsberechtigung oder
deren Verweigerung entscheiden kann.

Zur Begriindung dieser vermeintlich ontologischen Differenz verweisen die tradier-
ten theologischen wie humanistischen Erzihlungen nachdriicklich auf die menschlichen
Besonderheiten, welche sich neben dem Besitz einer Seele, freien Willens, Bewusstseins,
Kultur oder Werkzeuggebrauchs (auf den wir im folgenden Unterkapitel eingehen wer-
den) vor allem um seine Sprachfihigkeit drehen, die dabei mindestens mit allen vorher
genannten Eigenschaften koevolviert oder diese sogar priformiert. So macht auch Der-
rida die Differenz von Mensch und Tier gerade an der Fihigkeit des Sprechens und damit
insbesondere des Bezeichnens fest, welche die humane Definitionsmacht in doppeltem
Sinne ausdriickt: »Animal is a word that men have given themselves the right to give.«**’
Die Macht zu bezeichnen, wie auch die Bezeichnung selbst weisen den Menschen damit
als different wie definierend, also in jedem Fall héherwertig gegeniiber dem Tier aus,
wobei letzteres stumm und erduldend seinen Namen und damit niederen Platz entge-
gennehmen soll. Diese Sprachbegabung als Schliisselmerkmal, wie sie schon in Adams
Benennung der sprachlosen und damit passiven Tierwelt (auf3er vielleicht der Schlange)

in der Genesis geschildet wird,**®

liegt im Zentrum des humanistischen Begriindungs-
moments eines ontologischen Unterschieds, welcher zu alleiniger Deutungsmacht und

Herrschaft befihigt.

»Men would be first and foremost those living creatures who have given themselves
the word that enables them to speak of the animal with a single voice and to designate
it as the single being that remains without a response, without a word with which to
respond. That wrong was committed long ago and with long-term consequences. It
derives from this word or rather it comes together in this word >animal< that men have
given themselves at the origin of humanity and that they have given themselves in
order to identify themselves, in order to recognize themselves, with a view to being
what they say they are, namely men, capable of replying and responding in the name
of men.«**®

Die Benennung des Tieres als Tier, eines stummen, antwortunfihigen Wesens durch
Menschen, liegt also am Ursprung der Menschwerdung. Menschsein bedeutet in
Abgrenzung zu den Tieren eine gegenseitige sprachliche Anerkennung als Mensch,
wahrend Tieren aufgrund ihrer erklirten Sprachlosigkeit und dadurch fehlenden Fahig-
keit des eigenen wie gegenseitigen Erkennens ein anderes, niederes Dasein zukommt.
Diese grundlegende Differenz, welche sich aus Sprachfihigkeit und Sprachlosigkeit, aus
Definierendem und Definierten, gebiert, markiert den humanen Entstehungsmoment,

297 Derrida 2002, S. 400. Herv. i.0.

298 »Benjamin says that even when the one who names is equal to the gods, happy and well-blessed,
being named (benannt zu sein) or seeing oneself given one’s proper name is something like being
invaded by sadness, itis sadness itself (a sadness whose origin would therefore always be this pas-
sivity of being named, this impossibility of reappropriating one’s own name) [..].« (Ebd., S. 389. Herv.
1.P)

299 Ebd,, S. 400.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

303


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

welcher gottgleich — »Und Gott sprach [...] und es ward [...].«<**° — die eigene In-Existenz-
Setzung des Menschen iiber Selbstbezeichnung als Mensch und gleichzeitig Fremd-
bezeichnung des nicht-menschlichen Tieres realisiert. Sprache und Sein fallen hier
zusammen, ein Echo der géttlichen Schépfung qua Namensgebung.

Um diesen schwerwiegenden Fehler aufzuarbeiten (-That wrong was committed long
ago and with long-term consequences.<) bemiiht sich Derrida nun um ein anderes Spre-
chen. Er fithrt einen anderen Begriff des Tierischen ein, ein Wort, welches mit einer alter-
nativen Bedeutung einhergeht, die so die Beziehung von Mensch und Tier neu gestaltbar
macht: lanimot.*** Er bezeugt: »Ecce animot. Neither a species nor a gender nor an indi-
vidual, it is an irreducible living multiplicity of mortals [...] a sort of monstrous hybrid, a
chimera [...].«<*** Statt Ecce homo bietet Derrida mit Ecce animot einen Zugang zur eigenen
Animalitit und damit multiplen wie geteilten Vitalitit an, welche Menschen und Tie-
re vereint. Die intendierte Hybriditit des Begriffs spiegelt so die grenziiberschreitende
und kokonstitutive Dynamik des Lebens wider, ein animistisches Prinzip, welches sich
in allen Organismen wirksam zeigt. So identifiziert Derrida zum Abschluss seines Tex-
tes den Impuls des Lebens zum gemeinsamen Merkmal humaner und animaler Wesen. Die
vitale autopoietische Kraft schlief3t den ontologischen Spalt zwischen Mensch und Tier.
Durch eine Fokussierung auf das Leben, welche jeder differenzierenden Bezeichnung
oder Selbsterkenntnis vorausgeht, stiftet sich eine neue Gemeinschaft der Lebewesen:
»This [...] auto-affection and relation to itself is the characteristic recognized as that of
the living and of animality in general, even before one comes to consider the discursive
thematic of an utterance or of an ego cogito, more so of a cogito ergo sum.«**> Ganz im Sin-
ne eines vitalistischen Posthumanismus verweist Derrida so auf das Leben als vorgangi-
ge, nachwirkende und damit tibergeordnete Instanz, welche menschliche Exzeptionali-
tatsvorstellungen fir illusorisch und die Beziehung der Organismen untereinander zum
pragenden Merkmal erkldrt.

4.2.3 Symbiogenese: Gemeinsam, niemals einsam

So wenig wie sich also das Leben selbst auf einen fixierbaren Zustand oder eine isolier-
bare Essenz beschrinken lisst, so unscharf und fluide sind auch die Grenzverhiltnisse
der Lebewesen untereinander. Dies mag angesichts der prizisen zoologischen und bota-
nischen Taxonomien zur trennscharfen Klassifizierung der Arten tiberraschen. Denn ei-
gentlich scheinen die biologischen Kategorien wie Spezies und Individuum sowie die li-
nearen Vererbungsregeln ein verlissliches System, um die Vielfalt der Organismen klas-
sifizieren und organisieren zu kénnen. Aber dieses biologische Klassifikationssystem ist
nur ein moglicher Versuch, sich in der iiberbordenden Vielfalt der Lebewesen zurechtzu-
finden. Dennwie Lynn Margulis mit Gregory Bateson ausdriickt: »Die Karte ist nicht das

300 Gen.1.1.3. Herv.].P.

301 Der besondere Charme dieses Begriffs liegt darin, dass animot wie der franzosische Plural von Tier
animeaux klingt und doch auf die Besonderheit des Wortes bzw. Namens le mot d’animal verweist.

302 Derrida 2002, S. 409. Herv. i.0.

303 Ebd.,S. 417. Herv.].P.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

Gelinde.< Ebenso wenig ist der Name das Lebewesen.«*** So soll in diesem Unterkapitel
gezeigt werden, dass die Taxonomien, Artgrenzen und zentralen biologischen Modelle
zur Beschreibung der Lebewesen Mauern gezogen und Hierarchien etabliert haben, die
sichjedoch nicht linger fiir eine Welt viraler Vulnerabilitit und produktiver wie prekirer
Partnerschaft, also fiir die mannigfaltigen Bewohnenden und Beitragenden innerhalb
einer mutierenden Biosphire als adiquat erweisen. Statt Antagonismen und Differen-
zen scheinen vielmehr ungeahnte Gemeinsamkeiten und intime Beziehungen zwischen
den Organismen vorzuherrschen, eine Perspektivverinderung die vor allem durch das
biologische Konzept der Symbiose verdeutlicht wird.

Mittels dieses »symbiotic view of life<*%

, also einer Perspektive tiefgreifender Spe-
ziespartnerschaften, kommt es auch zu einer Redigierung der einflussreichsten Meta-
pher in den Biowissenshaften: dem Baum des Lebens. Dieser Baum hat bisher die Ge-
schichte, das Modell und die Beziehungen der Lebewesen untereinander gerahmt. So
meint Margulis zu dieser alten aber nicht linger uneingeschrinkt geltenden Denkfigur:
»Ein einziger Stamm verzweigt sich in viele Abstammungslinien, wobei einzelne Aste je-
weils von gemeinsamen Vorfahren ausgehen. Die Symbiose macht aber deutlich, dass sol-
che Biume eine idealisierte Darstellung der Vergangenheit sind. In Wirklichkeit wichst
der Baum des Lebens hiufig in sich selbst zuriick. Arten begegnen sich, verschmelzen
und bringen neu Lebewesen hervor, die wieder von vorn anfangen.«**® So wird aus der
Leitmetapher des Baums des Lebens, also der Idee sich ausdifferenzierender und dif-
ferenter Entwicklungszweige, die manchmal sogar in einer menschlichen Krone oder
Spitze enden, eher ein Netzwerk, ein eng verwobenes Geflecht von Organismen, die sich
in permanenten Austausch-, Verschmelzungs- und Wandlungsprozessen befinden. Da-
bei ist auch der Mensch Teil dieser vitalen wie gefihrdeten Netzwerke und damit einer
evolutioniren Geschwisterlichkeit, die ihn im Wachsen wie Vergehen aufs Engste mit
dem Schicksal anderer Lebewesen, verbinden.

Wie ein Blick in die Geschichte der Lebenswissenschaften zeigt, lisst sich schon die
biologische Systematisierung und Ordnung der Lebewesen als kontingentes und zu kei-
nem geringen Anteil auch koloniales Produkt menschlicher Naturbeherrschung verste-
hen.*”” Aber allein die Erweiterung auf evolutionire Zeitriume macht bereits deutlich,

304 Margulis 2017, S. 72.

305 Gilbertetal. 2012.

306 Margulis 2017, S. 72. Herv. ].P.

307 So schreibt Julia Voss iiber die Cenese des darwinistischen, naturwissenschaftlichen Systems:
»Was zum Aufstieg Englands zur weltweit grofiten Kolonialmacht gefiihrt hatte, drohte sich in
den Lagerraumen der zoologischen Institutionen zerstérerisch auszuwirken: Das Wachstum des
British Empire geriert hier aufler Kontrolle. Denn im Wachstum befanden sich nicht nur Englands
koloniale Landereien, das Bruttosozialprodukt und die Einwohnerzahl, sondern in einem nie ge-
kannten Ausmaf$ auch das Tierreich, das heif’t die Zahl der bekannten Tierarten. Da Grof3britan-
nien zur gréften Kolonialmacht aufgestiegen war, besafd London nun die gréfte Anzahl an Tier-
praparaten, die je zusammengetragen wurde. [..] Die im kolonialen Sammlungsfieber herbeige-
rafften und in den Schlund des Museums geworfenen Praparate bereiteten vor allem [den Mu-
seumskuratoren] Schwierigkeiten. Denn jedes Tierding brauchte einen Platz und einen Namen. [... Es
bedurfte einer] Wiedererlangung der Kontrolle iber die Sammlung [und damit der Ordnung der
Lebewesen].« (Voss 2007, S. 104, 106. Herv. ].P)

- am 13.02.2026, 19:09:52.

305


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

dass die vermeintlich stabilen und festgeschriebenen Eigenschaften zur Bestimmung ei-
ner Spezies oder eines Artvertreters immer nur eine Momentaufnahme im langfristigen
Transformationsgeschehen der Naturgeschichte darstellen. Und in dem Maf2e wie sich
die Lebewesen selbst im Laufe der Evolution zu immer neuen Gestalten transformieren,
so wenig abgrenzbar ist tatsichlich auch ihre Beziehung untereinander. Denn auch in
kiirzeren Zeitabschnitten, schon innerhalb einer Generation bzw. bereits wihrend des
aktuellen Vollzugs der Lebensprozesse eines jeden Organismus, entstehen nachweisbare
und auch nachhaltige Verinderungen des genetischen Materials, welche sogar an kom-
mende Generationen weiter vererbt werden kénnen. So wurde bereits gezeigt, dass Pha-
nomene wie der horizontale Gentransfer oder epigenetische Effekte eine viel dynamischere
und fiir das jeweilige Milieu sensiblere Existenzweise der Lebewesen nahelegen.>*® Hier-
bei wird deutlich, dass Organismen fiireinander und miteinander in sehr viel intensi-
veren Einfluss- und Austauschprozessen stehen, als vorher fiir moglich gehalten wurde.
Diese jilngsten Nachweise einer fluiden und verwobenen Beziehung der Lebewesen fiih-
ren zu epistemologischen Verwerfungen, welche auch die tradierten und vermeintlich
unzweifelhaften Kategorien zur Ordnung der biologischen Vielfalt irritieren. So meint
exemplarisch David Quammen in seinem Buch The Tangled Tree. A Radical New History of
Life, dass die biologischen Klassifizierungen und Modelle, welche zur Beschreibung des
Lebens seit Linné und Darwin verwendet wurden, nicht linger mit den Beobachtungen,
Erfahrungen und Effekten in einer hochgradig interdependenten Biosphire iibereinzu-
bringen sind: »Among the essential points of the upheavel [...] are three counterintuitive
insights, three challenges to categorical thinking about aspects of life on earth. The cat-
egoricals are these: species, individual, tree [of life]. [...] Now we know that each of those
categoricals is wrong.«<*%

Effekte, wie horizontaler Gentransfer oder die (nicht erst mittels Gentechnik erzeug-
te) Hybridisierung von Arten, fithren die Kontingenz menschlichen Grenzziehungen
zwischen Spezies und Individuen anschaulich vor Augen.**® So wird deutlich, dass
sich statt exklusiver und stabiler Merkmale weder zwischen den Generationen noch
zwischen den Organismen eine wirklich trennscharfe Linie, ein disjunkter Grenzraum
definieren lisst. Viel eher zeigt sich, dass der vitale Fluss, Austausch und Wandel von
Genen, Formen und Verhaltensweisen niemals in der Geschichte des Lebens wirklich
zum Stillstand kommt oder eingedimmt werden kann. Dementsprechend wird auch
spatestens um die Jahrtausendwende eine graduelle Verschiebung in der Beschreibung
biologischer Systeme offenkundig, welche statt separierten Einheiten und einem ant-
agonistischen Kampf um Fortbestand der eigenen Art eher evolvierende Kollektive,

! annimmt, die als wechselseitig verbun-

»unzihlige Chimiren, gemischte Lebewesen«
dene, kooperative und symbiotische Lebensgemeinschaften ihre Existenz bestreiten.
Dieser Perspektivwandel erhirtet sich aufgrund von Hinweisen, welche nicht-darwi-
nistische Vererbungs- und Entwicklungsprinzipien als relevante Mechanismen in der

Ausbildung von Organismen identifizieren und so zu einer anderen Beschreibung der

308 Vgl. Teilkapitel 2.2.3.

309 Quammen 2019, S. 380.
310 Vgl.ebd,, S.381.

311 Margulis/Sagan 1999, S.117.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

biologischen Realitit fithren, die in letzter Konsequenz auch menschliche Wesen nicht
unangetastet lassen. Fiir diese Perspektive setzen sich insbesondere Margulis und Sagan
ein:

»Das die Symbiose eine treibende Kraft der Evolution ist, untergrabt die verbreitete
Vorstellung, die Individualitit sei etwas Feststehendes, Cesichertes und Unantastba-
res. Gerade der Mensch ist nicht homogen, sondern zusammengesetzt. Jeder von uns
liefert eine prachtige Umwelt fiir Bakterien, Pilze, Rundwirmer, Milben und andere,
die in und auf uns leben. "

Eine Erweiterung der darwinistischen Evolutionstheorie scheint somit iiberfillig, denn
obwohl sich Darwins evolutionires Weltbild qua dynamischer und zukunftsoffener
Vektoren auch von den statischen oder teleologischen Modellen einer traditionellen
und christlichen Gesellschaft absetzte, so sehr war sein Entwurf einer biologischen
Wirklichkeitsordnung doch von den Prinzipien der biirgerlichen Sozialstruktur und
modernen Funktionsmechanismen beeinflusst, wie sie das viktorianische England
und aufgeklirte Europa seiner Zeit kennzeichneten.* Der spezifische Ubergang eines
religiésen Deutungssystems, welches von einem goéttlichen Plan und einer heiligen
Ordnung ausging, die sich in Schénheit und Ewigkeit der Schépfung ausdriickte, hin
zu einer Vorstellung der Natur als einem sich mobilisierenden und stets weiter ausdif-
ferenzierenden Wettkampf widerstreitender Krifte, Interessen und Wesen wird umso
nachvollziehbarer, wenn man sich die dominierenden Prinzipien vergegenwirtigt,
welche Darwins Lebenswelt sowie die seiner Zeitgenoss:innen in besonderem MafRe
pragten: Individualisierung und Konkurrenz.>™

Folglich ist es kein Zufall, dass die vorherrschenden sozialen und ékonomischen
Wirkmichte, welche den gesellschaftlichen Hinter- und Untergrund fir die Entwick-
lung der Evolutionstheorie bildeten, auch in deren konkreter Funktionsweise zum
Ausdruck kommen. So meinen Scott Gilbert, Jan Sapp und Alfred Tauber in ihrer Analy-
se der Entstehungszusammenhinge und historischen Modellvorstellungen eben jener
damals noch jungen Lebenswissenschaft, dass diese in entscheidender Weise von der
Logik einer biirgerlichen Gesellschaft beeinflusst wurde:

»In the early modern period, mirroring the appearance of the independent citizen,
the notion of the autonomous individual agent framed a biology that was organized
around the study of particulate, interacting, living entities [..]. Anatomical, physiolog-
ical, and developmental criteria were conceived solely in terms of individuals, and the
Darwinian view of life regarded aggregates of individuals of common ancestry as iden-
tifiable units in competition with one another.«*"

312 Ebd, S.192.

313 Vgl. Voss 2007.

314 »Moreover, the economic thought which indirectly influenced Darwin was not the optimistic
school of the eighteenth century. It was rather the pessimistic teaching of the >economists of finite-
ness¢, who attempted to explain the first major social crisis of the industrial revolution and the
necessity to theorize its mechanisms.« (D’Hombres 2016, S.17.)

315 Gilbertetal. 2012, S. 326.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

307


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Dementsprechend liegt es nun nahe, durch eine Infragestellung dieser historisch und
kulturell kontingenten Strukturmomente sowie ihres Einflusses auf die sozialen und
biologischen Gefiige, zu einer Beschreibung der Lebenswelt und Lebewesen zu gelangen,
welche nicht linger von solitiren Eigennutzmaximierern dominiert werden. Gilbert und
seine Kollegen folgen dieser Kritik an einem kompetitiven Weltbild autonomer Orga-
nismen und prisentieren stattdessen ein in anatomischen, Entwicklungs-/physiologi-
schen, immunologischen, genetischen und evolutioniren Bereichen wirksames Prinzip
der Symbiose, welches den zusammengesetzten »holobiont< — the multicellular eukaryo-
te plus its colonies of persistent symbionts«**® zur neuen Modellform des Lebens erklirt.

Damit stehen sie exemplarisch fiir eine Reihe zahlreicher Wissenschaftler:innen und
Modelle, welche die vitale und produktive Verbundenheit der Lebewesen ins Zentrum ih-
rer Neukonzeptualisierung der Biosphare riicken. Hierbei haben insbesondere die gene-
tischen Analysen der mikrobiellen Organismen in den letzten Dekaden eine verinderte
Sichtweise auf Leben und Lebewesen stimuliert und so eine neue Perspektive angesto-
Ren, »[that] blurs the boundaries of the organism and obscures the notion of essential
identity.«*” Vielmehr zeigt sich nimlich iiber eine Aktualisierung der botanischen wie
zoologischen Wissenschaften, dass die wechselseitige Durchdringung und Kokonstitu-
tion von Lebewesen eher die Regel statt einer Ausnahme darstellt und Organismen in
ihrer Entwicklung wie auch ihren Lebensvollziigen existenziell von den zugehérigen mi-
krobiellen Symbionten abhingig sind. Diese Perspektiverweiterung wirkt dabei nicht
nur auf das Feld der Biologie, sondern »[t]hese findings lead us into the direction that
transcend the self/nonself, subject/object dichotomies that have [so far] characterized
Western thought »*®. Statt also wie bisher Organismen als selbstidentisch und isoliert
zu betrachten, forciert die symbiotische Sichtweise eine strukturelle Verkniipfung ver-
schiedener Spezies und legt damit nahe, auf Mikro-, Meso- und Makroebene (also etwa
unter Bakteriengemeinschaften, als assemblierter menschlicher Wirtskorper sowie in
der Emergenz einer planetaren Biosphire) von interdependenten Beziehungskonzepten als
eigentliche Erklirung der Lebenswelt und -wirklichkeit auszugehen.

Folgen wir dieser verinderten Sichtweise, so zeigt sich bereits fiir die menschliche
Spezies, dass wahrscheinlich bis zu 90 % der Zellen >unseres<« Kérpers gar nicht anthro-
pogen, sondern bakterieller Natur sind. Allein in unserem Verdauungssystem lassen sich
mehr als 1000 verschiedene Arten von Bakterien feststellen lassen, die sich mit uns in
dauerhafter Partnerschaft befinden.*” Die Beziehung zu diesen mikrobiellen Symbion-
ten ist in der Tat lebensnotwendig, da diese bspw. fiir die Organausbildung und Funk-
tion des Darmtraktes bei Siugetieren entscheidend sind, wie etwa auch die Aufzucht
von >keimfreien« und dadurch unterentwickelten Miusen gezeigt hat. Dabei lassen sich
noch unzihlige weitere Beispiele aus dem Tierreich versammeln, bei denen sich die pa-
rasitiren oder kooperativen Bakterien insbesondere in der Embryonalgenese als unver-
zichtbar herausstellen.>*® Symbiotische Mikroben scheinen so bspw. mehrfach und un-

316 Ebd., S.326.
317 Ebd., S.326.
318 Ebd., S.326.
319 Vgl.ebd., S.327.
320 Vgl.ebd,, S.328.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

abhingig voneinander in der evolutioniren Entwicklung von Siugetieren bei der Aus-
bildung von Uterusgewebe beteiligt gewesen zu sein, wodurch das definierende Merk-
mal hoherer Siuger (Eutheria) wahrscheinlich itberhaupt erst durch >fremde mikrobielle
Eindringlinge« evolvieren konnte.**' Aber auch im gegenwirtigen Geburtsvorgang ist es
insbesondere der unmittelbar postnatale Austausch von mikrobiellen Symbionten zwi-
schen Mutter und Kind, welcher beim Menschen wie anderen Mammalia die tiefe Ver-
bindung zu anderen bakteriellen Lebewesen aufzeigt. So differiert auch das Mikrobiom
Neugeborener stark zwischen vaginal oder per Kaiserschnitt zur Welt gekommenen Kin-
dern, wenn diese durch den Kontakt mit dem miitterlichen Anal- und Urogenitaltrakt
bereits erste Bakteriengemeinschaften aufnehmen (oder diese qua Sectio um gehen).?**
In diesem Sinne ist unsere Selbst- und Weltwerdung unmittelbar von und mit unseren
mikrobiellen Begleitern definiert. Diese Mikrobiota wirken sich dariiber hinaus auf eine
Vielzahl verschiedener Organe und Kérperfunktionen, wie etwa das Kreislauf-, Immun-
und neuroendokrinologische System, aus, wobei so neben Adipositas und Entziindun-
gen sogar Angst- und Depressionserscheinungen ausgel6st werden kénnen.**® Die phy-
sische wie emotionale Integritit hingt folglich in entscheidender Weise von der Exis-
tenz dieser mikrobiellen Symbionten ab, da sie aktiv in die kérpereigene Homdoostase
und interne Signaliibertragung involviert sind.*** Dementsprechend fasst auch das Hu-
man Microbiome Project (HMP) die Relevanz und Omniprisenz dieser partnerschaftlichen
Kleinstlebewesen fiir den Menschen zusammen:

»The Human Microbiome is the collection of all the microorganisms living in associa-
tion with the human body. These communities include eukaryotes, archaea, bacteria
and viruses. Bacteria in an average human body number ten times more than human
cells, for a total of about 1000 more genes than are present in the human genome. [...]
These microbes are generally not harmful to us, in fact they are essential for maintain-
ing health. For example, they produce certain vitamins that we do not have the genes
to make, break down our food to extract nutrients we need to survive, teach our im-
mune systems how to recognize dangerous invaders and even produce helpful anti-
inflammatory compounds that fight off other disease-causing microbes.«**

Diese essenzielle Bedeutung der mikrobiellen Symbionten fiir den Menschen wird ge-
rade bei der letztgenannten Konstitution des Immunsystems besonders deutlich. Die-
ses differenziert in entscheidender Weise zwischen korpereigenen und -fremden, gut-
artigen und schidlichen Komponenten, wodurch die Aufrechterhaltung von kontinu-
ierlichen Lebensprozessen und physischer Unversehrtheit itberhaupt erst moglich wird.
Die symbiotische Integration mikrobischer Begleiter stellt so auch einen Gruppenselek-
tionsvorteil dar, welcher den menschlichen Wirt eben zu erhéhter Krankheitstoleranz
und Verteidigung vor verschiedenen viralen, bakteriellen, fungalen oder sonst wie pa-
thogenen und karzinogenen Eindringlingen ermachtigt, wihrend die immunologisch

321 Vgl.ebd., S.334.

322 Vgl. McFall-Ngai et al. 2013, S. 3233.

323 Vgl. ebd., S.3233.

324 Vgl.ebd., S.3233.

325 Institute for Genome Sciences, University of Maryland School of Medicine 2021.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

309


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

als integer und integral bewerteten Mikrobiota von der stabilen, warmen und ressour-
cenreichen Umgebung innerhalb des humanen Kérpers profitieren. Dabei scheint sich
das Immunsystem also nicht nur durch Abwehr von Fremdorganismen sondern auch
das »active recruitment of symbiotic bacteria«** zu konstituieren. Gilbert und Kollegen
bemiithen deswegen den Vergleich einer mikrobiellen Gendarmerie, welche als bewaft-
nete Krifte externe Gefahren abwehren, aber auch wohltitige Organismen aufnehmen
und unterstiitzen.*”” Aufgrund dieser hochdynamischen und fluiden Grenzverhiltnisse
wird deutlich, dass sich biologische Identitit nie auf einen fixierbaren End- oder Ideal-
zustand reduzieren l4sst, sondern iiber die permanenten Invasions- und Integrations-
prozesse der Kleinstlebewesen stets eine Offenheit fir und Abhingigkeit von fremden Or-
ganismen herrscht, welche fiir Hervorbringung und Aufrechterhaltung des Selbst not-
wendig sind. Ein symbiotisch informiertes Immunsystem, welches als Moderator zwi-
schen innen und auflen, eigen und fremd vermittelt »can help mediate the holobiont’s
response to other organisms, effectively becoming >self.< [But flrom this vantage, there
is no circumscribed, autonomous entity that is a priori designated »the self.« What counts
asselfcis dynamic and context-dependent.«**® Diese Einsichten aus der Lebenswissenschaft
zeigen, dass Konzepte von Selbstheit, Individualitit und Subjektivitit, welche im Zen-
trum des humanistischen Selbstverstindnisses stehen, demnach tatsichlich auf biolo-
gischer Ebene nie das Ideal einer wirklich autonomen, nur selbstbeziiglichen Existen-
zweise erfiillen. Vielmehr werden menschliche >Individuen< immer erst durch die akti-
ve Gestaltung kokonstituierender und interdependenter Symbionten bzw. »companion
species, who are my [and our all] maker«** hervorgebracht, wie Haraway schreibt.

Die Vorstellung eines exklusiven und unabhingigen Selbst lisst sich damit nicht
nur fiir gegenwirtige Lebensgeschichten, sondern auch aus einer evolutioniren Per-
spektive dekonstruieren. Insbesondere paliogenetische Analysen machen deutlich, wie
weit die gemeinsame Historie von homo sapiens und seinen mikrobiellen Begleitern
eigentlich zuriickreicht. So meinen Gilbert und Kollegen: »We are genomic chimeras:
nearly 50 % of the human genome consists of transposable DNA sequences acquired

33 Der hohe Anteil dieses exogenen, nicht-menschlichen Erbmaterials

exogenously.«
im menschlichen Genom zeigt so den tiefgreifenden evolutioniren Abdruck, welchen
fremde Lebewesen im Prozess der Anthropogenese hinterlassen haben. Unser Zustand
als »genetische Chimiren« offenbart, wie viel biologische Informationen und dadurch
Verwandtschaft wir mit unseren Mitgeschdpfen teilen. Dieser Anteil, der tatsichlich
eher einen Grofteil unserer Erbmasse ausmacht, wird nach phylogenetischen Analysen
auf 37 % homologer DNA mit der von Bakterien beziffert, wobei noch weitere 28 %
unserer Gene mit denen einzelliger Eukaryoten und damit frithesten Lebensformen

331

iibereinstimmen.** So weisen nur 6 % unserer Gene die Besonderheit der Primaten aus,

wobei die Gemeinsamkeiten innerhalb dieser Gruppe immerhin noch so grof3 sind, dass

326 Gilbertetal. 2012, S.332.

327 Vgl.ebd,, S.332.

328 Ebd, S.333. Herv.).P.

329 Haraway 2008, S. 4.

330 Gilbertetal 2012,S.334.

331 Vgl. McFall-Ngai et al. 2013, S.3231.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

wir bekanntermaflen 99 % der Erbinformationen mit unseren engsten Verwandten,
den Schimpansen, teilen. Aus evolutionsgenetischer Sicht ist die humane Exklusivitit
so nur durch einen duferst kleinen und graduellen Unterschied ausgezeichnet, die
sich aufgrund der intimen und stindigen Verbundenheit, insbesondere mit unseren
mikrobiellen Begleitern, kaum plausibel vertreten lsst.

Eine Biologin, die sich in ganz besonderer Weise um eine symbiotische Perspektive,
welche die Grenzen zwischen Menschen und anderen Lebewesen verschwimmen lisst,
bemiihte, ist Lynn Margulis. Sie ist insofern eine zentrale wissenschaftshistorische Fi-
gur, welche zur Erosion menschlicher Individualitit und Autonomie beigetragen hat, da
sie mit einer noch tiefgreifenderen Redigierung der Evolutionsgeschichte auch den dar-
winistischen Uberlebenskampf antagonistischer Spezies umdeutet. So ist Margulis vor
allem mit ihrer Seriellen Endosymbiontentheorie (SET) in die Wissenschaftsgeschichte ein-
gegangen, welche besagt, dass die entscheidenden Entwicklungsschritte in der Entste-
hung neuer und komplexerer Lebensformen durch Symbiose hervorgerufen wurden und
eben nicht durch zufillige Mutation, wie es im (Neo)Darwinismus beschrieben wird. Im
Zentrum steht dabei ihr Begriff der Symbiogenese, welcher »den Ursprung neuer Gewebe,
Organe, Organismen — ja sogar Arten — durch das Eingehen langfristiger oder stindiger

332 annimmt. Lebendiges Sein und ganz besonders menschliches Dasein ist

Symbiosen«
in diesem symbiogenetischen Sinne immer ein Werden mit und durch andere. Oder wie
es, die stark von Margulis geprigte, Haraway ausdriickt: »To be one is always to become
with many.«*

Margulis erzihlt dadurch eine andere Evolutionsgeschichte, als sie bisher verbreitet
wurde. Bei ihr steht die Kooperation und Verschmelzung von Lebewesen im Zentrum
der Erklirung biologischer Vielfalt. Denn die Organismen besitzen, ihr zufolge, die Ten-
denz, sich in mehr oder minder intentionaler und gelungener Weise zusammenzuschlie-
Ren und dadurch jeweils neue Existenzweisen zu generieren. Dabei setzt Margulis mit
ihrer Erzihlung der symbiogenetischen Entfaltung der Biosphire bereits bei den frithes-
ten Lebensformen an und vertritt die These, dass schon der Ubergang von Prokaryoten
zu Eukaryoten, also die Entstehung von Organismen mit Zellkernen und damit auch die
Grundlage unserer Domane des Lebens, durch einen intimen Zusammenschluss von ver-
schieden Bakterien hervorgerufen wurde:

»Leben ist die seltsame neue Frucht von [Wesen], die sich iber Symbiose entwickel-
ten. Schwimmende, paarende, tauschende und vorherrschende Bakterien lebten eng
vergesellschaftet im Proterozoikum [vor 2,5-0,5 Mrd. Jahren]. Sie erzeugten unzéhlige
Chimaren, gemischte Lebewesen, von denen der Mensch einen winzigen Teil einer sich
ausbreitenden Nachkommenschaft darstellt.<*

Margulis’ Entwicklung einer symbiogenetischen Evolutionsgeschichte war dabei von der
frappierenden Ahnlichkeit von Bakterienzellen und den unterschiedlichen Bestandtei-
len eukaryotischer Zellen angeregt. Eine Ahnlichkeit, die auf mehrfache historische Ver-

332 Margulis 2017, S.14.
333 Haraway 2008, S. 4. Herv. i.0.
334 Margulis/Sagan 1999, S.117.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

schmelzungsereignisse verweist, welche sich als ursichlich fiir die Genese komplexerer
Organismen, inklusive des Menschen, herausstellen sollten. Unterstiitzt durch Metho-
den der Genanalyse zeigt sich mittlerweile, dass neben der ersten qua Mikroskopie er-
sichtlichen Strukturgleichheit auch eine hohe Ubereinstimmung der Erbinformationen
fiir mehrere Fusionsereignisse in der Evolution von eukaryotischen und mehrzelligen
Lebewesen sprechen. So kam es wohl vor ca. zwei Milliarden Jahren tiber die gescheiterte
Verdauung von Purpur- und Cyoanobakterien durch ein anderes Bakterium zu einer vor-
teilhaften und dadurch langfristigen Integration einer Lebensform in eine andere, wel-
che dann zur Entwicklung von Mitochondrien und Chloroplasten, den Energielieferan-
ten in einer tierischen und spiter pflanzlichen Eukaryoten-Zellen, fithren sollte.?® Mar-
gulis nimmt tatsichlich mindestens vier solcher Verschmelzungsereignisse an, die zur
Grundlage der Entwicklung aller weiteren und auch komplexeren Lebensformen fiihr-
ten.

»Wissenschaftler[:innen..], sind heute (ibereinstimmend der Meinung, dass das Nu-
kleozytoplasma, die Grundsubstanz der Zellen, aus Archaeal..] hervorgegangen ist;
insbesondere der grofite Teil des proteinsynthetisierenden Stoffwechsels stammt
von thermoacidophilen (Thermoplasmaartigend Bakterien (Schritt 1). Die sauer-
stoffatmenden Mitochondrien in unseren und anderen kernhaltigen Zellen sind aus
bakteriellen Symbionten entstanden, die wir heute >Purpurbakterien< oder >Prote-
obakterien< nennen (Schritt 3). Chloroplasten und andere Plastiden der Algen und
Pflanzen schliefilich waren einstmals frei lebende photosynthetische Cyanobakterien
(Schritt 4). [..] Der entscheidende Teil (Schritt 2) der SET besagt: Cilien, der Schwanz
von Samenzellen, die Sinneshaare und viele andere Anhidnge kernhaltiger Zellen sind
bei der urspringlichen Verschmelzung eines Archaeonl...] mit einem schwimmenden
Bakterium entstanden.«<**

Obwohl letztgenanntes symbiogenetische Ereignis (Schritt 2) stark umstritten ist, sich
somit wohl keine direkten genetischen Beweise fiir eine Fusion von Spirochiten, also
hochbeweglichen Bakterien, mit einem Archaeon finden lassen,*”
und sie unterstiitzende Wissenschaftler:innen dennoch ein anderes Bild der Evolution

plausibilisiert, welches strukturell auf der Symbiose, also langfristigen Verschmelzung

so haben Margulis

von unterschiedlichen Lebensformen zur Bildung neuer Arten, basiert. Denn diese Fu-
sion und langfristigen Partnerschaften sind nicht nur fiir die Anfinge der Geschichte
des Lebens, wie etwa die Entstehung eukaryotischer und mehrzelliger Organismen, re-
levant, sondern durchziehen das Evolutionsgeschehen als dauerhaftes und immer wie-

335 »Aufgrund eines [...] genetischen Beweises steht endgiiltig (und praktisch unbestritten) fest, dass
die Zellorganellen aus freilebenden Bakterien hervorgegangen sind. Genetische, die Organismen-
reiche iiberschreitende Ahnlichkeiten entsprechen biologisch >uralten< Fingerabdriicken. Diese
beweisen, dass sich Photosyntheseorganellen nicht allmahlich aufgrund zunehmender Mutatio-
nen in der DNA von Algenvorldufern und Pflanzen entwickelten. Sie entstanden vielmehr plétz-
lich, als symbiontische Bakterien sich in groferen Zellen niederliefRen.« Ebd., S. 97.

336 Margulis 2017, S. 55.

337 Vgl. Quammen 2019, S.160. Auflerdem scheint die erste Fusion zweier Mikroben zur Hervorbrin-
gung von Zytoplasma wohl auch durch zwei Bakterien und nicht eines Bakteriums und eines Ar-
chaeon entstanden zu sein (vgl. ebd., S.162.)

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus 313

der neu auftretendes Phinomen. Neben dieser frithesten Symbiogenese ist es heute et-
wa die intime Beziehung von Pilzen und Biumen (den Mykorrhizen wie bspw. den wohl-
schmeckenden Triiffeln), die Partnerschaft von Pilzen und Algen (wie den vielfarbigen
Flechten), die tiefe Verbundenheit von Korallenpolypen mit ihren Endosymbionten (wel-
che die Korallenriffe bilden), die Fusion von Seeschnecken und Algen (welche zu >solar-
powerd sea slugs« fithren), aber auch die Zusammenkunft von gefliigelten Madenha-
ckern und grofieren Wildtieren (welche sich iitber die Befreiung von Parasiten konsti-
tuiert) und der Begegnungsraum maritimer Putzstationen (welche reinigende Lippfi-
sche und grofiere Raubfische verbindet) sowie schliefilich auch die zoophile Bestiubung
bliitenbildender Pflanzen durch Insekten, welche die tiefgreifenden Zusammenschliis-
se, Kooperationen und Symbiosen der Lebewesen zur Grundlage einer vitalen Biosphire
macht und so das Netz der Organismen bestindig enger kniipft und gleichzeitig weiter
ausgreifen lasst.>®

Secondary symbioses

Eukaryotes
@ik
T 1 Bacteria Y Archaea
v £ A
/8 X QA
A \ ( \
L (P, 7
[ |~ .
[ \
\ \ /
\ Al
\ Lateral gene lransiy
£ > LUCA

Abbildung 4: Ernst Haeckels Inter-  Abbildung 5: Wiederkehrende Symbioseereignisse in einem aktuelle-
pretation eines Stammbaums des  ren >Baumc« des Lebens, 2019.
Menschen, 1874.

Diese Beschreibung der biologischen Vielfalt auf Grundlage von Symbioseereignis-
sen und langfristigen Partnerschaften fiithrt so, wie bereits angedeutet, auch zur Erosi-
oneiner der dltesten und wirkmaichtigsten Metapher zu Beschreibung des Lebens — dem
Tree of Life.** Wihrend Darwins Entwurfzur Entstehung der Arten auf die entscheidende
Figuration des Baumes zuriickgefithrt werden kann — einem zentralen Stamm aus des-
sen Ursprung zahlreiche Verzweigungen austreiben, die miteinander um Wachstums-

338 Vgl. Margulis/Sagan 1999, S. 145; Chardronnet/Bureau d’études 2016, S. 6.
339 Vgl. Voss 2007, S. 95ff,; Lima 2014.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

bzw. Lebensraum konkurrieren —, ist Quammens, Gilberts und Margulis’ Darstellung
der Biosphire eher mit einer netzartigen Struktur vergleichbar (siehe Abbildung 5) und
damit den symbiotischen Mykorrhizen oder Flechten entlehnt: »The evolutionary bio-
logists believe the evolutionary pattern is a tree [...]. It's not. The evolutionary pattern
is a web — the branches fuse [...].<**° Von Gilbert und Kollegen wird resiitmmiert: »Each
organism may have to become modeled in a web of ecosystem dynamics, where cells come
from diverse genotypes. [...] This new paradigm for biology asks new questions and seeks
new relationships among the different living entities on Earth. We are all lichens.«<**' Und
insbesondere Margulis betont: »Wir«, eine Art barockes Bauwerk, werden ungefihr alle
20 Jahre aus verschmolzenen und mutierten symbiontischen Bakterien neu aufgebaut. [...]
Symbiontische Wechselwirkungen sind der Stoff des Lebens auf einem iiberbevélkerten
Planeten. Unser symbiogenetisch zusammengesetztes Innerstes ist weitaus dlter als jene Neu-
entwicklung aus jiingster Zeit, die wir als menschliches Individuum bezeichnen.«***

Individuelle Existenz oder auch nur abgrenzbare Entwicklungslinien scheinen nicht
linger die passenden Konzepte zur Erfassung der Lebensrealitit in einer sich global
transformierenden Okosphire zu sein. Statt eines vertikalen oder gar hierarchischen
Modells der Evolution, eines Stammbaums, welcher die genealogischen Blutsverwandt-
schaftsverhiltnisse zur Sicherung und Legitimation menschlicher Herrschaft und
Hoherstellung garantieren soll (siehe Abbildung 4), driicken die wilden Wucherungen,
die horizontalen und ungerichteten Ausbriiche von unbezihmbarer Vitalitit in Form
genetischer, mikrobieller und biosphirischer Mutationen permanente Grenziiber-
schreitungen und eine strukturelle Koevolution der Lebewesen aus.

Deleuze und Guattari haben fiir Formbildungsprozesse dieser Art das Modell rhi-
zomatischen Wachstums gefunden.>® Ein unterschwelliges, generatives und sich immer
wieder in neuen Verbindungen und Proliferationsschiiben ausagierendes Geflecht, wel-
ches sich dezidiert gegen schematische Abstammungsgesetze und hierarchische Ver-
wandtschaftssysteme richtet und so in besonderem Mafie zur Beschreibung der vira-
len, mutierenden und kontagidsen Realititsentfaltung unserer Gegenwart geeignet ist.
Eine rhizomatische Betrachtungsweise dringt sich nicht zuletzt angesichts der jiings-
ten pandemischen Dynamiken, der immer engeren Verbindungen von Tieren, Viren und
Menschen aufgrund schrumpfender nicht-anthropogener Lebensriume auf, welche so
das Entstehen und Vergehen der Organismen in einer global verwobenen und genetisch
verwurzelten Sphire des Lebens wirklichkeitsgetreuer abbilden. Im Gegensatz dazu hat
sich die Vorstellung eines singuliren und auf genealogischer Exklusivitit wie Superiori-
tit beharrenden Menschen, der sich insgeheim noch als Krone einer Schépfungs- bzw.
teleologischen Naturgeschichte begreift, wohl bald epistemisch wie existenziell iiber-
lebt. Ganz dhnlich dufern sich Deleuze und Guattari zum Ende des letzten Jahrhunderts
bereits beinahe prophetisch:

340 Margulis nach Quammen 2019, S.158. Herv. ].P.
341 Gilbertetal. 2012, S. 335f. Herv. J.P

342 Margulis 2017, S.130. Herv. ).P

343 Vgl. Deleuze/Guattari 1992, S. 11—42.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

»Die Evolutionsschemata wiirden dann nicht mehr nur dem Modell des Stammbaums
entsprechen, bei dem sich differenzierte Formen aus weniger differenzierten entwi-
ckeln, sondern einem Rhizom, das unmittelbar im Heterogenen wirkt und von einer
schon differenzierten Linie zu einer anderen (berspringt. [...] Wir bilden ein Rhizom
mit unseren Viren, oder vielmehr, unsere Viren veranlassen uns, ein Rhizom mit ande-
ren Tieren zu bilden. [..] Wir entwickeln uns eher durch polymorphe und rhizomati-
sche Grippen und sterben eher an ihnen als an unseren Erbkrankheiten oder solchen,
die eine Abstammungslinie haben. Das Rhizom ist eine Anti-Genealogie.«**

Der Verweis auf eine rhizomatische Anti-Genealogie ist dabei doppeldeutig. Nicht
nur verhindert rhizomatisches, also wildwucherndes Wachstum eine eindimensionale
Rekonstruktion der individuellen wie artspezifischen Lebensgeschichte, es kann auch
die Fortfithrung einzelner bio-graphischer und bio-logischer Entwicklungspfade un-
moglich machen. Denn die nichtlinearen und grenziiberschreitenden Entwicklungs-
und Ubertragungsformen der Organismen erzeugen nicht nur mannigfaltige Potentiale
des Werdens, sondern auch kollektive Vulnerabilititen oder Gemeinschaften des Ster-
bens beziehungsweise Aussterbens, wie insbesondere zu Beginn des 21. Jahrhunderts
immer deutlicher wird. Folglich sind, wie sich gerade im Momentum des Anthropozin
abzeichnet, die artitbergreifenden Verwandtschaftsbeziehungen mit Tieren, Viren und
anderen Lebewesen keineswegs nur vorteilhaft fiir den Menschen oder seine domes-
tizierten wie wilderen Mitgeschopfe. Globale Pandemien, die als Zoonosen zwischen
evolutiondr weit verzweigten aber sich dennoch iiberschneidenden Spezies kontagiése
Beziehungen stiften; industriell verwendete Pflanzenvernichtungsmittel, die sich welt-
weit in Grundwasser, Lebensmitteln und Kérpern nicht intendierter Zielorganismen
anreichern; intensivierte Massentierhaltung, deren Produktivitit durch Zufuhr von
Wachstumshormonen und prophylaktischen Antibiotika optimiert werden soll, jedoch
zur unkontrollierten Wucherung von kanzerogenem Gewebe und antibiotikaresisten-
tem Bakterienstimmen fiithrt; sowie nicht zuletzt die tddlichen Kaskaden eines sechsten
Massenaussterbens, welches sich in Form zusammenbrechender Okosysteme und kol-
labierender Nahrungsnetzwerke ausdriickt, zeugen von der engen aber keineswegs
nur zu gegenseitigem Vorteil bestehenden Verbundenheit der Organismen auf dem
Planeten.

Trotz der erhdhten Anpassungsleistung und Diversifizierung des Lebens aufgrund
multipler symbiogenetischer Evolutionsereignisse und Entstehungsprozesse ist die
iiberspringende und proliferierende Vitalitit einzelner Molekiile, Gene oder Organis-
men kein Garant fiir die Fortdauer oder gar den Erhalt einer bestimmten Lebensweise,
eines Individuums oder einer Art — ganz im Gegenteil. Gerade fiir den Menschen wird
deutlich, dass sich dieser immer als ein auch aus anderen Organismen zusammenge-
setztes Wesen begreifen muss und so nur im grofien Zusammenhang des irdischen
Lebens bestehen kann. In dem MafSe, wie sich die Gemeinschaft aus Mikrobiota und
Makrobiosphire verindert, wird sich auch der menschliche Knoten im Netzwerk des
Lebens auflésen und in verinderter Form neue Verkniipfungen eingehen. Oder um es
in musischen Metaphern zu sagen: »In der Oper des Lebens sind wir nur eine Melodie,

344 Ebd,S.21.

- am 13.02.2026, 19:09:52.

315


https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

316

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

die sich hartnickig wiederholt. [Aber...] ob wir es zugeben oder nicht: Wir sind blof ein
Thema des orchestrierten Lebens. Dieses Leben, unser Leben mit seiner grofRartigen
nicht-menschlichen Vergangenheit und seiner ungewissen, aber herausfordernden
Zukunft ist und war immer eingebettet in den Rest der irdischen Symphonie [...].<**
Dementsprechend wird auch der Mensch unweigerlich von den Strémungen vitalen
Werdens erfasst und eines (immer niher riickenden) Tages fortgetragen werden, so
wie auch schon seine gegenwirtige biologische Verkdrperung blof ein momentanes
Mosaik, also eine kontingente Kristallisation verschiedenster Lebewesen und lebendiger
Komponenten darstellt.

Deswegen blickt auch Margulis in eine vorhersehbare Zukunft der »Ex-Men-

schen«®*

, in welcher die gegenwirtige Assemblage mit der Bezeichnung homo sapiens
im Prozess posthumanen Werdens liquidiert wird und die Ausformung neuer Gestalten

erwartet werden kann.

»Homo sapiens hat, wie andere Saugerarten, vielleicht noch zwei Millionen Jahre vor
sich, denn die mittlere Lebensspanne von Sdugern im Kianozoikum liegt unter drei Mil-
lionen Jahren. Alle Arten verschwinden irgendwann, sie sterben aus oder spalten sich
in Folgearten auf. Es gibt keine Tierart aus dem Kambrium, die bis heute (iberlebt hat.
Vielleicht wird Homo sapiens sich in zwei Folgearten aufspalten, die von uns so ver-
schieden sind wie wir heute vom Schimpansen (Pan troglodytes).«**’

Ob sich die Prognose einer noch zwei Millionen Jahre reichenden Zukunft des homo
sapiens bewahrheitet, erscheint spitestens mit den Erscheinungen des Anthropozin als
fragwiirdige Hypothese. Aber unabhingig von der genauen Terminierung der Spezies
ist doch deutlich geworden, wie sehr sich gegenwirtige und auch zukiinftige >Menschen
in engster Beziehung zu anderen Lebewesen befinden und wie sehr auch die Erde selbst
aus Sicht einer zusammengesetzten, vitalen aber sich stets transformierenden Gemein-
schaft von Organismen — der Biosphire — begriffen werden muss. Zusammengefasst:
»Wir sind Symbionten auf einem symbiotischen Planeten, und wenn wir genau hin-
schauen, finden wir iiberall Symbiose.«**® Da sich also menschliche Subjekte nach einer
biologisch informierten posthumanistischen Perspektive immer als Assemblage, also
Schnittpunkt und geteilter Lebensraum verschiedenster vitaler Krifte, Komponenten
und Kreaturen begreifen, dringt es sich auf, angesichts der erstarkenden Deutungs-
und Handlungsmacht nicht-menschlicher Organismen und organischer Systeme, auch
deren Eigenlogik und Lebensweise in der Vordergrund zu riicken. Denn Mikroben,
Pflanzen, Pilze und Tiere stellen, ob wir wollen oder nicht, unsere vitale Vergangenheit
und Zukunft dar. Wenn diese lebensnotwendigen Aspekte des Menschen bisher ver-
nachlissigt, verdringt oder vergessen wurden, lieRe sich mit einer posthumanistischen
Perspektive der Versuch einer erneuten Anniherung wagen. Braidotti formuliert dieses

345 Margulis/Sagan 1999, S.199.
346 Ebd., S.177.

347 Ebd., S.177.

348 Margulis 2017, S.14.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

3% woran sich aus phytologischer

350

Unterfangen als »The Posthuman as Becoming-animal«
Sicht anschliefRen lief3e »[and] to become animate with plants«

Diese Sensibilisierung fiir unser pflanzliches, tierisches oder anderweitig lebendi-
ges Gegeniiber stellt ein zentrales Anliegen posthumanistischer Philosophie und Pra-
xis dar. In den vorangegangenen drei Teilkapiteln stand deswegen die Sichtbarmachung
der vitalen Krifte und Entititen, welche zur Erzeugung einer mehr-als-menschlichen
Lebenswelt beitragen, im Fokus. Der generative Impuls, welcher die Welt und ihre We-
sen zu immer wieder neuen Entwicklungs- und Ausdrucksformen animiert, weist dabei
stets iiber sich selbst hinaus und transformiert auch den Menschen, der sich so eben-
falls nur als kontingente Gestaltwerdung eines vitalen Flief3ens, Braidottis zoé, begrei-
fen lasst. Diese Lebendigkeit driickt sich vor allem in den unzihligen Mikroorganismen
aus, welche den Planeten als erstes und immer noch am umfinglichsten besiedelt haben.
Archaeen, Bakterien und andere Kleinstlebewesen bevélkern Erdmantel, Ozeane, Land-
massen, Luftriume sowie andere Organismen und sind deswegen auch in der evolutio-
niren sowie gegenwirtigen Geschichte des Menschen immanenter Anteil und Garant
seines Daseins. Der Mensch sieht sich so wie alle anderen Bewohnenden des Planeten
in den unaufléslichen Beziehungsgeflechten von Energie, Nahrung und Informationen,
welche nur gemeinsam eine vitale Biosphire hervorbringen kénnen. Im Gegensatz zu
den modernen humanistischen Singularititsbestrebungen machen die Lebensverhilt-
nisse im Anthropozin eine strukturelle Symbiogenese, ein growing-with bzw. becoming-
with iiberdeutlich und zeigen so die produktiven wie prekiren Abhingigkeiten von den
mikrobiellen, pflanzlichen und tierischen Anderen auf.

Doch neben diesen organischen Mitgeschopfen scheint sich mit dem Beginn des
menschlichen Zeitalters noch eine andere Form animierter Wesenheiten als realitits-
bestimmend herauszustellen. So prigen fast tiberall technologische Akteure, artifizielle
Umwelten und maschinelle Logiken das irdische Wirklichkeitsgefiige und offenbaren
dabei Prozesse und Funktionsweisen, die sich dem unmittelbaren menschlichen Zugrift
entziehen. Doch wird auch hier mittels posthumanistischer Perspektive deutlich, dass
die Beziehung zwischen Werkzeug und Werkzeugmachenden schon immer mehr als
nur blofRe Externalisierung menschlichen Geists oder Willens war. Um diese seit ihrem
Ursprung viel intimere Beziehung von Mensch und Technik soll es nun im Folgenden
gehen.

4.3 Technofiliation: Entwicklung der Maschinenmenschen
4.3.1 Am Anfang war das Werkzeug: Menschwerdung als Technogenesis

Die konstitutive Nihe, welche menschliche Wesen schon immer und unaufléslich an die
tierischen, pflanzlichen und mikrobiellen Mitgeschdpfe bindet, diese Intimitit mit vita-
len Anderen, durch die die Menschen erstins Leben treten und sich am Leben halten kén-
nen, diese Form engster Verbundenheit besteht auch zu den technischen Objekten. Der

349 Braidotti 2013a, S. 67.
350 Boke 2019, S. 211.

- am 13.02.2026, 19:09:52.



https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

