
286 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

4.2 Verwandtschaftsbeziehungen: Artübergreifendes Mit-Werden 

4.2.1 Exzessives Leben: Ein immanenter Schöpfungsprozess 

Wie im vorherigen Kapitel gezeigt, existiert jenseits des Menschen eine unendlich reiche 
und generative Welt, welche sich in ständiger Transformation befindet. Dieser kreative 
Kosmos lässt sich als ein sich ewig wandelnder Fluss begreifen, in dessen unendlich ver
ästelten Seitenarmen für einen kurzen Moment die Gestalt eines menschlichen Wesens 
aufgetaucht ist, wobei diese Erscheinung jedoch nach einem Augenblick quasistabiler 
Dauer bald wieder vom Sog des Werdens erfasst werden wird, um so erneut in den vita
len Strömungen des Weltmeers aufzugehen. So zumindest ließe sich mit Bergson, De
leuze, Braidotti und anderen Denker:innen eines posthumanistischen Vitalismus eine 
Beschreibung der Wirklichkeit vornehmen. In diesen chronologischen Dezentrierungs
versuchen wurde die posthumane Realität insbesondere unter dem Aspekt einer unge
richteten, nicht-fortschrittlichen, nicht-teleologischen Zeitlichkeit dargestellt, welche 
menschliche Akteure und ihre Geschichte/n als kontingente und immer nur temporä
re Wirklichkeitskonstruktionen ausweisen. 

Doch kann diese Nivellierung des Anthropos, durch den Verlauf des Weltgeschehens 
in Form struktureller Indeterminiertheit und permanenter Verwandlung, neben einer 
chronologischen Deutung auch als Ausdruck einer biologischen bzw. zoëlogischen Kraft 
verstanden werden. Während Leben, begriffen als bios, eher die menschliche bzw. vom 
Menschen kontrollierte Vitalität meint, wie sie insbesondere in dem von Foucault pro
minent gemachten Konzept der Biomacht bzw. Biopolitik behandelt wird (und so vor al
lem auf die Nutzbarmachung und Regierbarkeit von Lebensprozessen, vitalen Produk
ten und ihrer Spender:innen bzw. Empfänger:innen abzielt), bedeutet Leben, verstan
den als zoë, dezidiert nicht-menschliches Leben. Zoë meint also ein menschliche Subjekte 
und Herrschaftsansprüche übersteigendes Vitalitätskonzept, welches insbesondere von 
Braidotti als »das vitalistische, pr[ä]humane und generative Leben«232 verhandelt wird. 
Aus posthumanistischer Perspektive ist Leben im Sinne von »Zoë bzw. als posthumane 
Kraft«233 damit weder auf menschliche Wesen beschränkt, noch durch diese vollstän
dig kontrollierbar. Viel eher supervenieren vitale Prozesse menschliche Kategorien von 
festen Körpergrenzen, individueller Lebenszeit und angestrebter Beherrschbarkeit, wo
durch der unentrinnbar vitale Überschuss des Lebens selbst zum entscheidenden Movens 
posthumanen Werdens gerät. 

Die folgenden drei Teilkapitel versuchen deshalb eine Annäherung an dieses posthu
mane Verständnis von Leben, indem dessen strukturelle Exzessivität, Relationalität und 
zuletzt Sympoiesis erläutert werden. Beginnen wird die Analyse posthumanen Lebens al
so durch Darlegung seiner Überschüssigkeit, der übersprudelnden und überwuchern
den Eigenschaften, wie sie sich insbesondere aus Sicht eines »materialistischen Vitalis
mus, d.h. des ›Lebens‹ aus postanthropozentrischer Perspektive«234 offenbaren. 

232 Braidotti 2009, S. 113. 
233 Ebd., S. 112. 
234 Ebd., S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 287 

In Wiederanknüpfung an das vorherige Teilkapitel wird deutlich, wie sehr Zeit und 
Leben als kreative und indeterminierte Impulse beide die menschliche Existenz über
schreiten und dadurch Da/Sein, Werden und Ge/Wesenheit der anthropogenen Wirk
lichkeit entscheidend mitgestalten. Grosz macht diese Verbindung besonders deutlich, 
wenn sie über ihr eigenes philosophisches Schaffen schreibt: »I am interested in the ways 
in which time, movement, change, the irresistible push to the future – as fundamental bi
ological and material forces – affect culture and the technological developments that derive 
from it, and impel them to differ from themselves and to undergo more or less contin
uous, more or less uncontrolled, becomings […].«235 Dieser Ausdruck von Zeit als dezi
diert biologischer und materieller Werdensprozess, welcher immer wieder neue Formen 
der Realität hervorbringt, beschreibt den lebendigen und lebensspendenden Impuls, der 
auch menschliche Wesen dazu bringt, sich einem ständigen Wandel zu unterziehen und 
so immer wieder neue Potentiale des Daseins zu erschließen. 

Aber im Gegensatz zu den besonderen Antriebsfaktoren, welche bisher die Fortent
wicklung der Menschheit und Kultur sicherstellten, also deren metaphysische (Gottes 
Plan), rationale (gesteigerte Vernunft) oder dialektische (historischer Fortschritt) Ele
mente, entspringen die vitalen Impulse des Evolutionsgeschehens aus materiellen, leib
lichen und immanenten Kräften einer Biosphäre (bzw. Ökosphäre), welche kein höheres 
Ziel, sondern nur ihren Selbsterhalt anstrebt. Statt metaphysischen Vorstellungen ei
ner teleologischen Transzendenz oder fortschreitenden Utopie ist das Leben stets von 
und in dieser Welt. Dabei affiziert, animiert und differenziert es Körper, Dinge, Materie, 
verfolgt dabei aber keinen anderen Zweck, als sich permanent selbst neu zu erschaffen. 
Aus Sicht des Posthumanismus sind deshalb die durch den Lebensimpuls angestoße
nen Rekreations- und Transformationsprozesse bedeutsam, da diese der vermeintlichen 
Zwangsläufigkeit und Fortdauer menschlicher Wesen widersprechen und so auch dem 
enthobenen Überlegenheitsbekunden des Humanismus die unaufkündbare Teilhabe in 
einer »embedded und embodied nature«236 entgegenhalten. Im Gegensatz zu trans-/hu
manen Bestrebungen sich von körperlichen und planetaren Beschränkungen zu emanzi
pieren, zeigt ein vitalistischer Posthumanismus die Notwendigkeit von Leiblichkeit und 
lebendiger Umwelt an. Der so verstandene vitale Wandlungsprozess ist darum einerseits 
immer an die Grenzen materieller Verkörperungen gebunden, die sich aber andererseits 
stets in Überschreitungs- und Austauschprozessen mit einem lebendigen und lebenser
haltenden Milieu befinden. Dieses dynamische Spannungsverhältnis soll im Folgenden 
stärker expliziert werden. 

So scheint also die Tendenz zur Selbstüberschreitung, das Ausgreifen und die Un
fixierbarkeit das Leben zum Garanten immer neuer und alternativen Wirklichkeiten zu 
machen. Diese inhärente Transformationskraft, welcher sich in allen Organismen wirk
sam zeigt, veranlasst auch die Biologin und Biophilosophin Lynn Margulis zur Interpre
tation des Lebens als bestimmendem Antriebsmoment für die Erzeugung immer neuer 
Zustände der Biosphäre und des Planeten. Denn seit Darwins evolutionstheoretischer 
Deutung scheint die Ausdrucksweise des Lebens vor allem als inhärentes Sehnen und 
Kreieren von neuen und bisher ungekannten Formen verstanden worden zu sein. So 

235 Grosz 2005, S. 44. Herv. J.P. 
236 Braidotti 2013a, S. 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

meint Margulis, dass »der scheinbare Zweck des Lebens – sein Suchen, seine Zielge
richtetheit […] für eine Zukunftsorientierung, die offenbar in allen Lebewesen in gewissem 
Umfang vorhanden ist«237, spräche. Dieser unwiderstehliche Vorwärtsdrang in eine Zu
kunft, die sich von der Gegenwart absetzt, führt so zur ununterbrochenen Verwandlung 
aller Organismen. Elizabeth Grosz formuliert diese vitale Überschüssigkeit besonders 
deutlich: 

»Life is never stable, because it makes a difference to the universe, because it trans
forms its world, creates for itself new worlds, devises concepts, practices, skills that 
change it in the process of changing the universe. Life is that which does not fit in its 
›place,‹ is always out of place with the natural world though it remains part of the nat
ural world: it is this lack of fit, this discomfit, that generates biological and conceptual 
inventiveness.«238 

Leben weist somit immer über sich hinaus. Es ist eine natürliche Kraft, die zur perma
nenten Neuerfindung anregt. Diese Nichtfestlegbarkeit veranlasst Margulis auch dazu, 
statt der Verwendung des Lebensbegriffs als Substantiv, auf dessen passendere Darstel
lung als Verb zu verweisen: »[D]as Leben auf der Erde gleicht eher einem Verb. Es erhält, 
repariert, erholt sich und übertrifft sich selbst.«239 Durch diese ständige Bewegung und 
Selbstüberwindung entzieht sich das Leben dem Versuch, es auf eine Substanz oder Es
senz festzulegen. Aus vitalistischer Perspektive erscheinen die lebendigen Organismen 
dadurch als »open-ended processes whose most outstanding characteristic is that they 
carry on.«240 Diese Prozessontologie, welche hier in der Betrachtung lebendiger Wesen 
zum Ausdruck kommt, spiegelt dabei auch eine generelle Verschiebung der Beschrei
bung von Wirklichkeit im Posthumanismus wider, wobei Substanzen und Identitäten 
eher Prozessen und Relata weichen.241 In diesem Sinne meint auch Braidotti: »[I]n a neo- 
materialist vital system, all human and non-human entities are nomadic subjects-in-pro
cess, in perpetual motion, immanent to the vitality of self-ordering matter.«242 Der leben
dige Wandel drückt sich dabei immer in einer Veränderung der Materie aus, welche aus 
vitalistischer Perspektive selbst zur generativen und kreativen Grundlage der Existenz 
wird. Somit verschiebt sich durch eine posthumanistische Perspektive auf Leben auch 
der Schwerpunkt menschlicher Subjektkonstitution, welcher statt des ätherischen und 
divinen Geistes nun in einer dynamischen aber dennoch lokalisierbaren vitalen Körper
lichkeit liegt. 

237 Margulis/Sagan 1999, S. 23. Herv. J.P. 
238 Grosz 2005, S. 40. 
239 Margulis/Sagan 1999, S. 22. Herv. J.P. 
240 Ingold 2015, S. 11. Herv. i.O. 
241 So verknüpft etwa Rosi Braidotti auch Donna Haraways situierte und verkörperte Epistemologie 

mit ihrer eigenen dynamischen ›Nomadic Theory‹, da beide eine Beschreibung der Wirklichkeit 
über sich verändernde Relationen statt Substanzen anstreben: »The politics of location, or situated 
knowledges, rests on process ontology to posit the primacy of relations over substances.« (Braidotti 
2006b, S. 199.) 

242 Braidotti 2018, S. 6. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 289 

Die Kategorie des Lebens und all seine vitalen Stellvertreter, welche von einer akti
ven, irreduziblen und autopoietischen Materie ausgehen, erfahren hierbei eine Aufwer
tung und rücken nun ins Zentrum eines vorher cogito- und dadurch anthropofixierten 
Kosmos. Claire Colebrook macht auf diese vitalistische Umkehr in den aktuellen westli
chen Wissensordnungen aufmerksam: 

»The mind or the self emerges from life rather than being the privileged point from 
which life is known. One could characterize this late twentieth-century anti-cognitive 
turn to life as a vitalism precisely because, like its pre-modern counterpart, it places an 
emphasis on dynamism, relations, active becoming, and creativity.«243 

Eine hier vorgestellte neovitalistische Sichtweise wie sie bspw. von Braidotti, Grosz, Ben
nett und Colebrook vertreten wird, versteht sich so als Teil neuer bzw. alter, aber ver
drängter oder vergessener, Praktiken und Wissensformen, welche die moderne Überhö
hung und Entkopplung des Menschen von einer lebensspenden Umwelt redigieren.244 
Anstelle eines »Cartesian subject [a]s a disconnected, character-less, disembodied, di
senchanted, and disaffected ghost in a machine«245 sind vitalistisch-posthumanistische 
Subjektentwürfe strukturell in ihre manifesten Milieus eingebettet und erfahren deshalb 
Veränderungen der Umwelt als Veränderungen der eigenen Innenwelt. 

Diese Invertierung der neuzeitlichen Ordnung, die Umwendung der binären Hierar
chie der Moderne qua Aufwertung der vitalen Natur lässt sich dabei als entscheidender 
Drehmoment des posthumanistischen Subjekt- und Weltverständnisses verstehen. Ge
rade in einem Zeitalter, welches von radikalen Umbrüchen der menschlichen und mehr- 
als-menschlichen Lebens- und Umwelt gekennzeichnet ist, bedarf es einer Perspekti
ve, welche strukturell in dieser Welt verortete ist. Ferrando meint »in order to become 
posthuman, we need to reflect on our location in this material, dynamic, and responsive 
process, that is existence.«246 Statt also einer der Welt enthobenen Geisteshaltung, eines 
ewigen und transzendentalen cogito ergo sum, erfordert posthumanes Dasein auf einem 
sich wandelnden Planeten die Situierung in einer lebendigen und manifesten Wirklich
keit. Und für diese Erdung des Menschen werden insbesondere seine ihn mit der Umwelt 
verbindenden Bestandteile relevant, was hier explizit die leiblichen Aspekte seiner condi
tio humana in den Vordergrund rückt.247 Elizabeth Grosz macht auf diese Verschiebung 
des Fokus in den Geistes- und Sozialwissenschaften aufmerksam, welche mit der Fra
ge nach der generativen Natur auch den menschlichen Leib wieder zum Ausgangspunkt 
ihres Weltverstehens erheben: 

»If the body is to be placed at the center of political theory and struggle, then we need 
to rethink the terms in which the body is understood. We need to understand its open- 

243 Colebrook 2014a, S. 11. 
244 Vgl. etwa Bennett 2020. 
245 Colebrook 2014a, S. 11. 
246 Ferrando 2020, S. 185. Herv. J.P. 
247 Eine philosophische Strömung, welche ebenfalls die physischen und animalen Wesensmerkmale 

des Menschen in einer ansonsten eher geistzentrierten Denktradition in den Blick nimmt, ist die 
Philosophische Anthropologie von Scheler, Plessner und Gehlen (siehe insbesondere Fischer 2010.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

ended connections with space and time, its place in dynamic natural and cultural sys
tems, and its mutating, self-changing relations within natural and social networks. In 
short, we need to understand the body, not as an organism or entity in itself, but as 
a system, or series of open-ended systems, functioning within other huge systems it 
cannot control, through which it can access and acquire its abilities and capacities.«248 

So ist es ja gerade der Körper, welcher in der modernistischen Logik bloß als Produkt 
einer niederen und archaischen Natur, nur als abgewerteter, vulnerabler und tierischer 
Behälter eines rationalen und sich emanzipierenden Geistes galt, der aber nun als 
Schlüsselstelle und Knotenpunkt vitaler Geflechte und damit zentrale Vermittlungs
stelle zwischen menschlicher und ökologischer Sphäre verstanden wird. War und ist 
der Geist in Humanismus und Transhumanismus ein Verbindungsstück und Abglanz 
des Göttlichen, so wird im Posthumanismus der Körper zum entscheidenden Element 
des Zugangs zum kreativen Kosmos und somit zum besonderen Instrument multipler 
Formen des Werdens – vitaler wie letaler. Hier zeigt sich erneut, warum Transhuma
nist:innen nach einer Überwindung ihrer Abhängigkeit vom Körper streben, während 
dieser für Posthumanist:innen das beziehungskonstituierende Ausdrucksmedium, also 
die relevante multisensorische und multimaterielle Kontaktzone darstellt,249 welche 
konstitutive Relationalität mit einer belebten Um- und Mitwelt erst möglich macht. Jen
seits einer rein diskursiven, fast immateriellen und bloß kulturellen Inskriptionsfläche, 
verweist der Körper so immer auch auf das widerständige, materielle und eigenlo
gische Erbe der evolutionären Prozesse, denen er entstammt, wodurch er sich einer 
total(itär)en Kontrolle, Eroberung und Zurichtung stets entziehen kann. So beschreibt 
Astrida Neimanis ihren posthumanistischen Zugang zu Körperlichkeit: 

»Because of their virtual potentiality, ›we do not know what a body can do‹ […]. But nor 
do we know what bodies can withstand, or how they will continue to affect others. The 
bounds of a body – not only spatially or even temporally, but also in terms of its effects 
and affectability – can never be fully determined. This virtuality is also another way 
of describing our bodies […] as always also more-than-human, and human bodies in 
general as always more-than-coherent, bounded, subjects.«250 

Genau diese virtuelle Undeterminiertheit, die Unkontrollierbarkeit physiologischer Ex
pressionen und Impressionen sowie die Unabgeschlossenheit gegenüber einer mehr- 
als-menschlichen Mitwelt ist es, welche in Trans- und Posthumanismus so gegensätzlich 
bewertet werden. Gerade aus einer neomaterialistischen Perspektive wird deutlich, dass 
in seiner strukturellen Zurückgeworfenheit auf den Leib, den, aus seiner inneren Natur 
heraus immer wieder unwillkürlich geschehenden Regungen (Hunger, Sexualtrieb), so
wie den, von der äußeren Natur immer wieder ausgelösten Erregungszuständen (Refle
xe, Instinkte) eine vitale Verbundenheit des Menschen mit der Umwelt, eine wechselsei

248 Grosz 2004, S. 3. 
249 Vgl. Haraway 2008, S. 4. Dort heißt es »Figures help me grapple inside the flesh of mortal world- 

making entanglements that I call contact zones.« (Ebd. Herv. J.P.) Die ›fleischliche Hülle‹ als leben
diges Verbindungselement zur Welt wird hier deutlich. 

250 Neimanis 2017, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 291 

tige Aufeinanderbezogenheit und gegenseitige Durchdringung zum Ausdruck kommt. 
Es sind die sich entziehenden Prozesse des vegetativen Nervensystems, die beständi
gen biochemischen Transformationen des Stoffwechsels, die zur Welt hin ausgerich
teten Sinnesorgane, die Vulnerabilität eines permeablen, versorgungsbedürftigen und 
sich beständig auflösenden Körpers, welche das menschliche Dasein als Lebensform, als 
eine sich in unaufkündbarer Abhängigkeit von der vitalen Umwelt befindlichen Exis
tenz, kennzeichnen. Und genau aufgrund dieser konstitutiven Relationalität, welche die 
immer deutlicher werdende Bedrohung der äußeren Natur auch zu einer der inneren 
macht, rückt die Kategorie des Lebens in den Fokus einer vorher entkoppelten Weltsicht. 

Aus Perspektive eines vitalistischen Posthumanismus ist also die materielle Selbst
transformation und damit Selbstüberschreitung durch Bezugnahme auf eine lebendige 
Umwelt entscheidend. Diese ununterbrochene relationale Rekreation des Körpers wird 
in menschlichen wie auch anderen Lebewesen dabei in besonderem Maße über ihren 
Stoffwechsel deutlich. Denn erst über den Austausch von chemischen Bausteinen, in 
Form von Gasen, Flüssigkeiten und Nährstoffen, können Lebensprozesse aufrechterhal
ten werden. Hierbei geschieht eine ständige Interaktion mit dem äußeren Milieu und 
damit ein Ausgreifen sowie Einverleiben von vorher nicht-körpereigner Materie. Dieser 
manifeste Veränderungsprozess, der Wandel durch Aufnahme und Ausstoß von vitaler 
Materie, ist so beständiger Ausdruck eines Lebens, welches sich immer wieder neu 
verfremdet, um sich dauerhaft selbst zu erhalten. 

Zur Bedeutung der Nahrungsaufnahme aus posthumanistischer Perspektive macht 
Ferrando deutlich: »The food ›we‹ eat literally becomes part of our bodies.«251 Und mit 
Karl Steel wird erklärt: »A posthuman ethics of food would replace the concept of the 
›food pyramide‹ with a ›food chain‹ or, better yet, a food web. This would not aim to ren
der us as ethically irrelevant as many of us tend to assume our food to be, but would 
rather dispel the interwoven illusions of innocent eating, material independence and 
personal transcendence.«252 Die Essensnetzwerke als Repräsentation eines permanen
ten Stoffaustauschs heben so nicht nur die Vorstellung vom Menschen an der Spitze der 
Nahrungskette auf, sie weisen auch auf die poröse Grenzziehung zwischen Verzehren
dem und Verzehrtem hin. Wenn Nahrung zum Selbst wird bzw. nach kurzer Zeit das 
Selbst wieder zur Nahrung eines Anderen, muss man sich von der Idee einer autarken 
und stabilen Existenz verabschieden. Auch Menschen, die sich von pflanzlichen oder 
tierischen Lebewesen ernähren, werden nach ihrer individuellen Lebenszeit wieder Teil 
der kollektiven Lebensprozesse, indem sie von den unzähligen Insekten, Würmern, Pil
zen und Bakterien erneut in die lebendigen Nahrungsnetzwerke eingespeist werden. 
Dementsprechend meint auch Steel, »eating, enacted as it is amid the continual flux of 
beings […] is open-ended.«253 So zeigt sich beispielhaft über die Nahrungsmittelkreis
läufe, dass sich die Lebendigkeit der Organismen erst über ihren Metabolismus, also den 
kontinuierlichen Austausch von Molekülen und damit die beständige Integration frem
den Materials, welches zu eigenem gemacht wird, aufrechterhält – wobei jedoch jede:r 
Konsument:in bald selber wieder konsumiert wird. Oder in den Worten von Anne-Marie 

251 Ferrando 2020, S. 190. 
252 Steel 2018, S. 161. 
253 Ebd., S. 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Mol: »[A]s an eater I do not first and foremost apprehend my surroundings, but become 
mixed up with them.«254 

Die interkorporealen Nahrungsmittelnetzwerke und Ernährungsgewohnheiten 
konstituieren nicht nur individuelle und kollektive Körper-/Gemeinschaften, sie kom
men so außerdem als zentrale Einflussfaktoren einer globalisierten und anthropozänen 
Welttransformation zum Tragen. In diesem Sinne verdeutlicht Mol: 

»When it is modelled on eating, being is not just local. Composed out of elsewheres, 
my body gets spread out to sides nearby and far away. Bits and pieces that used to be 
a part of me – are they still me? – fuel machines, form the foundation of roads or make 
their way into the oceans. I am by no means everywhere, but neither am I just here. The 
metabolic body suggests a model of being as neither fully here nor completely there, 
as here and there, multisited, dispersed.«255 

Ernährung funktioniert dabei ähnlich wie der ebenfalls lebensnotwendige Gasaus
tausch, welcher in Form planetarer Atemgemeinschaften die Gestalt der Erdsysteme prägt. 
Die Form der Atemgase und Luftzusammensetzung ist natürlich gerade in Zeiten 
radikaler atmosphärischer Veränderungen, wie wir sie aktuell erleben, bedeutsam, 
wodurch die Entstehung und Komposition einer kollektiven Atemluft zum Schauplatz 
der Aushandlung über Lebenschancen wird. Auch jenseits von Industrieabgasen, Smog 
und zunehmender Luftverschmutzung machen die gasförmigen Austauschprozesse 
dabei die intimen Beziehungen zwischen Bakterien, Pflanzen, Tieren, Menschen und 
Maschinen deutlich. Denn über das gemeinsam konstituierte Umweltmedium der At
mosphäre lassen sich die beständigen Prozesse der Aufnahme oder Abgabe von Atem- 
und Abgasen durch biotische und abiotische Akteure nachvollziehen. 

Die lebendige Anteilnahme an der atmosphärischen Milieubildung zeigt hierbei 
deutlich die Interdependenz von Organismen und Erde auf, insbesondere wie diese 
in vergangenen als auch jüngeren geologischen Epochen eine hochgradig dynami
sche Partnerschaft bildeten. So ist etwa das erste, vor circa zwei Milliarden Jahren 
entstandene und Photosynthese betreibende mikrobielle Leben Auslöser der großen 
Sauerstoffkatastrophe und damit radikaler Umgestalter der chemischen Natur des 
Planeten gewesen. Von den Folgen dieser ›ökologischen Katastrophe‹ zehren wir aller
dings noch heute – der Sauerstoff wird zum Energielieferanten späterer komplexerer 
Lebensformen. Mittlerweile erleben wir allerdings ein erneutes Absinken der globalen 
Sauerstoffvorräte sowie einen rapiden Anstieg der CO2-Konzentration in der Atmosphä
re.256 Die gesteigerte Emission anthropogener Treibhausgase sowie die Vernichtung 
tropischer Wälder, der ›Grünen Lunge‹ der Erde, bilden hier ein besonders aussagekräf
tiges Zeichen des aktuellen und außergewöhnlichen Klimawandels.257 Die Kreisläufe 

254 Mol 2021, S. 30. Herv. J.P. 
255 Ebd., S. 48. 
256 Aufgrund der Entzündung fossiler Brennstoffe, der wachsenden menschlichen Population und be

schleunigter Entwaldung des Planeten sinkt die globale Sauerstoffkonzentration seit den letzten 
100 Jahren dramatisch (vgl. Huang et al. 2018.). 

257 Die Schwankungen der CO2-Konzentration in der Atmosphäre werden in der sog. Keeling-Kurve 
ausgedrückt, welche die jahreszeitlichen Schwankungen des Spurengaseses aufgrund der unter

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 293 

und Konzentrationsveränderungen von Sauerstoff und Kohlenstoffdioxid machen also 
gerade in einer Zeit atmosphärischer Turbulenzen auf die globalen Gemeinschaften der 
Luft und damit die relevanten Atem- und Treibhausgas emittierenden wie absorbieren
den Akteure des Geosystems aufmerksam. Auch aus diesem Grund widmet sich Luce 
Irigaray dem lebensnotwendigen Gasaustausch, welcher als Mediation und Interaktion 
mit der Umwelt fungiert, wodurch nicht zuletzt auch die Menschen ihre ambivalente 
Anteilnahme an einer globalen Bio- und Atmosphäre mit jedem Atemzug aufs Neue 
bezeugen: »I became a citizen of the world, first as an inhabitant of the earth who joined 
in a sharing of air. […We should] take into account the necessities of our body, for which 
the first food is air. [… We need more] consideration for life itself, and its first and last 
gesture: breathing.«258 

Über Prozesse wie Atmung und Ernährung als Ausdruck eines andauernden Stoff
wechselgeschehens wird so vor allem die strukturelle Unabgeschlossenheit vitaler Existenz 
deutlich. In diesem Sinne schreibt Ingold: »We do not live inside our bodies, but – in 
breathing and eating – continually and alternately gather the world into ourselves and 
release ourselves into the world.«259 Weder lässt sich das Leben auf einen fixierbaren Zu
stand festlegen, noch kann es in totaler Abgrenzung von äußeren Faktoren, wie seinem 
Habitat, verwertbaren Ressourcen oder selbst anderen Lebewesen existieren. Deshalb 
fällt es unter Berücksichtigung der vitalen Aspekte des Daseins auch so schwer, das hu
manistische Ideal eines autonomen und ewigen Selbst aufrechtzuerhalten.260 Diese er
sehnte Autarkie scheint, wie gezeigt, allein schon deswegen kaum realisierbar, weil ein 
dauerhafter Bedarf neuer Lebensbausteine (Nahrungsmittel, Flüssigkeit, Atemluft) ei
ne singuläre und statische Existenzweise unmöglich macht. Stattdessen ist es gerade 
Kennzeichen einer lebendigen Existenz, das sich diese in einem ständigen Rekreations
prozess befindet, welcher den ununterbrochenen Austausch mit einer vitalen Umgebung 
erfordert. In Bezug auf menschliches Leben meint Margulis dazu anschaulich: »Alle fünf 
Tage bekommen wir eine neue Magenschleimhaut, und die Leber wird innerhalb von 
zwei Monaten ausgetauscht. Die Haut erneuert sich alle sechs Wochen. Jedes Jahr wer
den 98 % der Atome in unserem Körper ersetzt. Dieser ständige chemische Austausch, 
Stoffwechsel genannt, ist ein sicheres Anzeichen für Leben.«261 Angesichts dieser andau
ernden Stoffwechselprozesse kann sowohl die Idee eines autonomen oder selbstidenti

schiedlichen Vegetationszyklen auf Nord- und Südhalbkugel abbilden. Diese Gaskonzentration 
bildet aber auch seit Beginn der Aufzeichnung in den 1950ern einen kontinuierlichen Anstieg ab, 
welcher sich wegen der anthropogenen Emissionen und weiterer geosystemischen Einflussnah
men stetig erhöht (vgl. Ellis 2018, S. 24–26.). 

258 Irigaray/Marder 2016, S. 22f. 
259 Ingold 2015, S. 42. 
260 Michael Marder schreibt dazu: »All living beings participate in the process of becoming, which is 

to some extent, synonymous with life. One aspect of nihilism characteristic of Western philosophy 
was to freeze this process in the fixity of being, essence, or the categories, supposed to capture 
stable identities that exceeded and resisted the living flux of becoming. The ideally unchangeable 
reminder was taken as something that really was (is and will be) exempt from the order of time and 
earthly existence.« (Irigaray/Marder 2016, S. 201.) Letztere Kategorisierung eines unveränderlichen 
Subjekts spiegelt dabei gerade das transhumane Begehren einer Ablösung von der vergänglichen 
körperlichen und irdischen Hülle wieder. 

261 Margulis/Sagan 1999, S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

schen Menschen, welcher sich zum zentralen Ausgangs- und Endpunkt der Erfassung 
einer differenten Umwelt erklärt, nicht unangetastet bleiben wie auch eine moderne Ge
sellschaftsordnung, welche auf der strikten Trennung zweier Sphären (Natur und Kul
tur) beruht, davon nachhaltig irritiert wird. 

So wird über die Bewusstmachung der generativen, transformativen und unhin
tergehbaren Lebensprozesse nicht nur eine permanente Überformung menschlicher 
Existenz deutlich, die Idealvorstellung des Menschen selbst erfährt so zwangsläufig ei
ne Neubetrachtung in der bisherigen Wirklichkeitsordnung. Aus der Perspektive eines 
vitalistischen Posthumanismus müssen menschliche Wesen nicht nur ihre bisher über
weltliche gedachte Vernunft in einen kontingenten aber konkreten Körper reintegrieren, 
auch wird die vermeintlich losgelöste Anthroposphäre wieder Teil einer umfassenden 
Um- bzw. Mitwelt. So stellt konsequenterweise nicht nur die persönlich wie planetar 
wahrnehmbare exzessive Kreativität des Lebens Vorstellungen menschlicher Exklusivi
tät und Kontinuität in Frage, auch die anthropozentrische Struktur der Moderne muss 
grundsätzlich revidiert werden. In dem Moment, da Leben als unkontrollierbar virale, 
mutierende, invasive, überflutende, verödende, verseuchende und extinktive Kraft über 
eine vermeintlich (für) menschengemachte Welt hereinbricht, werden sowohl die mo
dernen Dichotomien als auch das davon abgeleitete Herrschaftsgefüge umgeworfen. 
Folglich scheint die Idee eines aktiven menschlichen Subjekts, welches passive und un
erschöpfliche Naturobjekte nach Belieben regiert, in Zeiten der Klimakatastrophe und 
Ökosystemwandel nicht länger adäquat. So meint auch Claire Colebrock: »[N]ature is so 
real and so present [… it], now, offers its own narrative and frames the human species, 
placing it within the scale and register of earth system science.«262 Statt des überweltli
chen Anthropos der Moderne führen der Klimawandel und all seine Begleitphänomene 
dazu, dass sich menschliche Wesen wieder in einen größeren Kosmos einordnen und so 
selbst unter die Definitions- und Deutungsmacht des irdischen Milieus fallen. Gerade 
Rosi Braidotti macht auf diese akuten vitalen Exuberanzen aufmerksam, welche zu 
einer Neubewertung der etablierten Macht- und Ordnungsmuster auffordern: 

»Beispielsweise eröffnet die gegenwärtige Fokussierung auf das Leben als Bios/Zoë ei
ne öko-philosophische Dimension, die alternative Formen der Zugehörigkeit ermög

licht. So können wir heute eine zunehmende Anerkennung der unauflöslichen Verstri
ckung von Materie, biokulturellen und symbolischen Kräften im Prozess der Konsti
tuierung des Subjekts beobachten. Dabei handelt es sich um eine Art biozentrischen 
Egalitarismus, der, […] dazu zwingt, den Begriff der Subjektivität in seinem Verhältnis 
zum ›Anderen‹ des Menschen, d.h. zu anderen ›Lebenskräften‹, neu zu denken und den 
Anthropozentrismus aufzugeben.«263 

Die ›anderen Lebenskräfte‹ welche die menschliche Alleinherrschaft über Natur und Pla
neten herausfordern, kehren so die Schwerkraftverhältnisse in einem anthropozentri
schen Kosmos um. Statt eines antagonistischen oder hierarchischen Verhältnisses des 
Menschen gegenüber Leben und Erde wird dieser als lebendiges und irdisches Wesen Teil 

262 Colebrook 2016, S. 81. Herv. J.P. 
263 Braidotti 2009, S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 295 

der planetaren Gemeinschaft, das sich so den gleichen Erschütterungen, Umbrüchen 
und Vulnerabilitäten eines global gestörten Ökosystems ausgesetzt sieht. Mit Braidotti, 
Grosz und anderen Posthumanist:innen verstärkt sich ein ökophilosophisch informier
tes Plädoyer für eine Redigierung der neuzeitlichen Ordnungsverhältnisse, welche, an
statt wie bisher, menschliche Kulturleistungen, Sprache und Technologien als Zentrum 
und Ausgangspunkt der Wirklichkeitsentstehung zu machen, eher Leben, Evolution und 
Natur zu den anfänglichen und ursächlichen Prinzipien der Welt erklären. Über die Her
vorhebung der nicht-menschlichen Vitalkräfte vollzieht sich so eine Rebalancierung oder 
sogar Umkehr der bisherigen Dichotomie der Moderne. Im Gegensatz zum modernen 
Geschichtsverständnis, welches die Umarbeitung und Kulturisierung passiver Natur als 
Geburtsmoment und entscheidendes Motiv der Menschwerdung proklamiert, ist es hier 
erst die Agentialität und Produktivität der Natur, welche die Kultur und ihre soziotech
nologischen Differenzierungen animiert. Grosz meint, »I am interested in the ways in 
which nature, composed of the biological and material, organic and inorganic systems 
that sustain life, incites and produces culture [rather than the other way around].«264 Durch 
das Einlassen auf die lebendigen, animalen und vitalen Kräfte im und um den Menschen 
wird so eine Möglichkeit zur Beschreibung posthumaner Wesen und Welten identifi
ziert. 

Über die Sichtbarmachung und den Nachvollzug des generativen Wirkens des Le
bens ergeben sich so auch fruchtbare Potentiale der An- und Ausdeutung alternativer 
Welten, welche sich von der Herrschaft eines erodierenden und selbstzerstörerischen 
›human kingdoms‹ absetzen. Statt der bisherigen Hierarchie eines Reichs der Menschen 
über den mineralischen, pflanzlichen und tierischen Domänen, wird nun die Illusion 
einer von der Ökosphäre unabhängigen Anthroposphäre offenkundig. Denn nicht nur 
bildet die Sphäre des Lebens den evolutionären Hintergrund menschlichen Entstehens, 
sie ist auch dessen aktuelle und eigentliche Existenzgrundlage. Besonders nachdrück
lich machen dies Bonneuil und Fressoz in ihrer umfangreichen Studie zu den ideenge
schichtlichen Wurzeln des Anthropozän deutlich, wenn sie zeigen, dass die »›ungroun
ded‹ humanities of industrial modernity«265 ihre vermeintliche Losgelöstheit nicht län
ger aufrechterhalten können. Denn die planetare Situation der Gegenwart »[…] signals 
the return of the Earth into a world that Western industrial modernity on the whole repre
sented to itself as above the earthly foundation.«266 So wird diese lebendige ›irdische Grund
lage‹ in der Gegenwart von Klimakatastrophen, Artensterben und Habitatvernichtung 
zwar in ihrer konstitutiven Rolle immer offensichtlicher, doch scheint die erhöhte Sicht
barkeit des ontologischen Grund und Bodens eben gerade erst aufgrund seiner immer 
extensiveren und unwiederbringlichen Zerstörung zu geschehen. Gerade die sich im Be
reich des Umweltaktivismus formierenden Gruppierungen wie etwa Fridays for Future 
oder Extinction Rebellion weisen hier so nachdrücklich wie anschaulich auf das Bestehen 
einer planetaren Schicksalsgemeinschaft hin. 

Die inhärente Abhängigkeit von einer intakten und ausbalancierten Ökosphäre wird 
also tragischerweise in öffentlichen, politischen und wissenschaftlichen Diskursen erst 

264 Grosz 2005, S. 43. Herv. J.P. 
265 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 33. 
266 Ebd., S. 33. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

in dem Moment wirklich deutlich, als diese endgültig zu verschwinden droht. So zeigt 
sich, dass erst als die relative Stabilität des Holozäns und damit die Vorhersehbarkeit 
klimatischer und ökologischer Verhältnisse, zu kollabieren droht, der moderne Mensch 
seine schicksalhafte Beziehung zur Umwelt an/erkennt.267 Erst in einer anthropozänen 
Welt, in welcher die Überhitzung, Desertifikation, Verseuchung und Verödung von mari
timen und terrestrischen Landschafträumen nicht mehr zu leugnen ist, die globale Ent
waldung und Defaunation zu Lebensmittelknappheit, Ressourcen- und Energieverlus
ten sowie neuen Pandemien führt, kann auch die Vorstellung einer ›großen Trennung‹ 
der Sphären nicht länger aufrechterhalten werden.268 Erst als die Ökosysteme, Stoff
kreisläufe und Organismen in ungekannter und unkontrollierbarer Weise mutieren, das 
Evolutionsgeschehen erratisch zwischen Proliferations- und Extinktionsschüben zu os
zillieren beginnt, erlebt sich auch der Mensch in seiner Verfasstheit als Lebewesen. Erst 
jetzt, da die habitablen Lebensräume des Planeten schrumpfen und der globale Kampf 
ums Überleben auch ihn selbst erfasst hat, scheint die speziesübergreifende Verwandt
schaft des Menschen zu seinen Mitgeschöpfen offenkundig. Mit Donna Haraway gespro
chen, braucht es deswegen ein neues Bewusstsein und neue Verhaltensweisen, um dem 
aktuellen »living and dying well with each other in the tissues of an earth whose very 
habitability is threatened«269 gerecht zu werden. 

Doch wie sich aus einer solchermaßen aktualisierten Perspektive auf das Leben her
ausstellt, ist diese neuzeitliche Vorstellung einer singulären Existenz tatsächlich niemals 
Realität gewesen. Denn weder lassen sich auf der Ebene des Genoms, noch zwischen 
den einzelnen Organismen oder gar bei den Grenzen zwischen den Arten wirklich klare 
Trennlinien ziehen. Davon zeugt auch das nun folgende Kapitel. 

267 Vgl. Mauelshagen 2023. 
268 Bonneuil und Fressoz weisen jedoch zurecht darauf hin, dass die vermeintliche Unabhängigkeit 

der menschlichen und nicht-menschlichen Sphäre nie wirklich in Denken und Politik der Moder

ne als unbestritten galt und es zu jederzeit nachdrückliche Anzeichen und Plädoyers für eine Ver
bindung von Umwelt und Gesellschaft gab. Viel eher wurden die deutlichen Anzeichen einer lo
kalen wie globalen Umweltzerstörung seit 250 Jahren strukturell ignoriert bzw. geleugnet. Dem

entsprechend kritisieren Bonneuil und Fressoz die zerknirschten und reumütigen Schuldbekennt
nisse im Zuge des nun scheinbar erstmals erwachten ökologischen Bewusstseins der Gegenwart 
nicht nur als historisch unzutreffend, sondern auch als zweifelhafte Fortführung einer modernis

tischen (Selbst)Aufklärung, welche etablierte Herrschaftsverhältnisse beibehält: »The new teleo
logy of ecological reflexivity and collective learning replaces the old teleology of progress. Such 
heralding of the end of modernization is in fact a new modernist fable.« (Bonneuil/Fressoz 2017, 
S. 78.) 

269 Haraway 2016, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 297 

4.2.2 Ecce animal: Das Tier in mir 

Durch das vorherige Kapitel sollte deutlich geworden sein, dass Leben auf der Erde im
mer eine tiefe Verbundenheit mit anderen Lebewesen erfordert, es also keine singulä
ren und autonomen Individuen gibt, die sich von der vitalen Biosphäre oder ihrem Mi
lieu absetzen können und in vermeintlicher Unabhängigkeit oder gar Alleinherrschaft 
zu existieren vermögen. Sowohl im evolutionären Entstehungskontext als auch in ge
genwärtigen Lebensvollzügen bedeutet dies insbesondere für menschliche Wesen, dass 
das moderne humanistische Ideal eines sich selbst erzeugenden, selbstbezüglichen und 
aus sich selbst heraus agierenden Subjekts schlicht lebensuntauglich wäre. Bevor wir im 
nächsten Kapital auf die Relevanz mikrobieller Organismen in der Evolutionsgeschichte 
des Menschen und anderer Lebewesen eingehen, soll es jetzt insbesondere um die tieri
schen Mitgeschöpfe, also die von Donna Haraway so betitelten Companion Species, gehen, 
welche durch Teilhaftigkeit an den lebensstiftenden Beziehungen menschliches Dasein 
überhaupt erst ermöglichen. 

»Species interdependence is the name of the worlding game on earth, and that game 
must be one of response and respect. That is the play of companion species learning to 
pay attention. […] I am who I become with companion species, who and which make a 
mess out of categories in the making of kin and kind. Queer messmates in mortal play, 
indeed.«270 

Lebewesen und Lebenswelt werden, wie Haraway schreibt, also immer erst durch 
die wechselseitige Beziehung, das gegenseitige Formen und Ineinanderübergehen, 
verschiedenster Organismen zwischen-, unter- und miteinander hervorgebracht. In 
diesem Spiel des Lebens gibt es weder einen vorgefertigten göttlichen Plan, noch an
dere Sicherheiten, wodurch auch alle menschlichen Kategorien, Grenzziehungen und 
Ordnungssysteme höchstens einen kontingenten Ausschnitt fixieren bzw. nur eine 
Momentaufnahme der fluiden Transformationsprozesse irdischer Symbiogeneseereig
nisse darstellen. In Anlehnung an Lynn Margulis führt Haraway deshalb auch den 
Begriff der Sympoiesis ein, wenn sie die Entstehungsprozesse menschlichen und ande
ren Lebens der Erde beschreibt: »Sympoiesis is a simple word; it means ›making-with.‹ 
Nothing makes itself; nothing is really autopoietic or self-organizing. [… E]arthlings are 
never alone.«271 Wie bereits angeklungen, wird hier erneut bestärkt, das Sein immer 
nur Werden und dabei insbesondere Mit-Werden bedeutet. Irdische und menschliche 
Realität bildet sich so erst über die Kokonstitution mit und durch andere Wesen heraus, 
ein niemals stillstehender Prozess gegenseitiger Hervorbringung, welcher eher von vitalen 
Assemblagen und Netzwerken ausgeht, »[which] is decidedly not the same thing as One 
and Individual.«272 

Haraway entwickelt diese kokonstitutive Beschreibung der irdischen Lebenswelt da
bei in besonderer Nähe zu den tierischen Begleitern des Menschen. Ihr Ausgangspunkt 

270 Haraway 2008, S. 19. 
271 Haraway 2016, S. 58. Herv. i.O. 
272 Ebd., S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

in der Darstellung mannigfaltigster Mitgeschöpfe ist dabei eine ganz reale und persön
lich verbundene Hündin. Sowohl im Companion Species Manifesto als auch späteren When 
species meet spielt Cayenne, die reale canine Begleiterin Haraways, eine zentrale Rolle, 
wenn es um die manifesten Beziehungen und gegenseitigen Formungs- und Hervor
bringungsprozesse von Mitgeschöpfen geht.273 Diese Wahl ist dabei programmatisch 
für die Inwertsetzung realer Tiere und anderer Organismen, welche in »co-habitation, 
co-evolution, and embodied cross-species sociality«274 zur Erzeugung unserer Welt bei
tragen. Diese signifikanten nicht-menschlichen Anderen sind über das Bewohnen ei
nes gemeinsamen Raums, den gegenseitigen Austausch von Aufmerksamkeit, Nahrung, 
Speichel, Keimen und anderen vitalen Informationen zentraler Bestandteil und Partner 
in der langen evolutionären wie aktuellen Geschichte des Menschen. Tiere sind gerade 
deshalb entscheidende, bisher aus dem anthropozentrischen Kosmos ausgegrenzte, Fi
guren, welche nun im Zuge posthumaner Kritik und Perspektiverweiterung wieder in 
den Fokus rücken. 

Ganz in diesem Sinne sieht auch Cary Wolfe als Vertreter der Animal Studies die hu
manistische »ontological hierarchy between the ›human‹ and the ›animal‹«275 als hoch
gradig problematisch an, da diese nicht nur die Abwertung, Unterdrückung und Ver
nichtung tierischer und als tierisch definierter Anderer legitimiert, sie zieht auch ei
ne kategorielle Grenze, wo vielleicht ein Kontinuum und enge Verwandtschaft besteht. 
Statt den Menschen stets als Ausgangspunkt der Welt- und Wirklichkeitsbetrachtung zu 
nehmen, plädiert Wolfe eher dafür, die nicht-menschlichen, posthumanen Anteile her
vorzuheben und so insbesondere über die tierischen (aber auch technischen) Aspekte 
»the ›human‹ […] not as an explanans but and an explanandum, not an explanation but 
that which needs to be explained«276 zu machen. Denn selbst die gegenwärtig im Wes
ten dominierende Definition und Kategorisierung der Tiere als zwar belebte aber nicht- 
menschliche Wesen, welche sich opfern, verzehren und als vitale Produkte vielseitig aus
beuten lassen, variiert historisch und kulturell in hohem Maße. Oxana Tomefeeva weist 
etwa darauf hin, dass sich wahrscheinlich frühmenschliche Jäger- und Sammlerkultu
ren eher inmitten oder unter den lebendigen Wesen, welche sie umgaben, einordneten. 
Erste Höhlenzeichnungen und andere zoomorphe Artefakte deuten nämlich auf hori
zontale, verwandtschaftliche Systeme hin, welche durch animistische und totemistische 
Praktiken bekräftigt wurden: »Prehistoric people believed in the divine nature of ani
mals they saw around […] therefore [these animals] were considered higher than men.«277 
Aber auch die über Borges von Foucault zitierte chinesische Enzyklopädie in Die Ordnung 
der Dinge macht deutlich, nach welchen wirklich ganz unterschiedlichen Kategorien sich 

273 Vgl. Haraway 2003; Haraway 2008. Dort heißt es: »Dogs, in their historical complexity, matter here. 
Dogs are not an alibi for other themes; dogs are fleshly material-semiotic presences in the body 
of technoscience. Dogs are not surrogates for theory; they are not here just to think with. They are 
here to live with.« (Haraway 2003, S. 5.) 

274 Haraway 2003, S. 4. 
275 Wolfe 2018, S. 357. 
276 Ebd., S. 357. Herv. i.O. 
277 Timofeeva 2018, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 299 

Tiere klassifizieren lassen. Somit scheinen verschiedene Systematiken auf, die ein mo
dernes europäisches Schema mindestens herausfordern.278 

Eine posthumanistische Kritik setzt dabei insbesondere bei der tradierten Ord
nung der Organismen nach jüdisch-christlicher Lehre an, welche den Menschen allen 
nicht-menschlichen Lebewesen gegenüberstellt und diese so einer anthropozentrischen 
Herrschaft und Einteilung ausliefert. Schon in der alttestamentarischen Schöpfungs
geschichte wird deutlich, dass obwohl die Tiere noch vor dem ersten Menschen (Adam) 
geschaffen und diesem sogar als Hilfe und zur Kompensation seiner Einsamkeit vorge
stellt wurden,279 es doch Adam (noch ohne Eva) ist, welcher als göttlicher Stellvertreter 
das Recht zur animalen Namens- und dadurch Positionsvergabe erhält. Diese heraus
gehobene Stellvertreterrolle ermächtigt den ersten Menschen zur Klassifizierung der 
Tiere, die dann duldsam ihre taxonomische Ab- und Unterordnung hinnehmen. Es ist 
genau diese bis heute nachwirkende Idee der Gottesebenbildlichkeit und das Gebot 
der Herrschaft, welche den Menschen (nach Gen. 1 auch den weiblichen) unweigerlich 
zum höheren, definierenden und differenten Wesen erklärt: »Und Gott sprach: Lasset 
uns Menschen machen, ein Bild, das uns gleich sei, die da herrschen über die Fische im 
Meer und über die Vögel unter dem Himmel und über das Vieh und über die ganze Erde 
und über alles Gewürm, das auf Erden kriecht.«280 Somit steht bereits am Anfang der 
Schöpfungsgeschichte, also im archetypischen jüdisch-christlichen Deutungsversuch 
zu Erklärung irdischer Mannigfaltigkeit, ein gesondertes und ganz besonderes mensch
liches Wesen der Vielzahl tierischer Geschöpfe gegenüber. Diese Tiere nun, welche Gott 
nicht gleichen, ihm oder seinem Stellvertreter nicht gleichgestellt sind, erleiden so in 
dieser monotheistischen Ordnung eine Passivierung und Subordination, welche deren 
Domestizierung und Ausnutzung, ihre Opferung und ihren Verzehr auch noch bis heute 
zu legitimieren scheint.281 

Das dieser Hang zur Abgrenzung und Hervorhebung des Menschen auch ganz am 
Anfang der Wissenschaft vom Leben steht, also noch die ersten modernen biologischen 
Ordnungsversuche vitaler Mannigfaltigkeit dominiert, lässt sich eindrücklich am Be
gründer der Taxonomie, Carl von Linné, zeigen.282 Denn Linnés zoologisches Ordnungs
system, welches zwar den Menschen, noch vor Darwins Evolutionstheorie, neben ande
ren Tieren und Pflanzen in die organischen Reiche eingliedert (in die Gruppe der Prima

278 »Dieser Text zitiert ›eine gewisse chinesische Enzyklopädie‹, in der es heißt, dass ›die Tiere sich 
wie folgt gruppieren: a) Tiere, die dem Kaiser gehören, b) einbalsamierte Tiere, c) gezähmte, d) 
Milchschweine, e) Sirenen, f) Fabeltiere, g) herrenlose Hunde, h) in diese Gruppierung gehörige, 
i) die sich wie Tolle gebärden, k) die mit einem ganz feinen Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind, 
l) und so weiter, m) die den Wasserkrug zerbrochen haben, n) die von weitem wie Fliegen ausse
hen.‹« (Foucault 1974, S. 17.) 

279 Genesis 1 und 2 wiedersprechen sich jedoch in ihrer Reihenfolge, da nach Gen. 1 die Tiere noch vor 
dem Menschen, am 5. und 6. Tag der Schöpfung, kreiert werden, aber nach Gen. 2.19. Gott Adam 
die Tiere als Gefährten zur Seite stellt, erst nachdem er dessen Einsamkeit bemerkt. 

280 Gen. 1.26, Herv. J.P. 
281 Wenngleich auch in allen drei großen monotheistischen Weltreligionen die Versuche, eine stär

ker auf die Tiere und insbesondere ihre Leidensfähigkeit fokussierte Theologie und Ethik zu ent
wickeln, zunehmen (vgl. Röther 2021.). 

282 Siehe auch Teilkapitel 1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

ten mit anderen Affen als Teil der Säugetiere), spiegelt dieses System dennoch einen per
sistenten Anthropozentrismus, einen religiös motivierten Sonderstatus des Menschen 
wieder, der sich auch für die weitere neuzeitliche Systematisierung der Welt als prägend 
herausstellen sollte. Denn obwohl sich der Mensch hier erstmals seit Aristoteles neben 
anderen Organismen einzugruppieren scheint, so wird er doch als erster aufgeführt und 
als einziger mit Erkenntnisfähigkeit – »nosce te ipsum«283 – versehen. Wie bereits er
wähnt, bildet dieser Satz – ›Erkenne dich selbst‹ – in Linnés Systema Naturae die einzige 
erklärende Beschreibung des Menschen, welcher im Unterschied zu allen anderen Le
bensformen mit der besonderen Fähigkeit der Selbsterkenntnis statt morphologischer 
oder anderer charakteristischer äußerer Merkmale ausgezeichnet wird. Die Exklusivität 
menschlicher Wesen inmitten der Natur zeigt sich auch hier in der merkwürdigen Un
terbestimmtheit einer zirkulären Selbstbezeichnung, welche dennoch zur Kategorisie
rung aller anderen Wesenheiten berechtigt.284 Auch die spätere Ergänzung sapiens stellt 
nur die exklusive Fähigkeit der Vernunft und damit Erkenntnisvermögen gegenüber den 
unvermögenden nicht-menschlichen Lebewesen dar. Der Mensch bleibt so ebenfalls in 
den frühesten naturwissenschaftlichen Systematiken Ausgangspunkt und Maß der be
lebten Welt, auch wenn er sich widerstrebend unter die andere Fauna gesellt. 

Einen kritischen Reflexionsprozess hat in den Geistes- und Sozialwissenschaften 
deswegen Jaques Derrida eingeleitet, welcher in seinem Ausgangstext der Frage nach 
den animalen Anteilen in der eigenen Biographie – L’Animal autobiographique – und 
damit der menschlichen Existenz im Allgemeinen nachspürt, wobei er insbesondere die 
tradierte Differenz und Passivierung der Tiere ins Zentrum seiner Überlegungen stellt. 
In diesem, zu einem Gründungswerk der Animal Studies avancierten Text – The Animal 
That Therefore I am (More to Follow) – begibt sich Derrida auf die Spuren des Mensch-Tier- 
Verhältnisses und bemüht sich um eine Dekonstruktion dieser theologisch begründe
ten und humanistisch zementierten Hierarchie.285 Schlüssel- und Ausgangsszene ist 
dabei nicht von ungefähr die Gegenüberstellung von Mensch und Tier, in diesem Fall 
die unerwartete Begegnung eines Mannes und seiner Katze – ein seltener Augenblick 
von Angesicht zu Angesicht. So schildert Derrida eine Situation des Erkennens, des 
Erblicktwerdens durch sein felines Haustier im Zustand der eignen Entblößung, wel
ches zum persönlichen Irritationsmoment und damit kulturhistorischen Suchimpuls 
der Beziehung des Menschen zum Tier wird. Bezeichnend ist dabei der Gegensatz 
zur Schilderung von Haraways Beziehung zu ihrem Mitgeschöpf. Denn während diese 
eine nicht weniger intime Beziehung zu ihrer Hündin beschreibt – »we had forbidden 
conversation; we had oral intercourse«286 –, ist Haraways Rahmung des Mensch-Tier- 
Verhältnisses stets von Gemeinsamkeit und gegenseitiger Hervorbringung, ja Durch
dringung geprägt – »We make each other up, in the flesh […] a nasty developemental 
infection called love.«287 Derridas Beschreibung entspringt hingegen einem unwillkür
lichen Unbehagen bezüglich der Gemeinsamkeit und zeugt eher von der Irritation ob 

283 Linné 1758, S. 20. 
284 Vgl. Ferrando 2020, S. 96; Panourgiá 2018, S. 54. 
285 Vgl. Derrida 2002. 
286 Haraway 2008, S. 16. 
287 Ebd., S. 16. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 301 

einer möglichen Umkehr im Deutungs- und damit Machtverhältnis von Mensch und 
Tier. Er scheint damit, zumindest in seiner geschilderten Urszene, noch viel stärker 
von der tradierten Opposition, also der ontologischen Differenz animaler und humaner 
Wesen geprägt. Ausgehend von einer Umwendung des humanistischen Blickregimes, 
des vermeintlichen Gesehen-, Erkannt- und Betrachtetwerdens von Derrida durch 
seine Katze – »›my [pussy]cat‹ [ma chatte]«288 – im Moment der Nacktheit, entspinnt 
sich so eine Suche nach Scham, Anerkennung und Deutungsmacht in der komplexen 
Beziehung zwischen Mann/Mensch und seinem tierischen Gegenüber.289 

Im Verlauf seiner kulturhistorischen Studie zeigt Derrida, dass die Grenze zwischen 
menschlichem und nicht-menschlichem Tier, also die Dichotomie zwischen humanem 
Subjekt und »What animal? The other.«290 äußerst porös ist und sich vor allem aus einer 
Unwilligkeit humanistischer Philosoph:innen ergibt, das Zurückschauen der Tiere als 
reziproken Blickaustausch, als ein gegenseitiges Erkennen anzuerkennen. Was Derrida 
also versucht, ist zum einen die Grenzziehung zwischen Mensch und Tier als hochgradig 
volatil und damit kontingent sichtbar zu machen, und so zum anderen die herausge
hobene Stellung des menschlichen Tieres gegenüber den Mannigfaltigkeiten nicht
menschlicher zu hinterfragen. In der von ihm angeregten Anerkennung des tierischen 
Blickes als Erwiderung einer kommunikativen Geste, quasi einer sich anbahnenden 
Begegnung auf Augenhöhe, liegt somit der entscheidende Moment anthropologischer 
Grenzerfahrung, da hier die jahrhundertealte Ordnungs- und Begründungsstruktur 
menschlicher Exzeptionalität und Superiorität gegenüber einer diffusen und inferioren 
Tierwelt herausgefordert wird. Durch diese Veränderung des Blickregimes würde die 
Rolle des Tieres als bloßer Spiegel der menschlichen Erscheinung zerstört werden, 
womit aber auch die bisherige Selbstvergewisserung und damit die Idee des Menschen 
selbst, welche durch Negation der animalen Anteile funktionierte, ins Nichts abzugleiten 
drohen. Stattdessen erfährt bei Derrida das menschliche Subjekt in den Augen des 
Tieres nun selbst die Endlichkeit der eigenen Existenz: »As with every bottomless gaze, 
as with the eyes of the other, the gaze called animal offers to my sight the abyssal limit of 
the human: the inhuman or the ahuman, the ends of man […].«291 

Über die Auflösung einer ontologischen Differenz, dem Verlust eines Höher- und Al
leinstellungsmerkmals, wird so auch die Kontingenz der menschlichen Stellung und da

288 Derrida 2002, S. 375. Eckige Klammern hier durch Übersetzer nicht J.P. 
289 Die sexualisierenden Untertöne sind in Derridas Beschreibung und Ausgangserzählung kaum zu 

ignorieren. In der Gegenüberstellung von nacktem männlichem Geschlecht und ›kleiner weibli
cher Muschi‹ (Katze und weibliches Genital intendiert) schwingt kaum verhohlene Angst vor dem 
Verlust phallischer, patriarchaler Macht mit. Die Furcht vor dem passivierenden Gesehen- und Be
trachtetwerden, nackt und ausgeliefert vor dem erkennenden und deutenden weiblichen/tieri
schen Anderen zu stehen, drückt vor allem Derridas eigene und damit die männliche/menschli

che Irritation aus, welche sich aus einer Umkehrung des Blick- und damit Deutungsregimes er
gibt. Plötzlich steht hier der Mann/Mensch nun vor einer sehenden, wissenden und definierenden 
Anderen, welche bisher als passiv und zu-Betrachtendes gegolten hatte. So schreibt dieser selbst 
erklärend: »Nudity is nothing other than that passivity, the involuntary exhibition of the self. […] 
Here, faced with a cat of one or the other sex, or of one and the other sex.« (Ebd., S. 380f. Herv. i.O.) 

290 Ebd., S. 372. 
291 Ebd., S. 381. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

mit seines Daseins überhaupt offenbar. Ähnlich wie Herbrechter rekonstruiert Derrida 
nämlich die besondere Situierung, die bisherige Verortung des Menschen im Kosmos, 
indem dieser in Konfrontation mit dem realen und deutungsmächtigen »view of the ab
solute other«292 seinen Standort, den Urgrund und damit seine Daseinsgewissheit zu 
verlieren droht. Die unerwartete Nähe zum Tier, wie sie schon im Titel der Studie ausge
drückt wird, gebiert sich dabei ebenfalls aus einem bestimmenden, in diesem Fall ani
malen before, welches zur Neubewertung des Menschen als being-after, das als Nachfolge 
aber auch Verfolgung des Tieres verstanden werden kann, führt.293 Denn das animale Er
be, die animierte und animierende Umwelt, welche sich als animistisch beseelte Natur 
ausdrückt, verfolgt den Menschen, lässt ihn nur als Folge, als Epiphänomen, einer viel 
umfassenderen Animalität erscheinen. 

»Being-after-it in the sense of the hunt, training, or taming, or being-after-it in the 
sense of a succession or inheritance? In all cases, if I am (following) after it, the ani
mal therefore comes before me, earlier than me (früher […]). The animal is there be
fore me, there next to me, there in front of me – I who am (following) after it. And also, 
therefore, since it is before me, it is behind me. It surrounds me.«294 

Die Animalität ist also des Menschen Gegenüber, sein Vorgänger und Nachfolger, das was 
verfolgt wird und doch schon immer da war. Ein sich entziehendes Anderes, das selbst 
die Verfolgung aufnimmt, den Menschen heimsucht, sich nicht abstreifen lässt und vor 
allem konstitutiv für das menschliche Dasein ist. Somit ist auch bei Derrida menschliches 
Leben ein nachgelagertes, welches nur in tiefer Verbundenheit zu vorgängigen nicht- 
menschlichen Entitäten existieren kann. Eine Existenz »indeed of being-with. With the 
animal.«295, welche im Gegensatz zu Haraway jedoch die spektralen Anteile einer un
überwindbaren Animalität als von unfreiwilliger Nähe, von unerwarteter Wirkmacht er
fährt. 

Die Unausweichlichkeit des Tierischen, diese animalen Anteile, welche uns verfolgen 
– als genetische Prädisposition, instinktive Reflexe, unbewusste Prägungen und nicht 
zuletzt als Lebensimpuls, welcher immer nur zeitweise eine anthropomorphe Gestalt 
annimmt – wurden dennoch in der humanistischen Selbstbestimmung stets negiert 
oder zu überwinden gesucht. Cary Wolfe macht deutlich, dass diese anthropozen
trischen Versuche einer scharfen Abgrenzung dabei vor allem zur Unterdrückung und 
Vernichtung animaler wie humaner Existenzen geführt hat: »I merely wish to point out 
that the achievement of the fully ›human‹ condition by the killing off, transcendence, 
repression or overcoming of the ›animal‹ body is a very old and very familiar hallmark of 
humanism […] rendering not just animal populations, but various human populations, 
›killable but not murderable‹.«296 Die permanente Verhandlung über die Trennlinie 

292 Ebd., S. 380. 
293 »The French title of Derrida’s article ›L’animal que donc je suis (à suivre)‹ […] takes advantage of the 

shared first person singular present form of être (to be) and suivre (to follow) in order to suggest 
a displacement of that [human] priority […].« (Ebd., S. 369.) 

294 Ebd., S. 380. 
295 Ebd., S. 379. Herv. i.O. 
296 Wolfe 2018, S. 357. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 303 

zwischen beiden Lebensformen geht so stets auch mit einer An- oder Aberkennung 
grundlegender Rechte einher, welche nicht zuletzt über eine Daseinsberechtigung oder 
deren Verweigerung entscheiden kann. 

Zur Begründung dieser vermeintlich ontologischen Differenz verweisen die tradier
ten theologischen wie humanistischen Erzählungen nachdrücklich auf die menschlichen 
Besonderheiten, welche sich neben dem Besitz einer Seele, freien Willens, Bewusstseins, 
Kultur oder Werkzeuggebrauchs (auf den wir im folgenden Unterkapitel eingehen wer
den) vor allem um seine Sprachfähigkeit drehen, die dabei mindestens mit allen vorher 
genannten Eigenschaften koevolviert oder diese sogar präformiert. So macht auch Der
rida die Differenz von Mensch und Tier gerade an der Fähigkeit des Sprechens und damit 
insbesondere des Bezeichnens fest, welche die humane Definitionsmacht in doppeltem 
Sinne ausdrückt: »Animal is a word that men have given themselves the right to give.«297 
Die Macht zu bezeichnen, wie auch die Bezeichnung selbst weisen den Menschen damit 
als different wie definierend, also in jedem Fall höherwertig gegenüber dem Tier aus, 
wobei letzteres stumm und erduldend seinen Namen und damit niederen Platz entge
gennehmen soll. Diese Sprachbegabung als Schlüsselmerkmal, wie sie schon in Adams 
Benennung der sprachlosen und damit passiven Tierwelt (außer vielleicht der Schlange) 
in der Genesis geschildet wird,298 liegt im Zentrum des humanistischen Begründungs
moments eines ontologischen Unterschieds, welcher zu alleiniger Deutungsmacht und 
Herrschaft befähigt. 

»Men would be first and foremost those living creatures who have given themselves 
the word that enables them to speak of the animal with a single voice and to designate 
it as the single being that remains without a response, without a word with which to 
respond. That wrong was committed long ago and with long-term consequences. It 
derives from this word or rather it comes together in this word ›animal‹ that men have 
given themselves at the origin of humanity and that they have given themselves in 
order to identify themselves, in order to recognize themselves, with a view to being 
what they say they are, namely men, capable of replying and responding in the name 
of men.«299 

Die Benennung des Tieres als Tier, eines stummen, antwortunfähigen Wesens durch 
Menschen, liegt also am Ursprung der Menschwerdung. Menschsein bedeutet in 
Abgrenzung zu den Tieren eine gegenseitige sprachliche Anerkennung als Mensch, 
während Tieren aufgrund ihrer erklärten Sprachlosigkeit und dadurch fehlenden Fähig
keit des eigenen wie gegenseitigen Erkennens ein anderes, niederes Dasein zukommt. 
Diese grundlegende Differenz, welche sich aus Sprachfähigkeit und Sprachlosigkeit, aus 
Definierendem und Definierten, gebiert, markiert den humanen Entstehungsmoment, 

297 Derrida 2002, S. 400. Herv. i.O. 
298 »Benjamin says that even when the one who names is equal to the gods, happy and well-blessed, 

being named (benannt zu sein) or seeing oneself given one’s proper name is something like being 
invaded by sadness, it is sadness itself (a sadness whose origin would therefore always be this pas
sivity of being named, this impossibility of reappropriating one’s own name) […].« (Ebd., S. 389. Herv. 
J.P.) 

299 Ebd., S. 400. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

welcher gottgleich – »Und Gott sprach […] und es ward […].«300 – die eigene In-Existenz- 
Setzung des Menschen über Selbstbezeichnung als Mensch und gleichzeitig Fremd
bezeichnung des nicht-menschlichen Tieres realisiert. Sprache und Sein fallen hier 
zusammen, ein Echo der göttlichen Schöpfung qua Namensgebung. 

Um diesen schwerwiegenden Fehler aufzuarbeiten (›That wrong was committed long 
ago and with long-term consequences.‹) bemüht sich Derrida nun um ein anderes Spre
chen. Er führt einen anderen Begriff des Tierischen ein, ein Wort, welches mit einer alter
nativen Bedeutung einhergeht, die so die Beziehung von Mensch und Tier neu gestaltbar 
macht: l’animot.301 Er bezeugt: »Ecce animot. Neither a species nor a gender nor an indi
vidual, it is an irreducible living multiplicity of mortals […] a sort of monstrous hybrid, a 
chimera […].«302 Statt Ecce homo bietet Derrida mit Ecce animot einen Zugang zur eigenen 
Animalität und damit multiplen wie geteilten Vitalität an, welche Menschen und Tie
re vereint. Die intendierte Hybridität des Begriffs spiegelt so die grenzüberschreitende 
und kokonstitutive Dynamik des Lebens wider, ein animistisches Prinzip, welches sich 
in allen Organismen wirksam zeigt. So identifiziert Derrida zum Abschluss seines Tex
tes den Impuls des Lebens zum gemeinsamen Merkmal humaner und animaler Wesen. Die 
vitale autopoietische Kraft schließt den ontologischen Spalt zwischen Mensch und Tier. 
Durch eine Fokussierung auf das Leben, welche jeder differenzierenden Bezeichnung 
oder Selbsterkenntnis vorausgeht, stiftet sich eine neue Gemeinschaft der Lebewesen: 
»This […] auto-affection and relation to itself is the characteristic recognized as that of 
the living and of animality in general, even before one comes to consider the discursive 
thematic of an utterance or of an ego cogito, more so of a cogito ergo sum.«303 Ganz im Sin
ne eines vitalistischen Posthumanismus verweist Derrida so auf das Leben als vorgängi
ge, nachwirkende und damit übergeordnete Instanz, welche menschliche Exzeptionali
tätsvorstellungen für illusorisch und die Beziehung der Organismen untereinander zum 
prägenden Merkmal erklärt. 

4.2.3 Symbiogenese: Gemeinsam, niemals einsam 

So wenig wie sich also das Leben selbst auf einen fixierbaren Zustand oder eine isolier
bare Essenz beschränken lässt, so unscharf und fluide sind auch die Grenzverhältnisse 
der Lebewesen untereinander. Dies mag angesichts der präzisen zoologischen und bota
nischen Taxonomien zur trennscharfen Klassifizierung der Arten überraschen. Denn ei
gentlich scheinen die biologischen Kategorien wie Spezies und Individuum sowie die li
nearen Vererbungsregeln ein verlässliches System, um die Vielfalt der Organismen klas
sifizieren und organisieren zu können. Aber dieses biologische Klassifikationssystem ist 
nur ein möglicher Versuch, sich in der überbordenden Vielfalt der Lebewesen zurechtzu
finden. Denn wie Lynn Margulis mit Gregory Bateson ausdrückt: »›Die Karte ist nicht das 

300 Gen. 1.1.3. Herv. J.P. 
301 Der besondere Charme dieses Begriffs liegt darin, dass animot wie der französische Plural von Tier 

animeaux klingt und doch auf die Besonderheit des Wortes bzw. Namens le mot d’animal verweist. 
302 Derrida 2002, S. 409. Herv. i.O. 
303 Ebd., S. 417. Herv. J.P. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 305 

Gelände.‹ Ebenso wenig ist der Name das Lebewesen.«304 So soll in diesem Unterkapitel 
gezeigt werden, dass die Taxonomien, Artgrenzen und zentralen biologischen Modelle 
zur Beschreibung der Lebewesen Mauern gezogen und Hierarchien etabliert haben, die 
sich jedoch nicht länger für eine Welt viraler Vulnerabilität und produktiver wie prekärer 
Partnerschaft, also für die mannigfaltigen Bewohnenden und Beitragenden innerhalb 
einer mutierenden Biosphäre als adäquat erweisen. Statt Antagonismen und Differen
zen scheinen vielmehr ungeahnte Gemeinsamkeiten und intime Beziehungen zwischen 
den Organismen vorzuherrschen, eine Perspektivveränderung die vor allem durch das 
biologische Konzept der Symbiose verdeutlicht wird. 

Mittels dieses »symbiotic view of life«305, also einer Perspektive tiefgreifender Spe
ziespartnerschaften, kommt es auch zu einer Redigierung der einflussreichsten Meta
pher in den Biowissenshaften: dem Baum des Lebens. Dieser Baum hat bisher die Ge
schichte, das Modell und die Beziehungen der Lebewesen untereinander gerahmt. So 
meint Margulis zu dieser alten aber nicht länger uneingeschränkt geltenden Denkfigur: 
»Ein einziger Stamm verzweigt sich in viele Abstammungslinien, wobei einzelne Äste je
weils von gemeinsamen Vorfahren ausgehen. Die Symbiose macht aber deutlich, dass sol
che Bäume eine idealisierte Darstellung der Vergangenheit sind. In Wirklichkeit wächst 
der Baum des Lebens häufig in sich selbst zurück. Arten begegnen sich, verschmelzen 
und bringen neu Lebewesen hervor, die wieder von vorn anfangen.«306 So wird aus der 
Leitmetapher des Baums des Lebens, also der Idee sich ausdifferenzierender und dif
ferenter Entwicklungszweige, die manchmal sogar in einer menschlichen Krone oder 
Spitze enden, eher ein Netzwerk, ein eng verwobenes Geflecht von Organismen, die sich 
in permanenten Austausch-, Verschmelzungs- und Wandlungsprozessen befinden. Da
bei ist auch der Mensch Teil dieser vitalen wie gefährdeten Netzwerke und damit einer 
evolutionären Geschwisterlichkeit, die ihn im Wachsen wie Vergehen aufs Engste mit 
dem Schicksal anderer Lebewesen, verbinden. 

Wie ein Blick in die Geschichte der Lebenswissenschaften zeigt, lässt sich schon die 
biologische Systematisierung und Ordnung der Lebewesen als kontingentes und zu kei
nem geringen Anteil auch koloniales Produkt menschlicher Naturbeherrschung verste
hen.307 Aber allein die Erweiterung auf evolutionäre Zeiträume macht bereits deutlich, 

304 Margulis 2017, S. 72. 
305 Gilbert et al. 2012. 
306 Margulis 2017, S. 72. Herv. J.P. 
307 So schreibt Julia Voss über die Genese des darwinistischen, naturwissenschaftlichen Systems: 

»Was zum Aufstieg Englands zur weltweit größten Kolonialmacht geführt hatte, drohte sich in 
den Lagerräumen der zoologischen Institutionen zerstörerisch auszuwirken: Das Wachstum des 
British Empire geriert hier außer Kontrolle. Denn im Wachstum befanden sich nicht nur Englands 
koloniale Ländereien, das Bruttosozialprodukt und die Einwohnerzahl, sondern in einem nie ge
kannten Ausmaß auch das Tierreich, das heißt die Zahl der bekannten Tierarten. Da Großbritan
nien zur größten Kolonialmacht aufgestiegen war, besaß London nun die größte Anzahl an Tier
präparaten, die je zusammengetragen wurde. […] Die im kolonialen Sammlungsfieber herbeige
rafften und in den Schlund des Museums geworfenen Präparate bereiteten vor allem [den Mu

seumskuratoren] Schwierigkeiten. Denn jedes Tierding brauchte einen Platz und einen Namen. [… Es 
bedurfte einer] Wiedererlangung der Kontrolle über die Sammlung [und damit der Ordnung der 
Lebewesen].« (Voss 2007, S. 104, 106. Herv. J.P.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

dass die vermeintlich stabilen und festgeschriebenen Eigenschaften zur Bestimmung ei
ner Spezies oder eines Artvertreters immer nur eine Momentaufnahme im langfristigen 
Transformationsgeschehen der Naturgeschichte darstellen. Und in dem Maße wie sich 
die Lebewesen selbst im Laufe der Evolution zu immer neuen Gestalten transformieren, 
so wenig abgrenzbar ist tatsächlich auch ihre Beziehung untereinander. Denn auch in 
kürzeren Zeitabschnitten, schon innerhalb einer Generation bzw. bereits während des 
aktuellen Vollzugs der Lebensprozesse eines jeden Organismus, entstehen nachweisbare 
und auch nachhaltige Veränderungen des genetischen Materials, welche sogar an kom
mende Generationen weiter vererbt werden können. So wurde bereits gezeigt, dass Phä
nomene wie der horizontale Gentransfer oder epigenetische Effekte eine viel dynamischere 
und für das jeweilige Milieu sensiblere Existenzweise der Lebewesen nahelegen.308 Hier
bei wird deutlich, dass Organismen füreinander und miteinander in sehr viel intensi
veren Einfluss- und Austauschprozessen stehen, als vorher für möglich gehalten wurde. 
Diese jüngsten Nachweise einer fluiden und verwobenen Beziehung der Lebewesen füh
ren zu epistemologischen Verwerfungen, welche auch die tradierten und vermeintlich 
unzweifelhaften Kategorien zur Ordnung der biologischen Vielfalt irritieren. So meint 
exemplarisch David Quammen in seinem Buch The Tangled Tree. A Radical New History of 
Life, dass die biologischen Klassifizierungen und Modelle, welche zur Beschreibung des 
Lebens seit Linné und Darwin verwendet wurden, nicht länger mit den Beobachtungen, 
Erfahrungen und Effekten in einer hochgradig interdependenten Biosphäre übereinzu
bringen sind: »Among the essential points of the upheavel […] are three counterintuitive 
insights, three challenges to categorical thinking about aspects of life on earth. The cat
egoricals are these: species, individual, tree [of life]. […] Now we know that each of those 
categoricals is wrong.«309 

Effekte, wie horizontaler Gentransfer oder die (nicht erst mittels Gentechnik erzeug
te) Hybridisierung von Arten, führen die Kontingenz menschlichen Grenzziehungen 
zwischen Spezies und Individuen anschaulich vor Augen.310 So wird deutlich, dass 
sich statt exklusiver und stabiler Merkmale weder zwischen den Generationen noch 
zwischen den Organismen eine wirklich trennscharfe Linie, ein disjunkter Grenzraum 
definieren lässt. Viel eher zeigt sich, dass der vitale Fluss, Austausch und Wandel von 
Genen, Formen und Verhaltensweisen niemals in der Geschichte des Lebens wirklich 
zum Stillstand kommt oder eingedämmt werden kann. Dementsprechend wird auch 
spätestens um die Jahrtausendwende eine graduelle Verschiebung in der Beschreibung 
biologischer Systeme offenkundig, welche statt separierten Einheiten und einem ant
agonistischen Kampf um Fortbestand der eigenen Art eher evolvierende Kollektive, 
»unzählige Chimären, gemischte Lebewesen«311 annimmt, die als wechselseitig verbun
dene, kooperative und symbiotische Lebensgemeinschaften ihre Existenz bestreiten. 
Dieser Perspektivwandel erhärtet sich aufgrund von Hinweisen, welche nicht-darwi
nistische Vererbungs- und Entwicklungsprinzipien als relevante Mechanismen in der 
Ausbildung von Organismen identifizieren und so zu einer anderen Beschreibung der 

308 Vgl. Teilkapitel 2.2.3. 
309 Quammen 2019, S. 380. 
310 Vgl. ebd., S. 381. 
311 Margulis/Sagan 1999, S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 307 

biologischen Realität führen, die in letzter Konsequenz auch menschliche Wesen nicht 
unangetastet lassen. Für diese Perspektive setzen sich insbesondere Margulis und Sagan 
ein: 

»Das die Symbiose eine treibende Kraft der Evolution ist, untergräbt die verbreitete 
Vorstellung, die Individualität sei etwas Feststehendes, Gesichertes und Unantastba
res. Gerade der Mensch ist nicht homogen, sondern zusammengesetzt. Jeder von uns 
liefert eine prächtige Umwelt für Bakterien, Pilze, Rundwürmer, Milben und andere, 
die in und auf uns leben.«312 

Eine Erweiterung der darwinistischen Evolutionstheorie scheint somit überfällig, denn 
obwohl sich Darwins evolutionäres Weltbild qua dynamischer und zukunftsoffener 
Vektoren auch von den statischen oder teleologischen Modellen einer traditionellen 
und christlichen Gesellschaft absetzte, so sehr war sein Entwurf einer biologischen 
Wirklichkeitsordnung doch von den Prinzipien der bürgerlichen Sozialstruktur und 
modernen Funktionsmechanismen beeinflusst, wie sie das viktorianische England 
und aufgeklärte Europa seiner Zeit kennzeichneten.313 Der spezifische Übergang eines 
religiösen Deutungssystems, welches von einem göttlichen Plan und einer heiligen 
Ordnung ausging, die sich in Schönheit und Ewigkeit der Schöpfung ausdrückte, hin 
zu einer Vorstellung der Natur als einem sich mobilisierenden und stets weiter ausdif
ferenzierenden Wettkampf widerstreitender Kräfte, Interessen und Wesen wird umso 
nachvollziehbarer, wenn man sich die dominierenden Prinzipien vergegenwärtigt, 
welche Darwins Lebenswelt sowie die seiner Zeitgenoss:innen in besonderem Maße 
prägten: Individualisierung und Konkurrenz.314 

Folglich ist es kein Zufall, dass die vorherrschenden sozialen und ökonomischen 
Wirkmächte, welche den gesellschaftlichen Hinter- und Untergrund für die Entwick
lung der Evolutionstheorie bildeten, auch in deren konkreter Funktionsweise zum 
Ausdruck kommen. So meinen Scott Gilbert, Jan Sapp und Alfred Tauber in ihrer Analy
se der Entstehungszusammenhänge und historischen Modellvorstellungen eben jener 
damals noch jungen Lebenswissenschaft, dass diese in entscheidender Weise von der 
Logik einer bürgerlichen Gesellschaft beeinflusst wurde: 

»In the early modern period, mirroring the appearance of the independent citizen, 
the notion of the autonomous individual agent framed a biology that was organized 
around the study of particulate, interacting, living entities […]. Anatomical, physiolog
ical, and developmental criteria were conceived solely in terms of individuals, and the 
Darwinian view of life regarded aggregates of individuals of common ancestry as iden
tifiable units in competition with one another.«315 

312 Ebd., S. 192. 
313 Vgl. Voss 2007. 
314 »Moreover, the economic thought which indirectly influenced Darwin was not the optimistic 

school of the eighteenth century. It was rather the pessimistic teaching of the ›economists of finite
ness‹, who attempted to explain the first major social crisis of the industrial revolution and the 
necessity to theorize its mechanisms.« (D’Hombres 2016, S. 17.) 

315 Gilbert et al. 2012, S. 326. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Dementsprechend liegt es nun nahe, durch eine Infragestellung dieser historisch und 
kulturell kontingenten Strukturmomente sowie ihres Einflusses auf die sozialen und 
biologischen Gefüge, zu einer Beschreibung der Lebenswelt und Lebewesen zu gelangen, 
welche nicht länger von solitären Eigennutzmaximierern dominiert werden. Gilbert und 
seine Kollegen folgen dieser Kritik an einem kompetitiven Weltbild autonomer Orga
nismen und präsentieren stattdessen ein in anatomischen, Entwicklungs-/physiologi
schen, immunologischen, genetischen und evolutionären Bereichen wirksames Prinzip 
der Symbiose, welches den zusammengesetzten »›holobiont‹ – the multicellular eukaryo
te plus its colonies of persistent symbionts«316 zur neuen Modellform des Lebens erklärt. 

Damit stehen sie exemplarisch für eine Reihe zahlreicher Wissenschaftler:innen und 
Modelle, welche die vitale und produktive Verbundenheit der Lebewesen ins Zentrum ih
rer Neukonzeptualisierung der Biosphäre rücken. Hierbei haben insbesondere die gene
tischen Analysen der mikrobiellen Organismen in den letzten Dekaden eine veränderte 
Sichtweise auf Leben und Lebewesen stimuliert und so eine neue Perspektive angesto
ßen, »[that] blurs the boundaries of the organism and obscures the notion of essential 
identity.«317 Vielmehr zeigt sich nämlich über eine Aktualisierung der botanischen wie 
zoologischen Wissenschaften, dass die wechselseitige Durchdringung und Kokonstitu
tion von Lebewesen eher die Regel statt einer Ausnahme darstellt und Organismen in 
ihrer Entwicklung wie auch ihren Lebensvollzügen existenziell von den zugehörigen mi
krobiellen Symbionten abhängig sind. Diese Perspektiverweiterung wirkt dabei nicht 
nur auf das Feld der Biologie, sondern »[t]hese findings lead us into the direction that 
transcend the self/nonself, subject/object dichotomies that have [so far] characterized 
Western thought »318. Statt also wie bisher Organismen als selbstidentisch und isoliert 
zu betrachten, forciert die symbiotische Sichtweise eine strukturelle Verknüpfung ver
schiedener Spezies und legt damit nahe, auf Mikro-, Meso- und Makroebene (also etwa 
unter Bakteriengemeinschaften, als assemblierter menschlicher Wirtskörper sowie in 
der Emergenz einer planetaren Biosphäre) von interdependenten Beziehungskonzepten als 
eigentliche Erklärung der Lebenswelt und -wirklichkeit auszugehen. 

Folgen wir dieser veränderten Sichtweise, so zeigt sich bereits für die menschliche 
Spezies, dass wahrscheinlich bis zu 90 % der Zellen ›unseres‹ Körpers gar nicht anthro
pogen, sondern bakterieller Natur sind. Allein in unserem Verdauungssystem lassen sich 
mehr als 1000 verschiedene Arten von Bakterien feststellen lassen, die sich mit uns in 
dauerhafter Partnerschaft befinden.319 Die Beziehung zu diesen mikrobiellen Symbion
ten ist in der Tat lebensnotwendig, da diese bspw. für die Organausbildung und Funk
tion des Darmtraktes bei Säugetieren entscheidend sind, wie etwa auch die Aufzucht 
von ›keimfreien‹ und dadurch unterentwickelten Mäusen gezeigt hat. Dabei lassen sich 
noch unzählige weitere Beispiele aus dem Tierreich versammeln, bei denen sich die pa
rasitären oder kooperativen Bakterien insbesondere in der Embryonalgenese als unver
zichtbar herausstellen.320 Symbiotische Mikroben scheinen so bspw. mehrfach und un

316 Ebd., S. 326. 
317 Ebd., S. 326. 
318 Ebd., S. 326. 
319 Vgl. ebd., S. 327. 
320 Vgl. ebd., S. 328. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 309 

abhängig voneinander in der evolutionären Entwicklung von Säugetieren bei der Aus
bildung von Uterusgewebe beteiligt gewesen zu sein, wodurch das definierende Merk
mal höherer Säuger (Eutheria) wahrscheinlich überhaupt erst durch ›fremde mikrobielle 
Eindringlinge‹ evolvieren konnte.321 Aber auch im gegenwärtigen Geburtsvorgang ist es 
insbesondere der unmittelbar postnatale Austausch von mikrobiellen Symbionten zwi
schen Mutter und Kind, welcher beim Menschen wie anderen Mammalia die tiefe Ver
bindung zu anderen bakteriellen Lebewesen aufzeigt. So differiert auch das Mikrobiom 
Neugeborener stark zwischen vaginal oder per Kaiserschnitt zur Welt gekommenen Kin
dern, wenn diese durch den Kontakt mit dem mütterlichen Anal- und Urogenitaltrakt 
bereits erste Bakteriengemeinschaften aufnehmen (oder diese qua Sectio um gehen).322 
In diesem Sinne ist unsere Selbst- und Weltwerdung unmittelbar von und mit unseren 
mikrobiellen Begleitern definiert. Diese Mikrobiota wirken sich darüber hinaus auf eine 
Vielzahl verschiedener Organe und Körperfunktionen, wie etwa das Kreislauf-, Immun- 
und neuroendokrinologische System, aus, wobei so neben Adipositas und Entzündun
gen sogar Angst- und Depressionserscheinungen ausgelöst werden können.323 Die phy
sische wie emotionale Integrität hängt folglich in entscheidender Weise von der Exis
tenz dieser mikrobiellen Symbionten ab, da sie aktiv in die körpereigene Homöostase 
und interne Signalübertragung involviert sind.324 Dementsprechend fasst auch das Hu
man Microbiome Project (HMP) die Relevanz und Omnipräsenz dieser partnerschaftlichen 
Kleinstlebewesen für den Menschen zusammen: 

»The Human Microbiome is the collection of all the microorganisms living in associa
tion with the human body. These communities include eukaryotes, archaea, bacteria 
and viruses. Bacteria in an average human body number ten times more than human 
cells, for a total of about 1000 more genes than are present in the human genome. […] 
These microbes are generally not harmful to us, in fact they are essential for maintain

ing health. For example, they produce certain vitamins that we do not have the genes 
to make, break down our food to extract nutrients we need to survive, teach our im

mune systems how to recognize dangerous invaders and even produce helpful anti- 
inflammatory compounds that fight off other disease-causing microbes.«325 

Diese essenzielle Bedeutung der mikrobiellen Symbionten für den Menschen wird ge
rade bei der letztgenannten Konstitution des Immunsystems besonders deutlich. Die
ses differenziert in entscheidender Weise zwischen körpereigenen und -fremden, gut
artigen und schädlichen Komponenten, wodurch die Aufrechterhaltung von kontinu
ierlichen Lebensprozessen und physischer Unversehrtheit überhaupt erst möglich wird. 
Die symbiotische Integration mikrobischer Begleiter stellt so auch einen Gruppenselek
tionsvorteil dar, welcher den menschlichen Wirt eben zu erhöhter Krankheitstoleranz 
und Verteidigung vor verschiedenen viralen, bakteriellen, fungalen oder sonst wie pa
thogenen und karzinogenen Eindringlingen ermächtigt, während die immunologisch 

321 Vgl. ebd., S. 334. 
322 Vgl. McFall-Ngai et al. 2013, S. 3233. 
323 Vgl. ebd., S. 3233. 
324 Vgl. ebd., S. 3233. 
325 Institute for Genome Sciences, University of Maryland School of Medicine 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

als integer und integral bewerteten Mikrobiota von der stabilen, warmen und ressour
cenreichen Umgebung innerhalb des humanen Körpers profitieren. Dabei scheint sich 
das Immunsystem also nicht nur durch Abwehr von Fremdorganismen sondern auch 
das »active recruitment of symbiotic bacteria«326 zu konstituieren. Gilbert und Kollegen 
bemühen deswegen den Vergleich einer mikrobiellen Gendarmerie, welche als bewaff
nete Kräfte externe Gefahren abwehren, aber auch wohltätige Organismen aufnehmen 
und unterstützen.327 Aufgrund dieser hochdynamischen und fluiden Grenzverhältnisse 
wird deutlich, dass sich biologische Identität nie auf einen fixierbaren End- oder Ideal
zustand reduzieren lässt, sondern über die permanenten Invasions- und Integrations
prozesse der Kleinstlebewesen stets eine Offenheit für und Abhängigkeit von fremden Or
ganismen herrscht, welche für Hervorbringung und Aufrechterhaltung des Selbst not
wendig sind. Ein symbiotisch informiertes Immunsystem, welches als Moderator zwi
schen innen und außen, eigen und fremd vermittelt »can help mediate the holobiont’s 
response to other organisms, effectively becoming ›self.‹ [But f]rom this vantage, there 
is no circumscribed, autonomous entity that is a priori designated ›the self.‹ What counts 
as ›self‹ is dynamic and context-dependent.«328 Diese Einsichten aus der Lebenswissenschaft 
zeigen, dass Konzepte von Selbstheit, Individualität und Subjektivität, welche im Zen
trum des humanistischen Selbstverständnisses stehen, demnach tatsächlich auf biolo
gischer Ebene nie das Ideal einer wirklich autonomen, nur selbstbezüglichen Existen
zweise erfüllen. Vielmehr werden menschliche ›Individuen‹ immer erst durch die akti
ve Gestaltung kokonstituierender und interdependenter Symbionten bzw. »companion 
species, who are my [and our all] maker«329 hervorgebracht, wie Haraway schreibt. 

Die Vorstellung eines exklusiven und unabhängigen Selbst lässt sich damit nicht 
nur für gegenwärtige Lebensgeschichten, sondern auch aus einer evolutionären Per
spektive dekonstruieren. Insbesondere paläogenetische Analysen machen deutlich, wie 
weit die gemeinsame Historie von homo sapiens und seinen mikrobiellen Begleitern 
eigentlich zurückreicht. So meinen Gilbert und Kollegen: »We are genomic chimeras: 
nearly 50 % of the human genome consists of transposable DNA sequences acquired 
exogenously.«330 Der hohe Anteil dieses exogenen, nicht-menschlichen Erbmaterials 
im menschlichen Genom zeigt so den tiefgreifenden evolutionären Abdruck, welchen 
fremde Lebewesen im Prozess der Anthropogenese hinterlassen haben. Unser Zustand 
als ›genetische Chimären‹ offenbart, wie viel biologische Informationen und dadurch 
Verwandtschaft wir mit unseren Mitgeschöpfen teilen. Dieser Anteil, der tatsächlich 
eher einen Großteil unserer Erbmasse ausmacht, wird nach phylogenetischen Analysen 
auf 37 % homologer DNA mit der von Bakterien beziffert, wobei noch weitere 28 % 
unserer Gene mit denen einzelliger Eukaryoten und damit frühesten Lebensformen 
übereinstimmen.331 So weisen nur 6 % unserer Gene die Besonderheit der Primaten aus, 
wobei die Gemeinsamkeiten innerhalb dieser Gruppe immerhin noch so groß sind, dass 

326 Gilbert et al. 2012, S. 332. 
327 Vgl. ebd., S. 332. 
328 Ebd., S. 333. Herv. J.P. 
329 Haraway 2008, S. 4. 
330 Gilbert et al. 2012, S. 334. 
331 Vgl. McFall-Ngai et al. 2013, S. 3231. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 311 

wir bekanntermaßen 99 % der Erbinformationen mit unseren engsten Verwandten, 
den Schimpansen, teilen. Aus evolutionsgenetischer Sicht ist die humane Exklusivität 
so nur durch einen äußerst kleinen und graduellen Unterschied ausgezeichnet, die 
sich aufgrund der intimen und ständigen Verbundenheit, insbesondere mit unseren 
mikrobiellen Begleitern, kaum plausibel vertreten lässt. 

Eine Biologin, die sich in ganz besonderer Weise um eine symbiotische Perspektive, 
welche die Grenzen zwischen Menschen und anderen Lebewesen verschwimmen lässt, 
bemühte, ist Lynn Margulis. Sie ist insofern eine zentrale wissenschaftshistorische Fi
gur, welche zur Erosion menschlicher Individualität und Autonomie beigetragen hat, da 
sie mit einer noch tiefgreifenderen Redigierung der Evolutionsgeschichte auch den dar
winistischen Überlebenskampf antagonistischer Spezies umdeutet. So ist Margulis vor 
allem mit ihrer Seriellen Endosymbiontentheorie (SET) in die Wissenschaftsgeschichte ein
gegangen, welche besagt, dass die entscheidenden Entwicklungsschritte in der Entste
hung neuer und komplexerer Lebensformen durch Symbiose hervorgerufen wurden und 
eben nicht durch zufällige Mutation, wie es im (Neo)Darwinismus beschrieben wird. Im 
Zentrum steht dabei ihr Begriff der Symbiogenese, welcher »den Ursprung neuer Gewebe, 
Organe, Organismen – ja sogar Arten – durch das Eingehen langfristiger oder ständiger 
Symbiosen«332 annimmt. Lebendiges Sein und ganz besonders menschliches Dasein ist 
in diesem symbiogenetischen Sinne immer ein Werden mit und durch andere. Oder wie 
es, die stark von Margulis geprägte, Haraway ausdrückt: »To be one is always to become 
with many.«333 

Margulis erzählt dadurch eine andere Evolutionsgeschichte, als sie bisher verbreitet 
wurde. Bei ihr steht die Kooperation und Verschmelzung von Lebewesen im Zentrum 
der Erklärung biologischer Vielfalt. Denn die Organismen besitzen, ihr zufolge, die Ten
denz, sich in mehr oder minder intentionaler und gelungener Weise zusammenzuschlie
ßen und dadurch jeweils neue Existenzweisen zu generieren. Dabei setzt Margulis mit 
ihrer Erzählung der symbiogenetischen Entfaltung der Biosphäre bereits bei den frühes
ten Lebensformen an und vertritt die These, dass schon der Übergang von Prokaryoten 
zu Eukaryoten, also die Entstehung von Organismen mit Zellkernen und damit auch die 
Grundlage unserer Domäne des Lebens, durch einen intimen Zusammenschluss von ver
schieden Bakterien hervorgerufen wurde: 

»Leben ist die seltsame neue Frucht von [Wesen], die sich über Symbiose entwickel
ten. Schwimmende, paarende, tauschende und vorherrschende Bakterien lebten eng 
vergesellschaftet im Proterozoikum [vor 2,5-0,5 Mrd. Jahren]. Sie erzeugten unzählige 
Chimären, gemischte Lebewesen, von denen der Mensch einen winzigen Teil einer sich 
ausbreitenden Nachkommenschaft darstellt.«334 

Margulis’ Entwicklung einer symbiogenetischen Evolutionsgeschichte war dabei von der 
frappierenden Ähnlichkeit von Bakterienzellen und den unterschiedlichen Bestandtei
len eukaryotischer Zellen angeregt. Eine Ähnlichkeit, die auf mehrfache historische Ver

332 Margulis 2017, S. 14. 
333 Haraway 2008, S. 4. Herv. i.O. 
334 Margulis/Sagan 1999, S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

schmelzungsereignisse verweist, welche sich als ursächlich für die Genese komplexerer 
Organismen, inklusive des Menschen, herausstellen sollten. Unterstützt durch Metho
den der Genanalyse zeigt sich mittlerweile, dass neben der ersten qua Mikroskopie er
sichtlichen Strukturgleichheit auch eine hohe Übereinstimmung der Erbinformationen 
für mehrere Fusionsereignisse in der Evolution von eukaryotischen und mehrzelligen 
Lebewesen sprechen. So kam es wohl vor ca. zwei Milliarden Jahren über die gescheiterte 
Verdauung von Purpur- und Cyoanobakterien durch ein anderes Bakterium zu einer vor
teilhaften und dadurch langfristigen Integration einer Lebensform in eine andere, wel
che dann zur Entwicklung von Mitochondrien und Chloroplasten, den Energielieferan
ten in einer tierischen und später pflanzlichen Eukaryoten-Zellen, führen sollte.335 Mar
gulis nimmt tatsächlich mindestens vier solcher Verschmelzungsereignisse an, die zur 
Grundlage der Entwicklung aller weiteren und auch komplexeren Lebensformen führ
ten. 

»Wissenschaftler[:innen…], sind heute übereinstimmend der Meinung, dass das Nu
kleozytoplasma, die Grundsubstanz der Zellen, aus Archaea[…] hervorgegangen ist; 
insbesondere der größte Teil des proteinsynthetisierenden Stoffwechsels stammt 
von thermoacidophilen (›Thermoplasmaartigen‹) Bakterien (Schritt 1). Die sauer
stoffatmenden Mitochondrien in unseren und anderen kernhaltigen Zellen sind aus 
bakteriellen Symbionten entstanden, die wir heute ›Purpurbakterien‹ oder ›Prote
obakterien‹ nennen (Schritt 3). Chloroplasten und andere Plastiden der Algen und 
Pflanzen schließlich waren einstmals frei lebende photosynthetische Cyanobakterien 
(Schritt 4). […] Der entscheidende Teil (Schritt 2) der SET besagt: Cilien, der Schwanz 
von Samenzellen, die Sinneshaare und viele andere Anhänge kernhaltiger Zellen sind 
bei der ursprünglichen Verschmelzung eines Archaeon[…] mit einem schwimmenden 
Bakterium entstanden.«336 

Obwohl letztgenanntes symbiogenetische Ereignis (Schritt 2) stark umstritten ist, sich 
somit wohl keine direkten genetischen Beweise für eine Fusion von Spirochäten, also 
hochbeweglichen Bakterien, mit einem Archaeon finden lassen,337 so haben Margulis 
und sie unterstützende Wissenschaftler:innen dennoch ein anderes Bild der Evolution 
plausibilisiert, welches strukturell auf der Symbiose, also langfristigen Verschmelzung 
von unterschiedlichen Lebensformen zur Bildung neuer Arten, basiert. Denn diese Fu
sion und langfristigen Partnerschaften sind nicht nur für die Anfänge der Geschichte 
des Lebens, wie etwa die Entstehung eukaryotischer und mehrzelliger Organismen, re
levant, sondern durchziehen das Evolutionsgeschehen als dauerhaftes und immer wie

335 »Aufgrund eines […] genetischen Beweises steht endgültig (und praktisch unbestritten) fest, dass 
die Zellorganellen aus freilebenden Bakterien hervorgegangen sind. Genetische, die Organismen

reiche überschreitende Ähnlichkeiten entsprechen biologisch ›uralten‹ Fingerabdrücken. Diese 
beweisen, dass sich Photosyntheseorganellen nicht allmählich aufgrund zunehmender Mutatio

nen in der DNA von Algenvorläufern und Pflanzen entwickelten. Sie entstanden vielmehr plötz
lich, als symbiontische Bakterien sich in größeren Zellen niederließen.« Ebd., S. 97. 

336 Margulis 2017, S. 55. 
337 Vgl. Quammen 2019, S. 160. Außerdem scheint die erste Fusion zweier Mikroben zur Hervorbrin

gung von Zytoplasma wohl auch durch zwei Bakterien und nicht eines Bakteriums und eines Ar
chaeon entstanden zu sein (vgl. ebd., S. 162.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 313 

der neu auftretendes Phänomen. Neben dieser frühesten Symbiogenese ist es heute et
wa die intime Beziehung von Pilzen und Bäumen (den Mykorrhizen wie bspw. den wohl
schmeckenden Trüffeln), die Partnerschaft von Pilzen und Algen (wie den vielfarbigen 
Flechten), die tiefe Verbundenheit von Korallenpolypen mit ihren Endosymbionten (wel
che die Korallenriffe bilden), die Fusion von Seeschnecken und Algen (welche zu ›solar- 
powerd sea slugs‹ führen), aber auch die Zusammenkunft von geflügelten Madenha
ckern und größeren Wildtieren (welche sich über die Befreiung von Parasiten konsti
tuiert) und der Begegnungsraum maritimer Putzstationen (welche reinigende Lippfi
sche und größere Raubfische verbindet) sowie schließlich auch die zoophile Bestäubung 
blütenbildender Pflanzen durch Insekten, welche die tiefgreifenden Zusammenschlüs
se, Kooperationen und Symbiosen der Lebewesen zur Grundlage einer vitalen Biosphäre 
macht und so das Netz der Organismen beständig enger knüpft und gleichzeitig weiter 
ausgreifen lässt.338 

Abbildung 4: Ernst Haeckels Inter
pretation eines Stammbaums des 
Menschen, 1874. 

Abbildung 5: Wiederkehrende Symbioseereignisse in einem aktuelle
ren ›Baum‹ des Lebens, 2019. 

Diese Beschreibung der biologischen Vielfalt auf Grundlage von Symbioseereignis
sen und langfristigen Partnerschaften führt so, wie bereits angedeutet, auch zur Erosi
on einer der ältesten und wirkmächtigsten Metapher zu Beschreibung des Lebens – dem 
Tree of Life.339 Während Darwins Entwurf zur Entstehung der Arten auf die entscheidende 
Figuration des Baumes zurückgeführt werden kann – einem zentralen Stamm aus des
sen Ursprung zahlreiche Verzweigungen austreiben, die miteinander um Wachstums- 

338 Vgl. Margulis/Sagan 1999, S. 145; Chardronnet/Bureau d’études 2016, S. 6. 
339 Vgl. Voss 2007, S. 95ff.; Lima 2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

bzw. Lebensraum konkurrieren –, ist Quammens, Gilberts und Margulis’ Darstellung 
der Biosphäre eher mit einer netzartigen Struktur vergleichbar (siehe Abbildung 5) und 
damit den symbiotischen Mykorrhizen oder Flechten entlehnt: »The evolutionary bio
logists believe the evolutionary pattern is a tree […]. It’s not. The evolutionary pattern 
is a web – the branches fuse […].«340 Von Gilbert und Kollegen wird resümmiert: »Each 
organism may have to become modeled in a web of ecosystem dynamics, where cells come 
from diverse genotypes. […] This new paradigm for biology asks new questions and seeks 
new relationships among the different living entities on Earth. We are all lichens.«341 Und 
insbesondere Margulis betont: »›Wir‹, eine Art barockes Bauwerk, werden ungefähr alle 
20 Jahre aus verschmolzenen und mutierten symbiontischen Bakterien neu aufgebaut. […] 
Symbiontische Wechselwirkungen sind der Stoff des Lebens auf einem überbevölkerten 
Planeten. Unser symbiogenetisch zusammengesetztes Innerstes ist weitaus älter als jene Neu
entwicklung aus jüngster Zeit, die wir als menschliches Individuum bezeichnen.«342 

Individuelle Existenz oder auch nur abgrenzbare Entwicklungslinien scheinen nicht 
länger die passenden Konzepte zur Erfassung der Lebensrealität in einer sich global 
transformierenden Ökosphäre zu sein. Statt eines vertikalen oder gar hierarchischen 
Modells der Evolution, eines Stammbaums, welcher die genealogischen Blutsverwandt
schaftsverhältnisse zur Sicherung und Legitimation menschlicher Herrschaft und 
Höherstellung garantieren soll (siehe Abbildung 4), drücken die wilden Wucherungen, 
die horizontalen und ungerichteten Ausbrüche von unbezähmbarer Vitalität in Form 
genetischer, mikrobieller und biosphärischer Mutationen permanente Grenzüber
schreitungen und eine strukturelle Koevolution der Lebewesen aus. 

Deleuze und Guattari haben für Formbildungsprozesse dieser Art das Modell rhi
zomatischen Wachstums gefunden.343 Ein unterschwelliges, generatives und sich immer 
wieder in neuen Verbindungen und Proliferationsschüben ausagierendes Geflecht, wel
ches sich dezidiert gegen schematische Abstammungsgesetze und hierarchische Ver
wandtschaftssysteme richtet und so in besonderem Maße zur Beschreibung der vira
len, mutierenden und kontagiösen Realitätsentfaltung unserer Gegenwart geeignet ist. 
Eine rhizomatische Betrachtungsweise drängt sich nicht zuletzt angesichts der jüngs
ten pandemischen Dynamiken, der immer engeren Verbindungen von Tieren, Viren und 
Menschen aufgrund schrumpfender nicht-anthropogener Lebensräume auf, welche so 
das Entstehen und Vergehen der Organismen in einer global verwobenen und genetisch 
verwurzelten Sphäre des Lebens wirklichkeitsgetreuer abbilden. Im Gegensatz dazu hat 
sich die Vorstellung eines singulären und auf genealogischer Exklusivität wie Superiori
tät beharrenden Menschen, der sich insgeheim noch als Krone einer Schöpfungs- bzw. 
teleologischen Naturgeschichte begreift, wohl bald epistemisch wie existenziell über
lebt. Ganz ähnlich äußern sich Deleuze und Guattari zum Ende des letzten Jahrhunderts 
bereits beinahe prophetisch: 

340 Margulis nach Quammen 2019, S. 158. Herv. J.P. 
341 Gilbert et al. 2012, S. 335f. Herv. J.P. 
342 Margulis 2017, S. 130. Herv. J.P. 
343 Vgl. Deleuze/Guattari 1992, S. 11–42. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 315 

»Die Evolutionsschemata würden dann nicht mehr nur dem Modell des Stammbaums 
entsprechen, bei dem sich differenzierte Formen aus weniger differenzierten entwi
ckeln, sondern einem Rhizom, das unmittelbar im Heterogenen wirkt und von einer 
schon differenzierten Linie zu einer anderen überspringt. […] Wir bilden ein Rhizom 
mit unseren Viren, oder vielmehr, unsere Viren veranlassen uns, ein Rhizom mit ande
ren Tieren zu bilden. […] Wir entwickeln uns eher durch polymorphe und rhizomati

sche Grippen und sterben eher an ihnen als an unseren Erbkrankheiten oder solchen, 
die eine Abstammungslinie haben. Das Rhizom ist eine Anti-Genealogie.«344 

Der Verweis auf eine rhizomatische Anti-Genealogie ist dabei doppeldeutig. Nicht 
nur verhindert rhizomatisches, also wildwucherndes Wachstum eine eindimensionale 
Rekonstruktion der individuellen wie artspezifischen Lebensgeschichte, es kann auch 
die Fortführung einzelner bio-graphischer und bio-logischer Entwicklungspfade un
möglich machen. Denn die nichtlinearen und grenzüberschreitenden Entwicklungs- 
und Übertragungsformen der Organismen erzeugen nicht nur mannigfaltige Potentiale 
des Werdens, sondern auch kollektive Vulnerabilitäten oder Gemeinschaften des Ster
bens beziehungsweise Aussterbens, wie insbesondere zu Beginn des 21. Jahrhunderts 
immer deutlicher wird. Folglich sind, wie sich gerade im Momentum des Anthropozän 
abzeichnet, die artübergreifenden Verwandtschaftsbeziehungen mit Tieren, Viren und 
anderen Lebewesen keineswegs nur vorteilhaft für den Menschen oder seine domes
tizierten wie wilderen Mitgeschöpfe. Globale Pandemien, die als Zoonosen zwischen 
evolutionär weit verzweigten aber sich dennoch überschneidenden Spezies kontagiöse 
Beziehungen stiften; industriell verwendete Pflanzenvernichtungsmittel, die sich welt
weit in Grundwasser, Lebensmitteln und Körpern nicht intendierter Zielorganismen 
anreichern; intensivierte Massentierhaltung, deren Produktivität durch Zufuhr von 
Wachstumshormonen und prophylaktischen Antibiotika optimiert werden soll, jedoch 
zur unkontrollierten Wucherung von kanzerogenem Gewebe und antibiotikaresisten
tem Bakterienstämmen führt; sowie nicht zuletzt die tödlichen Kaskaden eines sechsten 
Massenaussterbens, welches sich in Form zusammenbrechender Ökosysteme und kol
labierender Nahrungsnetzwerke ausdrückt, zeugen von der engen aber keineswegs 
nur zu gegenseitigem Vorteil bestehenden Verbundenheit der Organismen auf dem 
Planeten. 

Trotz der erhöhten Anpassungsleistung und Diversifizierung des Lebens aufgrund 
multipler symbiogenetischer Evolutionsereignisse und Entstehungsprozesse ist die 
überspringende und proliferierende Vitalität einzelner Moleküle, Gene oder Organis
men kein Garant für die Fortdauer oder gar den Erhalt einer bestimmten Lebensweise, 
eines Individuums oder einer Art – ganz im Gegenteil. Gerade für den Menschen wird 
deutlich, dass sich dieser immer als ein auch aus anderen Organismen zusammenge
setztes Wesen begreifen muss und so nur im großen Zusammenhang des irdischen 
Lebens bestehen kann. In dem Maße, wie sich die Gemeinschaft aus Mikrobiota und 
Makrobiosphäre verändert, wird sich auch der menschliche Knoten im Netzwerk des 
Lebens auflösen und in veränderter Form neue Verknüpfungen eingehen. Oder um es 
in musischen Metaphern zu sagen: »In der Oper des Lebens sind wir nur eine Melodie, 

344 Ebd., S. 21. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

die sich hartnäckig wiederholt. [Aber…] ob wir es zugeben oder nicht: Wir sind bloß ein 
Thema des orchestrierten Lebens. Dieses Leben, unser Leben mit seiner großartigen 
nicht-menschlichen Vergangenheit und seiner ungewissen, aber herausfordernden 
Zukunft ist und war immer eingebettet in den Rest der irdischen Symphonie […].«345 
Dementsprechend wird auch der Mensch unweigerlich von den Strömungen vitalen 
Werdens erfasst und eines (immer näher rückenden) Tages fortgetragen werden, so 
wie auch schon seine gegenwärtige biologische Verkörperung bloß ein momentanes 
Mosaik, also eine kontingente Kristallisation verschiedenster Lebewesen und lebendiger 
Komponenten darstellt. 

Deswegen blickt auch Margulis in eine vorhersehbare Zukunft der »Ex-Men
schen«346, in welcher die gegenwärtige Assemblage mit der Bezeichnung homo sapiens 
im Prozess posthumanen Werdens liquidiert wird und die Ausformung neuer Gestalten 
erwartet werden kann. 

»Homo sapiens hat, wie andere Säugerarten, vielleicht noch zwei Millionen Jahre vor 
sich, denn die mittlere Lebensspanne von Säugern im Känozoikum liegt unter drei Mil

lionen Jahren. Alle Arten verschwinden irgendwann, sie sterben aus oder spalten sich 
in Folgearten auf. Es gibt keine Tierart aus dem Kambrium, die bis heute überlebt hat. 
Vielleicht wird Homo sapiens sich in zwei Folgearten aufspalten, die von uns so ver
schieden sind wie wir heute vom Schimpansen (Pan troglodytes).«347 

Ob sich die Prognose einer noch zwei Millionen Jahre reichenden Zukunft des homo 
sapiens bewahrheitet, erscheint spätestens mit den Erscheinungen des Anthropozän als 
fragwürdige Hypothese. Aber unabhängig von der genauen Terminierung der Spezies 
ist doch deutlich geworden, wie sehr sich gegenwärtige und auch zukünftige ›Menschen‹ 
in engster Beziehung zu anderen Lebewesen befinden und wie sehr auch die Erde selbst 
aus Sicht einer zusammengesetzten, vitalen aber sich stets transformierenden Gemein
schaft von Organismen – der Biosphäre – begriffen werden muss. Zusammengefasst: 
»Wir sind Symbionten auf einem symbiotischen Planeten, und wenn wir genau hin
schauen, finden wir überall Symbiose.«348 Da sich also menschliche Subjekte nach einer 
biologisch informierten posthumanistischen Perspektive immer als Assemblage, also 
Schnittpunkt und geteilter Lebensraum verschiedenster vitaler Kräfte, Komponenten 
und Kreaturen begreifen, drängt es sich auf, angesichts der erstarkenden Deutungs- 
und Handlungsmacht nicht-menschlicher Organismen und organischer Systeme, auch 
deren Eigenlogik und Lebensweise in der Vordergrund zu rücken. Denn Mikroben, 
Pflanzen, Pilze und Tiere stellen, ob wir wollen oder nicht, unsere vitale Vergangenheit 
und Zukunft dar. Wenn diese lebensnotwendigen Aspekte des Menschen bisher ver
nachlässigt, verdrängt oder vergessen wurden, ließe sich mit einer posthumanistischen 
Perspektive der Versuch einer erneuten Annäherung wagen. Braidotti formuliert dieses 

345 Margulis/Sagan 1999, S. 199. 
346 Ebd., S. 177. 
347 Ebd., S. 177. 
348 Margulis 2017, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 317 

Unterfangen als »The Posthuman as Becoming-animal«349 woran sich aus phytologischer 
Sicht anschließen ließe »[and] to become animate with plants«350. 

Diese Sensibilisierung für unser pflanzliches, tierisches oder anderweitig lebendi
ges Gegenüber stellt ein zentrales Anliegen posthumanistischer Philosophie und Pra
xis dar. In den vorangegangenen drei Teilkapiteln stand deswegen die Sichtbarmachung 
der vitalen Kräfte und Entitäten, welche zur Erzeugung einer mehr-als-menschlichen 
Lebenswelt beitragen, im Fokus. Der generative Impuls, welcher die Welt und ihre We
sen zu immer wieder neuen Entwicklungs- und Ausdrucksformen animiert, weist dabei 
stets über sich selbst hinaus und transformiert auch den Menschen, der sich so eben
falls nur als kontingente Gestaltwerdung eines vitalen Fließens, Braidottis zoë, begrei
fen lässt. Diese Lebendigkeit drückt sich vor allem in den unzähligen Mikroorganismen 
aus, welche den Planeten als erstes und immer noch am umfänglichsten besiedelt haben. 
Archaeen, Bakterien und andere Kleinstlebewesen bevölkern Erdmantel, Ozeane, Land
massen, Lufträume sowie andere Organismen und sind deswegen auch in der evolutio
nären sowie gegenwärtigen Geschichte des Menschen immanenter Anteil und Garant 
seines Daseins. Der Mensch sieht sich so wie alle anderen Bewohnenden des Planeten 
in den unauflöslichen Beziehungsgeflechten von Energie, Nahrung und Informationen, 
welche nur gemeinsam eine vitale Biosphäre hervorbringen können. Im Gegensatz zu 
den modernen humanistischen Singularitätsbestrebungen machen die Lebensverhält
nisse im Anthropozän eine strukturelle Symbiogenese, ein growing-with bzw. becoming- 
with überdeutlich und zeigen so die produktiven wie prekären Abhängigkeiten von den 
mikrobiellen, pflanzlichen und tierischen Anderen auf. 

Doch neben diesen organischen Mitgeschöpfen scheint sich mit dem Beginn des 
menschlichen Zeitalters noch eine andere Form animierter Wesenheiten als realitäts
bestimmend herauszustellen. So prägen fast überall technologische Akteure, artifizielle 
Umwelten und maschinelle Logiken das irdische Wirklichkeitsgefüge und offenbaren 
dabei Prozesse und Funktionsweisen, die sich dem unmittelbaren menschlichen Zugriff 
entziehen. Doch wird auch hier mittels posthumanistischer Perspektive deutlich, dass 
die Beziehung zwischen Werkzeug und Werkzeugmachenden schon immer mehr als 
nur bloße Externalisierung menschlichen Geists oder Willens war. Um diese seit ihrem 
Ursprung viel intimere Beziehung von Mensch und Technik soll es nun im Folgenden 
gehen. 

4.3 Technofiliation: Entwicklung der Maschinenmenschen 

4.3.1 Am Anfang war das Werkzeug: Menschwerdung als Technogenesis 

Die konstitutive Nähe, welche menschliche Wesen schon immer und unauflöslich an die 
tierischen, pflanzlichen und mikrobiellen Mitgeschöpfe bindet, diese Intimität mit vita
len Anderen, durch die die Menschen erst ins Leben treten und sich am Leben halten kön
nen, diese Form engster Verbundenheit besteht auch zu den technischen Objekten. Der 

349 Braidotti 2013a, S. 67. 
350 Boke 2019, S. 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018 - am 13.02.2026, 19:09:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

