o vY2ty
L5, CORUYOLE Y3 UL ST OY A1

14.02.2028, 10:39:52.



https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 10:38:52.

- [

212


https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3 Haraway,

2 Kahlon, Raggkamal: ,,Staying with

Vortrag im Kunsthistorischen Museum Wien in der Rethe SWICH Artist Talk 2016,

organisiert vom Weltmuseum Wien, 11.2.2016, auf: Youtube, htrps:/lwww.youtube.com/watch?v=E1G-vhS8hjw (22.4.2020).
4 Contemporary And (C&): ,,Constructive Dis-

in: Contemporary And (C&), 13.10.2017, hitps:/lwww. contemporaryand. com/magazines/

(13
b

<<
J

1 Zitat von Rajkamal Kahlon in: CastroVarela, Maria do Mar / Diallo, Aicha: ,,A Lover’sWar #1. Acts of Recovery “, Podcast-Gesprdch mit Raj-
5 Ebd.

kamal Kahlon aufreboot.fm, 10.2.2019, hitps: /fwww. mixcloud. com/rebootfm/loverswar/ (20.1.2020).

Donna: Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthulucene, Durham 2016.

Trouble — From Ethnographic Museums to Terrorist Bodies
ruptions. In Conversation with Rajkamal Kahlon

constructive-disruptions/ (22.4.2020).

I am also left thinking about the reality of Europe.
The one that is rarely talked about that on the
surface feels incompatible with its magnificent
imperial palaces, its silk tapestries and glittering
facades. It’s a Europe in its modern form which
exists only because of its siphon-like triangulation
of the non-European world, its people, resources,
and animals ...

— Rajkamal Kahlon2

Es ist der 11. Februar 2016. Am Kunsthistorischen
Museum Wien hielt die Kiinstlerin Rajkamal Kahlon
eine Rede, die den Titel ,,Staying with Trouble: From
Ethnographic Museums to Terrorist Bodies® trug.
Dieser Titel mag verwundern: Was haben ethnologische
Museen mit terroristischen Kérpern zu tun? Wo gibt
es hierbei Verbindungslinien — von damals bis heute?

Rajkamal Kahlons Vortrag fand im Rahmen
ihrer Kiinstler_innenresidenz am Weltmuseum Wien
(friher: Museum fiir Volkerkunde) statt. Wihrend
ihres Recherche- und Praxisaufenthalts und der
anschlieflenden Ausstellung Staying with Trouble,
die im Oktober 2017 er6ffnete, begab sie sich auf
Spurensuche. So untersuchte sie die kolonialen
Fragmente, die im ethnologischen Museum
eingebettet sind.

Kahlons Ausstellung iibernahm ihren Titel
Staying with Trouble (fast) wortlich vom jungsten
Buch der Biologin, Theoretikerin und Feministin
Donna Haraway.3 Darin entwirft Haraway Gegen-
modelle zu einer rein menschenzentrierten
Weltanschauung und fragt danach, inwieweit eine
artenvielfiltige Relation von Mensch, Tier und
Umwelt moglich wire. Kahlon leiht sich Haraways
Konzept aus, um grundlegende ethische Fragen in
Bezug auf das ethnografische Museum aufzuwerfen.
Ihrer Ansicht nach kann das Museum als Raum
imperialistischer und struktureller Gewalt betrachtet
und dekonstruiert werden. Die Kiinstlerin stellt
Verbindungslinien zwischen unter anderem der
Zerstorung der Umwelt, dem wachsenden Zustrom
von Zuflucht suchenden Menschen und dem
Terrorismus als gespenstiger Manifestation her.4 Sie
betrachtet diese global existierenden Phinomene
als Bestandteil des Weltmuseums Wien. Wie Kahlon
ausfiihrt, finden sie sich ,,in the history of its
founding, the context of how its collections came
into being, and in the objects, documents, and
photographs it houses“.5

In ihrer kiinstlerischen Praxis sucht Kahlon nach
kolonialen, hegemonialen, gewaltvollen Spuren.

Als Gegenstrategie zu kolonialer Herrschaft und
deren Prisenz im ethnologischen Museum erforscht
sie gleichzeitig Potenziale von Widerstand und
Transformation. Sie blickt in die Vergangenheit, um
dort traumatischen Prozessen nachzugehen und
ihnen eine heilsame und zugleich mystische Energie

14.02.2026, 10:39:52. @

Daiallo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

6 Kolk, Bessel van der: The Body Keeps the Score. Mind, Brain and Body in the Transformation of Trauma, New York/London 2014,
7 Hirsch, Marianne: The Generation of Postmemory. Writing and Visual Culture after the Holocaust, New York 2012, S. 107.

S. 1

mit den Mitteln der Kunst entgegenzusetzen. Dabei driickt sie
auch eine Kritik am Jetzt aus: Kahlons Werk ist hierbei eine
wiederholende Intervention in ideologische Diskurse rund um
Machtfragen, Gewalt und Reprisentation in Politik, Medien
und Kultur. Ihre Zeichnungen, Malerei und performativen
Installationen nutzen unterschiedliche Strategien der visuellen
Darstellung und der kritischen Reflexion, um Texte und Bilder,
die in postkolonialen Archiven zu finden sind, zu unterbrechen
und zu verschieben. Sie griabt Erzdhlungen und Darstellungen
aus, die sich mit dem Leiden der ,,Zu-Anderen-Gemachten
beschiftigen.

Ein Schwarz-Wei3-Bild aus der Serie Peoples of the Earth
zeigt eine junge Frau in einem hellen Gewand und einem bis zum
Boden reichenden gemusterten Rock. Sie tragt ihre dunklen
Haare in einem langen Zopf. Den Kopf neigt sie leicht nach
rechts. Dafiir geht der Blick direkt nach vorne. Dieser trifft den
Blick der Betrachter_innen. Aus ihrem Schof3 ragt ein riesiges
blutverschmiertes Messer hervor. Ich kann als Betrachter_in das
Messer nicht von ihrem Blick trennen. Es ist ein trauriger und
zugleich stechender Blick, der sich einem Angestarrt-Werden
widersetzt. Bei einem weiteren Bild aus der Serie sehen wir
den Kopf von einer Person. Besonders bemerkenswert ist an
diesem Bild, dass die obere Hilfte ihres Gesichts bis hin zum
Nasenriicken von einem weif3en Verband verdeckt ist. Wie sehen
ihre Augen aus? Wohin richtet sie ihren Blick? Die Person trigt
dazu einen weifien Turban. Verband und Turban gehen ineinander
uber. Darauf sind rote Punktmuster gezeichnet. Uber dem
verbundenen Gesicht taucht ein Schwarz-Weif3-Bild von einer
Gruppe von Menschen in weilen Gewindern auf. Manche von
ihnen tragen Korbe, die die gleichen, wie Friichte anmutenden
Punktmuster enthalten. Verband, weif}, rot, Muster ... — diese
Elemente sind wiederkehrend. Kahlon deckt die Traumata auf,
die kolonisierte Subjekte erfahren haben. Sie hilt uns den
Spiegel traumatischer Erfahrungen vor und zeigt dadurch den
besonderen Drang von Traumata zu Briichen, zur Wiederholung
und zur Re-Inszenierung. Dies ist ein anhaltender Prozess, der
der Vergangenheit angehort und wie ein Tentakel die Gegenwart
und die Zukunft umschlingt.

Trauma bezeichnet eine ernsthafte Verletzung. Dies betrifft,
so Bessel van der Kolk, sowohl biografische als auch soziale
Briiche, die tiefgreifende, wiederholende Folgen nach sich
ziehen.® In der Traumaforschung sind Erinnerungsdiskurse
und Erinnerungsarbeit von Bedeutung. So beschreibt
Marianne Hirsch den Begriff ,,postmemory* als eine Struktur
generationsiibergreifender Weitergabe traumatischer Erfahrungen
und Wissens, fiir die Kiinstler_innen/Kulturproduzent_innen/
Autor_innen alternative Ausdrucksformen finden.? Daruber
hinaus ist das Phidnomen der (Re-) Traumatisierung nicht nur auf
das Individuum beschréinkt, sondern spiegelt sich auch in
kollektiver Erinnerung wider. In diesem Zusammenhang stellt
sich die Frage, inwieweit traumatische Prozesse innerhalb von
Archiven erkennbar sind.

Die beschriebenen Bilder aus der Serie Peoples of the Earth
hat Kahlon dem zweibidndigen Werk Die Vilker der Erde.

Eine Schilderung der Lebensweise, der Sitten, Gebrduche, Feste
und Zeremonien aller lebenden Violker entnommen, das der
deutsche Zoologe, Biologe und Pidagoge Kurt Lampert 1902

14.02.2026, 10:39:52. @

214


https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

8 Hartman, Saidiya V.: Scenes of Subjection. Terror, Slavery, and Slave-Making

in Nineteenth Century America, New York / Oxford 1997, S. 10f.

veroffentlicht hat. Kahlons Inszenierung dieser ethnografischen
Bilder zeigt koloniale, rassistische Konstruktionen des
»Wilden“ oder ,,Primitiven®, die von der Kolonialzeit bis heute in
unseren Kopfen, in unseren Kérpern nachhallen. Kahlon
zerlegt Lamperts Werk, das sie einst in einem Antiquariat in
Wien erworben hat. Nach und nach bearbeitet sie die Schwarz-
Wei3-Fotografien und Zeichnungen mit dem eigenen
kiinstlerischen Duktus, um den anonymisierten abgebildeten
Personen neue Identitdten zu verleihen. Kahlon verschiebt,
wiederholt und durchbricht kolonialistische, entmenschlichende
Grunderzidhlungen. Durch Ironie und das Groteske zeigt sie
zugleich, dass die Widerspriiche sich nicht auflésen lassen. So
stehen Archivierung und Erinnerungsarbeit in direktem
Zusammenhang mit Reprisentationsfragen und hegemonialen
Strukturen.

Wer spricht fir wen — mit welchem Blick und Begehren?
Inwieweit kbnnen marginalisierte Subjekte und Perspektiven
innerhalb von Machtstrukturen Sichtbarkeit erlangen bzw.
einen eigenen Ausdruck erlangen? Wo liegen die Grenzen,
aber auch die emanzipatorischen Potenziale im Prozess des
Archivierens und Erinnerns? Wie steht es um Fragen zu
Taterschaft und Rehabilitation? Saidiya Hartman beschreibt
dieses Spannungsfeld mit treffenden Worten als Double Bind:

As Gayatri Spivak remarks, “The ‘subaltern’ cannot appear
without the thought of the ‘elite.”” In other words, there is no
access to the subaltern consciousness outside dominant
representations or elite documents. [...] The effort to “brush
history against the grain” requires excavations at the margins of
monumental history in order that the ruins of the dismembered
past be retrieved, turning to forms of knowledge and practice
not generally considered legitimate objects of historical
inquiry or appropriate or adequate sources for history
making and attending to the cultivated silence, exclusions,
relations of violence and domination
that engender the official accounts.
Therefore the documents, fragments,
and accounts considered here, although
claimed for purposes contrary to those
for which they were gathered,
nonetheless remain entangled with the
politics of domination. In this regard,
the effort to reconstruct the history of
the dominated is not discontinuous
with dominant accounts or official
history but, rather, is a struggle within
and against the constraints and silences
imposed by the nature of the archive
— the system that governs the
appearance of statements and
generates social meaning.8
Ein weiteres Projekt von Kahlon tragt
den Namen Do You Know Our Names?.

Ausgangspunkt sind wiederum Abbildungen aus dem Buch Die
Violker der Erde. Hier stehen Sexualitit und Macht im Fokus, da
in ihm nicht-européische Frauen aus dieser Zeit als sexualisierte

14.02.2026, 10:39:52. @

Daiallo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11 Castro

10 Kahlon 2016 (wie Anm. 2).
13 Duallo, Aicha: The Living Archive: Kulturelle Produktionen und Ridume. Dos-

9 Kahlon, Rajkamal: Ohne Titel, unverdffentlichtes Manuskript, beauftragt durch Research Center for Material Culture in Leiden, 2017.
12 Ebd.

Ich danke Rajkamal Kahlon dafiir, dass sie mir diesen Text zur Verfligung gestellt hat.

Varela / Diallo 2019 (wie Anm. 1).

sier, Berlin 2013.

Objekte dargestellt wurden. In der Arbeit ist ein visueller
Bogen zu erkennen: Die Gewalt des urspriinglichen Bildes
geht in eine Geste der radikalen Verwandlung und Heilung
uber. Kahlon hat die anthropologischen Fotografien in neuen
Reproduktionen vergrofiert, die sie dann iibermalt hat.

Zum Teil greift sie auf Methoden der Fotograf_innen des
19. Jahrhunderts zuriick, die ihre Fotografien per Hand
retuschierten. Aber dabei geht es nicht darum, wie einst ein
dokumentarisches Foto ,,getreu” zu reproduzieren,

sondern darum, das Bild komplett zu verdndern. Bei dieser
Bearbeitung versucht die Kiinstlerin, die Menschlichkeit,
Individualitdt und Schonheit der fotografierten Frauen
wiederherzustellen. Durch eine empathische, reparative
Handlung® und mit Kleidung, modischen Frisuren und
Make-up von heute verwandelt sie die Frauen.

Als Betrachter_innen erleben wir, wie diese Frauen eine
Verschiebung von einem anonymen anthropologischen
Objekt zu einem ins Heute versetzten Subjekt erfahren.10
Der Korper steht dabei im Zentrum. Fiir Kahlon

sind Archivierung und Erinnerungsarbeit leibgebunden. In
einem Podcast-Gesprich hat sie diese Position so beschrieben:

I think archives let us forget, actually they don’t let
us remember things because once we give the job

to the archivist to remember, we don’t have to. There
is this ritual act of performing memory that

is absent. Embodiment is absent in all these archives.
There is a bureaucratisation of death that is present
for me in those autopsy reports and in this sense

in these archives. [...] There is this kind of scientific,
bureaucratic accounting that allows us to know

that number. Yet, there is what the documents cannot
deal with this in terms of the embodiment of the
violence experienced by the victims. So where is that
embodiment? And how do we account for that?1

Rajkamal Kahlon betrachtet den Korper als Instrument,
um Prozesse des Archivierens und Erinnerns aufzuarbeiten.
Die affektive Ebene gilt als Barometer fiir ihre kiinstlerische
Praxis. Wie ein Medium verbindet sie ihre personlichen
Erfahrungen und Wissen mit den Koérpern der
Protagonist_innen in den Archiven.12 Der Archivraum wird
zu einem Vermittlungsort, wodurch komplexe ethische
Fragen aufgeworfen werden. Es werden zudem Verkniipfungen
aufgebaut, die die Grenzen von Raum und Zeit
uberschreiten.?3 In Kahlons kiinstlerischer Arbeit geht es
schlie3lich um die politische Verantwortung, individuelle
Traumata mit dem Kollektiven zu verbinden.

14.02.2026, 10:39:52. @

216


https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 10:38:52.

- [

Daiallo


https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14.02.2026, 10:39:52. @


https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

