
„W
ho

 I
s 

in
 th

e 
A

rc
hi

ve
?“

1
A

ïc
ha

 D
ia

llo

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020 - am 14.02.2026, 10:39:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21
2

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020 - am 14.02.2026, 10:39:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I am also left thinking about the reality of Europe. 
The one that is rarely talked about that on the 
surface feels incompatible with its magnificent 
imperial palaces, its silk tapestries and glittering 
facades. It’s a Europe in its modern form which 
exists only because of its siphon-like triangulation 
of the non-European world, its people, resources, 
and animals … 
– Rajkamal Kahlon2

Es ist der 11. Februar 2016. Am Kunsthistorischen 
Museum Wien hielt die Künstlerin Rajkamal Kahlon 
eine Rede, die den Titel „Staying with Trouble: From 
Ethnographic Museums to Terrorist Bodies“ trug. 
Dieser Titel mag verwundern: Was haben ethnologische 
Museen mit terroristischen Körpern zu tun? Wo gibt 
es hierbei Verbindungslinien – von damals bis heute? 

Rajkamal Kahlons Vortrag fand im Rahmen 
ihrer Künstler_innenresidenz am Weltmuseum Wien 
(früher: Museum für Völkerkunde) statt. Während 
ihres Recherche- und Praxisaufenthalts und der 
anschließenden Ausstellung Staying with Trouble, 
die im Oktober 2017 eröffnete, begab sie sich auf 
Spurensuche. So untersuchte sie die kolonialen 
Fragmente, die im ethnologischen Museum 
eingebettet sind. 

Kahlons Ausstellung übernahm ihren Titel 
Staying with Trouble (fast) wörtlich vom jüngsten 
Buch der Biologin, Theoretikerin und Feministin 
Donna Haraway.3 Darin entwirft Haraway Gegen
modelle zu einer rein menschenzentrierten 
Weltanschauung und fragt danach, inwieweit eine 
artenvielfältige Relation von Mensch, Tier und 
Umwelt möglich wäre. Kahlon leiht sich Haraways 
Konzept aus, um grundlegende ethische Fragen in 
Bezug auf das ethnografische Museum aufzuwerfen. 
Ihrer Ansicht nach kann das Museum als Raum 
imperialistischer und struktureller Gewalt betrachtet 
und dekonstruiert werden. Die Künstlerin stellt 
Verbindungslinien zwischen unter anderem der 
Zerstörung der Umwelt, dem wachsenden Zustrom 
von Zuflucht suchenden Menschen und dem 
Terrorismus als gespenstiger Manifestation her.4 Sie 
betrachtet diese global existierenden Phänomene 
als Bestandteil des Weltmuseums Wien. Wie Kahlon 
ausführt, finden sie sich „in the history of its 
founding, the context of how its collections came 
into being, and in the objects, documents, and 
photographs it houses“.5

In ihrer künstlerischen Praxis sucht Kahlon nach 
kolonialen, hegemonialen, gewaltvollen Spuren. 
Als Gegenstrategie zu kolonialer Herrschaft und 
deren Präsenz im ethnologischen Museum erforscht 
sie gleichzeitig Potenziale von Widerstand und 
Transformation. Sie blickt in die Vergangenheit, um 
dort traumatischen Prozessen nachzugehen und 
ihnen eine heilsame und zugleich mystische Energie D

ia
llo

1  
Z

ita
t v

on
 R

aj
ka

m
al

 K
ah

lo
n 

in
: C

as
tr

o V
ar

el
a,

 M
ar

ía
 d

o 
M

ar
 / 

D
ia

llo
, A

ïc
ha

: „
A

 L
ov

er
’s

 W
ar

 #
1.

 A
ct

s o
f R

ec
ov

er
y“

, P
od

ca
st

-G
es

pr
äc

h 
m

it 
R

aj
-

ka
m

al
 K

ah
lo

n 
au

f r
eb

oo
t.

fm
, 1

0.
2.

20
19

, h
ttp

s:
//w

w
w

.m
ix

cl
ou

d.
co

m
/r

eb
oo

tfm
/lo

ve
rs

w
ar

/ (
20

.1
.2

02
0)

.  


2
 

K
ah

lo
n,

 R
aj

ka
m

al
: „

S
ta

yi
ng

 w
ith

 
Tr

ou
bl

e 
– 

F
ro

m
 E

th
no

gr
ap

hi
c 

M
us

eu
m

s t
o 

Te
rr

or
is

t B
od

ie
s“

,  V
or

tr
ag

 im
 K

un
st

hi
st

or
is

ch
en

 M
us

eu
m

 W
ie

n 
in

 d
er

 R
ei

he
 S

W
IC

H
 A

rt
is

t T
al

k 
20

16
, 

or
ga

ni
si

er
t 

vo
m

 W
el

tm
us

eu
m

 W
ie

n,
 1

1.
2.

20
16

, a
uf

: Y
ou

tu
be

, h
ttp

s:
//w

w
w

.y
ou

tu
be

.c
om

/w
at

ch
?v

=
E

1G
-v

hS
8h

jw
 (

22
.4

.2
02

0)
.  


3

 
H

ar
aw

ay
, 

D
on

na
: 

S
ta

yi
ng

 w
it

h 
th

e 
T

ro
ub

le
. 

M
ak

in
g 

K
in

 i
n 

th
e 

C
ht

hu
lu

ce
ne

, 
D

ur
ha

m
 2

01
6.

  


4
 

C
on

te
m

po
ra

ry
 A

nd
 (

C
&

):
 „

C
on

st
ru

ct
iv

e 
D

is
-

ru
pt

io
ns

. I
n 

C
on

ve
rs

at
io

n 
w

ith
 R

aj
ka

m
al

 K
ah

lo
n“

, i
n:

 C
on

te
m

po
ra

ry
 A

nd
 (

C
&

),
 1

3.
10

.2
01

7,
 h

ttp
s:

//w
w

w
.c

on
te

m
po

ra
ry

an
d.

co
m

/m
ag

az
in

es
/

co
ns

tr
uc

tiv
e-

di
sr

up
tio

ns
/ (

22
.4

.2
02

0)
.  


5

 
E

bd
.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020 - am 14.02.2026, 10:39:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21
4

mit den Mitteln der Kunst entgegenzusetzen. Dabei drückt sie 
auch eine Kritik am Jetzt aus: Kahlons Werk ist hierbei eine 
wiederholende Intervention in ideologische Diskurse rund um 
Machtfragen, Gewalt und Repräsentation in Politik, Medien 
und Kultur. Ihre Zeichnungen, Malerei und performativen 
Installationen nutzen unterschiedliche Strategien der visuellen 
Darstellung und der kritischen Reflexion, um Texte und Bilder, 
die in postkolonialen Archiven zu finden sind, zu unterbrechen 
und zu verschieben. Sie gräbt Erzählungen und Darstellungen 
aus, die sich mit dem Leiden der „Zu-Anderen-Gemachten“ 
beschäftigen. 

Ein Schwarz-Weiß-Bild aus der Serie Peoples of the Earth 
zeigt eine junge Frau in einem hellen Gewand und einem bis zum 
Boden reichenden gemusterten Rock. Sie trägt ihre dunklen 
Haare in einem langen Zopf. Den Kopf neigt sie leicht nach 
rechts. Dafür geht der Blick direkt nach vorne. Dieser trifft den 
Blick der Betrachter_innen. Aus ihrem Schoß ragt ein riesiges 
blutverschmiertes Messer hervor. Ich kann als Betrachter_in das 
Messer nicht von ihrem Blick trennen. Es ist ein trauriger und 
zugleich stechender Blick, der sich einem Angestarrt-Werden 
widersetzt. Bei einem weiteren Bild aus der Serie sehen wir 
den Kopf von einer Person. Besonders bemerkenswert ist an 
diesem Bild, dass die obere Hälfte ihres Gesichts bis hin zum 
Nasenrücken von einem weißen Verband verdeckt ist. Wie sehen 
ihre Augen aus? Wohin richtet sie ihren Blick? Die Person trägt 
dazu einen weißen Turban. Verband und Turban gehen ineinander 
über. Darauf sind rote Punktmuster gezeichnet. Über dem 
verbundenen Gesicht taucht ein Schwarz-Weiß-Bild von einer 
Gruppe von Menschen in weißen Gewändern auf. Manche von 
ihnen tragen Körbe, die die gleichen, wie Früchte anmutenden 
Punktmuster enthalten. Verband, weiß, rot, Muster … – diese 
Elemente sind wiederkehrend. Kahlon deckt die Traumata auf, 
die kolonisierte Subjekte erfahren haben. Sie hält uns den 
Spiegel traumatischer Erfahrungen vor und zeigt dadurch den 
besonderen Drang von Traumata zu Brüchen, zur Wiederholung 
und zur Re-Inszenierung. Dies ist ein anhaltender Prozess, der 
der Vergangenheit angehört und wie ein Tentakel die Gegenwart 
und die Zukunft umschlingt.

Trauma bezeichnet eine ernsthafte Verletzung. Dies betrifft, 
so Bessel van der Kolk, sowohl biografische als auch soziale 
Brüche, die tiefgreifende, wiederholende Folgen nach sich 
ziehen.6 In der Traumaforschung sind Erinnerungsdiskurse 
und Erinnerungsarbeit von Bedeutung. So beschreibt 
Marianne Hirsch den Begriff „postmemory“ als eine Struktur 
generationsübergreifender Weitergabe traumatischer Erfahrungen 
und Wissens, für die Künstler_innen/Kulturproduzent_innen/
Autor_innen alternative Ausdrucksformen fänden.7 Darüber 
hinaus ist das Phänomen der (Re-)Traumatisierung nicht nur auf 
das Individuum beschränkt, sondern spiegelt sich auch in 
kollektiver Erinnerung wider. In diesem Zusammenhang stellt 
sich die Frage, inwieweit traumatische Prozesse innerhalb von 
Archiven erkennbar sind.

Die beschriebenen Bilder aus der Serie Peoples of the Earth 
hat Kahlon dem zweibändigen Werk Die Völker der Erde. 
Eine Schilderung der Lebensweise, der Sitten, Gebräuche, Feste 
und Zeremonien aller lebenden Völker entnommen, das der 
deutsche Zoologe, Biologe und Pädagoge Kurt Lampert 1902 6

 
K

ol
k,

 B
es

se
l 

va
n 

de
r: 

T
he

 B
od

y 
K

ee
ps

 t
he

 S
co

re
. 

M
in

d,
 B

ra
in

 a
nd

 B
od

y 
in

 t
he

 T
ra

ns
fo

rm
at

io
n 

of
 T

ra
um

a,
 N

ew
 Y

or
k/

L
on

do
n 

20
14

, 
S

. 
1.

  


7 
H

ir
sc

h,
 M

ar
ia

nn
e:

 T
he

 G
en

er
at

io
n 

of
 P

os
tm

em
or

y.
 W

ri
ti

ng
 a

nd
 V

is
ua

l C
ul

tu
re

 a
ft

er
 t

he
 H

ol
oc

au
st

, N
ew

 Y
or

k 
20

12
, S

. 1
07

.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020 - am 14.02.2026, 10:39:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


D
ia

llo

veröffentlicht hat. Kahlons Inszenierung dieser ethnografischen 
Bilder zeigt koloniale, rassistische Konstruktionen des  
„Wilden“ oder „Primitiven“, die von der Kolonialzeit bis heute in  
unseren Köpfen, in unseren Körpern nachhallen. Kahlon 
zerlegt Lamperts Werk, das sie einst in einem Antiquariat in 
Wien erworben hat. Nach und nach bearbeitet sie die Schwarz-
Weiß-Fotografien und Zeichnungen mit dem eigenen 
künstlerischen Duktus, um den anonymisierten abgebildeten 
Personen neue Identitäten zu verleihen. Kahlon verschiebt, 
wiederholt und durchbricht kolonialistische, entmenschlichende 
Grunderzählungen. Durch Ironie und das Groteske zeigt sie 
zugleich, dass die Widersprüche sich nicht auflösen lassen. So 
stehen Archivierung und Erinnerungsarbeit in direktem 
Zusammenhang mit Repräsentationsfragen und hegemonialen 
Strukturen.  
Wer spricht für wen – mit welchem Blick und Begehren? 
Inwieweit können marginalisierte Subjekte und Perspektiven 
innerhalb von Machtstrukturen Sichtbarkeit erlangen bzw. 
einen eigenen Ausdruck erlangen? Wo liegen die Grenzen, 
aber auch die emanzipatorischen Potenziale im Prozess des 
Archivierens und Erinnerns? Wie steht es um Fragen zu 
Täterschaft und Rehabilitation? Saidiya Hartman beschreibt 
dieses Spannungsfeld mit treffenden Worten als Double Bind:

As Gayatri Spivak remarks, “The ‘subaltern’ cannot appear 
without the thought of the ‘elite.’” In other words, there is no 
access to the subaltern consciousness outside dominant 
representations or elite documents. […] The effort to “brush 
history against the grain” requires excavations at the margins of 
monumental history in order that the ruins of the dismembered 
past be retrieved, turning to forms of knowledge and practice 
not generally considered legitimate objects of historical 
inquiry or appropriate or adequate sources for history 
making and attending to the cultivated silence, exclusions, 

relations of violence and domination 
that engender the official accounts. 
Therefore the documents, fragments, 
and accounts considered here, although 
claimed for purposes contrary to those 
for which they were gathered, 
nonetheless remain entangled with the 
politics of domination. In this regard, 
the effort to reconstruct the history of 
the dominated is not discontinuous 
with dominant accounts or official 
history but,  rather, is a struggle within 
and against the constraints and silences 
imposed by the nature of the archive 
– the system that governs the 
appearance of statements and 
generates social meaning.8 
Ein weiteres Projekt von Kahlon trägt 
den Namen Do You Know Our Names?. 

Ausgangspunkt sind wiederum Abbildungen aus dem Buch Die 
Völker der Erde. Hier stehen Sexualität und Macht im Fokus, da 
in ihm nicht-europäische Frauen aus dieser Zeit als sexualisierte 

8
 

H
ar

tm
an

, S
ai

di
ya

  V
.: 

S
ce

ne
s 

of
 S

ub
je

ct
io

n.
 T

er
ro

r,
 S

la
ve

ry
, a

nd
 S

la
ve

-M
ak

in
g 

in
 N

in
et

ee
nt

h 
C

en
tu

ry
 A

m
er

ic
a,

 N
ew

 Y
or

k 
/ O

xf
or

d 
19

97
, S

. 1
0f

.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020 - am 14.02.2026, 10:39:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21
6

Objekte dargestellt wurden. In der Arbeit ist ein visueller 
Bogen zu erkennen: Die Gewalt des ursprünglichen Bildes 
geht in eine Geste der radikalen Verwandlung und Heilung 
über. Kahlon hat die anthropologischen Fotografien in neuen 
Reproduktionen vergrößert, die sie dann übermalt hat.  
Zum Teil greift sie auf Methoden der Fotograf_innen des  
19. Jahrhunderts zurück, die ihre Fotografien per Hand 
retuschierten. Aber dabei geht es nicht darum, wie einst ein 
dokumentarisches Foto „getreu“ zu reproduzieren,  
sondern darum, das Bild komplett zu verändern. Bei dieser 
Bearbeitung versucht die Künstlerin, die Menschlichkeit, 
Individualität und Schönheit der fotografierten Frauen 
wiederherzustellen. Durch eine empathische, reparative 
Handlung9 und mit Kleidung, modischen Frisuren und 
Make-up von heute verwandelt sie die Frauen.  
Als Betrachter_innen erleben wir, wie diese Frauen eine 
Verschiebung von einem anonymen anthropologischen 
Objekt zu einem ins Heute versetzten Subjekt erfahren.10 
Der Körper steht dabei im Zentrum. Für Kahlon  
sind Archivierung und Erinnerungsarbeit leibgebunden. In 
einem Podcast-Gespräch hat sie diese Position so beschrieben: 

I think archives let us forget, actually they don’t let 
us remember things because once we give the job  
to the archivist to remember, we don’t have to. There  
is this ritual act of performing memory that  
is absent. Embodiment is absent in all these archives. 
There is a bureaucratisation of death that is present  
for me in those autopsy reports and in this sense  
in these archives. […] There is this kind of scientific, 
bureaucratic accounting that allows us to know 
that number. Yet, there is what the documents cannot 
deal with this in terms of the embodiment of the 
violence experienced by the victims. So where is that 
embodiment? And how do we account for that?11

Rajkamal Kahlon betrachtet den Körper als Instrument, 
um Prozesse des Archivierens und Erinnerns aufzuarbeiten.  
Die affektive Ebene gilt als Barometer für ihre künstlerische 
Praxis. Wie ein Medium verbindet sie ihre persönlichen 
Erfahrungen und Wissen mit den Körpern der 
Protagonist_innen in den Archiven.12 Der Archivraum wird   
zu einem Vermittlungsort, wodurch komplexe ethische  
Fragen aufgeworfen werden. Es werden zudem Verknüpfungen 
aufgebaut, die die Grenzen von Raum und Zeit 
überschreiten.13 In Kahlons künstlerischer Arbeit geht es 
schließlich um die politische Verantwortung, individuelle 
Traumata mit dem Kollektiven zu verbinden.

9
 

K
ah

lo
n,

 R
aj

ka
m

al
: O

hn
e 

T
it

el
, 

un
ve

rö
ff

en
tli

ch
te

s 
M

an
us

kr
ip

t, 
be

au
ft

ra
gt

 d
ur

ch
 R

es
ea

rc
h 

C
en

te
r 

fo
r 

M
at

er
ia

l 
C

ul
tu

re
 i

n 
L

ei
de

n,
 2

01
7.

 
Ic

h 
da

nk
e 

R
aj

ka
m

al
 K

ah
lo

n 
da

fü
r, 

da
ss

 s
ie

 m
ir

 d
ie

se
n 

Te
xt

 z
ur

 V
er

fü
gu

ng
 g

es
te

llt
 h

at
.  


10

 
K

ah
lo

n 
20

16
 (

w
ie

 A
nm

. 2
).

  


11
 

C
as

tr
o 

Va
re

la
 /

 D
ia

llo
 2

01
9 

(w
ie

 A
nm

. 1
).

  


12
 

E
bd

.  


13
 

D
ia

llo
, A

ïc
ha

: T
he

 L
iv

in
g 

A
rc

hi
ve

: K
u

lt
u

re
lle

 P
ro

d
u

kt
io

n
en

 u
n

d
 R

äu
m

e.
 D

os
-

si
er

, B
er

lin
 2

01
3.

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020 - am 14.02.2026, 10:39:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


D
ia

llo

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020 - am 14.02.2026, 10:39:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457726-020 - am 14.02.2026, 10:39:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457726-020
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

