
B Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«
und seine Voraussetzungen

Was im vorigen Kapitel zur allgemeinen Charakterisierung religiöser
Überlieferungsgemeinschaften gesagt worden ist, trifft auch auf jene
konkrete historische Gemeinschaft zu, die in der Bibel »Qahal Jisra-
el«, griechisch »Ekklesia Israel« genannt wird. Insofern stellen sich
für eine »Philosophische Einübung in die Ekklesiologie Israels« die
gleichen Aufgaben, von denen soeben schon die Rede war: die Auf-
gabe, die Funktion von Traditionen und Institutionen bei der »Oiko-
domé« der religiösen Überlieferungsgemeinschaft zu bestimmen und
ihr Verhältnis zum eigenverantwortlichen Zeugnis der einzelnen Ge-
meindemitglieder zu beschreiben. Denn die Einberufung des Volkes
zum Gottesdienst, die Verlesung kanonischer Texte und der über die
Gemeinde ausgerufene Segen sind ausgezeichnete Fälle eines institu-
tionellen, auf Nachfolge ausgerichteten religiösen Verhaltens, durch
das immer neue Generationen in die religiöse Überlieferungs-
gemeinschaft eingegliedert werden. Und diese Eingliederung be-
währt sich dadurch, daß die so Einberufenen fähig werden, auf das
ihnen zugesprochene Wort die angemessene Antwort zu geben: das
Gotteslob, durch das sie ihre eigenen Erfahrungen als neue Gegen-
wartsweisen jener »Großtaten Gottes« deuten, die ihnen in den
kanonischen Texten in Erinnerung gerufen und im Segenswort wirk-
sam zugesprochen werden. (Im Hebräischen kommt dieses Verhält-
nis von Wort und Antwort dadurch besonders deutlich zum Aus-
druck, daß sowohl für den über die Gemeinde ausgerufenen Segen
als auch für das von der Gemeinde antwortend gesprochene Gottes-
lob die gleiche Vokabel gebraucht wird: »Berachah«.) Das der Ge-
meinde zugesprochene, in der Überlieferung weitergegebene Wort
wird so zur Ermächtigung immer neuer Hörer, antwortend ihr eige-
nes, eigenverantwortliches Zeugnis zu geben und dadurch ihre eige-
nen Erlebnisse so zu »buchstabieren«, daß sie in einen Kontext ein-
rücken, in welchem sie als religiöse Erfahrung »gelesen« werden
können.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 75

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Merkmale jedoch, die innerhalb des Genus »religiöse Über-
lieferungsgemeinschaften« die spezifische Differenz der Ekklesia Is-
rael erkennen lassen, werden deutlich, sobald man versucht, sowohl
den Ursprung als auch die Eigenart dieser besonderen religiösen
Überlieferungsgemeinschaft zu bestimmen.

1. Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer
religionsphilosophischen Reflexion

a) Die spezifische Differenz der »Ekklesia Israel«

Viele andere religiöse Überlieferungsgemeinschaften führen sich auf
einen Vater oder Gründer zurück, der ein Zeitgenosse der kosmogo-
nischen Ereignisse gewesen ist. So galt der babylonische Stadtgott
Marduk als Sieger über die Meeres- und Chaosgottheit Thiamath;
und die Stadtgöttin Athene wurde wegen ihres maßgeblichen Anteils
an der Besiegung der Giganten gefeiert. In Ägypten galt der »Welt-
Töpfer« Ptah zugleich als »Hervorbringer seiner selbst«, weil er sich
durch die Vereinigung der beiden Reichsteile Ober- und Unterägyp-
ten seinen eigenen Leib geschaffen habe. Demgegenüber ist sich die
Ekklesia Israel dessen bewußt, daß sie keineswegs so alt ist wie die
Welt, sondern daß ihr Ursprung mitten in die Geschichte der
Menschheit fällt. Ihre Gründung geschah dadurch, daß sie »mitten
aus einem anderen Volk herausgezogen« wurde; dadurch unterschei-
det sie sich von allen anderen ihr bekannten religiösen Überliefe-
rungsgemeinschaften: »Wo ist es jemals gesehen oder gehört wor-
den, daß ein Gott […] hineingegangen ist, um sich mitten aus
einem Volk ein Volk herauszuholen durch Zeichen und Wunder,
durch Macht und mit starkem Arm, wie der Herr, euer Gott, dies
getan hat in Ägypten vor deinen Augen?«1.

Die Herausführung aus Ägypten als der maßgebliche Inhalt der
Erinnerung bestimmt jedoch nicht nur den Ursprung, sondern auch
die Eigenart dieser Überlieferunsgemeinschaft. Als Erweis der Macht
Gottes über die Gottmächte der Ägypter (wie später über die der Ba-
bylonier) wird diese Tat als Zeichen der universalen Weltherrschaft
dieses Gottes verstanden; denn nur diese universale Weltherrschaft
macht es möglich, daß dieser Gott in freier Wahl Israel zu seinem

76 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

1 Dt 4,34f., vgl. 2 Sam 7,23.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sondergut« gemacht hat. »Du sollst mir sein ein Sondergut aus al-
len Völkern, … denn mein ist die ganze Erde«2. Dabei ist diese freie
Wahl Gottes nicht in einer ihr vorangehenden Qualität Israels be-
gründet, sondern die besondere Qualität Israels ist umgekehrt die
Folge dieser freien göttlichen Wahl3. Nicht weniger als die fremden
Völker haben auch die eigenen Vätern, als sie »jenseits des Stromes«
wohnten, »fremden Göttern gedient«, ehe Gott in freier Entschei-
dung den Vater Abraham »gegriffen« hatte4. Diese freie und unge-
schuldete Erwählung des Volkes will freilich durch die ebenso freie
Gotteswahl dieses Volkes beantwortet sein. »Gefällt es euch aber
nicht, dem Herrn zu dienen, so müßt ihr wählen, welchen Göttern
ihr dienen wollt«5. Die Ekklesia Israel hat ihr Entstehen wie ihren
Bestand durch dieses Wechselverhältnis zwischen göttlicher und
menschlicher Wahlfreiheit. »Lasset ihr’s nicht bestehen, so habet ihr
keinen Bestand«6. Und durch dieses Wechselverhältnis zwischen
göttlicher und menschlicher Wahlfreiheit unterscheidet sich der Gott
Israels von anderen Göttern und das Volk Israel von anderen Völ-
kern, die einander nicht auf geschichtliche, sondern auf naturhafte
Weise zugehören, so wie die Sippengötter mit ihren Sippen, die Göt-
ter des Landes mit dessen Bewohnern zusammengehören. Sippen-
götter und Landesgötter, näherhin die »fremden Götter«, denen »die
Väter jenseits des Stromes gedient haben«, und diejenigen, denen die
»Sippen des Landes« dienen, stellen deswegen die Alternativen dar,
die gewählt werden können, wenn es dem Volk »nicht gefällt, dem
Herrn zu dienen«7.

Für eine »Philosophische Einübung in die Ekklesiologie« des Al-
ten wie des Neuen Bundes stellt sich darum eine dreifache Aufgabe:
Erstens gilt es, die Bedeutung der Freiheit und mit ihr die Bedeutung
der Geschichte als einer Abfolge freier Entscheidungen für das Got-
tesverhältnis einer religiösen Überlieferungsgemeinschaft zu klären;
zweitens ist die Eigenart derjenigen Überlieferungsgemeinschaft her-
auszuarbeiten, für die dieses Bewußtsein von der Geschichtlichkeit
ihres Gottesverhältnisses charakteristisch ist. Nur von hier aus kann
auch drittens der sonst oft als anstößig empfundene Begriff der »Er-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 77

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

2 So die »Bundesformel« Ex 19,5.
3 Vgl. Dt. 7,6.
4 Jos 24,2.
5 Jos 24,15.
6 Jes 7,9.
7 Jos 24,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wählung eines Volkes aus allen Völkern«, aber auch der ebenso an-
stößig erscheinende Begriff der »Erwählung eines Gottes aus allen
Göttern« verständlich gemacht werden. Denn erst dann kann geprüft
werden, ob eine philosophische Einübung in die Ekklesiologie dazu
führen muß, ein solches Selbstverständnis des »erwählten und wäh-
lenden Volkes« zurückzuweisen, weil es mit der philosophischen Ein-
sicht von der universalen Heilswirksamkeit des einen Gottes unver-
einbar sei, oder ob es auch philosophische Gründe dafür gibt, die
Geschichte des Dialogs mit dem Wirklichen und seinem spezifisch
religiösen Anspruch als eine Geschichte religionshistorischer Krisen
zu verstehen, die den Gedanken einer solchen Erwählung als sinnvoll
erscheinen läßt.

Ehe die hier vorgelegte Untersuchung sich diesen drei Fragen
zuwendet, sei eine methodische Zwischenbemerkung erlaubt: In me-
thodischer Hinsicht ist die Erörterung der genannten Fragen ein aus-
gezeichnetes Beispiel dafür, wie sich in der Religionsphilosophie hi-
storische und transzendentalphilosophische Probleme gegenseitig
durchdringen. Die Transzendentalphilosophie, die die Möglichkeits-
bedingungen der Erfahrung zu klären hat, findet ihren Gegenstand
nur dadurch, daß sie zunächst diejenigen Erfahrungen zur Kenntnis
nimmt, die in der Geschichte tatsächlich gemacht worden sind, um
sie sodann, in einem zweiten Schritt, aus den Strukturen des An-
schauens und Denkens, die derartigen Erfahrungen zugrundeliegen,
begreiflich zu machen. Transzendentalphilosophische Theorien, z. B.
eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit
begreift, bewähren sich, indem sie die tatsächlich gemachten und be-
zeugten Erfahrungen auf ihre strukturellen Bedingungen zurückfüh-
ren. Die kantische Transzendentalphilosophie hat diese Bewährungs-
probe dadurch bestanden, daß sie sich auf die bezeugte Erfahrung der
Wissenschaft, vor allem der Naturwissenschaften, bezog und die
Gründe dafür freilegte, daß diese Erfahrung möglich ist und objekti-
ve Geltung in Anspruch nehmen kann.

Da sich aber gezeigt hat, daß die naturwissenschaftliche Empirie
nur eine von mehreren Arten der Erfahrung ist, gilt das Gesagte auch
für die speziell religiöse Erfahrung und ihre strukturelle Eigenart.
Eine Religionsphilosophie, die sich transzendentalphilosophischer
Methoden bedient, muß sich zunächst durch die Selbstzeugnisse der
Religion über die Eigenart der religiösen Erfahrung belehren lassen,
um sodann diejenigen Formen des Anschauens und Denkens zu be-
stimmen, auf denen die Möglichkeit dieser Erfahrung beruht. In Ab-

78 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wandlung einer bekannten Aussage von Kant (»Begriffe ohne An-
schauung sind leer, Anschauungen ohne Begriffe sind blind«) kann
man daher sagen: Ohne den Bezug auf die Selbstzeugnisse der Reli-
gion bleibt eine transzendentalphilosophisch argumentierende Reli-
gionsphilosophie »leer«, d. h. ohne den für sie charakteristischen Ge-
genstandsbezug. Aber ohne transzendentalphilosophische Reflexion
bleibt die bloß historische Betrachtung derjenigen Erfahrungen, die
in der Religionsgeschichte bezeugt werden, »blind«, d. h. ohne Ein-
sicht in die Gründe, aus denen die Möglichkeit solcher Erfahrungen
begriffen werden kann, und darum auch ohne Kriterien, an denen die
unverkürzte Vollgestalt dieser Art von Erfahrung von ihren mög-
lichen Fehlformen unterschieden werden kann.

Nun wird aber eine genauere Betrachtung zeigen: Selbst auf
dem speziellen Felde der Religion sind nicht zu allen Zeiten struktu-
rell gleichartige Erfahrungen gemacht worden. Es hat hier – ebenso
wie auf dem Felde der Wissenschaft – Erfahrungen gegeben, die die
Weise des Anschauens und Denkens verändert haben; und dadurch
ist ein neuer Gesamtkontext entstanden, innerhalb dessen alle kon-
kreten Inhalte der Erfahrung ihre Stelle finden mußten. Für die Ge-
schichte der Wissenschaft ist in diesem Zusammenhang auf Kants
Aussagen über Galilei und Torricelli zu verweisen8. Entsprechendes
gilt für die Geschichte der Religion. Es wird sich zeigen, daß gewisse
Krisen in der Religionsgeschichte des werdenden Europa eine Ver-
änderung des religiösen Anschauens und Denkens bewirkt haben,
aus der der Gesamtkontext religiöser Erfahrung verändert hervor-
ging, und daß deswegen im Gefolge solcher Erfahrungen auch die
Kriterien zur Unterscheidung zwischen dem objektiv Gültigen und
dem bloß subjektiv Vermeinten auf neue Weise gesetzt worden sind.
Daraus ergab sich für die, die diese Erfahrungen gemacht hatten, aber
auch für die Mitglieder derjenigen Überlieferungsgemeinschaften, in
denen die Zeugnisse solcher Erfahrungen weitergegeben wurden, die
Möglichkeit und Notwendigkeit einer Kritik an der überlieferten Re-
ligion. Diejenigen religiösen Überlieferungsgemeinschaften, die aus
dieser Krise hervorgegangen sind, z. B. die Mysteriengemeinden in
Ägypten und Griechenland, aber auch die auf Zarathustra zurück-
gehende Gemeinde der »Liebhaber der Weisheit«, grenzten sich des-
halb gegenüber den Anhängern der traditionellen »Volksreligionen«
ab und gewannen so, wenigstens in Ansätzen, ein historisches Selbst-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 79

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

8 Kant, KdrV B XII/XIII.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verständnis. Wer transzendentalphilosophisch nach den Möglich-
keitsbedingungen der Erfahrung fragt, wird auch diese strukturellen
Veränderungen des Erfahrungskontextes nach ihren Möglichkeits-
bedingungen und Folgen zu befragen haben (s. u. S. 104 ff.).

Weiterhin wird sich zeigen, daß auch das Selbstverständnis Isra-
els als des »erwählten Volkes«, religionshistorisch gesehen, in diese
kritische Phase in der Religionsgeschichte des werdenden Europa ein-
zuordnen ist, freilich gerade bei dem Versuch dieser Einordnung sei-
ne individuelle Unverwechselbarkeit erkennen läßt.

b) Die Bedeutung der Freiheit für das Verhältnis des Menschen
zum Heiligen –
Ein Versuch, Ergebnisse der allgemeinen Theorie der Erfahrung
religionsphilosophisch anzuwenden

Im Rahmen einer allgemeinen Theorie der Erfahrung konnte gezeigt
werden: Erfahrung ergibt sich nicht aus der Überwältigung des Sub-
jekts durch seine passiv empfangenen Eindrücke, sondern aus deren
aktiver Verarbeitung in Akten des Anschauens und Denkens. Diese
»Bearbeitung des rohen Stoffes« subjektiver Erlebnisse (um einen
schon mehrfach zitierten Ausdruck Kants aufzugreifen) geschieht
so, daß das Subjekt einen Anspruch des Wirklichen durch die Akte
seines Anschauens und Denkens zu beantworten versucht, sich aber
zugleich in einem Akt der Selbstkritik dafür offenhält, sich durch
diesen Anspruch seines Erfahrungs-Inhalts zu neuen Formen seines
Anschauens und Denkens umgestalten zu lassen. Die Spontaneität
dieser Akte, ihr Charakter als Antworten auf einen Anspruch, und
das dazu gehörige Moment der Selbstkritik gehören zu den Bedin-
gungen, die die Transformation subjektiver Erlebnisse in Inhalte ob-
jektiv gültiger Erfahrung möglich machen. Und im Zusammenspiel
dieser Momente erweist die Erfahrung sich als ein Akt der Freiheit,
auch wenn das Subjekt sich nicht notwendig und daher nicht immer
dieser seiner Freiheit bewußt wird. Erst wenn dies geschieht, gewinnt
die in den Akten der Erfahrung implizierte Freiheit des Subjekts den
Charakter einer bewußt und verantwortlich getroffenen Entschei-
dung.

Das Gesagte gilt auch für die speziell religiöse Erfahrung, ge-
winnt aber hier eine spezifische Bedeutung. Denn im Rahmen einer
speziellen Theorie der religiösen Erfahrung konnte gezeigt werden:
In der Begegnung mit dem Heiligen gewinnt die »Metamorphose zur

80 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neuheit des Denkens«9 eine solche Radikalität, daß das Subjekt diese
seine Erfahrung als das Ereignis einer »Neugeburt« begreifen kann.
Diese ihrerseits ergibt sich nicht mit Notwendigkeit aus den Ereig-
nisreihen der vorausgehenden Geschichte des Individuums oder der
Gemeinschaft, sondern wird als die ungenötigte und ungeschuldete
Gabe des Heiligen selber verstanden. Das Heilige gibt sich damit als
»numinose« Willensmacht zu erkennen, deren »Nutum« (d. h. sein
mühelos, wie durch ein bloßes »Nicken«, »Nuere«, gefällter wirk-
samer Willensentscheid) als Anzeichen seiner Freiheit verstanden
wird. Es hat sich gezeigt, daß diese Begegnung mit der »numinosen
Freiheit« eine wesentliche Voraussetzung dafür bildet, daß der Be-
griff einer »personalen Gottheit« entstehen konnte (s. Band II,
S. 169 ff.).

Wenn daher im Zusammenhang der religiösen Erfahrung von
der »Freiheit« gesprochen werden muß, dann handelt es sich dabei
in erster Linie um die Freiheit des Heiligen, das dem Menschen in
dieser Erfahrung begegnet, allenfalls sekundär um die Freiheit des
menschlichen Subjekts. Der Mensch, der derartige Erfahrungen
macht, hat im Gegenteil zunächst den Eindruck, zu der Antwort, die
er auf den Anspruch des Heiligen gibt, auf solche Weise genötigt zu
sein, daß ihm für eine Entscheidung gar kein Raum bleibt. Das Be-
kenntnis »Hier stehe ich, ich kann nicht anders« ist kein christliches
Spezificum. Es könnte, worauf Karl Kerenyi aufmerksam gemacht
hat, in anderen religiösen Kontexten mit Formulierungen zum Aus-
druck gebracht werden wie »Hier tanze ich, ich kann nicht anders«,
»Hier singe ich, ich kann nicht anders«10. Charakteristische Formu-
lierungen, die dieses Bewußtsein einer Nötigung zum Ausdruck
bringen, finden sich auch in der Bibel, z. B. beim Propheten Amos
und beim Apostel Paulus. »Der Löwe brüllt, wer zittert nicht? Gott
der Herr spricht, wer kündet nicht«11. »Eine Notwendigkeit liegt auf
mir. Wehe mir, wenn ich nicht das Evangelium verkündete! Würde
ich dies freiwillig tun, so hätte ich Anspruch auf einen Lohn. Wenn
aber unfreiwillig …, was soll dann mein Lohn sein?«12. Freilich han-
delt es sich, wie beide Texte zeigen, nicht um eine physische, sondern
um eine psychische Nötigung, die sich aus dem »Zittern« vor der

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 81

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

9 Röm. 12,2.
10 Vgl. seine Diskussionsbemerkung in: Enrico Castelli [Hrsg.] L’hermeneutique de la
liberté religieuse, Paris 1968, S. 471.
11 Amos 3.8.
12 1 Kor 9,16 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Stimme des Löwen« ergibt bzw. aus der Furcht vor dem göttlichen
Gericht, das der Prophet oder Apostel auf sich ziehen würde, wenn er
schweigen wollte (»Wehe mir!«). Die Furcht, unter dem göttlichen
Anspruch schuldig zu werden und so das göttliche Gericht auf sich
zu ziehen, mag jeden Gedanken an eine freie Wahl als illusorisch er-
scheinen lassen. Und dennoch setzt sie voraus, daß eine solche Ver-
weigerung gegenüber dem göttlichen Anspruch möglich wäre. Vor
dieser Möglichkeit und ihren Gerichtsfolgen ängstigt sich der, der
unter Gottes Wort zur Antwort der Verkündigung gerufen ist. Und
neben diese Möglichkeit der Verweigerung tritt eine zweite, ebenso
verderbliche Möglichkeit: die Möglichkeit des Mißbrauchs der über-
tragenen Boten-Vollmacht. Darum fügt der Apostel dem Bekenntnis
zu der Notwendigkeit, unter der er steht, die Bemerkung hinzu, er
verzichte auf jede Forderung nach Lohn, »damit ich meine Vollmacht
nicht mißbrauche«13.

Die Angst davor, auf zweifache Weise schuldig zu werden: durch
Verweigerung der geforderten Antwort oder durch den Mißbrauch
der Vollmacht, die sich aus der Anrede des Heiligen ergibt, ist kein
Spezificum biblischer Offenbarungszeugen. Sie erfüllt viele, die in-
nerhalb religiöser Kommunikations- und Überlieferungsgemein-
schaften zu herausragenden Zeugen geworden sind. Niemand steht
so sehr in der Gefahr, am Heiligen und seinem Anspruch zum Frevler
zu werden, wie der, der sich zum Zeugen seiner Selbst-Bekundung
berufen weiß. Initiations- und Reinigungsriten mannigfacher Art
dienen in vielen religiösen Überlieferungsgemeinschaften dazu, die-
jenigen Menschen, die durch ihr antwortendes Sprechen und Tun das
Wort und das Handeln der Gottheit für die religiöse Gemeinschaft
vernehmbar und an ihr wirksam werden lassen, vor dieser Gefahr
zu schützen. Aber selbst noch als überwundene Gefahr bildet sie
den »dunklen Hintergrund« allen Dienstes am Heiligen und an sei-
ner Ankunft in der religiösen Gemeinde.

Für das Bewußtsein des Menschen von seiner eigenen Freiheit
bedeutet das: Sie wird zunächst als Ursprung einer Selbstgefährdung
des Menschen erfahren, der unter dem Anspruch des Heiligen ver-
sagen kann. Vor dieser Selbstgefährdung bleibt er nur dadurch be-
wahrt, daß er sich unter die rettende Notwendigkeit eines selbstlosen
Dienstes stellt. Wenn also soeben von dem Bewußtsein einer Nöti-
gung gesprochen wurde, dann ist jetzt hinzuzufügen: Mit diesem Be-

82 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

13 1 Kor 9,18.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtsein verbindet sich der Ausdruck der Freude darüber, vom Hei-
ligen selbst aus dieser drohenden Selbstgefährdung befreit worden
zu sein.

Der spezifisch religiöse Akt der Freiheit ist, in diesem Zusam-
menhang gesehen, die Entscheidung für die »Selbst-Entleerung« des
Menschen, der sich dem Heiligen als dessen »durch-scheinende« Ge-
genwartsgestalt zur Verfügung stellt. Die Teilnahme an Reinigungs-
und Initiationsritualien bringt diese Entscheidung auf öffentliche, für
die religiöse Gemeinschaft sichtbare Weise zur Erscheinung. Und wie
die überwundene Gefahr, am Heiligen schuldig zu werden, den dunk-
len Hintergrund der Freude darüber bildet, vom Heiligen in Dienst
genommen zu sein, so bildet der freiwillig übernommene »rituelle
Tod«, der zu vielen dieser Ritualien gehört, den unentbehrlichen
dunklen Hintergrund für jene neue Geburt, die dem Initianden ge-
schenkt wird. Erst diese Neugeburt befähigt ihn dazu, am Leben der
religiösen Gemeinschaft teilzunehmen oder besondere Funktionen in
diesem ihrem Leben zu übernehmen. Die religiöse Gemeinschaft ist
die Gemeinde derer, die auf solche Weise »gestorben« sind, um – oft
im Ritus der Übergabe von Kleid oder Maske – zur Per-sona, zur Er-
scheinungsgestalt der Gottheit selber zu werden. Und sie ist zugleich
diejenige Überlieferungsgemeinschaft, die in der Weitergabe rituel-
ler Worte und Handlungen dieses Sterben und diese Neugeburt an
immer neuen Generationen geschehen läßt und diesen auf solche
Weise die Gewißheit vermittelt, in den Dienst des Heiligen treten
zu können, ohne sich an ihm frevelhaft zu vergreifen.

Diese Neugeburt wird zugleich als das Beschenktwerden des
Menschen mit einer neuen Freiheit erfahren. Das läßt sich deutlich
machen, wenn man – auf die Gefahr hin, anachronistisch zu erschei-
nen – die dreifache Bedeutung beachtet, in der das Wort »Freiheit« in
der neuzeitlichen Philosophie gebraucht wird. Freiheit »im kosmo-
logischen Verstande« (um ein Wort Kants zu gebrauchen) ist die Fä-
higkeit, »eine Kausalreihe von selbst anzufangen«, also inmitten der
Zeit einen wirksamen Neuanfang zu setzen. Im moralischen Sinne
ist Freiheit die Fähigkeit, sich zwischen dem Guten und Bösen zu ent-
scheiden. Im existenziellen Sinne ist Freiheit die Fähigkeit zur
Selbstwahl, d. h. zur Entscheidung darüber, wer der handelnde
Mensch selber künftig sein will. All diese drei Momente der Freiheit
sind auch für das religiöse Sprechen und Handeln charakteristisch;
aber sie gewinnen in diesem Kontext eine spezifische Gestalt. Sie
werden als Weisen der Partizipation an der numinosen Freiheit des

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 83

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Heiligen verstanden; und es ist die soeben erwähnte Neugeburt,
durch die der Mensch an dieser Freiheit des Heiligen Anteil ge-
winnt.14.

Die »kosmologische« Freiheit des Neubeginns ist zunächst das
Vorrecht des Heiligen selbst, das »im Anfang« die Gegensatz-Einheit
von Leben und Tod, Heil und Unheil, durch die die gesamte Erfah-
rungswelt des Menschen bestimmt ist, zugunsten von Leben und
Heil entschieden hat. Denn unter dem Anspruch des Heiligen, den
der Mensch in der religiösen Erfahrung vernimmt und beantwortet,
wird das Subjekt zunächst an die Grenze seiner Existenzfähigkeit ge-
führt. So wird ihm die sonst oft vergessene oder verdrängte Labilität
seines eigenen Lebens und der Welt bewußt. Diese ergibt sich aus der
Gegensatz-Einheit von Tod und Leben, Heil und Unheil. Diese sind,
um einen Ausdruck von Platon zu gebrauchen, »an ihren Köpfen zu-
sammengebunden, sodaß jeder, der nach dem einen von ihnen aus-
greift und es erfaßt, fast immer genötigt wird, auch das andere zu
ergreifen«15. In dieser Ambivalenz der menschlichen Erfahrungs-
wirklichkeit hängt es von der numinosen Entscheidungsmacht des
Heiligen ab, welche Seite des Gegensatzpaares die Oberhand ge-
winnt, welche andere Seite demgegenüber in den Hintergrund tritt,
freilich zugleich, als überwundene Möglichkeit, die gesamte Lebens-
wirklichkeit des Menschen bleibend bestimmt.

Der Mensch aber hat den Auftrag, an dieser dem Heiligen vor-
behaltenen »kosmologischen Freiheit des Urbeginns« teilzunehmen,
indem er je neue Gegenwartsgestalten für deren Wirksamkeit setzt.
Im Kultus spricht er Worte und führt Handlungen aus, in denen die
Ur-Entscheidungen abbildhaft aber wirksam wiederkehren. Dadurch
gewinnt er »kultische Zeitgenossenschaft« mit den Ursprüngen,
steht noch einmal am Anfang, an dem alle Entscheidungen noch of-
fen sind; und indem er in Worten und Handlungen wirksame Zei-
chen dieser Ur-Entscheidungen setzt, gewinnt er aktiven Anteil an
deren alles bestimmender, alles neu gestaltender Wirkmacht. Be-
sonders deutliche Beispiele dafür sind die in vielen Religionen ver-
breiteten Neujahrsriten, bei denen die Feiernden die zeichenhafte

84 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

14 Vgl. zum Folgenden R. Schaeffler, La liberté religieuse comme principe hermeneu-
tique de l’interprétation des textes religieuses, in: Enrico Castelli [Hrsg.] L’hermeneu-
tique de la liberté religieuse, Paris 1968, 253–285; deutsch: Freiheit als hermeneutisches
Prinzip für die Auslegung religiöser Texte, in: Kerygma und Mythos VI, 1974, 99–117.
15 Phaidon 60b.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erneuerung kosmogonischer Ereignisse, z. B. der Besiegung von Cha-
osmächten, begehen und von daher auch in ihrem pro-fanen, d. h.
außerkultischen, aber dem Kultus zugeordneten Verhalten zu welt-
erneuernder Tätigkeit fähig werden.

Nun haben sich im vorigen Kapitel der hier vorgelegten Unter-
suchung gerade diese Formen des Gottesdienstes als besonders kritik-
bedürftig erwiesen. Doch bleibt, ohne Verminderung dieser Kritik,
daran festzuhalten, daß die gottesdienstliche Anamnese an die Ur-
sprünge der Welt den Feiernden dazu befähigt, an jener »numino-
sen« Freiheit, mit der die Gottheit »im Anfang« gewirkt hat, abbild-
haft Anteil zu gewinnen. An späterer Stelle, bei der Erörterung des
Gottesdienstes in Israel, wird davon zu sprechen sein, auf welche
Weise auch die Ekklesia Israel die menschliche Freiheit gegenüber
der Welt als Teilhabe an der Freiheit des Schöpfers verstehen konnte,
ohne dabei zu kosmogonischen Mythen oder zu archaiologischen Er-
zählungen von Götterkrieg und Göttersieg veranlaßt zu werden.
Schon jetzt aber kann gesagt werden: Die zentrale gottesdienstliche
Feier in Israel, die Feier des Sabbath mit seiner Ruhe, galt als die Ver-
gegenwärtigung einer inmitten von Zeit und Geschichte gewirkten
Tat der befreienden Freiheit Gottes. Indem aber diese Befreiung,
durch die er die »Sklaven im Hause Ägypten« zum Aufatmen der
Ruhe brachte, ihrerseits als Abbildgestalt der Ruhe des Schöpfers
am Siebten Tag begriffen wurde, konnte die Ruhe des Sabbath zu-
gleich als »Re-Praesentatio« jener göttlichen Ruhe begriffen werden,
die nicht, wie die Ruhe der Götter der Völker, mit dem Sklavendienst
der Menschen erkauft wurde, sondern als »zur Ruhe bringende Ru-
he« an die Menschen weitergegeben werden konnte, »damit nicht
Sklavendienst tue dein Sohn und deine Tochter, dein Knecht und dei-
ne Magd, dein Ochs und dein Esel, dein Vieh und der Fremdling, der
in deinen Toren weilt, sondern dein Knecht und deine Magd zur
Ruhe komme wie du«16. So verbindet sich die Erinnerung an den Ur-
beginn der Welt mit der Erinnerung an die inmitten der Geschichte
erfahrene Befreiung und wird zum Auftrag, die partikuläre Befrei-
ung des Volkes als Auftrag zur universellen Weitergabe der Freiheit
zu begreifen.

Aber auch für andere religiöse Überlieferungen gilt: Aus dieser
Partizipation des Menschen an der göttlichen Freiheit ergeben sich
Entscheidungs-Alternativen, die seiner »moralischen Freiheit« of-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 85

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

16 Dt. 5,14.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fenstehen. Er hat die Möglichkeit, sich diesem Auftrag zu verweigern
oder ihm zu entsprechen. Nimmt er seinen Auftrag an, dann kann er
durch das Heilige selbst »neugeschaffen« werden und so die Fähig-
keit zum selbstlosen Dienst des »Bildes« gewinnen, das die Wirksam-
keit der »im Anfang« gefällten Entscheidung der numinosen Macht
auf neue und die Welt erneuernde Weise vergegenwärtigt. Er hat
aber auch die Möglichkeit, diesen Auftrag als Mittel zur Selbstdurch-
setzung zu mißbrauchen und den Versuch zu unternehmen, sich
übermenschlicher Mächte zur Erreichung menschlicher Zwecke zu
bedienen. Die »moralische« Freiheit der Entscheidung ist die Last
und zugleich die Würde des Menschen, dessen »Sorgfalt« (und dies
ist die ursprüngliche Bedeutung von »religio«) sich darauf konzen-
triert, den möglichen Umschlag vom Dienst am Heiligen in den fre-
velhaften Mißbrauch des eigenen Auftrags zu vermeiden. Da aber
hierzu die schon erwähnten Initiations- und Reinigungsriten des
»Sterbens« und der »Neugeburt« als notwendig gelten, ist die ritu-
elle Sorgfalt Ausdruck des Verzichts auf alle Eigenmacht und der
»Entleerung« des Menschen zur selbstlosen Würde des Bildes, das
nicht sich selbst »in Szene setzt«, sondern das heilige Urbild zur sin-
nenhaft erfahrbaren und zugleich weltgestaltend wirksamen Gegen-
wart bringt. Und auch hier gilt, was soeben von der »kosmologisch«
verstandenen Freiheit gesagt worden ist: Auch in seinem pro-fanen
Verhalten ist die moralische Freiheit des Menschen, religiös verstan-
den, durch die Zuordnung zum »Fanum« bestimmt. Sie dient dazu,
das »Bild« des Heiligen auch im alltäglichen Leben nicht zu entstel-
len, zu dem der Mensch im Kultus umgeschaffen worden ist, damit
der Mensch für künftige kultische Begehungen nicht »unrein«, d. h.
kult-unfähig, wird. Geht dieser Bezug zur selbstlosen Würde des Bil-
des verloren, dann entartet die religiöse Sorgfalt zu einem rein for-
malen »Ritualismus«, der seinerseits allzuleicht in Magie umschla-
gen kann.

Weniger allgemein verbreitet unter den Religionen ist ein aus-
drückliches Bewußtsein von der »existenziellen« Freiheit, d. h. von
der Fähigkeit zur Wahl der eigenen Lebensgestalt. Doch kann ein sol-
ches Bewußtsein im Zusammenhang von Initiationen zum Ausdruck
kommen, soweit dazu eine ausdrückliche Bewerbung gefordert wird.
Der Kandidat tritt dann bewußt und über die Tragweite seiner Ent-
scheidung belehrt in die neu zu übernehmende Sakralfunktion ein.
Und nicht selten wiederholen die Riten, die dabei an ihm vollzogen
werden, abbildhaft jene »Einsetzungshandlungen«, mit denen eine

86 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottheit »im Anfang« den Urvater, Urkönig oder Urpriester mit den
heiligen Worten und Handlungen beauftragt hat, die sodann abbild-
haft von allen späteren Trägern sakraler Funktionen auszusprechen
und auszuführen sind. Die freie Entscheidung des Initianden antwor-
tet in solchen Fällen der freien Stiftung des Kults durch die Gottheit.
Einen Extremfall dieser »existenziellen« Entscheidung – gerade in
seiner Schrecklichkeit besonders aussagekräftig – stellt die wenig-
stens der Idee nach freiwillige Selbstdarbringung derjenigen Men-
schen dar, die im Kult der Azteken die freiwillige Selbsthingabe einer
Gottheit für das Leben der Welt abbildhaft wiederholten und als
»Menschenopfer« für die Gottheit und mit ihr für das Leben der Welt
dargebracht worden sind17. Aber auch in weniger drastischen Formen
zeigt sich: Die spezifisch religiöse Form der »Selbstwahl« ist die Ent-
scheidung für die Selbsthingabe an die Gottheit, die ihrerseits als Ab-
bildhandlung die urbildliche Selbsthingabe der Gottheit wirksam ge-
genwärtig setzt.

Für das religiöse Verständnis der Freiheit aber folgt aus dem Ge-
sagten: Der Mensch gewinnt im kultischen Sprechen und Handeln
Anteil an der »kosmologischen Freiheit« der numinosen Entschei-
dungsmacht; er wird dadurch vor jene Alternativen gestellt, deren
Entscheidung seiner »moralischen Freiheit« aufgetragen ist; und
ebendadurch wird es ihm möglich, in einem Akt der »existenziellen
Freiheit« diejenige Lebensgestalt zu wählen, durch die er zum »Re-
Präsentanten« des Heiligen inmitten der Welt werden kann. Religiö-
se Überlieferungsgemeinschaften aber geben diese »befreite Frei-
heit«, d. h. die durch ungenötigte Freiheit numinoser Willensmächte
hervorgerufene menschliche Wirk- und Entscheidungsfähigkeit, an
immer neue Generationen weiter. Religiöse Texte müssen deswegen
so ausgelegt werden, daß dabei deutlich wird: Für das Verhältnis des
Menschen zum Heiligen ist die Freiheit konstitutiv. Der Hinweis auf
diese konstitutive Bedeutung der Freiheit kann geradezu als »das her-
meneutische Prinzip für die Auslegung religiöser Texte« gelten18.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 87

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

17 Ausführlich hat darüber aus eigener Anschauung der Franziskanermissionar Bernar-
dino de Sahagun – 1500–1590 – in seiner »Geschichte einer neuen Welt« berichtet.
18 So der Titel meines Beitrages in dem schon erwähnten Sammelband von E. Castelli:
»L’hermeneutique de la liberté religieuse«, Paris 1968, S. 253–285 deutsch Kerygma
und Mythos VI, 99–117.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Die offene Frage:
Die Möglichkeit, das Verhältnis zwischen Gott und seinen
Verehrern als ein Verhältnis von Wahlhandlungen zu denken

In allen angeführten Hinsichten ist die Freiheit ein konstitutives Mo-
ment des religiösen Aktes; und das Bewußtsein von dieser Freiheit
gehört zum angemessenen Selbstverständnis dessen, der diesen Akt
vollzieht. Die religiöse Überlieferungsgemeinschaft hat daher nicht
nur die Aufgabe, durch Ausformung von Ritualien ihre Mitglieder
vor Fehlformen des religiösen Verhaltens zu bewahren, sondern zu-
gleich die Aufgabe, ihnen ein angemessenes Verständnis ihres kom-
menden Dienstes und ihrer Verantwortung zu vermitteln. Vorzügli-
ches Mittel für die Erfüllung dieser Aufgabe ist die Unterweisung
von Initianden. Diese werden, oft über einen längeren Zeitraum, in
eigenen Gemeinschaften abseits von den übrigen Mitgliedern der re-
ligiösen Gemeinschaft lebend, mit der religiösen Überlieferung ver-
traut gemacht und erhalten stufenweise die Texte heiliger Erzählun-
gen, sowie die Worte und Riten des Gottesdienstes anvertraut. Nicht
selten sind damit Proben verbunden, durch die sie beweisen sollen,
daß sie zur Übernahme sakraler Funktionen reif und würdig sind.

Dennoch fehlte im bisher beschriebenen Zusammenhang noch
jeder Anlaß, davon zu sprechen, daß ein Gott eine bestimmte religiö-
se Gemeinschaft aus der »Masse der Diener fremder, falscher Götter«
zu seinem »Sondergut« erwählt habe und von den so Erwählten for-
dere, daß sie auch ihrerseits ihn als den einen wahren Gott aus der
Fülle der »fremden, falschen Götter« zu ihrem Gott erwählen. Die
Freiheit, deren kosmologischer, moralischer und existenzieller
Aspekt zum religiösen Akt als solchem gehört, nimmt nur unter be-
sonderen Bedingungen den Charakter der Wahlfreiheit an. Das ist
nur unter vier Voraussetzungen der Fall: (1) daß diese Freiheit zu
Fehlentscheidungen führen kann, von deren Folgen derjenige, der
diese falsche Entscheidung getroffen hat, sich nicht selber befreien
kann, (2) daß diese Folgen die ganze Menschheit betreffen, (3) daß
zur Überwindung dieser Folgen ein eigener Akt göttlicher Wahlfrei-
heit notwendig ist, (4) daß die auf solche Weise »Erwählten« ihrer-
seits zu einem antwortenden Akt freier Wahl aufgerufen werden.

Die biblische »Urgeschichte« (Gen 1–11) benennt diese Voraus-
setzungen, indem sie eine Kette von »Sündenfällen« erzählt, von der
Sünde Adams und Evas über den todbringenden »Gnaden-Neid«
Kains und die (etwas rätselhafte) Verbindung von Göttersöhnen und

88 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschentöchtern zur Zeit des Noah bis zur Errichtung des Babylo-
nischen Turms. Und das Ergebnis dieser Kette von Sündenfällen be-
steht darin, daß alle Völker »fremden Göttern« dienen und daß sie
dies in einer Weise tun, die »dem Herrn ein Greuel ist«19. Dies gilt
sogar für die eigenen Väter, die »jenseits des Stromes wohnten und
fremden Göttern dienten«20. Die ganze Menschheit ist dieser Dar-
stellung nach in die Folgen religiöser Fehlentscheidungen verstrickt.
Demgegenüber ist die Verehrung des »wahren Gottes« nur dadurch
möglich geworden, daß Gott selber den Abraham »gegriffen« und
seine Nachfahren »mitten aus einem anderen Volk herausgeführt«
hat. Die »Befreiung aus dem Sklavenhaus« ist zugleich die Befreiung
aus dem Dienst an »falschen Göttern« gewesen – eine Befreiung, die
weder Abraham »jenseits des Stromes« noch seine Nachfahren in
Ägypten aus eigener Kraft hätten leisten können, wenn sie ihnen
nicht durch Gott selber in einem Akt freier Entscheidung geschenkt
worden wäre. Dann freilich ist auch vom Menschen die freie Ent-
scheidung gefordert, sich von den »falschen Göttern« abzuwenden
und allein dem Gott zu dienen, der den Abraham »jenseits des Stro-
mes« und die Väter in Ägypten »gegriffen« hat.

So wird ein Zustand der Menschheit beschrieben, der ein Wech-
selverhältnis von göttlicher und menschlicher Wahl-Entscheidung
notwendig, aber auch möglich macht. Ein solches Wechselverhältnis
von Wahlhandlungen ist notwendig, weil nach biblischer Überzeu-
gung die Abwendung vom einen und wahren Gott keinen Ausnah-
mefall darstellt, sondern den Zustand der ganzen Menschheit be-
stimmt, sogar den Zustand der eigenen Väter; und es ist möglich,
weil auch in diesem Zustand der Welt der eine und allein wahre Gott
der Herr der ganzen Erde geblieben ist, dem es freisteht, in eigener
Willensentscheidung einen unter all den Menschen, die »fremden
Göttern dienen«, zu »ergreifen« und seine Nachkommen, die Israeli-
ten im »Sklavenhaus Ägypten«, zu seinem »Sondergut« zu erwählen
und von ihnen das »Wegschaffen der fremden Götter, die bei ihnen
sind«, zu verlangen.

Aus dem Gesagten ergeben sich folgende (vorläufigen) Antwor-
ten auf die drei Fragen, die zu Beginn dieses Kapitels gestellt worden
sind (s. o. S. 77 f.).

1.) Erst auf dem Hintergrunde der Überzeugung, daß die ganze

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 89

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

19 Dt. 12,30f.
20 Jos 24,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschheit in den »Dienst falscher Götter« verstrickt sei und daß sie
sich aus deren Dienst nicht selber befreien könne, gewinnt das all-
gemein religiöse Verhältnis zwischen der numinosen Freiheit des
Heiligen und der antwortenden Freiheit des Menschen den spezi-
fischen Charakter eines Wechselverhältnisses von Wahl-Entschei-
dungen. Die Erwählung einer bestimmten religiösen Gemeinschaft
durch den einzig wahren Gott, von der die Bibel berichtet, setzt vor-
aus, daß diesem Gott »die ganze Erde« gehört, daß er aber gleichwohl
von keinem der Völker dieser Erde, nicht einmal von den Vätern des
Volkes, das er erwählen wollte, verehrt worden ist. Oder kurz: Nur
auf dem Hintergrund einer universalen Entfremdung der Völker
vom wahren Gott gewinnt das allgemein religiöse Verhältnis zwi-
schen göttlicher und menschlicher Freiheit den Charakter eines
Wechselverhältnisses von Wahlhandlungen.

2.) Daraus folgt für die Eigenart derjenigen religiösen Überlie-
ferungsgemeinschaft, die sich auf dieses Wechselverhältnis zwischen
göttlichen und menschlichen Wahlhandlungen gegründet weiß: Ihr
Gottesverhältnis beruht nicht auf einer Notwendigkeit der Natur
(wie dies bei den Göttern der Länder und der Sippen der Fall ist),
sondern auf der göttlichen und sekundär auf der menschlichen Treue
zu der einmal getroffenen Entscheidung. Es ist prinzipiell möglich,
diese Entscheidung zu widerrufen: von seiten des Menschen durch
einen Akt der Untreue21, von seiten Gottes durch Verwerfung des
untreu gewordenen Volkes22. Diese Möglichkeit wird, von seiten
Gottes, nur durch einen freien Akt der Vergebung ausgeschlossen,
durch den Gott »sich seines Zornes gereuen läßt« (Ex 32,14). Als ge-
schichtliches, auf das Wechselverhältnis göttlicher und menschlicher
Treue gestelltes Verhältnis ist die Beziehung dieses Volkes zu »sei-
nem« Gott ein bleibend gefährdetes Verhältnis. Und die Begegnung
mit fremden Völkern, die fremde Götter anbeten, stellt den Gliedern
des »erwählten Volkes« seine bleibende Selbstgefährdung immer neu
vor das Auge.

3.) Der Begriff der »Erwählung«, der für das Selbstverständnis
des »Qahal Jisrael« konstitutiv ist, schließt daher zweierlei ein: daß
Gott mit einer Welt, die sich von ihm abgewendet hat, einen neuen
Anfang setzen will und diesen Anfang durch die Berufung eines be-

90 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

21 »Gefällt es euch aber nicht, dem Herrn zu dienen …« Jos 24,15.
22 Vgl. die Gerichts-Androhung Gottes nach dessen Opfer vor dem »Goldenen Kalb«
Ex. 32,9 f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmten Volkes gesetzt hat, und daß dieser neue Anfang dazu be-
stimmt ist, sich in der »Wegschaffung aller falschen Götter aus allen
Landen« zu vollenden. Denn in einer eschatologischen Wendung der
Erinnerung an den eigenen Ursprung kann Israel diese seine Befrei-
ung als den von Gott gesetzten Anfang begreifen, der erst dann zur
Fülle gelangt sein wird, wenn Gott selbst »den Dienst falscher Götter
aus allen Ländern wegschaffen und den wahren Dienst des Himmels
an dessen Stelle setzen wird«23. Die Erwählung des »Sondergutes«
steht im Dienste einer kommenden universalen Wiederherstellung
des Gottesverhältnisses aller Völker.

Dabei läßt sich schon an dieser Stelle eine Vermutung formulie-
ren: Die drei genannten Voraussetzungen für das Selbstverständnis
der »Qehillat Jisrael« – 1) die universale Entfremdung der Welt ge-
genüber dem einen Gott, 2) das Verhältnis zwischen göttlicher und
menschlicher Freiheit als ein Verhältnis von Wahlhandlungen und
3) die Erwählung dazu, einem Anfang zu dienen, der sich in der uni-
versalen, alle Völker umfassenden Wiederherstellung des Verhält-
nisses zum wahren Gott vollenden soll – konnten im Verlauf der
Religionsgeschichte nicht durch theoretische Reflexion gewonnen
werden, sondern nur durch eine Erfahrung von eminent histori-
schem Charakter. »Eminent« historisch ist diese Erfahrung deswegen
zu nennen, weil in ihrem Lichte der »Sensus historicus«, der zu jeder
religiösen Erfahrung gehört, in solcher Ausdrücklichkeit hervortrat,
daß nun auch die übrigen Bedeutungsmomente dieser Erfahrung, ihr
allegorischer, anagogischer und tropologischer Sinn, als Formen der
Einweisung des Menschen in eine Geschichte verstanden werden
konnten. Für die »Qehillat Jisrael« wurde diese Erfahrung in der Her-
ausführung aus Ägypten und damit aus der Gewalt seines Gott-
königs gemacht. Diese besondere Erfahrung hat für die, die sie mach-
ten, den Gesamt-Horizont verändert, in den sie künftig alle Inhalte
ihres Anschauens und Denkens eingeordnet haben.

Die Struktur des neuen Horizontes war nicht mehr durch den
Gedanken einer »ewigen Wiederkehr des Gleichen« bestimmt. Inner-
halb dieses alten Erfahrungshorizontes hatte in allem, was in der Zeit
geschieht, ein Ur-Ereignis seine untereinander bedeutungsgleichen
und deswegen gegeneinander austauschbaren Abbilder gefunden.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 91

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

23 Vgl. das »Kaddisch«-Gebet, das am offenen Grabe eines Juden gesprochen zu werden
pflegt, dort mit dem Zusatz »und du wirst’s erleben und ganz Israel wird’s erleben, dazu
sprechen wir Amen«.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im neuen Horizont dagegen wurden alle Ereignisse als eine Abfolge
immer neuer Herausforderungen zu offenen Entscheidungen erfah-
ren. Der Zusammenhang, in dem diese Ereignisse ihre Stelle finden
mußten, war daher nicht mehr der Zusammenhang naturhafter Zy-
klen (abgelesen am Umlauf der Gestirne, sodann erweitert zum Ge-
danken des »großen Weltjahres«, das, möglicherweise nach Jahrtau-
senden, den früheren Zustand wieder heraufführt), sondern der
Zusammenhang einer zukunfts-offenen Geschichte.

Auch dieser Zusammenhang mußte, um als Ganzer in den Blick
gefaßt zu werden, »archaiologisch« gedeutet werden. Aber die neuen
Archaiologien erzählten nicht von mythischen Kosmogonien und
Theogonien, deren Wiederkehr im kultisch begangenen Fest die hi-
storische Zeit »vernichtet« (wie Eliade dies in seinem Werk »Le my-
the de l’étérnel retour« beschreibt), sondern von einem freien gött-
lichen Akt der Schöpfung, der seine »Abbilder« in jeweils neuen und
unvorhersehbaren Akten der »Neuschöpfung« findet, die das bisher
»Unerhörte« bewirken24.

Die besondere Erfahrung der Herausführung aus Ägypten
konnte diesen Charakter der »horizont-verändernden« Erfahrung
nur gewinnen, weil sie zugleich eine neue Weise des Anschauens
und Denkens hervorgerufen hat, die zum Aufbau einer neuen, ihrem
Wesen nach geschichtlichen Erfahrungswelt führen mußte. Nur kraft
dieser veränderten »Forma Mentis« wurden die Mitglieder der Ek-
klesia Israel fähig, den jeweils neuen Inhalten ihres Erlebens Mög-
lichkeiten einer zukunftsmächtigen Entscheidung »anzusehen« und
die Kategorien zu bilden, die es gestatteten, das Bedeutungsgewicht
solcher Entscheidungen abzuschätzen und Kriterien zu ihrer Beurtei-
lung zu gewinnen. Es wird zu zeigen sein, daß die Grundkategorie für
den Aufbau dieser Erfahrungswelt die Kategorie der »Weisung«
(Thorah) ist, die den Menschen zur Entscheidung ruft, gefolgt von
der zweiten Kategorie der »Umkehr« (T’schubah), die ihm angesichts
getroffener Fehlentscheidungen geschenkt wird und ihm neue Wege
seiner Geschichte aufschließt (vgl. u. S. 119 f.).

92 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

24 Vgl. die schon zitierte Bekenntnisformel: »Wo ist es je gesehen oder gehört worden,
daß …«? Dt 4,34.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


d) Aufgaben einer transzendentalphilosophischen Deutung

An früherer Stelle wurde gesagt: Eine Religionsphilosophie, die sich
transzendentalphilosophischer Methoden bedient, muß sich zu-
nächst durch die Selbstzeugnisse der Religion über die Eigenart der
religiösen Erfahrung belehren lassen, um sodann diejenigen Formen
des Anschauens und Denkens zu bestimmen, auf denen die Möglich-
keit dieser Erfahrung beruht. Der erste Teil dieser Aufgabe, die
Kenntnisnahme von den Zeugnissen der besonderen religiösen Er-
fahrung, die für die Ekklesia Israel konstitutiv ist, ist in den soeben
vorgetragenen Überlegungen wenigstens ansatzweise erfüllt worden.
Nun ist der zweite Teil dieser Aufgabe in Angriff zu nehmen: die
Beschreibung der neuen Weisen des Anschauens und Denkens, die
aus dieser Erfahrung hervorgegangen sind und von da an den Kon-
text bestimmt haben, in den die Mitglieder dieser Ekklesia ihre Erleb-
nisse einordneten, um sie als Erfahrung lesen zu können.

Für eine philosophische Theorie, die die Erfahrung als einen
Dialog mit der Wirklichkeit versteht, ergibt sich daraus eine doppelte
weiterführende Aufgabe. Zunächst gilt es, die Bedingungen zu be-
stimmen, unter denen die Erfahrung von der Herausführung aus
Ägypten den besonderen Charakter einer »horizontverändernden Er-
fahrung« gewinnen konnte, die zugleich neue Kriterien für die Un-
terscheidung zwischen dem »wahren Gott« und den »Gott-Nichtsen«
(Elilijm) der Fremdvölker entstehen ließ. In einem zweiten Schritt ist
sodann die Struktur des neuen Erfahrungshorizonts zu beschreiben,
innerhalb dessen die Mitglieder der neu entstehenden Überliefe-
rungsgemeinschaft ihre Erfahrungen so »buchstabieren« konnten,
daß es möglich wurde, sie auf neue Weise »als Erfahrung zu lesen«.
Denn die Überlieferung, die in der Ekklesia Israel weitergegeben
wird, hat die Erfahrung von der Herausführung aus Ägypten zu
ihrem ausgezeichneten Inhalt und ist dazu bestimmt, immer neue
Generationen zum Aufbau eines Erfahrungskontextes anzuleiten,
der sie befähigt, zu eigenverantwortlichen Zeugen für die Wahrheit
dieser Überlieferung zu werden.

Ein erstes Kennzeichen dieses neuen Erfahrungskontextes aber
ist bereits sichtbar geworden. Er ist von solcher Art gewesen, daß
Israel sich in seiner gesamten Geschichte, einschließlich aller Leid-
und Katastrophenerlebnisse, als das »erwählte Volk« verstehen und
alles, was ihm widerfuhr, als Folge dieser Erwählung begreifen konn-
te. Die Eigenart seiner Erfahrung muß es ihm gestattet haben, wider-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 93

Das Selbstverst�ndnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spruchsfrei zu denken, daß die universale Herrschaft des wahren
Gottes über die ganze Erde mit der ebenso universalen Verehrung
»falscher Götter« durch die Völker dieser Erde zusammenbesteht,
welche ihrerseits nur durch die Erwählung eines besonderen Volkes
anfangshaft durchbrochen werden konnte. Und sie muß es den Mit-
gliedern dieser Überlieferungsgemeinschaft möglich gemacht haben,
auch allen kommenden Erfahrungen von Bedrängnis und Todes-
gefahr standzuhalten, ohne an der Gewißheit dieser Erwählung irre
zu werden.

Die besondere Erfahrung Israels kann also nur dann angemessen
beschrieben werden, wenn aus ihr dieses Verständnis Israels von sei-
ner Erwählung und damit von seiner Geschichte und seinem Auftrag
begreiflich gemacht werden kann. Und die kritische Frage, ob ein sol-
ches Erwählungsbewußtsein aus philosophischen Gründen zurück-
gewiesen werden muß – vor allem durch den Hinweis auf die univer-
sale Weltherrschaft und Heilswirksamkeit des einen Gottes – oder ob
es aus der Geschichtlichkeit des Dialogs mit der Wirklichkeit ver-
ständlich gemacht werden kann, entscheidet sich daran, ob diese Ge-
schichte der religiösen Erfahrung und mit ihr die Geschichte der Re-
ligionen Anzeichen dafür erkennen läßt, daß sie in eine universale
Gott-Entfremdung der Welt hineingeführt hat, die nur durch den
freien Akt einer Erwählung überwunden werden konnte.

2. Die These von der universalen Gott-Entfremdung der Welt
und die Stellung Israels
in der Religionsgeschichte des fr�hen Europa

a) Der erreichte Problemstand:
Mögliche Deformationen der religiösen Erfahrung und die
Gefahr ihrer sozialen Stabilisierung

Das Selbstverständnis Israels als desjenigen Volkes, das Gott aus al-
len Völkern erwählt hat und das seinerseits gerufen ist, diesen Gott
aus allen Göttern zu wählen, setzt voraus, daß der wahre Gott einer-
seits der Herr der Welt ist, andererseits von keinem anderen Volk
verehrt wird. Die erste Frage, die sich dem philosophischen Betrach-
ter stellt, ist die nach den Voraussetzungen, unter denen wider-
spruchsfrei gedacht werden kann, daß die ganze Welt in einer Ent-

94 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fremdung gegenüber dem Gott lebt, der gleichwohl der ebenso uni-
versale Herrscher der Welt ist und bleibt.

Im vorigen Kapitel der hier vorgelegten Untersuchung sind ei-
nige Gründe dieser Gott-Entfremdung beschrieben worden (s. o.
S. 68 ff.). Gewisse defiziente Formen der religiösen Erfahrung haben
sich in Mythen und Kulten von Göttergeburt und Götterstreit insti-
tutionell verfestigt und die Sensibilität für den Sensus historicus der
religiösen Erfahrung zum Erliegen gebracht. Damit aber geriet der
Gedanke an den einen, der Welt in personaler Freiheit gegenübertre-
tenden Gott in den Verdacht, das Produkt einer unfrommen philo-
sophischen Spekulation zu sein, gegen die der fromme Widerstand
derer sich richtet, die den bisherigen religiösen Überlieferungen an-
hingen. Demgegenüber scheint es besonderer Erfahrungen bedurft
zu haben, die in einem ausgezeichneten Sinne historisch sind, um
den, der diese Erfahrung macht, für das historische Bedeutungs-
moment jeder Erfahrung hellsichtig werden zu lassen. Das Besondere
dieser in ausgezeichnetem Sinne historischen Erfahrungen besteht
darin, daß sie drei Momente vereinen: das Moment des Erschüttern-
den, das ein bisher bewährtes Selbst- und Weltverständnis zerbre-
chen läßt, das Moment des Erleuchtenden, das dem, der diese Erfah-
rung macht, alles in einem veränderten Lichte erscheinen läßt und
ihn so zum Aufbau neuer Erfahrungskontexte fähig macht, drittens
aber das Moment des bleibend Denkwürdigen, das sich auch dann als
orientierungskräftig erweist, wenn neue Erfahrungen weitere Ver-
änderungen des Anschauens und Denkens erzwingen. Nur so kommt
jener erzählbare Zusammenhang zustande, in welchem »Nova et Ve-
tera« sich gegenseitig auslegen. Das aber ist offensichtlich nicht in
jeder individuellen Biographie und auch nicht in jeder die Generatio-
nen übergreifenden gemeinsamen Überlieferung der Fall. Wer aber
derartige Erfahrungen nicht gemacht hat, für den sind auch transzen-
dentalphilosophische Argumente, die von der Dialektik der Vernunft
und von der Notwendigkeit ihrer Aufhebung durch Postulate der
Hoffnung sprechen, ohne subjektive Überzeugungskraft, so logisch
stringent sie auch sein mögen. Die Sensibilität für den Sensus histo-
ricus der Erfahrung kann auch durch die besten Argumente nicht
herbeigeführt werden, wenn er nicht in Erfahrungen der genannten
Art geweckt worden ist. Solange derartige Erfahrungen nicht ge-
macht worden sind, sind auch Fehlformen der religiösen Gegen-
standskonstitution unvermeidlich und können auch durch die beste
Unterweisung nicht überwunden werden.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 95

Die These von der universalen Gott-Entfremdung der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch auch unter dieser Voraussetzung bleibt eine weiterführen-
de Frage offen: Selbst wenn es besonderer historischer Bedingungen
bedarf, um jene besonderen Erfahrungen zu machen, in denen die
Sensibilität für das historische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung
geweckt wird, scheinen diese Bedingungen doch keineswegs selten
gegeben zu sein. Der Betrachter, der selber einen geschulten histori-
schen Blick entwickelt hat, wird entdecken, daß es in der Biographie
der Individuen und in den Überlieferungszusammenhängen von Ge-
meinschaften nicht an Situationen gefehlt hat, in denen Erfahrungen
der beschriebenen Art hätten gemacht werden können. Das läßt die
Frage entstehen, warum sie gleichwohl nicht gemacht worden sind.

Wir schreiben, um die moderne Historiographie als Beispiel zu
nehmen, die Geschichte auch solcher Völker, die sich selber nicht des-
sen bewußt sind, eine Geschichte zu haben, sondern in allem, was
ihnen widerfährt, ein bleibendes Grundmuster zu entdecken meinen,
das in Ursprungsgeschichten (Archaiologien) beschrieben werden
kann und in allem, was sich in der Erfahrungszeit begibt, nur seine
bedeutungsgleichen Variationen findet. Und wenn der Betrachter,
wiederum mit dem historisch geschulten Blick des modernen Euro-
päers, darauf hinweist, daß auch diese Mythen der Völker im Laufe
der Zeit auf je veränderte Weise erzählt worden sind, weil neue Er-
fahrungen den Gesamthorizont der Erfahrenden verändert haben
und deshalb, um gedeutet zu werden, auch veränderte Archaiologien
erforderlich machten, dann stößt er bei denen, die innerhalb solcher
Überlieferungsgemeinschaften leben, auf Unverständnis, ja auf Ab-
lehnung.

Daraus wird man die Folgerung ziehen müssen: Das mangelnde
historische Bewußtsein beruht nicht auf dem Mangel an Gelegenhei-
ten, es zu entwickeln, sondern auf einem Widerstand dagegen, dieje-
nigen Erfahrungen, aus denen die Sensibilität für das Historische
hätten hervorgehen können, in dieser ihrer Eigenart zur Geltung
kommen zu lassen. Der Mangel hat nicht nur negativen, sondern pri-
vativen Charakter, ergibt sich nicht aus dem bloßen Nicht-Gegeben-
sein der notwendigen Bedingungen (Negatio), sondern beruht auf
der Nicht-Zulassung dessen, was von der Sache her möglich wäre
(Privatio). Die Frage ist daher, wie dieser privative Charakter der
mangelnden Sensibilität für das Historische zu erklären sei.

Im hier erörterten Zusammenhang gewinnt diese Frage beson-
dere Dringlichkeit. Denn es hat sich gezeigt: Wenn das historische
Bedeutungsmoment jeder Erfahrung nicht wahrgenommen wird

96 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder an den Rand des Bewußtseins rückt, dann erscheinen bestimmte
andere Momente der religiösen Erfahrung in einem Lichte, in wel-
chem sie den Widerstand gegen die Vorstellung von einem transzen-
denten, wesenhaft einen und vollkommenen, personalen Gott not-
wendig zu machen scheinen. Wenn daher der Mangel an Sensibilität
für das historische Bedeutungsmoment der Erfahrung nicht nur auf
einer Negation (Nicht-Gegebensein), sondern auf einer Privation
(Nicht-Zulassen) beruht, dann gilt dies auch von diesem Widerstand.
Er ist, in der Sprache der Religion gesprochen, nicht Folge einer
Blindheit (Nicht-Gegebensein des Sehvermögens), sondern die Folge
einer Verblendung. Die Folge dieser Verblendung besteht darin, daß
das religiös Wahre (die Verkündigung vom wesenhaft einen, guten
und personalen Gott) für unwahr, das religiös Unwahre (z. B. Mythen
von Theogonie und Götterkampf) für wahr gehalten wird. Unter die-
ser Voraussetzung aber ist jene »Öffnung der Augen«, die den Men-
schen fähig macht, in unverkürzten Weisen der religiösen Erfahrung
zugleich die Selbstdarstellung des wahren Gottes zu entdecken, ihrer-
seits als ein historisches Ereignis zu verstehen, das den Menschen aus
seiner Verblendung befreit und zur Verehrung des wahren Gottes
fähig macht. Selbst das beste transzendentalphilososphische Argu-
ment wird seine Hörer subjektiv nicht überzeugen, so lange an ihm
diese »Öffnung der Augen« nicht geschehen ist.

Überlegungen dieser Art machen das Selbstverständnis be-
stimmter religiöser Überlieferungsgemeinschaften verständlich, wo-
nach ihre Mitglieder nur durch einen Akt freier göttlicher Erwählung
zur Verehrung des wahren Gottes fähig geworden seien. Denn nur
durch einen solchen freien Akt Gottes sei ein »Erleuchteter« (wie
Buddha) oder ein »Hörer des göttlichen Wortes« (wie Zarathustra)
oder auch eine ganze Generation von »Vätern« aus der »Verfinste-
rung ihrer Herzen« befreit worden, sodaß nun auch deren Schüler
oder ein ganzes Volk von Söhnen und Töchtern fähig wurden, ihre
eigene Geschichte im Lichte dessen zu begreifen, was ihnen von die-
sen Erleuchteten, Lehrern oder Vätern her überliefert worden ist.
Daher wird zu prüfen sein, von welcher Art diejenigen besonderen
Erfahrungen gewesen sind, die nötig waren, um Individuen und reli-
giöse Gemeinschaften aus der Prägung ihres Bewußtseins durch der-
artige Mythen und Kulte von Theogonie und Götterkampf, aber auch
vom lebenspendenden Tod einer Fruchtbarkeitsgottheit zu befreien.
Dabei wird sich zeigen, daß diese Erfahrungen die Kultur des wer-
denden Europa geprägt haben. Auch das besondere Selbstverständnis

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 97

Die These von der universalen Gott-Entfremdung der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Israels als der »Ekklesía tou kyríou« ist nur im Kontext dieser all-
gemeinen religionsgeschichtlichen Krise des werdenden Europa zu
begreifen.

b) Eine spezielle Art von Erfahrungen und die Entstehung
der Religionskritik im frühen Europa

Im bisher durchlaufenen Gedankengang ist deutlich geworden:
Mythen von Göttergeburt und Götterkrieg und andere vergleichbare
Archaiologien üben die Mitglieder einer religiösen Überlieferungs-
gemeinschaft in eine Sicht ihrer Erfahrungswelt ein, innerhalb derer
das historische Bedeutungsmoment jeder Erfahrung, und speziell der
religiösen, nicht unverkürzt zur Geltung kommen kann. Die Weiter-
gabe derartiger Mythen und die Feier der ihnen entsprechenden Kul-
te bewirkt dann im Bewußtsein der Teilnehmenden eine Weise der
»Formatio Mentis«, die in wichtigen Hinsichten als »Deformatio«
beurteilt werden muß. Diese Deformation aber kann nicht durch
(transzendental-) philosophische Belehrung überwunden werden,
sondern nur dadurch, daß Erfahrungen gemacht werden, die den
Sinn für das Historische wecken und damit zugleich eine Kritik an
der (relativen) Geschichtsblindheit möglich machen, die sich aus die-
ser »Deformatio« ergibt.

Nun aber läßt sich zeigen: Derartige Erfahrungen sind zwischen
der Mitte des zweiten und der Mitte des ersten Jahrtausends vor
Christus im ostmittelmeerischen Raum gemacht worden und haben
zur Entstehung derjenigen Kultur beigetragen, die später die »euro-
päische« genannt worden ist. Ein wichtiger Inhalt dieser Erfahrungen
besteht darin, daß deutlich wurde: Die Welt, in der wir leben, wider-
setzt sich der Deutung durch die soeben beschriebenen Mythen und
Kulte. Der Zustand dieser Welt ist in solchem Maße von Unheils-Zu-
sammenhängen bestimmt, daß er nur noch als ein entstelltes Abbild
dessen begriffen werden kann, was Gott oder die Götter im Anfang
gewirkt haben. Erfahrungen dieser Art sind es gewesen, die es als
unsachgemäß erscheinen ließen, die Entstehung der so gearteten
Welt mit der »Geburt der Götter« zu identifizieren und von der Pa-
rusía der Ursprünge im Kultus die Regeneration dieser Welt zu er-
warten. Was statt dessen gesucht werden muß, ist entweder eine
»kommende Welt«, die aus dem Gericht über die bestehende Welt
hervorgehen wird (so in der Religion Zarathustras), oder der Ausweg
der Seele in eine Zukunft, die diese bestehende Welt im Ganzen hin-

98 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter sich läßt (so in den ägyptischen Mythen vom Totengericht, aber
auch in den Unsterblichkeitsweihen der griechischen Mysterien).
Zeugnisse von einer solchen Kritik an der Welt und damit an den
Mythen und Kulten ihrer Regeneration durch Wiederkehr ihrer Ur-
sprünge finden sich, in sehr unterschiedlichen Formen, in den Kultu-
ren des ostmittelmeerischen Raums, aus denen das spätere Europa
hervorgegangen ist. Und es ist diese entstehende, gleichermaßen
weltkritische und religionskritische Kultur des entstehenden Europa,
in der auch das jüdisch-christliche Gottes- und Weltverständnis seine
Stelle fand25.

Kennzeichnend für diese Kultur des werdenden Europa ist also
eine Weltkritik, die sich zur Kritik an überlieferten Formen der Reli-
gion radikalisiert. Erst in diesem Erfahrungskontext wird es möglich,
auch gewisse überlieferte Formen der Gottesvorstellung als Aus-
druck eines irregeleiteten (oder auf einer überwindungsbedürftigen
Entwicklungsstufe stehengebliebenen) religiösen Bewußtseins zu be-
urteilen, das durch die normative Kraft von Mythen sozial stabilisiert
worden sei. Demgegenüber ist für den, der die radikale Kritikbedürf-
tigkeit dieser Welt erfahren hat, zugleich erwiesen, daß die Vorstel-
lungen von Gott und den Göttern einer radikalen Revision bedürfen.
Diese Revision kann so geschehen, daß von »alten« Göttern neue
Mythen erzählt werden, die ihrerseits eine neue Weise ihrer kulti-
schen Vergegenwärtigung erfordern. So geschah es im alten Ägypten
mit der Verehrung des Osiris, dessen Tod nun nicht mehr bloß als die
Mitteilung seiner Lebenskraft an den Nil und damit als Grund aller
Fruchtbarkeit des Landes verstanden wurde, sondern als das Bestehen
jenes Totengerichts, dem jeder Mensch entgegengeht und in das er in
den Osiris-Mysterien vorwegnehmend eingeweiht werden kann.
Auf ähnliche Weise ist die vom Unterweltsgott Hades geraubte »Ko-
re« der eleusinischen Mysterien, zusätzlich zu ihrer Funktion als
Spenderin der Ähre und damit der Fruchtbarkeit des Ackers, zur
Spenderin jener seligmachenden Schau geworden, die der »Epopte«
in den eleusinischen Mysterien vorwegnehmend erlebt und die ihm
die Gewißheit der eigenen Unsterblichkeit verleiht. Eine noch radi-
kalere Revision überlieferter Vorstellungen von Gott oder den Göt-
tern geschieht dort, wo die bisher verehrten Götter nun als wider-
göttliche Mächte beurteilt und ein neuer Gott verkündet wird. So

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 99

Die These von der universalen Gott-Entfremdung der Welt

25 Vgl. R. Schaeffler, Enteuropäisierung des Christentums?, in: Theologie und Glaube
86 [1996] 121–131.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind, in der Verkündigung Zarathustras, die alten Götter der indo-
iranischen Kultur, die »Dewas«, zu Teufeln geworden, deren Kult
der »Liebhaber der Weisheit«, also der Verehrer von Ahura Mazda,
zu bekämpfen hat. Und Ähnliches gilt von den »Göttern der Heiden-
volker«, die im Urteil der Propheten Israels zu »Gott-Nichtsen«,
»Elilijm«, geworden sind.

Nicht zufällig sind die beiden zuletzt genannten »götzentöten-
den« Religionen in ein besonderes Verhältnis zueinander getreten.
Sie haben sich gegenseitig eine besondere Hochschätzung entgegen-
gebracht (vgl. die Bevorzugung der Juden durch den Perserkönig
Kyros und die Bezeichnung dieses Königs als »Messias« durch den
biblischen Propheten [Deutero-]Jesaja). Und sie wandten sich ge-
meinsam vor allem gegen solche Kulte, die die Gegensatz-Einheit
von Tod und Leben »archaiologisch« auf den lebenspendenden Tod
einer Gottheit zurückführten und kultisch diesen lebenspendenden
Tod der Gottheit durch die rituelle Tötung von Menschen vergegen-
wärtigen wollten. Die in diesen Zusammenhang gehörenden Erst-
geburts-Opfer der Kanaanäer und Phönikier sind deshalb im Urteil
der Propheten Israels die ausgezeichneten Beispiele eines Kultes, der
»dem Herrn ein Greuel ist«. Und entsprechend gilt in der Religion
Zarathustras die Zerstörung von Stätten des Totenkults als ein her-
ausragendes »gutes Werk«.

Eine philosophische Reflexion auf diesen religionshistorisch sel-
ten beobachtbaren Vorgang kann deutlich machen: Weltkritik und
Religionskritik sind nur die zwei Seiten der gleichen Wende in der
Geschichte der Religion. Wer den wahren Zustand der Welt kritisch
durchschaut hat, wird seine Hoffnung nicht auf die Reproduktion
dieser Welt durch Kulte des Todes und der Fruchtbarkeit richten, son-
dern auf die Überwindung dieser Welt zugunsten eines »neuen Him-
mels und einer neuen Erde« oder auf einen Ausweg aus dieser Welt,
vor allem durch eine sittliche Praxis, die ihm »Anteil an der kom-
menden Welt« gewähren kann. Er wird darum jene Verflechtung
von Heil und Unheil, Leben und Tod, die wir als das Strukturgesetz
»dieser Welt« durchschauen, nicht als das Abbild von heiligen Ur-
ereignissen begreifen, die vor aller Erfahrungszeit geschehen sind
und in dieser Zeit in immer neuen Abbildereignissen wiederkehren:
von Götterkrieg und stets labilem Götterfrieden oder vom Tod einer
Gottheit, aus dem das Leben der Welt als ein »todesträchtiges Leben«
(thanatóphoros bios) hervorgegangen ist. Er wird in dieser Verflech-
tung der Gegensätze vielmehr ein Anzeichen dafür sehen, daß diese

100 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt im Ganzen sich in einem unhaltbaren Zustand befindet; und er
wird seine Hoffnung darauf setzen, Anteil an einer kommenden Welt
zu gewinnen – sei es individuell im Totengericht, sei es gemeinsam
mit allen Geschöpfen dann, wenn »diese Welt« gerichtet und eine
»kommende Welt« heraufgeführt wird.

Die auf solche Weise kritisierten Mythen und Kulte sind, so ge-
sehen, primär nicht falsche Darstellungen einer guten (ihrem heili-
gen Ursprung entsprechenden) Welt, sondern angemessene Darstel-
lungen einer verdorbenen Welt. Zugleich aber deuten diese Mythen
und Kulte nun freilich die bestehende Welt auf solche Weise, daß sie
diese, mitsamt ihren Gegensatz-Einheiten, sakral legitimieren und
damit stabilisieren. Jede Kritik an der so gedeuteten Welt erscheint
dann als ein frevelhafter Angriff auf deren göttliche Ursprünge
selbst. Und in dieser Legitimierung und Stabilisierung einer Welt,
aus der der Einsichtige den Ausweg sucht, besteht, sekundär, das Trü-
gerische und sogar Verführerische einer religiösen Weltdeutung, die
sich, in primärer Hinsicht, als durchaus adäquate Spiegelung des er-
fahrenen Weltzustandes beurteilen läßt. Denn solche Mythen und
Kulte stehen gemeinsam im Dienste einer Sakralisierung der Welt,
die mitsamt ihren Gegensatz-Einheiten von Tod und Leben, gut und
böse nur wiederholt, was durch die Götter und an ihnen »im Anfang
geschah«, und selber die Erscheinungsgestalt ist, in der dieser gött-
liche Ursprung sich realisiert. Deshalb gelten bei solcher Betrachtung
Kosmogonie und Theogonie als ein einziger Vorgang (am deutlich-
sten im ägyptischen Mythos von Ptah als dem »Töpfer seiner
selbst«).

Wer daher die bestehende Welt radikal kritisieren will, muß sich
gegen ihre mythisch-kultische Deutung wenden und die Götter-
vorstellungen verwerfen, die in ihnen zum Ausdruck kommen. Diese
Art von Kritik an der Welt, wie wir sie erfahren, und an den Ver-
suchen, sie durch theogonische Mythen zu deuten und durch Kulte
des Todes und der Fruchtbarkeit zu erneuern, hat einen Gedanken
möglich gemacht, der in der Religionsgeschichte nur selten formu-
liert worden ist, für die Religionskritik aber zu einem Leitmotiv
wurde: den Gedanken, die Götter der Mythen und Kulte seien Her-
vorbringungen des religiösen Bewußtseins selbst – freilich eines reli-
giösen Bewußtseins, das sich selber mißversteht. Nach dieser reli-
gionskritischen Auffassung sind nicht nur die Gegenwartsgestalten
der Götter, die im Kultus aufgerichtet werden, also ihre »Bilder«,
ein »Gemächte von Menschenhand«, sondern die Götter selbst. Die

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 101

Die These von der universalen Gott-Entfremdung der Welt

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oft recht verständnislos erscheinende Weise, wie Propheten in Israel
die Herstellung von Götterbildern beschreiben26, wird verständlich,
wenn man annimmt, die Kritik beziehe sich nicht nur auf die
Herstellung derartiger Bilder, sondern auf diejenige menschliche
»Göttermacherei«, die auch die Götter selbst, von denen die Mythen
sprechen und die in Kulten gefeiert werden, durch menschliches
»Machen« hervorbringt. Entsprechend wurde in den zum persischen
Reichsgebiet gehörigen Städten Ioniens zum ersten Mal der Verdacht
formuliert, die Götter des Mythos seien Vorstellungen, die der
Mensch selber hervorbringt, indem er sein Wissen von sich selbst,
in idealisierter Gestalt, als Gottesvorstellung ausspricht27. Mythen
und Kulte, von ihren Anhängern auf »gotterfüllte Männer« (Theioi
andres) zurückgeführt, die von den Göttern selbst belehrt und be-
rufen wurden, gelten nun als das Werk menschlicher »Mythen-
macher»(Mythópoioi). Und nur unter dieser Voraussetzung kann es
als sinnvoll erscheinen, wenn Platon diesen Mythenmachern Gesetze
geben und sie zur Hervorbringung anderer Mythen verpflichten will,
die nach philosophisch-moralischen Urteilskriterien als angemessen
erscheinen28.

Erst aus einer radikalen Weltkritik ergibt sich also der Vorwurf
der Propheten gegen die »Heidenvölker«, sie dienten Göttern, die sie
selbst hervorgebracht haben, aber auch die Polemik der Philosophen
gegen die Anhänger der überlieferten Religion des eigenen Kultur-
kreises. Und diese Kritik gipfelt, sowohl bei den Philosophen als auch
bei den Propheten, im Vorwurf der Götterbildnerei (Theoplasía) und
der Mythenmacherei (Mythopoiía). Die so vom Menschen selber ge-
bildeten Götter sind, biblisch gesprochen, zugleich die »Fürsten die-
ser Welt«, denen der Mensch sich unterwirft, indem er sie bildet, und
die ihn, solange er sie verehrt, in dieser überwindungsbedürftigen
Welt gefangenhalten. Und deshalb sind solche Theoplasía und My-
thopoiía zugleich die gemeinsame Herkunft eines vermeintlich
frommen Widerstands gegen die Hoffnung auf eine andere, kom-
mende Welt und gegen die Berufung, schon in »dieser Welt« als Bür-
ger der kommenden zu leben.

102 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

26 Vgl. Jes. 44,10–20.
27 Vgl. Xenophanes B 11–18.
28 Politeia 377b.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


c) Die menschliche »Götterbildnerei« (Theoplasía) und »Mythen-
macherei« (Mythopoiía) und die Frage nach ihren Gründen

Über die Art dieser »Götterbildnerei« und »Mythenmacherei« frei-
lich gehen die Meinungen auseinander. Die Atomisten (am deutlich-
sten ihr später Repräsentant Lucretius Carus) halten die Götter-
vorstellungen für Ausgeburten der menschlichen Angst vor der
Übermacht der Naturgewalten. Folglich wird nach dieser Auffassung
die Verehrung von Göttern überhaupt aufhören, wenn die Menschen
das Wirken der Naturkräfte hinlänglich erforscht haben und daher
die Möglichkeiten und Risiken des Umgangs mit ihnen rational ab-
zuschätzen vermögen. Platon dagegen hält, wenigstens an der ange-
führten Stelle aus der »Politeia«, die bisherigen »Mythenmacher«
für Unwissende, die nicht erkannt haben, wie man von den Göttern
sprechen müsse, und will daher aus philosophischer Einsicht neue
Gesetze für sie erlassen. Eines der wichtigsten dieser Gesetze aber
lautet, man dürfe die Gegensätze dieser Welt nicht in die Vorstellung
von den Göttern hineintragen, am allerwenigsten die Gegensatzein-
heit des Guten und Bösen. Nach dieser Auffassung sind immer My-
then nötig, weil in der sinnlich erfaßbaren Welt die Gegensätze »mit
den Köpfen aneinandergebunden« sind und dieses paradoxe Zugleich
nur durch eine Auseinanderfaltung ins Nacheinander einer Erzäh-
lung aufgelöst werden kann. Aber diese notwendigen Mythen sind
kosmogonischer, nicht theogonischer Natur29; und es ist die Aufgabe
des Menschen, anstelle der überlieferten Mythen nach besserer Ein-
sicht bessere Mythen hervorzubringen oder bei entsprechenden
»Könnern« in Auftrag zu geben. Diese Vorstellung von planmäßig-
absichtsvoll hervorgebrachten Mythen scheint schließlich auch vom
Verfasser des Zweiten Petrusbriefs vorausgesetzt zu werden, wenn er
die eigene Verkündigung gegen die »weise ersonnenen Mythen« ab-
grenzt30. Dann wird Augenzeugenschaft (»Autopsía«) theophanti-
scher Ereignisse und die diesen Augenzeugen gewährte Schau
(»Epopsis«) zum Gegenbegriff der »Mythopoiía«.

Nach der hier vorgetragenen Theorie der Erfahrung als eines
Dialogs mit der Wirklichkeit sind »Götterbildnerei« und »Mythen-
macherei« freilich anders zu deuten. Sie beruhen weder auf einer Un-
wissenheit, die den Mangel an Kenntnis der Naturkräfte durch die

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 103

Die These von der universalen Gott-Entfremdung der Welt

29 Vgl. den Dialog Timaios.
30 2 Petr. 1,16.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fiktion furchterregender Gottheiten kompensiert, um auf diese Wei-
se Wege zu finden, deren Zorn zu besänftigen; noch beruhen sie auf
klugen oder weniger klugen Weisen, sich den Ursprung der Erfah-
rungswelt nach eigenem Ermessen zurechtzulegen; vielmehr beru-
hen auch sie auf religiöser Erfahrung, d. h. auf der Antwort, die Men-
schen in ihrem Anschauen und Denken auf den spezifisch religiösen
Anspruch des Wirklichen geben. Das gilt auch dann, wenn diese Er-
fahrung auf defizitäre Weise vollzogen wird, wesentliche ihrer Be-
deutungsmomente außer acht läßt und so, anstelle gelingender Ge-
genstandskonstitution, zur Konstituierung von Scheingegenständen
führt, die das religiöse Bewußtsein in die Irre leiten. Solche Schein-
gegenstände sind dann jene Götter, die im Lichte der entstehenden
Religionskritk als »Götzen« oder als »widergöttliche Mächte« beur-
teilt werden, die den Menschen beherrschen, obgleich sie von ihm
selbst hervorgebracht worden sind.

Für eine Theorie, die die Erfahrung als Dialog mit der Wirklich-
keit begreift, ergeben sich daraus zwei Fragen: Unter welchen Vor-
aussetzungen konnten gewisse Erfahrungen vom Zustand der Welt
zugleich als Instanzen gegen die traditionelle archaiologische Deu-
tung geltend gemacht werden? Und welche Form der Welterfahrung
ist aus diesen Krisen hervorgegangen?

d) Krisen der überlieferten Deutung der Welt und eine neue Form
der religiösen Erfahrung:
Ihre Inhalte als Antizipationsgestalten eines Hoffnungszieles

Auf die erste der soeben gestellten Fragen kann geantwortet werden:
Es war der überlieferte Mythos selbst, der den erwähnten Erfahrun-
gen das Bedeutungsgewicht solcher Bewährungsinstanzen verlieh,
freilich nun von solchen, an denen dieser Mythos sich als unhaltbar
erwies. Nur wenn die Erfahrungswelt im Ganzen und in wichtigen
ihrer Teile als die Gegenwartsgestalt eines »im Anfang« errungenen
Sieges über die Chaosmächte verstanden wird, gewinnen Erfahrun-
gen von der Übermacht des Chaotischen den Charakter eines reli-
giösen Skandals. Nur wenn der Lebensraum des Menschen, z. B. in
Ägypten, als die Erscheinungsgestalt der Gottheit gilt (etwa als der
»Leib«, den der Schöpfergott Ptah sich selber »getöpfert« hat), ge-
winnt der Zerfall der politischen Ordnung den Charakter eines An-
griffs auf die Lebensfähigkeit der Gottheit selbst. Nur wenn das
»todesträchtige Leben« des Menschen als die Weise gilt, wie er am

104 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lebenspendenden Tod einer Gottheit Anteil gewinnt, die »im An-
fang« für das Leben der Welt gestorben ist, gewinnt die erfahrene
Fortzeugung des Bösen in dieser Welt den Charakter einer »Beflek-
kung« der Zeugungskraft dieses Gottes selbst. Allgemein gespro-
chen: Erst innerhalb einer auf spezifisch religiöse Weise verstan-
denen Welt erscheint die erfahrene Übermacht des Unheils als
Instanz, die gegen überlieferte Gottesvorstellungen und Gottes-
dienstformen geltend gemacht werden kann31.

Aber der Dialog mit dem Wirklichen wird über derartige Kri-
senerfahrungen hinaus weitergeführt. Darum konnten sich im frü-
hen Europa mit der Kritik an der bestehenden Welt und an den
göttlichen (nun als widergöttlich beurteilten) Mächten, die sie be-
herrschen, neue Weisen des Erfahrens verbinden, die es nun mög-
lich machten, in allen Inhalten der Erfahrung zugleich Zeichen der
Hoffnung auf eine kommende Welt zu entziffern. Die gleichen Er-
fahrungen, die nur innerhalb eines bestimmten, durch religiöse
Überlieferungen geprägten Horizonts den Charakter der »horizont-
erschütternden« Erfahrungen gewinnen konnten, haben sich zu-
gleich als »horizont-eröffnende« Erfahrungen erwiesen, die es mög-
lich machten, künftig alle Inhalte des Erlebens in einen neuen
Kontext einzuordnen und sie so in neue Weisen des Erfahrens mit
spezifisch neuem Bedeutungsgehalt zu transformieren. Dies geschah
in den verschiedenen Teilkulturen des werdenden Europa auf unter-
schiedliche Weise.

In Ägypten haben Erfahrungen von der Macht ungerechter Ge-
walt zu der Hoffnung auf einen Totenrichter geführt, der denen, die
in diesem Leben unter dieser Gewalt gelitten haben, jenseits der To-
desgrenze ihr Recht verschaffen wird. Der Totenrichter urteilt ohne
Ansehen der Person und macht das Herz des Menschen, das, von ihm
befragt, im Bewußtsein der eigenen Schuld schwer wird, zur eigent-
lichen Instanz, an der sich der Ausgang des Gerichtsverfahrens ent-
scheidet. In Persien war es die Erfahrung von der Macht der Lüge und
von der damit verbundenen »Unreinheit« der Menschen, die die
Überzeugung begründet hat, die bestehende Welt müsse in einem
Weltbrand untergehen, damit aus diesem reinigenden Feuer eine
neue Welt hervorgehen könne. An dieser kommenden Welt wird
teilhaben, wer schon in dieser Welt die Mächte der Lüge und Unrein-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 105

Die These von der universalen Gott-Entfremdung der Welt

31 Vgl. R. Schaeffler, Religionsimmanente Gründe für religionshistorische Krisen, in:
H. Zinser [Hrsg] Der Untergang von Religionen, Berlin 1986, 243–261.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit bekämpft und durch kulturschaffende Tätigkeit (Steppen berie-
seln, Sümpfe entwässern, Straßen in unwegsamem Gelände bauen)
Vorzeichen der kommenden Welt inmitten der alten gesetzt hat. In
Griechenland war es die Erfahrung von der Zweideutigkeit der Er-
scheinungen, die den Menschen gerade dort in Irrtum verstricken,
wo er meint, Wissen gewonnen zu haben. Daraus entstand die Über-
zeugung, die seligmachende Schau (»Epopsis«) sei einem kommen-
den Leben vorbehalten, in diesem Leben aber sei zweierlei möglich:
ein ausdrückliches Wissen von der eigenen Unwissenheit, das nicht
unbestimmt bleibt, sondern sich in präzise gestellten Fragen artiku-
liert (Sokrates), und ein Verständnis der Erscheinungen, das in diesen
die abbildhaft-vorwegnehmende Gegenwart dessen entdeckt, was
vom fragenden Subjekt als Ziel seiner Erkenntnisbemühung erstrebt
wird (Platon).

In all diesen und in ähnlichen Fällen scheint die Einsicht in den
unhaltbaren Zustand dieser Welt der Anlaß dafür gewesen zu sein,
daß eine neue Weise der Erfahrung möglich wurde: die Entdeckung
von Möglichkeiten, inmitten dieser überwindungsbedürftigen Welt
die Vorzeichen der kommenden zu entdecken. Dazu gehören: die
Möglichkeiten der guten Tat, die in den Augen des Totenrichters Be-
stand haben wird; die Möglichkeiten der kulturschaffenden Tätigkeit,
die jene Lügengeister überwindet, die in Sümpfen und Steppen und
vor allem an Stätten des Totenkults hausen, und etwas von der Ord-
nung der kommenden Welt inmitten der alten schon heute verwirk-
licht; die Möglichkeit, die antizipatorische »Parousía« des Wahren in
den zweideutigen Erscheinungen der Sinnenwelt zu entziffern und in
Augenblicken der Erleuchtung die kommende Schau vorwegzuneh-
men. Die Totengerichts-Vorstellungen in Ägypten, der Auftrag, in-
mitten »dieser Welt« als Bürger der »kommenden Welt« zu leben bei
den Persern, die Hoffnung auf eine seligmachende Schau jenseits der
Todesgrenze bei den Griechen haben so auch den Blick auf die Inhalte
der Erfahrung in dieser Welt verändert. Dieser Blick war nun von
einer zukunftsgewandten Hoffnung geleitet, die neben die Erinne-
rung an die vor aller Zeit geschehenen Ursprungs-Ereignisse trat, in
gewissen Fällen solche archaiologischen Erinnerungen sogar an den
Rand der Aufmerksamkeit treten ließ. Die platonisch verstandene
»Ennoia« ist ein besonders deutliches Beispiel für diese veränderte
Blickrichtung: »Einsicht« wird nun als ein »Hineindenken« in eine
Bewegung verstanden, die die gesamte Erfahrungswelt durchwaltet;
nur dieses »Hineindenken« entdeckt, »worauf es mit den Dingen

106 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinauswill« (»tí orégontai einai«). Und die so entzifferte zukunfts-
bestimmte Bewegung in allen Dingen (ihre órexis) wird zur Bestäti-
gung der ebenso zukunftsgewandten Hoffnung der Menschen und
zur Stärkung ihres Mutes, den gefahrvollen Konflikt mit der beste-
henden Welt durchzutragen. Ein Ausdruck dafür sind die letzten
Worte des Sokrates am Ende des Mythos, den er im Dialog Phaidon
erzählt: »Der Siegespreis ist schön und die Hoffnung groß«, sowie
die daran geknüpfte »Beschwörung« der Dialogpartner, im Angesicht
des Todes gelassen zu bleiben, »denn die Hoffnung ist schön«32.

Auf solche Weise haben jene Erfahrungen, die die überlieferte
Religion in die Krise geführt haben, zugleich die bisher unbeachtet
gebliebenen Bedeutungsmomente gelingender religiöser Erfahrung
hervortreten lassen, vor allem, wenigstens ansatzweise, deren Sensus
historicus: Gerade als Antizipationsgestalt eines Hoffnungszieles
kann jede einzelne Erfahrung bleibende Denkwürdigkeit beanspru-
chen und fügt sich gerade dadurch einer zukunftsoffenen Geschichte
ein, die gleichermaßen die Freiheit wie die Treue Gottes deutlich wer-
den läßt. Und so haben diese Erfahrungen zugleich Anschauungsfor-
men und Begriffe entstehen lassen, die diesen Bedeutungsmomenten
entsprechen, und so auch ein angemessenes Verständnis von Gottes
Transzendenz, Einheit, gutmachender Güte und Personalität möglich
gemacht.

In diesen sowohl religionshistorischen wie erkenntnistheoreti-
schen Zusammenhang ist auch die besondere Erfahrung Israels ein-
zuzeichnen, aus der das Bewußtsein der »Erwählung« dieser beson-
deren religiösen Überlieferungsgemeinschaft als der »Ekklesía
Kyríou« hervorgegangen ist.

3. Die besondere historische Erfahrung Israels auf dem
Hintergrund der Krisenerfahrungen im fr�hen Europa

Die Erfahrungen vom Zustand der Welt, die im entstehenden Europa
zu einer Kritik an traditionellen Mythen und Kulten geführt haben,
haben zugleich den Blick in die Welt verändert und die zukunfts-
gewandte Hoffnung zur leitenden Perspektive der Erfahrung ge-
macht. Fragt man jedoch, ob aus dieser Wendung des Blicks auch eine
neue Sensibilität für den Sensus historicus der Erfahrung hervor-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 107

Die besondere historische Erfahrung Israels

32 Phaidon 114 c/d.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gegangen ist, dann ist das Ergebnis zweideutig. Einerseits gewannen
im Lichte der mutigen Hoffnung nun auch die einzelnen Ereignisse
innerhalb der Erfahrungszeit eine neue Denkwürdigkeit: Jede gute
oder böse Tat ist denkwürdig, weil sie im Totengericht zählen wird;
die politisch-kulturellen Umwälzungen, die von den Persern gewagt
wurden und die umliegenden Völker erschreckten, sind denkwürdig,
weil in jeder Überwindung des »Alten« durch das »Neue« die Hoff-
nung auf die kommende Welt konkrete Gestalt gewinnt; Menschen
wie Sokrates oder auch Pythagoras bleiben denkwürdig, weil mit
ihnen eine neue Weise des Denkens und Handelns, auch eine neue
Weise der Frömmigkeit möglich geworden ist, an der kommende Ge-
nerationen sich orientieren und kritisch messen können. Es ist wohl
kein Zufall, daß in den genannten Kulturkreisen in der hier beschrie-
benen Zeit die »Memorabilien-Literatur« entstanden ist, die – etwa
im Unterschied von der altorientalischen Annalistik – in den berich-
teten Ereignissen nicht nur Variationen des immer Gleichen, durch
die »Archaí« urbildhaft Vorgezeichneten sieht, sondern das jeweils
Neue, bisher nicht Dagewesene hervorhebt. Dem entspricht es, daß
nun neue Arten von Überlieferungsgemeinschaften entstehen, die
sich nicht nach einem Urvater »vor aller Zeit« benennen, sondern
nach einem Menschen, der innerhalb der Erfahrungszeit gelebt hat
und dessen Erfahrungen und Einsichten für eine Schülergemeinde
für normativ gehalten werden (z. B. für die »Pythagoräer«). Selbst
wenn dessen Leben nicht in unserem heutigen Sinne »historisch ge-
treu« beschrieben, sondern legendär ausgemalt wird, und selbst
wenn unter seinem Namen Aussprüche überliefert werden, die eine
heutige historische Forschung späteren Generationen der Schüler zu-
schreibt, bleibt es doch ein wichtiger Schritt, wenn die Inhalte der
normativen Erinnerung nun nicht »vor aller Zeit«, sondern inmitten
der Erfahrungszeit gesucht werden.

Dennoch fehlt dieser Form von Memorabilien ein wichtiges Mo-
ment, das zur Entstehung eines geschärften Bewußtseins für das Hi-
storische notwendig gewesen wäre. Die Erfahrungen, die im werden-
den Europa die Kritik an der bestehenden Welt und an den
überlieferten Formen der Gottesverehrung veranlaßt haben, hätten
prinzipiell zu jeder Zeit und von jedermann gemacht werden können,
auch wenn der Zustand der Welt in besonderen Krisen der Geschichte
(z. B. beim Zerfall des Alten Reichs in Ägypten) besonders deutlich
hervorgetreten ist. Es hing deswegen vom Scharfblick der Individuen
ab, ob sie das Bedeutungsgewicht derartiger Erfahrungen erfaßt ha-

108 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben und durch sie zur Welt- und Religionskritik veranlaßt worden
sind. Selbst wenn solche Individuen, wie z. B. Zarathustra, erst durch
besondere Begegnungen mit dem Heiligen fähig wurden, diese ihre
Erfahrungen zu deuten, so setzten doch schon die Fragen, die sie an
die Gottheit richteten, die entsprechenden Krisen-Erfahrungen vor-
aus. In anderen Fällen, so etwa in der Entstehungszeit der griechi-
schen Philosophie, konnten diese Erfahrungen auch durch die eigene
Denk-Anstrengung von Menschen gedeutet werden. Dem entsprach
es, daß diese Individuen vorwiegend als Lehrer auftraten, die einen
Kreis von Schülern um sich sammelten, um auch diese zu einem ent-
sprechenden Scharfblick für den Zustand der Welt anzuleiten, der
eine neue Weise der Gottesverehrung (oder auch die Verehrung einer
neuen Gottheit, wie Ahura Mazda) als angemessen erscheinen ließ.
Die so entstehenden neuen Religionsformen hatten daher primär den
Charakter von Weisheitslehren, auch wenn diese Weisheit sich in
neuen Formen des Kultus ihren Ausdruck verschaffte (so vor allem
bei den »Liebhabern der Weisheit« in Persien). Historisch konkrete
Erfahrungen bildeten also allenfalls den Anlaß für die Entstehung
dieses neuen, kritisch gewordenen Weltverstehens und für die neuen
Formen der Gottesverehrung, nicht den zentralen Inhalt der reli-
giösen Verkündigung. Und es waren Erfahrungen von Individuen,
nicht von konkreten Gemeinschaften, die diese Welt- und Religions-
kritik haben entstehen lassen.

In diesen beiden Hinsichten unterscheidet sich diejenige Erfah-
rung, aus der die neue religiöse Gemeinschaft der Israeliten hervor-
gegangen ist, von denen der übrigen Völker des entstehenden Euro-
pa. Hier steht am Anfang nicht eine allgemeine Einsicht in den
kritikbedürftigen Zustand der Welt, sondern eine konkrete histori-
sche Situation und eine in dieser Situation gemachte ebenso konkrete
historische Erfahrung. Und beide, die historische Situation und die in
dieser Situation gemachte Erfahrung, betrafen von vorne herein
nicht Individuen, sondern eine konkrete historische Gemeinschaft.
Die Situation ist die Bedrängnis des Volkes im »Sklavenhaus Ägyp-
ten«, verbunden mit der Erinnerung an die vorangehende Herrschaft
von Königen, die »Joseph noch kannten«, der seinerseits vom Skla-
ven zum »Herrn über Pharaos Haus« aufgestiegen war. Die konkret
historische Erfahrung aber war die von der Herausführung aus
Ägypten, die von der Prophetin Mirjam als Rettungstat Gottes ge-
deutet wurde. (Das sogenannte »Moseslied« scheint zuerst von Mir-
jam den »Töchtern Israels« vorgesungen worden zu sein.) Diese er-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 109

Die besondere historische Erfahrung Israels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fahrene Befreiung aber wurde zugleich als das Ende der Menschen-
opfer, vor allem der Tötung der männlichen Erstgeburt, und als ihre
Ablösung durch die das von Gott selbst angeordnete Tötung eines
Tieres gedeutet: Gott selbst ging an den Häusern derer vorbei, deren
Türpfosten mit dem Blut des Passah-Lammes bestrichen waren, wäh-
rend die Erstgeburt Ägyptens von ihm geschlagen wurde33. Darum
wurde für die kommenden Generationen die »Auslösung der Erst-
geburt« zum wichtigsten Zeichen der Erinnerung an die erfahrene
Befreiung. »Du sollst zu deinen Kindern sagen: Der Herr schlug alle
Erstgeburt im Lande Ägypten, von der Erstgeburt der Menschen bis
zur Erstgeburt des Viehs. Darum opfere ich dem Herrn alle männ-
liche Erstgeburt. Aber die Erstgeburt meiner Söhne löse ich aus. Das
soll dir ein Zeichen sein in deiner Hand und ein Denkzeichen vor
deinen Augen«34.

Erst aufgrund dieser Beobachtung wird es möglich, die beiden
philosophischen Fragen zu erörtern, die an früherer Stelle aufgewor-
fen worden sind (s. o. S. 92 ff.): Wie war der vorausgehende Erfah-
rungskontext beschaffen, innerhalb dessen ein bestimmtes histori-
sches Ereignis zum Inhalt einer »horizontverändernden Erfahrung«
werden konnte? Und von welcher Art ist der neue Erfahrungskon-
text, der aus dieser bestimmten Erfahrung hervorging?

a) Der »Vorübergang Gottes« und das Gericht über die Götter
des Todes und der Fruchtbarkeit

Wir wissen sehr wenig darüber, wie die Hebräer, als sie noch »im
Sklavenhaus« waren, sich selbst und die Welt verstanden haben.
Doch haben sie rückschauend dieses ihr vorausgehendes Weltver-
ständnis durch die Erzählung von der Schlachtung des Osterlammes
gedeutet und diese Deutung durch die »archaiologische« Erzählung
von der verhinderten Schlachtung Isaaks bestätigt gefunden: Gott
hat, vom Urvater Abraham an, die Tötung der Erstgeburt nicht ge-
wollt.

Um diese Deutung der Herausführung aus Ägypten verständ-
lich zu machen, ist zunächst an die religionshistorische Situation zu
erinnern: Israel lebte in einer Welt, in der alle Erscheinungen des
Lebens als Gegenwartsgestalten für den lebenbringenden Tod einer

110 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

33 Ex 12,12f.
34 Ex 13,15f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gottheit verstanden wurden – sei es im Übrigen der getötete Osiris,
der nach Überzeugung der Ägypter sterbend seine Geschlechtskraft
in den Nil verströmt und so die Fruchtbarkeit der Nil-Überschwem-
mungen möglich gemacht hat, sei es der getötete Adonis, der nach
Auffassung der Phönikier durch sein Blut (Dam) die Flüsse des Liba-
non rot anschwellen ließ, sodaß sie der Erdscholle (Adamah) ihre
Fruchtbarkeit mitteilen konnten. Der Mensch (Adam), der nach die-
ser Auffassung aus dem Tode der Gottheit lebt, galt als dazu berufen,
sein Leben an den Gott und mit ihm für die Welt dahinzugeben. Die-
se im ganzen ost-mittelmeerischen Raum verbreitete Auffassung
vom Verhältnis der Menschen zu den Göttern hat Heraklit auf die
Formel gebracht: »Wir sterben ihren Tod und sterben ihr Leben«35.
Das rituelle Zeichen dafür aber war die Tötung der Erstgeburt. In
einer solchen Welt war nicht die Tötung der Erstgeburt das Erstaun-
liche, sondern deren Ablösung durch das Opfertier. Dies war der vor-
ausgehende Erfahrungs-Horizont, in den die Erfahrung von der Her-
ausführung aus Ägypten eingeschrieben werden mußte, um, indem
sie diesen Horizont aufsprengte, als »horizontverändernde Erfah-
rung« wirksam zu werden.

Denn auch wenn für die Religion Ägyptens solche Erstgeburts-
opfer nicht belegt sind, scheint doch das befreite Israel das »Sklaven-
haus« als den Ort solcher Tötungsritualien verstanden zu haben, die,
vermeintlich einer in ihrem Tode lebenspendenden Gottheit dar-
gebracht, in Wahrheit Ausdruck eines göttlichen Strafgerichts gewe-
sen seien – eines Strafgerichts, das nicht nur die Ägypter, sondern
auch und vor allem ihre Götter betraf. »An allen Göttern der Ägypter
vollziehe ich das Gericht«36. Die Befreiung aus diesem Sklavenhaus
bedeutete deshalb für Israel zugleich das Ende einer Beziehung zu
Gott oder den Göttern, deren lebenspendender Tod in der Opferung
der Erstgeburt abbildhaft wiederholt werden mußte, damit kommen-
de Generationen die Gabe des Lebens empfangen. Sofern auch diese
erfahrene Befreiung nach einer archaiologischen Deutung verlangte,
so wurde diese nicht in irgendwelchen Ereignissen »vor aller Er-
fahrungszeit« gesucht, sondern in der Erzählung von der durch Gott
verhinderten Opferung der Erstgeburt durch den Erzvater Abraham
gefunden. Dieser war bereit, den »Sohn der Verheißung« Gott hin-
zugeben; aber Gott selbst hat die Ablösung dieses Erstlingsopfers

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 111

Die besondere historische Erfahrung Israels

35 Heraklit B 62.
36 Ex 12,12.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch die Opferung eines Widders gewollt. Die Verschonung Israels
durch Gott, der »alle Erstgeburt Ägyptens schlug,« wurde dann nicht
nur als die Voraussetzung dafür verstanden, daß der Pharao das Volk
ziehen ließ, sondern zugleich als die abbildhafte Wiederholung dieses
inmitten der Zeit dem Abraham widerfahrenen Ereignisses.

Nun ist dies ein in der Religionsgeschichte keineswegs einmali-
ger Vorgang, auch wenn er nur selten auf ein unmittelbares Eingrei-
fen der Gottheit zurückgeführt wird. Und selbst für ein solches gött-
liches Eingreifen gibt es außerbiblische Beispiele (etwa wenn Artemis
die Opferung der Iphigenie verhindert und dem opferbereiten Vater
Agamemnon ersatzweise eine Hirschkuh zuführt). Spezifisch für das
Selbstverständnis Israels dagegen scheint es zu sein, daß der alte Op-
ferbrauch nun als ein Gottesgericht über die Ägypter und ihre Götter
gedeutet wird – ein Gericht freilich, von dem auch die Kinder der
Hebräer nicht apriori ausgenommen sind, sondern vor dem sie nach
Gottes eigener Weisung nur durch das Blut des Osterlamms bewahrt
werden. Darum verbot sich von nun an die Verwechselung des Got-
tes, der Israel aus Ägypten geführt hatte, mit dem »Goldenen Kalb«
als dem Sinnbild eines Gottes des Todes und der Fruchtbarkeit, moch-
te dieses »Kalb« im Übrigen als der Apis-Stier der Ägypter oder als
der Baals-Stier der Kanaanäer verstanden werden. Die Verschonung
von Israels Erstgeburt durch den »vorübergehenden Gott«, archaio-
logisch gedeutet durch die verhinderte Opferung Isaaks, wurde so zu
jener Erfahrung, in der zugleich die Unverwechselbarkeit des wahren
Gottes unzweideutig hervorgetreten ist und die Götter der Heiden-
völker als Fremd- und Trug-Götter erkennbar wurden, von denen der
Israelit bekannte: »Ich opfere ihnen ihre blutigen Trankopfer nicht
und nehme ihren Namen nicht auf meine Lippen«37.

Der neue Erfahrungshorizont aber, der sich für Israel durch die
so verstandene Erinnerung an die Herausführung aus Ägypten ge-
öffnet hat, läßt sich in folgender Weise beschreiben: Gerade dort, wo
in den übrigen Religionen der Völker der Wechsel der Generationen,
der Tod der Alten und die Geburt neuer Kinder, als Erscheinungs-
gestalt für den lebenspendenden Tod einer Gottheit verstanden wur-
de, und wo deswegen Opferritualien, vor allem die Opferung der
Erstgeburt, als Wiederholungszeichen verstanden wurden, die not-
wendig seien, damit das »todesträchtige Leben« der Menschen sich
fortzeugen kann, sieht Israel nun ein göttliches Gericht am Werk,

112 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

37 Ps 16,4.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor dem auch die eigene Gemeinschaft nur durch ein besonderes Ein-
greifen Gottes bewahrt werden konnte: Der Gott, der die Götter
Ägyptens und ihre Verehrer schlug, ist vorübergegangen und dieser
»Vorübergang« gibt dem künftig gefeierten Fest des Gedenkens an
die Herausführung aus Ägypten seinen Namen »Pessach, d. h. Vor-
übergang des Herrn«38. Die Bedrohung durch feindliche Menschen
(sei es durch den Pharao in Ägypten, sei es durch andere Mächte im
Laufe der kommenden Geschichte Israels) bleibt die Erscheinungs-
gestalt dieses richtenden Gottes, und die Errettung aus den vielfälti-
gen Formen der Bedrängnis und der Todesnot ist die immer neue Er-
scheinungsgestalt seines »Vorübergangs«.

b) Die Erfahrung von der Freiheit Gottes und die Entdeckung
der Geschichte

Im Gericht über Ägypten und seine Götter hat der Gott, der Israel
aus Ägypten geführt hat, sich als der universale Herr erwiesen, des-
sen Macht weder durch Völker noch durch Götter begrenzt werden
kann. Und indem er Israel von diesem Gericht verschonte, erwies er
sich als der Gott einer freien, ungenötigten und ungeschuldeten
Wahl. Die Universalität seiner Herrschaft, die auch die fremden Göt-
ter dem Gericht unterwerfen kann, bildete die Voraussetzung für die
Freiheit der Erwählung des einen Volkes, das sein Volk sein sollte und
dessen Gott er sein wollte. In diesen beiden Taten, in Gericht und
Erwählung, erkannte Israel seinen Gott als einen frei handelnden
und sein Volk zur Freiheit rufenden Gott. Er hatte nicht nur, wie die
Götter der Völker, im Urbeginn Akte einer »numinosen Freiheit« ge-
setzt, sondern inmitten der Zeit ein Verhältnis zwischen göttlicher
und menschlicher Wahlfreiheit gestiftet. Und in allen kommenden,
noch so überraschenden Wendungen der Geschichte dieses Volkes
konnte er als der eine Gott wiedererkannt werden, der aus freiem
Willen der einmal getroffenen Entscheidung treu geblieben ist. Die
Herausführung aus Ägypten wurde zur »horizontverändernden Er-
fahrung«, indem sie zur Entdeckung der Geschichte geführt hat.

Das historische Selbstbewußtsein Israels kann also daraus ver-
ständlich gemacht werden, daß ein bestimmtes Ereignis inmitten
der Zeit, die Herausführung aus Ägypten, zum normativen Inhalt
des Gedenkens geworden ist und daß von nun an das Gottesverhält-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 113

Die besondere historische Erfahrung Israels

38 Ex 12,11.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis des Volkes und seiner Glieder als ein Verhältnis von göttlicher
und menschlicher Wahlfreiheit verstanden werden konnte. So wurde
durch eine bestimmte Erfahrung die Sensibilität für den Sensus hi-
storicus jeder, vor allem aber der religiösen Erfahrung in ihrer Unvor-
hersehbarkeit und zugleich in ihrer bleibenden Denkwürdigkeit ge-
weckt. Dann aber konnte fortschreitend deutlich werden, was in dem
schon zitierten Bekenntnis zur Einzigartigkeit der Berufung Israels
ausgesprochen worden ist: »Wo ist es jemals gesehen oder gehört
worden, daß ein Gott […] hineingegangen ist, um sich mitten aus
einem Volk ein Volk herauszuholen durch Zeichen und Wunder,
durch Macht und mit starkem Arm, wie der Herr, euer Gott, dies
getan hat in Ägypten vor deinen Augen?«39.

Aber dieses Ereignis inmitten der Zeit ließ zugleich seine uni-
versale Bedeutung erkennen. Wie nämlich das Gericht, von dem Is-
rael durch Gottes Eingreifen bewahrt geblieben ist, ein Gericht über
Ägypten (und mit ihm über »die Völker«) gewesen ist, so ist auch
Israels Errettung im Anfang und in allen Phasen seiner Geschichte
ein Zeichen, das Gott »vor den Augen aller Völker« gewirkt hat und
das dazu bestimmt ist, daß »alle Enden der Erde schauen Gottes
Heil«40. Im Bewußtsein der Berufung, Zeuge dieses von Gott gesetz-
ten Zeichens zu sein, ist Israel dessen gewiß, daß in seinem Namen
»sich segnen werden alle Sippen der Erde«41. Wie seine Todesnot ein
Hinweiszeichen (signum demonstrativum) auf das allgemeine Got-
tesgericht gewesen ist, so ist seine Erwählung zugleich seine Be-
rufung, ein antizipatorischen Zeichen (signum prognosticum) eines
kommenden universalen Gottes-Segens zu sein.

Durch das Bewußtsein von dieser universalen Bedeutung seiner
besonderen Erwählung öffnete sich für die weitere Geschichte Israels
ein zweifacher Weg: (1) der Weg von der Monolatrie (d.h. von der
Weigerung, anderen Göttern zu dienen) zum Monotheismus (d. h.
zu der Behauptung, diese anderen Götter seien gar nicht real, son-
dern stellten Fiktionen eines irregeleiteten religiösen Bewußtseins
der Heidenvölker dar, während in Wahrheit der Gott Israels auch
die Geschicke aller Völker in seinen Händen halte), und (2) der Weg
zur kritischen Rezeption der Einsichten, zu denen die welt- und reli-
gionskritisch gewordenen Religionen der benachbarten Völker ge-

114 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

39 Dt 4,34f., vgl. 2 Sam 7,23.
40 Jes 52,10.
41 Gen 12,3.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


langt waren: der ägyptischen Vorstellung vom Totengericht, der per-
sischen Lehre von der »kommenden Welt«, die aus dem Untergang
»dieser Welt« hervorgehen werde, und sogar der griechischen Deu-
tung aller Vorläufigkeit menschlichen Erkennens als eines Vorzei-
chens der kommenden seligmachenden Schau42.

c) Die »Ekklesia Israel« in einer gott-entfremdeten Welt

Es war konsequent, daß von der neuen Erfahrung her rückschauend
auch die vorausgehende Gott-Entfremdung der Welt auf eine Kette
von Wahl-Entscheidungen zurückgeführt wurde, nun freilich auf
eine Kette von Fehl-Entscheidungen der menschlichen Wahlfreiheit,
sodaß die Urgeschichte der Menschheit als eine Reihe von Sünden-
fällen beschrieben werden konnte. Dabei ist es wohl kaum ein Zufall,
daß diese Reihe von Sündenfall-Erzählungen mit dem Bericht von
einer spezifisch religiösen Fehlentscheidung gipfelt: mit dem Bericht
über die Erbauung des Babylonischen Turms. Dem Verfasser dieses
Berichts war zweifellos bekannt, daß »Bab-Ili« in der Sprache der
Mesopotamier nicht »Verwirrung« bedeutet, sondern »Pforte des
Himmels« oder »Pforte zu den Himmlischen«. Die Erbauung des Ba-
bylonischen Turms ist die Errichtung einer Kultstätte gewesen, die
den feiernden Menschen die Gemeinschaft mit den Göttern sichern
sollte. Und der zentrale Inhalt dieses Kultes war die Feier des Ur-Sie-
ges, den der göttliche Herr von Babel, Marduk, »im Anfang« über die
Chaos-Macht Thiamath errungen hatte.

Ebenso wie die Opferung der Erstgeburt von denen, die sie im
Kultus begingen, als Gegenwartszeichen für den lebenspendenden
Tod einer Gottheit gedacht war, war die Errichtung des Babylo-
nischen Turms von seinen Erbauern als Gegenwartszeichen für die
Gemeinschaft der Götter und Menschen gedacht. Und nur Israel deu-
tete das »Schlagen der Erstgeburt« als Ausdruck des göttlichen Ge-
richts und die Erbauung des Babylonischen Turms als Ursprung
menschlicher »Verwirrung«. Richtete sich also die Erzählung vom
»Vorübergang Gottes« primär gegen jene »heidnischen« Erstlings-
opfer, die einem sterbenden und dadurch lebenspendenden Gott dar-
gebracht wurden, so richtete sich die Erzählung vom Babylonischen
Turm primär gegen die Mythen von Götterkrieg und Göttersieg, die
kultisch erneuert werden mußten, um die Friedensordnung der Welt

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 115

Die besondere historische Erfahrung Israels

42 Vgl. Hiob 19,26f.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu sichern. Beide Gottesvorstellungen, die Vorstellung vom sterben-
den Gott, dessen Tod durch die Tötung eines Menschen abbildhaft
wiederholt werden muß, und die Vorstellung von Götterkrieg und
Göttersieg, die in den Neujahrsfesten der Babylonier begangen wur-
den, galten nun als Perversionsformen der Religion, als Formen,
»selbstgemachte Götter« zu verehren, über die und deren Verehrer
das Gericht Gottes ergeht.

Zieht man zur Erläuterung dieser spezifisch israelitischen Reli-
gionskritik die Ergebnisse jener Überlegungen heran, die an früherer
Stelle im hier vorgetragenen Gedankengang die Entstehung der Re-
ligionskritik im frühen Europa verdeutlichen sollten (s. o. S. 98–107),
dann fällt auf: Diese Kritik richtet sich gerade gegen jene Mythen
und Kulte, von denen in einer phänomenologischen Analyse des re-
ligiösen Aktes gezeigt werden konnte: Sie bringen eine Fehlgestal-
tung der religiösen Erfahrung zum Ausdruck und können zugleich
diese Fehlgestaltung sozial stabilisieren, indem sie die Sensibilität
für den Sensus historicus der religiösen Erfahrung schwächen oder
gar nicht aufkommen lassen. Und so bestätigt sich die an früherer
Stelle ausgesprochene Vermutung: Zwischen der spezifischen Erfah-
rung Israels, der Weckung des »historischen Sinns« und der spezi-
fisch biblischen Kritik an den Religionen der Völker besteht ein in-
nerer Zusammenhang.

Versteht man das letzte Glied der Sündenfall-Erzählungen, die
Erzählung vom Babylonischen Turm, auf diese Weise, dann fällt von
dort her zugleich ein neues Licht auf das erste Glied, die Erzählung
vom Sündenfall im Paradies. Philosophische Interpreten haben in
dieser Erzählung vom »Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen«
häufig den Übergang von einer »instinkthaften« und insofern »un-
schuldigen« zu einer »vernünftigen« und damit freilich auch von
Fehlentscheidungen bedrohten Lebensweise bezeugt gefunden. Um
zum sittlichen Urteil fähig zu werden, »mußte« die Menschheit die
»paradiesische Unschuld« verlieren.43

Die Ekklesia Israel, die sich von der gesamten Menschheit da-
durch abgrenzt, daß sie diesen Übergang vom »Instinkt« zum freien
sittlichen Vernunfturteil als »Sündenfall« erzählt, wäre dann die Ge-
meinde der Nostalgiker, die den Verlust der prä-rationalen sittlichen
Instinktsicherheit beklagen. Doch bewährt sich ein solches Verständ-

116 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

43 Eines unter vielen Beispielen für eine solche Auslegung bietet Kant in seiner Schrift
»Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte«, Akademieausgabe VIII, 107–124.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis nicht an den Texten: Hätte Gott ein Verharren der Menschheit
auf der Stufe des sittlichen Instinktes gewollt, dann hätte er den
Stammeltern kein Verbot geben dürfen, das schon dadurch, daß es
aufgestellt wird, eine Alternative sichtbar macht, die nach freier Ent-
scheidung verlangt.

Aber auch eine weitere, ebenso weit verbreitete Deutung kann
nicht befriedigen. Danach wäre der Sündenfall im Paradies als Über-
gang von der sittlichen Heteromonie zur Autonomie zu verstehen:
von einer Heteronomie, die sich das Gute durch fremde Gebote vor-
schreiben läßt und durch ebenso fremde Verbote zum Meiden des
Bösen aufgefordert wird, zu einer Autonomie, die die Entscheidung
zwischen dem Guten und Bösen im eigenen, vernünftigen Urteil zu
treffen vermag. Dann wäre das göttliche Verbot, vom Baum der Er-
kenntnis des Guten und Bösen zu essen, Ausdruck einer väterlichen
Fürsorge, die den Menschen vor seinen eigenen Fehlurteilen bewah-
ren will, freilich um den Preis, ihn zugleich vor seiner eigenen sitt-
lichen Urteilsfähigkeit zu »bewahren«. Die Ekklesia Israel aber, die
durch diese Erzählung dazu angeleitet wird, diesen Übergang von
der Heteronomie zur Autonomie als »Sündenfall«, ja als »Ursünde
der Menschheit« zu diffamieren, wäre die Gemeinschaft derer, die
ihre Flucht vor der eigenen sittlichen Selbstbestimmung dadurch le-
gitimieren, daß sie eine Welt, die diesen Übergang längst vollzogen
hat, als eine »sündige« Welt beurteilen und sich dadurch für das Be-
wußtsein der eigenen Unmündigkeit schadlos halten – eine Interpre-
tation, die manchen Anti-Judaisten in seinen Vorurteilen bestätigt.

Liest man dagegen die Erzählung vom ersten Sündenfall, dem
»Essen vom Baum der Erkenntnis des Guten und Bösen«, im Licht
der Erzählung vom letzten, der Errichtung des Babylonischen Turms,
dann wird eine andere Auslegung möglich, die im Übrigen den Vor-
teil hat, dem hebräischen Sprachgebrauch von »Da’at«, »Erkenntnis«
besser zu entsprechen. Denn damit ist nicht ein rein theoretisches
Wissen gemeint, sondern ein praktisches »Sich-Verstehen-auf …«,
ein umsichtiges Beherrschen einer Praxis nach der Art dessen, der
»sein Handwerk versteht«. Bezogen auf das Gute und Böse würde
ein solches »Erkennen« den Anspruch bedeuten, zur Durchsetzung
des Guten und zur Besiegung des Bösen aufgrund eigenen »Sich-
Auskennens« fähig zu sein. Wie die Erbauung des Babylonischen
Turms, aus der Sicht des jüdischen Erzählers, Ausdruck des An-
spruchs war, den Ort, wo sich Himmel und Erde begegnen, durch
menschliche Leistung herzustellen, so ist das Essen vom Baum der

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 117

Die besondere historische Erfahrung Israels

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnis des Guten und Bösen, so verstanden, Ausdruck des An-
spruchs, den Sieg des Guten über das Böse aufgrund eigener Einsicht
und Wirkmacht selber herbeizuführen. Das aber hat, wie die Erfah-
rung nicht erst der Neuzeit lehrt, noch immer dazu geführt, daß die,
die »den Himmel auf Erden machen« wollten, weit eher »die Hölle
auf Erden gemacht« haben. (Die »daherstampfenden Soldatenstiefel«
der Perser, von denen im Buche Jesajah die Rede ist, sind den Verfas-
sern der »priesterschriftlichen Quelle«, der wir die Erzählung vom
Sündenfall im Paradies verdanken, wohl bekannt gewesen. Die mili-
tärische Expansion der Perser stellt ein religionshistorisch frühes
Beispiel der vielen Versuche dar, den »Sieg des Lichts über die Fin-
sternis« in die eigenen menschlichen Hände zu nehmen.) Wie der
»letzte Sündenfall« von Babylon das Urbild einer Perversion der Re-
ligion ist, so der »erste Sündenfall« im Paradies das Urbild einer Per-
version der Sittlichkeit.

Die Ekklesia Israel aber ist, so verstanden, die Gemeinde derer,
die vor dieser ebenso naheliegenden wie weitverbreiteten Perversion
von Religion und Sittlichkeit durch Gottes eigenes Eingreifen be-
wahrt geblieben ist.

Damit stimmt die besondere Weise überein, wie das tropologi-
sche Bedeutungsmoment der religiösen Erfahrung in der Überliefe-
rung Israels verstanden wird. Wenn nämlich jede Erfahrung von
dem, der sie macht, die Bereitschaft verlangt, sich durch den erfahre-
nen Inhalt auch hinsichtlich der Formen seines Anschauens und Den-
kens umgestalten zu lassen, so fordert die speziell religiöse Erfah-
rung in einem besonderen Sinne die »Umwendung der ganzen
Seele«: Kraft dieses »Tropos« findet der Mensch zu jener Selbstlosig-
keit, die ihn in seinem Denken und Handeln zum »Bild«, d. h. zur
transparenten Gegenwartsgestalt, des Heiligen werden läßt. Biblisch
gesprochen: Nur wer nicht die eigene »Ehre« sucht, sondern allein
die »Ehre des Namens«, kann auf die Berufung hoffen, durch das Le-
ben, das auf seine Umkehr folgen wird, dieser göttlichen Ehre zu die-
nen44.

Diese Bereitschaft schließt ein, daß der Mensch, seiner »Unrein-
heit« bewußt, sich unter das Gericht des Heiligen stellt. Die »Rei-
nigung«, die den Menschen erst dazu befähigt, das »Bild« des Heili-
gen, das er seinem Wesen nach ist, nicht durch die »Unreinheit«
seiner Lebensführung zu entstellen, schließt die Bereitschaft ein, als

118 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

44 Vgl. Ps 115,1.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»alter« Mensch zu sterben, um als »neuer« Mensch wiedergeboren
zu werden (vgl. die Riten eines symbolischen Sterbens in Zusam-
menhang vieler Reinigungsritualien). Dem entspricht es, daß Israel
alle Bedrängnisse seiner Geschichte so verstanden hat, daß es durch
das Feuer des göttlichen Gerichts hindurchgehen muß, um »wie Sil-
ber im Schmelzofen« gereinigt zu werden. Und noch heute gehört
zur Liturgie des jüdischen Versöhnungstages das Bekenntnis, unter
Gottes gerechtem Gericht zu stehen. Nur wer zu diesem göttlichen
Gericht sein »Ja« spricht, kann redlichen Herzens um jene »Rein-
heit« bitten, die aus der göttlichen Vergebungsgnade hervorgeht.
Und die Erzählung vom »Tanz um den Goldenen Jungstier« hält die
Erinnerung daran fest, daß das Volk von seinen Anfängen an seine
Fortexistenz nicht einer durch eigenes Verdienst festgehaltenen
Reinheit verdankt, sondern allein der Fürbitte des Mose, aufgrund
derer Gott »umkehrte von seinem Strafgericht«45. Auch das christli-
che Verständnis der Umkehr steht ganz in dieser Tradition Israels:
Der Wille zur Umkehr schließt die Bereitschaft ein, das Kreuz als
das über den Menschen gesprochene Urteil auf sich zu nehmen und
zu sich selber »Nein« zu sagen46, damit das heilschaffende »Ja« Got-
tes nicht als Anspruch des Menschen gegen die Gottheit, sondern
ausschließlich als dessen freie Gabe verständlich wird. Insoweit be-
wegt sich die jüdisch-christliche »Tropologie« ganz in den Bahnen,
die durch die allgemein religiöse Erfahrung und ihr tropologisches
Bedeutungsmoment vorgezeichnet sind.

Zugleich aber machen diese Texte die spezifische Differenz des
jüdisch-christlichen Tropos deutlich: Die Neuschaffung wird von
einem freien und ungeschuldeten Vergebungswillen Gottes erwartet.
Und alle rituelle Reinigung »wirkt« nicht aus sich selbst, sondern
weil sie Zeichen dieser göttlichen Vergebungsgnade setzt. Sogar die
Umwendung selbst ist zuerst göttliche Gabe, ehe sie zur mensch-
lichen Willensentscheidung werden kann. »Wende du uns um, o
Herr, dann können wir umkehren in vollkommener Umkehr«, lautet
eine Bitte aus der Liturgie des jüdischen Versöhnungstages. Und sie
nimmt das Psalmwort auf: »Wende du uns um, o Herr, wende uns
dein Angesicht zu, dann werden wir heil«47.

Und ein weiteres Unterscheidungsmerkmal kann hinzugefügt

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 119

Die besondere historische Erfahrung Israels

45 Ex 32,9–14.
46 Mk 8,34.
47 Ps 80, Vers 4,8 und 20.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden: Biblisch verstanden ist die Selbstlosigkeit nicht Ausdruck
einer Einwilligung in die Tragik der Welt (vgl. . Band II,198 ff.), son-
dern Ausdruck des Bewußtseins, in die Welt hinein gesandt zu sein,
um in ihr wirksame Zeichen der neuschaffenden Gnade Gottes zu
setzen. Der geforderte Tropos wird so zur Bedingung für die Über-
nahme eines geschichtlich wirksamen Auftrags; und die Erfüllung
dieses Auftrags erwartet keinen anderen Lohn als den, mit neuen
Aufträgen betraut zu werden. In einem Gleichnis Jesu im Neuen Te-
stament spricht deshalb der Hausvater zum »guten« Knecht: »Weil
du über Weniges getreu gewesen bist, will ich dich über vieles set-
zen«. Diese Aussage steht ganz in der Tradition Israels, wo in den
»Sprüchen der Väter« gesagt werden kann: »Der Lohn für einen (er-
füllten) Auftrag ist ein (neuer) Auftrag«48. Der Sensus tropologicus
der religiösen Erfahrung verweist, so verstanden, den Menschen in
eine Geschichte hinein, die nicht durch die »ewige Wiederkehr des
Gleichen« bestimmt wird, sondern durch die »Erwählung« des Men-
schen, immer neue und oft überraschende Aufträge im Dienste des
göttlichen Heilswirkens zu übernehmen. Wie die Herausführung aus
Ägypten die im ausgezeichneten Sinne »historische«, die Sensibilität
für den Sensus historicus jeder Erfahrung weckende Erfahrung ge-
wesen ist, so gewinnt in ihrem Lichte auch das tropologische Bedeu-
tungsmoment der religiösen Erfahrung einen für die biblische Über-
lieferung charakteristischen Bezug zur Geschichte. Die »Qehillat
Jisrael« aber ist diejenige religiöse Überlieferungsgemeinschaft, in
der mit der Erinnerung an den Vorübergang Gottes und an die Her-
ausführung aus Ägypten zugleich das Bewußtsein von der Verpflich-
tung weitergegeben wurde, durch die immer neu vollzogene Umkehr
(t’schubah, tropos) zur Erfüllung dieses historischen Auftrags fähig
zu werden. »Thorah«, die Einweisung in einen Auftrag, und
»T’schubah«, die Gabe der Umkehr, wurden so zu Grundkategorien
für den Aufbau der Erfahrungswelt Israels (s. o. S. 92 f.).

4. Israels Erw�hlungsbewußtsein und seine
Legitimationskriterien

An früherer Stelle wurde gesagt: Die Transzendentalphilosophie, die
die Möglichkeitsbedingungen der Erfahrung zu klären hat, findet

120 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

48 Mt 25,23, vgl. Sprüche der Väter 4,2.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihren Gegenstand nur dadurch, daß sie zunächst diejenigen Erfah-
rungen zur Kenntnis nimmt, die in der Geschichte tatsächlich ge-
macht worden sind. Entsprechend muß sich eine Religionsphiloso-
phie, die sich transzendentalphilosophischer Methoden bedient,
zunächst durch die Selbstzeugnisse der Religion über die Eigenart
der religiösen Erfahrung belehren lassen, ehe sie in einem zweiten
Schritt diejenigen Formen des Anschauens und Denkens freilegen
kann, auf denen die Möglichkeit dieser Erfahrung beruht. Dadurch
gewinnt sie freilich zugleich Kriterien, an denen die unverkürzte
Vollgestalt dieser Art von Erfahrung von ihren möglichen Fehlfor-
men unterschieden werden kann. Gerade indem sie sich zu den
Selbstzeugnissen der Religion hermeneutisch verhält, wird sie auch
zu einer sachgerechten Kritik des Bezeugten fähig (s. Band II, 75 ff.).

Das gilt auch für die Zeugnisse jener Erfahrung, aus der das
Selbst- und Weltverständnis Israels hervorgegangen ist, also vor al-
lem für die Zeugnisse von der Herausführung aus Ägypten. Die Her-
ausführung aus Ägypten wurde, so hat sich gezeigt, für die Israeliten
zu einer »horizontverändernden Erfahrung«. Und im veränderten
Verstehenshorizont wurde eine radikale Kritik an der Religion (und
sekundär auch an der Sittlichkeit) der »Völker« möglich. Diese Kritik
war in wichtigen Hinsichten der Religionskritik im werdenden Euro-
pa verwandt, auch der speziell philosophischen Mythenkritik, ließ
aber zugleich eine unverwechselbare Eigenart erkennen: Die Kritik
Israels war der entstehenden philosophischen Religionskritik der
Griechen dadurch verwandt, daß sie zu dem Urteil führte, die Götter
der Völker seien Ergebnisse einer »Göttermacherei« oder »Theopla-
sía«, und die Mythen, die von diesen Göttern berichten, seinen ent-
sprechend die Ergebnisse menschlicher »Mythenmacherei« oder
»Mythopoiía«. Diese diene auf eine den Beteiligten selber verborge-
ne Weise dazu, das eigene, irregeleitete Selbst- und Weltverständnis
der Menschen zu sakralisieren und dadurch zu legitimieren.

Wenn daher philosophisch nach Kriterien gefragt wird, durch
die das Bewußtsein Israels von der eigenen »Erwählung« sich als ge-
rechtfertigt erweise, dann lautet die erste Antwort: Es ist die Fähig-
keit zu einer radikalen Kritik an den überlieferten Religionen, durch
die Israel sich mit Recht von den »Völkern« unterschieden weiß. Und
in der Tat haben immer wieder Philosophen den Vorrang Israels in
seinem Monotheismus gesehen, der alle theogonischen und kosmo-
gonischen Mythen und alle ihnen entsprechenden Riten zu einem
»Greuel« erklärte und alle Erzählungen von Götterkriegen und Göt-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 121

Israels Erw�hlungsbewußtsein und seine Legitimationskriterien

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tersiegen in das Reich der selbstersonnenen Fabeleien verwies. Nicht
erst frühchristliche, sondern schon jüdische Apologeten, z. B. Philo,
haben diese Verwandtschaft zwischen jüdischer und philosophischer
Mythenkritik als Legitimationsgrund für das Bewußtsein Israels an-
geführt, »nicht ein Volk wie die anderen Völker« zu sein. Denn hier
und nur hier sei diese Kritik nicht ein Vorrecht weniger Repräsentan-
ten einer intellektuellen Elite gewesen, sondern zur Grundhaltung
eines ganzen Volkes geworden.

Dieses Kriterium freilich dient dem philosophischen Betrachter
nicht nur als Rechtfertigungsgrund für das Erwählungsbewußtsein
Israels, sondern zugleich als Maßstab seiner Kritik: Israel kann sich
auf seine Erwählung nur in dem Maße berufen, in welchem es sich
vor einem Rückfall in die überwundene Mythologie der »Völker« zu
hüten vermag49. Paradigmatisch für die Gefahr dieses Rückfalls ist
die Erzählung vom »Tanz um das Goldene Kalb«, eine Verfehlung,
die nur möglich war, weil die Tanzenden den Gott, der sie aus Ägyp-
ten geführt hat, nach dem Vorbild jener Stier-Gottheiten dachten, die
als Götter der Fruchtbarkeit und der Siegesmacht bei den »Völkern«
verehrt wurden. Wo solche Verwechselung geschieht, haben die, die
sie begehen, den Anspruch, sich als »Erwählte« zu fühlen, verloren,
auch wenn sie eine im Sinne solcher Mythologien verstandene Gott-
heit unter dem Namen des »wahren Gottes« verehren.

Freilich zeigt eine nähere Betrachtung zugleich die Differenz
zwischen der Mythenkritik Israels und der der antiken Philosophen.
Diese Differenz zeigt sich zunächst darin, daß die Kritik Israels an
den Mythen und Kulten der Völker nicht das Ergebnis der Reflexion
einiger weniger Intellektueller gewesen ist, sondern die Folge einer
gemeinschaftlich gemachten Erfahrung. In dieser Erfahrung hat sich,
nach dem Verständnis Israels, Israels Gott als ein frei handelnder
Gott erwiesen, dessen Freiheit sich in der Doppelgestalt des Gerichts
über die Götter und der gnädigen Verschonung eines Volkes offen-
barte, das er zu »seinem« Volke machen wollte. Und eine philo-
sophische Reflexion konnte zeigen: Durch diese besondere, in einem
eminenten Sinne »historische« Erfahrung wurde zugleich eine spezi-
fische Sensibilität für das historische Bedeutungsmoment jeder Er-
fahrung geweckt; und jene Mythen und Kulte, auf die die Kritik sich
bezog, konnten als Folgen davon verstanden werden, daß den »Völ-
kern« dieses Bewußtsein von der Geschichte verlorengegangen war.

122 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

49 Vgl. die Bitte des Psalmisten: »daß sie nicht in die Torheit zurückfallen« – Ps 85,9.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Infolge dieses Verlustes verstanden sie nun alle Ereignisse in der Zeit
als bedeutungsgleiche Wiederholungsbilder dessen, was im Anfang
geschehen war. (Mit Eliade gesprochen: Der »Mythos von der ewigen
Wiederkehr« erweist sich bei solcher Reflexion als der »Mythos aller
Mythen« und motiviert einen spezifisch religiösen Widerstand ge-
gen die Geschichte – vgl. M. Eliade, Le mythe de l’étérnel retour).

Während jedoch Eliade diesen Widerstand gegen die Geschichte,
ja den Willen zur »Vernichtung der Zeit« für ein allgemeines Merk-
mal des religiösen Bewußtseins hält50, konnte an früherer Stelle im
hier vorgetragenen Gedankengang gezeigt werden: Es handelt sich
um die Folge einer spezifischen Defizienz des religiösen Bewußtseins
(s. Band II, S. 76–162, insbesondere S. 120–139). Und in diesem Zu-
sammenhang zeigt sich, in philosophischer Betrachtung, ein neues
Legitimationskriterium für das Bewußtsein Israels von seiner Son-
derstellung gegenüber den Völkern: Die eigene historische Erfah-
rung hat in Israel ein Bewußtsein von der Freiheit Gottes gegenüber
der Welt und von der Freiheit des Menschen, auf Gottes freie Tat zu
antworten, entstehen lassen, das alle Versuche, das Göttliche oder die
Götter als Teile dieser Welt zu verstehen, als Ausdruck einer »Ver-
blendung« erscheinen ließ. Deutlichster Ausdruck dieser Verblen-
dung sind diejenigen weit verbreiteten Mythen, nach denen Theo-
gonie und Kosmogonie, die Geburt der Götter und die Entstehung
der Welt, zusammenfallen. Israel, so scheint es, ist »kein Volk wie
die anderen Völker«, weil es, in der Erfahrung von Gottes Gericht
und Gnade, vor dieser Verblendung bewahrt oder vielmehr aus ihr
gerettet worden ist. Nur so konnte Israel die Freiheit Gottes gegen-
über der Welt und damit seine »Transzendenz« entdecken.

Auch dieses Kriterium dient dem Philosophen nicht nur dazu,
das Erwählungsbewußtsein Israels zu legitimieren, sondern zugleich
dazu, ihm einen Maßstab der Kritik entgegenzuhalten: Israel kann
sich auf seine Erwählung nur in dem Maße berufen, in welchem es
sein Verhältnis zu seinem Gott konsequent als Folge der göttlichen
Wahlfreiheit begreift, durch die dieses Volk vor dem göttlichen Ge-
richt bewahrt worden ist und immer wieder bewahrt wird. Der »Vor-
übergang Gottes«, der »die Götter richtet«, muß als Ausdruck einer
ungeschuldeten Erhaltungsgnade verstanden werden, wenn aus dem
Gott der Geschichte nicht erneut ein Sippen- und Landesgott ge-
macht werden soll, der seinem Volk und Land aus einer inneren Not-

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 123

Israels Erw�hlungsbewußtsein und seine Legitimationskriterien

50 Vgl. Eliade, Die Religionen und das Heilige Kap 11.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wendigkeit seines Wesens heraus zugehört. Auch durch eine solche
Divinisierung von Volk und Land nämlich droht eine »Re-Ba’alisie-
rung« des Gottesglaubens, die zur Folge haben würde, daß Israel »ein
Volk wie die anderen Völker« würde, die ebenfalls ihre Sippen- und
Landesgötter verehren. Damit aber ginge sein Recht, sich auf eine
»Erwählung« zu berufen, verloren.

Aber auch ein solcher Versuch, Israels Erwählungsbewußtsein
philosophisch zu legitimieren und Kriterien seiner Legitimität auf-
zustellen, liefe, wenn er nicht durch weitere Versuche der Kriterien-
findung ergänzt würde, immer noch darauf hinaus, daß der Philo-
soph seine eigenen kritischen Einsichten zum Maßstab nimmt, um
denen, die die Erinnerung an die Herausführung aus Ägypten weiter-
tragen, eine auffallende Nähe zum philosophischen Denken zu be-
scheinigen: Sie seien, aufgrund ihrer besonderen Erfahrungen, zu
den gleichen Einsichten gelangt, die die Philosophie, historisch weit
später und mit weit geringerer Breitenwirkung, durch ihre Reflexio-
nen gewonnen habe, vor allem zur Einsicht in die Bedeutung der Ge-
schichte in ihrer von aller Naturnotwendigkeit unterschiedenen
Kontingenz. Die Überlieferung Israels, die zu einer »Formatio Men-
tis« geführt hat, innerhalb derer eine besondere Sensibilität für das
historische Bedeutungsmoment der Erfahrung gewonnen wurde, er-
scheint bei solcher Betrachtung wie eine erstaunlich früh entstande-
ne und erstaunlich wirksame »Popularphilosophie«. Damit würde
sich, im Rahmen einer Transzendentalphilosophie der Gegenwart,
eine Weise der Betrachtung wiederholen, die in der Aufklärungszeit
verbreitet gewesen ist und den Vorrang Israels vor den »Völkern«
darin gesehen hat, das weit später entstandene kritische Religionsver-
ständnis der Philosophen vorbereitet zu haben. Das »erwählte Volk«
wäre dann der historische Vorläufer der intellektuellen »Eliten« (de-
ren Selbstbezeichnung nicht zufällig von der selben französischen
Wortwurzel »élu« gebildet ist).

Das Bild ändert sich erst dann, wenn die biblische Auffassung
von der gottentfremdeten Welt in die Betrachtung einbezogen wird
– eine Auffassung, die in den Sündenfallgeschichten des Buches Ge-
nesis ihren deutlichsten Ausdruck gefunden hat und den »dunklen
Hintergrund« bildet, vor dem der freie Akt der göttlichen »Erwäh-
lung« gesehen werden muß. Die »Verblendung«, in der die »Völker«
leben, beruht nicht einfach darauf, daß sie in überlieferten Vorurtei-
len befangen sind, aus denen sie, wenn sie nur die intellektuelle Kraft
aufgeklärten Denkens aufgebracht hätten, auch ohne besonderen

124 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eingriff Gottes hätten befreit werden können; sie ist vielmehr Folge
einer Schuld, aus der und deren Folgen die Menschheit sich nicht
durch eigene Denk-Anstrengung befreien konnte. Nicht einmal den
eigenen »Vätern jenseits des Stromes« wäre eine solche Selbst-Be-
freiung möglich gewesen, wenn Gott nicht in freiem Entschluß den
Vater Abraham »gegriffen« und mit ihm seinen »Bund« geschlossen
hätte. »Erwählung« ist im Selbstverständnis der Ekklesia Israel nicht
antizipierte Aufklärung, sondern ein von Gott gesetzter Neu-An-
fang, der, in der Einheit von Gericht und Errettungsgnade, einer in
schuldhafter Selbstverstrickung lebenden Menschheit Wege der Um-
kehr aufschließt – beginnend beim »Hause Israel« und sich voll-
endend darin, daß das so erwählte Volk zum »Segen für alle Sippen
des Erdbodens« werden soll51.

Daraus ergeben sich zwei weitere Legitimationskriterien, nun
freilich solche, bei denen das kritische Moment derartiger Kriterien
besonders deutlich hervortritt: Israel kann sich auf seine Erwählung
nur in dem Maße berufen, in welchem es sich dessen bewußt bleibt,
daß es gemeinsam mit den »Völkern« unter Gottes Gericht steht.
Und es gelangt nur dann zu einem angemessenen Verständnis dieser
Erwählung, wenn es diese als einen von Gott gesetzten neuen Anfang
begreift, der sich im »Segen für alle Sippen des Erdbodens« vollenden
soll. Geht das Bewußtsein davon verloren, dann verwandelt sich das
Bekenntnis zur ungeschuldeten göttlichen Erwählung in ein Mittel,
seinen eigenen Ruhm zu suchen und sich dem Auftrag zu entziehen,
auch den Völkern das Heilswirken Gottes zu verkünden. Eine solche
Weise, sein eigenes Erwählungsbewußtsein geltend zu machen, ent-
zöge diesem den Grund seiner Legitimität.

Zweites Teilergebnis

Die Ekklesia Israel versteht sich selbst aus einem Wechselverhältnis
von Wahlhandlungen: der göttlichen Erwählung eines Volkes aus
den Völkern und der antwortenden, von seiten der Menschen voll-
zogenen Erwählung eines Gottes aus den Göttern52. Daraus folgt für
die Eigenart dieser besonderen religiösen Überlieferungsgemein-
schaft: Ihr Gottesverhältnis beruht nicht auf einer Notwendigkeit

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 125

Zweites Teilergebnis

51 Gen 12,3.
52 Vgl. Josua 24,15.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Natur (wie dies bei den Göttern der Länder und der Sippen der
Fall ist), sondern auf der göttlichen und sekundär auf der mensch-
lichen Treue zu der einmal getroffenen Entscheidung.

Bei dem Versuch, den Begriff der »Erwählung« zu deuten, konn-
te zunächst durch eine allgemeine Strukturanalyse der religiösen Er-
fahrung gezeigt werden: Der Dialog mit dem Wirklichen und seinem
spezifisch religiösen Anspruch schließt stets die Momente der »kos-
mologischen«, »moralischen« und »existenziellen« Freiheit ein:
1) der kosmologischen Freiheit als der Fähigkeit, wirksame Gegen-
wartszeichen dessen zu setzen, was von der Gottheit »im Anfang«
oder inmitten der Zeit schon gewirkt ist, und so inmitten der Welt
einen Neuanfang zu stiften, 2) der moralischen Freiheit, kraft derer
der Mensch auf allen eigenmächtigen Dienst an eigensüchtigen
Zwecken verzichtet, um zur Selbstlosigkeit des »Bildes« zu finden,
d. h. zu der Fähigkeit, dem Wirken des Heiligen in der Welt eine Ge-
genwarts- und Erscheinungsgestalt zu geben, und 3) der existenziel-
len Freiheit, sein Wesen und seine Würde in dieser Berufung zum
Gottesbild inmitten der Welt zu suchen.

Dagegen müssen besondere Bedingungen gegeben sein, wenn
diese Freiheit als eine Fähigkeit zu Wahlhandlungen verstanden wer-
den soll. Diese Bedingungen lassen sich auf folgende Weise angeben:
Nur auf dem Hintergrund einer universalen Entfremdung der Völker
vom wahren Gott gewinnt das allgemein religiöse Verhältnis zwi-
schen göttlicher und menschlicher Freiheit den Charakter eines
Wechselverhältnisses von Wahlhandlungen. Der Begriff der »Erwäh-
lung«, der für das Selbstverständnis der »Qehillat Jisrael« konstitutiv
ist, schließt daher zweierlei ein: daß Gott mit einer Welt, die sich von
ihm abgewendet hat, einen neuen Anfang setzen will und diesen An-
fang durch die Berufung eines bestimmten Volkes gesetzt hat, und
daß dieser neue Anfang dazu bestimmt ist, sich in der »Wegschaf-
fung aller falschen Götter aus allen Landen« zu vollenden.

Israel hat die universale Gott-Entfremdung der Welt durch eine
Abfolge von Sündenfall-Geschichten beschrieben, vom Ungehorsam
der Stammeltern im Paradies bis zur Errichtung des Turms von Ba-
bel. Dabei ist es wichtig festzuhalten, daß in all diesen Sündenfällen
nicht ein Verstoß gegen profane Regeln der Moral, sondern eine Per-
version des religiösen Aktes zum Ausdruck kommt. Eine Struktur-
analyse der religiösen Erfahrung kann diese Perversion der Religion
auf folgende Weise beschreiben: Jene Freiheit, die zum religiösen Akt
als einem solchen wesentlich gehört, schließt die Gefahr einer Selbst-

126 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deformation ein, deren deutlichstes Merkmal darin besteht, daß die
Sensibilität für das historische Bedeutungsmoment der religiösen Er-
fahrung verlorengeht. Deutlichster Ausdruck eines solchen defizien-
ten Gottesverständnisses sind Mythen von der Theogonie, die mit
der Entstehung der Welt zusammenfällt, vom Ursprung des Lebens
aus dem Tode einer Gottheit und von einem vor aller Erfahrungszeit
geschehenen Götterkrieg. Derartige Mythen und die ihnen entspre-
chenden Kulte leiten die Mitglieder religiöser Überlieferungs-
gemeinschaften dazu an, in allen Ereignissen der Welt die »ewige
Wiederkehr des Gleichen« zu sehen, statt die Menschen in eine zu-
kunftsoffene Geschichte freizusetzen.

Gegen diese Gottesvorstellungen wandte sich die Mythenkritik
im entstehenden Europa. Diese Kritik wurde nur möglich, weil (auf
je besondere Weise in Ägypten, Persien und Griechenland) Erfahrun-
gen gemacht worden sind, in denen sich zeigte, daß die bestehende
Welt allenfalls als das entstellte Bild ihrer heiligen Ursprünge ver-
standen werden kann. Unter dieser Voraussetzung konnte die reli-
giöse Hoffnung sich nicht mehr darauf richten, die bestehende Welt
aus ihren Ursprüngen zu erneuern, sondern nur darauf, entweder für
das Individuum einen Ausweg aus dieser gott-entfremdeten Welt zu
öffnen (Mythen vom Totengericht) oder inmitten »dieser Welt«
wirksame Signa prognostica einer »kommenden Welt« aufzurichten
(so in der Religion Zarathustras). Im Lichte dieser Hoffnung verstan-
den, können nun auch die einzelnen Inhalte der Erfahrung ihre blei-
bende Denkwürdigkeit gewinnen als je konkrete Weisen, den Men-
schen in eine zukunfts-offene Geschichte einzuweisen.

Der Gesamtkontext, in den alle subjektiven Erlebnisse einge-
ordnet werden müssen, wenn sie als Inhalte einer objektiv gültigen
Erfahrung gelesen werden sollen, gewinnt damit nochmals eine spe-
zielle Gestalt. Die Erfahrungswelt derer, die die Überwindungs-
bedürftigkeit »dieser Welt« erfahren haben, ist nicht mehr die Welt
einer »Wiederkehr des Gleichen«, die aus bedeutungsgleichen, ge-
geneinander austauschbaren Abbildern dessen besteht, was »im
Anfang« geschah (Eliade). Sie ist vielmehr ein Gefüge von Hoff-
nungszeichen, die der Mensch teils vorfindet, teils selber tätig her-
vorbringt, um »inmitten dieser Welt« als »Bürger der kommenden
Welt« zu leben.

In diesem religionshistorischen Kontext ist auch die besondere
Erfahrung zu verstehen, die das Gottesverständnis der Ekklesia Israel
bestimmt: die Erfahrung der Herausführung aus Ägypten. Dabei ist

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 127

Zweites Teilergebnis

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es für die Weise, wie diese Erfahrung verstanden wurde, konstitutiv,
daß der »Vorübergang Gottes« dem Erinnerungsfest »Pessach«
(»Vorübergang«) den Namen gegeben hat. Und darin liegt zugleich
ein Proprium, durch das die Erfahrung Israels sich von anderen un-
terscheidet, die im werdenden Europa zu einer Kritik an den theo-
gonischen und zugleich kosmogonischen Mythen geführt hat: Israel
konnte, seinem Selbstverständnis nach, nur aus Ägypten herausge-
führt werden, weil es durch die von Gott selbst angeordnete Schlach-
tung des Passahlamms vor einem Gottesgericht bewahrt geblieben
ist, das »alle Erstgeburt Ägyptens« geschlagen hatte. Deshalb blieb
auch für die Zukunft die »Auslösung« der männlichen Erstgeburt
durch ein Tieropfer das entscheidende kultische Erinnerungszeichen
an die göttliche Rettungstat53.

Das in der Umwelt Israels verbreitete Erstgeburts-Opfer, das
seinerseits dazu bestimmt war, den lebenspendenden Tod einer Gott-
heit abbildhaft zu wiederholen, wurde nun als ein Gericht Gottes
verstanden, von dem auch Israel nicht apriori ausgenommen war,
sondern von dem es nur durch eine von Gott selbst eingesetzte Er-
satz-Handlung (die Tötung des Passahlamms) ausgespart worden ist.
Damit aber konnte die Herausführung aus Ägypten als die Rettungs-
tat eines Gottes verstanden werden, der mitten im Gericht Heil zu
schaffen vermag. Dadurch war dieser Gott als ein Gott des freien ge-
schichtlichen Handelns erkannt und in seiner Unverwechselbarkeit
von allen Göttern der Fruchtbarkeit erwiesen, deren verbreitetes
Symbol der heilige Stier (das »Goldene Kalb«) gewesen war. Der
Gott, der Israel aus Ägypten geführt hat, hat sich auf solche Weise
zugleich als Richter über die »falschen Götter« und ihre Verehrer
erwiesen. Und die neu entstehende Gemeinde derer, die von diesem
Gott »mitten aus einem fremden Volk herausgeholt« worden waren,
konnte sich selbst als das Vorzeichen einer kommenden, alle Völker
umgreifenden Wiederherstellung der wahren Gottesverehrung be-
greifen.

In einer philosophischen Reflexion auf die Möglichkeitsbedin-
gungen der Erfahrung konnte gezeigt werden: Erst unter dem Ein-
druck dieser besonderen Erfahrung gewann auch das »tropologische«
Bedeutungsmoment, das zu jeder Erfahrung gehört, eine ausdrück-
lich historische Bedeutung: Unter dem Anspruch seines Gottes wird
Israel immer neu zu einer »Umkehr« gerufen, durch die es fähig

128 SCIENTIA RELIGIO Richard Schaeffler

Das Selbstverst�ndnis der »Ekklesia Israel«

53 Ex 13,14–16.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, auch die Völker zur Abkehr von ihren falschen Götzen und zur
Verehrung des wahren Gottes einzuladen54. »Ekklesia Israel« ist die-
jenige Überlieferungsgemeinschaft, die ihre Mitglieder befähigt, im
Lichte der Erinnerung an die Herausführung aus Ägypten ihre ganze
Geschichte als eine Abfolge immer neuer konkreter Gestalten dieses
Auftrags zu begreifen.

Daraus entstand eine neue Leit-Idee für den Aufbau des Ge-
samtkontextes, in den alle subjektiven Erlebnisse eingeordnet wer-
den müssen, um in Inhalte objektiv gültiger Erfahrung transformiert
zu werden. Diese Leitidee lautet: »Einung des Herzens« (Findung der
eigenen Identität im Wechsel der Lebenssituationen) durch »Einung
des Namens« (Wieder-Erkennen des einen Gottes in der Vielfalt sei-
ner Zuwendungsgestalten). Dieser Gesamtkontext, die »Welt« Isra-
els, erhält ihre Struktur durch die Kategorien »Auftrag« (Mizwah),
»Weisung auf einen Weg« (Thorah) und die Hoffnung auf die stets
neue Ermächtigung zur »Umkehr« (T’schubah).

Aus diesem Verständnis der Ekklesia Israel sind zugleich kriti-
sche Folgerungen zu ziehen: Der Begriff der »Erwählung« einer par-
tikulären religiösen Überlieferungsgemeinschaft ist nur dann mit
dem Bekenntnis zu Gottes universaler Herrschaft über alle Völker
vereinbar, wenn er die Solidarität dieser partikulären Gemeinschaft
mit der ganzen Menschheit nicht ausschließt. Diese Solidarität
schließt zwei Momente ein: das gemeinsame Stehen unter Gottes
Gericht, sodaß die Erwählten nur durch ein besonderes Eingreifen
Gottes vor dem göttlichen Gericht bewahrt werden konnten, und die
gemeinsame Hoffnung auf das von Gott gewirkte Heil. Verlöre diese
besondere Gemeinschaft das Bewußtsein, unter Gottes Gericht zu
stehen, dann schlüge das Bewußtsein der Erwählung um in eine
»Selbstgerechtigkeit«, die meint, weder der Umkehr noch der gött-
lichen Errettungsgnade zu bedürfen. Verlöre sie das Bewußtsein da-
von, daß ihre Erwählung dazu bestimmt ist, einen von Gott selber
gewirkten Neu-Anfang zu bezeugen, der sich im Heil aller Völker
vollenden soll, dann würde ein solches Erwählungsbewußtsein dazu
führen, daß die erwählte Gemeinde sich ihrem Weltauftrag entzieht,
statt in allen Wendungen ihrer Geschichte immer neue Gestalten
dieses ihres Auftrags zu entdecken.

Philosophische Ein�bung in die Theologie III A 129

Zweites Teilergebnis

54 Ps 96,3–13; Ps 98, 2–3.

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75 - am 18.01.2026, 12:31:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860922-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Das Selbstverständnis Israels als Thema einer religionsphilosophischen Reflexion
	a) Die spezifische Differenz der »Ekklesia Israel«
	b) Die Bedeutung der Freiheit für das Verhältnis des Menschen zum Heiligen – Ein Versuch, Ergebnisse der allgemeinen Theorie d
	c) Die offene Frage: Die Möglichkeit, das Verhältnis zwischen Gott und seinen Verehrern als ein Verhältnis von Wahlhandlungen z
	d) Aufgaben einer transzendentalphilosophischen Deutung

	2. Die These von der universalen Gott-Entfremdung der Welt und die Stellung Israels in der Religionsgeschichte des frühen Europ
	a) Der erreichte Problemstand: Mögliche Deformationen der religiösen Erfahrung und die Gefahr ihrer sozialen Stabilisierung
	b) Eine spezielle Art von Erfahrungen und die Entstehung der Religionskritik im frühen Europa
	c) Die menschliche »Götterbildnerei« (Theoplasía) und »Mythenmacherei« (Mythopoiía) und die Frage nach ihren Gründen
	d) Krisen der überlieferten Deutung der Welt und eine neue Form der religiösen Erfahrung: Ihre Inhalte als Antizipationsgestalt

	3. Die besondere historische Erfahrung Israels auf dem Hintergrund der Krisenerfahrungen im frühen Europa
	a) Der »Vorübergang Gottes« und das Gericht über die Götter des Todes und der Fruchtbarkeit
	b) Die Erfahrung von der Freiheit Gottes und die Entdeckung der Geschichte
	c) Die »Ekklesia Israel« in einer gott-entfremdeten Welt

	4. Israels Erwählungsbewußtsein und seine Legitimationskriterien
	Zweites Teilergebnis

