2. Kein Bildnis machen?
Bildauffassungen in religiosen Kulturen

2.1. Symbolik in jidischen Kulturen
2.1.1 Das biblische Bilderverbot

Bis heute gibt es in Synagogen keinerlei bildhafte Darstellungen. Das
Judentum hat sich als erste der grofSen monotheistischen Weltreligio-
nen vor einem anderen Hintergrund entwickelt und musste sich ge-
gen eine heidnische Umwelt abgrenzen.

Gotterwelt, Herrschaftsstruktur und Bildwirklichkeit, so berich-
tet Lippold, waren damals in den frithen Hochkulturen des Mittel-
meerraumes untrennbar aufeinander bezogen:

»Als Garanten der Dauer, als Reprisentanten gottlicher und menschlicher
Macht, als Wohnung der Gottheit, aber auch als ihr irdischer Stellvertreter
fungierten die Bilder als reale Instrumente des Lebensvollzuges. Dies war
nur moglich durch die generelle Zusammenschau des Bildes mit dem Ab-
gebildeten, der in seiner materiellen Darstellung wesenhaft gegenwirtig
war.«!

Die suggestive Realprisenz des Abgebildeten im Bildnis, besonders in
der dreidimensionalen Skulptur, wie man glaubte, sorgte fiir eine
Zentrierung der jeweiligen Gesellschaften um die jeweiligen Gott-
heiten herum und fiir die Privilegierung einer Priesterkaste, die als
Vermittler zwischen Gottern und Menschen hohen Rang besaf3.

Nur in Agypten hatte es kurzfristig Monotheismus gegeben, als
Amenophis IV den Reichsgott Amun durch den bildlos, ndmlich als
Sonnenscheibe dargestellten Aton ersetzte, sich hinfort Echnaton
(»der dem Aton niitzlich ist«) nannte und alle anderen Gétterbildnis-
se radikal vernichten lief3.?

! Lippold, Macht des Bildes — Bild der Macht, S. 43.
2 a.a.0,, S. 38.

74

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Doch im alten Israel, wahrscheinlich schon zur mosaischen Zeit
(1250-1230 v.Chr), entstand auf dem Boden Palistinas »inmitten
einer Umwelt, die erfiillt ist von mannigfaltigen Gottheiten und Kul-
ten, mit ihren Tempeln und wirkkriftigen Standbildern«,’ eine an-
dere religiose Kultur. Mehrere Gruppen halbnomadischer Hirten
hebriischer Abstammung hatten sich unter der Fithrung des vom
dgyptischen Pharao hochgeschitzten Moses (da sie dort zu Frondiens-
ten gezwungen worden waren) in das Land ihrer Viter,* nach Kanaan,
aufgemacht und erhielten im Verlauf ihrer 40-jihrigen Wanderung
durch die Wiiste (im 12.—11. Jh. v. Chr.) unterwegs am Sinai, wie die
Bibel berichtet, von Gott die Zehn Gebote als Gesetze fiir diese Ge-
meinschaft. Gott hatte sich nach der Uberlieferung Moses geoffen-
bart, aber nicht als Person, sondern im Zeichen eines brennenden
Dornbuschs mit einer fiir Moses horbaren Stimme, und sich auf
Nachfrage als »JHWH« zu erkennen gegeben (iibersetzt als »Ich bin,
der ich bing, oder »Ich bin, der ich sein werde«, oder »Ich bin, der ich

bin da«).

Die von Chagall dargestellte Offenbarungsszene (siehe Bild 1) wahrt
das Bilderverbot, denn auf die Anwesenheit Gottes ist mit den Zei-
chen des brennenden Dornbuschs und den Buchstaben des geoffen-
barten Namens JHWH (von rechts nach links gelesen) hingewiesen,
und auch Moses ist zeichenhaft dargestellt: als die Offenbarung Ho-
render.

Die klassische Formulierung des Bilderverbots findet sich gleich
zu Beginn der Zehn Gebote:

»Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus Agypten gefiihrt hat, dem Sklaven-
haus. Du sollst neben mir keine anderen Gotter haben. Du sollst Dir kein
Gottesbild machen, und keine Darstellung von irgendetwas am Himmel
droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der Erde. Du sollst Dich
nicht vor anderen Géttern niederwerfen und dich nicht verpflichten, ihnen
zu dienen« (Ex 20,2-5).

Eine weitere Formulierung mit praziseren Details findet sich im Deu-
teronomium, wo es heif3t:

3 a.a.0.,S.43.

4 Die Patriarchen Abraham, Isaak und Jacob sowie die Erzmiitter Sara, Rebecca, Ra-
chel und Lea stammten urspriinglich aus Mesopotamien und wanderten nach Kanaan
aus, bevor sie sich in Agypten niederlieSen. Vgl. van Voolen, Jiidische Kunst und
Kultur, S. 26.

75

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

sLauft nicht in Euer Verderben, und macht Euch kein Gottesbildnis, das
irgendetwas darstellt, keine Statue, kein Abbild eines minnlichen oder
weiblichen Wesens, kein Abbild irgendeines Tieres, das auf der Erde lebt

. [...] Wenn Du die Augen zum Himmel erhebst und das ganze Himmels-
heer siehst, die Sonne, den Mond und die Sterne, dann lass Dich nicht ver-
fithren! Du sollst Dich nicht vor ihnen niederwerfen und ihnen dienen.«
(Dtn 4, 16-19)°

Faur unterscheidet zwischen Idolatrie, der Verehrung fremder Gotter,
und Tkonolatrie (»avodah zarah«, von Sommer mit »strange or inap-
propriate worship« iibersetzt), der Verehrung von Bildern. Anders als
Faur macht Sommer die genannte Unterscheidung nicht, argumen-
tiert aber in der Sache dhnlich: es handele sich um

»two phenomena that are conceptually quite distinct but that Jewish tradi-
tion insists on viewing as identical: idolatry proper and polytheism. Theo-
retically one could be a polytheist while rejecting idolatry (in this case, one
would worship many gods while regarding physical representations of them
as inappropriate). Similarly, one could be a monotheist but also an idolater
(in which case one would view it as appropriate to bow down to a physical
token or manifestation of the one God).«¢

Doch es sei typisch fiir das Judentum und auch wegweisend fiir spi-
tere monotheistische Religionen, so Faur ebendort, dass das Verbot
von lkonolatrie und Idolatrie miteinander verschmelzen: »From this
perspective, there is no difference between illegitimate iconolatry,
idolatry or the worship of >wood and stone«.« Gotzendienst und Bil-
derverehrung flieflen zusammen und werden als eine der drei Tod-
stinden gebrandmarkt.”

»Die orientalisch reiche Phantasie« des jiidischen Volkes wurde,
so Cohn-Wiener, »vom Bild ins Wort abgedringt. [...] Wir haben die
Kraft gehabt, eine Askese der Phantasie herbeizufiihren, und alles,
was in Israel grole Kunst hitte werden kénnen, zur Bildlosigkeit zu
zwingen.«®

5 Brumlik, Bilderverbot, in: Enzyklopddie jiidischer Geschichte und Kultur I, S. 339.
(Die zitierten Textstellen finden sich im Alten Testament (AT), im Buch Exodus und
Deuteronomium.)

¢ Faur, The Biblical Idea of Idolatry, in: Jewish Quarterly Review 69/1 (1978), S. 13f
und Sommer, Idolatry, in: The Oxford Dictionary of The Jewish Religion, S. 373 f.

7 Die anderen beiden sind Mord und sexuelle Untaten wie Inzest. Nach Sommer,
Idolatry, a.a.O., S. 373.

8 Cohn-Wiener, Jiidische Kunst, S. 4.

76

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

£ .r}
5
‘-—d"\

. "% {‘”{5\ 6

- \

Bild 1: Marc Chagall, Mose vor dem brennenden Dornbusch (1965)

Das Bilderverbot wurde jedoch nicht immer befolgt: Schon als
Moses mit den Gesetzestafeln vom Berg Sinai herabkam, soll sein
Bruder Aaron, so der Bericht im Buch Exodus, mit den wartenden
Israeliten ein goldenes Kalb gefertigt haben. Zwar kannte man wohl
im Orient Stierdarstellungen als Throne fiir unsichtbare Gotter (»in
Egypt, Babylonia and Aram the bull was the seat of various gods«?),
die Schrift aber berichtet, dass die Israeliten dieses goldene Kalb an-
beteten und um es herum tanzten — wie z. B. von Raffael dargestellt —,
weswegen Moses wiitend die Gesetzestafeln zerstort haben soll. 0

% Faur, a.a.0., S. 11, s. auch Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 47.

10 Es ist bemerkenswert, dass Arnold Schénberg in seiner Oper tiber das Bilderverbot,
»Moses und Aaron, zwar die Bildlosigkeit der Musik als Darstellungsmedium wihl-
te, aber doch unter dem Eindruck von Michelangelos Mosesplastik stand, um sich
seinem Thema anzundhern. S. Lenzen, Vom Bilderverbot zum jiidischen Gebet in
Arnold Schénbergs Oper Moses und Aron, in: Rainer/Janssen (Hg.), Bilderverbot,
S. 239-251, hier S. 240.

77

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Zwar fiihrten die Juden, als sie noch nomadisch umherzogen,
eine Bundeslade mit sich, die die wiederhergestellten Gesetzestafeln
als Zeichen des Bundes zwischen Gott und den Menschen enthielt
und als geistliches Zentrum diente;'" doch als sie sesshaft wurden
und Tempelbauten errichtet hatten, soll es durchaus Bildnisse gege-
ben haben. Auch im Tempel Jahwes im Siidreich Juda standen Bilder,
die man verehrte, wie sich einer AufSerung des Propheten Ezechiel
entnehmen lasst.’> Hosea ldsst Jahwe in bitterer Enttduschung aus-
rufen: »Als Israel jung war, gewann ich es lieb, ich rief meinen Sohn
aus Agypten. Je mehr ich es rief, desto mehr liefen sie von mir weg.
Sie opferten den Baalen und brachten den Gétterbildern Rauchopfer
dar.«®

Ein von Menschenhand gemachtes Gotterbild wird als nichtig
erkliart und kann keine Vergegenwirtigung der Gottheit sein.’* Am
eindringlichsten warnt der Prophet Jeremia vor dem »Unwert der
Bilder«, er nennt sie »Trug«, absolut »nichtig, »Leichnamec,
»lacherliches Machwerk« [...]. »Der Widerwille Jahwes gegen den
neuerlich hereingebrochenen Gétzendienst klingt wie Donnergrollen
in seinen Worten auf.«'

Dabher fiihrte Kénig Josija von Juda zwischen 632 und 622 v. Chr.
eine Kultreform durch und zerstorte z. B. das von Jerobeam 1. errich-
tete Stierbild in Bethel sowie den Sonnenwagen und die Sonnenrosse
am Tempel Jahwes und viele andere Altire, Schatz- und Gussbilder.'s
Fiir Brumlik ist dies die eigentliche Geburtsstunde des monotheisti-
schen Judentums. Denn Josija habe den Tempel Salomons renovieren
lassen (wobei sich das bis dahin als verschollen gegoltene »Buch der
Gesetze Gottes« wiedergefunden habe) und die vorfindliche israeliti-
sche Religion im Geist des Prophetentums reformiert. Spater sei sie —
in der babylonischen Diaspora — als strikter Monotheismus artiku-
liert worden, »um schliefllich zu Beginn des 4. Th. von Esra und Ne-
hemia als Judentum kodifiziert zu werden.'” Deshalb musste auch die
Imago-Lehre spiritualisiert werden, denn wenn Gott den Menschen

1 yan Voolen, a.a.O.

2 Brumlik, Bilderverbot, a.a.O., S. 339 nennt als Quelle AT, Buch Ezechiel (Ez) 8,10.
13 AT, Hosea 11,1-2. s. auch AT Jes 2,8 und Jes 2,20-21.

4 AT Hos. 8,4b-6.

5 Lippold, a.a.O., S. 48, verweist auf AT Jer 10,3-5.

16 5. AT 2. Buch der Konige (Kén) 23,5.

7 Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 18.

78

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

»nach seinem Bilde« geschaffen hat,'® durfte daraus nicht im Um-
kehrschluss auf eine anthropomorphe Gestalt Gottes geschlossen
werden, " der keinesfalls optische Ahnlichkeit mit Menschen haben
konnte, aber durchaus iiber verwandte Gefiihle wie Trauer, Zorn und
Liebe verfiigte.

So wird etwa im 17. Kapitel des Buches Jesus Sirach® eine an-
thropologisch-ethische Deutung der Imago-Stellen vorgenommen.
Die Gottihnlichkeit wird in der Fihigkeit gesehen, Gutes vom Bosen
unterscheiden zu konnen, daneben aber auch zunehmend in den geis-
tigen Fahigkeiten des Denkens und Erkennens.?!

Einen noch deutlicheren Schritt in Richtung Spiritualisierung
der Imago-Vorstellung geht die Sapientia Salomonis, die in der »Un-
sterblichkeit« der menschlichen Seele die Gottebenbildlichkeit des
Menschen sieht: »Denn Gott hat den Menschen zur Unverginglich-
keit geschaffen und ihn zum Bilde seines eigenen Wesens gemacht«.?
(My italics) Die Lehre von der Gottesebenbildlichkeit jedes einzelnen
Menschen hatte daher auch zur Folge, dass man sich seinen Mit-
geschopfen in Achtung zuwenden musste.

Die babylonische Gefangenschaft wie auch die Zerstorung des
(ersten) salomonischen Tempels konnte durchaus als Strafe fiir
Gotzendienst gedeutet werden, wobei das in Auflésung begriffene
assyrische Weltreich mit den vier Hauptstidten Susa, Ekbatana, Per-
sepolis und Babylon durchaus den Freiraum fiir neue Gemeinschafts-
bildungen zulief3. Jahwe hatte wegen Bundbriichigkeit und Abgotte-
rei die Zerstorung des Heiligtums, die Verschleppung der Bundeslade
und Exilierung zugelassen und erwies sich doch als der alleinige und
treue Gott, der sein Volk zu seiner unverwechselbaren Identitit fith-
ren will:»

18 die gefdhrlichen Perikopen finden sich in Genesis 1,26-28; 5,5 und 9,6, sowie in
Psalm 8.

19 Grozinger, Jiidisches Denken, Bd. 1, S. 211.

2 Das Buch Jesus Sirach wurde um 190 v. Chr. in hebriischer Sprache verfasst und
um 132 v.Chr. ins Griechische tibertragen, aber nicht in den offiziellen Kanon der
Heiligen Schriften des Judentums aufgenommen (die Thora enthilt die ersten 5 Bii-
cher Mose), stand aber gleichwohl bei den Rabbinen in hohem Ansehen, vgl. Schifer,
Die Geburt des Judentums aus dem Geiste des Christentums, S. 61.

2 vgl. Sir 17,7 und Sir 16,24 f sowie 17,7.

2 Grozinger, a.a. O., zitiert SapSal 2,2.3.

» Lippold, a.a.0., S. 49.

79

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

»Fern von der verwiisteten Heimat und dem zerstorten Zentralheiligtum
miissen die verstreuten Exilanten neue geistige Werte finden, die sie zu-
sammenhalten. Zum einenden Band wird jetzt das Gesetz, dessen Grund-
lage die Thora? bildet. [...] Seit der Makkabaerzeit sind iiberhaupt keine
Abbildungen von irgendwelchen Lebewesen gestattet. Das Gesetz, nun-
mehr die einzige Basis, auf der das ethnisch heterogene Judentum unter
der Romerherrschaft seinen inneren Zusammenhalt findet, hat existentielle
Bedeutung gewonnen.«?

Das Judentum war zur Buchreligion geworden und verfolgte rigoros
jede Art von Bildhaftigkeit. Es war deshalb nicht erstaunlich, dass zur
Zeit der Romerherrschaft Probleme auftraten, als die Juden sich der
Enthiillung von rémischen Hoheitszeichen mit Kaiserbildnissen wi-
dersetzten. Es kam fast zum Krieg, als Kaiser Caligula seine Statue im
wiederaufgebauten Jerusalemer Tempel aufstellen lassen wollte. Bei
zwei Aufstinden der Juden gegen die Rémer 66 n. Chr. (»Makkabaer-
aufstand«) und 132-135 n. Chr. (»Bar-Kochba-Aufstand«) ging es um
die Wahrung des Bilderverbots, und infolgedessen wurde der 2. Tem-
pel unter Hadrian durch Titus 70 n.Chr. zerstort*® und nie wieder
aufgebaut. Jerusalem wurde dem Erdboden gleichgemacht und durch
eine romische Kolonie ersetzt, deren Betreten den Juden verboten
war. Schon damals siedelten sich jiidische Gemeinden in Mittel- und
Osteuropa sowie in Spanien an, und nach der Phase einer Priester-
Konigs-Tempelreligion wurden die Schriftgelehrten zu neuen Leitfi-
guren.”

»Es beginnt das so genannte rabbinische Judentum, genannt nach der jetzt
zur ausschliefSlichen Herrschaft gelangten intellektuellen Elite, dem Rabbi
und den Schriftgelehrten. Von nun an musste und konnte das Judentum
vollstindig ohne Tempel auskommen — die Funktion des Tempels wurde
durch Tora und Laiengottesdienst in der Synagoge véllig ersetzt sowie
durch Elemente der hiuslichen und individuellen Frommigkeit.«*®

24 Die Thora umfasst die ersten 5 Biicher Mose des AT, der spiter entstandenen Jeru-
salemer und der babylonische Talmud sind eine spiter entstandene Sammlung von
Gesetzen und Lebensregeln fiir die jiidischen Gemeinschaften, was gerade in der Di-
aspora wichtig war.

% Lippold, ebd.

% nach Kiinzl, Jiidische Kunst, S.16f soll der »3. Tempel« am Ende der Zeiten an
genau dieser Stelle wiedererstehen (nur dass sich an genau dieser Stelle heute der
arabische Felsendom befindet, weil an dieser Stelle Mohammed seinen »Nachtflug«
in den Himmel angetreten haben soll.)

¥ Grozinger, Jiidisches Denken, Bd. 1, S. 31.

28 Grozinger, Jiidisches Denken, Bd. 1, S. 32.

80

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Fiir Grozinger ist das rabbinische Judentum »das grandiose Unter-
nehmen einer Neudeutung der biblischen Schrift aus dem Geiste
eines kulturell, wissenschaftlich und weltldufig gewordenen Den-
kens«.? Die Sammlung der gottlichen Gesetze und die reine Schrift-
deutung wurden in der Halacha (Rechtschnur) normiert und um er-
bauliche Erzihlungen und Belehrungen (Haggada) erginzt und
spiter in die fiir alle Juden auf der ganzen Welt verbindlichen Tal-
mude iibernommen.*

»Was ihnen bleibt, ist das Gesetz und die Erwartung des Messias. Was ihnen
bevorsteht, ist die Grofse Diaspora, die Zerstreuung iiber die ganze Welt.«?!

In der Fixierung auf die heiligen Schriften hatte sich der jiidische
Monotheismus anders entwickelt als der griechisch-philosophische:
die — abstraktere — platonische Wesensschau der Idee des Guten und
Schonen wurde nun einer Kultur des Lesens und des Horens gegen-
iibergestellt, wie es spiter Buber analysiert hat.?

»Aus diesem Ringen um die Schrift resultiert eine Stellung zum Absoluten,
die der platonischen Metaphysik strikt entgegengesetzt ist. [...] An die Stel-
le des platonischen Theoretikers, der ein absolutes Sein geistig betrachtet,
hort der jiidische Gliubige auf eine Weisung, an die Stelle eines nach Uber-
einstimmung suchenden Blicks tritt ein zur Tat bereites Horen, wo in der
platonischen Metaphysik das Auge regiert, regiert im biblischen Denken
das menschliche Ohr.«*

Spekulative Vermutung und glidubiges Bestitigen, hochstes Sein und
gottliche Stimme werden also gegeneinander abgesetzt, und daraus
entstand die Lehre des sog. »Hebrdischen Humanismus«, der auf
Sprache und eben nicht auf »Spekulation« setzte.?* Das fiihrt sogar
dazu, dass das »Tetragrammaton«, der von der gottlichen Stimme ge-
offenbarte Name JHWH, der inhaltlich sowieso mehr Verhiillung als
Enthiillung ist, sich nicht im Sein profanisiert einnisten darf: Er darf
nur einmal im Jahr, am Versshnungstag, von einem Priester in einem

¥ ebd.

%0 vgl. Elshahed, Die Rolle der jiidischen Philosophie im islamischen Gedankengut am
Beispiel von Mose Maimunides, in: Bickmann / Scheidgen et al. (Hg.), Tradition und
Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik, S. 512.

31 Lippold, a.a.O., S. 50.

32 Buber, Zwei Glaubensweisen. (u.a. S. 133: »Bild ist eine Festlegung auf eine Offen-
barkeit, es will Gott verwehren, sich zu verbergen.«)

3 Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 72.

3 ebd.

81

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

leeren Raum ausgesprochen werden, und ansonsten liest man statt-
dessen »Adonai« (mein Herr) oder einfach »HaSchem« (der Name).
Der jiidische Gott ist also nicht nur bildlos, sondern auch namenlos.

Doch »das rabbinische Judentum beharrt auf einem Gott, der
sich zu gemeinsamer Interpretation seinen Geschdpfen iiberantwor-
tet hat. Das Judentum [...] kam ohne Opfertod aus — die befreiende
Erniedrigung Gottes geschah durch Interpretation, durch Lektiire«?.
Es musste sich auch gegen das Christentum absetzen (»Many autho-
rities classified Christianity as idolatry, because of its doctrines of the
Trinity and the Incarnation and due to its use of images«*), und so
schreibt Schifer, obwohl historisch das Christentum aus dem Juden-
tum entstanden ist — Jesus und seine Jiinger waren Juden — auch tiber
»die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums.« Denn
es galt, sich gegen das neu entstandene Christentum abzusetzen. So
kann man z.B. im feierlichen Beginn des biblischen »Sch’ma Jisrael,
das zu einem der wichtigsten jiidischen Gebete werden sollte, (»Hore
Israel (»Sch’ma Jisrael«), der Herr ist unser Gott, der Herr allein —
»JHWH echad«) diesen letzten Teil auch als »der Herr ist einer« tiber-
setzen, womit der Gott Israels als einer — und ein einziger — anerkannt
wird, d. h. gleichzeitig als ein ungeteilter Gott, »von dem nicht gesagt
werden kann, dass er aus mehreren Personen besteht«.?”

Doch das war nicht unstrittig, vor allem weil es drei Gottes-
namen gab: Neben JHWH wurde in der Schrift »el« und »elohim«
benutzt, und letzterer war sprachlich ein Plural und bedeutet wortlich
»Gotter« und verwies auf den in Gen 1,26 verwendeten Plural: »Lasst
uns einen Menschen machen, in unserem Bilde, in unserem Gleich-
nis«. In der griechischen Ubersetzung, der Septuaginta, entstand das
Problem nicht, denn der Plural »elohim« wurde dort im Singular mit
theos, und JHWH mit kyrios iibersetzt, um jede Zweideutigkeit zu
vermeiden.®®

Das Judentum hatte sich zu einem strengen Monotheismus ent-
wickelt; und Hermann Cohen, einer der Begriinder des Marburger
Neukantianismus, schrieb spiter in seinem bekanntesten Buch zum
Judentum mit dem Untertitel »Eine jiidische Religionsphilosophie«
in seinem Kapitel II (»Der Bilderdienst«), der Monotheismus habe

w

5> Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 73.

% Sommer, Idolatry, a.a.O., S. 373.

37 Schifer, Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, S. 35.
8 Schifer, a.a.0., S. 47 und 37.

w

82

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

»die Briicken zwischen der Vielheit der Dinge und der Einzigkeit des
gottlichen Seins abgebrochen«: »Das Bekenntnis und die Anerken-
nung anderer Gotter aufler dem Einzigen« sei damit ausgeschlossen,
und der Monotheismus kénne »keine Toleranz anerkennen gegen-
iber dem Polytheismus«. Der Gétzendienst miisse »schlechterdings
ausgerottet« werden.*

»Der Unterschied zwischen dem einzigen Gott und den Géttern beschrinkt
sich nun aber nicht auf den Unterschied in der Anzah]l: Er prigt sich auch
aus in dem Unterschiede zwischen einer unsichtbaren Idee und einem
wahrnehmbaren Bilde. [...] Die Gotterbilder miissen Bilder von etwas
anderem sein, dem sie die Bedeutung eines Gottes beilegen. [...] Daher
kann kein Bild von Thm zulissig sein: Es miisste ein Urbild, vielmehr das
Urbild sein, mithin kein Bild, welches nur Abbild sein kann. Im Begriffe des
Seins und seiner Einzigkeit ist sonach der Widerspruch gegen die Plastik
begriindet. [...] Die Gotter miissen vernichtet werden, denn sie sind nicht
Sein, sondern Bilder.«*

2.1.2 Philon von Alexandrien und
das spdthellenistische Judentum

Philon von Alexandrien, latinisiert auch genannt »Philo Judaeusc,
dessen sehr wohlhabende Familie persénlichen Kontakt zum ro-
mischen Hof hatte, lebte von ca. 20 vor bis ca. 45 nach Chr. in Alexan-
dria und wurde vor allem bekannt dadurch, dass er auf dem Hinter-
grund der politischen Wirren in Alexandria eine Delegation anfiihrte,
die um das Jahr 40 n. Chr. zum kaiserlichen Hof nach Rom geschickt
wurde, um den Juden in Alexandria das Biirgerrecht zu sichern. Der
alexandrinische Mob hatte verlangt, dass Juden Kultstatuen des
wahnsinnigen Kaisers Caligula*' in ihren Synagogen aufstellten
(man war sich seines Wunsches nach gottlichen Ehren bewusst), und
nahm die Weigerung als willkommene Gelegenheit, Juden nach Be-
lieben auszupliindern und zu morden. Die einzige Hoffnung der Ju-
den, die zu Tausenden aus ihren Hiusern vertrieben wurden und um
ihr Leben fiirchten mussten, war, dass der Kaiser selbst sie von seiner

3 Cohen, Religion der Vernunft aus dem Quellen des Judentums, S. 841.

40 Cohen, a.a.0., S. 86f.

4 Caligula soll Gespriache mit dem Mond gefiihrt haben und wollte noch kurz vor
seiner Ermordung sein Lieblingspferd Incitatus, dem er einen Palast gebaut hatte, zum
Konsul mit stindigem Sitz im Senat ernennen.

83

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Forderung nach Anbetung ausnehmen wiirde, und tatsichlich konnte
Philon von Caligula eine widerstrebende Duldung der Juden er-
reichen.®

Philon war wie sie der Auffassung, dass Malerei und Bild-
hauerei, die er an anderer Stelle als »schidliche« und »hinterlistige«
Kiinste bezeichnet, durch ihre Ausstrahlung die Wahrheit ver-
falschen und durch ihre Wirkung durch die Augen die Seele ver-
fithren.® Daher erfiillte ihn die Aufstellung von Statuen in Synago-
gen mit Wut. Denn Sinnlichkeit mache den Geist schlifrig, besonders
»wenn das Auge die kunstvollen Werke von Malern und Bildhauern
betrachtet.«*

Fiir Goodenough ist es eine Ironie, dass der Mann, der diese
Duldung am rémischen Hof* erreichen konnte, heute oft als welt-
fremder Metaphysiker ohne praktische Interessen gesehen wird. Sei-
ne Texte zu politischen und Gesetzesfragen sind namlich — in idealis-
tischer Sprache — in anderen Texten versteckt, denn man musste
Vorsicht walten lassen. Die jiidische Gemeinde im damaligen Alexan-
dria scheint eine Art jiidischer Stadtstaat im Staat gewesen zu sein, in
denen die Juden wie Philon gleichzeitig Biirger und Fremde waren.
Sie hatten wohl eigene Gerichte und Beamte, waren aber dennoch
Untertanen des romischen Prifekten und zahlten Steuern, waren
aber nicht an der griechischen Organisation der Stadt beteiligt, die
die Rémer fortgefiihrt hatten. Sie wurden personlich von den Ro-
mern verachtet, aber als gute und profitable Biirger anerkannt und
mit politischen Privilegien ermutigt, in Alexandria zu leben, galten
aber doch im Vergleich mit Romern als minderwertig.** Man musste
also in seinen Auflerungen dufSerst vorsichtig sein, und Philon rief in
seinen Schriften dazu auf. Vorsicht sei fiir den Einzelnen, was die
Schutzmauer fiir eine Stadt sei. Mit seiner Vorliebe fiir Vergleiche

# . Philons autobiographischer Bericht in Legatio ad gaium, sowie Goodenough, The
Politics of Philo Judaeus, S. 1.

# Pekary, Imago res mortua est, S. 40 und 161 zitiert hier Philo, Decal. 156 sowie
Gigant. 59.

# Pekdry, a.a.O., S. 161{ zitiert hier Philo, Flacc. 41 ff sowie Legum allegoriae II,26.
# Urspriinglich sollen die Rémer voller Verachtung fiir die Fiille der griechischen
Statuen gewesen sein, wofiir Pekary, a.a.O., z.B. S. 17 ff viele Belege gibt. Doch das
soll sich zur Kaiserzeit geindert haben, so z.B. soll das romische Kolosseum in jeder
Nische eine Statue enthalten haben, als ein »ewigwihrendes Denkmal der Verdienste
einer Person« (a.a.0., S. 49).

% Goodenough, The Politics of Philo Judaeus, S. 3£.

84

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

betont er, dass ein Wagenlenker zwar jede Freiheit habe, seinen Pfer-
den freien Lauf zu lassen, aber auch in der Lage sei, sie zu kontrol-
lieren und nach seinen Wiinschen zuriickzuhalten. Man setze auch
keine Segel und begebe sich aufs offene Meer, wenn der Sturm die
Wellen auftiirme, sondern liege besser zu dieser Zeit sicher im
Hafen.

Daher kann man bei Philon zwei Arten politischer Schriften un-
terscheiden: solche, in denen er offen die jiidischen Beziehungen zu
den Rémern diskutiert, und solche, in denen er verschliisselt und vor-
sichtig unter Verwendung von Gleichnissen vorging. Unter der Uber-
schrift »Politics in Code« beschreibt Goodenough Philons Schrift-
auslegung, z.B. der Geschichte Josephs, der im historischen Agypten
der zweite Mann hinter dem Konig war, als ein »clever piece of double
entendre«, denn jeder jiidische Leser von Verstand miisse den
Doppelsinn und den Bezug zur Zeit Philons verstanden haben, in der
ein romischer Prifekt, iiber dem nur noch der romischen Kaiser ran-
gierte, das Sagen hatte.*

»To make this reference clear, Philo also brings out the Scriptural descrip-
tion of Joseph having honor in Egypt second only to that of the king or
emperor. [...] Philo is using Joseph as a type to vent his secret hatred of
not just the politician, but specifically to that Roman ruler who was imme-
diately over Philo and his own circle. That Jew would have been dull indeed
who did not understand the reference.«*

Versteckt war dies alles in einer Reihe von Abhandlungen zu den
»Allegorischen Erklarungen der Gesetze« (»Legum allegoriae«), in
denen Philon den mosaischen Pentateuch (er kannte nur die grie-
chische Ubersetzung der Septuaginta) einer hermeneutischen Exe-
gese unterzog, was nur fiir Juden von Interesse war, die seine Me-
thode der Allegorie verstehen konnten.

Diese Methode war nicht die Erfindung von Philon. Man glaubt
heute, dass sie sich im 6. vorchristlichen Jahrhundert als Folge der
Homerkritik der Vorsokratiker entwickelt hat und dazu gedient ha-
ben soll, die Schriften Homers, die »Bibel« der Griechen, gegen Kritik
abzusichern. Sie soll also aus apologetischen Motiven entstanden
sein, was man auch Philon und den christlichen Schriftstellern unter-

4 2.a.0.,S. 5%
4 3.2.0.,S.21ff.
% a.a.0., S.23.

85

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

stellte.”® Die Allegorie sei, so Stein, »das Antidotum gegen die gott-
lose Auffassung von der Gottheit«.! In der Tat wollte sich Philon
gegen eine zu anthropozentrische Auffassung von der Menschenihn-
licheit Gottes stellen,* es ging ihm um Spiritualisierung. Doch zu-
mindest fiir ihn ist noch ein anderes Motiv auszumachen:

Philon arbeitete im Hinblick auf Thoraauslegung mit einem
zweischichtigen Textmodell und unterschied eine niedere Thora mit
wortlicher Auslegung und eine hohere mit allegorischer Auslegung.

»Nach Philon ist die allegorische Methode das hermeneutische Element, um
die in der Schrift unterirdisch, d.h. hinter dem Literalsinn verborgenen
Wahrheiten ans Licht zu heben. Sie richtet sich also auf den tieferen Sinn
des geschriebenen Buchstabens [...]. Nach Jos 28 ist sogar das meiste, was
sich in der Gesetzgebung des Mose findet, Allegorie, und darum in einem
iiber den dufSeren Wortlaut hinausgehenden Sinne zu verstehen, der in die-
sem Uber-Hinaus zugleich die Tiefendimension der Schrift anvisiert.«5

Vom platonischen Urbild-Abbild-Denken beeinflusst, sieht Philon als
erster monotheistischer Religionsphilosoph® in der dufleren, niede-
ren, da schriftlich fixierten Thora ein Abbild der eigentlichen Thora,
die ein hoheres inneres Gesetz reprasentiert und erschlossen werden
muss. Dem Textkorpus steht also ein innerer Sinn gegeniiber. Der
Buchstabengehorsam deutet symbolisch auf den héheren Gehorsam
hin, die irdischen Reprisentanten der Schrift gelten allenfalls als Hin-
weise und Zeichen® auf den hoheren bzw. tieferen Sinn.

So stehen die Personen des Alten Testaments fiir bestimmte Tu-
genden (Adam z.B. fiir den Nous, Eva fiir die Aisthesis, Abel fiir die
Frommigkeit), denn Philon sucht ein allgemeines tertium compara-
tionis (wie die Tugenden) zu finden, das es gestattet, die biblischen

% Christiansen, Die Technik der allegorischen Auslegungswissenschaft bei Philon
von Alexandrien, S. 8f.

51 Stein, Die allegorische Exegese des Philo aus Alexandria, S. 2.

52 Weber, Das »Gesetz« bei Philon v. Alexandrien und Flavus Josephus, S. 117.

5 Weber, a.a.0., S. 116. Von hier scheint mir die Methode der Textdekonstruktion
bei Derrida motiviert zu sein, der auch mit einem ganz &hnlichen zweischichtigen
Textmodell arbeitet.

54 Elshahed, Die Rolle der jiidischen Philosophie im islamischen Gedankengut, in:
Bickmann et al. (Hg.) Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik,
S.511.

55 Weber, a.a.0., S. 122f.

86

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Geschichten auf die Gegenwart zu beziehen.* Diese allegorische Exe-
gese der Schrift wird auch fiir spatere Denker wichtig. Fiir Stein wird
die Allegorie erst durch die Verbindung der Metapher mit der Sym-
bolik moglich, denn »mittels der Metapher verdringt der symboli-
sche Sinn ganz das Reale: Die Symbolik wird zur Allegorie«, im Be-
streben, »die Gottheit vom Sinnlich-Menschlichen zu befreien«.%”
Wenn z.B. Manna fiir die hungrigen Israeliten in der Wiiste vom
Himmel fillt, muss man nicht im Wortsinn an physische Nahrung
denken, denn es kann auch um spirituelle Sattigung mit himmlischer
Speise gehen. Und eine zahlenmystische Spekulation zur heiligen
Zahl 7, die diese nicht nur mit der Anzahl der Schépfungstage, son-
dern auch mit der der damals bekannten Planeten in Verbindung
bringt, macht deutlich, dass sie fiir Himmel und Erde steht, also fiir
den gesamten Kosmos, und dass ihr also kosmische Verehrung zu-
kommt.*®

Solche Allegorese ist daher fiir Philon nicht nur angewandte
platonische Philosophie, da die allegorisch auszulegenden Schriften
Ideen enthiillen, sie ist fiir Philon auch eine Erkenntnismethode, die
zur Gottesschau fiihrt.”

Denn des Weiteren ist die von Platon inspirierte Lichtmetapho-
rik zu nennen, in der es neben dem natiirlichen Licht das eigentliche,
das gottliche Licht gibt, das mit den Augen des Geistes zu sehen ge-
stattet (damit hat Philon Plotin beeinflusst), wobei Klein, der die
Sprache der hellenistischen Mystik untersucht, »die Vorstellung des
Schauens, die Einheit von Licht und Auge im Akte des Sehens« mit
der Symbolik der Liebesgemeinschaft und des Hochzeitsmahles iden-
tifiziert.%° Doch solche unio mystica kannte das jiidische Denken eher
nicht, das Géttliche (das Philon ganz griechisch mit »dem Sein an
sich« identifizierte) musste prinzipiell unerkennbar und unerreichbar
bleiben. Fiir Philon ist es aber durch seine Krifte wahrnehmbar, die er
mit Gottes Giite, Autoritit und dem Logos bezeichnet, der in die Welt

56 Philon, De virtutibus, in: Cohn/Heinemenn et al (Hg.), Philon v. Alexandria. Die
Werke in deutscher Ubersetzung, Bd. 2.

57 Stein, Die allegorische Exegese des Philo aus Alexandria, S. 11.

58 Weber, a.a.0., S. 132f und 156f.

5 Christiansen, a.a.O., S. 13f.

6 Klein, Die Lichtterminologie bei Philon von Alexandrien und in den hermetischen
Schriften, S. 73.

87

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

hineinwirkt, aber auch alles umschlief3t.6! Philon bezeichnete diesen
Logos, der an der zweiten Stelle nach Gott steht, sogar als »Sohn
Gottes«; ihm wird eine »Fiirsprecherrolle zwischen Gott und den
Menschen«® zugeschrieben. (Damit hat Philon auf Ambrosius und
Augustinus gewirkt und die christliche Trinititslehre beeinflusst.)

Das zeigt erneut, dass Philon nicht nur tber jidische, sondern
auch tiber griechische Bildung® verfiigte und wie Paulus als synkre-
tistischer Denker gesehen werden kann. Doch ist dies fiir Philon kein
naiver Eklektizismus, fiir ihn passen die Schriften Moses (die er, wie
gesagt, nur in griechischer Ubersetzung kannte, er soll kein Hebri-
isch gekonnt haben) und das griechische Denken perfekt zueinander
und ergénzen sich gegenseitig, und er war iiberzeugt, dass das mosai-
sche Schrifttum auf das griechische Denken eingewirkt hatte, das nun
seinerseits Auslegungen und Interpretationen gestattete, die das jii-
dische Denken fiir das hellenistische erschliefen helfen konnten:
»Wenn also Philon die hellenistischen Bestandteile seiner Bildung
unter dem Einfluss des Judentums auswihlt, umbildet, gelegentlich
sogar verstarkt, so ldsst sich eine ganz dhnliche Wirkung des Helle-
nismus auf sein jiidisches Gedankenerbe feststellen.«5

Damit wird das Problem der Assimilation exemplarisch deutlich,
das sich jiidischen Denkern auch zu spiteren Zeiten gestellt hat. Wie
weit darf solche Assimilation gehen? Wieviel Assimilation ist mog-
lich, wie viel nétig? Gerade in Zeiten der Diaspora gilt es ja auch, die
eigene Identitit zu bewahren, was zum Erstarken der rabbinischen
Bewegung und zur Notwendigkeit des Jerusalemer und des Babylo-
nischen Talmud beigetragen hat.

In Philons jiidisch-hellenistischem Denken wird deutlich, dass er
das Sehen iiber das Horen, das Visuelle vor das Auditive gestellt hat,
was auch zu Briichen fiihrt: Einerseits soll und muss das Géttliche
prinzipiell verborgen und unerkennbar bleiben, andererseits soll es
in mystischer Schau geistigen Augen erreichbar sein. Schon hier
bricht der Konflikt zwischen Unmittelbarkeit und symbolischer Ver-

¢ J. Morris, The Jewish Philosopher Philo, in: E. Schiirer, History of the Jewish
People, Bd. 3, 1987, S. 884.

@ Elshahed, a.a.O., S. 517 zitiert hier Abdarrahman Badawi, Kharif al-fikr al-yuna-
ni, an-nahda, S. 93 f.

¢ Heinemann, Philons griechische und jiidische Bildung, §11 (S. 511£f.).

¢ Heinemann, Philons griechische und jiidische Bildung, S. 562.

¢ vgl. Klein, a.a.O., S. 69 sowie Kweta, Sprache, Erkennen und Schweigen in der
Gedankenwelt des Philo von Alexandrien, S. 227.

88

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

mittlung auf, und es ist die Frage, ob sich in ihm iiberhaupt ver-
mitteln ldsst. Ebenso ist in rabbinischer Tradition nicht wie bei den
Griechen die (auf Ideenschau beruhende) Erkenntnistheorie bzw. Me-
taphysik die Prima Philosophia, sondern die Ethik, da Verhaltens-
regeln direkt aus der geoffenbarten Schrift abgeleitet wurden. Denn
die rabbinische Deutung der zelem-Vorstellung sah eben nicht die
geschopfliche Sonderstellung des Menschen in seinen intellektuellen
und theoretischen Vernunftfdhigkeiten, sondern in seiner Fahigkeit
zum ethischen Handeln: »Der Heilige, so die Interpretation des Mi-
drasch Tanchuma von Gen 11.26, »der >Gerecht« und >Aufrichtig
heif3t, hat den Menschen alleine deshalb in seinem Bilde (zelem) er-
schaffen, damit der Mensch sgerecht< und saufrichtigc sei, wie er
selbst.« Dies fithrt zu einer vollig anderen Ausrichtung der rabbi-
nischen Anthropologie,® der es auch nie um das Wesen Gottes ging,
sondern um das Handeln Gottes an den Menschen.

Und schlieBSlich war die auch Frage zu klaren, ob es sich um einen
personalen Gott handelte, der sich den Menschen geoffenbart hatte,
oder, wie im griechischen Denken, um ein abstraktes Seinsprinzip.
Das fiihrt u.a. bei Heinemann auch zu massiver Kritik: Philon habe
rabbinische Unterscheidungen teils nicht gekannt, teils aber auch ihm
bekannte, aber unbequeme Einzelheiten weggelassen.®” Es werde
deutlich, »wie wenig sich seine unscharfe Art der Widerspriiche be-
wusst geworden ist«: bisweilen stehe Griechisches und Jiidisches un-
ausgeglichen nebeneinander.%

Levine stellt die Frage, die sich hier wie bei jedem Zusammen-
flielen von Kulturen stellt: »Conflict or Confluence?« und verweist
gerade auch fiir die Bildpraxis auf ganz praktische Probleme: Darf
man in einem Bad mit einer Statue der Gottin Aphrodite baden? Rab-
ban Gamaliel, von dem in der Mischna Aboda zara berichtet wird, tat
dies und entschuldigte sich, dies sei kein Bad fiir Aphrodite gewesen,
sondern eines, in dem ihre Statue als Ornament in der Nihe des Ab-
flusses gestanden habe, so dass die Leute dort auch urinierten. Man
ehre sie dort also nicht als Gottin, was in der Tat verboten wire.®
Diese liberale und flexible Auffassung, wenn es sich nicht um Ido-
latrie handelte — denn man war in der hellenistischen Spitantike ja

6 Grozinger, Jiidisches Denken, Bd. 1, S. 280.

¢ Heinemann, a.a. 0., S. 519.

% Heinemann, a.a.O., S. 515.

% Levine, Judaism and Hellenism in Antiquity. Conflict or Confluence?, S. 107.

89

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

umgeben von Statuen aller Art —, wird konterkariert durch eine an-
dere Geschichte, nach der es Juden zunichst nicht erlaubt war, sich im
Nymphium von Bostra Wasser zu holen, das viele Statuen, u.a. von
Aphrodite, enthielt und von Zeit zu Zeit fiir Anbetungszwecke ge-
nutzt wurde.”® Gesetzestreue Juden wurden also gezwungen, einen
weiten Weg zum Wasserholen auf sich zu nehmen. Das Verbot wurde
dann jedoch nach Diskussion in rabbinischen Zirkeln mit der Begriin-
dung zuriickgenommen, dass Statuen oder Bilder nicht in Tempeln,
sondern im 6ffentlichen Raum (das Nymphidum stand an der Haupt-
kreuzung) nicht als Gotzenbilder zu betrachten seien. Man wollte
Juden in rémischen Stiddten ein weitgehend normales Leben ermdog-
lichen.”

Dennoch war die Bemithung um Abgrenzung nétig, und so be-
schrieb Philon die Agypter als das ultimativ Fremde und Verabscheu-
ungswiirdige, denn durch Verehrung von tierischen Gottheiten
(»Zoolatrie«) und Inzest (Moses hatte ja mit seinen biblischen Ehege-
setzen einen gesunden Standard vorgegeben) werde Agypten zu einer
kranken Nation. Hingegen wurden ihm die Romer zum Inbegriff von
Kultur, denn sie waren in der Lage, anders als Alexander der Grof3e es
vermocht hatte, die Errungenschaften der hellenistischen Kultur, die
sich fiir ihn so gut mit der jiidischen harmonisieren lief3, in die Welt
zu tragen.”?

Philon interpretierte — ob dies auch seiner eingangs erwihnten
Vorsicht anzurechnen ist? — die beispiellosen Dimensionen des Ro-
mischen Reiches als Ausdruck von moralischer und kultureller Uber-
legenheit. »Ein Reich im Frieden mit sich selbst, unter guten Geset-
zen, das Harmonie zwischen allen seinen Regionen gewihrleistetc,
war deshalb »eine Freude«” »fiir alle Nationen sowohl in Europa als
auch in Asien, und dies rechnete Philon Augustus zu.”*

Doch dieses Reich sollte untergehen.

70 Cohn-Wiener, Jiidische Kunst, S. 2 macht den Gegensatz ganz deutlich: »Hellas war
eine sinnliche Nation. Es musste sich seinen Gott menschlich vorstellen, auch wenn es
ihn unsterblich dachte. [...] Die héchste Steigerung der hellenistischen Gottesvorstel-
lung ist nicht der korperlose, unbegreifbare, sondern der das Auge begliickende, scho-
ne Gott.«

71 Levine, a.a.0., S. 109.

72 Niehoff, Philo on Jewish Identity and Culture, S. 48f und 115 f£.

75 Philon, Legum allegoriae, 8 und 10, zitiert nach Niehoff, a.a.O., S. 115. Vgl. auch
Bd. 3 der bereits zitierten deutschen Gesamtausgabe, S. 3 £.

7+ Philon, Legum allegoriae, 147 in Bd. 3 der bereits zitierten deutschen Gesamtaus-
gabe.

90

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen
2.1.3 Negative Theologie bei Maimonides

Im Mittelalter war die »zivilisierte« Welt einerseits christlich gewor-
den, andererseits hatte sich im vorderen Orient unter griechischem
Einfluss eine anspruchsvolle islamische Philosophie entwickelt, die
auch das jiidische Denken beeinflusste, wodurch es einen Teil seiner
Whurzeln wiederentdeckte.” Das war kein Zufall, da »die Urschrift der
Thora mit dem Koran im GrofSen und Ganzen tibereinstimmt«’® und
beide zu strengem Monotheismus mahnen. Das islamische Reich hat-
te sich bis nach Siidspanien ausgedehnt (»Al-Andalus«) und hier hielt
sich die jiidische Religionsphilosophie im Gegensatz zur orienta-
lischen Richtung an Aristoteles.””

In Al-Andalus lebten Juden, Christen und Muslime unter mus-
limischer Herrschaft friedlich zusammen und konnten sich, da es sich
wohl um eine »weitgehend sikulare Kultur« handelte, als »gleich-
wertige Erben einer grofen kulturellen Tradition« fiihlen.”®

»Therefore, Judaism could draw freely and copiously from Muslim civiliza-
tion and, at the same time, preserve its independence and integrity far more
completely than it was able to do in the modern world or in the Hellenistic
society of Alexandria.«”

Von wirklich unglaublichem Einfluss fiir das jiidische Denken muss
an dieser Stelle Moses Maimonides, oder R>Mb’M (Rabbi Mosche
ben Maimon), genannt werden, der 1138 zur Zeit des maurischen
Spanien in Cordoba als Sohn eines jiidischen Rabbis geboren wurde
und 1204 in Kairo (damals Fostat) starb. Er war es, der als Datum der
Schopfung das Jahr 3761 vor unserer Zeitrechnung ausmachte, sodass
man sich nach jiidischer Zeitrechnung heute im 6. Jahrtausend befin-
det. Nach muslimischer Meinung war er durch seinen ebenfalls in
Cordoba geborenen Zeitgenossen Averroes (Ibn Ruschd) beeinflusst.
Doch musste seine Aristoteles-Rezeption und -Umdeutung aus jii-
discher Perspektive ja keineswegs mit der aus muslimischer Perspek-

75 Elshahed, Die Rolle der jiidischen Philosophie im islamischen Gedankengut am
Beispiel von Moses Maimunides, a.a.O., S. 509. (Gegenseitige Appropiationsversuche
sind nicht uniiblich.)

76 Elshahed, a.a.O., S. 513. s. auch Katsch, Judaism in Islam. Biblical and Talmudic
Background of The Koran.

77 Elshahed, a.a.O., S. 512.

78 Goitein, Jews and Arabs. Their contacts through the ages, S. 125.

79 Goitein, a.a. 0., S. 130.

91

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

tive in Konflikt geraten. Die Zeit des 11. bis 14. Jahrhunderts war fiir
das Judentum alles andere als »finsteres Mittelalter«. Es gab neue
Richtungen in biblischer Exegese, Rechtsprechung und Talmud-
Novellierungen sowie starke intellektuelle Traditionen einschlieflich
der entstehenden neuen mystischen Bewegungen; und doch war frag-
los die die beherrschende Figur dieser Zeit Moses ben Maimon (oder:
Moses Maimonides), denn er galt in der jiidischen Welt als die Auto-
ritét fiir rabbinische Gesetze schlechthin und beherrschte den wissen-
schaftlich-philosophischen Diskurs seiner Zeit. Sein Einfluss war so
bedeutsam, dass jeder Zweig jiidischen Denkens ab dem 12.Jahr-
hundert, bis hin zur Entstehung einer spezifischen mittelalterlichen
jiidischen Mystik in der Kabbala, ohne ihn nicht denkbar gewesen
wire. %0

Als Jude arbeitete Maimonides zeitlebens in arabischen Welten,
stand fiir religitse Toleranz und wurde durch seine Philosophie und
Theologie, vor allem in seinem philosophisch-theologischen Haupt-
werk Fiihrer der Unschliissigen tiber Jahrhunderte hinweg kanonisch.
Er gilt bis heute als einer der grofSten jiidischen Philosophen, wenn
nicht der grofite, und genoss schon zu Lebzeiten hochstes Ansehen
bei den Juden der ganzen Welt.®! Dariiber hinaus arbeitete er bis zur
Erschopfung noch als Rabbi und als Arzt, was ihm noch zusitzlich
grofSe Reputation und Anerkennung — auch seiner nichtjiidischen
Umgebung — einbrachte.

Maimonides machte sich zunichst als jiidischer Theologe einen
Namen und publizierte auf Arabisch und Hebriisch. Die Mischna, die
Sammlung jiidischer Religionsgesetze und Lebensregeln, war zwar
schon teilweise durch den Babylonischen und spiter den Jerusalemer
Talmud durch Berichte und Protokolle von Diskussionen thematisiert
worden, aber nur im Hinblick auf die Themen, die nach der Zersto-
rung des Tempels und fiir das Leben im Exil relevant waren. Maimo-
nides verfasste die erste umfassende Auslegung der ganzen Mischna,
und zwar kritisch, indem er u. a. auf die ungeheure Vielfalt biblischer
und rabbinischer Quellen Bezug nahm und seine eigenen philosophi-
schen Ansichten iiber die Seele und die Vollkommenheit des mensch-
lichen Charakters hinzufiigte.®

8 Diamond, Maimonides and the Shaping of the Jewish Canon, S. 21, S. 7.

81 Levinger/Kasher, Maimonides, in: Niewdhner (Hg.), Klassiker der Religionsphi-
losophie (KdRP), S. 163.

8 Levinger/Kasher, Maimonides, in: Niewshner, KdRP, S. 167 {.

92

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Im seinem umfangreichsten Buch Mischneh Thora versuchte er
nicht nur, die Talmude aus der Thora herzuleiten,® sondern auch alle
jiidischen Religionsgesetze zu ordnen, und kommentiert auch Ge-
setze, die Erkenntnis und Ethik betreffen. Dieses Buch enthilt 1000
Kapitel und behandelt 83 Themen, u.a. im 2. Buch, dem Buch der
Liebe, dessen Titelbild einer Ausgabe um 1400 einen Rabbiner mit
der Thorarolle zeigt, umgeben vom Psalmvers »Wie lieb ist mir deine
Thora«, die Verpflichtung zur Liebe.?

Als Religionsphilosoph betitigte er sich dann im »Fiihrer der
Unschliissigen« (FdU), der sich an diejenigen richtete, die zwischen
der aristotelischen Philosophie, die damals in arabischer Ubersetzung
verfiigbar war, und der jiidischen Religion schwankten.

Unter anderem ging es dabei um den Konflikt zwischen der
creatio ex nihilo, also einer Schopfung am Beginn der Zeit, und der
aristotelischen Auffassung von der Ewigkeit der Naturgesetze (vgl.
FdU 11, Kap. 13ff.), bei der Maimonides zumindest den »Unschliis-
sigen« klarmachte, dass weder Priexistenz noch ein Schopfergott
bewiesen werden konnen (FdU 1,71-11,31); sowie um das Zusammen-
denken des gottlichen Vorherwissens mit der menschlichen Willens-
freiheit. Seine Losung® gemahnt an die Quaestio 22 des Thomas v.
Aquin, der wie sein Lehrer Albertus Magnus Maimonides sowie auch
Averroes — der allerdings kein sephardischer Jude, sondern Muslim
war — kannte und schitzte.

Wirklich bedeutsam im Hinblick auf das Bilderverbot ist aber
sein ungewohnt scharfer und systematisierender Ansatz der negati-
ven Theologie, die ein aus dem Platonisms stammendes Verfahren
darstellt, das Denken oder Reden iiber Gott zu beschrinken, indem
die positiven Aussagen iiber Gott (positiv und negativ sind hier de-
skriptiv, nicht wertend gemeint) als unangemessen kritisiert und ver-
worfen werden. So kritisiert etwa der 7. Brief Platons die schriftliche
Verbreitung der Lehren iiber »das Erste und Hochste in der Natur«
(seine Ideenschau ist intuitives Erfassen) und stellt fest, dass man,
wenn man wirklich etwas davon verstanden habe, davor zuriickschre-
cken muss, es schriftlich zu fixieren, solches Wissen lasse sich in kei-
ner Weise wie anderes Wissen in Worte fassen.® Wenn man namlich

% Trutwin, Wege zum Licht, S. 37.

8 Levinger/Kasher, a.a.O., S. 168 f und Trutwin, ebd.

8 vgl. Levinger/Kasher, a.a.O., S. 185 sowie Mose ben Maimon, FdU III, Kap. 114.
86 Platon, Siebter Brief 341 b-e, 344d-345b.

93

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

menschliche Eigenschaften wie Giite oder Weisheit einem hochsten
Wesen zuschreibe, so tibertrage man Vorstellungen aus dem Bereich
der menschlichen Erfahrung auf ein gottliches Wesen. Das ist un-
angemessen, weil so die absolute Transzendenz Gottes nicht bertick-
sichtigt wird. Es sind daher nur negative Aussagen, also die Vernei-
nung positiver Aussagen, legitim, wobei die Aussage, Gott konne
nicht als gut bezeichnet werden, nicht bedeute, dass er schlecht sei.
Vielmehr miisse man an so etwas wie »iibergut« denken, da seine
Giite alle menschlichen Vorstellungen und Begriffe iibersteige. (Ein
Gedanke, der sich so auch bei Meister Eckhart wiederfindet.)

»Die negative Theologie beginnt mit dem Letzten und Untersten (unbeleb-
ter Materie und den niederen Gemiitsbewegungen), indem sie es beziiglich
Gott negiert, und schreitet dann aufwirts, indem sie alle Worte und Namen
bis hin zu den hochstrangigen Begriffen wie Leben und Gutheit als Aus-
sagen iiber Gott verwirft.«%

Anthropomorph ist daher auch die Annahme der Korperlichkeit Got-
tes, die aus der Vorstellung der Gottesebenbildlichkeit (zelem) des
Menschen folgen konnte, und Maimonides sieht diese gleich im ers-
ten Kapitel des ersten Buchs® (Aristoteles-kompatibel) in dessen
Geistigkeit und Verniinftigkeit und macht klar, dass die Thora in vie-
lem metaphorisch redet, um allgemein verstindlich zu sein.®

Das gilt auch fiir die Zuschreibung von Gefiihlsregungen: In der
Mischne Thora bezeichnet Maimonides sogar jemanden, der an die
Korperlichkeit Gottes glaube, als Hiretiker, der keinen Anteil an der
kommenden Welt haben kann. Dieser Glaube sei sogar schlimmer als
Idolatrie, denn ein Goétzendiener kénne immer argumentieren, dass
das Idol, das er anbetet, nur ein Symbol eines hoheren Gottes sei.
Doch jemand, der sich mit seinem geistigen Auge ein personifiziertes
Bild der Gottheit, z.B. als grofSe Person auf einem Thron sitzend, vor-
stelle, sehe jene Gestalt nicht als blofles Symbol. Er bete nur ein We-
sen an, das lediglich eine vollkommenere Gestalt eines Menschen sei,
was nicht mehr als ein imaginires Wesen darstelle, auf das der Anbe-
tende seine eigenen Ziige projiziere (I,36).

Damit eréffnete Maimonides den Kampf gegen die Idolatrie an
einer vollig neuen Front. Nicht die Anbetung von Statuen, z. B. plas-

8 Theill-Wunder, Archaische Verborgenheit, S. 160-165. (Damit miisste auch die
Annahme eines bestimmten Geschlechts als anthropomorph gelten.)

8 vgl. auch FAU I, 7 und [, 26.

% Levinger / Kasher, a.a. 0., S. 1711.

94

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

tischen Représentationen des Baal oder der Astarte, wie es noch zur
Zeit des ersten Tempels geschah, war nun die schwerste religiose
Ubertretung, sondern der Anthropomorphismus, der das innere Bild
des Glaubenden korrumpiere, denn auch hier konnte man von Anbe-
tung fremder Gotter sprechen®.

Das hatte bedeutsame Folgen fiir ein neues Verstindnis religio-
ser Sprache, denn die jiidische Tradition hatte streng zwischen Wort
und Bild unterschieden. Sprachliche Bilder (z.B. von Gottes ausge-
streckter Hand als Metapher) aber waren nicht ansté8ig. Nun bricht
die Unterscheidung zwischen verbaler Reprisentation und bildhafter
Reprisentation zusammen. Ein personifiziertes Bild von Gott in der
religiosen Sprache war nun verboten, und die traditionellen Schriften
konnten die Todsiinde einer Korperattribution férdern. Daher muss-
ten sie von metaphorischer Sprache gereinigt werden, d.h. die Inter-
pretation musste die Metaphern als solche bewusst machen. Da in
jeder Sprache ein Begriff vielfache Bedeutungen annehmen kann
(z.B. ist im Hebriischen »Auge« mit »Quelle« synonym), kann man
auf dem Hintergrund einer metaphysischen Uberzeugung von der
Immaterialitit Gottes klarmachen, dass »ein grofles Herz«, »Sehen,
»Sagen«, »Abstieg«, »Aufstieg«, »Sitz« oder »Stand« nur im {iber-
tragenen Sinn recht verstanden werden konnen. Bereits in den ersten
Kapiteln des »Fiihrers der Unschliissigen« legt Maimonides grofien
Wert auf diese Erorterungen.”!

»Maimonides gewinnt eine Sprachlehre, die kathartisch auf das biblische
Zeugnis angewandt werden soll: Es verbietet sich zu sagen, »Gott ist zor-
nig« oder »Gott ist barmherzig«, denn damit reduzierte man die Eine Gott-
heit auf einen menschlichen Affekt. Das wire eine unstatthafte Aquivoka-
tion.«%?

Man kann Gott aber auch mit nichts vergleichen, weshalb auch alle
Relationsattribute unangemessen sind:

»Die Ahnlichkeit ist eine gewisse Beziehung zwischen zwei Dingen, und
wenn zwischen zwei Dingen keine Beziehung gedacht werden kann, so ist
auch deren Vergleichbarkeit undenkbar. Ebenso besteht zwischen Dingen,
die nicht vergleichbar sind, auch keine Beziehung, [...] Da also die Bezie-
hung zwischen uns und Gott oder streng genommen zwischen Gott und

% Halbertal, Maimonides. Life and Thought, S. 290f.
91 Halbertal, a.a.O., S. 292 ff, S. 297.
% Seubert, Zwischen Religion und Vernunft, S. 15.

95

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

einem anderen Wesen aufler ihm als undenkbar erwiesen ist, so ist folge-
richtig auch die Ahnlichkeit mit ihm undenkbar«.”

»Denn so, wie man nicht die Grof3e einer Ameise mit der Farbe von
Senf vergleichen kann, so auch nicht Gott mit irgendeiner Exis-
tenz.«* Und weiter sind alle positiven Eigenschaften insgesamt, die
man ihm etwa zuschreiben konnte, nicht zutreffend:

»Ebenso sollte derjenige, der glaubt, dass es Wesenseigenschaften gibt,
durch die Gott bezeichnet werden kann, namlich dass er existiert, lebt, all-
michtig und allweise ist und einen Willen hat, verstehen, dass diese Be-
stimmungen, wenn sie auf Gott bezogen werden, nicht dieselbe Bedeutung
haben, wie wenn sie auf uns bezogen werden.«%

Maimonides reinigt daher gerade im Hinblick auf das Bilderverbot die
biblischen Schriften von missverstindlichen Formulierungen und
ldsst einzig negative Attribute und Wirkattribute zu. (Er interpretiert
die AuSerung »Mein Angesicht kann nicht gesehen werden« wie
folgt: »Das wahre Wesen meiner Existenz kann nicht so, wie es ist,
begriffen werden.«%)

»Die verneinenden Aussagen von Gott sind (also) die wahren Aussagen, bei
denen ein ungenauer Ausdruck nicht stattfinden kann« (ein mehr oder we-
niger), wihrend »die Darstellung Gottes mit bejahenden Attributen die
Aussage von Pluralitit und Unvollkommenheit zur Folge hat [...], denn
eine Eigenschaft ist nicht nur dann eine solche, wenn sie das mit ihr Dar-
gestellte ausschliefllich kennzeichnet, sodass es diese Eigenschaft mit kei-
nem anderen Dinge gemein hat, sondern auch dann, wenn es dieselbe auch
mit anderen gemein hat und durch sie keine besondere Kennzeichnung
stattfindet. [...] Der Gesichtspunkt aber, durch den sich die bejahenden von
den verneinenden unterscheiden, ist der, dass die bejahenden, wenn sie das
Ding auch nicht kennzeichnen, doch irgendeinen Teil von dem ganzen Din-
ge bezeichnen, dessen Erkenntnis wir anstreben, sei es nun einen Teil seines
Wesens, oder irgendeine seiner zufilligen Beschaffenheiten, wihrend die
verneinenden uns durchaus und in keiner Weise dariiber Aufschluss geben,
was das Wesen des Dinges sei, dessen Kenntnis wir anstreben. [...] Somit
kommt Gott auf keinerlei Weise ein positives Attribut zu.«*”

% ben Maimon FdU S. 188 (Kap. 56).
% Levinger/Kasher, a.a.0., S. 173.

% a.a.0., S. 189.

9% ben Maimon, FdU I, 37.

97 a.a.0., S. 196 ff.

96

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Eine anthropomorphe Auffassung Gottes ist also unzuléssig, er ist die
Alteritit schlechthin, wie Lévinas sagen wird, das absolut Fremde, das
sich uns immer entzieht und entziehen muss, demgegeniiber jedes
Sprechen unangemessen ist, und das kein menschlicher Begriff erfas-
sen kann. Seine Pridikationslehre fiihrt Maimonides konsequenter-
weise letztlich zu einer Auffassung, dass die angemessenste Haltung
Gott gegeniiber das Schweigen sei,”® denn jede bildhafte metaphori-
sche Redeweise provoziert innere Vorstellungsbilder, die gefdhrlich
sein kénnen, da sie Gott verkleinern.

Denn auch die gottlichen Namen, die man lieben soll, sind nur
stellvertretend: »elohim« (den Plural interpretiert Maimonides mit
»Gott und die Engel« [FdU I,2], um an spiterer Stelle zu ergénzen,
dass individuelle, natiirliche und psychische Krifte »Engel« genannt
werden [FdU 11,6], »El« (der »lebendige Gott«, was den Schopfer im
Gegensatz zur Schopfung bezeichnet)® wie auch das spitere » En Zof«
(fiir »Unendlichkeit«). Ebenso die »Vaterheit« und den hyperbolisier-
ten hochsten Gottesnamen: die »Ubergutheit«.!® Das sich zeigende
Eine kann einzig im Tetragrammaton JHWH angemessen »gefasst«
werden, denn

»Maimonides braucht, um zum Unaussprechlichen zu kommen, nicht noch
hinter den letzten und ersten Eigennamen JHWH zuriickzugehen. Das Te-
tragramm ist dadurch, dass es keinen Gegenbegriff kennt, jeder Form der
Pradikation und des Urteils, jedem Hinweis auf Semantik, jeder Ableitung
und Begriindbarkeit enthoben, und so auch jeder Phonie. Das Tetragram-
maton ist das stumme, schweigende Zeichen des absoluten, mit seiner We-
senheit identischen Gottes. Das Schweigen der pridikativen Sprache findet
in dem Nichtaussprechen der Buchstabenfolge JHWH statt.«!0!

Hier konnte sich eine Mystik anschliefSen, doch sie findet sich bei
Maimonides explizit nicht.

Dennoch kann man zwei Lesarten des »Fiihrers der Unschliissi-
genc feststellen, eine erkenntniskritische, skeptische und eine, die
sich nach der Diskussion iiber die Grenzen der Sprache eréffnet und
die Mosche Halbertal als »mystische Lesart« bezeichnet. Gibt es eine

% Seubert, a.a.0., S. 154.

9 Westerkamp, Via negativa. Sprache und Methode der negativen Theologie, S. 36
sowie Diamond, a.a.O., S. 35.

10 Westerkamp, a.a.O., S. 86.

101 Westerkamp, a.a.O., S. 87.

97

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

nichtsprachliche, metalinguistische Erkenntnis Gottes, die nicht for-
mulierbar ist? Nach dieser Lesart definieren die Grenzen der Sprache
nicht die Grenzen des Wissens und des Erlebens, denn dem Schwei-
gen folgt eine blitzartige grofle Erleuchtung, eine manchmal ekstati-
sche Erfahrung von Leerheit, die erst nach der Ausléschung der Spra-
che geschieht, wenn das Bewusstsein von allen Inhalten befreit ist,
und die nicht kommuniziert werden kann.!®?

Maimonides lebte in einer Welt, in der das Platonische Erbe in
arabischer Ubersetzung prisent war. Anders als in Platons Hohlen-
gleichnis, bei dem der Philosoph angesichts der Schau der Idee des
Guten und Schonen verziickt verweilt, aber dann die moralische
Pflicht empfindet, zuriick in die Hohle zu seinen Mitmenschen zu
gehen, um dort seine Erkenntnisse weiterzutragen, ist aber bei Al-
Farabi nicht nur Verantwortung das Motiv, sondern zusitzlich ein
UberflieBen der erlebten Fiille. Beides enthilt die Bereitschaft, sich
in das politische Leben der Gemeinschaft ziehen zu lassen, aber bei
Maimonides wird der aristotelische Einfluss dann dergestalt deutlich,
dass man zur Welt zuriickkehren muss in der »imitatio dei«, und dies
in seinem — gerechten und tugendhaften — ethischen Handeln erwei-
sen muss.'® Die ist wieder sehr rabbinisch, indem die Ethik vor der
Kognition privilegiert wird.

Lasker beschreibt, wie Maimonides sich in Ubereinstimmung
mit dem jiidischen Denken seiner Zeit gegen Christentum und Islam
abgrenzte: Natiirlich musste man die Lehre von der Dreifaltigkeit
kritisieren, denn in ihr wurden Eigenschaften Gottes hypostasiert.
Dazu noch hatte Maimonides im FdU 3,15'* festgestellt, dass es
»nach der Ansicht jedes einzelnen Forschers zur Klasse des Unmégli-
chen gehore«[...], »dass Gott seinesgleichen hervorbringen, sich
selbst ins Nichtsein versetzen, sich verkoérpern oder veridndern kon-
ne.«'% Nicht nur, dass Jesus wegen seiner aufSerehelichen Geburt als
mamzer, als Bastard galt, er hatte auch behauptet, der verheiflene
Messias zu sein, und wollte, so meinte man, die Thora abschaffen,
weswegen die Juden ihn exekutierten (was er verdient habe). Man

12 Halbertal, a.a.O., S. 301 ff.

13- Halbertal, a.a.O., S. 306, 310.

10+ Die Stelle befindet sich in der Meiner-Ausgabe des dritten Buches des FdU auf
S. 83.

105 Lasker, Tradition and Innovation in Maimonides’ Attitude toward other Religions,
in: Harris (Hg.), Maimonides After 800 Years, S. 167-182, hier: S. 170£.

98

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

glaubte auch, jemand nach Jesus, z.B. Paulus, habe das Christentum
begriindet.'%

Obwohl der Islam von Beginn an ein strenger Monotheismus
mit dem Verbot der Idolatrie war, polemisierte Maimonides auch hier,
denn fiir ihn war Mohammed nach Jesus und dem Griinder des Chris-
tentums die dritte Person, die versucht hatte, das Judentum spirituell
zu zerstoren, und er nannte ihn, wohl aus Abgrenzungsbediirfnis,
»verriickt« (ha-meshuga), »disqualifiziert« (pasul) und bezichtigte
ihn der Schriftfilschung (tahrif) und der Aufhebung des Gesetzes
(naskh).’” (Zudem muss man bedenken, dass nach der islamischen
Eroberung Jerusalems im Jahr 638 die Muslime an genau der Stelle
des ersten und zweiten Tempels ihren Felsendom errichteten, da an-
geblich von dieser Stelle aus Mohammed seinen Nachtflug in den
Himmel angetreten hatte.)

Beide Religionen verstiefSen aber auch gegen Deut 28,30, in dem
ein Verbot der Verehrung von Menschenwerk »aus Holz und Stein«
erlassen worden war: die Christen, indem sie ein holzernes Kreuz, die
Muslime, indem sie die steinerne Kaaba verehrten.!* (Die man frei-
lich auch als Symbole hitte deuten kénnen.)

Das alles waren bekannte Topoi, doch Maimonides ging dariiber
hinaus: Trotz allem waren diese Religionen (nach der Mischneh Tho-
ra) eine gute Vorbereitung fiir die Zeit der Erscheinung des Messias,
wenn die Zweige des Baumes wieder eins werden kénnen.'?’

Denn in der imitatio dei geht es nicht mehr um Wahrheit oder
Falschheit, jede Dogmatik ist suspendiert. Es geht nur noch um das
Uben von Gnade, Recht und Tugend.

»Dadurch, dass die imitatio dei doch wieder ein an Welt gerichtetes Tun ist,
hat Maimonides die Antinomie von vita activa und vita comtemplativa
iiberwunden. Das Ethos der Tat des biblisch-talmudischen Judentums und
die Weltflucht der antiken Gnosis werden bei Maimonides zu einer neuen
Einheit gebracht [...]. Doch diese Nachahmung Gottes hat eigentlich nichts
spezifisch Jiidisches mehr [...]. Sie ist vielmehr das, was Judentum, Chris-
tentum und Islam gleichermaflen als das letzte Ziel ihrer Gesetze anerken-
nen kénnen und anerkannt haben.« !

106 Lasker, a.a.0., S. 171f.

17 Lasker, a.a.0., S. 175 zitiert den mir nicht zuginglichen Jemen-Brief.

108 Lasker, a.a.0., S. 179f.

109 Lasker, a.a.0., S. 180 ff.

10 Niewdhner, Maimonides. Aufkldrung und Toleranz im Mittelalter, S. 33.

99

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Von daher kann man alle drei Offenbarungsreligionen als Erzie-
hungsinstrumente sehen, die die Menschen dahin fiihren sollen, in
der imitatio dei das Trennende ihrer je spezifischen Gesetze zu iiber-
winden, deren Inhalt aus dieser Perspektive nur vorldufigen Charak-
ter haben kann. Diese Aufklirung miindet in Toleranz. Wer sich, so
Maimonides, im Sinn der Tugend verhilt (zedagua, im Arabischen
mit sadaga tibersetzt, dem wichtigsten Begriff der islamischen Ethik),
also als Freund handelt und um der Tugend willen Almosen gibt, um
Bediirftigen aus einer unbedingten Verpflichtung heraus zu helfen,
dem versichert sogar der Koran (Sure 9,11), er werde nicht mehr als
Ungldubiger, sondern als Glaubensbruder angesehen. Damit deutet
Maimonides an, »dass der, der das philosophische Sein erreicht hat,
gemif dem lebt, was das Zentrale aller drei Offenbarungsreligionen
ist.«!M

Zwar gab RaMBaM, Mosche ben Maimon, auch zu Kontrover-
sen Anlass (wie man sich denken kann) — provenzalische Juden riefen
gegen ihn sogar die katholische Inquisition an —, doch im spatmittel-
alterlichen Judentum galt er als ein Geist, der in der Merkaba, dem
Thronwagen Ezechiels, fahren durfte und damit hochste Verklarung
erfahren hatte."? »Von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang folgte
ganz Israel der Fithrung ben Maimons.« Die dankbare Nachwelt ver-
band sogar seinen Namen mit dem des ersten Moses und sagte: »Von
Moses bis Moses gab es keinen anderen als Moses.«!3

2.1.4 Jiidische Mystik

Wihrend die negative Theologie einen erkenntniskritischen skepti-
schen Impuls enthilt, liegt die Mystik auf einer anderen Ebene (ob-
wohl beide oft zusammen auftreten), der des religiésen Erlebens. Fiir
Albert ist es die Erfahrung oder Einsicht in die Einheit alles Seins, die
Nietzsche bereits bei den Vorsokratikern finde: Wenn Thales sage
»Alles ist Wasser«, sage er u.a. auch (neben einer Behauptung vom
Ursprung des Seins) »Alles ist eins«.!* Diese Erfahrung der Einheit
von Ich und Weltgrund ist sprachlich nicht zu fassen, da laut Jaspers

111 Njewohner, a.a.O., S. 36.

12 Seubert, a.a. 0., S, 155 (vgl. Derrida, Wie nicht sprechen, S. 9).
15 Levinger/Kasher, a.a.O., S. 189.

14 Albert, Einfiihrung in die philosophische Mystik, S. 2£.

100

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

in der Sprache immer eine Subjekt-Objekt-Spaltung vorliege.''> Die
mystische Intuition, nach Nietzsche Ziel alles Philosophierens, muss
also eine Anschauung sein, die nicht durch einen Akt des Verstandes
zustande kommt, sondern durch unmittelbaren Anblick einer Wirk-
lichkeit, der aber nicht durch die Sinne geschieht, »bei denen das Er-
kennende und Erkannte, Subjekt und Objekt, verschieden sind, son-
dern in einer mystischen Erkenntnisweise geistiger Art, in der
Subjekt und Objekt zu einer Einheit verschmelzen.«'¢ Diese unio
mystica sei das Ziel mystischer Versenkung, in ihr kénne der Mensch
dem Géttlichen begegnen.

Wihrend also in der negativen Theologie auf der Ebene des be-
grifflichen Denkens, der Sprache und der Vernunft eine unendliche
Distanz zwischen Menschen und dem gottlichen Wesen festgestellt
wird, ist diese auf der Ebene des intuitiven Erlebens fiir Mystiker oft
iiberbriickbar, denn hier wird ein direkter und unmittelbarer Kontakt
zum Géttlichen gesucht.

Gershom Scholem tibernimmt zu Beginn seines Hauptwerkes
tiber jiidische Mystik eine Definition von Rufus Jones, die den Vorteil
hat, dass es in ihr nicht um das Erreichen einer unio mystica geht:
»Ich werde das Wort Mystik fiir die Art von Religion gebrauchen, die
auf einer unmittelbar wahrgenommenen Beziehung zu Gott beruht,
auf einem direkten, fast greifbaren Erlebnis gottlicher Gegenwart.
Dies ist Religion in ihrer tiefsten, innerlichsten und lebendigsten
Form.«!V

Wie andere Religionen schritt auch das Judentum auf zwei pa-
rallelen Wegen voran, einem exoterischen und einem mystischen,
wobei sich die jiidischen Mystiker nur ausnahmsweise von der Mehr-
heitstradition trennten, denn oft waren »dieselben Minner Gemein-
defromme, rabbinische Gelehrte und Mystiker zugleich«.11

Grozinger legt Wert auf die Feststellung, dass jede Epoche ihre
eigene Mystik, oder besser, eigene Sprach- und Vorstellungswelt hat,
um ihre mystischen Erlebnisse zu beschreiben. Was die antiken Mys-
tiker der biblisch-rabbinischen Periode als Himmelsreise mit dem Ziel
einer Vision oder Audition vor dem gottlichen Thron und oft auch als

115 Man kann allerdings nicht von der Sprachstruktur indogermanischer Sprachen auf
andere Sprachfamilien schlieflen, speziell nicht auf Sprachen ohne grammatisches
Subjekt.

16 Albert, a.a.0., S. 4.

17 Scholem, Die jiidische Mystik, S. 4 (Hervorheb. d.d. A.).

118 Grozinger, Jiidisches Denken, Bd. 1, S. 35.

101

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

personale Begegnung beschrieben, sei moglicherweise das gleiche Er-
leben wie das der mittelalterlichen Rede vom Aufschwung des Intel-
lekts zur unio; und die griechisch-arabisch-jiidische Philosophie des
Mittelalters gab wiederum neue Beschreibungsméglichkeiten an die
Hand, sodass »nicht das mystische Erlebnis ein anderes geworden ist,
sondern die Moglichkeiten, dieses zu beschreiben.«'*

Die sehr alte jiidische Mystik (der Begriff ist tibrigens ein christ-
licher Spatimport) war wegen ihrer Gefiihlsdimensionen und Praxis-
einbindung in das jiidische Leben im Volk verwurzelt, auch wenn sie
zunichst in Form der sog. Thronsaalmystik (»Merkaba-Mystik«) in
der talmudischen und nachtalmudischen Zeit eher an positiven Be-
schreibungen des Gottlichen orientiert war.

Vom ersten vorchristlichen Jahrhundert bis ins zehnte wurde die
mystische Schau aufgrund von Allegorien méglich, womit aber man
immer noch im Bereich der Sprache bleibt. Stellvertretend fiir Gottes
Ehre und Herrschaft werden ein prichtiger Thronsaal oder ein
Thronwagen imaginiert. Die éltesten jiidischen Mystiker beschrieben
also ihre Erfahrung in mentalen Bildern, die ihrem Anschauungskreis
entsprachen, und schilderten eine ekstatische Erfahrung und An-
schauung der Majestiit Gottes und seiner Geheimnisse.'

Durch fromme Versenkung imaginierte man einen Flug der See-
le hinauf zum Géttlichen, und fiir Wolfson ist es ironischerweise ge-
rade das vorgeschriebene Fehlen fester ikonischer Reprisentationen
des Gottlichen im alten Israel seit der Zeit des 2. Tempels, das den
andauernden Kontext fiir das Bediirfnis nach mentalen Visualisie-
rungen des Gottlichen schuf.’?! Das Problem figuraler Reprisentation
Gottes in Vorstellungsbildern wurde aber viel diskutiert, denn natiir-
lich entstand eine Spannung zwischen dem Anikonismus der jii-
dischen Kultur und den mentalen Visualisierungen des Géttlichen.
Zwar wusste man, dass Gott in seiner wahren Natur unkorperlich
und unsichtbar sein musste, doch wie interpretierte man dann die
Visionen der Propheten, denen Gott in Inkarnationen, einmal als al-
ter Mann, einmal als Krieger (Giite und Gerechtigkeit symbolisie-
rend) erschienen sein soll?'?2

119 Grozinger, Jiidisches Denken, Band 1, S. 34.

120 Scholem, a.a. 0., S. 6.

121 Wolfson, Through a Speculum that Shines. Vision and Imagination in Medieval
Jewish Mysticism, S. 6.

122 Wolfson, a.a.O., S. 38.

102

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Eine graduelle Spiritualisierung und Zuriickweisung anthropo-
morpher Reprisentationen war die Folge dieser Diskussionen und
fand in den rabbinischen Quellen der klassischen Periode (200-600
n.Chr) ihren Niederschlag.'® Die heute auch ganz allgemein »Kab-
bala« genannte jiidische Mystik'** entstand in ihrer friihen Form im
2./3. nachchristlichen Jahrhundert, und als ihr Griindungsvater und
Verfasser des Sefer Jezira zur Zeit des Bar-Kochba-Aufstandes gilt
Rabbi Akiba. Man kann sie als Reaktion auf das Vakuum, das die mit
Philon untergehende dgyptisch-neuplatonische Tradition jiidischer
Philosophie hinterlief3, sehen.!?

Fiir Westerkamp gibt es eine Begriindung, die er in der Historio-
graphie findet:

»Immer dort, wo ein streng rationalistisches, mythen- und iiberlieferungs-
kritisches philosophisches Denken den Ton angibt, provoziert es spiritisti-
sche und schwirmerische Gegenbewegungen; immer dort, wo sich das Po-
tenzial streng argumentierender, den Geist der Massen aber iiberfordernder
Philosophie erschopft und deren Rationalismus versiegt, bricht sich der
Mystizismus Bahn; denn jede Aufklirung produziert Gegenaufklirung.«'2¢

Ob man aber normativ die Mystiken aller Religionen als eine Art
Gegenaufklirung abtun kann (obwohl sie gelegentlich so wirken kon-
nen'?), ist noch die Frage; kann sie doch auch als Uberschreitung,
Vertiefung und Erginzung des theoretischen Denkens gesehen wer-
den. Zwar geht die Mystik von der Religion des Einzelnen aus — »long
before subjectivity has learned to walk the way« (in der Tat kann man
die Mystik als Wegbereiterin neuzeitlicher Subjektivitit sehen),'?® —
doch geht sie hin bis zu einer Aufhebung des Ich in einer gréfleren
Einheit und kann trotz ihrer zundchst subjektiven, d.h. asozialen
Tendenzen sogar gemeinschaftsbildend wirken und hat dies im Ju-
dentum auch getan.'” Denn die gemachten ekstatischen Erfahrungen
driingen in einer Art »overflow« zur Mitteilung und Narration und

123 Wolfson, a.a.O., S. 25 und 33.

124 Bei Scholem findet sich der Terminus auch fiir die vormittelalterliche Mystik, bei
Dan, Die Kabbala, aber im engeren Sinne z.B. erst fiir die seit der mittelalterlichen,
zuerst auf der iberischen Halbinsel entstandene Form.

125 Westerkamp, Die philonische Unterscheidung, S. 63.

126 ‘Westerkamp, Die philonische Unterscheidung, S. 61f.

127 Scholem, a.a.O., S. 26.

128 5. Jonas, Myth and Mysticism, S. 328 1.

129 Scholem, a.a.O., S. 19.

103

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

haben Traditionslinien etabliert, die Anleitungen zu mystischer Ver-
senkung geben.

Beeinflusst von der neuplatonischen Idee des Einen jenseits aller
Bilder und Gestalten ist das Ziel einer »bildlosen Vision« ein Erlebnis
von Einheit jenseits aller Differenzierungen. Dabei verhilft die »via
negativa« zu einem allméahlichen Wegdriften von Sinneserfahrungen
und rationalen Begriffen: Durch Sichtbares hindurch muss das Un-
sichtbare verfolgt werden.'®

»Da, wo die Seele alles Begrenztsein ganz von sich abstreift und, um mit
den Worten der Mystiker zu sprechen, in die »Tiefen des Nichts« hinab-
steigt, da gerade begegnet sie Gott. Das »Nichts« namlich ist ein Nichts
voller mystischer Fiille, wenn es auch in keine menschliche Bestimmung
gefasst werden kann. [...] Das Nichts ist, mit anderen Worten, die Gottheit
selbst in ihrem verborgensten Aspekt.«!3!

Die Rede von der »creatio ex nihilo« bekommt fiir Mystiker also
einen neuen Sinn: Dieses »Nichts« aus dem alles entsprungen ist, ist
nicht blof8 als Abwesenheit aller Bestimmungen Negation, weil es
sich aller intellektuellen Erkenntnis entzieht. Es ist jenseits aller Dif-
ferenzierungen und Definitionen »von unendlich héherem Sein als
alles andere Sein in der Welt«, und so kann die Rede von der »Schéop-
fung aus dem Nichts« zum Symbol géttlicher Emanation werden. 32

Die Bewegung des deutschen Chassidismus im Mittelalter, und
vor allem die vom iberischen Judentum beeinflusste Kabbala (die in
Spanien zur Zeit des Maimonides entstand) sind von diesem Gedan-
ken der Emanation beeinflusst, der sich bereits im Sefer Jezira fin-
det,’® wo auch zum ersten Mal von den 10 Urzahlen (Sefirot) und
22 Buchstaben des Alphabets die Rede ist, die wegen ihrer symboli-
schen Bedeutung als Ausfluss des gottlichen Geistes galten. Jede Se-
fira fiir sich und alle zusammen galten als Meditationshilfen und als
Maoglichkeit, in Gedanken zum Géttlichen aufzusteigen. In ihnen war
das Gottliche gleichzeitig verborgen und enthiillt. !

10 vgl. Wolfson, a.a.O., S. 8

131 Scholem, a.a.O., S. 27 (mit bemerkenswerter Nihe zur buddhistischen Mystik!).
32 Scholem, ebd.

% etliche Originaltexte verschiedener Epochen finden sich in der von Cohn-Sherbok
herausgegebenen Anthologie »Jewish Mysticism«, die auch iiber eine chronologische
Tabelle verfiigt.

134 Wolfson, a.a.O., S. 274, s. auch Grozinger, Jiidisches Denken, Bd. 2, S. 37.

104

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Mo PN

Bild 2: Die 10 Sefirot und 22 Pfade
im Kabbala-Baum nach Isaak Luria

Denn in den 10 Urzahlen und den 22 Buchstaben des hebriischen
Alphabets (die fiir die Verbindungen zwischen den Sefirot standen'%)
»leben die geheimen Krifte, durch deren Zusammentreten die ver-
schiedenartigen Kombinationen der Schopfung zustande gekommen
sind. Dies sind die >zweiunddreiflig geheimen Wege der Weisheit¢, auf
denen Gott alles Wirkliche hervorgebracht hat«,* wobei die erste
Sefira, Gottes Geist, alle anderen aus sich entlassen hat.

135 Grozinger, a.a.O., Bd. 2, S. 44—47 weist mit den 10 Urzahlen auf die Zahlenmystik
pythagoreischen Urspriinge hin und beschreibt die Deutung der 22 Buchstaben des
hebriischen Alphabets (es gab keine Konsonanten, die wurden durch Punkte mar-
kiert) als Gottes Schopfungswerkzeuge.

1% Scholem, a.a.0., S. 82.

105

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Die Sefirot (Gottes Wirkkrifte) kommen als Selbstoffenbarung
Gottes aus der Verborgenheit des Hochsten:

»Die Kabbalisten kennen zehn Sefirot und benennen sie meist mit bib-
lischen Namen: 1. Gottes Krone, 2. Weisheit, 3. Einsicht, 4. Gnade,
5. Strenge, 6. Schonheit und Name JHWH, 7. Sieg, 8. Majestit, 9. Pracht,
10. Reich Gottes und Schekina (die Einwohnung Gottes und seine Gegen-
wart bei seinem Volk Israel im Exil, auch das weibliche Element der Gott-
heit). Demnach ist z.B. der biblische Gott JHWH nicht der gottliche Ur-
grund selbst, sondern der Beginn der Selbstentfaltung Gottes. [...] So wird
der gottliche Urgrund auch das >grofle Antlitz Gottes, JHWH das >kleine
Antlitz Gottes< genannt.«'?

Eine sehr friihe, bereits antike und weit verbreitete Lesart des Sys-
tems der Sefirot ist anthropomorpher Natur, indem mit ihnen der
gottliche Leib imaginiert wird:

»Die drei oberen Sefirot stehen fiir das géttliche Haupt, die nichsten beiden
fiir den rechten und linken Arm, die sechste fiir den Korper oder das Herz,
und zugleich fiir die Minnlichkeit dieser Gestalt. Die nichsten beiden Sefi-
rot reprisentieren die Beine, die neunte den Phallus und die zehnte einen
eigenstindigen Korper, jenen der weiblichen gottlichen Kraft.«!%

Wohl angeregt durch die Beschreibung des Geliebten im biblischen
Hohelied der Liebe (5,10-16) wird der gottliche Leib des Schépfers
beschrieben und mit erotischen Konnotationen begleitet.'® Doch spi-
tere Deutungen der 10 Sefirot und der 22 Wege zwischen ihnen lésen
sich von den anthropomorphen Deutungen und geben den geheimen
Kraften Gottes einen abstrakteren Sinn. Fiir viele Kabbalisten repri-
sentiert das System der 10 Sefirot einen oder mehrere verborgene,
geheime Namen Gottes.'*

Man setzte nun auf das nur hinweisende Symbol, alles schien
symbolisch aufgeladen und mit geheimem Leben durchwirkt. Alles
wurde in Beziehung zu Gottes Schépfung und zum gebotenen Ver-
halten gesetzt. »Die jiidische Mystik hat dazu gefiihrt, das Mysteri-
um des Geschlechtlichen in Gott selbst zu finden [...] So wurde jede
wahre Ehe zu einer symbolischen Verwirklichung der Vereinigung
Gottes mit der Schechina.« Der mystische Sinn der Ehe bestand also

% Trutwin, Wege zum Licht, S. 82f und 45.
138 Dan, Die Kabbala, S. 69.

139 ebd.

40 Dan, Die Kabbala, S. 71.

106

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

in der Realisierung des »biblischen Erkennens« von Mann und Frau,
was stets eine unio realisieren heifSt.*!

Daher ist auch die Mystik des Mittelalters sexualisiert und ero-
tisch aufgeladen, denn es galt auch, mit dem Bild vom gottlichen
Phallus ein Symbol fiir Schopferkraft zu imaginieren, das sich wie
Gott verbergen muss und aus dieser Verborgenheit in die Welt hinein
zeugend wirkt, 2 weswegen die unterste Sefira, die Schechina, als das
weibliche und empfangende Element, die Aufnahme des gottlichen
Schopfungswirkens, also auch als Welt gedeutet werden kann.

Scholem hilt die prophetische Kabbala (»Uberlieferung«, »Tra-
dition«), die im 12. Jahrhundert in Frankreich und Siidspanien ent-
standen war und sich spéter iiber andere europiische Linder im
ashkenasischen Judentum bis hin nach Safed in Galilda verbreitete
und in populdrer Form noch heute lebendig ist, im Vergleich zu an-
deren Ausprigungen der Mystik fiir die aristokratische Form der
Mystik. Insbesondere das Buch Sohar (verfasst von Moses de Ledn)
sei mit seiner theosophischen Lehre und der Form des Kommentars
tief an jlidische Denkgewohnheiten gebunden, anders als ihnen ei-
gentlich fremd gebliebene Formen der Systematisierung und stellte
»in der Hauptsache einen Versuch dar, die Substanz des naiven Volks-
glaubens, der durch die rationale Theologie der Philosophen in Frage
gestellt worden war, zu erhalten.«#

Der Sohar sollte einen symbolischen Subtext der Thora auf-
decken und fand mystische Symbole fiir die innergottliche Dynamik,
und die beiden letzten Sefirot werden als nacheinander verlangende
Liebende beschrieben, und doch sind diese 10 Dimensionen gottlichen
Wirkens alle ein Licht.'#

Die Kabbala verbindet Gottesspekulation und Schépfungs-
dramen, Seelenlehren und Erlosungshoffnungen miteinander und
erlangte spéter bei den Kabbalisten fast kanonische Geltung. Die
Gottheit, die die Kabbalisten »En-Sof« (»das Endlose«, »das Un-
erfassbare«) nennen, ist verborgen, einzig, absolut jenseitig, fiir den
Menschen unerreichbar und unzuginglich. Sie ruht in sich und kann

141 Scholem, a.a. 0., S. 256.

2 Wolfson, a.a. 0., S. 279, 285f, 395 ff, vgl. auch Grézinger, Jiidisches Denken, Bd. 2,
S.34f.

4 Gershom Scholem, a.a.O., S. 224 f.

14 Fishbane, The Zohar. Masterpiece of Jewish Mysticism, in: Greenspahn (Hg.),
Jewish Mysticism and Kabbalah, S. 50 und 62.

107

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

als »Verborgenheit aller Verborgenheit« bezeichnet werden.'* Dabei
wird deutlich, dass die Mystik der Kabbala — im folgenden Zitat unter
Einbeziehung der Lichtmetaphysik Plotins, von der noch zu reden
sein wird — eine Ergéinzung der negativen Theologie sein kann:

»Der verborgene Gott, sozusagen das innere Selbst der Gottheit, hat weder
Bestimmungen noch Attribute. Dieses innerste Selbst nennen der Sohar
und die meisten Kabbalisten gern En Sof, das heifit, das Unendliche. Wo
aber dieses verborgene Selbst im Weltprozess wirkend hervortritt, kommen
ihm positive Attribute zu. [...] Beide Welten bilden in Wahrheit eine dyna-
mische Einheit wie die Kohle und die Flamme — um den Vergleich des Sohar
zu gebrauchen — das heif3t, die Kohle besteht auch ohne die Flamme, aber
ihr geheimes Leben offenbart sich erst, wenn es sich in der Flamme ver-
stromt. Die mystischen Attribute Gottes sind solche Lichtwelten, in denen
das dunkle Wesen von En-Sof sich manifestiert.«'

Dabei geht auch die Symbolik vom mystischen Begriff des Nichts aus:
Die Wendung des verborgenen En-Sof zur Schopfung ist wie ein
»Ruck, der die in sich selbst versunkene Gottheit, ihr nach innen
strahlendes Licht, nach auflen treten und hervorbrechen lisst«, [...]
»und verwandelt En-Sof, die unaussprechliche Fiille, zum Nichts [...],
aus dem alle anderen Stufen der Selbstentfaltung Gottes in den Sefi-
rot hervortreten. Dieses geheimnisvolle Nichts, das die Kabbalisten
als erste Sefira, auch als die hochste Krone der Gottheit bezeichneng,
[...] ist der »Bereich des Beziehungslosen, des puren Seins«, des vol-
lig Bestimmungslosen, das der Mystiker eben »Nichts« nennt.'¥” Das
mystische Nichts, das vor der Spaltung der Uridee in das Denkende
und das Gedachte liegt, ist fiir den Kabbalisten kein wirkliches Sub-
jekt.«8 Und das dhnelt Derridas Idee von der »différance«, aus der
heraus sich alle Gegensiitze erst entfalten, ohne dass sie selber als
»Sein« bezeichnet werden konnte.#

Mit dieser Lehre von den 10 Sefirot und dem sich entiufSernden
En-Sof wird zwischen dem Anthropomorphismus der Thora und dem
Gottesverstindnis der negativen Theologie vermittelt. Das Schweigen
und das Reden von Gott sind in der Kabbala miteinander verschnt.

Doch die Kabbala war als Geheimlehre an das rabbinische Juden-

# Trutwin, Wege zum Licht, S. 82.

° a.a.0., S.227.

47 a.a.0., S. 237.

48 a.a.0., S. 241.

49 vgl. Derrida, Die différance, in: ders., Randgdnge der Philosophie, S. 31-56.

=

108

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

tum gebunden, sie war vielen Juden gar nicht bekannt, erst recht zur
Zeit der groflen Aufklidrer Hermann Cohen und Moses Mendelssohn
galt sie als tiberholt und geriet mehr und mehr in Vergessenheit.

In der Tat war die jiidische Mystik lange Zeit verschiittet, und
die Wiederentdeckung und Erforschung wird Gershom Scholem zu-
gesprochen, der 1897 in Berlin geboren wurde, zu einer Zeit, als in
Europa die christliche Mystik eine Renaissance erlebte. Der konser-
vative Rabbiner, jiidische Religionsphilosoph und Mystiker Abraham
Joshua Herschel (1907-1972), der kurzzeitig Nachfolger Martin Bu-
bers am Jiidischen Lehrhaus in Frankfurt war, hatte noch geklagt, dass
in der jiidischen Tradition der mystische Geist diskreditiert worden
sei. 10

Scholem erforschte die geschichtlichen Strémungen der jii-
dischen Mystik und machte sie seinem Volk als altehrwiirdige Tradi-
tion erst wieder bewusst. Im Unterschied zur christlichen Mystik, wo
es um eine rein geistige Liebe und Verschmelzung gehen muss, spiel-
te Askese dabei keine Rolle, zu stark wirkte das Gebot »Seid fruchtbar
und mehret Euch«.'! Daraus ergibt sich die Pflicht, das Leben durch
Kinderzeugung zu vermehren und nicht etwa durch Morden zu ver-
mindern.'?

Es muss noch erwihnt werden, dass etwa zeitgleich mit der Ent-
stehung des Buches Sohar (und unabhingig davon) im deutschen und
nordfranzésischen Judentum die chassidische Bewegung zur Volks-
frommigkeit gehorte, als deren wichtigstes Dokument der »sefer
chassidim«, das »Buch der Frommenc, gelten kann, das eine soziale
Ethik propagierte und von der Merkaba-Mystik und der volkstiim-
lichen christlichen Mystik jener Zeit inspiriert war.’> Doch sie ging
noch iiber die ekstatische Schau der alten Thronmystik hinaus:
Neben eine eigene Theologie der Geschichte und zahlenmystischen
Erwidgungen sowie eine Gebetsmystik, die das Gebet als Aufstieg auf
den Stufen von Jakobs Himmelsleiter verstand, tritt ein durchaus un-
intellektueller, religioser und moralischer Wert des jeweiligen Chas-
sids, zu dem es keine besondere Gelehrsamkeit braucht, sondern
1. asketische Abwendung von den Dingen dieser Welt, 2. vollkom-

1% Herschel, Der einzelne Jude und seine Pflichten, in: ders., Die ungesicherte Frei-
heit, S. 158.

151 Gershom Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen, S. 257.

152 Grozinger, Jiidisches Denken, Bd. 1, S. 282.

153 Scholem, a.a.O., S. 87-91.

109

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

mener seelischer Gleichmut und 3. ein ins Extreme getriebener prin-
zipieller Altruismus, was den Menschen zu den Stufen der wahren
Gottesfurcht und Gottesliebe fiihren soll, die auf dem héchsten Gipfel
miteinander verschmelzen, da ein mystischer Stand eine Uberflutung
der Seele mit Freude bewirke, die alles Diesseitige und Egoistische
hinwegschwemme.>*

Auch die spitere Bewegung des polnischen und ukrainischen
Chassidismus des 18. Jahrhunderts, die Scholem einstweilen als letzte
Phase der jiidischen Mystik ausmacht, wollte zum mystischen Mora-
lismus erziehen, verfiigte aber auch iiber die Quellen der Kabbala.
Auch hier waren die Leitfiguren nicht die rabbinischen Thora-Ge-
lehrten, sondern charismatische Fiihrer, die die Kabbala popularisie-
ren wollten und als Heilige (»Zaddikim«) galten. Sie bedienten sich
auch magischer Praktiken und bekamen gefihrliche Macht, denn die-
ser Chassidismus, »der aus den Kreisen der rabbinischen Ungelehrten
als eine typische >Erweckungsbewegung« entstanden ist, hatte von
vornherein das Ziel breiter Wirkung vor Augenc,'% ganz im Gegen-
satz zur frithen esoterischen Kabbala, die als rabbinische Geheimlehre
galt. »An die Stelle dieser Lehrer des Gesetzes tritt nun ins Zentrum
der Bewegung der >Erwecktes, der, dem Gott ans Herz geriihrt und es
verwandelt hat, der Typus des Propheten«, und so wurde der Glaube
»in einer ganz besonderen und entscheidenden Bedeutung gegen das
Wissen an die Spitze der Wertskala gertickt«.'5 Der Zaddik, dessen
magnetische und beherrschende Personlichkeit zum Geheimnis sei-
ner Macht beitrug, galt als lebendige Verkorperung der Mystik.'>”
Durch diese Personalisierung bekam die Mystik eine ganz neue Far-
bung, da sie nun nicht mehr als Theosophie galt, sondern als Instru-
ment psychologischer Vertiefung und Selbstanalyse, denn als wirk-
lich wichtig galt nur der Weg, die Mystik des personlichen Lebens,
den die Zaddikim wiesen, die als lebendig gewordene Thora galten'*
und ganz natiirlich aus einer unmittelbaren religitsen Erfahrung leb-
ten.® Damit wurden sie zugleich Volksfiihrer und konnten als Zen-
trum von Gemeinschaften auftreten, denn »wer den tiefsten Grad
von Einsamkeit erlangt hat, wer wirklich imstande ist, allein mit Gott

54 Scholem, a.a.0., S. 99 und 103.
% a.a.0., S. 361 und 383.

% a.a.0., S. 366.

57 3.a2.0., S. 370f1.

158 3.a.0., S.374f und 378.

1% a.a.0., S. 381.

110

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

zu sein, der ist das eigentliche Zentrum der Gemeinschaft, der hat den
Punkt erreicht, von dem aus alle wahre Gemeinschaft méoglich
wird«.20 Diese wird auch dadurch erreicht, dass sich die Zaddikim
»zu Anwilten des ungebrochenen und unverkriippelten Glaubens
des einfachen Mannes aufgeworfen und [...] diesen Glauben als
hochsten Wert glorifiziert« haben.’* Auch die Sprache wurde ange-
passt, die Theologie wurde in die vielen chassidischen Geschichten
gekleidet, auch die Erfahrung von der Immanenz Gottes im mysti-
schen Erleben.

Fiir Derrida zerstoren noch heute »all die Krifte der Abstraktion
und der auflésenden Trennung (Entwurzelung, Entortung, Entkor-
perlichung, Formalisierung, verallgemeinernde Schematisierung,
Objektivierung, Telekommunikation, usw.)« die Religion, »ohne Ge-
bet und Opfer«, wie jede Ontotheologie, die schon Heidegger als Pri-
senzmetaphysik kritisiert hatte.'62 Doch die Religionen, die iiber zwei
»Adern« oder »Quellen« verfiigen, deren eine »immer unerreichbar
bleibt« (was jeden Dogmatismus verbietet), haben reaktives Potential,
miissen »stets wieder von neuem anheben« und kénnen u.a. gerade
aus ihrer jeweiligen Mystik immer neu schopfen.!¢®

2.1.5 Symbolik und jiidische Kunst

Wie ist unter solchen Bedingungen einer mehr auditiven, verbalen
Kultur mit Bilderverbot iiberhaupt Kunst moglich? Cohn-Wiener
schreibt dazu:

»Offenbar schitzen wir unsere religiose und geistige Vergangenheit weit
hoher als unsere kiinstlerische und empfinden jiidische Kunst an sich als
illegitim, héchstens als geduldet. Tatsichlich war eine jiidische Kunst vom
Umfang und der Bedeutung der dgyptischen oder griechischen an sich un-
moglich. [...] In Israel verabscheute gerade die religiose Intensitit die Gott-
darstellung bis zum Ekel.«16*

160 3.2.0., S. 376f.

161 3.a.0., S. 380.

12 Derrida, Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der »Religion« an den Grenzen
der bloflen Vernunft, in: Derrida/Vattimo (Hg.); Die Religion, S. 9-106, hier S. 11,
S. 28, vgl. auch Teil 5. 1 und 5. 3.

163 Derrida, a.a. 0., S. 34, 40 und 56 (mit den zwei Quellen sind wohl via positiva und
die mit der Mystik verkniipfte via negativa gemeint).

164 Cohn-Wiener, Die jiidische Kunst, S. 11.

111

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Es ging aber nicht nur um Darstellungen Gottes. Im Deuteronomium 4
stehtausdriicklich auch das Verbot der Darstellung von Menschen und
Tieren. Doch schon der 1. salomonische Tempel soll Cherubimdarstel-
lungen enthalten haben, die nicht nur als Symbol der Allmacht Gottes,
sondern auch als Thron eines unsichtbaren Gottes galten, im Vorhof
soll es ein aus Metall gegossenes Wasserbecken gegeben haben, das
zwolf Rinder auf ihrem Riicken trugen,'®> und in etlichen Synagogen
gab es Lowendarstellungen als Symbol fiir den Stamm Juda.

Eine Méglichkeit der »Darstellung« eines Nichtdarstellbaren ist
also die Interpretation als hinweisendes Symbol, denn sein Konzept
fungiert nicht abbildtheoretisch. Das Symbol namlich ist »als kiinst-
lerische Form bedeutungslos [...] und (hat) seinen Wert in dem Be-
griff, der hinter ihm steht.«'¢

Die oft verwendeten Symbole sind von unterschiedlicher Quali-
tit, teilweise mit optischer Ahnlichkeit stilisiert, teilweise aber auch
abstrakter, wie der Stern Davids, dessen zwei ineinander gestellte
Dreiecke den Bund des Menschen mit Gott versinnbildlichen, denn
das untere Dreieck weist nach oben als Zeichen der Hinwendung der
Menschen zu Gott, das obere zeigt von oben nach unten, als Zeichen
der Zuwendung Gottes zu seinem auserwihlten Volk. Das Widder-
horn Schofar, das am jiidischen Neujahr Rosch Haschana geblasen
wird, steht fiir Neubeginn und Trennung, die Menorah, der sieben-
armige Leuchter, im Unterschied zum achtarmigen Leuchter an Cha-
nukka, erinnert mit der heiligen Zahl 7 u.a. an die sieben Tage der
Schopfung und die sieben damals bekannten Planeten, die stilisierten
Thora-Rollen stehen fiir das geoffenbarte Wort Gottes, der Buchstabe
Aleph fiir den Anfang der Welt, also die Schépfung Gottes, und die
Taube iiber den Wassern symbolisiert den Frieden, den Gott mit den
Menschen nach der Strafe der Sintflut schloss, so wie man im Gebets-
haus ein Symbol fiir die glaubige Gemeinde sehen kann.

Dennoch gab es neben den Symbolen auch immer jiidische
Kunst, die sich zundchst am ornamentalen Schmuck von Gebrauchs-
gegenstinden, Bauten und Griiften manifestierte. Sogar Reliefplastik
und Schmuckmalerei waren zugelassen, »solange sie sich nicht in der
Nihe des Heiligsten oder an ihm befanden.«'” So gab es natiirlich
auch Buchmalerei: Zwar blieb die Thora bildlos, doch viele Biicher

165 Kiinzl, Jiidische Kunst von der biblischen Zeit bis in die Gegenwart, S. 7.
166 Cohn-Wiener, a.a. 0., S. 4.
167 a.a.0., S. 81.

112

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

des Alltags wurden in spéterer Zeit mit Bildern ausgeschmiickt. So
z.B. wurde auch die Haggada, die beim Seder in der Familie vorge-
lesen wurde, fiir die Kinder mit Bildern ausgeschmiickt, Bibeln fiir
den privaten Gebrauch und die Mischneh Thora des Maimonides
»illuminierte«.'%®

Das Bilderverbot hatte sich im 3. Jahrhundert spiirbar gelockert.
Es werden Ausnahmen zugelassen, etwa zu Lehrzwecken, mensch-
liche Teildarstellungen werden erlaubt.

»Das Bediirfnis nach Schaubarkeit der heiligen Geschichten,
nach bildnerischen Schmuck und nach bildhafter Vergegenstindli-
chung« lie8 sich auch bei den Juden nicht unterdriicken, und man
duldete Standbilder, die zur Dekoration an wenig prominenten Stel-
len aufgestellt wurden, da dies die Gefahr der Idolatrie minimierte®.
Die Juden haben seit der Spitantike immer, darauf weist Kiinzl hin,
als Minderheiten in den verschiedenen Kulturkreisen gelebt und sich
den kiinstlerischen Konventionen des jeweiligen Landes angepasst.
Doch es gab Grenzen: bis heute gilt das Verbot der Darstellung
Gottes, der nicht vorstellbar und daher auch nicht darstellbar sein
konnte.7

Als man 1929 die friihbyzantinischen Bauten der Synagoge von
Beth Alpha entdeckte, fand man Bodenmosaiken mit figiirlichen
Szenen, und wenige Jahre spiter fand man die Synagoge von Dura
Europos in Syrien mit reichen figiirlichen Fresken und vermutete zu-
niichst christliche Auftragsarbeiten, was sich aber spiter auch fiir fi-
giirliche Buchillustrationen als falsch herausstellte.’”* Lippold glaubr,
dass die Bildfreudigkeit des Hellenismus ausgestrahlt habe und in die
Fresken von Dura Europos ohne Bedenken auch heidnische Bild-
formen einbezogen wurden.

»Offenbar sind fiir die Rabbinen von Dura Europos die Wirkkraft des un-
sichtbaren Jahwe, welche die Gotzenbilder zerstort, und die bildliche Dar-
stellung dieses Vorgangs kein Widerspruch mehr. Trotzdem deuten auch
hier einige Indizien auf Reste einer Bildnisscheu, die durchaus archaischen
Ursprungs sein kann: Bei dem Fresko mit der Opferung Isaaks fehlen die
Gesichter«, auch »sind vielen Gesichtern die Augen ausgekratzt worden. «172

168 Magall, Kleine Geschichte der jiidischen Kunst, S. 222 und 256. Zur Buchmalerei
ausfiihrlicher Magall, a.a. 0., S. 218-262 und Kiinzl, a.a.O., S. 61ff.

169 Lippold, Macht des Bildes, S. 50.

170 Kiinzl, a.a.0., S. 9.

7t Kiinzl, Jiidische Kunst, S. 81.

172 Lippold, a.a.O., S. 50f.

113

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Fiir Magall beweisen die tierischen und menschlichen Darstellungen
auf Mosaikboden in Synagogen aus romischer und byzantinischer
Zeit, »dass die rabbinischen Behorden zu jener Zeit die Gotzenanbe-
tung nicht mehr als Gefahr betrachteten und diese Darstellungen des-
halb sogar in ihren Synagogen duldeten«.”?

Zu weniger laxen Auslegungen des Bilderverbots bis hin zu Bil-
derstiirmen kam es erst im 6. und 7. Jahrhundert, als unter dem Ein-
fluss des islamischen Bilderverbots die rabbinische Praxis wieder
strenger wurde, denn »die Juden konnten sich als Volk des Buches
nicht erlauben, in solchen Zeiten weniger streng vorzugehen als ihre
nichtjiidischen Nachbarn.«7*

Die Erforschung der jiidischen Kunst ist nach Kiinzl ein schwie-
riges Unterfangen. Sie weist kein einheitliches Erscheinungsbild in
bestimmten Epochen auf, denn erstens sind z.B. die sephardischen
Juden auf der Iberischen Halbinsel und die ashkenasischen in Mittel-
und Osteuropa in andere Kulturkontexte eingebunden, zweitens aber
wurde viel zerstort bzw. ist uns nicht erhalten: Bei der Eroberung
Jerusalems durch Rom wurden viele Kultgegenstinde — auch des
2. Tempels — geraubt und im rémischen Triumphzug als Beute mit-
gefithrt (was man heute noch auf dem Titusbogen in Rom sehen
kann); sie gelten als verschollen. England vertrieb die Juden Ende
des 13. Jahrhunderts, Frankreich wies sie 1394 aus, und Spanien so-
wie die damals zu Spanien gehorende Insel Sizilien mussten sie 1492
verlassen. Im ersten Fall ist keine Synagoge erhalten, im zweiten Fall
wurden die mittelalterlichen Bauten entweder abgerissen oder umge-
nutzt, in Kirchen umgewandelt. Und im letzten Fall wurden viele
kostbare Stiicke geraubt und eingeschmolzen,'”* was auch fiir die Ka-
tastrophe des Holocaust in Deutschland gelten muss; auch hier wur-
den viele Synagogenbauten in Mittel- und Osteuropa zerstort. Kiinzl
kommt zum Schluss, dass es zwar keinen jiidischen Kunststil gibt, da
Juden immer als religiose und kulturelle Minderheit in anderen Lin-
dern lebten und die Stile der jeweiligen Kunst fiir sich adaptierten.
Doch ganze Typen von Kunstwerken, wie z.B. der Thoraschmuck,
sind nirgendwo sonst zu finden und miissen als jiidische Kunst gel-
ten: Die Thorarollen sind oft in einen kostbar geschmiickten Mantel
gekleidet, um die Schrift vor den Blicken der Glaubigen zu verbergen,

173 Magall, Kleine Geschichte der jiidischen Kunst, S. 219.
174 ebd.
175 Kiinzl, a.a. 0., S. 44.

114

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

und im Thoraschrein aufbewahrt, der durch einen oft ebenfalls kost-
baren Vorhang vom Gebetsraum der Synagoge getrennt ist, analog
zum Vorhang im 1. und 2. Tempel. Kunstvolle Bearbeitungen von
liturgischem Gerit, z. B. dem Thorazeiger, waren aber erlaubt. Ebenso
gab es in den Synagogen symbolische Darstellungen, z.B. in Form
der Menora oder des achtarmigen Chanukka-Leuchters, was zu einer
Anregung des Kunsthandwerks fithrte und zu einem besonderen
Zweig in der Erforschung der spirlich erhaltenen antiken und
mittelalterlichen jiidischen Kunst, der Ornament- und Symbolfor-
schung.'”6 Auch die architektonische Konzeption von Synagogen ist
neben ihrer Ausschmiickung!”’” von Interesse, wie auch die Gerite
des Alltags, etwa im Zusammenhang mit dem tdglichen Gebet oder
dem Seder, dem jéhrlichen héduslichen Pessach-Mahl, bei dem be-
stimmte Speisen in Erinnerung an bestimmte Stationen jiidischer
Geschichte gegessen werden. Allerdings hatten Juden keinen Zutritt
zu christlichen Bauhiitten, und es war ihnen in vielen europiischen
Liandern bis ins 18. Jahrhundert verboten, den Beruf des Gold- oder
Silberschmiedes zu ergreifen, weshalb jiidische Kunst oft Auftrags-
kunst sein musste.'”®

Zudem stellt Cohn-Wiener einen zunehmenden Druck mit der
Ghettoisierung fest (Das erste Ghetto gab es schon um das Jahr 1000
in Speyer):

»Die freie Schopferkraft, die der Phantasie das letzte abringt, konnte im
Ghetto nicht gedeihen. Der Mensch vergriibelte. Es ldsst sich verfolgen,
wie von Jahrhundert zu Jahrhundert der Umkreis des Schaffens immer en-
ger wird. Erst die Gegenwart hat diese inneren Fesseln gesprengt, als die
dufSeren fielen.«'”

Die in vielen Lindern einsetzende » Emanzipation« brachte den Juden
dann die vollen Biirgerrechte einschliefSlich des Zugangs zu bis dato
versperrten Berufstitigkeiten. Zunichst erfolgte sie in den USA
durch die amerikanische Bill of Rights 1776, dann 1791, zwei Jahre
nach der Franzosischen Revolution, in Frankreich, dann 1796 und 97
in Holland und Italien, dann kamen ab 1800 die deutschen Staaten

176 Lenhart, Du sollst Dir ein Bildnis machen, Kap. 1.2 und S. 781.

177 s. etwa van Voolen, a.a.O., S. 36—45 (Dura Europos, Beth Alpha, Prager Jerusa-
lem-Synagoge und Santa Maria la Blanca, Toledo) und Kiinzl, a.a.O., zu Synagogen
im 19. und 20. Jahundert, S. 137-172.

178 Kiinzl, a.a.O., S. 10f.

179 Cohn-Wiener, a.a. O., S. 10.

115

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

nach und nach hinzu, Dinemark 1814, Schweden 1865 und im Jahr
darauf Grof3britannien. Osterreich folgte 1867, die Schweiz 1879.150

Zwar gab es noch mancherlei Diskriminierungen, z.B. auch
durch die eingeschrinkte Wahl des Wohnorts in Ghettos. In Russland
fanden weiterhin Diskriminierungen durch die Zaren statt; allgemei-
ne Biirgerrechte gab es hier erst nach der Oktoberrevolution, die aber
nur einige Jahre wihrten, bis die kommunistische Unterdriickung der
Juden und der jtidischen Kultur begann.'s!

Dennoch begann in Westeuropa durch Aufgabe der Geschlos-
senheit der Ghettos die Auflésung der Traditionsgemeinschaften, ob-
wohl oft immer noch die Art der Berufe, die Juden offenstanden — mit
Ausnahme von Handel und Geldverleih — begrenzt war.'? (Der Auf-
klirer Moses Mendelssohn, der sich fiir eine Trennung von Kirche
und Staat einsetzte, formulierte: »Man bindet uns die Hiande und
macht uns zum Vorwurf, dass wir sie nicht gebrauchen«.'®?) Die As-
similation verlief aber unterschiedlich schnell, sowohl durch erstar-
kenden Nationalismus von innen und Antisemitismus von auflen.'®

Doch das erstarkende Selbstbewusstsein weltweit fand seinen
Niederschlag in der Kunst und eigener kiinstlerischer Tatigkeit, und
den Tiichtigen und Begabten — z.B. in akademischen Disziplinen —
gelang der Aufstieg.!s

Das wirft die Frage auf, was denn eigentlich jiidische Kunst — im
Wandel der Zeiten — sei: Solche, die von Juden gefertigt war, die im
Auftrag von Juden nach jiidischen Vorstellungen entstand oder solche
mit jidischen Sujets, also etwa auch von Nichtjuden entworfene Dar-

180 Katz, Aus dem Ghetto in die biirgerliche Gesellschaft, S. 14 ff macht deutlich, dass
diese Emanzipationsbewegungen nicht unabhingig voneinander verliefen: »Der
wechselseitige Einfluss darf nicht ignoriert werden. Das Beispiel und die Lehren deut-
scher Reformatoren wie Moses Mendelssohn machten ihren Einfluss auf franzosische
Juden geltend; und der politische Fortschritt, den die franzosischen Juden durch die
Revolution in Frankreich erfuhren, wirkte sich ebenfalls auf das deutsche Judentum
aus. Den hollandischen Juden wurde durch die Eroberung Hollands durch die Franzo-
sen 1795 die Staatsbiirgerschaft gewihrt, wobei die hollindische Nationalversamm-
lung dem franzésischen Beispiel folgte. [...] Es besteht kein Zweifel, dass zwischen
den Ereignissen in den einzelnen Lindern eine Verbindung bestand.«

181 yan Voolen, a.a.O., S. 30f.

82 Katz, a.a.0., S. 19, 21 und 28.

183 Katz, a.a.0., S. 72 ff.

184 Katz, a.a.0., S. 241.

185 Katz, a.a.0., S. 32.

116

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

stellungen jiidischen Lebens und jiidischer Kultur, wie z.B. die vielen
Darstellungen von Beschneidungsszenen seit der Renaissance.'%

Cohen stellt sich die Frage, wieso es so spit zu jiidischer Portriit-
malerei kam. So ziert ungewdhnlicherweise ein Portrit des Autors
der Historia de’riti Hebraici in einer spiten Ausgabe von 1638 ein
Frontispiz, was zur damaligen Zeit mit der Erfindung des Buchdrucks
allgemein tiblich geworden war, doch nicht fiir Biicher jidischer Au-
toren. Cohen glaubt, dass Leon Modena sein Buch fiir Christen, mit
denen er iiber Fragen des Glaubens viele Unterredungen gefiihrt hat-
te, annehmbarer machen wollte.!%”

Es gab dann Auftrags-Portrits reicher Juden in prichtigem Ba-
rockhabit einschliefilich Allonge-Periicke, die Offenheit gegeniiber
der Gesellschaft auSerhalb des Ghettos zeigen sollten, womit z.B.
Jacob Baruch Carvalho 1687 in Italien auch wirtschaftlichen Erfolg
demonstrieren wollte. 18

Im Hochmittelalter und in der frithen europiischen Neuzeit un-
terschieden sich Portrits von Juden und jiidischem Leben noch durch
allegorische und symbolische Reprisentationen. Das trug ihnen den
Ruf einer Gegenkultur mit vielen anachronistischen Elementen ein.
Doch im friihen 17. Jahrhundert begann sich eine andere Einstellung
zum Portrit und zur ikonographischen Tradition abzuzeichnen. Fiir
diese Bewegung in der Kunst weg vom Symbolismus und hin zum
Realismus macht Cohen aber u.a. auch eine sich wandelnde Perspek-
tive in den Naturwissenschaften verantwortlich, in der Beobachtung
und Experiment und die damit einhergehende Privilegierung des Se-
hens zentral fiir das Verstehen und Finordnen wahrgenommener
Phidnomene wurden.

In dieser Zeit des Wandels wurde das Judentum zuerst in West-
europa, dann in Osteuropa heterogener; viele entfernten sich von
traditionellen Verhaltensmustern, andere behielten ihr traditionelles
orthodoxes Verhalten bei. Die Rabbinen bekamen also besondere Be-
deutung, und um besonders charismatische Personen entstand ein
Personenkult, der zur Entstehung der Gattung der rabbinischen Por-
trits und ihrer weiten Verbreitung fithrte. Manchmal wurden diese
Portrits sogar neben mizrachim aufgehidngt (der »Osten« wurde

186 Cohen, Jewish Icons, S. 36—-42.
187 Cohen, a.a.0., S. 28f.
188 Cohen, a.a.0., S. 30f.

117

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

durch kleine Zeichnungen oder Pergamente an den dstlichen Wanden
von Héusern und Synagogen angezeigt, um die Gebetsrichtung zu
bezeichnen®?).

Die Vergegenwirtigung einer verehrten Person im Bild, auch wenn
sie schon gestorben war, hielt das Andenken aufrecht. (So findet heu-
te auch in Yad Vashem, der Jerusalemer Holocaust-Gedenkstitte, eine
Vergegenwirtigung der Opfer mittels Fotografien statt.)

Die Verehrung rabbinischer Portrits war damals trotz ihrer gro-
en Verbreitung aber strittig, denn es entstand um die Verehrung
besonders herausragender Gestalten jiidischen Glaubens eine Art
Heiligenkult.

»No uniform halakhic position predominated. Some rabbis took an extreme
position rejecting any form of human figure, while many others, from dif-
ferent countries and periods, permitted it so long as the portrait showed
only half the body and was not executed in any form of sculpture or re-
lief.«1%

Oft wurden sie mit Biichern abgebildet, um daran zu erinnern, dass
das Judentum eine Buchreligion ist, wie z. B. Hakham Zevi Ashkenazi
im 18. Jahrhundert, der zur Sicherheit auf einen aus seinem Buch
herausragenden Zettel mit der Aufschrift »Gott ist Einer« zeigt, um
das, was man im Islam die »Siinde der Beigesellung« (shirk) nannte,
zu dementieren.

Obwohl sich der Rabbi der Abbildung zunichst verweigerte, liefs er
sich doch durch die sephardische Gemeinde in London umstimmen,
die fiir eine Zeit seiner Abwesenheit ein Erinnerungsbild von ihm
haben wollte. Sein Sohn war vollig bestiirzt, dass es so lebendig und
lebensecht wirkte, und viele Kopien davon wurden fiir grofle Sum-
men auf Londoner Mirkten verkauft.!"!

Auch der ungarische Rabbi Yehuda Aszod soll sich lebenslang
gegen ein Bild von sich gewehrt haben, doch bei seinem Tod waren
seine Schiiler so verzweifelt, dass die auf der Beerdigung anwesenden
Rabbinen entschieden, dass ein Foto gemacht werden durfte. Yehuda
Aszod wurde dafiir in Sabbatgewinder gekleidet und mit einem Trak-
tat in den Handen in einen Stuhl gesetzt. Die Abziige des Fotos ver-

189 Cohen, a.a.0., S. 127.
190 Cohen, a.a.0., S. 126.
91 Cohen, a.a.0., S. 1151.

118

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Bild 3: Portrit des Rabbi Tzvi Hirsch ben Yaakov Ashkenazi (1714)

kauften sich so gut, dass man die Hochzeit seiner Tochter damit fi-
nanzieren konnte, doch berichtet die Uberlieferung, dass diejenigen,
die zu diesem Foto angestiftet hatten, binnen Jahresfrist verstarben,
und aus einigen ultra-orthodoxen Biographien des 20. Jahrhunderts
wurde der ganze Vorfall entfernt.!?

Die jiidische Aufklirung, z.B. in Deutschland, bemiihte sich je-
doch um Angleichung an die umgebende Kultur, weswegen auch To-
leranz von anderer Seite leichter fiel. So hat Moritz Oppenheim, den
man auch als den »ersten jiidischen Maler« bezeichnete, 1856 eine
Szene am Schachbrett dargestellt, in der nicht nur Physiognomien
historischer Personlichkeiten festgehalten wurden, sondern auch eine
historische Begebenheit, bei der Lessing und Lavater den jiidischen

192 Cohen, a.a.0., S. 136f.

119

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

N
Wb Sl

Bild 4: Moritz Oppenheim, Lessing und Lavater besuchen
Moses Mendelssohn in seinem Haus (1856)

Aufklirer Moses Mendelssohn in dessen Haus besuchen. Im Bieder-
meierstil hielt er viele Szenen jiidischen Familienlebens fest, fiir ge-
wohnlich mit einer groflen Zahl von Kindern.

Es ist nicht verwunderlich, dass Maler jiidischer Herkunft mit dabei
waren, als man in der européischen Malerei das detailgetreue realis-
tische Abbilden verlief3. Zwar wurde Max Liebermanns Impressionis-
mus von den Nationalsozialisten als »entartete Kunst« eingestuft,
doch der Trend war nicht aufzuhalten: Mit Klee, Kandinsky, Chagall,
Malewitsch und anderen (auch mit Chaim Soutine, der sein »Schtetl«
anders als Chagall nie malte, weil er dort einmal beim Abzeichnen
eines alten Mannes verpriigelt worden war'®?), wurde der Weg in die

19 van Voolen, Jiidische Kunst und Kultur, S. 90.

120

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Bild 5: Barnett Newman, Der Name I (1949)

Abstraktion beschritten. So tobt sich also der moderne Ikonoklasmus
in der zeitgendssischen abstrakten Kunst aus. Daher kann Barnett
Newmans »abstrakte Theologie« neben der von Mark Rothko am
Ende stehen: In »Der Name I« zeigt er gemif3 der hebriischen Lese-
richtung von rechts nach links symbolhaft rote Linien als heifSe Spur
fiir die Buchstaben JHWH in einer kithleren Welt, die durch die Spu-
ren dieses Namens lebendig und erwarmt wird.

2.1.6 Von den Grenzen der Reprisentation

In seiner Analytik des Erhabenen hatte Kant ebendieses Erhabene im
Unterschied zum Schonen charakterisiert, indem er das Schone in der
Natur oder Kunst dem Verstand zuwies, es also auf der Basis von
Sinneserfahrungen entstanden sah. »Das Erhabene ist dagegen auch
an einem formlosen Gegenstande zu finden, sofern Unbegrenztheit
an ihm oder durch dessen Veranlassung, vorgestellt und doch Totali-
tat derselben hinzugedacht wird.«* Dieses Erhabene ist schlechthin,
d.h. »iiber alle Vergleichung« grof3, es ist absolut, »eine Grofle, die

194 Kant, Kritik der Urteilskraft (KdU) B 75.

121

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

bloB sich selber gleich ist«.!* Jede Vorstellung der Einbildungskraft
muss als objektiv unangemessen klassifiziert werden und miindet in
eine Erfahrung der Negativitit, die z. B. angesichts erhabener Natur
ihre Unerreichbarkeit mittels jeder Darstellung durch Ideen fiihlt und
eine »Verwunderung, die an Schreck grenzt«, ein »Grausen« und
einen »heiligen Schauer«.!%

Darstellungen dieses Erhabenen sind auf keine Weise maoglich,
Bilder und Begriffe reichen an diese Ahnung von Unendlichkeit, an
diese Grofse und Transzendenz nicht heran.

Als Gegenstiick zu dieser durch das Erhabene bewirkten »Auf-
wirtsbewegung nach oben« greift nun Lang Kants Vorstellung des
»radikal Bosen« auf (eine Dimension, die Valentin das »negative Ab-
solute« nennt'”) und beschreibt eine Inversion, eine Bewegung
»nach untenc, die gleichfalls an Grenzen der Darstellung st63t, was
sie zu einer Untersuchung nicht nur iiber die Grenzen der Reprisen-
tation, sondern auch iiber die Reprasentation von Grenzen veranlasst
und zur Unterscheidung der Modalititen unvorstellbar und unmaog-
lich / vorstellbar, aber unméglich / unvorstellbar, aber moglich sowie
vorstellbar und moglich fithrt. Relevant wird hier die dritte Kate-
gorie: Das Unvorstellbare hat sich im Falle der humanitéiren Katastro-
phe des Holocaust als moglich erwiesen, als »Verleugnung von Indi-
vidualitit und Person im Akt des Genozids, als abstrakte Biirokratie,
die die >Endlésungc ermdglichte«,'” und natiirlich in der bis dato
nicht vorstellbaren quasiindustriellen Organisation des Massen-
mordes.

Das wirft Probleme der Darstellung auf, z.B. fiir die Geschichts-
schreibung, denn auch historische Begriffe miissen vorgestellt wer-
den. Die Geschichtsschreibung, da sie schlecht 18000 Quellen mit
Erfahrungen traumatisierter Uberlebender auswerten konne, miisse
selektiv und konstruktiv vorgehen. Da sie schreiben und Zusammen-
hinge herstellen miisse, teile sie, so Haidu, auch einige Ziige mit fik-
tionaler Literatur.'?

19 Kant, a.a.O., B 81 und B 84.

% Kant, a.a.0., B 115 und B 118.

7 Joachim Valentin, Ratlos vor dem negativen Absoluten, in: Joachim Valentin
(Hg.), Weltreligionen im Film, S. 153-163.

19 Lang, The Representation of Limits, in Friedlander (Hg.), Probing the Limits of
Representation, S. 303 ff und S. 116.

19 Haidu, The Dialectics of Unspeakability, in Friedlander (Hg.), Probing the Limits,
S. 2801.

122

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Ist die Alternative, wie es George Steiner vorschldgt, also
Schweigen sowie ein »ban of images«? (»The world of Auschwitz lies
out of speech as it lies outside reason.«2%)

Zumindest hatte auch Himmler dies in einer Rede an die SS vom
3.10.43 in Posen iiber »Die Judenevakuierung« gefordert: »[...] und
trotzdem werden wir in der Offentlichkeit nie dariiber reden [...]«. Er
hatte die »Endlésung« euphemistisch als »niemals geschriebenes und
niemals zu schreibendes Ruhmesblatt deutscher Geschichte« bezeich-
net. Haidu kommentiert: »Die Mitglieder der Elite erkennen die Not-
wendigkeit der Apophasis, des Nichtsprechens, Verschweigens be-
stimmter Angelegenheiten«.20!

Eine Kultur der Erinnerung erfordert aber das Zur-Sprache-
Bringen des Unaussprechlichen, evtl. sogar, wie Friedlander anregt,
einen neuen Stil der historischen Beschreibung, der auch Visualisie-
rungen einbezieht, zwecks dokumentarischer Genauigkeit, und um
den »Horror hinter den Worten« zu verdeutlichen: »The event de-
mands a global approach and a general reflection on the difficulties
that are raised by its representation«.>?

Doch Reprisentationen sind immer »Darstellungen als«, was die
Wahl zwischen verschiedenen Maoglichkeiten der Darstellung lasst.
Ist also »imaginative writing about the final solution« zulissig?
Kiinstlerische Darstellung ist nach Lang grenzenlos, doch kann man
sich historische Figuren innerhalb fiktionaler Rahmenerzihlungen
vorstellen? Wo ist dann die Grenze zwischen Realitit und Fiktion
erkennbar??® Und konnen nicht Bilder des Grauens auch zur Banali-
sierung und Abstumpfung fiihren?

Bis zu den Photografien der amerikanischen Befreier der KZs
(inwieweit verletzte man damit Personlichkeitsrechte?) existieren
kaum Bilder,?* weder aus Titer- oder Opferperspektive. Bilder mit
Symbolkraft, wie das der Abladerampe in Auschwitz, haben sich ein-
gebrannt.

Die amerikanischen Fotografien brachten ikonische Gewissheit,
hatten aber auch eine unmittelbare Wirkung darauf, wie »the Event«

20 George Steiner, Language and Silence, S. 163.

201 Haidu, a.a.0., S. 284 ff (Ubersetzung d.d. A.).

202 Friedlander, a.a. O., Introduction, in: ders. (Hg.), Probing The Limits of Represen-
tation, S. 1 sowie Cohen, Between Image and Phrase, in: ders., Jewish Icons, S. 172.
25 Lang, a.a.0., S. 300 und 314.

204 g a. Valentin, Ratlos vor dem negativen Absoluten, in: ders. (Hg.), Weltreligionen
im Film, S. 153 1.

123

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

erinnert und auch unterdriickt wurde, denn »icons of destruction«
betduben und lihmen, sind aber auch als Spur des Realen zu ver-
stehen.2%

Bathrick kritisiert, dass die wiederholten Bilder zu Ikonen wer-
den kénnen und den Status einer globalen Sprache erreichen konnen,
da sie implizit beanspruchten, die ganze Geschichte zu erzihlen. Statt
Bilder generell zu verteufeln, ist, so meint er, eher ein Durcharbeiten
des Bildes als Fetisch und als ikonischer Vorrat des kollektiven Bild-
archivs notig.

»Die wenigen Bilder miissen davor bewahrt werden, zu >Ikonen des Grau-
ens< zu werden, die weder die Darstellung historischer Realitdt noch eine
aktuelle Auseinandersetzung mit dem Geschehen erméglichen. [...] Der
Glaube, man kénne die Schrecken der industriellen Vernichtung >eins zu
eins< abbilden, ist tatsichlich naiv. Die Filmbilder von der Rampe, den Ver-
brennungsifen oder Leichenbergen erreichen zwar das Publikum, die Ge-
fahr jedoch, dass ihnen hochstens eine fetischartige Wirksamkeit zukommt
—man hat gesehen, vielleicht auch geweint, die Darstellung im Film jedoch
als verfrithte Katharsis, als bequeme Entlastung erlebt — diese Gefahr
wichst mit zunehmender Medienprisenz des Themas, anstatt abzunehmen
und einer ergebnisoffenen, notwendig schmerzhaften Auseinandersetzung
zu weichen. Auschwitz ist nicht zu verstehen, weil man mit Auschwitz
nicht abschlieffen kann.«?%

Das vernichtet nach Friedlinder aber nicht jede Méoglichkeit von
Kunst, im Gegenteil .27

Und auch bildhafte Darstellungen, wenngleich wegen ihres po-
tentiellen Kunst- oder Dokumentarcharakters heifs umstritten, wur-
den moglich. Fasst man Fotografien als Spuren der Ermordeten auf,
so lasst sich auch die eindrucksvolle Gestaltung der Erinnerung an sie
in der Gedenkstitte Yad Vashem als zeichenhaften Verweis auf die
ehemals Lebenden in ihrer vielfiltigen Individualitit begreifen; die
Opfer verlieren so ihre Anonymitit.

Lyotard, der sich ebenfalls mit Kants Asthetik des Erhabenen beschif-
tigt hatte, hat in seinem Hauptwerk Der Widerstreit argumentiert, es
komme darauf an, den zum Schweigen Gebrachten (den Opfern) oder
zur Sprache Unfihigen (den Traumatisierten) ein Idiom zu verschaf-

205 Bathrick, Visual Culture and Holocaust, S. 287 f.
206 Valentin, Ratlos vor dem negativen Absoluten, a.a.O., S. 154 und 155f.
27 Friedlander, Introduction, a.a.O., S. 20.

124

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Bild 6: Yad Vashem, Halle der Namen

fen. Schmerz z.B., der ein Schweigen begleiten kann, erzwinge die
Schaffung neuer Ausdrucksmdoglichkeiten, damit dem, was im Wider-
streit nach Setzung verlangt, Gehor verschafft werden kann.?

Doch wie soll das geschehen?

Beispielhaft ist hier die Kontroverse zweier jiidischer Filmregis-
seure zu nennen, von Steven Spielberg (»Schindlers Liste«) und
Claude Lantzmann (»Shoah«). Spielbergs Hollywood-Film agiert
mit bekannten Darstellern und dem Zwang einer édsthetischen Form
(Lange ca. 2 Stunden, Held, Handlung mit Spannungsbogen, Happy
End, Einheit von Raum und Zeit). Fiir Valentin hat »Spielbergs
erfolgreicher Versuch, mit dem Holocaust-Thema einen Platz im
Mainstream-Kino zu erobern und damit bis dahin gingige Tabus zu
brechen, [...] Wesentliches zur Veridnderung der Kinolandschaft bei-
getragen«. Er hat damit auf gewandelte demographische Daten und
auf Publikumsinteressen reagiert, denn die Enkel- und Urenkelgene-

208 Lyotard, Der Widerstreit, S. 33. S. mit Bezug auf Lyotard auch Friedlander, a.a. O.,
S. 5.

125

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

ration von Tdtern und Opfern kann immer weniger auf Zeitzeugen
zuriickgreifen und ist von einer neuen Unbefangenheit dem Thema
gegeniiber.2” Eine Darstellung in Form einer Filmstory kann also ein
neues Publikum an das Thema heranfiihren und méglicherweise zu
eigener Beschiftigung mit der Thematik fithren.

Das wird von Lantzmann heftig kritisiert:

»Der Holocaust ist vor allem darin einzigartig, dass er sich mit einem Flam-
menkreis umgibt, einer Grenze, die nicht iiberschritten werden darf, weil
ein bestimmtes absolutes Maf$ an Greueln nicht tibertragbar ist: Wer es tut,
macht sich der schlimmsten Ubertretung schuldig. Die Fiktion ist eine
Ubertretung, und es ist meine tiefste Uberzeugung, dass jede Darstellung
verboten ist.«*1

Lantzmann beruft sich mehr oder weniger auf das biblische Bilder-
verbot, das der Shoah »spiegelbildlich zu Gott — die Position des ne-
gativen Absoluten« zuweist. Lantzmann ist gegen »theatralische Re-
konstruktion«, z.B. auch des Grauens in den Gaskammern, das die
Opfer nicht mehr bezeugen kénnen. Stattdessen bringt er in seinem
9% stiindigen Werk das Kunststiick fertig, im Bild das Bild zurtick-
zuweisen, was fiir Bathrick eine cimematische Provokation ist.2!!
Denn seine »bilderlosen Bilder« zeigen ausfiihrliche Interviews von
Opfern und Titern, sowie Schauplitze in ihrer heutigen Gestalt und
beteiligen den Zuschauer so an Prozessen des Erinnerns, aber auch
mit Spuren des Vergessens, der Verdringung und Verklirung, und
somit auch an einer subtilen historischen Recherche.?'?

Die Aussagen der Zeitzeugen und die Schauplitze bekommen
also durch ihre Exemplaritdt Symbolcharakter und weisen auf das
Ungeheuerliche, ohne es direkt darzustellen. Allerdings kénnen
Menschen, die im Film fiir sich selber stehen und niemand anderen
darstellen, auch zu Objekten der Sensationsgier werden und sich in-
strumentalisiert fithlen.

Und sie konnen beleidigt werden: Im Jahr 2006 wurde auf An-
regung des Holocaust-Leugners und damaligen iranischen Prasiden-
ten Mahmud Ahmadinedschad als Antwort auf die dénischen Mo-
hammed-Karikaturen ein antisemitischer Karikaturenwettbewerb

20 Valentin, a.a.O., S. 156. Spielberg hat mit den Einnahmen aus dem Film ein NS-
Dokumentationszentrum aufgebaut, das sich der Erinnerungskultur verschrieben hat.
210 Nach Valentin, a.a.O., S. 155.

211 Bathrick, a.a.O., S. 295.

212 Valentin, a.a. 0., S. 156.

126

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

zum Thema Holocaust veranstaltet, der im Jahr 2016 zum 10. Mal
stattfand, und in dem die damaligen Opfer, teilweise mit Nazi-Arm-
binden, als heutige Téter dargestellt werden. Ahmadinedschad wollte
damals die Grenzen westlicher Meinungsfreiheit ausloten?'?, fiir die
Pariser UNESCO-Prisidentin eine Verhhnung der Opfer.

2.1.7 Vom Zeichen zur Spur: Adorno und Lévinas

Brumlik nennt zwar auch Spinoza als entscheidenden jiidischen Phi-
losophen (obwohl dieser u.a. wegen Pantheismus aus der Amsterda-
mer Jiidischen Gemeinde ausgestoflen wurde und sich als Erster be-
wusst Konfessionsloser seiner Zeit fithlte). Mit seiner Affektenlehre
hat er Rationalismuskritik geiibt und u.a. auf deutsche Dichter und
Philosophen gewirkt.

Doch im Hinblick auf das Bilderverbot sind unbedingt als moder-
ne jidische bzw. jiidischstimmige Philosophen Adorno und Lévinas
zu nennen.

Adorno, wegen seiner Mutter katholisch getauft, hatte zunichst
keine besondere Nihe zum jiidischen Glauben seines Vaters. Als er
1933 wegen seiner Abkunft seine Frankfurter Lehrerlaubnis verlor
und in die USA emigrierte, hatte er sich bereits intensiv mit Hegel
und Marx beschiftigt?* und schrieb in Kalifornien zusammen mit
Horkheimer die Griindungsschrift der Frankfurter Schule, die Dia-
lektik der Aufklirung, die zusammen mit dem nach dem Krieg
wiedererdffneten Frankfurter Institut fiir Sozialwissenschaften zur
»intellektuellen Griindung der Bundesrepublik«*!>, zumindest ihrer
linksintellektuellen Szene im Nachkriegsdeutschland, beitrug. An
Hegels Asthetik gefillt Adorno, dass er den Subjektivismus Kants
(der in der KdU vom »interesselosen Wohlgefallen« angesichts von
»schonen« Kunstwerken geredet hatte) kritisiert. Fiir Hegel war es
das »sinnliche Scheinen der Idee«, das das Kunstwerk ausmacht; doch
kritisiert Adorno die Asthetik Hegels insgesamt als zu affirmativ.

25 Die Neue Ziircher Zeitung berichtete (s. z.B. unter www.nzz.ch/international/
nahost-und-afrika/jude), dass die aktuelle Ausstellung dem jetzigen Prisidenten Ro-
hani wegen seiner Politik der Offnung peinlich sei.

214 Zur Biographie der »Frankfurter« Philosophen s. Wiggershaus, Die Frankfurter
Schule. Hier zu Adorno, der nicht nur Philosoph, sondern auch Sozialwissenschaftler,
Musiker, Komponist und Musikkritiker war, S. 82 ff.

25 Albrecht/Behrmann et al., Die intellektuelle Griindung der Bundesrepublik.

127

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Gegen die Identitit von Sein und Denken, von Begriffsbild und Ge-
genstand, will Adorno das »Nichtidentische« starkmachen und ent-
wickelt daher eine nicht-identitdsphilosophische antisystematische
Dialektik als »konsequentes Bewusstsein von Nichtidentitit«.2'6 An-
ders als bei Hegel wird als schlechthin Erstes nicht die absolute Iden-
titdt gesetzt, sondern »das Nichtidentische, Seiende, die Faktizitit, das
Nichtbegriffliche«.?’” Denn Identitdtsdenken finde immer nur im
Subjekt statt, und Adorno »tastet nach der Priponderanz des Ob-
jekts«. 218

»Negative Dialektik war ein: Gedenke des Anderen. Sie rundete sich nicht
zum System, war kein Fortgang von einer Kategorie zur nichsten wie bei
Hegel. Sie mahnte vielmehr von Fall zu Fall stets aufs neue daran, das
Nichtidentische freizugeben, von dem das identifizierende Denken, der
selbstherrliche Geist sich nie unabhingig machen, das er nur deformieren
konnte mit unberechenbaren Folgen.«*!

Die unmittelbare Erfahrung eines totalitiren Systems macht Adorno
hellsichtig fiir das zugrundeliegende Denken. Wer wie bei Hegel »der
Individuation [...] in der Konstruktion des Ganzen einzig minderen
Rang zuerkennt«, bewirke »Vernichtung des Individuellen, Liquida-
tion des Besonderen«.??® Adorno aber bezweifelt den Primat des Gan-
zen. (Hegel affirmativ: »Das Wahre ist das Ganze«, zu Beginn der
Phinomenologie des Geistes.) Adorno stellt dem seine Aussage »Das
Ganze ist das Unwahre« gegeniiber, denn das »Menschliche ist gerade
[...] das Verschiedene.«?*!

Das wirkt auch in Adornos posthum erschienener Asthetischer
Theorie weiter, denn auch in der Kunst darf es nicht um Affirmation
des Bestehenden gehen. Wie Lyotard ist auch Adorno beeindruckt
von Kants Analytik des Erhabenen: Das Naturschone sei eben deshalb
erhaben, weil es in seiner Grofle das menschliche Fassungsvermogen
tibersteigt, es lasst sich nicht abbilden. Indem das Erscheinende nam-
lich vergegenstindlicht wird, wird es weggeschafft: »Das Natur-
schone geht im Zeitalter des totalen Vermitteltseins in seine Fratze

216 Adorno, Negative Dialektik, S. 17.
27 a.a.0., S. 138.

218 a.a.0., S. 182.

M9 Wiggershaus, a.a. 0., S. 667{.

20 Adorno, Minima Moralia, S. 15.
21 Adorno, a.a.0., S. 55 und 117.

128

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

tiber.«?? Naturmalerei sei authentisch auch in der Vergangenheit ein-
zig als nature morte, als Stillleben, gewesen, namlich dort, wo man
Naturhaftes als Chiffre des Verginglichen, Hinfélligen sehen konnte.
Uberall sonst ist Ehrfurcht angebracht:

»Das alttestamentarische Bilderverbot hat neben seiner theologischen Seite
eine dsthetische. Dass man sich kein Bild, namlich keines von etwas machen
soll, sagt zugleich, kein solches Bild sei moglich. Was an Natur erscheint,
wird durch seine Verdopplung in der Kunst eben jenes Ansichseins beraubt,
an dem die Erfahrung von Natur sich sittigt.«??

Der falsche Schein einer Prisenz des Absoluten sei die eigentliche
»Kardinalsiinde.«?** Es sei kein Zufall, dass die franzésischen Impres-
sionisten Naturdarstellungen oft gemieden hitten, denn »das Fixierte
ist Zeichen, Funktion, nicht an sich.«??® Kunstwerke boten sich
scheinbar unmittelbar als stimmig und bruchlos dar, doch »verdanken
sie sich ihrem Vermitteltsein in sich. Dadurch allein werden sie zei-
chenhaft und ihre Elemente zu Zeichen.«** Adorno redet aber auch
folgerichtig einer nichtgegenstidndlichen Kunst das Wort, die erst gar
keinen Scheincharakter aufkommen lasst. Denn »die Negation alles
falschen Ansichseins«, die in der Kunst erforderlich ist, mache es no-
tig, dass sie sich »radikal vergeistigt« und sich vom sinnlich Wahr-
nehmbaren und dessen Affirmation, ja von Distanzverletzung ins-
gesamt, abwendet.?”” Ganz stimmig hatten Horkheimer und Adorno
bereits in der Dialektik der Aufklirung (mit politischen Implikatio-
nen) vom »Verbot, das Falsche als Gott anzurufen« geredet, »das End-
liche als das Unendliche, die Liige als Wahrheit«:

»Gerettet wird das Recht des Bildes in der treuen Durchfiihrung seines
Verbots. Solche Durchfiihrung, sbestimmte Negations, ist nicht durch die
Souverinitit des abstrakten Begriffs gegen die verfithrende Anschauung
gefeit [...]. Die bestimmte Negation verwirft die unvollkommenen Vorstel-
lungen des Absoluten, die Gotzen [...].«?®

Emmanuel Lévinas, der lange Zeit zunichst als Theologe wahr-
genommen wurde, bevor man ihn philosophisch entdeckte, wurde

N}

Adorno, Asthetische Theorie, S. 106.

ebd.

a.a.0., S. 159.

Adorno, a.a.0., S. 288.

26 a.a.0.,S.217.

27 Adorno, Asthetische Theorie, S. 166, S. 142, S. 10 und 518.

28 Horkheimer / Adorno, Dialektik der Aufklirung, S. 30 (my italics).

SIS R
g

RN RN

g

129

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

1905 in Litauen geboren und schrieb sein erstes Hauptwerk in der
Auseinandersetzung mit Heidegger im Konzentrationslager: Vom
Sein zum Seienden, nicht umgekehrt mit der Absicht einer Fun-
damentalontologie, sondern im Bemiihen einer Zuwendung zum
Konkreten. Seine »prima philosophia« ist gegen die europiische Tra-
dition — aber im Sinne jiidischen Denkens — nicht die Metaphysik,
sondern die Ethik. Lévinas tibertrigt das Bilderverbot auch auf den
anderen Menschen und beschreibt ganz im Sinne von Adornos Mini-
ma Moralia keine ethischen Prinzipien (sie hitten die Katastrophe
der Weltkriege nicht verhindert), sondern grundlegende Haltungen,
denn Moralitit siedelt in der unmittelbaren Beziehung zwischen mir
und den anderen, nicht in einer iibergreifenden Vernunft.?® (Er ver-
meidet auch das abstrahierende »man«.) Damit wird, so Haidu, die
jlidische Tradition umgeformt in eine radikale Herausforderung
westlichen ethischen Denkens.?*

»Bilder und Buchstaben als Erinnerungszeichen — alles, was dem Menschen
begegnet, ist zugleich die Spur von etwas anderem. Die bedeutsamsten Zei-
chen jedoch, so glaubt Lévinas, der [...] in den Phinomenen des Lebens
nach Spuren des Gottlichen [...] sucht, finden wir im Antlitz des anderen
Menschen, das wir als Spur jenes voriibergehenden, sich verweigernden,
gebieterischen Gottes lesen diirfen, der sich Moses am Sinai offenbarte.«*!

Gerade die Menschlichkeit des Menschen wird zur Spur Gottes; und
Lévinas untersucht menschliche Subjektivitit im Bereich dreier The-
menfelder: Existenz, Transzendenz und menschliche und ggttliche
»Alteritit«.

Ganz im Sinne des Bilderverbots ist die Kategorie des Fremden
bei ihm zentral. Von der radikalen Andersheit des Anderen kann ich
mir kein Bild machen. (Hier geht es vor allem um mentale Bilder.)
Man muss sich von dieser Andersheit betreffen lassen; ohne dass
man die Unendlichkeit, die der Andere ist, auch nur anniherungs-
weise erfassen kann, ist sein Antlitz Spur, Ereignis und verlangt Auf-
merksamkeit und Respekt: Be-achtung und Achtung. Obwohl das
Bilderverbot warnt, den Anderen als substantielle Totalitit sehen
und begreifen zu wollen, scheint der Andere oft vor lauter Bildern
unsichtbar, iibersehbar. Doch das Ich ist herausgefordert durch die

29 g ausfithrlicher Miinnix, Zum Ethos der Pluralitdt, S. 92 ff.
20 Haidu, The Dialectics of Unspeakability, in: Friedlinder (Hg.), a.a.O., S. 281.
21 Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 115.

130

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Symbolik in jiidischen Kulturen

Nihe des Anderen, das Sein fiir ihn und mit ihm ist eine zeitliche
Beziehung, ist Ereignis, Prozess — »au dela de 1’essence«.?? Die Sen-
sibilitat fiir die Ndhe des Anderen, von dem ich ab-solut getrennt bin,
erfordert aber Hinwendung und Offnung fiir das Geheimnis des An-
deren. Man kann in ganzen Passagen von Lévinas, z.B. in Die Spur
des Anderen, den Begriff der »Alteritit« in der Doppelbedeutung von
»Gott« und »der andere Mensch« lesen, und man muss ihn »sein
lassenc.

Jede aneignende Deutung, jedes Urteil ist fiir Lévinas iiberge-
stiilpte Metaphysik, nachtriglich zum Geschehen, und kann Ver-
gewaltigung des Anderen bedeuten, ist also nicht nur unrecht, son-
dern auch gewalttitig. Indem das Fremde umgewandelt wird ins
Eigene, wird es assimiliert und kolonialisiert und kann nicht in seiner
Andersheit belassen und respektiert werden, der Andere wird in sei-
ner Andersheit vernichtet.

»Objektive Totalitit schliefit definitiv jedes Andere aus [...]. Die Philoso-
phie, die vom Sein bestimmt wird, ist Unterdriickung des Pluralismus. [...]
Die Mannigfaltigkeit setzt eine Subjektivitit voraus, in der Unmoglichkeit,
das Ich und das Nicht-Ich zu einem Ganzen zu verschmelzen. Diese Un-
moglichkeit ist nicht negativ (sie beldsst den anderen wie er ist)«.?

Es kann also keine »Kommunion, kein Einssein geben.?** Die Bezie-
hung zum Antlitz des Anderen, das wir als seine Spur verstehen kén-
nen, stellt eine Forderung, die uns die Transzendenz und Anders-
artigkeit des Anderen fiihlen liasst. Dem Anderen zu begegnen,
bedeutet, die Idee der Unendlichkeit zu haben. Wir fithlen uns dieser
Andersartigkeit unterworfen (eine neue, aber eigentlich alte Bedeu-
tung von sub-jectum), und sogar als »Geisel« genommen,?® da die
Begegnung mit dem Antlitz des Anderen uns in eine unmittelbare
ethische Verpflichtung dem Anderen gegeniiber fiihrt.
Zygmunt Baumann kommentiert:

232

Lévinas, Autrement qu’étre ou au-dela de l’essence, dt.: Jenseits des Seins, oder
anders als Sein geschieht. Der deutsche Titel unterscheidet leider nicht wie der fran-
zdsische zwischen Sein und Wesen, ens und essentia.

233 Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit, S. 320f.

2+ Es ist interessant, dass die aus frommem jiidischen Haus stammende Edith Stein in
ihrer Dissertation bei Husserl {iber Einfithlung und Einssein (»communio«) nach-
dachte, spiter zum Katholizismus konvertierte, und in ihrer spiteren Habilitations-
schrift christliche Mystik und Phanomenologie zusammenbrachte.

25 Lévinas, Ethik und Unendliches, S. 77.

131

hitps://dol.org/10.5771/6783495620620-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Opan Access - (=) Izm—


https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1.1 Das biblische Bilderverbot
	2.1.2 Philon von Alexandrien und das späthellenistische Judentum
	2.1.3 Negative Theologie bei Maimonides
	2.1.4 Jüdische Mystik
	2.1.5 Symbolik und jüdische Kunst
	2.1.6 Von den Grenzen der Repräsentation
	2.1.7 Vom Zeichen zur Spur: Adorno und Lévinas

