
2. Kein Bildnis machen?
Bildauffassungen in religiösen Kulturen

2.1. Symbolik in jüdischen Kulturen

2.1.1 Das biblische Bilderverbot

Bis heute gibt es in Synagogen keinerlei bildhafte Darstellungen. Das
Judentum hat sich als erste der großen monotheistischenWeltreligio-
nen vor einem anderen Hintergrund entwickelt und musste sich ge-
gen eine heidnische Umwelt abgrenzen.

Götterwelt, Herrschaftsstruktur und Bildwirklichkeit, so berich-
tet Lippold, waren damals in den frühen Hochkulturen des Mittel-
meerraumes untrennbar aufeinander bezogen:

»Als Garanten der Dauer, als Repräsentanten göttlicher und menschlicher
Macht, als Wohnung der Gottheit, aber auch als ihr irdischer Stellvertreter
fungierten die Bilder als reale Instrumente des Lebensvollzuges. Dies war
nur möglich durch die generelle Zusammenschau des Bildes mit dem Ab-
gebildeten, der in seiner materiellen Darstellung wesenhaft gegenwärtig
war.«1

Die suggestive Realpräsenz des Abgebildeten im Bildnis, besonders in
der dreidimensionalen Skulptur, wie man glaubte, sorgte für eine
Zentrierung der jeweiligen Gesellschaften um die jeweiligen Gott-
heiten herum und für die Privilegierung einer Priesterkaste, die als
Vermittler zwischen Göttern und Menschen hohen Rang besaß.

Nur in Ägypten hatte es kurzfristig Monotheismus gegeben, als
Amenophis IV den Reichsgott Amun durch den bildlos, nämlich als
Sonnenscheibe dargestellten Aton ersetzte, sich hinfort Echnaton
(»der dem Aton nützlich ist«) nannte und alle anderen Götterbildnis-
se radikal vernichten ließ.2

74

1 Lippold, Macht des Bildes – Bild der Macht, S. 43.
2 a. a.O., S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch im alten Israel, wahrscheinlich schon zur mosaischen Zeit
(1250–1230 v.Chr.), entstand auf dem Boden Palästinas »inmitten
einer Umwelt, die erfüllt ist von mannigfaltigen Gottheiten und Kul-
ten, mit ihren Tempeln und wirkkräftigen Standbildern«,3 eine an-
dere religiöse Kultur. Mehrere Gruppen halbnomadischer Hirten
hebräischer Abstammung hatten sich unter der Führung des vom
ägyptischen Pharao hochgeschätztenMoses (da sie dort zu Frondiens-
ten gezwungen worden waren) in das Land ihrer Väter,4 nach Kanaan,
aufgemacht und erhielten im Verlauf ihrer 40-jährigen Wanderung
durch die Wüste (im 12.–11. Jh. v.Chr.) unterwegs am Sinai, wie die
Bibel berichtet, von Gott die Zehn Gebote als Gesetze für diese Ge-
meinschaft. Gott hatte sich nach der Überlieferung Moses geoffen-
bart, aber nicht als Person, sondern im Zeichen eines brennenden
Dornbuschs mit einer für Moses hörbaren Stimme, und sich auf
Nachfrage als »JHWH« zu erkennen gegeben (übersetzt als »Ich bin,
der ich bin«, oder »Ich bin, der ich sein werde«, oder »Ich bin, der ich
bin da«).

Die von Chagall dargestellte Offenbarungsszene (siehe Bild 1) wahrt
das Bilderverbot, denn auf die Anwesenheit Gottes ist mit den Zei-
chen des brennenden Dornbuschs und den Buchstaben des geoffen-
barten Namens JHWH (von rechts nach links gelesen) hingewiesen,
und auch Moses ist zeichenhaft dargestellt: als die Offenbarung Hö-
render.

Die klassische Formulierung des Bilderverbots findet sich gleich
zu Beginn der Zehn Gebote:

»Ich bin Jahwe, dein Gott, der dich aus Ägypten geführt hat, dem Sklaven-
haus. Du sollst neben mir keine anderen Götter haben. Du sollst Dir kein
Gottesbild machen, und keine Darstellung von irgendetwas am Himmel
droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der Erde. Du sollst Dich
nicht vor anderen Göttern niederwerfen und dich nicht verpflichten, ihnen
zu dienen« (Ex 20,2–5).

Eine weitere Formulierung mit präziseren Details findet sich im Deu-
teronomium, wo es heißt:

75

Symbolik in jüdischen Kulturen

3 a. a.O., S. 43.
4 Die Patriarchen Abraham, Isaak und Jacob sowie die Erzmütter Sara, Rebecca, Ra-
chel und Lea stammten ursprünglich aus Mesopotamien und wanderten nach Kanaan
aus, bevor sie sich in Ägypten niederließen. Vgl. van Voolen, Jüdische Kunst und
Kultur, S. 26.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Lauft nicht in Euer Verderben, und macht Euch kein Gottesbildnis, das
irgendetwas darstellt, keine Statue, kein Abbild eines männlichen oder
weiblichen Wesens, kein Abbild irgendeines Tieres, das auf der Erde lebt
… […] Wenn Du die Augen zum Himmel erhebst und das ganze Himmels-
heer siehst, die Sonne, den Mond und die Sterne, dann lass Dich nicht ver-
führen! Du sollst Dich nicht vor ihnen niederwerfen und ihnen dienen.«
(Dtn 4, 16–19)5

Faur unterscheidet zwischen Idolatrie, der Verehrung fremder Götter,
und Ikonolatrie (»avodah zarah«, von Sommer mit »strange or inap-
propriate worship« übersetzt), der Verehrung von Bildern. Anders als
Faur macht Sommer die genannte Unterscheidung nicht, argumen-
tiert aber in der Sache ähnlich: es handele sich um

»two phenomena that are conceptually quite distinct but that Jewish tradi-
tion insists on viewing as identical: idolatry proper and polytheism. Theo-
retically one could be a polytheist while rejecting idolatry (in this case, one
would worship many gods while regarding physical representations of them
as inappropriate). Similarly, one could be a monotheist but also an idolater
(in which case one would view it as appropriate to bow down to a physical
token or manifestation of the one God).«6

Doch es sei typisch für das Judentum und auch wegweisend für spä-
tere monotheistische Religionen, so Faur ebendort, dass das Verbot
von Ikonolatrie und Idolatrie miteinander verschmelzen: »From this
perspective, there is no difference between illegitimate iconolatry,
idolatry or the worship of ›wood and stone‹.« Götzendienst und Bil-
derverehrung fließen zusammen und werden als eine der drei Tod-
sünden gebrandmarkt.7

»Die orientalisch reiche Phantasie« des jüdischen Volkes wurde,
so Cohn-Wiener, »vom Bild ins Wort abgedrängt. […] Wir haben die
Kraft gehabt, eine Askese der Phantasie herbeizuführen, und alles,
was in Israel große Kunst hätte werden können, zur Bildlosigkeit zu
zwingen.«8

76

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

5 Brumlik, Bilderverbot, in: Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur I, S. 339.
(Die zitierten Textstellen finden sich im Alten Testament (AT), im Buch Exodus und
Deuteronomium.)
6 Faur, The Biblical Idea of Idolatry, in: Jewish Quarterly Review 69/1 (1978), S. 13 f
und Sommer, Idolatry, in: The Oxford Dictionary of The Jewish Religion, S. 373 f.
7 Die anderen beiden sind Mord und sexuelle Untaten wie Inzest. Nach Sommer,
Idolatry, a. a.O., S. 373.
8 Cohn-Wiener, Jüdische Kunst, S. 4.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Bilderverbot wurde jedoch nicht immer befolgt: Schon als
Moses mit den Gesetzestafeln vom Berg Sinai herabkam, soll sein
Bruder Aaron, so der Bericht im Buch Exodus, mit den wartenden
Israeliten ein goldenes Kalb gefertigt haben. Zwar kannte man wohl
im Orient Stierdarstellungen als Throne für unsichtbare Götter (»in
Egypt, Babylonia and Aram the bull was the seat of various gods«9),
die Schrift aber berichtet, dass die Israeliten dieses goldene Kalb an-
beteten und um es herum tanzten – wie z.B. von Raffael dargestellt –,
weswegen Moses wütend die Gesetzestafeln zerstört haben soll.10

77

Symbolik in jüdischen Kulturen

Bild 1: Marc Chagall, Mose vor dem brennenden Dornbusch (1965)

9 Faur, a. a.O., S. 11, s. auch Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 47.
10 Es ist bemerkenswert, dass Arnold Schönberg in seiner Oper über das Bilderverbot,
»Moses und Aaron«, zwar die Bildlosigkeit der Musik als Darstellungsmedium wähl-
te, aber doch unter dem Eindruck von Michelangelos Mosesplastik stand, um sich
seinem Thema anzunähern. S. Lenzen, Vom Bilderverbot zum jüdischen Gebet in
Arnold Schönbergs Oper Moses und Aron, in: Rainer/Janssen (Hg.), Bilderverbot,
S. 239–251, hier S. 240.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwar führten die Juden, als sie noch nomadisch umherzogen,
eine Bundeslade mit sich, die die wiederhergestellten Gesetzestafeln
als Zeichen des Bundes zwischen Gott und den Menschen enthielt
und als geistliches Zentrum diente;11 doch als sie sesshaft wurden
und Tempelbauten errichtet hatten, soll es durchaus Bildnisse gege-
ben haben. Auch im Tempel Jahwes im Südreich Juda standen Bilder,
die man verehrte, wie sich einer Äußerung des Propheten Ezechiel
entnehmen lässt.12 Hosea lässt Jahwe in bitterer Enttäuschung aus-
rufen: »Als Israel jung war, gewann ich es lieb, ich rief meinen Sohn
aus Ägypten. Je mehr ich es rief, desto mehr liefen sie von mir weg.
Sie opferten den Baalen und brachten den Götterbildern Rauchopfer
dar.«13

Ein von Menschenhand gemachtes Götterbild wird als nichtig
erklärt und kann keine Vergegenwärtigung der Gottheit sein.14 Am
eindringlichsten warnt der Prophet Jeremia vor dem »Unwert der
Bilder«, er nennt sie »Trug«, absolut »nichtig«, »Leichname«,
»lächerliches Machwerk« […]. »Der Widerwille Jahwes gegen den
neuerlich hereingebrochenen Götzendienst klingt wie Donnergrollen
in seinen Worten auf.«15

Daher führte König Josija von Juda zwischen 632 und 622 v.Chr.
eine Kultreform durch und zerstörte z.B. das von Jerobeam I. errich-
tete Stierbild in Bethel sowie den Sonnenwagen und die Sonnenrosse
am Tempel Jahwes und viele andere Altäre, Schatz- und Gussbilder.16
Für Brumlik ist dies die eigentliche Geburtsstunde des monotheisti-
schen Judentums. Denn Josija habe den Tempel Salomons renovieren
lassen (wobei sich das bis dahin als verschollen gegoltene »Buch der
Gesetze Gottes« wiedergefunden habe) und die vorfindliche israeliti-
sche Religion im Geist des Prophetentums reformiert. Später sei sie –
in der babylonischen Diaspora – als strikter Monotheismus artiku-
liert worden, »um schließlich zu Beginn des 4. Jh. von Esra und Ne-
hemia als Judentum kodifiziert zu werden.17 Deshalb musste auch die
Imago-Lehre spiritualisiert werden, denn wenn Gott den Menschen

78

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

11 van Voolen, a. a.O.
12 Brumlik, Bilderverbot, a. a.O., S. 339 nennt als Quelle AT, Buch Ezechiel (Ez) 8,10.
13 AT, Hosea 11,1–2. s. auch AT Jes 2,8 und Jes 2,20–21.
14 AT Hos. 8,4b-6.
15 Lippold, a. a.O., S. 48, verweist auf AT Jer 10,3–5.
16 s. AT 2. Buch der Könige (Kön) 23,5.
17 Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»nach seinem Bilde« geschaffen hat,18 durfte daraus nicht im Um-
kehrschluss auf eine anthropomorphe Gestalt Gottes geschlossen
werden,19 der keinesfalls optische Ähnlichkeit mit Menschen haben
konnte, aber durchaus über verwandte Gefühle wie Trauer, Zorn und
Liebe verfügte.

So wird etwa im 17. Kapitel des Buches Jesus Sirach20 eine an-
thropologisch-ethische Deutung der Imago-Stellen vorgenommen.
Die Gottähnlichkeit wird in der Fähigkeit gesehen, Gutes vom Bösen
unterscheiden zu können, daneben aber auch zunehmend in den geis-
tigen Fähigkeiten des Denkens und Erkennens.21

Einen noch deutlicheren Schritt in Richtung Spiritualisierung
der Imago-Vorstellung geht die Sapientia Salomonis, die in der »Un-
sterblichkeit« der menschlichen Seele die Gottebenbildlichkeit des
Menschen sieht: »Denn Gott hat den Menschen zur Unvergänglich-
keit geschaffen und ihn zum Bilde seines eigenen Wesens gemacht«.22
(My italics) Die Lehre von der Gottesebenbildlichkeit jedes einzelnen
Menschen hatte daher auch zur Folge, dass man sich seinen Mit-
geschöpfen in Achtung zuwenden musste.

Die babylonische Gefangenschaft wie auch die Zerstörung des
(ersten) salomonischen Tempels konnte durchaus als Strafe für
Götzendienst gedeutet werden, wobei das in Auflösung begriffene
assyrische Weltreich mit den vier Hauptstädten Susa, Ekbatana, Per-
sepolis und Babylon durchaus den Freiraum für neue Gemeinschafts-
bildungen zuließ. Jahwe hatte wegen Bundbrüchigkeit und Abgötte-
rei die Zerstörung des Heiligtums, die Verschleppung der Bundeslade
und Exilierung zugelassen und erwies sich doch als der alleinige und
treue Gott, der sein Volk zu seiner unverwechselbaren Identität füh-
ren will:23

79

Symbolik in jüdischen Kulturen

18 die gefährlichen Perikopen finden sich in Genesis 1,26–28; 5,5 und 9,6, sowie in
Psalm 8.
19 Grözinger, Jüdisches Denken, Bd. 1, S. 211.
20 Das Buch Jesus Sirach wurde um 190 v.Chr. in hebräischer Sprache verfasst und
um 132 v.Chr. ins Griechische übertragen, aber nicht in den offiziellen Kanon der
Heiligen Schriften des Judentums aufgenommen (die Thora enthält die ersten 5 Bü-
cher Mose), stand aber gleichwohl bei den Rabbinen in hohem Ansehen, vgl. Schäfer,
Die Geburt des Judentums aus dem Geiste des Christentums, S. 61.
21 vgl. Sir 17,7 und Sir 16,24 f sowie 17,7.
22 Grözinger, a. a.O., zitiert SapSal 2,2.3.
23 Lippold, a. a.O., S. 49.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Fern von der verwüsteten Heimat und dem zerstörten Zentralheiligtum
müssen die verstreuten Exilanten neue geistige Werte finden, die sie zu-
sammenhalten. Zum einenden Band wird jetzt das Gesetz, dessen Grund-
lage die Thora24 bildet. […] Seit der Makkabäerzeit sind überhaupt keine
Abbildungen von irgendwelchen Lebewesen gestattet. Das Gesetz, nun-
mehr die einzige Basis, auf der das ethnisch heterogene Judentum unter
der Römerherrschaft seinen inneren Zusammenhalt findet, hat existentielle
Bedeutung gewonnen.«25

Das Judentum war zur Buchreligion geworden und verfolgte rigoros
jede Art von Bildhaftigkeit. Es war deshalb nicht erstaunlich, dass zur
Zeit der Römerherrschaft Probleme auftraten, als die Juden sich der
Enthüllung von römischen Hoheitszeichen mit Kaiserbildnissen wi-
dersetzten. Es kam fast zum Krieg, als Kaiser Caligula seine Statue im
wiederaufgebauten Jerusalemer Tempel aufstellen lassen wollte. Bei
zwei Aufständen der Juden gegen die Römer 66 n.Chr. (»Makkabäer-
aufstand«) und 132–135 n.Chr. (»Bar-Kochba-Aufstand«) ging es um
die Wahrung des Bilderverbots, und infolgedessen wurde der 2. Tem-
pel unter Hadrian durch Titus 70 n.Chr. zerstört26 und nie wieder
aufgebaut. Jerusalem wurde dem Erdboden gleichgemacht und durch
eine römische Kolonie ersetzt, deren Betreten den Juden verboten
war. Schon damals siedelten sich jüdische Gemeinden in Mittel- und
Osteuropa sowie in Spanien an, und nach der Phase einer Priester-
Königs-Tempelreligion wurden die Schriftgelehrten zu neuen Leitfi-
guren.27

»Es beginnt das so genannte rabbinische Judentum, genannt nach der jetzt
zur ausschließlichen Herrschaft gelangten intellektuellen Elite, dem Rabbi
und den Schriftgelehrten. Von nun an musste und konnte das Judentum
vollständig ohne Tempel auskommen – die Funktion des Tempels wurde
durch Tora und Laiengottesdienst in der Synagoge völlig ersetzt sowie
durch Elemente der häuslichen und individuellen Frömmigkeit.«28

80

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

24 Die Thora umfasst die ersten 5 Bücher Mose des AT, der später entstandenen Jeru-
salemer und der babylonische Talmud sind eine später entstandene Sammlung von
Gesetzen und Lebensregeln für die jüdischen Gemeinschaften, was gerade in der Di-
aspora wichtig war.
25 Lippold, ebd.
26 nach Künzl, Jüdische Kunst, S. 16 f soll der »3. Tempel« am Ende der Zeiten an
genau dieser Stelle wiedererstehen (nur dass sich an genau dieser Stelle heute der
arabische Felsendom befindet, weil an dieser Stelle Mohammed seinen »Nachtflug«
in den Himmel angetreten haben soll.)
27 Grözinger, Jüdisches Denken, Bd. 1, S. 31.
28 Grözinger, Jüdisches Denken, Bd. 1, S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Grözinger ist das rabbinische Judentum »das grandiose Unter-
nehmen einer Neudeutung der biblischen Schrift aus dem Geiste
eines kulturell, wissenschaftlich und weltläufig gewordenen Den-
kens«.29 Die Sammlung der göttlichen Gesetze und die reine Schrift-
deutung wurden in der Halacha (Rechtschnur) normiert und um er-
bauliche Erzählungen und Belehrungen (Haggada) ergänzt und
später in die für alle Juden auf der ganzen Welt verbindlichen Tal-
mude übernommen.30

»Was ihnen bleibt, ist das Gesetz und die Erwartung des Messias. Was ihnen
bevorsteht, ist die Große Diaspora, die Zerstreuung über die ganze Welt.«31

In der Fixierung auf die heiligen Schriften hatte sich der jüdische
Monotheismus anders entwickelt als der griechisch-philosophische:
die – abstraktere – platonische Wesensschau der Idee des Guten und
Schönen wurde nun einer Kultur des Lesens und des Hörens gegen-
übergestellt, wie es später Buber analysiert hat.32

»Aus diesem Ringen um die Schrift resultiert eine Stellung zum Absoluten,
die der platonischenMetaphysik strikt entgegengesetzt ist. […] An die Stel-
le des platonischen Theoretikers, der ein absolutes Sein geistig betrachtet,
hört der jüdische Gläubige auf eine Weisung, an die Stelle eines nach Über-
einstimmung suchenden Blicks tritt ein zur Tat bereites Hören, wo in der
platonischen Metaphysik das Auge regiert, regiert im biblischen Denken
das menschliche Ohr.«33

Spekulative Vermutung und gläubiges Bestätigen, höchstes Sein und
göttliche Stimme werden also gegeneinander abgesetzt, und daraus
entstand die Lehre des sog. »Hebräischen Humanismus«, der auf
Sprache und eben nicht auf »Spekulation« setzte.34 Das führt sogar
dazu, dass das »Tetragrammaton«, der von der göttlichen Stimme ge-
offenbarte Name JHWH, der inhaltlich sowieso mehr Verhüllung als
Enthüllung ist, sich nicht im Sein profanisiert einnisten darf: Er darf
nur einmal im Jahr, am Versöhnungstag, von einem Priester in einem

81

Symbolik in jüdischen Kulturen

29 ebd.
30 vgl. Elshahed, Die Rolle der jüdischen Philosophie im islamischen Gedankengut am
Beispiel von Mose Maimunides, in: Bickmann / Scheidgen et al. (Hg.), Tradition und
Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik, S. 512.
31 Lippold, a. a.O., S. 50.
32 Buber, Zwei Glaubensweisen. (u. a. S. 133: »Bild ist eine Festlegung auf eine Offen-
barkeit, es will Gott verwehren, sich zu verbergen.«)
33 Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 72.
34 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leeren Raum ausgesprochen werden, und ansonsten liest man statt-
dessen »Adonai« (mein Herr) oder einfach »HaSchem« (der Name).
Der jüdische Gott ist also nicht nur bildlos, sondern auch namenlos.

Doch »das rabbinische Judentum beharrt auf einem Gott, der
sich zu gemeinsamer Interpretation seinen Geschöpfen überantwor-
tet hat. Das Judentum […] kam ohne Opfertod aus – die befreiende
Erniedrigung Gottes geschah durch Interpretation, durch Lektüre«35.
Es musste sich auch gegen das Christentum absetzen (»Many autho-
rities classified Christianity as idolatry, because of its doctrines of the
Trinity and the Incarnation and due to its use of images«36), und so
schreibt Schäfer, obwohl historisch das Christentum aus dem Juden-
tum entstanden ist – Jesus und seine Jünger waren Juden – auch über
»die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums.« Denn
es galt, sich gegen das neu entstandene Christentum abzusetzen. So
kann man z.B. im feierlichen Beginn des biblischen »Schʾma Jisrael«,
das zu einem der wichtigsten jüdischen Gebete werden sollte, (»Höre
Israel (»Schʾma Jisrael«), der Herr ist unser Gott, der Herr allein –
»JHWH echad«) diesen letzten Teil auch als »der Herr ist einer« über-
setzen, womit der Gott Israels als einer – und ein einziger – anerkannt
wird, d.h. gleichzeitig als ein ungeteilter Gott, »von dem nicht gesagt
werden kann, dass er aus mehreren Personen besteht«.37

Doch das war nicht unstrittig, vor allem weil es drei Gottes-
namen gab: Neben JHWH wurde in der Schrift »el« und »elohim«
benutzt, und letzterer war sprachlich ein Plural und bedeutet wörtlich
»Götter« und verwies auf den in Gen 1,26 verwendeten Plural: »Lasst
uns einen Menschen machen, in unserem Bilde, in unserem Gleich-
nis«. In der griechischen Übersetzung, der Septuaginta, entstand das
Problem nicht, denn der Plural »elohim« wurde dort im Singular mit
theos, und JHWH mit kyrios übersetzt, um jede Zweideutigkeit zu
vermeiden.38

Das Judentum hatte sich zu einem strengen Monotheismus ent-
wickelt; und Hermann Cohen, einer der Begründer des Marburger
Neukantianismus, schrieb später in seinem bekanntesten Buch zum
Judentum mit dem Untertitel »Eine jüdische Religionsphilosophie«
in seinem Kapitel II (»Der Bilderdienst«), der Monotheismus habe

82

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

35 Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 73.
36 Sommer, Idolatry, a. a.O., S. 373.
37 Schäfer, Die Geburt des Judentums aus dem Geist des Christentums, S. 35.
38 Schäfer, a. a.O., S. 47 und 37.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»die Brücken zwischen der Vielheit der Dinge und der Einzigkeit des
göttlichen Seins abgebrochen«: »Das Bekenntnis und die Anerken-
nung anderer Götter außer dem Einzigen« sei damit ausgeschlossen,
und der Monotheismus könne »keine Toleranz anerkennen gegen-
über dem Polytheismus«. Der Götzendienst müsse »schlechterdings
ausgerottet« werden.39

»Der Unterschied zwischen dem einzigen Gott und den Göttern beschränkt
sich nun aber nicht auf den Unterschied in der Anz ah l : Er prägt sich auch
aus in dem Unterschiede zwischen einer unsichtbaren I d e e und einem
wahrnehmbaren B i l d e . […] Die Götterbilder müssen Bilder von etwas
anderem sein, dem sie die Bedeutung eines Gottes beilegen. […] Daher
kann kein Bild von Ihm zulässig sein: Es müsste ein Urbild, vielmehr das
Urbild sein, mithin kein Bild, welches nur Abbild sein kann. Im Begriffe des
Seins und seiner Einzigkeit ist sonach der Widerspruch gegen die Plastik
begründet. […] Die Götter müssen vernichtet werden, denn sie sind nicht
Sein, sondern Bilder.«40

2.1.2 Philon von Alexandrien und
das späthellenistische Judentum

Philon von Alexandrien, latinisiert auch genannt »Philo Judaeus«,
dessen sehr wohlhabende Familie persönlichen Kontakt zum rö-
mischen Hof hatte, lebte von ca. 20 vor bis ca. 45 nach Chr. in Alexan-
dria und wurde vor allem bekannt dadurch, dass er auf dem Hinter-
grund der politischenWirren in Alexandria eine Delegation anführte,
die um das Jahr 40 n.Chr. zum kaiserlichen Hof nach Rom geschickt
wurde, um den Juden in Alexandria das Bürgerrecht zu sichern. Der
alexandrinische Mob hatte verlangt, dass Juden Kultstatuen des
wahnsinnigen Kaisers Caligula41 in ihren Synagogen aufstellten
(man war sich seines Wunsches nach göttlichen Ehren bewusst), und
nahm die Weigerung als willkommene Gelegenheit, Juden nach Be-
lieben auszuplündern und zu morden. Die einzige Hoffnung der Ju-
den, die zu Tausenden aus ihren Häusern vertrieben wurden und um
ihr Leben fürchten mussten, war, dass der Kaiser selbst sie von seiner

83

Symbolik in jüdischen Kulturen

39 Cohen, Religion der Vernunft aus dem Quellen des Judentums, S. 84 f.
40 Cohen, a. a.O., S. 86 f.
41 Caligula soll Gespräche mit dem Mond geführt haben und wollte noch kurz vor
seiner Ermordung sein Lieblingspferd Incitatus, dem er einen Palast gebaut hatte, zum
Konsul mit ständigem Sitz im Senat ernennen.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Forderung nach Anbetung ausnehmen würde, und tatsächlich konnte
Philon von Caligula eine widerstrebende Duldung der Juden er-
reichen.42

Philon war wie sie der Auffassung, dass Malerei und Bild-
hauerei, die er an anderer Stelle als »schädliche« und »hinterlistige«
Künste bezeichnet, durch ihre Ausstrahlung die Wahrheit ver-
fälschen und durch ihre Wirkung durch die Augen die Seele ver-
führen.43 Daher erfüllte ihn die Aufstellung von Statuen in Synago-
gen mit Wut. Denn Sinnlichkeit mache den Geist schläfrig, besonders
»wenn das Auge die kunstvollen Werke von Malern und Bildhauern
betrachtet.«44

Für Goodenough ist es eine Ironie, dass der Mann, der diese
Duldung am römischen Hof45 erreichen konnte, heute oft als welt-
fremder Metaphysiker ohne praktische Interessen gesehen wird. Sei-
ne Texte zu politischen und Gesetzesfragen sind nämlich – in idealis-
tischer Sprache – in anderen Texten versteckt, denn man musste
Vorsicht walten lassen. Die jüdische Gemeinde im damaligen Alexan-
dria scheint eine Art jüdischer Stadtstaat im Staat gewesen zu sein, in
denen die Juden wie Philon gleichzeitig Bürger und Fremde waren.
Sie hatten wohl eigene Gerichte und Beamte, waren aber dennoch
Untertanen des römischen Präfekten und zahlten Steuern, waren
aber nicht an der griechischen Organisation der Stadt beteiligt, die
die Römer fortgeführt hatten. Sie wurden persönlich von den Rö-
mern verachtet, aber als gute und profitable Bürger anerkannt und
mit politischen Privilegien ermutigt, in Alexandria zu leben, galten
aber doch im Vergleich mit Römern als minderwertig.46 Man musste
also in seinen Äußerungen äußerst vorsichtig sein, und Philon rief in
seinen Schriften dazu auf. Vorsicht sei für den Einzelnen, was die
Schutzmauer für eine Stadt sei. Mit seiner Vorliebe für Vergleiche

84

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

42 s. Philons autobiographischer Bericht in Legatio ad gaium, sowie Goodenough, The
Politics of Philo Judaeus, S. 1.
43 Pekáry, Imago res mortua est, S. 40 und 161 zitiert hier Philo, Decal. 156 sowie
Gigant. 59.
44 Pekáry, a. a.O., S. 161 f zitiert hier Philo, Flacc. 41 ff sowie Legum allegoriae II,26.
45 Ursprünglich sollen die Römer voller Verachtung für die Fülle der griechischen
Statuen gewesen sein, wofür Pekáry, a. a.O., z.B. S. 17 ff viele Belege gibt. Doch das
soll sich zur Kaiserzeit geändert haben, so z.B. soll das römische Kolosseum in jeder
Nische eine Statue enthalten haben, als ein »ewigwährendes Denkmal der Verdienste
einer Person« (a. a.O., S. 49).
46 Goodenough, The Politics of Philo Judaeus, S. 3 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betont er, dass ein Wagenlenker zwar jede Freiheit habe, seinen Pfer-
den freien Lauf zu lassen, aber auch in der Lage sei, sie zu kontrol-
lieren und nach seinen Wünschen zurückzuhalten. Man setze auch
keine Segel und begebe sich aufs offene Meer, wenn der Sturm die
Wellen auftürme, sondern liege besser zu dieser Zeit sicher im
Hafen.47

Daher kann man bei Philon zwei Arten politischer Schriften un-
terscheiden: solche, in denen er offen die jüdischen Beziehungen zu
den Römern diskutiert, und solche, in denen er verschlüsselt und vor-
sichtig unter Verwendung von Gleichnissen vorging. Unter der Über-
schrift »Politics in Code« beschreibt Goodenough Philons Schrift-
auslegung, z.B. der Geschichte Josephs, der im historischen Ägypten
der zweite Mann hinter dem König war, als ein »clever piece of double
entendre«, denn jeder jüdische Leser von Verstand müsse den
Doppelsinn und den Bezug zur Zeit Philons verstanden haben, in der
ein römischer Präfekt, über dem nur noch der römischen Kaiser ran-
gierte, das Sagen hatte.48

»To make this reference clear, Philo also brings out the Scriptural descrip-
tion of Joseph having honor in Egypt second only to that of the king or
emperor. […] Philo is using Joseph as a type to vent his secret hatred of
not just the politician, but specifically to that Roman ruler who was imme-
diately over Philo and his own circle. That Jew would have been dull indeed
who did not understand the reference.«49

Versteckt war dies alles in einer Reihe von Abhandlungen zu den
»Allegorischen Erklärungen der Gesetze« (»Legum allegoriae«), in
denen Philon den mosaischen Pentateuch (er kannte nur die grie-
chische Übersetzung der Septuaginta) einer hermeneutischen Exe-
gese unterzog, was nur für Juden von Interesse war, die seine Me-
thode der Allegorie verstehen konnten.

Diese Methode war nicht die Erfindung von Philon. Man glaubt
heute, dass sie sich im 6. vorchristlichen Jahrhundert als Folge der
Homerkritik der Vorsokratiker entwickelt hat und dazu gedient ha-
ben soll, die Schriften Homers, die »Bibel« der Griechen, gegen Kritik
abzusichern. Sie soll also aus apologetischen Motiven entstanden
sein, was man auch Philon und den christlichen Schriftstellern unter-

85

Symbolik in jüdischen Kulturen

47 a. a.O., S. 5 f.
48 a. a.O., S. 21 ff.
49 a. a.O., S. 23.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellte.50 Die Allegorie sei, so Stein, »das Antidotum gegen die gott-
lose Auffassung von der Gottheit«.51 In der Tat wollte sich Philon
gegen eine zu anthropozentrische Auffassung von der Menschenähn-
licheit Gottes stellen,52 es ging ihm um Spiritualisierung. Doch zu-
mindest für ihn ist noch ein anderes Motiv auszumachen:

Philon arbeitete im Hinblick auf Thoraauslegung mit einem
zweischichtigen Textmodell und unterschied eine niedere Thora mit
wörtlicher Auslegung und eine höhere mit allegorischer Auslegung.

»Nach Philon ist die allegorischeMethode das hermeneutische Element, um
die in der Schrift unterirdisch, d.h. hinter dem Literalsinn verborgenen
Wahrheiten ans Licht zu heben. Sie richtet sich also auf den tieferen Sinn
des geschriebenen Buchstabens […]. Nach Jos 28 ist sogar das meiste, was
sich in der Gesetzgebung des Mose findet, Allegorie, und darum in einem
über den äußeren Wortlaut hinausgehenden Sinne zu verstehen, der in die-
sem Über-Hinaus zugleich die Tiefendimension der Schrift anvisiert.«53

Vom platonischen Urbild-Abbild-Denken beeinflusst, sieht Philon als
erster monotheistischer Religionsphilosoph54 in der äußeren, niede-
ren, da schriftlich fixierten Thora ein Abbild der eigentlichen Thora,
die ein höheres inneres Gesetz repräsentiert und erschlossen werden
muss. Dem Textkorpus steht also ein innerer Sinn gegenüber. Der
Buchstabengehorsam deutet symbolisch auf den höheren Gehorsam
hin, die irdischen Repräsentanten der Schrift gelten allenfalls als Hin-
weise und Zeichen55 auf den höheren bzw. tieferen Sinn.

So stehen die Personen des Alten Testaments für bestimmte Tu-
genden (Adam z.B. für den Nous, Eva für die Aisthesis, Abel für die
Frömmigkeit), denn Philon sucht ein allgemeines tertium compara-
tionis (wie die Tugenden) zu finden, das es gestattet, die biblischen

86

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

50 Christiansen, Die Technik der allegorischen Auslegungswissenschaft bei Philon
von Alexandrien, S. 8 f.
51 Stein, Die allegorische Exegese des Philo aus Alexandria, S. 2.
52 Weber, Das »Gesetz« bei Philon v. Alexandrien und Flavus Josephus, S. 117.
53 Weber, a.a.O., S. 116. Von hier scheint mir die Methode der Textdekonstruktion
bei Derrida motiviert zu sein, der auch mit einem ganz ähnlichen zweischichtigen
Textmodell arbeitet.
54 Elshahed, Die Rolle der jüdischen Philosophie im islamischen Gedankengut, in:
Bickmann et al. (Hg.) Tradition und Traditionsbruch zwischen Skepsis und Dogmatik,
S. 511.
55 Weber, a. a.O., S. 122f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geschichten auf die Gegenwart zu beziehen.56 Diese allegorische Exe-
gese der Schrift wird auch für spätere Denker wichtig. Für Stein wird
die Allegorie erst durch die Verbindung der Metapher mit der Sym-
bolik möglich, denn »mittels der Metapher verdrängt der symboli-
sche Sinn ganz das Reale: Die Symbolik wird zur Allegorie«, im Be-
streben, »die Gottheit vom Sinnlich-Menschlichen zu befreien«.57
Wenn z.B. Manna für die hungrigen Israeliten in der Wüste vom
Himmel fällt, muss man nicht im Wortsinn an physische Nahrung
denken, denn es kann auch um spirituelle Sättigung mit himmlischer
Speise gehen. Und eine zahlenmystische Spekulation zur heiligen
Zahl 7, die diese nicht nur mit der Anzahl der Schöpfungstage, son-
dern auch mit der der damals bekannten Planeten in Verbindung
bringt, macht deutlich, dass sie für Himmel und Erde steht, also für
den gesamten Kosmos, und dass ihr also kosmische Verehrung zu-
kommt.58

Solche Allegorese ist daher für Philon nicht nur angewandte
platonische Philosophie, da die allegorisch auszulegenden Schriften
Ideen enthüllen, sie ist für Philon auch eine Erkenntnismethode, die
zur Gottesschau führt.59

Denn des Weiteren ist die von Platon inspirierte Lichtmetapho-
rik zu nennen, in der es neben dem natürlichen Licht das eigentliche,
das göttliche Licht gibt, das mit den Augen des Geistes zu sehen ge-
stattet (damit hat Philon Plotin beeinflusst), wobei Klein, der die
Sprache der hellenistischen Mystik untersucht, »die Vorstellung des
Schauens, die Einheit von Licht und Auge im Akte des Sehens« mit
der Symbolik der Liebesgemeinschaft und des Hochzeitsmahles iden-
tifiziert.60 Doch solche unio mystica kannte das jüdische Denken eher
nicht, das Göttliche (das Philon ganz griechisch mit »dem Sein an
sich« identifizierte) musste prinzipiell unerkennbar und unerreichbar
bleiben. Für Philon ist es aber durch seine Kräfte wahrnehmbar, die er
mit Gottes Güte, Autorität und dem Logos bezeichnet, der in die Welt

87

Symbolik in jüdischen Kulturen

56 Philon, De virtutibus, in: Cohn/Heinemenn et al (Hg.), Philon v. Alexandria. Die
Werke in deutscher Übersetzung, Bd. 2.
57 Stein, Die allegorische Exegese des Philo aus Alexandria, S. 1 f.
58 Weber, a. a.O., S. 132f und 156 f.
59 Christiansen, a. a.O., S. 13 f.
60 Klein, Die Lichtterminologie bei Philon von Alexandrien und in den hermetischen
Schriften, S. 73.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hineinwirkt, aber auch alles umschließt.61 Philon bezeichnete diesen
Logos, der an der zweiten Stelle nach Gott steht, sogar als »Sohn
Gottes«; ihm wird eine »Fürsprecherrolle zwischen Gott und den
Menschen«62 zugeschrieben. (Damit hat Philon auf Ambrosius und
Augustinus gewirkt und die christliche Trinitätslehre beeinflusst.)

Das zeigt erneut, dass Philon nicht nur über jüdische, sondern
auch über griechische Bildung63 verfügte und wie Paulus als synkre-
tistischer Denker gesehen werden kann. Doch ist dies für Philon kein
naiver Eklektizismus, für ihn passen die Schriften Moses (die er, wie
gesagt, nur in griechischer Übersetzung kannte, er soll kein Hebrä-
isch gekonnt haben) und das griechische Denken perfekt zueinander
und ergänzen sich gegenseitig, und er war überzeugt, dass das mosai-
sche Schrifttum auf das griechische Denken eingewirkt hatte, das nun
seinerseits Auslegungen und Interpretationen gestattete, die das jü-
dische Denken für das hellenistische erschließen helfen konnten:
»Wenn also Philon die hellenistischen Bestandteile seiner Bildung
unter dem Einfluss des Judentums auswählt, umbildet, gelegentlich
sogar verstärkt, so lässt sich eine ganz ähnliche Wirkung des Helle-
nismus auf sein jüdisches Gedankenerbe feststellen.«64

Damit wird das Problem der Assimilation exemplarisch deutlich,
das sich jüdischen Denkern auch zu späteren Zeiten gestellt hat. Wie
weit darf solche Assimilation gehen? Wieviel Assimilation ist mög-
lich, wie viel nötig? Gerade in Zeiten der Diaspora gilt es ja auch, die
eigene Identität zu bewahren, was zum Erstarken der rabbinischen
Bewegung und zur Notwendigkeit des Jerusalemer und des Babylo-
nischen Talmud beigetragen hat.

In Philons jüdisch-hellenistischem Denken wird deutlich, dass er
das Sehen über das Hören, das Visuelle vor das Auditive gestellt hat,65
was auch zu Brüchen führt: Einerseits soll und muss das Göttliche
prinzipiell verborgen und unerkennbar bleiben, andererseits soll es
in mystischer Schau geistigen Augen erreichbar sein. Schon hier
bricht der Konflikt zwischen Unmittelbarkeit und symbolischer Ver-

88

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

61 J. Morris, The Jewish Philosopher Philo, in: E. Schürer, History of the Jewish
People, Bd. 3, 1987, S. 884.
62 Elshahed, a. a.O., S. 517 zitiert hier Abdarrahman Badawi, Kharif al-fikr al-yuna-
ni, an-nahda, S. 93 f.
63 Heinemann, Philons griechische und jüdische Bildung, §11 (S. 511 ff.).
64 Heinemann, Philons griechische und jüdische Bildung, S. 562.
65 vgl. Klein, a. a.O., S. 69 sowie Kweta, Sprache, Erkennen und Schweigen in der
Gedankenwelt des Philo von Alexandrien, S. 227.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mittlung auf, und es ist die Frage, ob sich in ihm überhaupt ver-
mitteln lässt. Ebenso ist in rabbinischer Tradition nicht wie bei den
Griechen die (auf Ideenschau beruhende) Erkenntnistheorie bzw. Me-
taphysik die Prima Philosophia, sondern die Ethik, da Verhaltens-
regeln direkt aus der geoffenbarten Schrift abgeleitet wurden. Denn
die rabbinische Deutung der zelem-Vorstellung sah eben nicht die
geschöpfliche Sonderstellung des Menschen in seinen intellektuellen
und theoretischen Vernunftfähigkeiten, sondern in seiner Fähigkeit
zum ethischen Handeln: »Der Heilige«, so die Interpretation des Mi-
drasch Tanchuma von Gen 11.26, »der ›Gerecht‹ und ›Aufrichtig‹
heißt, hat den Menschen alleine deshalb in seinem Bilde (zelem) er-
schaffen, damit der Mensch ›gerecht‹ und ›aufrichtig‹ sei, wie er
selbst.« Dies führt zu einer völlig anderen Ausrichtung der rabbi-
nischen Anthropologie,66 der es auch nie um das Wesen Gottes ging,
sondern um das Handeln Gottes an den Menschen.

Und schließlich war die auch Frage zu klären, ob es sich um einen
personalen Gott handelte, der sich den Menschen geoffenbart hatte,
oder, wie im griechischen Denken, um ein abstraktes Seinsprinzip.
Das führt u. a. bei Heinemann auch zu massiver Kritik: Philon habe
rabbinische Unterscheidungen teils nicht gekannt, teils aber auch ihm
bekannte, aber unbequeme Einzelheiten weggelassen.67 Es werde
deutlich, »wie wenig sich seine unscharfe Art der Widersprüche be-
wusst geworden ist«: bisweilen stehe Griechisches und Jüdisches un-
ausgeglichen nebeneinander.68

Levine stellt die Frage, die sich hier wie bei jedem Zusammen-
fließen von Kulturen stellt: »Conflict or Confluence?« und verweist
gerade auch für die Bildpraxis auf ganz praktische Probleme: Darf
man in einem Bad mit einer Statue der Göttin Aphrodite baden? Rab-
ban Gamaliel, von dem in der Mischna Aboda zara berichtet wird, tat
dies und entschuldigte sich, dies sei kein Bad für Aphrodite gewesen,
sondern eines, in dem ihre Statue als Ornament in der Nähe des Ab-
flusses gestanden habe, so dass die Leute dort auch urinierten. Man
ehre sie dort also nicht als Göttin, was in der Tat verboten wäre.69
Diese liberale und flexible Auffassung, wenn es sich nicht um Ido-
latrie handelte – denn man war in der hellenistischen Spätantike ja

89

Symbolik in jüdischen Kulturen

66 Grözinger, Jüdisches Denken, Bd. 1, S. 280.
67 Heinemann, a. a.O., S. 519.
68 Heinemann, a. a.O., S. 515.
69 Levine, Judaism and Hellenism in Antiquity. Conflict or Confluence?, S. 107.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umgeben von Statuen aller Art –, wird konterkariert durch eine an-
dere Geschichte, nach der es Juden zunächst nicht erlaubt war, sich im
Nymphäum von Bostra Wasser zu holen, das viele Statuen, u. a. von
Aphrodite, enthielt und von Zeit zu Zeit für Anbetungszwecke ge-
nutzt wurde.70 Gesetzestreue Juden wurden also gezwungen, einen
weitenWeg zumWasserholen auf sich zu nehmen. Das Verbot wurde
dann jedoch nach Diskussion in rabbinischen Zirkeln mit der Begrün-
dung zurückgenommen, dass Statuen oder Bilder nicht in Tempeln,
sondern im öffentlichen Raum (das Nymphäum stand an der Haupt-
kreuzung) nicht als Götzenbilder zu betrachten seien. Man wollte
Juden in römischen Städten ein weitgehend normales Leben ermög-
lichen.71

Dennoch war die Bemühung um Abgrenzung nötig, und so be-
schrieb Philon die Ägypter als das ultimativ Fremde und Verabscheu-
ungswürdige, denn durch Verehrung von tierischen Gottheiten
(»Zoolatrie«) und Inzest (Moses hatte ja mit seinen biblischen Ehege-
setzen einen gesunden Standard vorgegeben) werde Ägypten zu einer
kranken Nation. Hingegen wurden ihm die Römer zum Inbegriff von
Kultur, denn sie waren in der Lage, anders als Alexander der Große es
vermocht hatte, die Errungenschaften der hellenistischen Kultur, die
sich für ihn so gut mit der jüdischen harmonisieren ließ, in die Welt
zu tragen.72

Philon interpretierte – ob dies auch seiner eingangs erwähnten
Vorsicht anzurechnen ist? – die beispiellosen Dimensionen des Rö-
mischen Reiches als Ausdruck von moralischer und kultureller Über-
legenheit. »Ein Reich im Frieden mit sich selbst, unter guten Geset-
zen, das Harmonie zwischen allen seinen Regionen gewährleistet«,
war deshalb »eine Freude«73 »für alle Nationen sowohl in Europa als
auch in Asien«, und dies rechnete Philon Augustus zu.74

Doch dieses Reich sollte untergehen.

90

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

70 Cohn-Wiener, Jüdische Kunst, S. 2 macht den Gegensatz ganz deutlich: »Hellas war
eine sinnliche Nation. Es musste sich seinen Gott menschlich vorstellen, auch wenn es
ihn unsterblich dachte. […] Die höchste Steigerung der hellenistischen Gottesvorstel-
lung ist nicht der körperlose, unbegreifbare, sondern der das Auge beglückende, schö-
ne Gott.«
71 Levine, a. a.O., S. 109.
72 Niehoff, Philo on Jewish Identity and Culture, S. 48 f und 115ff.
73 Philon, Legum allegoriae, 8 und 10, zitiert nach Niehoff, a. a.O., S. 115. Vgl. auch
Bd. 3 der bereits zitierten deutschen Gesamtausgabe, S. 3 f.
74 Philon, Legum allegoriae, 147 in Bd. 3 der bereits zitierten deutschen Gesamtaus-
gabe.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.3 Negative Theologie bei Maimonides

Im Mittelalter war die »zivilisierte« Welt einerseits christlich gewor-
den, andererseits hatte sich im vorderen Orient unter griechischem
Einfluss eine anspruchsvolle islamische Philosophie entwickelt, die
auch das jüdische Denken beeinflusste, wodurch es einen Teil seiner
Wurzeln wiederentdeckte.75 Das war kein Zufall, da »die Urschrift der
Thora mit dem Koran im Großen und Ganzen übereinstimmt«76 und
beide zu strengemMonotheismus mahnen. Das islamische Reich hat-
te sich bis nach Südspanien ausgedehnt (»Al-Andalus«) und hier hielt
sich die jüdische Religionsphilosophie im Gegensatz zur orienta-
lischen Richtung an Aristoteles.77

In Al-Andalus lebten Juden, Christen und Muslime unter mus-
limischer Herrschaft friedlich zusammen und konnten sich, da es sich
wohl um eine »weitgehend säkulare Kultur« handelte, als »gleich-
wertige Erben einer großen kulturellen Tradition« fühlen.78

»Therefore, Judaism could draw freely and copiously from Muslim civiliza-
tion and, at the same time, preserve its independence and integrity far more
completely than it was able to do in the modern world or in the Hellenistic
society of Alexandria.«79

Von wirklich unglaublichem Einfluss für das jüdische Denken muss
an dieser Stelle Moses Maimonides, oder RʾMbʾM (Rabbi Mosche
ben Maimon), genannt werden, der 1138 zur Zeit des maurischen
Spanien in Cordoba als Sohn eines jüdischen Rabbis geboren wurde
und 1204 in Kairo (damals Fostat) starb. Er war es, der als Datum der
Schöpfung das Jahr 3761 vor unserer Zeitrechnung ausmachte, sodass
man sich nach jüdischer Zeitrechnung heute im 6. Jahrtausend befin-
det. Nach muslimischer Meinung war er durch seinen ebenfalls in
Cordoba geborenen Zeitgenossen Averroes (Ibn Ruschd) beeinflusst.
Doch musste seine Aristoteles-Rezeption und -Umdeutung aus jü-
discher Perspektive ja keineswegs mit der aus muslimischer Perspek-

91

Symbolik in jüdischen Kulturen

75 Elshahed, Die Rolle der jüdischen Philosophie im islamischen Gedankengut am
Beispiel vonMosesMaimunides, a. a.O., S. 509. (Gegenseitige Appropiationsversuche
sind nicht unüblich.)
76 Elshahed, a. a.O., S. 513. s. auch Katsch, Judaism in Islam. Biblical and Talmudic
Background of The Koran.
77 Elshahed, a. a.O., S. 512.
78 Goitein, Jews and Arabs. Their contacts through the ages, S. 125.
79 Goitein, a. a.O., S. 130.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive in Konflikt geraten. Die Zeit des 11. bis 14. Jahrhunderts war für
das Judentum alles andere als »finsteres Mittelalter«. Es gab neue
Richtungen in biblischer Exegese, Rechtsprechung und Talmud-
Novellierungen sowie starke intellektuelle Traditionen einschließlich
der entstehenden neuen mystischen Bewegungen; und doch war frag-
los die die beherrschende Figur dieser Zeit Moses ben Maimon (oder:
Moses Maimonides), denn er galt in der jüdischen Welt als die Auto-
rität für rabbinische Gesetze schlechthin und beherrschte den wissen-
schaftlich-philosophischen Diskurs seiner Zeit. Sein Einfluss war so
bedeutsam, dass jeder Zweig jüdischen Denkens ab dem 12. Jahr-
hundert, bis hin zur Entstehung einer spezifischen mittelalterlichen
jüdischen Mystik in der Kabbala, ohne ihn nicht denkbar gewesen
wäre.80

Als Jude arbeitete Maimonides zeitlebens in arabischen Welten,
stand für religiöse Toleranz und wurde durch seine Philosophie und
Theologie, vor allem in seinem philosophisch-theologischen Haupt-
werk Führer der Unschlüssigen über Jahrhunderte hinweg kanonisch.
Er gilt bis heute als einer der größten jüdischen Philosophen, wenn
nicht der größte, und genoss schon zu Lebzeiten höchstes Ansehen
bei den Juden der ganzen Welt.81 Darüber hinaus arbeitete er bis zur
Erschöpfung noch als Rabbi und als Arzt, was ihm noch zusätzlich
große Reputation und Anerkennung – auch seiner nichtjüdischen
Umgebung – einbrachte.

Maimonides machte sich zunächst als jüdischer Theologe einen
Namen und publizierte auf Arabisch und Hebräisch. Die Mischna, die
Sammlung jüdischer Religionsgesetze und Lebensregeln, war zwar
schon teilweise durch den Babylonischen und später den Jerusalemer
Talmud durch Berichte und Protokolle von Diskussionen thematisiert
worden, aber nur im Hinblick auf die Themen, die nach der Zerstö-
rung des Tempels und für das Leben im Exil relevant waren. Maimo-
nides verfasste die erste umfassende Auslegung der ganzen Mischna,
und zwar kritisch, indem er u. a. auf die ungeheure Vielfalt biblischer
und rabbinischer Quellen Bezug nahm und seine eigenen philosophi-
schen Ansichten über die Seele und die Vollkommenheit des mensch-
lichen Charakters hinzufügte.82

92

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

80 Diamond, Maimonides and the Shaping of the Jewish Canon, S. 2 f, S. 7.
81 Levinger/Kasher, Maimonides, in: Niewöhner (Hg.), Klassiker der Religionsphi-
losophie (KdRP), S. 163.
82 Levinger/Kasher, Maimonides, in: Niewöhner, KdRP, S. 167 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im seinem umfangreichsten Buch Mischneh Thora versuchte er
nicht nur, die Talmude aus der Thora herzuleiten,83 sondern auch alle
jüdischen Religionsgesetze zu ordnen, und kommentiert auch Ge-
setze, die Erkenntnis und Ethik betreffen. Dieses Buch enthält 1000
Kapitel und behandelt 83 Themen, u. a. im 2. Buch, dem Buch der
Liebe, dessen Titelbild einer Ausgabe um 1400 einen Rabbiner mit
der Thorarolle zeigt, umgeben vom Psalmvers »Wie lieb ist mir deine
Thora«, die Verpflichtung zur Liebe.84

Als Religionsphilosoph betätigte er sich dann im »Führer der
Unschlüssigen« (FdU), der sich an diejenigen richtete, die zwischen
der aristotelischen Philosophie, die damals in arabischer Übersetzung
verfügbar war, und der jüdischen Religion schwankten.

Unter anderem ging es dabei um den Konflikt zwischen der
creatio ex nihilo, also einer Schöpfung am Beginn der Zeit, und der
aristotelischen Auffassung von der Ewigkeit der Naturgesetze (vgl.
FdU II, Kap. 13 ff.), bei der Maimonides zumindest den »Unschlüs-
sigen« klarmachte, dass weder Präexistenz noch ein Schöpfergott
bewiesen werden können (FdU I,71-II,31); sowie um das Zusammen-
denken des göttlichen Vorherwissens mit der menschlichen Willens-
freiheit. Seine Lösung85 gemahnt an die Quaestio 22 des Thomas v.
Aquin, der wie sein Lehrer Albertus Magnus Maimonides sowie auch
Averroes – der allerdings kein sephardischer Jude, sondern Muslim
war – kannte und schätzte.

Wirklich bedeutsam im Hinblick auf das Bilderverbot ist aber
sein ungewohnt scharfer und systematisierender Ansatz der negati-
ven Theologie, die ein aus dem Platonisms stammendes Verfahren
darstellt, das Denken oder Reden über Gott zu beschränken, indem
die positiven Aussagen über Gott (positiv und negativ sind hier de-
skriptiv, nicht wertend gemeint) als unangemessen kritisiert und ver-
worfen werden. So kritisiert etwa der 7. Brief Platons die schriftliche
Verbreitung der Lehren über »das Erste und Höchste in der Natur«
(seine Ideenschau ist intuitives Erfassen) und stellt fest, dass man,
wenn man wirklich etwas davon verstanden habe, davor zurückschre-
cken muss, es schriftlich zu fixieren, solches Wissen lasse sich in kei-
ner Weise wie anderes Wissen in Worte fassen.86 Wenn man nämlich

93

Symbolik in jüdischen Kulturen

83 Trutwin, Wege zum Licht, S. 37.
84 Levinger/Kasher, a. a.O., S. 168 f und Trutwin, ebd.
85 vgl. Levinger/Kasher, a. a.O., S. 185 sowie Mose ben Maimon, FdU III, Kap. 114.
86 Platon, Siebter Brief 341 b-e, 344d-345b.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschliche Eigenschaften wie Güte oder Weisheit einem höchsten
Wesen zuschreibe, so übertrage man Vorstellungen aus dem Bereich
der menschlichen Erfahrung auf ein göttliches Wesen. Das ist un-
angemessen, weil so die absolute Transzendenz Gottes nicht berück-
sichtigt wird. Es sind daher nur negative Aussagen, also die Vernei-
nung positiver Aussagen, legitim, wobei die Aussage, Gott könne
nicht als gut bezeichnet werden, nicht bedeute, dass er schlecht sei.
Vielmehr müsse man an so etwas wie »übergut« denken, da seine
Güte alle menschlichen Vorstellungen und Begriffe übersteige. (Ein
Gedanke, der sich so auch bei Meister Eckhart wiederfindet.)

»Die negative Theologie beginnt mit dem Letzten und Untersten (unbeleb-
ter Materie und den niederen Gemütsbewegungen), indem sie es bezüglich
Gott negiert, und schreitet dann aufwärts, indem sie alle Worte und Namen
bis hin zu den höchstrangigen Begriffen wie Leben und Gutheit als Aus-
sagen über Gott verwirft.«87

Anthropomorph ist daher auch die Annahme der Körperlichkeit Got-
tes, die aus der Vorstellung der Gottesebenbildlichkeit (zelem) des
Menschen folgen könnte, und Maimonides sieht diese gleich im ers-
ten Kapitel des ersten Buchs88 (Aristoteles-kompatibel) in dessen
Geistigkeit und Vernünftigkeit und macht klar, dass die Thora in vie-
lem metaphorisch redet, um allgemein verständlich zu sein.89

Das gilt auch für die Zuschreibung von Gefühlsregungen: In der
Mischne Thora bezeichnet Maimonides sogar jemanden, der an die
Körperlichkeit Gottes glaube, als Häretiker, der keinen Anteil an der
kommenden Welt haben kann. Dieser Glaube sei sogar schlimmer als
Idolatrie, denn ein Götzendiener könne immer argumentieren, dass
das Idol, das er anbetet, nur ein Symbol eines höheren Gottes sei.
Doch jemand, der sich mit seinem geistigen Auge ein personifiziertes
Bild der Gottheit, z.B. als große Person auf einem Thron sitzend, vor-
stelle, sehe jene Gestalt nicht als bloßes Symbol. Er bete nur ein We-
sen an, das lediglich eine vollkommenere Gestalt eines Menschen sei,
was nicht mehr als ein imaginäres Wesen darstelle, auf das der Anbe-
tende seine eigenen Züge projiziere (I,36).

Damit eröffnete Maimonides den Kampf gegen die Idolatrie an
einer völlig neuen Front. Nicht die Anbetung von Statuen, z.B. plas-

94

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

87 Theill-Wunder, Archaische Verborgenheit, S. 160–165. (Damit müsste auch die
Annahme eines bestimmten Geschlechts als anthropomorph gelten.)
88 vgl. auch FdU I, 7 und I, 26.
89 Levinger / Kasher, a. a.O., S. 171f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischen Repräsentationen des Baal oder der Astarte, wie es noch zur
Zeit des ersten Tempels geschah, war nun die schwerste religiöse
Übertretung, sondern der Anthropomorphismus, der das innere Bild
des Glaubenden korrumpiere, denn auch hier konnte man von Anbe-
tung fremder Götter sprechen90.

Das hatte bedeutsame Folgen für ein neues Verständnis religiö-
ser Sprache, denn die jüdische Tradition hatte streng zwischen Wort
und Bild unterschieden. Sprachliche Bilder (z.B. von Gottes ausge-
streckter Hand als Metapher) aber waren nicht anstößig. Nun bricht
die Unterscheidung zwischen verbaler Repräsentation und bildhafter
Repräsentation zusammen. Ein personifiziertes Bild von Gott in der
religiösen Sprache war nun verboten, und die traditionellen Schriften
konnten die Todsünde einer Körperattribution fördern. Daher muss-
ten sie von metaphorischer Sprache gereinigt werden, d.h. die Inter-
pretation musste die Metaphern als solche bewusst machen. Da in
jeder Sprache ein Begriff vielfache Bedeutungen annehmen kann
(z.B. ist im Hebräischen »Auge« mit »Quelle« synonym), kann man
auf dem Hintergrund einer metaphysischen Überzeugung von der
Immaterialität Gottes klarmachen, dass »ein großes Herz«, »Sehen«,
»Sagen«, »Abstieg«, »Aufstieg«, »Sitz« oder »Stand« nur im über-
tragenen Sinn recht verstanden werden können. Bereits in den ersten
Kapiteln des »Führers der Unschlüssigen« legt Maimonides großen
Wert auf diese Erörterungen.91

»Maimonides gewinnt eine Sprachlehre, die kathartisch auf das biblische
Zeugnis angewandt werden soll: Es verbietet sich zu sagen, »Gott ist zor-
nig« oder »Gott ist barmherzig«, denn damit reduzierte man die Eine Gott-
heit auf einen menschlichen Affekt. Das wäre eine unstatthafte Äquivoka-
tion.«92

Man kann Gott aber auch mit nichts vergleichen, weshalb auch alle
Relationsattribute unangemessen sind:

»Die Ähnlichkeit ist eine gewisse Beziehung zwischen zwei Dingen, und
wenn zwischen zwei Dingen keine Beziehung gedacht werden kann, so ist
auch deren Vergleichbarkeit undenkbar. Ebenso besteht zwischen Dingen,
die nicht vergleichbar sind, auch keine Beziehung, […] Da also die Bezie-
hung zwischen uns und Gott oder streng genommen zwischen Gott und

95

Symbolik in jüdischen Kulturen

90 Halbertal, Maimonides. Life and Thought, S. 290 f.
91 Halbertal, a. a.O., S. 292ff, S. 297.
92 Seubert, Zwischen Religion und Vernunft, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem anderen Wesen außer ihm als undenkbar erwiesen ist, so ist folge-
richtig auch die Ähnlichkeit mit ihm undenkbar«.93

»Denn so, wie man nicht die Größe einer Ameise mit der Farbe von
Senf vergleichen kann, so auch nicht Gott mit irgendeiner Exis-
tenz.«94 Und weiter sind alle positiven Eigenschaften insgesamt, die
man ihm etwa zuschreiben könnte, nicht zutreffend:

»Ebenso sollte derjenige, der glaubt, dass es Wesenseigenschaften gibt,
durch die Gott bezeichnet werden kann, nämlich dass er existiert, lebt, all-
mächtig und allweise ist und einen Willen hat, verstehen, dass diese Be-
stimmungen, wenn sie auf Gott bezogen werden, nicht dieselbe Bedeutung
haben, wie wenn sie auf uns bezogen werden.«95

Maimonides reinigt daher gerade imHinblick auf das Bilderverbot die
biblischen Schriften von missverständlichen Formulierungen und
lässt einzig negative Attribute und Wirkattribute zu. (Er interpretiert
die Äußerung »Mein Angesicht kann nicht gesehen werden« wie
folgt: »Das wahre Wesen meiner Existenz kann nicht so, wie es ist,
begriffen werden.«96)

»Die verneinenden Aussagen von Gott sind (also) die wahren Aussagen, bei
denen ein ungenauer Ausdruck nicht stattfinden kann« (ein mehr oder we-
niger), während »die Darstellung Gottes mit bejahenden Attributen die
Aussage von Pluralität und Unvollkommenheit zur Folge hat […], denn
eine Eigenschaft ist nicht nur dann eine solche, wenn sie das mit ihr Dar-
gestellte ausschließlich kennzeichnet, sodass es diese Eigenschaft mit kei-
nem anderen Dinge gemein hat, sondern auch dann, wenn es dieselbe auch
mit anderen gemein hat und durch sie keine besondere Kennzeichnung
stattfindet. […] Der Gesichtspunkt aber, durch den sich die bejahenden von
den verneinenden unterscheiden, ist der, dass die bejahenden, wenn sie das
Ding auch nicht kennzeichnen, doch irgendeinen Teil von dem ganzen Din-
ge bezeichnen, dessen Erkenntnis wir anstreben, sei es nun einen Teil seines
Wesens, oder irgendeine seiner zufälligen Beschaffenheiten, während die
verneinenden uns durchaus und in keiner Weise darüber Aufschluss geben,
was das Wesen des Dinges sei, dessen Kenntnis wir anstreben. […] Somit
kommt Gott auf keinerlei Weise ein positives Attribut zu.«97

96

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

93 ben Maimon FdU S. 188 (Kap. 56).
94 Levinger/Kasher, a. a.O., S. 173.
95 a. a.O., S. 189.
96 ben Maimon, FdU I, 37.
97 a. a.O., S. 196ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine anthropomorphe Auffassung Gottes ist also unzulässig, er ist die
Alterität schlechthin, wie Lévinas sagen wird, das absolut Fremde, das
sich uns immer entzieht und entziehen muss, demgegenüber jedes
Sprechen unangemessen ist, und das kein menschlicher Begriff erfas-
sen kann. Seine Prädikationslehre führt Maimonides konsequenter-
weise letztlich zu einer Auffassung, dass die angemessenste Haltung
Gott gegenüber das Schweigen sei,98 denn jede bildhafte metaphori-
sche Redeweise provoziert innere Vorstellungsbilder, die gefährlich
sein können, da sie Gott verkleinern.

Denn auch die göttlichen Namen, die man lieben soll, sind nur
stellvertretend: »elohim« (den Plural interpretiert Maimonides mit
»Gott und die Engel« [FdU I,2], um an späterer Stelle zu ergänzen,
dass individuelle, natürliche und psychische Kräfte »Engel« genannt
werden [FdU II,6], »El« (der »lebendige Gott«, was den Schöpfer im
Gegensatz zur Schöpfung bezeichnet)99 wie auch das spätere »En Zof«
(für »Unendlichkeit«). Ebenso die »Vaterheit« und den hyperbolisier-
ten höchsten Gottesnamen: die »Übergutheit«.100 Das sich zeigende
Eine kann einzig im Tetragrammaton JHWH angemessen »gefasst«
werden, denn

»Maimonides braucht, um zum Unaussprechlichen zu kommen, nicht noch
hinter den letzten und ersten Eigennamen JHWH zurückzugehen. Das Te-
tragramm ist dadurch, dass es keinen Gegenbegriff kennt, jeder Form der
Prädikation und des Urteils, jedem Hinweis auf Semantik, jeder Ableitung
und Begründbarkeit enthoben, und so auch jeder Phonie. Das Tetragram-
maton ist das stumme, schweigende Zeichen des absoluten, mit seiner We-
senheit identischen Gottes. Das Schweigen der prädikativen Sprache findet
in dem Nichtaussprechen der Buchstabenfolge JHWH statt.«101

Hier könnte sich eine Mystik anschließen, doch sie findet sich bei
Maimonides explizit nicht.

Dennoch kann man zwei Lesarten des »Führers der Unschlüssi-
gen« feststellen, eine erkenntniskritische, skeptische und eine, die
sich nach der Diskussion über die Grenzen der Sprache eröffnet und
die Mosche Halbertal als »mystische Lesart« bezeichnet. Gibt es eine

97

Symbolik in jüdischen Kulturen

98 Seubert, a. a.O., S. 154.
99 Westerkamp, Via negativa. Sprache und Methode der negativen Theologie, S. 36
sowie Diamond, a. a.O., S. 35.
100 Westerkamp, a. a.O., S. 86.
101 Westerkamp, a. a.O., S. 87.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nichtsprachliche, metalinguistische Erkenntnis Gottes, die nicht for-
mulierbar ist? Nach dieser Lesart definieren die Grenzen der Sprache
nicht die Grenzen des Wissens und des Erlebens, denn dem Schwei-
gen folgt eine blitzartige große Erleuchtung, eine manchmal ekstati-
sche Erfahrung von Leerheit, die erst nach der Auslöschung der Spra-
che geschieht, wenn das Bewusstsein von allen Inhalten befreit ist,
und die nicht kommuniziert werden kann.102

Maimonides lebte in einer Welt, in der das Platonische Erbe in
arabischer Übersetzung präsent war. Anders als in Platons Höhlen-
gleichnis, bei dem der Philosoph angesichts der Schau der Idee des
Guten und Schönen verzückt verweilt, aber dann die moralische
Pflicht empfindet, zurück in die Höhle zu seinen Mitmenschen zu
gehen, um dort seine Erkenntnisse weiterzutragen, ist aber bei Al-
Fārābī nicht nur Verantwortung das Motiv, sondern zusätzlich ein
Überfließen der erlebten Fülle. Beides enthält die Bereitschaft, sich
in das politische Leben der Gemeinschaft ziehen zu lassen, aber bei
Maimonides wird der aristotelische Einfluss dann dergestalt deutlich,
dass man zur Welt zurückkehren muss in der »imitatio dei«, und dies
in seinem – gerechten und tugendhaften – ethischen Handeln erwei-
sen muss.103 Die ist wieder sehr rabbinisch, indem die Ethik vor der
Kognition privilegiert wird.

Lasker beschreibt, wie Maimonides sich in Übereinstimmung
mit dem jüdischen Denken seiner Zeit gegen Christentum und Islam
abgrenzte: Natürlich musste man die Lehre von der Dreifaltigkeit
kritisieren, denn in ihr wurden Eigenschaften Gottes hypostasiert.
Dazu noch hatte Maimonides im FdU 3,15104 festgestellt, dass es
»nach der Ansicht jedes einzelnen Forschers zur Klasse des Unmögli-
chen gehöre« […], »dass Gott seinesgleichen hervorbringen, sich
selbst ins Nichtsein versetzen, sich verkörpern oder verändern kön-
ne.«105 Nicht nur, dass Jesus wegen seiner außerehelichen Geburt als
mamzer, als Bastard galt, er hatte auch behauptet, der verheißene
Messias zu sein, und wollte, so meinte man, die Thora abschaffen,
weswegen die Juden ihn exekutierten (was er verdient habe). Man

98

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

102 Halbertal, a. a.O., S. 301ff.
103 Halbertal, a. a.O., S. 306, 310.
104 Die Stelle befindet sich in der Meiner-Ausgabe des dritten Buches des FdU auf
S. 83.
105 Lasker, Tradition and Innovation in Maimonides’ Attitude toward other Religions,
in: Harris (Hg.), Maimonides After 800 Years, S. 167–182, hier: S. 170 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glaubte auch, jemand nach Jesus, z.B. Paulus, habe das Christentum
begründet.106

Obwohl der Islam von Beginn an ein strenger Monotheismus
mit dem Verbot der Idolatrie war, polemisierte Maimonides auch hier,
denn für ihn warMohammed nach Jesus und demGründer des Chris-
tentums die dritte Person, die versucht hatte, das Judentum spirituell
zu zerstören, und er nannte ihn, wohl aus Abgrenzungsbedürfnis,
»verrückt« (ha-meshuga), »disqualifiziert« (pasul) und bezichtigte
ihn der Schriftfälschung (tahrif) und der Aufhebung des Gesetzes
(naskh).107 (Zudem muss man bedenken, dass nach der islamischen
Eroberung Jerusalems im Jahr 638 die Muslime an genau der Stelle
des ersten und zweiten Tempels ihren Felsendom errichteten, da an-
geblich von dieser Stelle aus Mohammed seinen Nachtflug in den
Himmel angetreten hatte.)

Beide Religionen verstießen aber auch gegen Deut 28,30, in dem
ein Verbot der Verehrung von Menschenwerk »aus Holz und Stein«
erlassen worden war: die Christen, indem sie ein hölzernes Kreuz, die
Muslime, indem sie die steinerne Kaaba verehrten.108 (Die man frei-
lich auch als Symbole hätte deuten können.)

Das alles waren bekannte Topoi, doch Maimonides ging darüber
hinaus: Trotz allem waren diese Religionen (nach der Mischneh Tho-
ra) eine gute Vorbereitung für die Zeit der Erscheinung des Messias,
wenn die Zweige des Baumes wieder eins werden können.109

Denn in der imitatio dei geht es nicht mehr um Wahrheit oder
Falschheit, jede Dogmatik ist suspendiert. Es geht nur noch um das
Üben von Gnade, Recht und Tugend.

»Dadurch, dass die imitatio dei doch wieder ein an Welt gerichtetes Tun ist,
hat Maimonides die Antinomie von vita activa und vita comtemplativa
überwunden. Das Ethos der Tat des biblisch-talmudischen Judentums und
die Weltflucht der antiken Gnosis werden bei Maimonides zu einer neuen
Einheit gebracht […]. Doch diese Nachahmung Gottes hat eigentlich nichts
spezifisch Jüdisches mehr […]. Sie ist vielmehr das, was Judentum, Chris-
tentum und Islam gleichermaßen als das letzte Ziel ihrer Gesetze anerken-
nen können und anerkannt haben.«110

99

Symbolik in jüdischen Kulturen

106 Lasker, a. a.O., S. 171f.
107 Lasker, a. a.O., S. 175 zitiert den mir nicht zugänglichen Jemen-Brief.
108 Lasker, a. a.O., S. 179f.
109 Lasker, a. a.O., S. 180ff.
110 Niewöhner, Maimonides. Aufklärung und Toleranz im Mittelalter, S. 33.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von daher kann man alle drei Offenbarungsreligionen als Erzie-
hungsinstrumente sehen, die die Menschen dahin führen sollen, in
der imitatio dei das Trennende ihrer je spezifischen Gesetze zu über-
winden, deren Inhalt aus dieser Perspektive nur vorläufigen Charak-
ter haben kann. Diese Aufklärung mündet in Toleranz. Wer sich, so
Maimonides, im Sinn der Tugend verhält (zedaqua, im Arabischen
mit sadaqa übersetzt, dem wichtigsten Begriff der islamischen Ethik),
also als Freund handelt und um der Tugend willen Almosen gibt, um
Bedürftigen aus einer unbedingten Verpflichtung heraus zu helfen,
dem versichert sogar der Koran (Sure 9,11), er werde nicht mehr als
Ungläubiger, sondern als Glaubensbruder angesehen. Damit deutet
Maimonides an, »dass der, der das philosophische Sein erreicht hat,
gemäß dem lebt, was das Zentrale aller drei Offenbarungsreligionen
ist.«111

Zwar gab RaMBaM, Mosche ben Maimon, auch zu Kontrover-
sen Anlass (wie man sich denken kann) – provenzalische Juden riefen
gegen ihn sogar die katholische Inquisition an –, doch im spätmittel-
alterlichen Judentum galt er als ein Geist, der in der Merkaba, dem
Thronwagen Ezechiels, fahren durfte und damit höchste Verklärung
erfahren hatte.112 »Von Sonnenaufgang bis Sonnenuntergang folgte
ganz Israel der Führung ben Maimons.« Die dankbare Nachwelt ver-
band sogar seinen Namen mit dem des ersten Moses und sagte: »Von
Moses bis Moses gab es keinen anderen als Moses.«113

2.1.4 Jüdische Mystik

Während die negative Theologie einen erkenntniskritischen skepti-
schen Impuls enthält, liegt die Mystik auf einer anderen Ebene (ob-
wohl beide oft zusammen auftreten), der des religiösen Erlebens. Für
Albert ist es die Erfahrung oder Einsicht in die Einheit alles Seins, die
Nietzsche bereits bei den Vorsokratikern finde: Wenn Thales sage
»Alles ist Wasser«, sage er u. a. auch (neben einer Behauptung vom
Ursprung des Seins) »Alles ist eins«.114 Diese Erfahrung der Einheit
von Ich und Weltgrund ist sprachlich nicht zu fassen, da laut Jaspers

100

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

111 Niewöhner, a. a.O., S. 36.
112 Seubert, a. a.O., S, 155 (vgl. Derrida, Wie nicht sprechen, S. 9).
113 Levinger/Kasher, a. a.O., S. 189.
114 Albert, Einführung in die philosophische Mystik, S. 2 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Sprache immer eine Subjekt-Objekt-Spaltung vorliege.115 Die
mystische Intuition, nach Nietzsche Ziel alles Philosophierens, muss
also eine Anschauung sein, die nicht durch einen Akt des Verstandes
zustande kommt, sondern durch unmittelbaren Anblick einer Wirk-
lichkeit, der aber nicht durch die Sinne geschieht, »bei denen das Er-
kennende und Erkannte, Subjekt und Objekt, verschieden sind, son-
dern in einer mystischen Erkenntnisweise geistiger Art, in der
Subjekt und Objekt zu einer Einheit verschmelzen.«116 Diese unio
mystica sei das Ziel mystischer Versenkung, in ihr könne der Mensch
dem Göttlichen begegnen.

Während also in der negativen Theologie auf der Ebene des be-
grifflichen Denkens, der Sprache und der Vernunft eine unendliche
Distanz zwischen Menschen und dem göttlichen Wesen festgestellt
wird, ist diese auf der Ebene des intuitiven Erlebens für Mystiker oft
überbrückbar, denn hier wird ein direkter und unmittelbarer Kontakt
zum Göttlichen gesucht.

Gershom Scholem übernimmt zu Beginn seines Hauptwerkes
über jüdische Mystik eine Definition von Rufus Jones, die den Vorteil
hat, dass es in ihr nicht um das Erreichen einer unio mystica geht:
»Ich werde das Wort Mystik für die Art von Religion gebrauchen, die
auf einer unmittelbar wahrgenommenen Beziehung zu Gott beruht,
auf einem direkten, fast greifbaren Erlebnis göttlicher Gegenwart.
Dies ist Religion in ihrer tiefsten, innerlichsten und lebendigsten
Form.«117

Wie andere Religionen schritt auch das Judentum auf zwei pa-
rallelen Wegen voran, einem exoterischen und einem mystischen,
wobei sich die jüdischen Mystiker nur ausnahmsweise von der Mehr-
heitstradition trennten, denn oft waren »dieselben Männer Gemein-
defromme, rabbinische Gelehrte und Mystiker zugleich«.118

Grözinger legt Wert auf die Feststellung, dass jede Epoche ihre
eigene Mystik, oder besser, eigene Sprach- und Vorstellungswelt hat,
um ihre mystischen Erlebnisse zu beschreiben. Was die antiken Mys-
tiker der biblisch-rabbinischen Periode als Himmelsreise mit dem Ziel
einer Vision oder Audition vor dem göttlichen Thron und oft auch als

101

Symbolik in jüdischen Kulturen

115 Man kann allerdings nicht von der Sprachstruktur indogermanischer Sprachen auf
andere Sprachfamilien schließen, speziell nicht auf Sprachen ohne grammatisches
Subjekt.
116 Albert, a. a.O., S. 4.
117 Scholem, Die jüdische Mystik, S. 4 (Hervorheb. d.d.A.).
118 Grözinger, Jüdisches Denken, Bd. 1, S. 35.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


personale Begegnung beschrieben, sei möglicherweise das gleiche Er-
leben wie das der mittelalterlichen Rede vom Aufschwung des Intel-
lekts zur unio; und die griechisch-arabisch-jüdische Philosophie des
Mittelalters gab wiederum neue Beschreibungsmöglichkeiten an die
Hand, sodass »nicht das mystische Erlebnis ein anderes geworden ist,
sondern die Möglichkeiten, dieses zu beschreiben.«119

Die sehr alte jüdische Mystik (der Begriff ist übrigens ein christ-
licher Spätimport) war wegen ihrer Gefühlsdimensionen und Praxis-
einbindung in das jüdische Leben im Volk verwurzelt, auch wenn sie
zunächst in Form der sog. Thronsaalmystik (»Merkaba-Mystik«) in
der talmudischen und nachtalmudischen Zeit eher an positiven Be-
schreibungen des Göttlichen orientiert war.

Vom ersten vorchristlichen Jahrhundert bis ins zehnte wurde die
mystische Schau aufgrund von Allegorien möglich, womit aber man
immer noch im Bereich der Sprache bleibt. Stellvertretend für Gottes
Ehre und Herrschaft werden ein prächtiger Thronsaal oder ein
Thronwagen imaginiert. Die ältesten jüdischen Mystiker beschrieben
also ihre Erfahrung in mentalen Bildern, die ihrem Anschauungskreis
entsprachen, und schilderten eine ekstatische Erfahrung und An-
schauung der Majestät Gottes und seiner Geheimnisse.120

Durch fromme Versenkung imaginierte man einen Flug der See-
le hinauf zum Göttlichen, und für Wolfson ist es ironischerweise ge-
rade das vorgeschriebene Fehlen fester ikonischer Repräsentationen
des Göttlichen im alten Israel seit der Zeit des 2. Tempels, das den
andauernden Kontext für das Bedürfnis nach mentalen Visualisie-
rungen des Göttlichen schuf.121 Das Problem figuraler Repräsentation
Gottes in Vorstellungsbildern wurde aber viel diskutiert, denn natür-
lich entstand eine Spannung zwischen dem Anikonismus der jü-
dischen Kultur und den mentalen Visualisierungen des Göttlichen.
Zwar wusste man, dass Gott in seiner wahren Natur unkörperlich
und unsichtbar sein musste, doch wie interpretierte man dann die
Visionen der Propheten, denen Gott in Inkarnationen, einmal als al-
ter Mann, einmal als Krieger (Güte und Gerechtigkeit symbolisie-
rend) erschienen sein soll?122

102

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

119 Grözinger, Jüdisches Denken, Band 1, S. 34.
120 Scholem, a. a.O., S. 6.
121 Wolfson, Through a Speculum that Shines. Vision and Imagination in Medieval
Jewish Mysticism, S. 6.
122 Wolfson, a. a.O., S. 38.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine graduelle Spiritualisierung und Zurückweisung anthropo-
morpher Repräsentationen war die Folge dieser Diskussionen und
fand in den rabbinischen Quellen der klassischen Periode (200–600
n.Chr.) ihren Niederschlag.123 Die heute auch ganz allgemein »Kab-
bala« genannte jüdische Mystik124 entstand in ihrer frühen Form im
2./3. nachchristlichen Jahrhundert, und als ihr Gründungsvater und
Verfasser des Sefer Jezira zur Zeit des Bar-Kochba-Aufstandes gilt
Rabbi Akiba. Man kann sie als Reaktion auf das Vakuum, das die mit
Philon untergehende ägyptisch-neuplatonische Tradition jüdischer
Philosophie hinterließ, sehen.125

Für Westerkamp gibt es eine Begründung, die er in der Historio-
graphie findet:

»Immer dort, wo ein streng rationalistisches, mythen- und überlieferungs-
kritisches philosophisches Denken den Ton angibt, provoziert es spiritisti-
sche und schwärmerische Gegenbewegungen; immer dort, wo sich das Po-
tenzial streng argumentierender, den Geist der Massen aber überfordernder
Philosophie erschöpft und deren Rationalismus versiegt, bricht sich der
Mystizismus Bahn; denn jede Aufklärung produziert Gegenaufklärung.«126

Ob man aber normativ die Mystiken aller Religionen als eine Art
Gegenaufklärung abtun kann (obwohl sie gelegentlich so wirken kön-
nen127), ist noch die Frage; kann sie doch auch als Überschreitung,
Vertiefung und Ergänzung des theoretischen Denkens gesehen wer-
den. Zwar geht die Mystik von der Religion des Einzelnen aus – »long
before subjectivity has learned to walk the way« (in der Tat kann man
die Mystik als Wegbereiterin neuzeitlicher Subjektivität sehen),128 –
doch geht sie hin bis zu einer Aufhebung des Ich in einer größeren
Einheit und kann trotz ihrer zunächst subjektiven, d.h. asozialen
Tendenzen sogar gemeinschaftsbildend wirken und hat dies im Ju-
dentum auch getan.129 Denn die gemachten ekstatischen Erfahrungen
drängen in einer Art »overflow« zur Mitteilung und Narration und

103

Symbolik in jüdischen Kulturen

123 Wolfson, a. a.O., S. 25 und 33.
124 Bei Scholem findet sich der Terminus auch für die vormittelalterliche Mystik, bei
Dan, Die Kabbala, aber im engeren Sinne z.B. erst für die seit der mittelalterlichen,
zuerst auf der iberischen Halbinsel entstandene Form.
125 Westerkamp, Die philonische Unterscheidung, S. 63.
126 Westerkamp, Die philonische Unterscheidung, S. 61 f.
127 Scholem, a. a.O., S. 26.
128 s. Jonas, Myth and Mysticism, S. 328 f.
129 Scholem, a. a.O., S. 19.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haben Traditionslinien etabliert, die Anleitungen zu mystischer Ver-
senkung geben.

Beeinflusst von der neuplatonischen Idee des Einen jenseits aller
Bilder und Gestalten ist das Ziel einer »bildlosen Vision« ein Erlebnis
von Einheit jenseits aller Differenzierungen. Dabei verhilft die »via
negativa« zu einem allmählichenWegdriften von Sinneserfahrungen
und rationalen Begriffen: Durch Sichtbares hindurch muss das Un-
sichtbare verfolgt werden.130

»Da, wo die Seele alles Begrenztsein ganz von sich abstreift und, um mit
den Worten der Mystiker zu sprechen, in die »Tiefen des Nichts« hinab-
steigt, da gerade begegnet sie Gott. Das »Nichts« nämlich ist ein Nichts
voller mystischer Fülle, wenn es auch in keine menschliche Bestimmung
gefasst werden kann. […] Das Nichts ist, mit anderen Worten, die Gottheit
selbst in ihrem verborgensten Aspekt.«131

Die Rede von der »creatio ex nihilo« bekommt für Mystiker also
einen neuen Sinn: Dieses »Nichts« aus dem alles entsprungen ist, ist
nicht bloß als Abwesenheit aller Bestimmungen Negation, weil es
sich aller intellektuellen Erkenntnis entzieht. Es ist jenseits aller Dif-
ferenzierungen und Definitionen »von unendlich höherem Sein als
alles andere Sein in der Welt«, und so kann die Rede von der »Schöp-
fung aus dem Nichts« zum Symbol göttlicher Emanation werden.132

Die Bewegung des deutschen Chassidismus im Mittelalter, und
vor allem die vom iberischen Judentum beeinflusste Kabbala (die in
Spanien zur Zeit des Maimonides entstand) sind von diesem Gedan-
ken der Emanation beeinflusst, der sich bereits im Sefer Jezira fin-
det,133 wo auch zum ersten Mal von den 10 Urzahlen (Sefirot) und
22 Buchstaben des Alphabets die Rede ist, die wegen ihrer symboli-
schen Bedeutung als Ausfluss des göttlichen Geistes galten. Jede Se-
fira für sich und alle zusammen galten als Meditationshilfen und als
Möglichkeit, in Gedanken zum Göttlichen aufzusteigen. In ihnen war
das Göttliche gleichzeitig verborgen und enthüllt.134

104

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

130 vgl. Wolfson, a. a.O., S. 8
131 Scholem, a. a.O., S. 27 (mit bemerkenswerter Nähe zur buddhistischen Mystik!).
132 Scholem, ebd.
133 etliche Originaltexte verschiedener Epochen finden sich in der von Cohn-Sherbok
herausgegebenen Anthologie »Jewish Mysticism«, die auch über eine chronologische
Tabelle verfügt.
134 Wolfson, a. a.O., S. 274, s. auch Grözinger, Jüdisches Denken, Bd. 2, S. 37.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn in den 10 Urzahlen und den 22 Buchstaben des hebräischen
Alphabets (die für die Verbindungen zwischen den Sefirot standen135)
»leben die geheimen Kräfte, durch deren Zusammentreten die ver-
schiedenartigen Kombinationen der Schöpfung zustande gekommen
sind. Dies sind die ›zweiunddreißig geheimenWege derWeisheit‹, auf
denen Gott alles Wirkliche hervorgebracht hat«,136 wobei die erste
Sefira, Gottes Geist, alle anderen aus sich entlassen hat.

105

Symbolik in jüdischen Kulturen

Bild 2: Die 10 Sefirot und 22 Pfade
im Kabbala-Baum nach Isaak Luria

135 Grözinger, a. a.O., Bd. 2, S. 44–47 weist mit den 10 Urzahlen auf die Zahlenmystik
pythagoreischen Ursprünge hin und beschreibt die Deutung der 22 Buchstaben des
hebräischen Alphabets (es gab keine Konsonanten, die wurden durch Punkte mar-
kiert) als Gottes Schöpfungswerkzeuge.
136 Scholem, a. a.O., S. 82.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Sefirot (Gottes Wirkkräfte) kommen als Selbstoffenbarung
Gottes aus der Verborgenheit des Höchsten:

»Die Kabbalisten kennen zehn Sefirot und benennen sie meist mit bib-
lischen Namen: 1. Gottes Krone, 2. Weisheit, 3. Einsicht, 4. Gnade,
5. Strenge, 6. Schönheit und Name JHWH, 7. Sieg, 8. Majestät, 9. Pracht,
10. Reich Gottes und Schekina (die Einwohnung Gottes und seine Gegen-
wart bei seinem Volk Israel im Exil, auch das weibliche Element der Gott-
heit). Demnach ist z.B. der biblische Gott JHWH nicht der göttliche Ur-
grund selbst, sondern der Beginn der Selbstentfaltung Gottes. […] So wird
der göttliche Urgrund auch das ›große Antlitz Gottes‹, JHWH das ›kleine
Antlitz Gottes‹ genannt.«137

Eine sehr frühe, bereits antike und weit verbreitete Lesart des Sys-
tems der Sefirot ist anthropomorpher Natur, indem mit ihnen der
göttliche Leib imaginiert wird:

»Die drei oberen Sefirot stehen für das göttliche Haupt, die nächsten beiden
für den rechten und linken Arm, die sechste für den Körper oder das Herz,
und zugleich für die Männlichkeit dieser Gestalt. Die nächsten beiden Sefi-
rot repräsentieren die Beine, die neunte den Phallus und die zehnte einen
eigenständigen Körper, jenen der weiblichen göttlichen Kraft.«138

Wohl angeregt durch die Beschreibung des Geliebten im biblischen
Hohelied der Liebe (5,10–16) wird der göttliche Leib des Schöpfers
beschrieben und mit erotischen Konnotationen begleitet.139 Doch spä-
tere Deutungen der 10 Sefirot und der 22 Wege zwischen ihnen lösen
sich von den anthropomorphen Deutungen und geben den geheimen
Kräften Gottes einen abstrakteren Sinn. Für viele Kabbalisten reprä-
sentiert das System der 10 Sefirot einen oder mehrere verborgene,
geheime Namen Gottes.140

Man setzte nun auf das nur hinweisende Symbol, alles schien
symbolisch aufgeladen und mit geheimem Leben durchwirkt. Alles
wurde in Beziehung zu Gottes Schöpfung und zum gebotenen Ver-
halten gesetzt. »Die jüdische Mystik hat dazu geführt, das Mysteri-
um des Geschlechtlichen in Gott selbst zu finden […] So wurde jede
wahre Ehe zu einer symbolischen Verwirklichung der Vereinigung
Gottes mit der Schechina.« Der mystische Sinn der Ehe bestand also

106

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

137 Trutwin, Wege zum Licht, S. 82 f und 45.
138 Dan, Die Kabbala, S. 69.
139 ebd.
140 Dan, Die Kabbala, S. 71.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Realisierung des »biblischen Erkennens« von Mann und Frau,
was stets eine unio realisieren heißt.141

Daher ist auch die Mystik des Mittelalters sexualisiert und ero-
tisch aufgeladen, denn es galt auch, mit dem Bild vom göttlichen
Phallus ein Symbol für Schöpferkraft zu imaginieren, das sich wie
Gott verbergen muss und aus dieser Verborgenheit in die Welt hinein
zeugend wirkt,142 weswegen die unterste Sefira, die Schechina, als das
weibliche und empfangende Element, die Aufnahme des göttlichen
Schöpfungswirkens, also auch als Welt gedeutet werden kann.

Scholem hält die prophetische Kabbala (»Überlieferung«, »Tra-
dition«), die im 12. Jahrhundert in Frankreich und Südspanien ent-
standen war und sich später über andere europäische Länder im
ashkenasischen Judentum bis hin nach Safed in Galiläa verbreitete
und in populärer Form noch heute lebendig ist, im Vergleich zu an-
deren Ausprägungen der Mystik für die aristokratische Form der
Mystik. Insbesondere das Buch Sohar (verfasst von Moses de León)
sei mit seiner theosophischen Lehre und der Form des Kommentars
tief an jüdische Denkgewohnheiten gebunden, anders als ihnen ei-
gentlich fremd gebliebene Formen der Systematisierung und stellte
»in der Hauptsache einen Versuch dar, die Substanz des naiven Volks-
glaubens, der durch die rationale Theologie der Philosophen in Frage
gestellt worden war, zu erhalten.«143

Der Sohar sollte einen symbolischen Subtext der Thora auf-
decken und fand mystische Symbole für die innergöttliche Dynamik,
und die beiden letzten Sefirot werden als nacheinander verlangende
Liebende beschrieben, und doch sind diese 10 Dimensionen göttlichen
Wirkens alle ein Licht.144

Die Kabbala verbindet Gottesspekulation und Schöpfungs-
dramen, Seelenlehren und Erlösungshoffnungen miteinander und
erlangte später bei den Kabbalisten fast kanonische Geltung. Die
Gottheit, die die Kabbalisten »En-Sof« (»das Endlose«, »das Un-
erfassbare«) nennen, ist verborgen, einzig, absolut jenseitig, für den
Menschen unerreichbar und unzugänglich. Sie ruht in sich und kann

107

Symbolik in jüdischen Kulturen

141 Scholem, a. a.O., S. 256.
142 Wolfson, a. a.O., S. 279, 285 f, 395 ff, vgl. auch Grözinger, Jüdisches Denken, Bd. 2,
S. 34 f.
143 Gershom Scholem, a. a.O., S. 224 f.
144 Fishbane, The Zohar. Masterpiece of Jewish Mysticism, in: Greenspahn (Hg.),
Jewish Mysticism and Kabbalah, S. 50 und 62.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als »Verborgenheit aller Verborgenheit« bezeichnet werden.145 Dabei
wird deutlich, dass die Mystik der Kabbala – im folgenden Zitat unter
Einbeziehung der Lichtmetaphysik Plotins, von der noch zu reden
sein wird – eine Ergänzung der negativen Theologie sein kann:

»Der verborgene Gott, sozusagen das innere Selbst der Gottheit, hat weder
Bestimmungen noch Attribute. Dieses innerste Selbst nennen der Sohar
und die meisten Kabbalisten gern En Sof, das heißt, das Unendliche. Wo
aber dieses verborgene Selbst imWeltprozess wirkend hervortritt, kommen
ihm positive Attribute zu. […] Beide Welten bilden in Wahrheit eine dyna-
mische Einheit wie die Kohle und die Flamme – um den Vergleich des Sohar
zu gebrauchen – das heißt, die Kohle besteht auch ohne die Flamme, aber
ihr geheimes Leben offenbart sich erst, wenn es sich in der Flamme ver-
strömt. Die mystischen Attribute Gottes sind solche Lichtwelten, in denen
das dunkle Wesen von En-Sof sich manifestiert.«146

Dabei geht auch die Symbolik vommystischen Begriff des Nichts aus:
Die Wendung des verborgenen En-Sof zur Schöpfung ist wie ein
»Ruck, der die in sich selbst versunkene Gottheit, ihr nach innen
strahlendes Licht, nach außen treten und hervorbrechen lässt«, […]
»und verwandelt En-Sof, die unaussprechliche Fülle, zumNichts […],
aus dem alle anderen Stufen der Selbstentfaltung Gottes in den Sefi-
rot hervortreten. Dieses geheimnisvolle Nichts, das die Kabbalisten
als erste Sefira, auch als die höchste Krone der Gottheit bezeichnen«,
[…] ist der »Bereich des Beziehungslosen, des puren Seins«, des völ-
lig Bestimmungslosen, das der Mystiker eben »Nichts« nennt.147 Das
mystische Nichts, das vor der Spaltung der Uridee in das Denkende
und das Gedachte liegt, ist für den Kabbalisten kein wirkliches Sub-
jekt.«148 Und das ähnelt Derridas Idee von der »différance«, aus der
heraus sich alle Gegensätze erst entfalten, ohne dass sie selber als
»Sein« bezeichnet werden könnte.149

Mit dieser Lehre von den 10 Sefirot und dem sich entäußernden
En-Sof wird zwischen dem Anthropomorphismus der Thora und dem
Gottesverständnis der negativen Theologie vermittelt. Das Schweigen
und das Reden von Gott sind in der Kabbala miteinander versöhnt.

Doch die Kabbala war als Geheimlehre an das rabbinische Juden-

108

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

145 Trutwin, Wege zum Licht, S. 82.
146 a. a.O., S. 227.
147 a. a.O., S. 237.
148 a. a.O., S. 241.
149 vgl. Derrida, Die différance, in: ders., Randgänge der Philosophie, S. 31–56.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tum gebunden, sie war vielen Juden gar nicht bekannt, erst recht zur
Zeit der großen Aufklärer Hermann Cohen und Moses Mendelssohn
galt sie als überholt und geriet mehr und mehr in Vergessenheit.

In der Tat war die jüdische Mystik lange Zeit verschüttet, und
die Wiederentdeckung und Erforschung wird Gershom Scholem zu-
gesprochen, der 1897 in Berlin geboren wurde, zu einer Zeit, als in
Europa die christliche Mystik eine Renaissance erlebte. Der konser-
vative Rabbiner, jüdische Religionsphilosoph und Mystiker Abraham
Joshua Herschel (1907–1972), der kurzzeitig Nachfolger Martin Bu-
bers am Jüdischen Lehrhaus in Frankfurt war, hatte noch geklagt, dass
in der jüdischen Tradition der mystische Geist diskreditiert worden
sei.150

Scholem erforschte die geschichtlichen Strömungen der jü-
dischen Mystik und machte sie seinem Volk als altehrwürdige Tradi-
tion erst wieder bewusst. Im Unterschied zur christlichen Mystik, wo
es um eine rein geistige Liebe und Verschmelzung gehen muss, spiel-
te Askese dabei keine Rolle, zu stark wirkte das Gebot »Seid fruchtbar
und mehret Euch«.151 Daraus ergibt sich die Pflicht, das Leben durch
Kinderzeugung zu vermehren und nicht etwa durch Morden zu ver-
mindern.152

Es muss noch erwähnt werden, dass etwa zeitgleich mit der Ent-
stehung des Buches Sohar (und unabhängig davon) im deutschen und
nordfranzösischen Judentum die chassidische Bewegung zur Volks-
frömmigkeit gehörte, als deren wichtigstes Dokument der »sefer
chassidim«, das »Buch der Frommen«, gelten kann, das eine soziale
Ethik propagierte und von der Merkaba-Mystik und der volkstüm-
lichen christlichen Mystik jener Zeit inspiriert war.153 Doch sie ging
noch über die ekstatische Schau der alten Thronmystik hinaus:
Neben eine eigene Theologie der Geschichte und zahlenmystischen
Erwägungen sowie eine Gebetsmystik, die das Gebet als Aufstieg auf
den Stufen von Jakobs Himmelsleiter verstand, tritt ein durchaus un-
intellektueller, religiöser und moralischer Wert des jeweiligen Chas-
sids, zu dem es keine besondere Gelehrsamkeit braucht, sondern
1. asketische Abwendung von den Dingen dieser Welt, 2. vollkom-

109

Symbolik in jüdischen Kulturen

150 Herschel, Der einzelne Jude und seine Pflichten, in: ders., Die ungesicherte Frei-
heit, S. 158.
151 Gershom Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, S. 257.
152 Grözinger, Jüdisches Denken, Bd. 1, S. 282.
153 Scholem, a. a.O., S. 87–91.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mener seelischer Gleichmut und 3. ein ins Extreme getriebener prin-
zipieller Altruismus, was den Menschen zu den Stufen der wahren
Gottesfurcht und Gottesliebe führen soll, die auf dem höchsten Gipfel
miteinander verschmelzen, da ein mystischer Stand eine Überflutung
der Seele mit Freude bewirke, die alles Diesseitige und Egoistische
hinwegschwemme.154

Auch die spätere Bewegung des polnischen und ukrainischen
Chassidismus des 18. Jahrhunderts, die Scholem einstweilen als letzte
Phase der jüdischen Mystik ausmacht, wollte zum mystischen Mora-
lismus erziehen, verfügte aber auch über die Quellen der Kabbala.
Auch hier waren die Leitfiguren nicht die rabbinischen Thora-Ge-
lehrten, sondern charismatische Führer, die die Kabbala popularisie-
ren wollten und als Heilige (»Zaddikim«) galten. Sie bedienten sich
auch magischer Praktiken und bekamen gefährliche Macht, denn die-
ser Chassidismus, »der aus den Kreisen der rabbinischen Ungelehrten
als eine typische ›Erweckungsbewegung‹ entstanden ist, hatte von
vornherein das Ziel breiter Wirkung vor Augen«,155 ganz im Gegen-
satz zur frühen esoterischen Kabbala, die als rabbinische Geheimlehre
galt. »An die Stelle dieser Lehrer des Gesetzes tritt nun ins Zentrum
der Bewegung der ›Erweckte‹, der, dem Gott ans Herz gerührt und es
verwandelt hat, der Typus des Propheten«, und so wurde der Glaube
»in einer ganz besonderen und entscheidenden Bedeutung gegen das
Wissen an die Spitze der Wertskala gerückt«.156 Der Zaddik, dessen
magnetische und beherrschende Persönlichkeit zum Geheimnis sei-
ner Macht beitrug, galt als lebendige Verkörperung der Mystik.157
Durch diese Personalisierung bekam die Mystik eine ganz neue Fär-
bung, da sie nun nicht mehr als Theosophie galt, sondern als Instru-
ment psychologischer Vertiefung und Selbstanalyse, denn als wirk-
lich wichtig galt nur der Weg, die Mystik des persönlichen Lebens,
den die Zaddikim wiesen, die als lebendig gewordene Thora galten158

und ganz natürlich aus einer unmittelbaren religiösen Erfahrung leb-
ten.159 Damit wurden sie zugleich Volksführer und konnten als Zen-
trum von Gemeinschaften auftreten, denn »wer den tiefsten Grad
von Einsamkeit erlangt hat, wer wirklich imstande ist, allein mit Gott

110

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

154 Scholem, a. a.O., S. 99 und 103.
155 a. a.O., S. 361 und 383.
156 a. a.O., S. 366.
157 a. a.O., S. 370f.
158 a. a.O., S. 374f und 378.
159 a. a.O., S. 381.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu sein, der ist das eigentliche Zentrum der Gemeinschaft, der hat den
Punkt erreicht, von dem aus alle wahre Gemeinschaft möglich
wird«.160 Diese wird auch dadurch erreicht, dass sich die Zaddikim
»zu Anwälten des ungebrochenen und unverkrüppelten Glaubens
des einfachen Mannes aufgeworfen und […] diesen Glauben als
höchsten Wert glorifiziert« haben.161 Auch die Sprache wurde ange-
passt, die Theologie wurde in die vielen chassidischen Geschichten
gekleidet, auch die Erfahrung von der Immanenz Gottes im mysti-
schen Erleben.

Für Derrida zerstören noch heute »all die Kräfte der Abstraktion
und der auflösenden Trennung (Entwurzelung, Entortung, Entkör-
perlichung, Formalisierung, verallgemeinernde Schematisierung,
Objektivierung, Telekommunikation, usw.)« die Religion, »ohne Ge-
bet und Opfer«, wie jede Ontotheologie, die schon Heidegger als Prä-
senzmetaphysik kritisiert hatte.162 Doch die Religionen, die über zwei
»Adern« oder »Quellen« verfügen, deren eine »immer unerreichbar
bleibt« (was jeden Dogmatismus verbietet), haben reaktives Potential,
müssen »stets wieder von neuem anheben« und können u. a. gerade
aus ihrer jeweiligen Mystik immer neu schöpfen.163

2.1.5 Symbolik und jüdische Kunst

Wie ist unter solchen Bedingungen einer mehr auditiven, verbalen
Kultur mit Bilderverbot überhaupt Kunst möglich? Cohn-Wiener
schreibt dazu:

»Offenbar schätzen wir unsere religiöse und geistige Vergangenheit weit
höher als unsere künstlerische und empfinden jüdische Kunst an sich als
illegitim, höchstens als geduldet. Tatsächlich war eine jüdische Kunst vom
Umfang und der Bedeutung der ägyptischen oder griechischen an sich un-
möglich. […] In Israel verabscheute gerade die religiöse Intensität die Gott-
darstellung bis zum Ekel.«164

111

Symbolik in jüdischen Kulturen

160 a. a.O., S. 376f.
161 a. a.O., S. 380.
162 Derrida, Glaube und Wissen. Die beiden Quellen der »Religion« an den Grenzen
der bloßen Vernunft, in: Derrida/Vattimo (Hg.); Die Religion, S. 9–106, hier S. 11,
S. 28, vgl. auch Teil 5. 1 und 5. 3.
163 Derrida, a. a.O., S. 34, 40 und 56 (mit den zwei Quellen sind wohl via positiva und
die mit der Mystik verknüpfte via negativa gemeint).
164 Cohn-Wiener, Die jüdische Kunst, S. 1 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es ging aber nicht nur umDarstellungenGottes. ImDeuteronomium4
steht ausdrücklich auch dasVerbot derDarstellung vonMenschen und
Tieren. Doch schon der 1. salomonische Tempel soll Cherubimdarstel-
lungen enthalten haben, die nicht nur als Symbol derAllmachtGottes,
sondern auch als Thron eines unsichtbaren Gottes galten, im Vorhof
soll es ein aus Metall gegossenes Wasserbecken gegeben haben, das
zwölf Rinder auf ihrem Rücken trugen,165 und in etlichen Synagogen
gab es Löwendarstellungen als Symbol für den Stamm Juda.

Eine Möglichkeit der »Darstellung« eines Nichtdarstellbaren ist
also die Interpretation als hinweisendes Symbol, denn sein Konzept
fungiert nicht abbildtheoretisch. Das Symbol nämlich ist »als künst-
lerische Form bedeutungslos […] und (hat) seinen Wert in dem Be-
griff, der hinter ihm steht.«166

Die oft verwendeten Symbole sind von unterschiedlicher Quali-
tät, teilweise mit optischer Ähnlichkeit stilisiert, teilweise aber auch
abstrakter, wie der Stern Davids, dessen zwei ineinander gestellte
Dreiecke den Bund des Menschen mit Gott versinnbildlichen, denn
das untere Dreieck weist nach oben als Zeichen der Hinwendung der
Menschen zu Gott, das obere zeigt von oben nach unten, als Zeichen
der Zuwendung Gottes zu seinem auserwählten Volk. Das Widder-
horn Schofar, das am jüdischen Neujahr Rosch Haschana geblasen
wird, steht für Neubeginn und Trennung, die Menorah, der sieben-
armige Leuchter, im Unterschied zum achtarmigen Leuchter an Cha-
nukka, erinnert mit der heiligen Zahl 7 u.a. an die sieben Tage der
Schöpfung und die sieben damals bekannten Planeten, die stilisierten
Thora-Rollen stehen für das geoffenbarteWort Gottes, der Buchstabe
Aleph für den Anfang der Welt, also die Schöpfung Gottes, und die
Taube über den Wassern symbolisiert den Frieden, den Gott mit den
Menschen nach der Strafe der Sintflut schloss, so wie man im Gebets-
haus ein Symbol für die gläubige Gemeinde sehen kann.

Dennoch gab es neben den Symbolen auch immer jüdische
Kunst, die sich zunächst am ornamentalen Schmuck von Gebrauchs-
gegenständen, Bauten und Grüften manifestierte. Sogar Reliefplastik
und Schmuckmalerei waren zugelassen, »solange sie sich nicht in der
Nähe des Heiligsten oder an ihm befanden.«167 So gab es natürlich
auch Buchmalerei: Zwar blieb die Thora bildlos, doch viele Bücher

112

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

165 Künzl, Jüdische Kunst von der biblischen Zeit bis in die Gegenwart, S. 7.
166 Cohn-Wiener, a. a.O., S. 4.
167 a. a.O., S. 8 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Alltags wurden in späterer Zeit mit Bildern ausgeschmückt. So
z.B. wurde auch die Haggada, die beim Seder in der Familie vorge-
lesen wurde, für die Kinder mit Bildern ausgeschmückt, Bibeln für
den privaten Gebrauch und die Mischneh Thora des Maimonides
»illuminiert«.168

Das Bilderverbot hatte sich im 3. Jahrhundert spürbar gelockert.
Es werden Ausnahmen zugelassen, etwa zu Lehrzwecken, mensch-
liche Teildarstellungen werden erlaubt.

»Das Bedürfnis nach Schaubarkeit der heiligen Geschichten,
nach bildnerischen Schmuck und nach bildhafter Vergegenständli-
chung« ließ sich auch bei den Juden nicht unterdrücken, und man
duldete Standbilder, die zur Dekoration an wenig prominenten Stel-
len aufgestellt wurden, da dies die Gefahr der Idolatrie minimierte169.
Die Juden haben seit der Spätantike immer, darauf weist Künzl hin,
als Minderheiten in den verschiedenen Kulturkreisen gelebt und sich
den künstlerischen Konventionen des jeweiligen Landes angepasst.
Doch es gab Grenzen: bis heute gilt das Verbot der Darstellung
Gottes, der nicht vorstellbar und daher auch nicht darstellbar sein
konnte.170

Als man 1929 die frühbyzantinischen Bauten der Synagoge von
Beth Alpha entdeckte, fand man Bodenmosaiken mit figürlichen
Szenen, und wenige Jahre später fand man die Synagoge von Dura
Europos in Syrien mit reichen figürlichen Fresken und vermutete zu-
nächst christliche Auftragsarbeiten, was sich aber später auch für fi-
gürliche Buchillustrationen als falsch herausstellte.171 Lippold glaubt,
dass die Bildfreudigkeit des Hellenismus ausgestrahlt habe und in die
Fresken von Dura Europos ohne Bedenken auch heidnische Bild-
formen einbezogen wurden.

»Offenbar sind für die Rabbinen von Dura Europos die Wirkkraft des un-
sichtbaren Jahwe, welche die Götzenbilder zerstört, und die bildliche Dar-
stellung dieses Vorgangs kein Widerspruch mehr. Trotzdem deuten auch
hier einige Indizien auf Reste einer Bildnisscheu, die durchaus archaischen
Ursprungs sein kann: Bei dem Fresko mit der Opferung Isaaks fehlen die
Gesichter«, auch »sind vielen Gesichtern die Augen ausgekratzt worden.«172

113

Symbolik in jüdischen Kulturen

168 Magall, Kleine Geschichte der jüdischen Kunst, S. 222 und 256. Zur Buchmalerei
ausführlicher Magall, a. a.O., S. 218–262 und Künzl, a. a.O., S. 61 ff.
169 Lippold, Macht des Bildes, S. 50.
170 Künzl, a. a.O., S. 9.
171 Künzl, Jüdische Kunst, S. 8 f.
172 Lippold, a. a.O., S. 50 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Magall beweisen die tierischen und menschlichen Darstellungen
auf Mosaikböden in Synagogen aus römischer und byzantinischer
Zeit, »dass die rabbinischen Behörden zu jener Zeit die Götzenanbe-
tung nicht mehr als Gefahr betrachteten und diese Darstellungen des-
halb sogar in ihren Synagogen duldeten«.173

Zu weniger laxen Auslegungen des Bilderverbots bis hin zu Bil-
derstürmen kam es erst im 6. und 7. Jahrhundert, als unter dem Ein-
fluss des islamischen Bilderverbots die rabbinische Praxis wieder
strenger wurde, denn »die Juden konnten sich als Volk des Buches
nicht erlauben, in solchen Zeiten weniger streng vorzugehen als ihre
nichtjüdischen Nachbarn.«174

Die Erforschung der jüdischen Kunst ist nach Künzl ein schwie-
riges Unterfangen. Sie weist kein einheitliches Erscheinungsbild in
bestimmten Epochen auf, denn erstens sind z.B. die sephardischen
Juden auf der Iberischen Halbinsel und die ashkenasischen in Mittel-
und Osteuropa in andere Kulturkontexte eingebunden, zweitens aber
wurde viel zerstört bzw. ist uns nicht erhalten: Bei der Eroberung
Jerusalems durch Rom wurden viele Kultgegenstände – auch des
2. Tempels – geraubt und im römischen Triumphzug als Beute mit-
geführt (was man heute noch auf dem Titusbogen in Rom sehen
kann); sie gelten als verschollen. England vertrieb die Juden Ende
des 13. Jahrhunderts, Frankreich wies sie 1394 aus, und Spanien so-
wie die damals zu Spanien gehörende Insel Sizilien mussten sie 1492
verlassen. Im ersten Fall ist keine Synagoge erhalten, im zweiten Fall
wurden die mittelalterlichen Bauten entweder abgerissen oder umge-
nutzt, in Kirchen umgewandelt. Und im letzten Fall wurden viele
kostbare Stücke geraubt und eingeschmolzen,175 was auch für die Ka-
tastrophe des Holocaust in Deutschland gelten muss; auch hier wur-
den viele Synagogenbauten in Mittel- und Osteuropa zerstört. Künzl
kommt zum Schluss, dass es zwar keinen jüdischen Kunststil gibt, da
Juden immer als religiöse und kulturelle Minderheit in anderen Län-
dern lebten und die Stile der jeweiligen Kunst für sich adaptierten.
Doch ganze Typen von Kunstwerken, wie z.B. der Thoraschmuck,
sind nirgendwo sonst zu finden und müssen als jüdische Kunst gel-
ten: Die Thorarollen sind oft in einen kostbar geschmückten Mantel
gekleidet, um die Schrift vor den Blicken der Gläubigen zu verbergen,

114

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

173 Magall, Kleine Geschichte der jüdischen Kunst, S. 219.
174 ebd.
175 Künzl, a. a.O., S. 44.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und im Thoraschrein aufbewahrt, der durch einen oft ebenfalls kost-
baren Vorhang vom Gebetsraum der Synagoge getrennt ist, analog
zum Vorhang im 1. und 2. Tempel. Kunstvolle Bearbeitungen von
liturgischem Gerät, z.B. dem Thorazeiger, waren aber erlaubt. Ebenso
gab es in den Synagogen symbolische Darstellungen, z.B. in Form
der Menora oder des achtarmigen Chanukka-Leuchters, was zu einer
Anregung des Kunsthandwerks führte und zu einem besonderen
Zweig in der Erforschung der spärlich erhaltenen antiken und
mittelalterlichen jüdischen Kunst, der Ornament- und Symbolfor-
schung.176 Auch die architektonische Konzeption von Synagogen ist
neben ihrer Ausschmückung177 von Interesse, wie auch die Geräte
des Alltags, etwa im Zusammenhang mit dem täglichen Gebet oder
dem Seder, dem jährlichen häuslichen Pessach-Mahl, bei dem be-
stimmte Speisen in Erinnerung an bestimmte Stationen jüdischer
Geschichte gegessen werden. Allerdings hatten Juden keinen Zutritt
zu christlichen Bauhütten, und es war ihnen in vielen europäischen
Ländern bis ins 18. Jahrhundert verboten, den Beruf des Gold- oder
Silberschmiedes zu ergreifen, weshalb jüdische Kunst oft Auftrags-
kunst sein musste.178

Zudem stellt Cohn-Wiener einen zunehmenden Druck mit der
Ghettoisierung fest (Das erste Ghetto gab es schon um das Jahr 1000
in Speyer):

»Die freie Schöpferkraft, die der Phantasie das letzte abringt, konnte im
Ghetto nicht gedeihen. Der Mensch vergrübelte. Es lässt sich verfolgen,
wie von Jahrhundert zu Jahrhundert der Umkreis des Schaffens immer en-
ger wird. Erst die Gegenwart hat diese inneren Fesseln gesprengt, als die
äußeren fielen.«179

Die in vielen Ländern einsetzende »Emanzipation« brachte den Juden
dann die vollen Bürgerrechte einschließlich des Zugangs zu bis dato
versperrten Berufstätigkeiten. Zunächst erfolgte sie in den USA
durch die amerikanische Bill of Rights 1776, dann 1791, zwei Jahre
nach der Französischen Revolution, in Frankreich, dann 1796 und 97
in Holland und Italien, dann kamen ab 1800 die deutschen Staaten

115

Symbolik in jüdischen Kulturen

176 Lenhart, Du sollst Dir ein Bildnis machen, Kap. 1.2 und S. 78 f.
177 s. etwa van Voolen, a. a.O., S. 36–45 (Dura Europos, Beth Alpha, Prager Jerusa-
lem-Synagoge und Santa Maria la Blanca, Toledo) und Künzl, a. a.O., zu Synagogen
im 19. und 20. Jahundert, S. 137–172.
178 Künzl, a. a.O., S. 10 f.
179 Cohn-Wiener, a. a.O., S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nach und nach hinzu, Dänemark 1814, Schweden 1865 und im Jahr
darauf Großbritannien. Österreich folgte 1867, die Schweiz 1879.180

Zwar gab es noch mancherlei Diskriminierungen, z.B. auch
durch die eingeschränkte Wahl des Wohnorts in Ghettos. In Russland
fanden weiterhin Diskriminierungen durch die Zaren statt; allgemei-
ne Bürgerrechte gab es hier erst nach der Oktoberrevolution, die aber
nur einige Jahre währten, bis die kommunistische Unterdrückung der
Juden und der jüdischen Kultur begann.181

Dennoch begann in Westeuropa durch Aufgabe der Geschlos-
senheit der Ghettos die Auflösung der Traditionsgemeinschaften, ob-
wohl oft immer noch die Art der Berufe, die Juden offenstanden – mit
Ausnahme von Handel und Geldverleih – begrenzt war.182 (Der Auf-
klärer Moses Mendelssohn, der sich für eine Trennung von Kirche
und Staat einsetzte, formulierte: »Man bindet uns die Hände und
macht uns zum Vorwurf, dass wir sie nicht gebrauchen«.183) Die As-
similation verlief aber unterschiedlich schnell, sowohl durch erstar-
kenden Nationalismus von innen und Antisemitismus von außen.184

Doch das erstarkende Selbstbewusstsein weltweit fand seinen
Niederschlag in der Kunst und eigener künstlerischer Tätigkeit, und
den Tüchtigen und Begabten – z.B. in akademischen Disziplinen –
gelang der Aufstieg.185

Das wirft die Frage auf, was denn eigentlich jüdische Kunst – im
Wandel der Zeiten – sei: Solche, die von Juden gefertigt war, die im
Auftrag von Juden nach jüdischen Vorstellungen entstand oder solche
mit jüdischen Sujets, also etwa auch von Nichtjuden entworfene Dar-

116

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

180 Katz, Aus dem Ghetto in die bürgerliche Gesellschaft, S. 14 ff macht deutlich, dass
diese Emanzipationsbewegungen nicht unabhängig voneinander verliefen: »Der
wechselseitige Einfluss darf nicht ignoriert werden. Das Beispiel und die Lehren deut-
scher Reformatoren wie Moses Mendelssohn machten ihren Einfluss auf französische
Juden geltend; und der politische Fortschritt, den die französischen Juden durch die
Revolution in Frankreich erfuhren, wirkte sich ebenfalls auf das deutsche Judentum
aus. Den holländischen Juden wurde durch die Eroberung Hollands durch die Franzo-
sen 1795 die Staatsbürgerschaft gewährt, wobei die holländische Nationalversamm-
lung dem französischen Beispiel folgte. […] Es besteht kein Zweifel, dass zwischen
den Ereignissen in den einzelnen Ländern eine Verbindung bestand.«
181 van Voolen, a. a.O., S. 30 f.
182 Katz, a. a.O., S. 19, 21 und 28.
183 Katz, a. a.O., S. 72 ff.
184 Katz, a. a.O., S. 241.
185 Katz, a. a.O., S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stellungen jüdischen Lebens und jüdischer Kultur, wie z.B. die vielen
Darstellungen von Beschneidungsszenen seit der Renaissance.186

Cohen stellt sich die Frage, wieso es so spät zu jüdischer Porträt-
malerei kam. So ziert ungewöhnlicherweise ein Porträt des Autors
der Historia deʾriti Hebraici in einer späten Ausgabe von 1638 ein
Frontispiz, was zur damaligen Zeit mit der Erfindung des Buchdrucks
allgemein üblich geworden war, doch nicht für Bücher jüdischer Au-
toren. Cohen glaubt, dass Leon Modena sein Buch für Christen, mit
denen er über Fragen des Glaubens viele Unterredungen geführt hat-
te, annehmbarer machen wollte.187

Es gab dann Auftrags-Porträts reicher Juden in prächtigem Ba-
rockhabit einschließlich Allonge-Perücke, die Offenheit gegenüber
der Gesellschaft außerhalb des Ghettos zeigen sollten, womit z.B.
Jacob Baruch Carvalho 1687 in Italien auch wirtschaftlichen Erfolg
demonstrieren wollte.188

Im Hochmittelalter und in der frühen europäischen Neuzeit un-
terschieden sich Porträts von Juden und jüdischem Leben noch durch
allegorische und symbolische Repräsentationen. Das trug ihnen den
Ruf einer Gegenkultur mit vielen anachronistischen Elementen ein.
Doch im frühen 17. Jahrhundert begann sich eine andere Einstellung
zum Porträt und zur ikonographischen Tradition abzuzeichnen. Für
diese Bewegung in der Kunst weg vom Symbolismus und hin zum
Realismus macht Cohen aber u. a. auch eine sich wandelnde Perspek-
tive in den Naturwissenschaften verantwortlich, in der Beobachtung
und Experiment und die damit einhergehende Privilegierung des Se-
hens zentral für das Verstehen und Einordnen wahrgenommener
Phänomene wurden.

In dieser Zeit des Wandels wurde das Judentum zuerst in West-
europa, dann in Osteuropa heterogener; viele entfernten sich von
traditionellen Verhaltensmustern, andere behielten ihr traditionelles
orthodoxes Verhalten bei. Die Rabbinen bekamen also besondere Be-
deutung, und um besonders charismatische Personen entstand ein
Personenkult, der zur Entstehung der Gattung der rabbinischen Por-
träts und ihrer weiten Verbreitung führte. Manchmal wurden diese
Porträts sogar neben mizrachim aufgehängt (der »Osten« wurde

117

Symbolik in jüdischen Kulturen

186 Cohen, Jewish Icons, S. 36–42.
187 Cohen, a. a.O., S. 28 f.
188 Cohen, a. a.O., S. 30 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durch kleine Zeichnungen oder Pergamente an den östlichenWänden
von Häusern und Synagogen angezeigt, um die Gebetsrichtung zu
bezeichnen189).

Die Vergegenwärtigung einer verehrten Person im Bild, auch wenn
sie schon gestorben war, hielt das Andenken aufrecht. (So findet heu-
te auch in Yad Vashem, der Jerusalemer Holocaust-Gedenkstätte, eine
Vergegenwärtigung der Opfer mittels Fotografien statt.)

Die Verehrung rabbinischer Porträts war damals trotz ihrer gro-
ßen Verbreitung aber strittig, denn es entstand um die Verehrung
besonders herausragender Gestalten jüdischen Glaubens eine Art
Heiligenkult.

»No uniform halakhic position predominated. Some rabbis took an extreme
position rejecting any form of human figure, while many others, from dif-
ferent countries and periods, permitted it so long as the portrait showed
only half the body and was not executed in any form of sculpture or re-
lief.«190

Oft wurden sie mit Büchern abgebildet, um daran zu erinnern, dass
das Judentum eine Buchreligion ist, wie z.B. Hakham Zevi Ashkenazi
im 18. Jahrhundert, der zur Sicherheit auf einen aus seinem Buch
herausragenden Zettel mit der Aufschrift »Gott ist Einer« zeigt, um
das, was man im Islam die »Sünde der Beigesellung« (shirk) nannte,
zu dementieren.

Obwohl sich der Rabbi der Abbildung zunächst verweigerte, ließ er
sich doch durch die sephardische Gemeinde in London umstimmen,
die für eine Zeit seiner Abwesenheit ein Erinnerungsbild von ihm
haben wollte. Sein Sohn war völlig bestürzt, dass es so lebendig und
lebensecht wirkte, und viele Kopien davon wurden für große Sum-
men auf Londoner Märkten verkauft.191

Auch der ungarische Rabbi Yehuda Aszod soll sich lebenslang
gegen ein Bild von sich gewehrt haben, doch bei seinem Tod waren
seine Schüler so verzweifelt, dass die auf der Beerdigung anwesenden
Rabbinen entschieden, dass ein Foto gemacht werden durfte. Yehuda
Aszod wurde dafür in Sabbatgewänder gekleidet und mit einem Trak-
tat in den Händen in einen Stuhl gesetzt. Die Abzüge des Fotos ver-

118

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

189 Cohen, a. a.O., S. 127.
190 Cohen, a. a.O., S. 126.
191 Cohen, a. a.O., S. 115 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kauften sich so gut, dass man die Hochzeit seiner Töchter damit fi-
nanzieren konnte, doch berichtet die Überlieferung, dass diejenigen,
die zu diesem Foto angestiftet hatten, binnen Jahresfrist verstarben,
und aus einigen ultra-orthodoxen Biographien des 20. Jahrhunderts
wurde der ganze Vorfall entfernt.192

Die jüdische Aufklärung, z.B. in Deutschland, bemühte sich je-
doch um Angleichung an die umgebende Kultur, weswegen auch To-
leranz von anderer Seite leichter fiel. So hat Moritz Oppenheim, den
man auch als den »ersten jüdischen Maler« bezeichnete, 1856 eine
Szene am Schachbrett dargestellt, in der nicht nur Physiognomien
historischer Persönlichkeiten festgehalten wurden, sondern auch eine
historische Begebenheit, bei der Lessing und Lavater den jüdischen

119

Symbolik in jüdischen Kulturen

Bild 3: Porträt des Rabbi Tzvi Hirsch ben Yaakov Ashkenazi (1714)

192 Cohen, a. a.O., S. 136 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aufklärer Moses Mendelssohn in dessen Haus besuchen. Im Bieder-
meierstil hielt er viele Szenen jüdischen Familienlebens fest, für ge-
wöhnlich mit einer großen Zahl von Kindern.

Es ist nicht verwunderlich, dass Maler jüdischer Herkunft mit dabei
waren, als man in der europäischen Malerei das detailgetreue realis-
tische Abbilden verließ. Zwar wurde Max Liebermanns Impressionis-
mus von den Nationalsozialisten als »entartete Kunst« eingestuft,
doch der Trend war nicht aufzuhalten: Mit Klee, Kandinsky, Chagall,
Malewitsch und anderen (auch mit Chaim Soutine, der sein »Schtetl«
anders als Chagall nie malte, weil er dort einmal beim Abzeichnen
eines alten Mannes verprügelt worden war193), wurde der Weg in die

120

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

Bild 4: Moritz Oppenheim, Lessing und Lavater besuchen
Moses Mendelssohn in seinem Haus (1856)

193 van Voolen, Jüdische Kunst und Kultur, S. 90.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abstraktion beschritten. So tobt sich also der moderne Ikonoklasmus
in der zeitgenössischen abstrakten Kunst aus. Daher kann Barnett
Newmans »abstrakte Theologie« neben der von Mark Rothko am
Ende stehen: In »Der Name I« zeigt er gemäß der hebräischen Lese-
richtung von rechts nach links symbolhaft rote Linien als heiße Spur
für die Buchstaben JHWH in einer kühleren Welt, die durch die Spu-
ren dieses Namens lebendig und erwärmt wird.

2.1.6 Von den Grenzen der Repräsentation

In seiner Analytik des Erhabenen hatte Kant ebendieses Erhabene im
Unterschied zum Schönen charakterisiert, indem er das Schöne in der
Natur oder Kunst dem Verstand zuwies, es also auf der Basis von
Sinneserfahrungen entstanden sah. »Das Erhabene ist dagegen auch
an einem formlosen Gegenstande zu finden, sofern Unbegrenztheit
an ihm oder durch dessen Veranlassung, vorgestellt und doch Totali-
tät derselben hinzugedacht wird.«194 Dieses Erhabene ist schlechthin,
d.h. »über alle Vergleichung« groß, es ist absolut, »eine Größe, die

121

Symbolik in jüdischen Kulturen

Bild 5: Barnett Newman, Der Name I (1949)

194 Kant, Kritik der Urteilskraft (KdU) B 75.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bloß sich selber gleich ist«.195 Jede Vorstellung der Einbildungskraft
muss als objektiv unangemessen klassifiziert werden und mündet in
eine Erfahrung der Negativität, die z.B. angesichts erhabener Natur
ihre Unerreichbarkeit mittels jeder Darstellung durch Ideen fühlt und
eine »Verwunderung, die an Schreck grenzt«, ein »Grausen« und
einen »heiligen Schauer«.196

Darstellungen dieses Erhabenen sind auf keine Weise möglich,
Bilder und Begriffe reichen an diese Ahnung von Unendlichkeit, an
diese Größe und Transzendenz nicht heran.

Als Gegenstück zu dieser durch das Erhabene bewirkten »Auf-
wärtsbewegung nach oben« greift nun Lang Kants Vorstellung des
»radikal Bösen« auf (eine Dimension, die Valentin das »negative Ab-
solute« nennt197) und beschreibt eine Inversion, eine Bewegung
»nach unten«, die gleichfalls an Grenzen der Darstellung stößt, was
sie zu einer Untersuchung nicht nur über die Grenzen der Repräsen-
tation, sondern auch über die Repräsentation von Grenzen veranlasst
und zur Unterscheidung der Modalitäten unvorstellbar und unmög-
lich / vorstellbar, aber unmöglich / unvorstellbar, aber möglich sowie
vorstellbar und möglich führt. Relevant wird hier die dritte Kate-
gorie: Das Unvorstellbare hat sich im Falle der humanitären Katastro-
phe des Holocaust als möglich erwiesen, als »Verleugnung von Indi-
vidualität und Person im Akt des Genozids, als abstrakte Bürokratie,
die die ›Endlösung‹ ermöglichte«,198 und natürlich in der bis dato
nicht vorstellbaren quasiindustriellen Organisation des Massen-
mordes.

Das wirft Probleme der Darstellung auf, z.B. für die Geschichts-
schreibung, denn auch historische Begriffe müssen vorgestellt wer-
den. Die Geschichtsschreibung, da sie schlecht 18000 Quellen mit
Erfahrungen traumatisierter Überlebender auswerten könne, müsse
selektiv und konstruktiv vorgehen. Da sie schreiben und Zusammen-
hänge herstellen müsse, teile sie, so Haidu, auch einige Züge mit fik-
tionaler Literatur.199

122

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

195 Kant, a. a.O., B 81 und B 84.
196 Kant, a. a.O., B 115 und B 118.
197 Joachim Valentin, Ratlos vor dem negativen Absoluten, in: Joachim Valentin
(Hg.), Weltreligionen im Film, S. 153–163.
198 Lang, The Representation of Limits, in Friedlander (Hg.), Probing the Limits of
Representation, S. 303 ff und S. 116.
199 Haidu, The Dialectics of Unspeakability, in Friedlander (Hg.), Probing the Limits,
S. 280 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ist die Alternative, wie es George Steiner vorschlägt, also
Schweigen sowie ein »ban of images«? (»The world of Auschwitz lies
out of speech as it lies outside reason.«200)

Zumindest hatte auch Himmler dies in einer Rede an die SS vom
3.10.43 in Posen über »Die Judenevakuierung« gefordert: »[…] und
trotzdem werden wir in der Öffentlichkeit nie darüber reden […]«. Er
hatte die »Endlösung« euphemistisch als »niemals geschriebenes und
niemals zu schreibendes Ruhmesblatt deutscher Geschichte« bezeich-
net. Haidu kommentiert: »Die Mitglieder der Elite erkennen die Not-
wendigkeit der Apophasis, des Nichtsprechens, Verschweigens be-
stimmter Angelegenheiten«.201

Eine Kultur der Erinnerung erfordert aber das Zur-Sprache-
Bringen des Unaussprechlichen, evtl. sogar, wie Friedlander anregt,
einen neuen Stil der historischen Beschreibung, der auch Visualisie-
rungen einbezieht, zwecks dokumentarischer Genauigkeit, und um
den »Horror hinter den Worten« zu verdeutlichen: »The event de-
mands a global approach and a general reflection on the difficulties
that are raised by its representation«.202

Doch Repräsentationen sind immer »Darstellungen als«, was die
Wahl zwischen verschiedenen Möglichkeiten der Darstellung lässt.
Ist also »imaginative writing about the final solution« zulässig?
Künstlerische Darstellung ist nach Lang grenzenlos, doch kann man
sich historische Figuren innerhalb fiktionaler Rahmenerzählungen
vorstellen? Wo ist dann die Grenze zwischen Realität und Fiktion
erkennbar?203 Und können nicht Bilder des Grauens auch zur Banali-
sierung und Abstumpfung führen?

Bis zu den Photografien der amerikanischen Befreier der KZs
(inwieweit verletzte man damit Persönlichkeitsrechte?) existieren
kaum Bilder,204 weder aus Täter- oder Opferperspektive. Bilder mit
Symbolkraft, wie das der Abladerampe in Auschwitz, haben sich ein-
gebrannt.

Die amerikanischen Fotografien brachten ikonische Gewissheit,
hatten aber auch eine unmittelbare Wirkung darauf, wie »the Event«

123

Symbolik in jüdischen Kulturen

200 George Steiner, Language and Silence, S. 163.
201 Haidu, a. a.O., S. 284ff (Übersetzung d.d.A.).
202 Friedlander, a. a.O., Introduction, in: ders. (Hg.), Probing The Limits of Represen-
tation, S. 1 sowie Cohen, Between Image and Phrase, in: ders., Jewish Icons, S. 172.
203 Lang, a. a.O., S. 300 und 314.
204 s. a. Valentin, Ratlos vor dem negativen Absoluten, in: ders. (Hg.), Weltreligionen
im Film, S. 153 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erinnert und auch unterdrückt wurde, denn »icons of destruction«
betäuben und lähmen, sind aber auch als Spur des Realen zu ver-
stehen.205

Bathrick kritisiert, dass die wiederholten Bilder zu Ikonen wer-
den können und den Status einer globalen Sprache erreichen können,
da sie implizit beanspruchten, die ganze Geschichte zu erzählen. Statt
Bilder generell zu verteufeln, ist, so meint er, eher ein Durcharbeiten
des Bildes als Fetisch und als ikonischer Vorrat des kollektiven Bild-
archivs nötig.

»Die wenigen Bilder müssen davor bewahrt werden, zu ›Ikonen des Grau-
ens‹ zu werden, die weder die Darstellung historischer Realität noch eine
aktuelle Auseinandersetzung mit dem Geschehen ermöglichen. […] Der
Glaube, man könne die Schrecken der industriellen Vernichtung ›eins zu
eins‹ abbilden, ist tatsächlich naiv. Die Filmbilder von der Rampe, den Ver-
brennungsöfen oder Leichenbergen erreichen zwar das Publikum, die Ge-
fahr jedoch, dass ihnen höchstens eine fetischartige Wirksamkeit zukommt
– man hat gesehen, vielleicht auch geweint, die Darstellung im Film jedoch
als verfrühte Katharsis, als bequeme Entlastung erlebt – diese Gefahr
wächst mit zunehmender Medienpräsenz des Themas, anstatt abzunehmen
und einer ergebnisoffenen, notwendig schmerzhaften Auseinandersetzung
zu weichen. Auschwitz ist nicht zu verstehen, weil man mit Auschwitz
nicht abschließen kann.«206

Das vernichtet nach Friedländer aber nicht jede Möglichkeit von
Kunst, im Gegenteil.207

Und auch bildhafte Darstellungen, wenngleich wegen ihres po-
tentiellen Kunst- oder Dokumentarcharakters heiß umstritten, wur-
den möglich. Fasst man Fotografien als Spuren der Ermordeten auf,
so lässt sich auch die eindrucksvolle Gestaltung der Erinnerung an sie
in der Gedenkstätte Yad Vashem als zeichenhaften Verweis auf die
ehemals Lebenden in ihrer vielfältigen Individualität begreifen; die
Opfer verlieren so ihre Anonymität.

Lyotard, der sich ebenfalls mit Kants Ästhetik des Erhabenen beschäf-
tigt hatte, hat in seinem Hauptwerk Der Widerstreit argumentiert, es
komme darauf an, den zum Schweigen Gebrachten (den Opfern) oder
zur Sprache Unfähigen (den Traumatisierten) ein Idiom zu verschaf-

124

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

205 Bathrick, Visual Culture and Holocaust, S. 287f.
206 Valentin, Ratlos vor dem negativen Absoluten, a. a.O., S. 154 und 155f.
207 Friedlander, Introduction, a. a.O., S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fen. Schmerz z.B., der ein Schweigen begleiten kann, erzwinge die
Schaffung neuer Ausdrucksmöglichkeiten, damit dem, was imWider-
streit nach Setzung verlangt, Gehör verschafft werden kann.208

Doch wie soll das geschehen?
Beispielhaft ist hier die Kontroverse zweier jüdischer Filmregis-

seure zu nennen, von Steven Spielberg (»Schindlers Liste«) und
Claude Lantzmann (»Shoah«). Spielbergs Hollywood-Film agiert
mit bekannten Darstellern und dem Zwang einer ästhetischen Form
(Länge ca. 2 Stunden, Held, Handlung mit Spannungsbogen, Happy
End, Einheit von Raum und Zeit). Für Valentin hat »Spielbergs
erfolgreicher Versuch, mit dem Holocaust-Thema einen Platz im
Mainstream-Kino zu erobern und damit bis dahin gängige Tabus zu
brechen, […] Wesentliches zur Veränderung der Kinolandschaft bei-
getragen«. Er hat damit auf gewandelte demographische Daten und
auf Publikumsinteressen reagiert, denn die Enkel- und Urenkelgene-

125

Symbolik in jüdischen Kulturen

Bild 6: Yad Vashem, Halle der Namen

208 Lyotard, Der Widerstreit, S. 33. S. mit Bezug auf Lyotard auch Friedlander, a. a.O.,
S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ration von Tätern und Opfern kann immer weniger auf Zeitzeugen
zurückgreifen und ist von einer neuen Unbefangenheit dem Thema
gegenüber.209 Eine Darstellung in Form einer Filmstory kann also ein
neues Publikum an das Thema heranführen und möglicherweise zu
eigener Beschäftigung mit der Thematik führen.

Das wird von Lantzmann heftig kritisiert:

»Der Holocaust ist vor allem darin einzigartig, dass er sich mit einem Flam-
menkreis umgibt, einer Grenze, die nicht überschritten werden darf, weil
ein bestimmtes absolutes Maß an Greueln nicht übertragbar ist: Wer es tut,
macht sich der schlimmsten Übertretung schuldig. Die Fiktion ist eine
Übertretung, und es ist meine tiefste Überzeugung, dass jede Darstellung
verboten ist.«210

Lantzmann beruft sich mehr oder weniger auf das biblische Bilder-
verbot, das der Shoah »spiegelbildlich zu Gott – die Position des ne-
gativen Absoluten« zuweist. Lantzmann ist gegen »theatralische Re-
konstruktion«, z.B. auch des Grauens in den Gaskammern, das die
Opfer nicht mehr bezeugen können. Stattdessen bringt er in seinem
9½ stündigen Werk das Kunststück fertig, im Bild das Bild zurück-
zuweisen, was für Bathrick eine cimematische Provokation ist.211
Denn seine »bilderlosen Bilder« zeigen ausführliche Interviews von
Opfern und Tätern, sowie Schauplätze in ihrer heutigen Gestalt und
beteiligen den Zuschauer so an Prozessen des Erinnerns, aber auch
mit Spuren des Vergessens, der Verdrängung und Verklärung, und
somit auch an einer subtilen historischen Recherche.212

Die Aussagen der Zeitzeugen und die Schauplätze bekommen
also durch ihre Exemplarität Symbolcharakter und weisen auf das
Ungeheuerliche, ohne es direkt darzustellen. Allerdings können
Menschen, die im Film für sich selber stehen und niemand anderen
darstellen, auch zu Objekten der Sensationsgier werden und sich in-
strumentalisiert fühlen.

Und sie können beleidigt werden: Im Jahr 2006 wurde auf An-
regung des Holocaust-Leugners und damaligen iranischen Präsiden-
ten Mahmud Ahmadinedschad als Antwort auf die dänischen Mo-
hammed-Karikaturen ein antisemitischer Karikaturenwettbewerb

126

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

209 Valentin, a. a.O., S. 156. Spielberg hat mit den Einnahmen aus dem Film ein NS-
Dokumentationszentrum aufgebaut, das sich der Erinnerungskultur verschrieben hat.
210 Nach Valentin, a. a.O., S. 155.
211 Bathrick, a. a.O., S. 295.
212 Valentin, a. a.O., S. 156.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Thema Holocaust veranstaltet, der im Jahr 2016 zum 10. Mal
stattfand, und in dem die damaligen Opfer, teilweise mit Nazi-Arm-
binden, als heutige Täter dargestellt werden. Ahmadinedschad wollte
damals die Grenzen westlicher Meinungsfreiheit ausloten213, für die
Pariser UNESCO-Präsidentin eine Verhöhnung der Opfer.

2.1.7 Vom Zeichen zur Spur: Adorno und Lévinas

Brumlik nennt zwar auch Spinoza als entscheidenden jüdischen Phi-
losophen (obwohl dieser u. a. wegen Pantheismus aus der Amsterda-
mer Jüdischen Gemeinde ausgestoßen wurde und sich als Erster be-
wusst Konfessionsloser seiner Zeit fühlte). Mit seiner Affektenlehre
hat er Rationalismuskritik geübt und u.a. auf deutsche Dichter und
Philosophen gewirkt.

Doch imHinblick auf das Bilderverbot sind unbedingt als moder-
ne jüdische bzw. jüdischstämmige Philosophen Adorno und Lévinas
zu nennen.

Adorno, wegen seiner Mutter katholisch getauft, hatte zunächst
keine besondere Nähe zum jüdischen Glauben seines Vaters. Als er
1933 wegen seiner Abkunft seine Frankfurter Lehrerlaubnis verlor
und in die USA emigrierte, hatte er sich bereits intensiv mit Hegel
und Marx beschäftigt214 und schrieb in Kalifornien zusammen mit
Horkheimer die Gründungsschrift der Frankfurter Schule, die Dia-
lektik der Aufklärung, die zusammen mit dem nach dem Krieg
wiedereröffneten Frankfurter Institut für Sozialwissenschaften zur
»intellektuellen Gründung der Bundesrepublik«215, zumindest ihrer
linksintellektuellen Szene im Nachkriegsdeutschland, beitrug. An
Hegels Ästhetik gefällt Adorno, dass er den Subjektivismus Kants
(der in der KdU vom »interesselosen Wohlgefallen« angesichts von
»schönen« Kunstwerken geredet hatte) kritisiert. Für Hegel war es
das »sinnliche Scheinen der Idee«, das das Kunstwerk ausmacht; doch
kritisiert Adorno die Ästhetik Hegels insgesamt als zu affirmativ.

127

Symbolik in jüdischen Kulturen

213 Die Neue Zürcher Zeitung berichtete (s. z.B. unter www.nzz.ch/international/
nahost-und-afrika/jude), dass die aktuelle Ausstellung dem jetzigen Präsidenten Ro-
hani wegen seiner Politik der Öffnung peinlich sei.
214 Zur Biographie der »Frankfurter« Philosophen s. Wiggershaus, Die Frankfurter
Schule. Hier zu Adorno, der nicht nur Philosoph, sondern auch Sozialwissenschaftler,
Musiker, Komponist und Musikkritiker war, S. 82 ff.
215 Albrecht/Behrmann et al., Die intellektuelle Gründung der Bundesrepublik.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegen die Identität von Sein und Denken, von Begriffsbild und Ge-
genstand, will Adorno das »Nichtidentische« starkmachen und ent-
wickelt daher eine nicht-identitäsphilosophische antisystematische
Dialektik als »konsequentes Bewusstsein von Nichtidentität«.216 An-
ders als bei Hegel wird als schlechthin Erstes nicht die absolute Iden-
tität gesetzt, sondern »das Nichtidentische, Seiende, die Faktizität, das
Nichtbegriffliche«.217 Denn Identitätsdenken finde immer nur im
Subjekt statt, und Adorno »tastet nach der Präponderanz des Ob-
jekts«.218

»Negative Dialektik war ein: Gedenke des Anderen. Sie rundete sich nicht
zum System, war kein Fortgang von einer Kategorie zur nächsten wie bei
Hegel. Sie mahnte vielmehr von Fall zu Fall stets aufs neue daran, das
Nichtidentische freizugeben, von dem das identifizierende Denken, der
selbstherrliche Geist sich nie unabhängig machen, das er nur deformieren
konnte mit unberechenbaren Folgen.«219

Die unmittelbare Erfahrung eines totalitären Systems macht Adorno
hellsichtig für das zugrundeliegende Denken. Wer wie bei Hegel »der
Individuation […] in der Konstruktion des Ganzen einzig minderen
Rang zuerkennt«, bewirke »Vernichtung des Individuellen, Liquida-
tion des Besonderen«.220 Adorno aber bezweifelt den Primat des Gan-
zen. (Hegel affirmativ: »Das Wahre ist das Ganze«, zu Beginn der
Phänomenologie des Geistes.) Adorno stellt dem seine Aussage »Das
Ganze ist das Unwahre« gegenüber, denn das »Menschliche ist gerade
[…] das Verschiedene.«221

Das wirkt auch in Adornos posthum erschienener Ästhetischer
Theorie weiter, denn auch in der Kunst darf es nicht um Affirmation
des Bestehenden gehen. Wie Lyotard ist auch Adorno beeindruckt
von Kants Analytik des Erhabenen: Das Naturschöne sei eben deshalb
erhaben, weil es in seiner Größe das menschliche Fassungsvermögen
übersteigt, es lässt sich nicht abbilden. Indem das Erscheinende näm-
lich vergegenständlicht wird, wird es weggeschafft: »Das Natur-
schöne geht im Zeitalter des totalen Vermitteltseins in seine Fratze

128

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

216 Adorno, Negative Dialektik, S. 17.
217 a. a.O., S. 138.
218 a. a.O., S. 182.
219 Wiggershaus, a. a.O., S. 667 f.
220 Adorno, Minima Moralia, S. 15.
221 Adorno, a. a.O., S. 55 und 117.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über.«222 Naturmalerei sei authentisch auch in der Vergangenheit ein-
zig als nature morte, als Stillleben, gewesen, nämlich dort, wo man
Naturhaftes als Chiffre des Vergänglichen, Hinfälligen sehen konnte.
Überall sonst ist Ehrfurcht angebracht:

»Das alttestamentarische Bilderverbot hat neben seiner theologischen Seite
eine ästhetische. Dass man sich kein Bild, nämlich keines von etwas machen
soll, sagt zugleich, kein solches Bild sei möglich. Was an Natur erscheint,
wird durch seine Verdopplung in der Kunst eben jenes Ansichseins beraubt,
an dem die Erfahrung von Natur sich sättigt.«223

Der falsche Schein einer Präsenz des Absoluten sei die eigentliche
»Kardinalsünde.«224 Es sei kein Zufall, dass die französischen Impres-
sionisten Naturdarstellungen oft gemieden hätten, denn »das Fixierte
ist Zeichen, Funktion, nicht an sich.«225 Kunstwerke böten sich
scheinbar unmittelbar als stimmig und bruchlos dar, doch »verdanken
sie sich ihrem Vermitteltsein in sich. Dadurch allein werden sie zei-
chenhaft und ihre Elemente zu Zeichen.«226 Adorno redet aber auch
folgerichtig einer nichtgegenständlichen Kunst das Wort, die erst gar
keinen Scheincharakter aufkommen lässt. Denn »die Negation alles
falschen Ansichseins«, die in der Kunst erforderlich ist, mache es nö-
tig, dass sie sich »radikal vergeistigt« und sich vom sinnlich Wahr-
nehmbaren und dessen Affirmation, ja von Distanzverletzung ins-
gesamt, abwendet.227 Ganz stimmig hatten Horkheimer und Adorno
bereits in der Dialektik der Aufklärung (mit politischen Implikatio-
nen) vom »Verbot, das Falsche als Gott anzurufen« geredet, »das End-
liche als das Unendliche, die Lüge als Wahrheit«:

»Gerettet wird das Recht des Bildes in der treuen Durchführung seines
Verbots. Solche Durchführung, ›bestimmte Negation‹, ist nicht durch die
Souveränität des abstrakten Begriffs gegen die verführende Anschauung
gefeit […]. Die bestimmte Negation verwirft die unvollkommenen Vorstel-
lungen des Absoluten, die Götzen […].«228

Emmanuel Lévinas, der lange Zeit zunächst als Theologe wahr-
genommen wurde, bevor man ihn philosophisch entdeckte, wurde

129

Symbolik in jüdischen Kulturen

222 Adorno, Ästhetische Theorie, S. 106.
223 ebd.
224 a. a.O., S. 159.
225 Adorno, a. a.O., S. 288.
226 a. a.O., S. 217.
227 Adorno, Ästhetische Theorie, S. 166, S. 142, S. 10 und 518.
228 Horkheimer /Adorno, Dialektik der Aufklärung, S. 30 (my italics).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1905 in Litauen geboren und schrieb sein erstes Hauptwerk in der
Auseinandersetzung mit Heidegger im Konzentrationslager: Vom
Sein zum Seienden, nicht umgekehrt mit der Absicht einer Fun-
damentalontologie, sondern im Bemühen einer Zuwendung zum
Konkreten. Seine »prima philosophia« ist gegen die europäische Tra-
dition – aber im Sinne jüdischen Denkens – nicht die Metaphysik,
sondern die Ethik. Lévinas überträgt das Bilderverbot auch auf den
anderen Menschen und beschreibt ganz im Sinne von Adornos Mini-
ma Moralia keine ethischen Prinzipien (sie hätten die Katastrophe
der Weltkriege nicht verhindert), sondern grundlegende Haltungen,
denn Moralität siedelt in der unmittelbaren Beziehung zwischen mir
und den anderen, nicht in einer übergreifenden Vernunft.229 (Er ver-
meidet auch das abstrahierende »man«.) Damit wird, so Haidu, die
jüdische Tradition umgeformt in eine radikale Herausforderung
westlichen ethischen Denkens.230

»Bilder und Buchstaben als Erinnerungszeichen – alles, was dem Menschen
begegnet, ist zugleich die Spur von etwas anderem. Die bedeutsamsten Zei-
chen jedoch, so glaubt Lévinas, der […] in den Phänomenen des Lebens
nach Spuren des Göttlichen […] sucht, finden wir im Antlitz des anderen
Menschen, das wir als Spur jenes vorübergehenden, sich verweigernden,
gebieterischen Gottes lesen dürfen, der sich Moses am Sinai offenbarte.«231

Gerade die Menschlichkeit des Menschen wird zur Spur Gottes; und
Lévinas untersucht menschliche Subjektivität im Bereich dreier The-
menfelder: Existenz, Transzendenz und menschliche und göttliche
»Alterität«.

Ganz im Sinne des Bilderverbots ist die Kategorie des Fremden
bei ihm zentral. Von der radikalen Andersheit des Anderen kann ich
mir kein Bild machen. (Hier geht es vor allem um mentale Bilder.)
Man muss sich von dieser Andersheit betreffen lassen; ohne dass
man die Unendlichkeit, die der Andere ist, auch nur annäherungs-
weise erfassen kann, ist sein Antlitz Spur, Ereignis und verlangt Auf-
merksamkeit und Respekt: Be-achtung und Achtung. Obwohl das
Bilderverbot warnt, den Anderen als substantielle Totalität sehen
und begreifen zu wollen, scheint der Andere oft vor lauter Bildern
unsichtbar, übersehbar. Doch das Ich ist herausgefordert durch die

130

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

229 s. ausführlicher Münnix, Zum Ethos der Pluralität, S. 92 ff.
230 Haidu, The Dialectics of Unspeakability, in: Friedländer (Hg.), a. a.O., S. 281.
231 Brumlik, Schrift, Wort und Ikone, S. 115.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nähe des Anderen, das Sein für ihn und mit ihm ist eine zeitliche
Beziehung, ist Ereignis, Prozess – »au delà de l’essence«.232 Die Sen-
sibilität für die Nähe des Anderen, von dem ich ab-solut getrennt bin,
erfordert aber Hinwendung und Öffnung für das Geheimnis des An-
deren. Man kann in ganzen Passagen von Lévinas, z.B. in Die Spur
des Anderen, den Begriff der »Alterität« in der Doppelbedeutung von
»Gott« und »der andere Mensch« lesen, und man muss ihn »sein
lassen«.

Jede aneignende Deutung, jedes Urteil ist für Lévinas überge-
stülpte Metaphysik, nachträglich zum Geschehen, und kann Ver-
gewaltigung des Anderen bedeuten, ist also nicht nur unrecht, son-
dern auch gewalttätig. Indem das Fremde umgewandelt wird ins
Eigene, wird es assimiliert und kolonialisiert und kann nicht in seiner
Andersheit belassen und respektiert werden, der Andere wird in sei-
ner Andersheit vernichtet.

»Objektive Totalität schließt definitiv jedes Andere aus […]. Die Philoso-
phie, die vom Sein bestimmt wird, ist Unterdrückung des Pluralismus. […]
Die Mannigfaltigkeit setzt eine Subjektivität voraus, in der Unmöglichkeit,
das Ich und das Nicht-Ich zu einem Ganzen zu verschmelzen. Diese Un-
möglichkeit ist nicht negativ (sie belässt den anderen wie er ist)«.233

Es kann also keine »Kommunion«, kein Einssein geben.234 Die Bezie-
hung zum Antlitz des Anderen, das wir als seine Spur verstehen kön-
nen, stellt eine Forderung, die uns die Transzendenz und Anders-
artigkeit des Anderen fühlen lässt. Dem Anderen zu begegnen,
bedeutet, die Idee der Unendlichkeit zu haben. Wir fühlen uns dieser
Andersartigkeit unterworfen (eine neue, aber eigentlich alte Bedeu-
tung von sub-jectum), und sogar als »Geisel« genommen,235 da die
Begegnung mit dem Antlitz des Anderen uns in eine unmittelbare
ethische Verpflichtung dem Anderen gegenüber führt.

Zygmunt Baumann kommentiert:

131

Symbolik in jüdischen Kulturen

232 Lévinas, Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, dt.: Jenseits des Seins, oder
anders als Sein geschieht. Der deutsche Titel unterscheidet leider nicht wie der fran-
zösische zwischen Sein und Wesen, ens und essentia.
233 Lévinas, Totalität und Unendlichkeit, S. 320 f.
234 Es ist interessant, dass die aus frommem jüdischen Haus stammende Edith Stein in
ihrer Dissertation bei Husserl über Einfühlung und Einssein (»communio«) nach-
dachte, später zum Katholizismus konvertierte, und in ihrer späteren Habilitations-
schrift christliche Mystik und Phänomenologie zusammenbrachte.
235 Lévinas, Ethik und Unendliches, S. 77.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74 - am 26.01.2026, 21:54:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-74
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1.1 Das biblische Bilderverbot
	2.1.2 Philon von Alexandrien und das späthellenistische Judentum
	2.1.3 Negative Theologie bei Maimonides
	2.1.4 Jüdische Mystik
	2.1.5 Symbolik und jüdische Kunst
	2.1.6 Von den Grenzen der Repräsentation
	2.1.7 Vom Zeichen zur Spur: Adorno und Lévinas

