
14  Beschämung durch auslachen

 
 
Etwa zur Mitte der Kleinkindphase hin, d. h. in einem Alter von 2,5 bis 3 Jahren, verän-
dern sich die Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen. »Angst« (maniahey) indu-
zierende Sozialisationspraktiken treten nun deutlich weniger häufig auf – auch wenn 
sie nicht völlig zum Erliegen kommen. Tao-Kinder werden stattdessen in diesem Alter 
vermehrt von ihren Bezugspersonen durch »auslachen« (maznga) beschämt. »Scham« 
(masnek) induzierende Praktiken beginnen bei genauerer Betrachtung bereits im 
Säuglingsalter, in dem sie jedoch aufgrund der kognitiven und emotionalen Entwick-
lung der Kinder eine grundsätzlich andere Wirkung entfalten. Diente das »furchtein-
f lößende« (masozi) Auftreten der Bezugspersonen dazu, Kinder einzuschüchtern und 
»fügsam« (kanig) zu machen, so werden diese nun von selbst »verlegen« (manig), was 
daran ersichtlich wird, dass sie sich auf schamvolle, höf liche und respektvolle Weise 
gegenüber älteren Mitgliedern der sozialen Gemeinschaft verhalten. Der Wechsel von 
kanig zu manig erfolgt nicht abrupt, er vollzieht sich in einem mehrere Jahre andauern-
den Prozess, der mit dem allmählichen Wechsel von einer externen Verhaltensregula-
tion hin zu einer internen Emotionsregulation einhergeht.

Im Alltag werden die Emotionswörter kanig (»Schüchternheit« / »Hemmung«), ma­
nig (»Verlegenheit« / »Peinlichkeit«) und masnek (»Scham«) von den Tao in ihrer Bedeu-
tung häufig nur unscharf voneinander unterschieden. Ich habe viel Zeit aufgebracht, 
die feinen Unterschiede zwischen diesen drei Emotionswörtern durch das Sammeln 
einer Fülle von emotionalen Geschichten, in denen diese Begriffe vorkommen, zu ver-
stehen. Masnek ist demnach das eigentliche »Scham«-Wort im Sinne einer defensiven 
Reaktion auf eigenes (und in bestimmten Situationen auch fremdes) Fehlverhalten. 
Kanig und manig – die sich beide von der Wurzel anig (»Höf lichkeit«) ableiten – erlan-
gen ihre Bedeutung durch die Verwendung der Präfixe ka- und ma-, die ein Wort als 
Patiens oder Agens kennzeichnen und somit externe bzw. interne Kontrolle über ein 
Verhalten oder einen bestimmten Zustand anzeigen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommen­
salität und Nahrungstausch).

Im soziokulturellen Kontext der Tao ist es von größter Wichtigkeit, dass Personen 
auf aktive Weise auftreten und Kontrolle über ihr Verhalten ausüben. Eine Person, die 
»Verlegenheit« / »Peinlichkeit« (manig) und »Scham« (masnek) zu empfinden vermag, er-
füllt eine wichtige Voraussetzung für autonomes und eigenständiges Handeln, da sie 
grundsächlich zur intrapersonalen Emotionsregulation befähigt ist. Sie verfügt über 
das notwendige kulturelle Wissen, um sich in diversen Situationen auf vorausschauen-
de und sozial-normative Weise zu verhalten. Das Empfinden von »Scham« stellt einen 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit362

reiferen Zustand dar, der nach dem Selbstverständnis der Tao an das eigentliche 
Menschsein bzw. an das Erlangen eines (vollständigen) Personenstatus gekoppelt ist.

Es ist wichtig darauf hinzuweisen, dass die Internalisierung1 der »Scham« nicht 
vollständig erfolgt, da sie an eine sozial-relationale sowie auch sozialräumliche Auf-
fassung von Moral gebunden ist. In Kapitel 6 habe ich bereits darauf hingewiesen, dass 
bestimmte situationsspezifische Zusammenhänge wie gutes Wetter und die Anwesen-
heit vieler Dorf bewohner sich positiv auf die »moralische Rechtschaffenheit« (apiya so 
nakenakem) der Tao auswirken. Denn ohne die Präsenz mitwissender anderer stellt 
sich das für den Zusammenhalt der sozialen Gemeinschaft so wichtige »Scham«-Ge-
fühl nur unzureichend ein, es kommt an den Rändern des Dorfes vermehrt zu »rück-
sichtslosem Verhalten« (jyasnesnekan), bei dem sich einf lussreiche Personen(gruppen) 
Vorteile gegenüber schwächeren anderen verschaffen.

»Scham« (masnek) erfährt im kulturellen Kontext der Tao eine andere Ausprä-
gung als in euroamerikanischen Kulturen, da sie mit »Angst« (maniahey) und nicht 
mit »Schuld« verbunden ist (für die ich kein eigenständiges Emotionswort im cirici­
ring no tao ausmachen konnte). Die notwendige Überwindung der »Angst« führt bei 
den Tao zugleich zu einer Ausblendung der »Scham«. Beide moralischen Gefühle 
können vorübergehend unterdrückt werden, indem eine Person »Kraf t« / »Stärke« 
und »vitalen Ärger« (moyat) demonstriert – ein Vorgang, der auf biophysiologischer 
Ebene mit einer Aktivierung des Muskelsystems einhergeht (vgl. Kapitel 6, Abschnitt 
Ärger-Regulation). »Scham« ist unter diesen Umständen nicht notwendigerweise ein 
dauerhaf ter Zustand, sondern etwas Vorübergehendes, das durch entsprechende 
Verhaltensregulation bis zu einem gewissen Grad abgestreif t werden kann.2 Das 
»moralisch Schlechte« (marahet) wird von den Tao nicht als ein internes Attribut an-
gesehen, das unmittelbar mit dem eigenen Wesenskern verbunden ist. Es wird statt-
dessen als etwas Externes wahrgenommen, das in der Umwelt angesiedelt ist und 
nur durch entsprechendes kulturelles Wissen vom eigenen »körperlichen Selbst« 
ferngehalten werden kann. Wenn »schlechte Dinge« Einlass in den Körper finden 
und sich im onowned einer Person einnisten, werden sie von den Tao als Fremdkör-
per wahrgenommen. Sie dürfen »nicht weiter beachtet« ( jiozayan) werden, damit sie 
keine Macht über die »lebenden Menschen« erlangen. In euroamerikanischen Kul-
turen führt die Verstrickung von »Scham« und »Schuld« hingegen dazu, dass das 
»moralisch Schlechte« auf ewig im eigenen Inneren verbleibt. Die »Geister« werden 
nicht in der Umwelt lokalisiert, sie sind stattdessen unerwünschte Aspekte der eige-
nen Psyche, die unterdrückt und verdrängt werden müssen. Die unterschiedlichen 
emotionalen Verbindungen, die zusammen mit der »Scham« eingegangen werden 

– »Angst« bei den Tao; »Schuld« bei Europäern und Amerikanern – führen aufgrund 
des jeweils anders gelagerten Personenverständnisses zu kulturspezifisch unter-
schiedlichen emotionalen Prozessen und af fektiven Dynamiken.

1 � Der Begrif f der Internalisierung ist problematisch, da er auf psycho-emotionale Prozesse verweist, die 
einem euroamerikanischen Modell der Emotionsregulation entspringen, das nicht ohne Weiteres auf 
die Tao übertragen werden kann.

2 � »Scham« wird erst dann zu einem dauerhaf ten Zustand, wenn eine Person aufgrund ihres körper
lichen Unvermögens (bzw. ihres Lebenswandels) weder zum eigenen noch zum Lebenserhalt anderer 
beitragen kann und deshalb massive soziale Ausgrenzung erfährt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 363

Generell gilt, dass bei den Tao jegliche Abweichung von den sozialen Normen negativ 
markiert werden muss, um menschliches Verhalten vom verwerf lichen Tun der anito 
abzugrenzen. Für gewöhnlich geschieht dies durch diverse Formen der Beschämung, 
unter denen das »Lachen« oder »Auslachen« (maznga) am prominentesten vertreten 
ist.3 Ich werde zunächst anhand einiger Beispiele die Spannbreite der durch »ausla-
chen« beschämten Verstöße gegen die normative Werteordnung aufzeigen. Ich kon-
zentriere mich dabei auf Episoden, in denen Tao-Kinder von ihren Bezugspersonen 
oder Peers »ausgelacht« werden. Für die korrekte Darstellung der kindlichen Entwick-
lungsnische ist es darüber hinaus wichtig, einige weitere Beispiele zu behandeln, in 
denen Erwachsene als Protagonisten auftreten.

Zu den in diesem Kapitel behandelten Verstößen gegen die normative Werte-
ordnung gehört die Missachtung zentraler kultureller Werte, Unstimmigkeiten bei 
sprachlichen Äußerungen, die Verletzung lokaler Gefühlsregeln sowie mangelnde 
Körperbeherrschung, zu der körperliche Fehlleistungen aller Art wie z. B. stolpern 
gerechnet werden. Damit die »Scham« induzierende Sozialisationspraktik des »Aus-
lachens« besser verständlich wird, ist es ferner notwendig, die diversen Bedeutungen 
des »Lächelns« (mamin) und »Lachens« (maznga) bei den Tao eingehender zu erörtern. 
Dabei fällt auf, dass aus einer emischen Perspektive heraus betrachtet das »Lachen« 
der Bezugspersonen nicht in allen spezifischen Kontexten als Beschämung angesehen 
werden kann.

Ein spezieller Grund für das »Auslachen« oder für »Lachen« liegt vor, wenn Tao-
Kinder ohne kulturell akzeptablen Grund weinen oder »wütend« (somozi) werden. 
Aufgrund ihrer zentralen Bedeutung für die Sozialisation von Emotionen bei den Tao 
behandele ich die Marginalisierung von »Traurigkeit« (marahet so onowned) und die 
»Hervorlockung des Ärgers« (pasozi) bei jüngeren Kindern in den beiden folgenden 
Kapiteln ausführlich und verfolge sie an dieser Stelle nicht weiter.

Bei der Behandlung beschämenden Verhaltens bei den Tao ist es wichtig, nicht aus-
schließlich auf die Sozialisationsphase zu referieren, da sich die im Kleinkindalter an-
zutreffenden sozialen Praktiken über die Lebensphase hinweg je nach Art der sozialen 
Relation verändern. Wie ich im Abschnitt Sozial-relationale vs. autonome Orientierung in 
Kapitel 6 beschrieben habe, betrachten sich die Mitglieder der diversen Altersgruppen 
hinsichtlich ihrer hierarchischen Positionierung im Gesamtgefüge des Dorfes als sta-
tusgleich. Was in diesen Gruppen verhandelt wird, ist von daher nicht Status im Sinne 
von Alter oder Generationenfolge, sondern Status in Form von Ansehen und Prestige. 
Das Streben der egalitären »Geschwister« nach sozialem Ansehen führt innerhalb der 
Vergleichsgruppe zu diversen Formen der Beschämung, die den einzelnen Personen 
dazu dienen, sich von ihren Konkurrenten abzuheben. Dieses Verhalten ist bereits in 
den sich zu Beginn der Kindheitsphase herausbildenden Peergruppen festzustellen.

In den hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppen ist beschämendes 
Verhalten hingegen nur selten anzutreffen; es ist vornehmlich im Umgang mit älteren 
Säuglingen und Kleinkindern zu beobachten und tritt in späteren Altersphasen kaum 
noch auf. Die sozialen Relationen innerhalb der Verwandtschaftsgruppe zeichnen sich 
dadurch aus, dass Fehlverhalten durch physische Strafen sanktioniert wird (die auch 

3 � Weitere Formen der Beschämung umfassen das »Wegblicken« / »Nichtbeachten« (jiozayan) sowie 
demonstrative »Verachtung« (ikaoya), die of tmals mit beleidigenden Worten einhergeht.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit364

den Entzug anzestralen Segens miteinbeziehen). Das in den hierarchisch organisier-
ten Gruppen induzierte moralische Gefühl ist »Angst« (maniahey) vor der Vernichtung 
des »körperlichen Selbst« (kataotao); das in der Dorföffentlichkeit induzierte morali-
sche Gefühl hingegen »Scham« (masnek), die man auch als eine Form der Sozialangst 
begreifen kann, da sie mit der »Angst« einer Exklusion aus überlebenswichtigen sozia-
len Gruppen und Netzwerken einhergeht.

Die Existenz des »Klapsens« (kabagbag) in den hierarchisch organisierten Ver-
wandtschaftsgruppen und seine Abwesenheit in den egalitären Altersgruppen ist an 
sich ein klarer Hinweis auf das Vorhandensein zweier distinkter moralischer Gefühle 
in diesen beiden sozialen Domänen. Auch wenn körperliche Auseinandersetzungen 
und Prügeleien in den kindlichen Peergruppen gelegentlich vorkommen, handelt es 
sich hierbei um Verstöße gegen die normativen Richtlinien des iwawalam so tao. Denn 
eine der wenigen Verhaltensregeln, die Tao-Kinder unbedingt zu befolgen haben, be-
steht darin, dass sie sich nicht prügeln dürfen.

Missachtung zentraler kultureller Werte

Allgemein gesprochen finden Beschämungen durch »auslachen« (maznga) immer 
dann statt, wenn »soziale Normvorstellungen und kulturelle Werte« (iwawalam so tao) 
von Kindern oder auch erwachsenen Personen missachtet werden. Jeder noch so klei-
ne Verstoß gegen Konventionen, Traditionen und soziale Standards kann beschämen-
des Verhalten hervorbringen. Das »Lachen« geht in den meisten Fällen von älteren und 
statushöheren Personen aus (aber es gibt auch einige Ausnahmen, die ich weiter unten 
behandeln werde).

Häufig handelt es sich beim Beschämen durch »auslachen« um geringfügige Ver-
stöße gegen die soziokulturelle Ordnung. Ich will dies anhand von zwei Beispielen 
illustrieren: 1. Als ich einmal schnellen Schrittes durch Yayo ging, um gerade noch 
rechtzeitig zu einer Veranstaltung in der dortigen Mittelschule zu gelangen, »lachten« 
einige alkoholisierte junge Männer über mein Verhalten. Der eine rief mir zu: »Setz 
dich erst mal hin und trink was !« (»你先坐, 喝點 !« »Ni xian zuo, he dian !«). Für die 
Tao, die in jeder Situation versuchen, die Ruhe zu bewahren, stellte mein Stechschritt 
ein abnormes Verhalten dar, das mich und andere aufgrund meiner zu schnellen und 
somit unbedachten Handlung in Gefahr bringen konnte. 2. Als meine Familie und ich 
einmal zu Hause frittierte Süßkartoffelstückchen mit der Hand aßen, war dies für 
die beiden uns besuchenden Tao-Mädchen (8 und 9 Jahre) Anlass genug, uns »auszu-
lachen«. Erst als wir ihnen Essstäbchen reichten, fingen sie an mitzuessen.4

Tao-Kinder müssen vom späten Säuglingsalter an zentrale kulturelle Werte erlernen. 
Von ihnen wird zunehmend erwartet, dass sie sich auf normkonforme Weise verhal-
ten. Ein wichtiger Aspekt hierbei ist die Beachtung der Regeln der »Höf lichkeit« (anig) 

4 � Die Tao-Mädchen trauten sich, meine Frau und mich als ältere Personen »auszulachen«, weil wir ihnen 
(so wie wir es als Angehörige der deutschen Mittelschicht gelernt hatten) zunächst auf Augenhöhe be-
gegneten. Zu Beginn der Forschung hatten wir noch nicht verstanden, dass es im Sozialisationskontext 
der Tao notwendig ist, in Kindern »Angst« und »Scham« zu evozieren, um ein an lokale Verhaltensstan-
dards angepasstes »höfliches« (anig) kindliches Verhalten herbeizuführen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 365

und des »Respekts« (ikaglow) im Umgang mit respektablen älteren Personen aus der 
hierarchisch organisierten erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe: Kinder 
(und jüngere Erwachsene) sollten zuhören und schweigen, anstatt zu reden, keine Wi-
derworte geben, Verwandte zuerst grüßen und warten, bis ihnen Nahrung zugeteilt 
wird (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Altershierarchie). Ein weiterer wichtiger Gesichtspunkt 
ist die unbedingte Einhaltung der anzestralen Tabus, die unabhängig von Alter und 
Entwicklungsstand von allen Tao befolgt werden müssen. Aus kindlicher Perspektive 
bedeutet dies, während des Essens keine lauten Geräusche zu verursachen, keine Orte 
mit Marahet-Qualität aufzusuchen, weder zu stehlen noch Dinge zu berühren, die 
einem nicht gehören, und auch keine »dreckige Sprache« zu verwenden.

Des Weiteren müssen Tao-Kinder lernen, soziale Grenzziehungen zwischen 
Verwandten und Nichtverwandten (bzw. zwischen Personen der Ingroup und der 
Outgroup) vorzunehmen. Wie ich im Abschnitt Kommensalität und Nahrungstausch 
in Kapitel 4 beschrieben habe, wird die Zugehörigkeit zu einer Gruppe durch den 
fortlaufenden Austausch von Nahrung markiert. Für jüngere Tao-Kinder ist es von 
großer Wichtigkeit, über das Geben und Empfangen von Nahrung nicht nur mit den 
Zipos-Angehörigen soziale Beziehungen aufzubauen, sondern auch zu den gleichalt-
rigen Peers, die in ihrem zukünftigen Leben als potenzielle Kooperationspartner von 
Bedeutung sein werden. Kinder im Säuglings- und frühen Kleinkindalter werden 
deshalb häufig von ihren Bezugspersonen dazu aufgefordert, ihre Snacks mit vorbei-
kommenden Kindern ihrer Altersgruppe zu teilen:

Junge (15 Monate)
Der kleine Junge hält einen Keks in der Hand, den er von seiner Mutter (28 Jahre) 
erhalten hat. Die Mutter sitzt mit ihrem Kind draußen im Schatten in der Nähe des 
HDZX, eine weitere Frau um die 30 Jahre ist ebenfalls anwesend. Meine Frau und 
Johann stellen sich zu den beiden Frauen und dem Jungen in den Schatten, ich kom-
me mit Theo nach. Als die Mutter Theo sieht, führt sie die Hand ihres Sohnes Rich-
tung Theo und verlangt von ihm, dass er den Keks an Theo abgibt. Sie beugt sich 
zu ihrem Sohn herunter, »lächelt« (mamin) diesen sowie Theo an und sagt freund-
lich auf fordernd: »Gib dem kleinen Bruder zu essen !« (»給弟弟吃 !« »Gei didi chi !«). 
Doch der kleine Junge schaut Theo an, zieht die Augenbrauen innen nach oben, die 
Mundwinkel nach unten und umklammert den Keks. Er fängt leise an zu »weinen« 
(amlavi). Die Mutter entwendet den Keks aus der Umklammerung ihres Sohnes und 
gibt ihn Theo, der sofort anfängt, ihn zu essen. Dann nimmt sie ihren Sohn auf den 
Arm und entfernt sich mit ihm ein paar Meter von den übrigen anwesenden Perso-
nen. Der kleine Junge »weint« immer noch ein bisschen.

Plötzlich kommt der kleine Junge zu Theo hingelaufen. Er streckt die Hand nach 
dem Keks aus, den Theo in der Zwischenzeit schon fast aufgegessen hat. Die mi-
mischen Ausdruckszeichen des Jungen sind dabei unverändert. Die ca. 30-jährige 
Frau, die die gesamte Zeit neben uns gesessen hat, blickt den kleinen Jungen nun 
an und »lacht« (maznga). Dieser fängt daraufhin wieder an zu »weinen«. Die Mutter 
kommt hinterher und nimmt ihn ein zweites Mal auf den Arm. Erneut wendet sie 
sich ab und geht mit ihm zu einer 5 Meter entfernten Sitzbank, wo sich der kleine 
Junge schnell wieder beruhigt. Nach etwa 30 Sekunden setzt die Mutter ihn in die 
Karre und fährt mit ihm weg.
Beobachtungsprotokoll 40; aufgezeichnet am 10.12.2010.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit366

Die Mutter brachte dem »kindischen« Verhalten ihres Sohnes durchaus Verständnis 
entgegen. Mit 15 Monaten war er noch zu jung, um freiwillig seinen Keks an ein ande-
res Kind (in diesem Fall Theo) abzugeben. Die ca. 30-jährige Frau, die als Beobachterin 
neben uns saß, fing deshalb auch erst zu »lachen« an, als der kleine Junge wiederkam 
und vehement mit ausgestreckter Hand seinen Keks einforderte.

Es ist wichtig festzuhalten, dass die Mutter ihren Sohn nicht durch »auslachen« 
beschämte. Allerdings stellte das kurzzeitige räumliche Entfernen der Mutter mit dem 
kleinen Jungen ein dem Beschämen vergleichbares Verhalten dar, da es einen tempo-
rären sozialen Ausschluss herbeiführte. Ich habe während meiner Forschung häufig 
beobachten können, dass Mütter und sonstige Bezugspersonen ältere Säuglinge und 
jüngere Kleinkinder aus der Gruppe entfernten, sobald diese sich auf unerwünschte 
Weise zu verhalten begannen. Wenn kleine Kinder bei der Einnahme gemeinsamer 
Mahlzeiten mit den Haushaltsangehörigen »herumlärmen« – d. h. »weinen« oder 
»wütend« werden –, werden sie aus der Gruppe ausgeschlossen. Tao-Kinder lernen auf 
diese Weise, dass sie sich beim Essen mit respektablen älteren Angehörigen der Ver-
wandtschaftsgruppe unbedingt »ruhig« zu verhalten haben (vgl. Kapitel 9, Abschnitt 
Internalisierung des Anito-Glaubens).

Das »Ausgelachtwerden« bei Normverstößen durch die während einer Episode an-
wesenden Personen intensiviert sich mit fortschreitendem Kindesalter. Am Ende der 
Kleinkindphase, spätestens jedoch beim Eintritt in die Kindheitsphase, haben Tao-
Kinder gelernt, ihre Snacks von sich aus mit den Altersgenossen zu teilen.

Sprachliche Anomalien

Sprachliche Äußerungen müssen nach den kulturellen Vorstellungen der Tao mit 
größter Bedachtheit auf inhaltlich und formal korrekte Weise artikuliert werden. 
Die soziale Welt der »lebenden Menschen«, die hauptsächlich durch visuelle und 
haptische Sinneswahrnehmung erfahren wird, muss in allen Sprechakten richtig 
wiedergegeben werden, um zu verhindern, dass die diversen spirituellen Wesen des 
Tao-Kosmos die ontologische Realität an die von ihnen mittels ihres auditiven Sinns 
erfasste sprachliche Realität anpassen. Fehlerhafte Aussprache wird für gewöhn-
lich mit den bösartigen Anito-Geistwesen in Verbindung gebracht. Nach Auf fassung 
der Tao kann man bösartige Geistwesen daran erkennen, dass sie nicht auf korrekte 
menschliche Weise zu sprechen vermögen.

Meine Familie und ich waren während unseres Aufenthaltes auf Lanyu perma-
nent dem »Nachäffen« und »Verspotten« (嘲笑 chaoxiao) durch Tao-Kinder ausge-
setzt.5 Sie zogen über alle unseren sprachlichen Äußerungen her, die von ihnen in 
irgendeiner Hinsicht als »unnormal« angesehen wurden. Johanns Versuche, auf Chi-
nesisch mit Tao-Kindern zu kommunizieren, wurden oftmals im Keim erstickt, weil 
jedes nicht richtig von ihm betonte Wort sogleich »nachgeäfft« wurde. Auch andere  

5 � Das »Nachäf fen« und »Verspotten« durch Erwachsene fand vergleichsweise weniger häufig statt, 
weil viele Erwachsene uns als »Gäste« (客人 keren) betrachteten, denen man eine zuvorkommende  
Behandlung erweisen musste.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 367

sprachliche Anomalien, wie Johanns gelegentliches Stottern, wurden von den Kindern 
als eine »geistartige Verhaltensweise« durch »Lachen« (maznga) beschämt:6

Johann (5 Jahre, 5 Monate)
Johann spielt zusammen mit der Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) und deren 
gleichaltriger Freundin das Kartenspiel Uno. Immer wenn er eine Zahl auf Chine-
sisch sagt, wird er von den beiden Mädchen aufgrund seiner geringfügig falschen 
Aussprache »nachgeäf f t« und »ausgelacht« (maznga).
Beobachtungsprotokoll 41 ; aufgezeichnet am 22.02.2011.

Theo, bei dem der Spracherwerb gerade erst einsetzte, sorgte nicht selten durch seine 
babyhaften Laute für allgemeine Belustigung:

Theo (19 Monate)
Ich bin in der Küche und koche, Theo sitzt mit der Enkelin (10 Jahre) und dem Enkel 
(8 Jahre) unseres Vermieters sowie einer 10-jährigen Freundin am Esstisch. Er ist 
sehr hungrig und will sofort essen. Die Enkelin unseres Vermieters, die gut »nach-
äf fen« kann, sagt [auf Deutsch] »heiß«, da sie weiß, dass dies eines der wenigen 
Worte ist, die Theo bis jetzt gelernt hat. Sie kann es erstaunlich gut aussprechen, 
es klingt so, als ob eine Muttersprachlerin es sagen würde. Dann rücken die beiden 
Mädchen nahe an Theo heran, wobei sie mit Babystimme »Theo« (特奧 Te’ao) sagen. 
Dies wird Theo aber zu viel, er will die Enkelin, die unmittelbar links von ihm sitzt, 
mit der Hand wegdrücken und gibt dabei einen »Eeeh !«-Laut von sich. Sofort »la-
chen« (maznga) alle drei Kinder und machen nun »nachäf fend« ebenfalls »Eeeh !«. 
Theo, der das überhaupt nicht mag, fängt an zu »weinen« (amlavi). Hier ist aber 
noch nicht Schluss mit dem Aufziehen, auch sein »Weinen« wird nachgemacht.
Feldtagebucheintrag 16; geschrieben am 17.11.2010.

Theo (19 Monate)
Als Theo beim Betreten des Ladens in Iranmeylek im Fernsehen7 einen Schwarm 
Haifische sieht, macht er ein erstauntes Geräusch: »Oii ! Oii !« Eine alte Frau um die 
70 »äf f t« ihn daraufhin »nach«.
Feldtagebucheintrag 17; geschrieben am 28.11.2010.

Das »Nachäffen« und »Verspotten« bei fehlerhafter Aussprache war keinesfalls ein 
Verhalten, das nur gegenüber meinen Familienangehörigen und mir erfolgte. Es ist 
auch unter den Tao selbst weit verbreitet. Da die meisten Tao jedoch im Verlauf ihres 
Sozialisationsprozesses gelernt haben, gesprochene Worte sehr genau abzuwägen und 

6 � Das »Nachäf fen« / »Verspotten« von Johann wurde auch von den Erzieherinnen der GYB als ein großes 
Problem angesehen. Sie appellierten in einem Brief an die Erziehungsberechtigten der GYB-Schüler, 
dass diese ihren Einfluss geltend machen sollten, um zukünf tiges »Verspotten« oder »Hänseln« zu 
unterbinden, da Johann sich ansonsten »aus der Gruppe ausgeschlossen und traurig fühlen würde«.

7 � Der Laden verfügte über einen Fernseher, der den ganzen Tag über lief.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit368

ggf. lieber zu schweigen, kommt es in ihrem Redeverhalten nur selten zu sprachlichen 
Anomalien, die durch andere beschämt werden.8

Mein Vermieter (56 Jahre)
Die jüngere Schwester meines Vermieters »äf f t« diesen dreimal »nach«, als er be-
trunken ist und undeutlich redet. Das »Nachäf fen« wird von den Anwesenden als 
ein »Spaß« ( yapiya piyalalamen) aufgefasst, alle »lachen« (maznga) viel.
Feldtagebucheintrag 18; geschrieben am 26.11.2010.

Das »Nachäf fen« merkwürdiger sprachlicher Äußerungen erfolgt im Gegensatz zu 
anderen Formen normativen Fehlverhaltens unabhängig vom Alter der betrof fe-
nen Personen. Obwohl sich die jüngere Schwester gegenüber ihrem älteren Bruder 
in ihrem Verhalten normalerweise zurücknehmen muss, darf sie in dieser Situation 
einen sprachlichen Fehler ihres Bruders durch Spott hervorheben. »Verspottete« Per-
sonen müssen sich »ruhig« (mahanang) verhalten oder aber mit den anderen »mit-
lachen«. Auf keinen Fall dürfen sie auf das »Nachäf fen« »gereizt« (mindok) reagieren, 
da dies als ein Ausdruck unzulässigen »Ärgers« (somozi) gedeutet werden würde. Die 
Möglichkeit zur Beschämung älterer Personen durch jüngere ist eines der vergleichs-
weise wenigen Ventile, um die eigenen im »tiefsten Inneren angestauten Ärger-Ge-
fühle« (somozi do onowned) auf sozial adäquate Weise im Beisein anderer freizusetzen.

Bisweilen kann »Nachäf fen« bewusst dazu instrumentalisiert werden, Status
hierarchien zu erzeugen bzw. zu bestätigen:

Zwei Männer (ca. 60 Jahre)
Etwa 40 Personen, fast ausschließlich Männer im Alter zwischen 40 und 60 Jahren, 
haben sich an der vanwa versammelt, um die Jungfernfahrt eines frisch eingeweih-
ten tatala zu verfolgen. Nachdem der Bootsbauer als Erster mit dem neuen Boot 
die enge Fahrrinne zwischen den Felsen passiert hat und eine Runde in der Bucht 
gerudert ist, sind nun zwei ihm nahestehende Männer um die 60 Jahre an der Reihe, 
mit dem Boot auf Probefahrt zu gehen. Beide legen sich beim Rudern ins Zeug, sie 
stellen demonstrativ ihre »Körperkraf t« (moyat) unter Beweis. Als sie wieder den 
Bootsanlegeplatz erreichen, entfährt einem von ihnen vor lauter Anstrengung ein 

8 � Meine Beobachtungen zum »Nachäf fen« und »Verspotten« sprachlicher Äußerungen stimmen mich 
pessimistisch bezüglich des Spracherhalts des ciriciring no tao, das zwar nicht unmittelbar, jedoch auf-
grund abnehmender Sprecherzahlen in den jüngeren Generationen vom Aussterben bedroht ist. Kin-
der und Jugendliche trauen sich nicht, die wenigen Brocken, die sie in ihrer Muttersprache gelernt ha-
ben, anzuwenden, weil alle Fehler sogleich von den Älteren durch »lachen« und »nachäf fen« beschämt 
werden. Personen um die 30 Jahre in Iranmeylek beherrschen die Sprache ihrer Eltern nur noch passiv 
und kommunizieren ausschließlich auf Chinesisch. Kinder im GYB-Alter kennen häufig noch nicht ein-
mal zentrale Begrif fe ihrer Kultur, wie z. B. »Süßkartof fel« (wakey) oder »Taro« (soli), die ihnen durch 
den Unterricht der chinesischen Erzieherinnen, jedoch nicht durch ihre Eltern oder Großeltern ver-
mittelt werden. Das in der 1960er- und 1970er-Jahren von der taiwanesischen Regierung verhängte 
Sprechverbot indigener Sprachen in den staatlichen Schulen war ausreichend, um das natürliche Er-
lernen des ciriciring no tao nachhaltig zu stören. Denn Tao-Kinder reden hauptsächlich mit Gleichaltri-
gen und in einem viel geringeren Maße mit den Angehörigen älterer Generationen. Nachdem sich eine 
Generation von Tao aufgrund ihres ganztägigen Schulbesuchs erst einmal an das Chinesischsprechen 
gewöhnt hatte, konnte sich das Sprachsystem der Tao nicht mehr von diesem Eingrif f erholen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 369

deutlich wahrnehmbares Stöhnen. Ein Mann über 70, der im Dorf die Position eines 
meynakem a tao einnimmt, zeigt daraufhin mit dem Finger auf die beiden Ruderer 
und macht laut das Stöhngeräusch nach. Er blickt sich »lachend« (maznga) um und 
sieht die neben ihm sitzenden Männer an. Alle anwesenden Personen können sei-
nen Spott vernehmen. Die um ihn herumsitzenden Männer »lachen« nun ebenfalls. 
Die beiden 60-Jährigen »beachten« den Spott jedoch »nicht weiter« (jiozayan). Sie 
bereiten das Boot für die nächste Probefahrt vor, nur ihre Mienen verraten, dass sie 
immer noch außer Atem sind. Danach gehen sie die Treppe hinauf, um sich zu den 
anderen Zuschauern zu gesellen.
Beobachtungsprotokoll 42; aufgezeichnet am 19.12.2010.

In der Episode wird die »Körperkraft« (moyat) der beiden Ruderer von einem 70-Jähri-
gen meynakem a tao samt seiner Gefolgschaft verhöhnt. Da sozialer Status bei den Tao 
auf »Körperkraft« basiert, handelt es sich hier um einen Ausdruck der »Verachtung« 
(ikaoya), der letztlich darauf abzielt, den Funktionswert der beiden Männer infrage 
zu stellen.

Eng mit dem »Nachäffen« in Verbindung steht das pantomimische Nachahmen von 
Verhaltensweisen, die auf irgendeine Weise gegen die sozialen und kulturellen Nor-
men der Tao verstoßen. Ein staunender Blick, der geringfügig zu lange andauert, 
kann bereits ausreichen, um bei anderen »Belustigung« ( yapiya piyalalamen) hervor-
zurufen. Häufig wird die als anormal empfundene Verhaltensweise kopiert und in 
Form einer kleinen schauspielerischen Darbietung mehrmals unter Gelächter wieder-
holt. Der pantomimischen Nachahmung sind prinzipiell keine Grenzen gesetzt: Von 
den sabbernden Kaubewegungen eines kleinen Kindes bis hin zu einer Person, die aus 
»Angst« (maniahey) vor einer Schlange davonläuft, kann alles auf beschämende und 
theatralische Weise in Szene gesetzt werden.

Verletzung lokaler Gefühlsregeln

In der Tao-Gesellschaft müssen Individuen ihr äußerlich sichtbares Verhalten in 
einem vergleichsweise hohen Maße an die lokalen Gefühlsregeln anpassen. Idiosyn-
kratische Abweichungen von den sozial-normativen Standards des Fühlens und Ver-
haltens werden nur in geringem Umfang geduldet. Das soziale Miteinander wird in 
emotionaler Hinsicht maßgeblich durch soziale Emotionen geprägt. Diese besitzen 
die Funktion, die sozial-relationale Orientierung des Gemeinwesens zu stärken und 
wichtige Werte wie den der Altershierarchie immer wieder aufs Neue zu betonen (vgl. 
Kapitel 6, Abschnitt Soziale Emotionen, idiosynkratische Af fekte und moralische Gefühle).

Die Gefühlsregeln der Tao orientieren sich am gesunden und körperlich leis-
tungsstarken Erwachsenen. Auf den schwächeren kindlichen Körper wird vom spä-
ten Kleinkindalter an nur wenig Rücksicht genommen. Tao-Kinder müssen lernen, 
»Stärke« (moyat) zu demonstrieren, sie müssen ihre »Angst« (maniahey) und »Schüch-
ternheit« (kanig) überwinden, da sie anderenfalls bei normabweichendem Verhalten 
von den anwesenden Personen »ausgelacht« (maznga) werden:

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit370

Nachbarstochter (7 Jahre)
Ein betrunkener junger Mann hämmert mit seinen Fäusten gegen eine Holztür. Er 
ist »außer sich vor Wut« (zomyak) und »schimpf t ohne Unterlass« (mangavey). Als 
der Betrunkene für einen Moment Ruhe gibt, rennt die Nachbarstochter voller 
»Angst« (maniahey) an ihm vorbei nach Hause. Doch anscheinend ist ihre »Neu-
gier« (好奇 haoqi) größer als die »Angst«, denn sie schleicht sich nach kurzer Zeit 
wieder aus dem Haus, geht bis zur Straße vor und lugt vorsichtig um die Ecke. Als 
der Betrunkene abermals zu »schreien« (amlololos; valvalakan) und gegen die Tür zu 
treten beginnt, bekommt es das Mädchen erneut mit der »Angst« zu tun und rennt 
so schnell sie kann zurück nach Hause. Die Großmutter, die in einem kleinen Haus 
gegenüber vom Wohnhaus des Mädchens lebt, kommt aus ihrer Behausung heraus 
und »lacht« die Enkelin »aus« (maznga).
Beobachtungsprotokoll 43; aufgezeichnet am 27.12.2010.

Junge (6 Jahre)
Zur Abschlussfeier der DQGX haben sich viele Personen in der Aula der Schule ver-
sammelt, darunter Eltern, Schüler, Lehrer sowie auch einige Lokalpolitiker, die als 
Redner auf treten. Hinten in der Aula stehen die Absolventen der GYB, die sich kos-
tümiert haben. Sie warten darauf, dass ihre Namen aufgerufen werden, sie sollen 
dann nach vorne auf die Bühne kommen, um dort einen Tanz aufzuführen, den sie 
mit den Erzieherinnen zuvor geprobt haben. Eine »Prinzessin«, ein »Spiderman« 
und ein »Batman« marschieren nach vorne, nur als der »Polizist« aufgerufen wird, 
gerät die Performance durcheinander, denn der 6-jährige Junge im Polizistenkos-
tüm traut sich nicht, an den sitzenden Eltern vorbei bis zur Bühne zu laufen. Als sein 
Name aufgerufen wird, bleibt er hinten in der Aula mit gesenkten Schultern stehen, 
sein Kopf weist nach unten. Die Erwachsenen im Publikum amüsieren sich über 
solch ein Ausmaß an »Schüchternheit« (kanig). Einige »lachen« (maznga) erheitert, 
wenn auch leise. Als of fensichtlich wird, dass der »Polizist« den Gang auf die Bühne 
nicht antreten wird, erhebt sich ein 45-jähriger Mann von seinem Stuhl, nimmt den 
»schüchternen« Jungen kurz entschlossen auf den Arm und trägt ihn nach vorne zur 
Bühne. Der Junge verkrampf t sich am ganzen Körper und vermeidet es, den Mann 
»anzublicken« ( jiozayan). Vorne angekommen weigert sich der Junge, die Bühne zu 
betreten. Er nimmt stattdessen in der ersten Reihe auf dem Schoß einer erwach-
senen Person Platz. Der »Polizist« wird nicht gezwungen, bei der Tanzauf führung 
mitzumachen. Als er eine Urkunde auf der Bühne in Empfang nehmen soll, »senkt« 
der Junge »den Kopf« (jiozayan) und klammert sich an der erwachsenen Person fest. 
Der auf der Bühne stehende Schulleiter beugt sich schließlich vor und überreicht 
dem auf dem Schoß sitzenden Jungen seine Urkunde. Die Anwesenden reagieren 
mit »Belustigung« ( yapiya piyalalamen). Sie sagen: »Oh, wie furchteinflößend !«  
(»那麼厲害 !« »Name lihai !«). Sie machen Witze über sein Polizistenkostüm, das so 
gar nicht zu seinem »schüchternen« Verhalten passt. Auch die Mutter des Jungen 
sitzt im Publikum. Sie mischt sich aber nicht in die Angelegenheit ihres Sohnes ein, 
sondern bleibt regungslos sitzen.
Beobachtungsprotokoll 44; aufgezeichnet am 21.06.2011.

Im ersten Beispiel zeigte die Nachbarstochter durch ihr schnelles Weglaufen vor dem 
pöbelnden betrunkenen Mann Anzeichen unkontrollierter »Angst«. Sie hätte sich in 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 371

dieser Situation besser im Griff haben müssen und in normaler Geschwindigkeit nach 
Hause gehen sollen. Die nebenan wohnende Großmutter, die diese Szene mitverfolgt 
hatte, kam deshalb aus ihrem Wohnhaus heraus, um die Enkelin »auszulachen«. Ich 
nehme an, sie wollte durch ihr »Lachen« zu einer zukünftig besseren Emotionsregu-
lation bei dem Mädchen beitragen und erreichen, dass es durch »ruhiges« (mahanang) 
und »wissendes« (mataneng) Auftreten die fragile Einheit von »körperlichem Selbst« 
und Seele nicht wieder gefährden würde.

Im zweiten Beispiel war der Junge im Polizistenkostüm derart »schüchtern« (ka­
nig) und »verlegen« (manig), dass er in eine bewegungslose »Angststarre« verfiel (vgl. 
Kapitel 9, Abschnitt Internalisierung des Anito-Glaubens). Der Junge nahm dabei eine 
körperliche Haltung ein, die durch die »Angst« und »Scham« induzierenden früh-
kindlichen Sozialisationspraktiken der Tao hervorgerufen wurde: Er spannte seine 
Muskeln an, verharrte in einer »ruhigen« Position und betrieb »Blickvermeidung« 
(jiozayan). Anscheinend nahm er die Schulveranstaltung als derart bedrohlich wahr, 
dass er die Situation, in der er sich befand, mithilfe seiner Körperhaltung kurzerhand 
ausblendete. Als eines der wenigen Kinder in Iranmeylek, die der Vorschule fernge-
blieben waren, bereitete ihm die Abschlussfeier der GYB – die zugleich auch seine 
Einschulung in die DQGX war – großes Unbehagen. Seine altersuntypische »Schüch-
ternheit« führte dazu, dass die anwesenden Erwachsenen ihn »auslachten« und Wit-
ze über sein Verhalten rissen. Wie auch schon in der Episode mit dem 15 Monate alten 
Kind, das seinen Keks an Theo abgeben sollte (vgl. Beobachtungsprotokoll 40, S. 365), 
fällt auf, dass die Mutter des Jungen nicht ins »Auslachen« der anderen einstimmte. 
Sie verhielt sich stattdessen auf neutrale Weise, d. h. sie kam ihrem Sohn weder zur 
Hilfe noch tat sie irgendetwas, das gegen ihn gerichtet gewesen wäre.

Aus beiden Episoden geht hervor, dass die im späten Säuglings- und während 
des Kleinkindalters evozierte »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) im Kindesalter 
abermals durch eine Induktion von »Scham« kulturell überformt wird. Auf diese Wei-
se wird sichergestellt, dass die »Angst- und Scham-Disposition« keine dysfunktiona-
le Wirkung auf die betreffenden Kinder ausübt und (idealerweise) in eigenständiger 
Leistung von ihnen sukzessiv überwunden werden kann.

Mangelnde Körperbeherrschung

Nach Auffassung der Tao ist der wesentliche Bestandteil des eigenen »Selbst« der sicht- 
und tastbare menschliche Körper. Denn ohne ein funktionsfähiges, kräftiges und ge-
sundes »körperliches Selbst« war bis vor Kurzem ein Überleben auf Lanyu nicht mög-
lich. Das Vorhandensein eines »körperlichen Selbst« ist eine spezifisch menschliche 
Eigenschaft, durch welche sich die Tao von den sie umgebenden geistartigen Wesen 
unterscheiden. Der menschliche Körper bedarf ständiger Aufmerksamkeit und Kon-
trolle, da er durch sein eigenes Verhalten zu einer Anbindung der ihm zugeordneten 
Freiseele beiträgt. Körperliche Handlungen werden idealerweise durch das Denk- und 
Fühlorgan nakenakem, in dem kulturelles Wissen akkumuliert ist, gelenkt und geleitet. 
Bedürfnisse wie Hunger oder Durst müssen ggf. aufgeschoben werden, Emotionen 
dürfen nicht so stark werden, dass sie den Körper beherrschen, und sämtliche mo-
torischen Prozesse bedürfen einer volitionalen Regulierung. Unachtsamkeit entsteht 
durch mangelnde Fokussierung auf die von einer Person ausgeübte Tätigkeit. Sie wird 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit372

von den Tao als eine Form der »Schwäche« (maomei; jimoyat) angesehen, die von bös-
artigen Geistwesen ausgenutzt werden kann. Wer gedanklich abschweift, wer nicht 
überlegt, wohin er beim Gehen als nächstes den Fuß setzt, der macht sich angreif-
bar. Die anito setzen alles daran, das »körperliche Selbst« der Tao zu zerstören, weil sie 
dann ihrem Ziel einer Beherrschung der menschlichen Seele näherkommen.

Beschämung mangelnder Körperbeherrschung ist ein sehr verbreitetes Phänomen 
bei den Tao, es findet sowohl innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandt-
schaftsgruppe als auch unter den Peers statt. Wann immer eine Person – gleich wel-
chen Alters – in der Dorföf fentlichkeit stolpert, beim Hinsetzen den Stuhl verfehlt 
oder sich sonst wie körperlich ungeschickt verhält, sind ihr die Lacher der anwesen-
den Dorf bewohner gewiss. Das »Lachen« stellt eine quasiautomatisierte Reaktion 
auf körperliches Fehlverhalten dar, das aufgrund seiner Regelmäßigkeit als eine kul-
turelle Darbietungsregel angesehen werden muss.9

Die unten aufgeführte Episode handelt vom Sturz eines 18 Monate alten Jungen und 
gehört zu den frühesten Beispielen einer Beschämung mangelnder Körperbeherr-
schung durch »Lachen«, die ich während meiner Forschung beobachten konnte:

Junge (18 Monate)
Der kleine Junge läuf t vor dem HDZX herum. Er wird von einem 10-jährigen Mäd-
chen und einem 14-jährigen Jungen betreut, die sich beide in wenigen Metern Ent-
fernung von ihm befinden. Auf einmal fällt der kleine Junge hin. Er steht jedoch so-
gleich auf, als ob nichts gewesen wäre. Als das Mädchen und der Junge sehen, dass 
dem kleinen Jungen nichts passiert ist, fangen beide an zu »lachen« (maznga). Ihr 
»Lachen« klingt gekünstelt und ist ziemlich laut. Es setzt zwei bis drei Sekunden 
nach dem Sturz des kleinen Jungen ein, als dieser sich bereits wieder aufgerichtet 
hat und weiterläuf t.
Beobachtungsprotokoll 45; aufgezeichnet am 22.01.2011.

Das verzögerte Einsetzen des »Lachens« lässt sich auch dadurch erklären, dass die 
beiden betreuenden Kinder nach einem anfänglichen »Erschrecken« (maogto) Erleich-
terung empfanden, dass der kleine Junge den Sturz unbeschadet überstanden hatte. 
Offensichtlich war es den anito nicht gelungen, seiner (Knie-)Seele habhaft zu wer-
den, denn er brach nicht in Weinen aus und stellte sich sogleich wieder auf die Beine. 
Aufgrund seiner Vorerfahrung war dem kleinen Jungen anscheinend bewusst, dass 
ein möglichst schnelles Wiederaufrichten das in diesen Situationen einsetzende un-
angenehme Gelächter der anwesenden Personen auf ein Minimum reduzierte. Das  
»Lachen« der Bezugspersonen hatte bereits sein Verhalten im Sinne eines Prädispo-
sitionalen Primings geprägt – auch wenn er den Sinn des sofortigen Aufstehens in 
diesem frühen Alter unmöglich verstehen konnte.

9 � Viele Witze, die immer wieder im Dorf erzählt werden, basieren auf der mangelnden Körperbeherr-
schung einzelner Personen. Alle Verwandtschaf tsgruppen besitzen sogenannte »Schimpfnamen«  
(綽號 chuohao), in denen nicht selten körperliches Fehlverhalten hervorgehoben wird. So lautet der 
»Schimpfname« einer asa so inawan in Iranmeylek übersetzt »verbranntes Gesäß«, weil einer ihrer Vor-
fahren ohne achtzugeben neben dem Feuer einschlief (siehe Kapitel 16).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 373

Wenn jüngere Kinder stolpern und hinfallen, sich aber nicht ernsthaft verletzen, 
erzeugt dies oftmals allgemeine »Belustigung« (yapiya piyalalamen):

Theo (19 Monate)
Theo fällt bei den Schweineställen hin, weil er über seine Schuhe gestolpert ist. Er 
»weint« (amlavi) bitterlich. Sein Sturz muss wie in einer Slapstickkomödie ausgese-
hen haben. Das junge Ehepaar, das in der Barackensiedlung wohnt, kommt gerade 
zu zweit auf einem Motorscooter vorbeigefahren. Beide »lachen« (maznga), als sie 
Theos Sturz sehen. Der Mann fährt etwas langsamer, blickt uns komplizenhaf t an 
und macht Theos Sturz mit einer Handbewegung nach.
Feldtagebucheintrag 19; geschrieben am 20.11.2010.

Die mangelnde Körperkontrolle und Tollpatschigkeit älterer Säuglinge und jüngerer 
Kleinkinder wird von den Tao als »niedlich« (ke’ai) empfunden und geht zugleich mit 
einem amüsanten Staunen über deren eklatante Unwissenheit einher (vgl. Kapitel 11).

Das konsequente Beschämen mangelnder motorischer Fähigkeiten durch »lachen« 
führt zu einer frühen körperlichen Autonomie. Tao-Kinder werden in der Zeit des Über-
gangs vom Säuglings- zum Kleinkindalter von ihren Bezugspersonen durch entspre-
chende Praktiken dazu angehalten, Bewegungsabläufe entweder sicher auszuführen 
oder zu unterlassen. Die im Kleinkindalter beginnende allmähliche Überwindung 
der frühkindlichen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) basiert nicht zuletzt auf 
wachsendem körperlichen Selbstbewusstsein (das von einem Selbstbewusstsein im 
psychisch-emotionalen Sinne unterschieden werden muss). Auch in späteren Lebens-
jahren werden Empfindungen von »Stolz« (mazwey) bei den Tao immer an körperliche 
Leistungen gekoppelt, an sichtbare Resultate, die von anderen im Stillen »bewundert« 
(azwazwain) oder »beneidet« (ikeynanahet) werden.

Die ständige Markierung körperlichen Fehlverhaltens führt dazu, dass den Tao man-
gelnde körperliche Performanz jeglicher Art sehr »peinlich« (manig) ist. Die meisten 
Personen versuchen, sich die bei Stürzen erlittenen Schmerzen nicht anmerken zu 
lassen, und tun so, als ob nichts geschehen wäre. Sie stehen so schnell wie möglich 
wieder auf und versuchen, der unangenehmen Situation durch räumliches Entfernen 
zu entkommen:

Junge (11 Jahre)
Meine Frau, die Kinder und ich gehen vom HDZX zurück zu unserer Wohnung. Ein 
11-jähriger Junge rennt an uns vorbei. Auf einmal stolpert er und fällt in 5 Metern 
Entfernung vor uns hin. Er hat sich mit Sicherheit ziemlich wehgetan, denn auf dem 
Boden liegt überall Rollsplit. Er liegt gekrümmt auf dem Boden und hält sich seinen 
Arm. Sein Gesicht ist für eine Sekunde schmerzverzerrt. Dann springt er aber sofort 
wieder auf die Beine und geht seinen verletzten Arm reibend weiter. Nach einigen 
Schritten dreht er sich kurz und verstohlen zu uns um und biegt dann um die Ecke.
Beobachtungsprotokoll 46; aufgezeichnet am 30.12.2010.

Mit ungefähr 3 Jahren sind Tao-Kinder vollständig in der Lage, sich der »Peinlichkeit« 
(manig) ihres körperlichen Versagens bewusst zu werden:

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit374

Mädchen (3 Jahre)
Wir haben mehrere Kinder bei uns im Wohnzimmer zu Besuch, darunter einen 
6-jährigen Jungen aus der GYB, einen weiteren 6-jährigen Jungen sowie dessen 
3-jährige Schwester. Die drei Kinder springen abwechselnd von unserem Yogaball 
herunter. Dieser ist zwischen einer Stufe und der Balkontür eingeklemmt, sodass er 
nicht wegrutschen kann. Die beiden 6-jährigen Jungen probieren aus, wer am wei-
testen springen kann. Beide landen sicher auf ihren Beinen. Nun will es die 3-Jäh-
rige auch versuchen. Doch sie fällt bei der Landung hin. Sie schaut sich nach den 
Jungen um, steht sofort wieder auf und fängt an zu »kichern« (maznga). Die beiden 
Jungen »beachten sie nicht weiter« ( jiozayan).
Beobachtungsprotokoll 47; aufgezeichnet am 12.01.2011.

Das kleine Mädchen in dieser Episode war wegen seiner mangelnden Körperbeherr-
schung »verlegen« (manig). Es war ihm »peinlich«, dass die beiden Jungen sein körper-
liches Missgeschick mitangesehen hatten. Dies wird dadurch ersichtlich, dass es sich 
unmittelbar nach seinem Sturz nach ihnen umsah.

Anders als in den übrigen aufgeführten Episoden wurde das kleine Mädchen je-
doch nicht durch die beiden anwesenden 6-Jährigen durch »auslachen« (maznga) be-
schämt. Eine mögliche Erklärung wäre, dass das Mädchen aufgrund seines geringen 
Alters von den beiden Jungen nicht als Peer wahrgenommen wurde, mit dem sie sich 
hinsichtlich ihrer körperlichen Leistung und Geschicklichkeit vergleichen müssen. 
Innerhalb der Peergruppen dienen physische Merkmale und körperliche Performanz 
als Statusmarker, die an der Herausbildung einer informellen Hierarchie beteiligt 
sind. Auch Geschwister, die aufgrund ihres Alters derselben Peergruppe zuzurech-
nen sind, beschämen sich gegenseitig durch »auslachen«, wenn ihnen körperliche 
Missgeschicke unterlaufen:

Enkel unseres Vermieters (8 Jahre)
Die Enkelin (10 Jahre) und der Enkel (8 Jahre) unseres Vermieters essen bei uns zu 
Abend. Der 8-Jährige will sich von dem auf dem Boden stehenden Reiskocher Reis 
nachnehmen. Die Fliesen am Boden sind jedoch noch nass, weil Theo zuvor beim 
Spielen im angrenzenden Badezimmer eine Überschwemmung angerichtet hat. 
Der Junge rutscht aus und fällt auf sein Gesäß. Es muss ihm wehgetan haben. Sei-
ne Schwester fängt sofort an, laut zu »lachen« (maznga). Der Bruder schaut seine 
Schwester an und »lacht« nun ebenfalls. Er lässt sich beim Aufstehen Zeit. Erst als 
er wieder auf den Beinen steht und an seinen Platz zurückgekehrt ist, hört seine 
Schwester mit dem »Lachen« auf.
Beobachtungsprotokoll 48; aufgezeichnet am 30.11.2010.

Die ständigen Beschämungen bei körperlichen Missgeschicken durch die gesamte so-
ziale Umgebung hinterlassen in den Kindern Spuren. Viele von ihnen meiden größere 
Menschenansammlungen und setzen alles daran, sich keine Blöße zu geben. Man-
gelnde körperliche Performanz ist eine der wenigen Ausnahmen, bei der die Regeln 
der Altershierarchie außer Kraft gesetzt werden können:

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 375

Älterer Bruder (8 Jahre)
Als der ältere Bruder zu seinen beiden bei den Schweineställen stehenden jüngeren 
Geschwistern (6 und 4 Jahre) herüberläuf t, rutscht er aus und fällt hin. Obwohl ihm 
der Sturz wehgetan haben muss, verzieht er keine Miene. Seine 6-jährige Schwes-
ter »lacht« ihn laut »aus« (maznga).
Beobachtungsprotokoll 49; aufgezeichnet am 02.01.2011.

Mann (über 70 Jahre)
Der alte Mann steht mit zwei 50-jährigen Männern in seinem makarang und unter-
hält sich. Das in den letzten Monaten von ihm gefertigte tatala steht kurz vor dem 
Abschluss. Ein 30-jähriger Mann schaut ihnen von der Gasse aus zu. Als sich der alte 
Mann auf einen Plastikstuhl setzen will, schätzt er die Entfernung zum Stuhl falsch 
ein und stürzt beinahe. Der junge Mann fängt als Einziger an zu »lachen« (maznga). 
Er »lacht« einige Sekunden lang überzogen laut und bewegt dabei seine Arme. 
Dann verschwindet er in Richtung seines Wohnhauses (das sich in derselben Gas-
se befindet). Die drei Männer im makarang haben währenddessen den 30-Jährigen 
»nicht weiter beachtet« (jiozayan).
Beobachtungsprotokoll 50; aufgezeichnet am 03.01.2011.

Das »Auslachen« älterer Personen, die ihre Bewegungsabläufe nicht (mehr) unter 
Kontrolle haben, ist für statusniedrigere junge Personen ein willkommenes Ven-
til, um die in ihrem »tiefsten Inneren« (onowned) angestauten »negativen Gefühle« 
(marahet so onowned) auf normkonforme und kontrollierte Weise freizusetzen. Im 
ersten Beispiel fühlte sich die 6-jährige jüngere Schwester für einen Moment ihrem 
einf lussreicheren älteren Bruder überlegen. Das zweite Beispiel stellt einen Sonder-
fall dar, weil zwischen dem »lachenden« jungen Mann und dem beinahe gestürzten 
Bootsbauer eine unterschwellige Feindschaftsbeziehung bestand. Als »unnütze« (abo 
so angangayan) Person, die keiner Arbeitstätigkeit nachging, verfügte der 30-Jährige 
im Dorf über einen marginalen sozialen Status. Die mangelnde Körperbeherrschung 
des alten Mannes war für ihn eine der wenigen Gelegenheiten, sich selbst durch die in 
seinem »Lachen« geäußerte »Verachtung« (ikaoya) aufzuwerten.

Relativ häufig lassen sich emotionale Reaktionen auf die Beschämung mangelnder 
körperlicher Leistung beobachten, die auf eine »Scham-Ärger«-Reaktion (oder auch 
»Angst-Ärger«-Reaktion) bei den betreffenden Personen hindeuten:

Frau (35 Jahre)
Im HDZX haben sich fast alle Kinder aus Iranmeylek im Alter zwischen 3 und 10 Jah-
ren versammelt. Ebenfalls vor Ort sind fünf 35- bis 40-jährige Frauen sowie einige 
Eltern (zumeist Mütter) der anwesenden GYB-Kinder. Eine 35-jährige Frau klettert 
auf ein ca. 1,10 Meter hohes Bücherregal, um oben an der Wand ein mit Schrif tzei-
chen bedrucktes Spruchband anzubringen. Vor diesem Spruchband wollen sich 
die versammelten Personen aufstellen und ein Gruppenfoto machen. Plötzlich 
bricht das oberste Regalbrett, auf dem die Frau steht, aus seiner Fassung heraus. 
Die Frau stürzt durch die Zwischenböden des Regals, die nun ebenfalls nachgeben. 
Wie ich später an den Löchern in ihrer Hose erkennen kann, zieht sie sich dabei sehr 
schmerzhaf te Verletzungen an den Beinen zu.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit376

Die erste Reaktion der Frau besteht in einem »Lächeln« (mamin). Dann blickt 
sie auf und hält sich für etwa eine Sekunde lang beide Fäuste vors Gesicht. Es 
wirkt so, als ob sie sich in einem Boxkampf mit einem imaginierten Gegner befin-
den würde. Dabei gibt sie ein bisschen ins Schauspielerische abgleitend ein Ge-
räusch von sich, das wie »Uuuuuh !« klingt. Die im Raum versammelten Personen 
fangen alle an zu »grinsen«, aber keiner »lacht laut auf« (maznga). Alle bleiben wie 
erstarrt stehen. Mit einiger Mühe klettert die Frau aus dem zerborstenen Regal 
heraus und verlässt humpelnd den Raum. Nachdem sie an den auf dem Boden 
sitzenden Kindern vorbeigegangen ist, sehe ich, wie ihr »Lächeln« kurzzeitig von 
einem schmerzverzerrten Gesichtsausdruck abgelöst wird. Sie humpelt durch den 
die beiden Gebäudehälf ten des HDZX abtrennenden Gang und erklimmt die am 
hinteren Ende auf das Dach hinauf führenden Stufen. Da sich vor dem HDZX wie 
immer um diese Tageszeit Leute aufhalten, ist dies für sie die einzige Möglichkeit, 
in eine Alleinsituation zu entfliehen.

Nach etwa fünf Minuten kehrt sie zurück und nimmt auf einem Stuhl Platz, wo 
sie mit einem »Lächeln« auf den Lippen sitzen bleibt. Sie wird von niemandem an-
gesprochen. Man merkt, dass ihr das »Lächeln« nicht leichtfällt und dass sie nach 
wie vor Schmerzen empfindet.
Beobachtungsprotokoll 51; aufgezeichnet am 04.04.2011.

Frau (56 Jahre)
Mein Vermieter, seine Frau, ihr 8-jähriger Enkel, meine Assistentin Ying-Zhen, ihre 
jüngere Schwester und ich essen zusammen vor dem makarang meines Vermieters 
den Rogen der heute gefangenen Fliegenden Fische. Die Frau meines Vermieters 
will sich auf einen Hocker setzen, verfehlt diesen jedoch und landet mit dem Gesäß 
auf den Boden. Ying-Zhen und ihre Schwester fangen an zu »lachen« (maznga), auch 
der Enkel »lacht« kurz mit. Die gestürzte Frau erhebt sich sofort wieder und »lacht« 
nun auch. Sie beschuldigt ihren Enkel, den Hocker verrückt zu haben. Sie setzt mit 
der rechten Hand zu einer Schlaggeste an, die sie jedoch nicht ausführt, sondern 
seitwärts ins Nichts abgleiten lässt. (Hieran ist erkennbar, dass sie Spaß macht.) 
Der Enkel bleibt regungslos sitzen und verzieht keine Miene. Er saß definitiv die ge-
samte Zeit über auf seinem Hocker und war am Sturz völlig unbeteiligt.
Beobachtungsprotokoll 52; aufgezeichnet am 14.05.2011.

Die im HDZX anwesende Menschenmenge war nach dem Sturz der 35-jährigen Frau 
durch die Regalböden wie erstarrt, es folgte kein lautes »Auslachen« (maznga), sondern 
lediglich ein stilles »Lächeln« oder »Grinsen« (mamin). Ich glaube, dass die Anwesenden 
sich ihr lautes »Lachen« verkniffen, weil evident war, dass sich die Frau auf schlimme 
Weise verletzt hatte. Für die betroffenen Personen ist es wichtig, in Disstress-Situatio-
nen ihre Muskeln anzuspannen, da dies aus Sicht der Tao die Abwehrkräfte gegen die 
anito erhöht. Auf diese Weise können durch körpereigene Praktiken die unangenehmen 
moralischen Gefühle der »Scham« (masnek) und »Angst« (maniahey) vom »körperlichen 
Selbst« abgewendet werden, auch kann ein panikartiges Wegf liegen der Seele verhin-
dert werden.

Der erhöhte Muskeltonus versetzte die Frauen in den beiden oben aufgeführten 
Episoden in einen Zustand, der dem des »Ärgers« oder der »Wut« (somozi) ähnelt. Mus-
kelanspannung und »Ärger« sind untrennbar miteinander verbunden, sie bedingen 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 377

sich gegenseitig.10 Da das Empfinden von »Ärger« (bzw. »Scham-Ärger« / »Angst-Är-
ger«) im Alltag als problematisch angesehen wird, muss der Ausdruck dieser Emotion 
von den Tao nach Möglichkeit unterbunden oder aber zumindest verschleiert werden 

– was in den beiden vorliegenden Fällen durch schauspielerische Einlagen (Ballen der 
Fäuste wie bei einem Boxkampf; spaßhafte Schlaggeste) geschieht. Interessanterweise 
entlud sich der »Scham-Ärger« der Großmutter gegen ihren Enkel, bei dem es sich um 
die jüngste und statusniedrigste Person bei der Tischgesellschaft handelte. Gegen die 
übrigen Personen durfte er sich nicht richten, weil es sich um geladene Gäste handelte, 
die einer bevorzugten Behandlung bedürfen.

In bestimmten als gefährlich angesehenen Situationen bleibt den Anwesenden das 
»Lachen« im Halse stecken. Dies ist z. B. der Fall, wenn sich eine Person eine blutende 
Wunde zugefügt hat. Blutige Verletzungen gelten als »ernsthafte« (makdeng) Angele-
genheiten, da die betreffenden Personen in diesem Zustand beständig an Lebensener-
gie verlieren und zudem eine kontaminierende Wirkung auf andere ausüben:

Junge (5 Jahre)
Vier oder fünf Jungen aus der GYB (alle im Alter zwischen 4 und 6 Jahren) laufen bei 
Ebbe auf dem Korallengestein am Meer entlang in Richtung »Höhle der Liebenden« 
(情人洞 Qingren dong).11 Einer der Jungen rutscht aus und fällt hin. Die anderen Kin-
der fangen daraufhin sofort an zu »lachen« (maznga). Doch als sie sehen, dass er 
am Knie blutet, verstummen sie. Der verletzte Junge wendet sich von ihnen ab und 
geht allein ins Dorf zurück.
Feldtagebucheintrag 20; geschrieben am 04.06.2011.

Nach den traditionellen Vorstellungen der Tao ist das Sich-Zufügen einer blutenden 
Wunde eine supranatürliche Sanktion für vorheriges Fehlverhalten entweder des Jun-
gen selbst oder aber eines seiner direkten Vorfahren. Wenn den Tao »schlechte Dinge« 
widerfahren, empfinden sie deshalb ein stark ausgeprägtes »Angst«-Gefühl, das mit 
»Scham« vermischt ist. Obwohl die beiden moralischen Gefühle zusammen auftreten 
und nicht voneinander separiert werden können, sind sie doch auf unterschiedliche 
»soziale« Settings ausgerichtet: »Angst« besteht vor den strafenden Ahnen, die durch 
das Spenden oder den Entzug von Lebensenergie über Leben und Tod richten; »Scham« 
stellt sich ein, weil wichtige andere mitbekommen haben, dass man sich selbst (bzw. 
ein mit dem eigenen »Selbst« in Verbindung stehender Vorfahre) moralisch fehlver-
halten hat. Mit etwa 4 Jahren sind Tao-Kinder alt genug, um die notwendigen kausalen 
Zusammenhänge für das Erleben von »Angst« und »Scham« herzustellen.

Ein normales Verhalten nach einem Unfall ist der Rückzug in die Alleinsituation. 
Die betroffenen Personen haben »Angst« vor weiterer Vergeltung und ziehen es vor, 
die Sicherheit und Geborgenheit ihres Wohnhauses aufzusuchen. Außerdem »schä-
men« sie sich aufgrund ihrer »Schwäche« (maomei; jimoyat), die in ihrem Denken und 
Fühlen mit »moralischer Verwerf lichkeit« (marahet so nakenakem) in Verbindung steht. 

10 � Es ist deshalb sowohl zulässig zu sagen, dass »Ärger«-Empfindungen zu angespannten Muskeln  
führen als auch dass angespannte Muskeln zu »Ärger«-Empfindungen führen.

11 � Die Felsformationen Lanyus sind von den Han-Taiwanesen nach deren Vorstellungen umbenannt 
worden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit378

Nach traditioneller Auffassung geht von ihnen ein kontaminierender Einf luss aus, da 
die mit ihnen in Berührung geratenen »schlechten Dinge« danach streben, weiteren 
»lebenden Menschen« ebenfalls Schaden zuzufügen. Aus Gründen des Selbstschutzes 
meiden die anderen den Kontakt zu verunglückten Personen, was sich darin äußert, 
dass sie »nicht mit ihnen reden« (ji da sirisiringen) und sie »nicht weiter beachten« 
(jiozayan). Die soziale Ausgrenzung erfolgt bei genauerer Betrachtung beidseitig: Sie 
wird einerseits durch den sozialen Rückzug der Betroffenen eingeleitet und anderer-
seits durch das Verhalten der anderen hervorgerufen.

Bislang habe ich nur Beispiele für eine unzureichende Körperbeherrschung auf
geführt. Umgekehrt gilt aber auch, dass Personen mit einer besonders guten Körper-
beherrschung Bestätigung durch die Personen ihrer Ingroup erfahren. Dies ist etwa 
der Fall, wenn jemand über besondere »Körperkraft« und / oder »Geschicklichkeit« 
(moyat) verfügt oder besonders »furchtlos« (masozi) auftritt. Ich möchte dies am Bei-
spiel einer Baumfällung illustrieren:

Mann (um die 40 Jahre)
Im Februar 2011 begleite ich eine Gruppe von 14 Männern aus Iranmeylek bei einem 
Ausflug in die Bergwildnis. Die Männer wollen einen Baum fällen, dessen Holz für 
den Bau eines cinedkeran benötigt wird. Nach etwa einer Stunde erreichen wir die 
Stelle, an der der Baum geschlagen werden soll. Zwei Männer fällen zunächst die 
umstehenden kleineren Bäume mit Motorsägen, um ein ungehindertes Fallen des 
ausgewählten Baums zu ermöglichen. Die übrigen Männer sitzen in einem nahen 
Flussbett und schauen konzentriert bei der Rodungstätigkeit zu. Ein Mann um 
die 40 Jahre sitzt direkt in der Falllinie eines etwa 8 Meter hohen Baums, dessen 
Stamm einen Durchmesser von ca. 20 cm hat. Der besagte Baum fällt die Böschung 
herunter.12 Der unterhalb sitzende Mann weicht im letzten Moment mit dem Ober-
körper nach hinten aus und verhindert auf diese Weise, dass er von dem nieder-
stürzenden Baum getrof fen wird. Sein Gesicht ist dabei ausdruckslos. Die anderen 
Männer sind vor dem Fall des Baums aufgestanden. Jetzt stehen sie daneben und 
»lachen« (maznga). Einer von ihnen klatscht in die Hände.
Beobachtungsprotokoll 53; aufgezeichnet am 17.02.2011.

Der Mann, der im letzten Moment dem herabfallenden Baumstamm auswich, erwies 
sich als besonders besonnen und somit »wissend« (mataneng). Er vermochte genau zu 
berechnen, wie der Baum fällt, und empfand deshalb auch keine »Angst«. Er stellte auf 
eindrucksvolle Weise seine körperliche Kontrolle über die Gesamtsituation unter Be-
weis, wofür ihm die anderen Männer durch ihr »Lachen« und In-die-Hände-Klatschen 
Anerkennung zollten.

Interessanterweise erfuhr der Mann die Anerkennung der anderen Männer ebenso 
wie beim Beschämen mangelnder körperlicher Performanz durch »lachen« (maznga). 
Der Begriff maznga ist wertfrei. Er beschreibt das »Lachen« mit einem geöffneten 
Mund, gibt aber nicht an, welche Bedeutung dem »Lachen« in einer spezifischen Si-
tuation zukommt oder welcher Anlass dazu geführt hat. Der Mann weiß, dass er eine 

12 � Bei den Tao gibt es vor dem Fall eines Baums keinen Warnhinweis an die anderen, da erwartet wird, 
dass jeder die Baumfällung genau mitverfolgt und entsprechend Vorsorge für sich trif f t.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 379

hervorragende Körperperformanz abgegeben hat, er kann das »Lachen« der anderen 
richtig einschätzen und als eine Form der Bestätigung interpretieren. Durch das In-
die-Hände-Klatschen wird ihm eine direkte Form der »Bewunderung« (azwazwain) 
zuteil, die bei den Tao jedoch eher eine Ausnahme darstellt, da indirekte Formen der 
Bestätigung überwiegen (z. B. das Weitererzählen dieser Episode im Dorf).

Diverse Bedeutungen des Lächelns und Lachens

Grundsätzlich gehört ein leichtes »Lächeln« (mamin; maminngen) bei den Tao zum 
guten Umgangston. Personen, die Gelassenheit und Heiterkeit ausstrahlen, werden 
von allen gerne gemocht. Die Abwesenheit eines »Lächelns« signalisiert hingegen 
eine gewisse Unnahbarkeit. Sie deutet auf eine potenzielle »Verstimmung« (mindok), 
»Unzufriedenheit« (ni kayan) oder »Verärgerung« (somozi) der betref fenden Person 
hin, weshalb es besser ist, ihre Gesellschaft vorübergehend zu meiden. Übermäßiges 
»Lächeln« oder »Lachen« (maznga) gilt als problematisch, da ein Zuviel an »Freude« 
(masarey; apiya so onowend) sich nach den Vorstellungen (und Erfahrungen) der Tao in 
ihr Gegenteil verwandeln wird:

Mann (37 Jahre)
Masarey bedeutet »Sonnenstrahl« (陽光 yangguang). Die Zeit des Tageslichts ist ma-
sarey. Wenn man sich masarey fühlt, dann ist man »glücklich« (高興 gaoxing). Aller-
dings sollte man nie allzu sehr masarey sein, weil das Glück schnell in Unglück »um-
schlagen« (反過來 fanguolai) kann. Wenn es zu Hause einen Todesfall zu beklagen 
gibt, wie kann man dann masarey sein ? Wenn man immerzu masarey ist, dann wird 
man maznga. Wenn man maznga ist, dann schlägt das Glück um, so wie sich Sonne 
und Mond abwechseln. Am besten ist man immer nur ein bisschen masarey. 
Emotionale Geschichte 13; erzählt von Mann (37 Jahre).

Die Verwobenheit emotionalen Verhaltens mit der Konstellation der Gestirne ist ein 
Hinweis auf die dichotome Weltordnung der Tao, in der sich Tag und Nacht ebenso wie 
Gutes und Schlechtes abwechseln (vgl. Kapitel 5).

»Lächeln« und »Lachen« stellt bei den Tao ein ähnlich polymorphes Verhalten dar 
wie die mit dem Jiozayan-Komplex verbundenen Verhaltensweisen (vgl. Kapitel 11, 
Abschnitt Nichtbeachten). Die Bedeutung eines »Lächelns« / »Lachens« ist in vielen 
Situationen keineswegs eindeutig zu bestimmen. Ich habe bislang das »Lachen« in 
den verschiedenen von mir behandelten Sozialisationskontexten als eine Form der 
Beschämung interpretiert. Zu dieser Einschätzung bin ich durch die Einnahme einer 
westlichen psychologischen Perspektive gelangt, die bei den betrof fenen Kindern an-
setzt und auf der Grundlage ihres emotionalen Ausdrucksverhaltens Rückschlüsse 
auf deren emotionales und af fektives Empfinden ermöglicht.

Tao-Bezugspersonen haben in den von mir durchgeführten Interviews jedoch im-
mer wieder betont, dass sie ihre Kinder nicht durch »auslachen« (maznga) beschämen 
würden. Sie gaben an, dass ihr »Lachen« stattdessen dazu dient, irritierte und frust-
rierte Kinder in einen »glücklichen« (masarey; apiya so onowned) Zustand zurückzuver-
setzen, in dem die empfindliche Kindesseele am »körperlichen Selbst« verankert ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit380

Im folgenden Abschnitt gehe ich der Frage nach, wie sich der Kontrast zwischen 
der Perspektive einer westlich geprägten Psychologie und der hiervon abweichenden 
Eigenwahrnehmung von Tao-Eltern bzw. -Großeltern erklären lässt. Dabei referiere 
ich verstärkt auf die emische Perspektive der Tao, nach der psychologische Prozesse 
aufgrund andersartiger Konzeptionen sowie eines anders gelagerten Weltbildes nicht 
als solche verstanden werden können. Hinzu kommt, dass die soziozentrische Orien-
tierung der Tao und der erwachsenenzentrierte Sozialisations- und Erziehungsstil die 
Wahrnehmung bestimmter kindlicher psychologischer Bedürfnisse eher verhindern 
als fördern.

Zurückdrängen negativer Einflüsse durch Lachen
Da idiosynkratisches Lachverhalten die Individualität einer Person markiert und eine 
Spannung zu den Werten der sozialen Gemeinschaft erzeugt, müssen die Tao ihr eige-
nes Lachverhalten möglichst der Gruppe anpassen. »Lachen« ist immer auf andere be-
zogen (und nicht selten gegen andere gerichtet), wobei es sich bei den anderen sowohl 
um Menschen als auch Geistwesen handeln kann (also um »soziale« Akteure im Sinne 
von Latour 1996). »Lachen« bzw. nicht »lachen« ist somit ein Ausdruck von Gruppen-
bildungsprozessen und letztlich von Zugehörigkeit. Durch das gemeinsame »Lachen« 
kann eine Gruppe ihre Geschlossenheit nach außen hin demonstrieren. Das »Lachen« 
ist ein Zeichen ihrer »kollektiven Stärke« (moyat), ihres überlegenen Status und auch 
ihrer Furchtlosigkeit gegenüber antagonistischen anderen.

Wenn jemand ernsthaft »wütend« (somozi) wird, ist es z. B. für alle anwesenden 
Personen unbedingt erforderlich, geschlossen gegen das »asoziale Verhalten« (mara­
het so iyangey) dieser Person vorzugehen. In der Regel geschieht dies durch kollektives 
»Lächeln« oder »Lachen«. Nach Auf fassung der Tao wird nicht fokussierter »Ärger« 
von außen induziert. Seine unkontrollierte Freisetzung basiert auf individueller 
»Schwäche« (maomei; jimoyat), die von den anito ausgenutzt wird, um »schlechte Din-
ge« geschehen zu lassen. Das »Lachen« der anderen gilt deshalb nicht nur der sich 
fehlverhaltenden Person, sondern vor allem den anito, von denen diese momentan 
besessen ist. Durch kollektives »Lachen« gelingt es der moralisch rechtschaf fenen 
Mehrheit, die von den anito ausgehenden »schlechten Einf lüsse« von sich abzuweisen 
und bestimmte Eigeninteressen gegenüber anderen zu verteidigen.

Kinder im GYB-Alter haben bereits gelernt, dass sie ohne kulturell akzeptablen 
Grund weder weinen noch »wütend« werden dürfen. Wann immer ein Kind aus der 
Peergruppe sich zu einer dieser Verhaltensweisen hinreißen lässt, ist ihm eine Beschä-
mung durch »auslachen« gewiss. Doch das, was von den »lachenden« Kindern beschämt 
wird, ist bei genauerer Betrachtung nicht die Gesamtperson des sich fehlverhaltenden 
Kindes, sondern seine temporär durch Besessenheit bestehende Verunreinigung.

Erhabenes Lächeln
Gelegentlich konnte ich während meiner Feldforschung auf Lanyu beobachten, wie 
einzelne alte Männer von anderen Personen »beschimpft« (avayan) wurden, diese je-
doch »nicht weiter beachteten« (jiozayan) und stattdessen mit einem »Lächeln« auf den 
Lippen unbeirrt ihres Weges gingen. Der »Ärger« (somozi) der anderen prallte von den 
alten Männern ab, sie ließen ihn weder an sich heran noch »legten sie sich ihn in ihr 
Inneres hinein« (pangain do onowned). Die alten Männer fassten die Schimpfenden als 
antagonistische Gegner auf, die sich aufgrund ihres Verhaltens bereits disqualifiziert  

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 381

hatten. Sie selbst waren in diesem Moment mit sich im Reinen, da sie sich als »mora-
lisch gut« (apiya) erfuhren und ihren höheren sozialen Status (den sie sich selbst zu-
schrieben) auskosteten. Sie empfanden ein Gefühl »moralischer Erhabenheit«, das von 
den Tao – ebenso wie »Freude« an sich – als masarey oder masarey so onowned bezeichnet 
wird. »Erhabenheit« ist mit »Stolz« (mazwey) und »Freude« über die eigene moralische 
Rechtschaffenheit gepaart und besonders häufig bei meynakem a tao anzutreffen, die 
aufgrund ihres materiellen Reichtums, den sie beständig mit ihrer Gefolgschaft teilen, 
von den Dorf bewohnern als »moralisch gut« angesehen werden.

»Moralische Erhabenheit« ist ein Gefühl, das sich erst allmählich im Laufe des Le-
bens einstellt, wenn eine Anbindung an soziale Normen und kulturelle Werte weitest-
gehend erfolgt ist. Eine Vorläuferform von »moralischer Erhabenheit« stellt sich ein, 
wenn Tao-Kinder im GYB- und Grundschulalter »herumlärmende« Peers »auslachen«. 
Von klein auf verstehen sie, dass »lächelnde« und sich »ruhig« (mahanang) verhaltende 
Personen sich in einer moralisch überlegenen Position befinden. Wenn eines der Kinder 
aus ihrer Altersgruppe Schwäche zeigt und z. B. aus nichtigem Anlass zu schimpfen 
beginnt, empfinden manche Kinder ein »inneres Frohlocken« (masarey so onowned), weil 
sie durch ihr eigenes »Ruhigbleiben« und »Nicht-wütend-Werden« (vorübergehend) 
einen sozialen Statuszuwachs erfahren.

Wohlwollendes Lachen
Mangelnde Körperbeherrschung wird bei älteren Säuglingen und Kleinkindern mit 
Unwissenheit und Unachtsamkeit in Zusammenhang gebracht. Die Kontrolle über 
das motorische System ist eine der zentralen Funktionen des nakenakem, aus dessen 
Fundus an Wissen die richtigen Verhaltensweisen ausgewählt werden müssen, um 
die auf die verschiedenen Gelenke verteilten Seelenaspekte am oder im »körperlichen 
Selbst« zu fixieren. Da die Implementierung kulturellen Wissens im nakenakem einen 
länger andauernden Prozess darstellt, der erst im Erwachsenenalter zum vorläufigen 
Abschluss gelangt, kann von jüngeren Kindern noch keine vollständige Kontrolle über 
ihre motorischen Bewegungsabläufe erwartet werden. Obwohl Tao-Bezugspersonen 
Säuglingen und Kleinkindern Frustrationserfahrungen möglichst ersparen wollen 
und ihnen deshalb eine proaktive Pf lege zukommen lassen, geschieht es trotzdem 
von Zeit zu Zeit, dass diese hinfallen und sich Schrammen zufügen. Das »Lachen« der 
Bezugspersonen in solchen Momenten ist aus emischer Perspektive heraus betrachtet 
jedoch keine Beschämung. Es handelt sich hierbei um ein fürsorgliches oder wohlwol-
lendes »Lachen«, das dazu dient, das gestürzte Kind vor den anito zu »beschützen« 
(apzatan). Die Tao führen das Stolpern des Kindes auf die Intervention übelwollen-
der Geistwesen zurück, die sich in seine Nähe begeben haben, um »durch Tricks seine 
Aufmerksamkeit zu erregen« (manivet so anito). Die anito nutzen jede Unachtsamkeit 
des Kindes aus, um es abzulenken und in Gefahrensituationen zu bringen. Sie wollen 
dem »körperlichen Selbst« des Kindes Schaden zufügen und erreichen, dass es sich 
»erschreckt« (maogto), sodass die fragile kindliche »Seele Angst bekommt« (maniahey 
so pahad) und panikartig davonf liegt. Ohne wohlwollendes »Lachen« der Bezugsper-
sonen ist ein Kind den Attacken der anito schutzlos ausgeliefert.

Tao-Bezugspersonen gaben in Interviews zu den Sozialisationspraktiken an, dass 
sie nach dem Sturz eines Kindes »lachen«, um auf diese Weise eine Atmosphäre zu 
schaffen, in der sich das verunglückte Kind wieder »glücklich« (masarey) fühlt. Sie 
wollen durch ihr »Lachen« bewirken, dass sich das Kind möglichst unmittelbar nach 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit382

dem Hinfallen »ruhig« (mahanang) verhält und über ein »Sicherheitsgefühl« (maha­
nang so onowned) verfügt. Dies ist wichtig, um die durch ihre Frustrationserfahrung 
ins Schweben geratene Kindesseele wieder an das »körperliche Selbst« anzubinden. 
Durch das »Lachen« der Bezugspersonen wird die zuvor dem Kind antrainierte »Angst- 
und Scham-Disposition« (kanig) reaktiviert. Denn das wohlwollende »Lachen« kann 
auf der Ebene der Ausdruckszeichen nicht von anderen Formen des »Lachens« (z. B. 
dem »Auslachen«) unterschieden werden, seine Bedeutung ergibt sich aus dem spe-
zifischen sozialen Kontext, der aber von jüngeren Kindern noch nicht auf eindeutige 
Weise interpretiert werden kann. Ich nehme an, dass wohlwollendes »Lachen« von 
älteren Säuglingen und jüngeren Kleinkindern aufgrund ähnlicher Vorerfahrungen 
als etwas potenziell Bedrohliches aufgefasst wird. Ihr »ruhiges Verharren« (das von 
den Bezugspersonen intendiert wird) ist eine erlernte Reaktionsweise, die in diesem 
Lebensalter nicht notwendigerweise mit einem »inneren Gefühl der Ruhe und Sicher-
heit« einhergeht.

Da die Tao über keine den westlichen Vorstellungen von »Psyche« und »Emotion« 
vergleichbaren Konzepte verfügen, wird der oben beschriebene Vorgang von ihnen 
grundsätzlich anders wahrgenommen, als dies z. B. in den westlich orientierten Wis-
senschaften der Fall wäre. Tao-Bezugspersonen richten ihre Wahrnehmung nicht so 
sehr auf den psychisch-emotionalen Zustand des Kindes (was einer westlichen Per
spektive entsprechen würde), sondern auf die Verfassung seines »körperlichen Selbst«. 
Es ist davon auszugehen, dass beim wohlwollenden »Lachen« kindliche Erfahrungen 
und erwachsene Erfahrungszuschreibungen erheblich voneinander divergieren. Auch 
weichen an dieser Stelle emische und etische Sichtweisen deutlich voneinander ab.

Tes mori !
Eine bestimmte Art des »Lachens«, die mich zu Beginn meiner Feldforschung regel-
mäßig verstörte, war das »Auslachen« auf Tes mori !-Weise. Tes mori !-Lachen erfolgt, 
wenn jemand von respektablen älteren Personen (wie z. B. den eigenen Eltern) eine 
»Instruktion« (nanaon) oder einen Ratschlag erhält, diesen aber nicht beherzigt und 
dann aufgrund der eigenen Besserwisserei einen körperlichen Schaden erleidet.13 
Wenn die verunglückte Person nach Hause zurückkommt, sagen diejenigen, die sie 
zuvor »ermahnt« oder ihr einen Ratschlag erteilt haben, laut »lachend« »tes mori !« zu 
ihr, was man am ehesten mit »Das geschieht dir recht !« (»活該 !« »Huo gai !«) überset-
zen kann. Tes mori !-Lachen richtet sich in der Regel gegen Kinder, es kann aber auch 
Erwachsene treffen. Es handelt sich hierbei um kein beliebiges Verhalten, zu dem 
sich eine respektable ältere Person entschließen oder auch nicht entschließen kann; 
die kulturellen Display-Regeln der Tao sehen unbedingt vor, dass auf sämtliche durch 
»Ungehorsam« (jimangamizing) hervorgerufenen körperlichen Verletzungen mit »Aus-
lachen« reagiert wird.

Ich will dies an einem Beispiel illustrieren: Ein 9-jähriger Junge aus meinem Be-
kanntenkreis kletterte immer wieder auf hohe Bäume. Als seine Eltern dies durch die 
Petzerei seiner jüngeren Geschwister herausbekamen, wiesen sie ihn auf die Gefahr 
eines Sturzes hin und verboten ihm fortan, auf Bäume zu klettern. Der Junge hielt 
sich aber nicht an die elterlichen »Ermahnungen« (nanaon) und stürzte beim Klettern 

13 � Gelegentlich erteilen auch Peers Ratschläge, die bei Missachtung zu Tes mori !-Verhalten führen  
können.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 383

wenig später tatsächlich aus einiger Höhe ab, wobei er sich den Arm auskugelte. Als er 
mit großen Schmerzen nach Hause kam, wurde er zunächst auf Tes mori !-Weise von 
seinen Eltern »ausgelacht« und erst eine Weile später ins Krankenhaus nach Imorod 
gefahren.14

»Lachen« auf Tes mori !-Weise setzt voraus, dass Kinder bereits über ein mehr oder 
weniger ausgeprägtes Sprachverständnis verfügen, denn sie müssen in der Lage sein, 
den Sinn elterlicher »Ermahnungen« zu verstehen. Bei genauerer Betrachtung handelt 
es sich bei tes mori ! deswegen um eine Erziehungsmethode und keine Sozialisations-
praktik im eigentlichen Sinn. Ich führe Tes mori !-Lachen trotzdem auf, weil es ein 
geeignetes Beispiel darstellt, um auf die divergierenden Einschätzungsprozesse, die 
zwischen etischer und emischer Perspektive bestehen, hinzuweisen.

Kindlicher Ungehorsam ist nach Auffassung der Tao nicht einfach nur eine Miss-
achtung der Eltern (oder sonstiger Bezugspersonen), sondern darüber hinaus auch 
eine Respektlosigkeit gegenüber den Ahnen der eigenen Verwandtschaftsgruppe. 
Er steht im Widerspruch zu den anzestralen Taburegelungen und richtet sich somit 
gegen eine als heilig empfundene Ordnung. Die Ahnen reagieren auf filialen Unge-
horsam mit »Zorn« (somozi) und »Abscheu« (jyakian). Bei schwerwiegenden und / oder 
wiederholten Verstößen gegen die von ihnen erlassenen Regeln entziehen sie ihren 
Nachkommen den Segen und »wenden sich« von ihnen »ab« (jiozayan) (vgl. Kapitel 5, 
Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen).

Die Bezugspersonen solidarisieren sich mit den Ahnen, die ebenso wie sie selbst 
eine Beschämung durch die ungehorsamen Kinder erfahren haben. Sie haben »Angst« 
(maniahey) vor dem »Zorn« (somozi) der Ahnen, der nicht nur ihre Kinder, sondern auch 
sie selbst treffen würde. Da kindliches Fehlverhalten Auswirkungen auf die eigenen 
Überlebenschancen hat, besteht aus Sicht von Tao-Bezugspersonen die Notwendigkeit, 
sich klar gegenüber den Fehlern ihrer Kinder zu positionieren. Durch Tes mori !-Lachen 
signalisieren sie ihnen, dass sie selbst die Konsequenzen für das Ausschlagen der el-
terlichen »Ermahnung« zu tragen haben und nicht mit der Unterstützung durch ihre 
Bezugspersonen rechnen können. Das Befolgen der elterlichen Worte gewährt Tao-
Kindern Sicherheit für Leib und Leben, ihre Missachtung führt dazu, dass ihr »kör-
perliches Selbst« den bösartigen Kräften des Universums schutzlos ausgeliefert ist.

Das »Auslachen« auf Tes mori !-Weise ist aus emischer Perspektive mehr als eine 
bloße Beschämung der sich fehlverhaltenden Kinder, da es neben »Scham« (masnek) 
auch noch den Aspekt der »Angst« (maniahey) beinhaltet. Aus westlicher Perspektive 
wird aufgrund der andersartigen Konzeption von »Person« und des wissenschaftlich-
aufgeklärten Weltbildes der Aspekt der »Angst« übersehen. Aus dieser Sicht mutet 
Tes mori !-Lachen ausschließlich wie eine Beschämung an. Das Verhalten der »lachen-
den« Bezugspersonen löst bei Angehörigen westlich orientierter Mittelschichten Ver-
störung aus, da es so wirkt, als ob sich die Eltern am körperlichen Leid ihrer Kinder 
ergötzen würden.

14 � Ein auf Tahiti bezogenes ähnliches beschämendes Verhalten – auch im Zusammenhang mit einem 
Jungen, der von einem Baum gestürzt ist – findet sich bei Levy (1973).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit384

Freude über die eigene Wirkungsmächtigkeit
Obwohl die »Freude« (masarey) über die eigene »Wirkungsmächtigkeit« (moyat) an die 
Individuation gebunden ist, darf sie bei den Tao in bestimmten Situationen durch 
»Lächeln« artikuliert werden. Dies ist möglich, da sie auf beobachtbaren und somit 
sichtbaren Resultaten der eigenen Handlung basiert, die durch das eigene körperliche 
Auftreten hervorgerufen wurden. Das mit der »Freude« über die eigene Wirkungs-
mächtigkeit verbundene »Lächeln« ist ein Ausdruck von persönlicher »Kraft« und 
»Stärke« (moyat), guter Körperbeherrschung, »Mut« (mavohwos) bzw. »Furchtlosigkeit« 
(jimaniahey) sowie eines »ruhigen und gefestigten Inneren« (mahanang so onowned / ma­
paned so onowned). Der in diesen Momenten zeitgleich empfundene »Stolz« (mazwey) 
darf von den betreffenden Personen jedoch nicht in Worte gefasst werden.

Die eigene Wirkungsmächtigkeit wird von Tao-Kindern erstmals erfahren, wenn 
sie bei der sukzessiven Überwindung der frühkindlichen affektiven »Angst- und 
Scham-Disposition« (kanig) Macht über andere verspüren. Dies ist mit etwa 4 Jahren 
der Fall, wenn sie auf autonome Weise mit ihren Peers durchs Dorf und seine nähe-
re Umgebung streifen und sich am »Aufziehen« und »Ärgern« (pasozi) jüngerer und 
schwächerer Kinder beteiligen. All das, was Bezugspersonen und ältere Kinder mit ih-
nen im Kleinkindalter angestellt haben, probieren sie nun selbst an wehrlosen jünge-
ren Kindern aus. Die Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen werden zu Beginn 
der Kindheitsphase auf die Peergruppen übertragen und erzeugen dort ein Klima der 
»Angst« und »Scham«, das mit dem Buhlen um Macht und Einf luss einhergeht (vgl. 
Kapitel 8 und 9).

Im besonderen Maße werden sich Tao-Kinder ihrer Wirkungsmächtigkeit be-
wusst, wenn sie aufgrund ihres »furchteinf lößenden« (masozi) Auftretens dazu in der 
Lage sind, in anderen Personen »Angst« auszulösen. In Abschnitt Bedrohen und ängs­
tigen in Kapitel 12 habe ich bereits das Beispiel eines 10-jährigen Jungen aufgeführt, 
der mit einer giftigen Seeschlange in der Hand auf eine Gruppe jüngerer Peers zu-
geht, um ihnen auf diese Weise zu »drohen« (anianniahin). Er traute sich als Einziger 
von ihnen, die Giftschlange anzufassen, weil er wusste, dass sie ihn in dieser Position 
nicht beißen kann. Er nutzte das von ihm erworbene kulturelle Wissen, um die eigene 
»Angst« zu besiegen. Seine Wirkungsmächtigkeit wurde ihm vollends bewusst, als er 
sah, wie die jüngeren Kinder vor ihm und der Schlange »davonliefen« (miyoyohyo). Er 
erlebte sich zudem als statushöher, was ein »angenehmes Gefühl« (apiya so onowned) 
der »Freude« (masarey) und des »Stolzes« (mazwey) in ihm hervorrief.

Der Wunsch, »furchteinf lößend« und »schrecklich« (masozi) zu sein, ist vor allem 
ein männliches Bedürfnis (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen). Tao-Männer sto-
ßen im Alter auf das Problem, dass es immer weniger Personen gibt, die sie aufgrund 
ihrer abnehmenden Körperkraft beeindrucken können. Um sich selbst weiterhin als 
»furchteinf lößend« zu erleben – und auf diese Weise ihre eigene Wirkungsmächtig-
keit zu spüren –, richten sie ihre vitale Aggressivität nun zunehmend gegen jüngere 
Kinder, die ihnen wehrlos ausgesetzt sind (vgl. Kapitel 9 und 12):

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  Beschämung durch auslachen 385

Kind (ca. 2 Jahre)
Na pasozi no rarakeh o kanakan na ka todazngan no rarakeh.
老人惹小孩子生氣, 老人就一直笑.
Der Alte ärgert das Kind, bis es wütend wird, und lacht die ganze Zeit dabei.

Yapiya piyalalamen o kanakan.
惹小孩子很好玩.
Das Necken der kleinen Kinder ist sehr amüsant.

Yamlavi rana o kankan nam a na jipasozi no rarakeh.
小孩子被逗哭後, 老人就不再逗小孩子了.
Als das kleine Kind zu weinen anfängt, hört der Alte mit dem Ärgern auf.
Emotionale Geschichte 14; erzählt von Frau (38 Jahre).

Das »ununterbrochene Lachen« (todazngan15) des alten Mannes in der oben stehenden 
Episode deutet darauf hin, dass dieser in diesem Moment »Freude« (masarey) über die 
eigene Wirkungsmächtigkeit empfand.

15 � Tod-aznga-n ist eine grammatikalische Form von maznga, die eine länger andauernde Handlung  
beschreibt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016 - am 13.02.2026, 15:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

