14 Beschamung durch auslachen

Etwa zur Mitte der Kleinkindphase hin, d.h. in einem Alter von 2,5 bis 3 Jahren, verin-
dern sich die Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen. »Angst« (maniahey) indu-
zierende Sozialisationspraktiken treten nun deutlich weniger hiufig auf — auch wenn
sie nicht véllig zum Erliegen kommen. Tao-Kinder werden stattdessen in diesem Alter
vermehrt von ihren Bezugspersonen durch »auslachen« (maznga) beschimt. »Scham«
(masnek) induzierende Praktiken beginnen bei genauerer Betrachtung bereits im
Sauglingsalter, in dem sie jedoch aufgrund der kognitiven und emotionalen Entwick-
lung der Kinder eine grundsitzlich andere Wirkung entfalten. Diente das »furchtein-
flofRende« (masozi) Auftreten der Bezugspersonen dazu, Kinder einzuschiichtern und
»fiigsam« (kanig) zu machen, so werden diese nun von selbst »verlegen« (manig), was
daran ersichtlich wird, dass sie sich auf schamvolle, héfliche und respektvolle Weise
gegeniiber ilteren Mitgliedern der sozialen Gemeinschaft verhalten. Der Wechsel von
kanig zu manig erfolgt nicht abrupt, er vollzieht sich in einem mehrere Jahre andauern-
den Prozess, der mit dem allmihlichen Wechsel von einer externen Verhaltensregula-

tion hin zu einer internen Emotionsregulation einhergeht.

Im Alltag werden die Emotionsworter kanig (»Schiichternheit«/»Hemmung«), ma-
nig (Verlegenheit«/»Peinlichkeit«) und masnek (»Scham«) von den Tao in ihrer Bedeu-
tung hiufig nur unscharf voneinander unterschieden. Ich habe viel Zeit aufgebracht,
die feinen Unterschiede zwischen diesen drei Emotionswortern durch das Sammeln
einer Fille von emotionalen Geschichten, in denen diese Begriffe vorkommen, zu ver-
stehen. Masnek ist demnach das eigentliche »Scham«Wort im Sinne einer defensiven
Reaktion auf eigenes (und in bestimmten Situationen auch fremdes) Fehlverhalten.
Kanig und manig — die sich beide von der Wurzel anig (»Hoflichkeit«) ableiten — erlan-
gen ihre Bedeutung durch die Verwendung der Prifixe ka- und ma-, die ein Wort als
Patiens oder Agens kennzeichnen und somit externe bzw. interne Kontrolle tiber ein
Verhalten oder einen bestimmten Zustand anzeigen (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Kommen-
salitdt und Nahrungstausch).

Im soziokulturellen Kontext der Tao ist es von grofiter Wichtigkeit, dass Personen
auf aktive Weise auftreten und Kontrolle iiber ihr Verhalten ausiiben. Eine Person, die
»Verlegenheit«/»Peinlichkeit« (manig) und »Schamc« (masnek) zu empfinden vermag, er-
fillt eine wichtige Voraussetzung fiir autonomes und eigenstindiges Handeln, da sie
grundsichlich zur intrapersonalen Emotionsregulation befihigt ist. Sie verfugt iber
das notwendige kulturelle Wissen, um sich in diversen Situationen auf vorausschauen-
de und sozial-normative Weise zu verhalten. Das Empfinden von »Schamc stellt einen

13.02.2026, 15:51:16. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

362

Geister der Kindheit

reiferen Zustand dar, der nach dem Selbstverstindnis der Tao an das eigentliche
Menschsein bzw. an das Erlangen eines (vollstindigen) Personenstatus gekoppelt ist.

Es ist wichtig darauf hinzuweisen, dass die Internalisierung' der »Scham« nicht
vollstindig erfolgt, da sie an eine sozial-relationale sowie auch sozialriumliche Auf-
fassung von Moral gebunden ist. In Kapitel 6 habe ich bereits darauf hingewiesen, dass
bestimmte situationsspezifische Zusammenhinge wie gutes Wetter und die Anwesen-
heit vieler Dorfbewohner sich positiv auf die »moralische Rechtschaffenheit« (apiya so
nakenakem) der Tao auswirken. Denn ohne die Prisenz mitwissender anderer stellt
sich das fiir den Zusammenbhalt der sozialen Gemeinschaft so wichtige »Scham«-Ge-
fithl nur unzureichend ein, es kommt an den Rindern des Dorfes vermehrt zu »riick-
sichtslosem Verhalten« (jyasnesnekan), bei dem sich einflussreiche Personen(gruppen)
Vorteile gegentiber schwicheren anderen verschaffen.

»Scham« (masnek) erfihrt im kulturellen Kontext der Tao eine andere Auspri-
gung als in euroamerikanischen Kulturen, da sie mit »Angst« (maniahey) und nicht
mit »Schuld« verbunden ist (fiir die ich kein eigenstindiges Emotionswort im cirici-
ring no tao ausmachen konnte). Die notwendige Uberwindung der »Angst« fithrt bei
den Tao zugleich zu einer Ausblendung der »Scham«. Beide moralischen Gefiihle
konnen voriibergehend unterdriickt werden, indem eine Person »Kraft«/»Stirke«
und »vitalen Arger« (moyat) demonstriert — ein Vorgang, der auf biophysiologischer
Ebene mit einer Aktivierung des Muskelsystems einhergeht (vgl. Kapitel 6, Abschnitt
Arger-Regulation). »Scham« ist unter diesen Umstinden nicht notwendigerweise ein
dauerhafter Zustand, sondern etwas Voriibergehendes, das durch entsprechende
Verhaltensregulation bis zu einem gewissen Grad abgestreift werden kann.” Das
»moralisch Schlechte« (marahet) wird von den Tao nicht als ein internes Attribut an-
gesehen, das unmittelbar mit dem eigenen Wesenskern verbunden ist. Es wird statt-
dessen als etwas Externes wahrgenommen, das in der Umwelt angesiedelt ist und
nur durch entsprechendes kulturelles Wissen vom eigenen »korperlichen Selbst«
ferngehalten werden kann. Wenn »schlechte Dinge« Einlass in den Kérper finden
und sich im onowned einer Person einnisten, werden sie von den Tao als Fremdkor-
per wahrgenommen. Sie diirfen »nicht weiter beachtet« (jiozayan) werden, damit sie
keine Macht iiber die »lebenden Menschen« erlangen. In euroamerikanischen Kul-
turen fithrt die Verstrickung von »Scham« und »Schuld« hingegen dazu, dass das
»moralisch Schlechte« auf ewig im eigenen Inneren verbleibt. Die »Geister« werden
nicht in der Umwelt lokalisiert, sie sind stattdessen unerwiinschte Aspekte der eige-
nen Psyche, die unterdriickt und verdringt werden miissen. Die unterschiedlichen
emotionalen Verbindungen, die zusammen mit der »Scham« eingegangen werden
- »Angst« bei den Tao; »Schuld« bei Europiern und Amerikanern — fithren aufgrund
des jeweils anders gelagerten Personenverstindnisses zu kulturspezifisch unter-
schiedlichen emotionalen Prozessen und affektiven Dynamiken.

1 Der Begriff der Internalisierung ist problematisch, da er auf psycho-emotionale Prozesse verweist, die
einem euroamerikanischen Modell der Emotionsregulation entspringen, das nicht ohne Weiteres auf
die Tao iibertragen werden kann.

2 »Scham« wird erst dann zu einem dauerhaften Zustand, wenn eine Person aufgrund ihres kérper-
lichen Unvermaogens (bzw. ihres Lebenswandels) weder zum eigenen noch zum Lebenserhalt anderer
beitragen kann und deshalb massive soziale Ausgrenzung erfihrt.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

Generell gilt, dass bei den Tao jegliche Abweichung von den sozialen Normen negativ
markiert werden muss, um menschliches Verhalten vom verwerflichen Tun der anito
abzugrenzen. Fiir gewohnlich geschieht dies durch diverse Formen der Beschimung,
unter denen das »Lachen« oder »Auslachen« (maznga) am prominentesten vertreten
ist.’ Ich werde zunichst anhand einiger Beispiele die Spannbreite der durch »ausla-
chen« beschimten Verstof3e gegen die normative Werteordnung aufzeigen. Ich kon-
zentriere mich dabei auf Episoden, in denen Tao-Kinder von ihren Bezugspersonen
oder Peers »ausgelacht« werden. Fiir die korrekte Darstellung der kindlichen Entwick-
lungsnische ist es dariiber hinaus wichtig, einige weitere Beispiele zu behandeln, in
denen Erwachsene als Protagonisten auftreten.

Zu den in diesem Kapitel behandelten Verstéfien gegen die normative Werte-
ordnung gehort die Missachtung zentraler kultureller Werte, Unstimmigkeiten bei
sprachlichen Auerungen, die Verletzung lokaler Gefiihlsregeln sowie mangelnde
Korperbeherrschung, zu der korperliche Fehlleistungen aller Art wie z.B. stolpern
gerechnet werden. Damit die »Scham« induzierende Sozialisationspraktik des »Aus-
lachens« besser verstindlich wird, ist es ferner notwendig, die diversen Bedeutungen
des »Lichelns« (mamin) und »Lachens« (maznga) bei den Tao eingehender zu erdrtern.
Dabei fillt auf, dass aus einer emischen Perspektive heraus betrachtet das »Lachenc
der Bezugspersonen nicht in allen spezifischen Kontexten als Beschimung angesehen
werden kann.

Ein spezieller Grund fiir das »Auslachen« oder fiir »Lachen« liegt vor, wenn Tao-
Kinder ohne kulturell akzeptablen Grund weinen oder »wiitend« (somozi) werden.
Aufgrund ihrer zentralen Bedeutung fiir die Sozialisation von Emotionen bei den Tao
behandele ich die Marginalisierung von »Traurigkeit« (marahet so onowned) und die
»Hervorlockung des Argers« (pasozi) bei jiingeren Kindern in den beiden folgenden
Kapiteln ausfithrlich und verfolge sie an dieser Stelle nicht weiter.

Bei der Behandlung beschimenden Verhaltens bei den Tao ist es wichtig, nicht aus-
schlief3lich auf die Sozialisationsphase zu referieren, da sich die im Kleinkindalter an-
zutreffenden sozialen Praktiken iiber die Lebensphase hinweg je nach Art der sozialen
Relation verindern. Wie ich im Abschnitt Sozial-relationale vs. autonome Orientierung in
Kapitel 6 beschrieben habe, betrachten sich die Mitglieder der diversen Altersgruppen
hinsichtlich ihrer hierarchischen Positionierung im Gesamtgefiige des Dorfes als sta-
tusgleich. Was in diesen Gruppen verhandelt wird, ist von daher nicht Status im Sinne
von Alter oder Generationenfolge, sondern Status in Form von Ansehen und Prestige.
Das Streben der egalitiren »Geschwister« nach sozialem Ansehen fithrt innerhalb der
Vergleichsgruppe zu diversen Formen der Beschimung, die den einzelnen Personen
dazu dienen, sich von ihren Konkurrenten abzuheben. Dieses Verhalten ist bereits in
den sich zu Beginn der Kindheitsphase herausbildenden Peergruppen festzustellen.
In den hierarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppen ist beschimendes
Verhalten hingegen nur selten anzutreffen; es ist vornehmlich im Umgang mit ilteren
Sauglingen und Kleinkindern zu beobachten und tritt in spiteren Altersphasen kaum
noch auf. Die sozialen Relationen innerhalb der Verwandtschaftsgruppe zeichnen sich
dadurch aus, dass Fehlverhalten durch physische Strafen sanktioniert wird (die auch

3 Weitere Formen der Beschimung umfassen das »Wegblicken«/»Nichtbeachten« (jiozayan) sowie
demonstrative »Verachtung« (ikaoya), die oftmals mit beleidigenden Worten einhergeht.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

363


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

364

Geister der Kindheit

den Entzug anzestralen Segens miteinbeziehen). Das in den hierarchisch organisier-
ten Gruppen induzierte moralische Gefiihl ist »Angst« (maniahey) vor der Vernichtung
des »korperlichen Selbst« (kataotao); das in der Dorfoffentlichkeit induzierte morali-
sche Gefiihl hingegen »Scham« (masnek), die man auch als eine Form der Sozialangst
begreifen kann, da sie mit der »Angst« einer Exklusion aus itberlebenswichtigen sozia-
len Gruppen und Netzwerken einhergeht.

Die Existenz des »Klapsens« (kabagbag) in den hierarchisch organisierten Ver-
wandtschaftsgruppen und seine Abwesenheit in den egalitiren Altersgruppen ist an
sich ein klarer Hinweis auf das Vorhandensein zweier distinkter moralischer Gefiihle
in diesen beiden sozialen Dominen. Auch wenn kérperliche Auseinandersetzungen
und Priigeleien in den kindlichen Peergruppen gelegentlich vorkommen, handelt es
sich hierbei um Verst6Re gegen die normativen Richtlinien des iwawalam so tao. Denn
eine der wenigen Verhaltensregeln, die Tao-Kinder unbedingt zu befolgen haben, be-
steht darin, dass sie sich nicht priigeln diirfen.

Missachtung zentraler kultureller Werte

Allgemein gesprochen finden Beschimungen durch »auslachen« (maznga) immer
dann statt, wenn »soziale Normvorstellungen und kulturelle Werte« (iwawalam so tao)
von Kindern oder auch erwachsenen Personen missachtet werden. Jeder noch so klei-
ne Verstof3 gegen Konventionen, Traditionen und soziale Standards kann beschimen-
des Verhalten hervorbringen. Das »Lachen« geht in den meisten Fillen von ilteren und
statushoheren Personen aus (aber es gibt auch einige Ausnahmen, die ich weiter unten
behandeln werde).

Hiufig handelt es sich beim Beschimen durch »auslachen« um geringfiigige Ver-
stofRe gegen die soziokulturelle Ordnung. Ich will dies anhand von zwei Beispielen
illustrieren: 1. Als ich einmal schnellen Schrittes durch Yayo ging, um gerade noch
rechtzeitig zu einer Veranstaltung in der dortigen Mittelschule zu gelangen, »lachten«
einige alkoholisierte junge Minner tiber mein Verhalten. Der eine rief mir zu: »Setz
dich erst mal hin und trink was!« GRFC2L, 1GEBY« »Ni xian zuo, he dian!«). Fiir die
Tao, die in jeder Situation versuchen, die Ruhe zu bewahren, stellte mein Stechschritt
ein abnormes Verhalten dar, das mich und andere aufgrund meiner zu schnellen und
somit unbedachten Handlung in Gefahr bringen konnte. 2. Als meine Familie und ich
einmal zu Hause frittierte SiifSkartoffelstiickchen mit der Hand afSen, war dies fiir
die beiden uns besuchenden Tao-Midchen (8 und 9 Jahre) Anlass genug, uns »auszu-
lachenc. Erst als wir ihnen Essstibchen reichten, fingen sie an mitzuessen.*

Tao-Kinder miissen vom spiten Siuglingsalter an zentrale kulturelle Werte erlernen.
Von ihnen wird zunehmend erwartet, dass sie sich auf normkonforme Weise verhal-
ten. Ein wichtiger Aspekt hierbei ist die Beachtung der Regeln der »Hoflichkeit« (anig)

4 Die Tao-Midchen trauten sich, meine Frau und mich als dltere Personen»auszulachen«, weil wir ihnen
(sowie wires als Angehérige der deutschen Mittelschicht gelernt hatten) zundchst auf Augenhéhe be-
gegneten. ZuBeginnder Forschung hatten wir noch nichtverstanden, dass esim Sozialisationskontext
derTao notwendigist, in Kindern »Angst«und »Scham«zu evozieren, um ein an lokale Verhaltensstan-
dards angepasstes »hofliches« (anig) kindliches Verhalten herbeizufiihren.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

und des »Respekts« (ikaglow) im Umgang mit respektablen ilteren Personen aus der
hierarchisch organisierten erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe: Kinder
(und jiingere Erwachsene) sollten zuhoren und schweigen, anstatt zu reden, keine Wi-
derworte geben, Verwandte zuerst griifRen und warten, bis ihnen Nahrung zugeteilt
wird (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Altershierarchie). Ein weiterer wichtiger Gesichtspunkt
ist die unbedingte Einhaltung der anzestralen Tabus, die unabhingig von Alter und
Entwicklungsstand von allen Tao befolgt werden miissen. Aus kindlicher Perspektive
bedeutet dies, wihrend des Essens keine lauten Geriusche zu verursachen, keine Orte
mit Marahet-Qualitit aufzusuchen, weder zu stehlen noch Dinge zu berithren, die
einem nicht gehoren, und auch keine »dreckige Sprache« zu verwenden.

Des Weiteren miissen Tao-Kinder lernen, soziale Grenzziehungen zwischen
Verwandten und Nichtverwandten (bzw. zwischen Personen der Ingroup und der
Outgroup) vorzunehmen. Wie ich im Abschnitt Kommensalitit und Nahrungstausch
in Kapitel 4 beschrieben habe, wird die Zugehorigkeit zu einer Gruppe durch den
fortlaufenden Austausch von Nahrung markiert. Fiir jingere Tao-Kinder ist es von
grofRer Wichtigkeit, iber das Geben und Empfangen von Nahrung nicht nur mit den
Zipos-Angehorigen soziale Beziehungen aufzubauen, sondern auch zu den gleichalt-
rigen Peers, die in ihrem zukiinftigen Leben als potenzielle Kooperationspartner von
Bedeutung sein werden. Kinder im Siuglings- und frithen Kleinkindalter werden
deshalb hiufig von ihren Bezugspersonen dazu aufgefordert, ihre Snacks mit vorbei-
kommenden Kindern ihrer Altersgruppe zu teilen:

Junge (15 Monate)

Der kleine Junge halt einen Keks in der Hand, den er von seiner Mutter (28 Jahre)
erhalten hat. Die Mutter sitzt mit ihrem Kind draufRen im Schatten in der Nahe des
HDZX, eine weitere Frau um die 30 Jahre ist ebenfalls anwesend. Meine Frau und
Johann stellen sich zu den beiden Frauen und dem Jungenin den Schatten, ich kom-
me mit Theo nach. Als die Mutter Theo sieht, fiihrt sie die Hand ihres Sohnes Rich-
tung Theo und verlangt von ihm, dass er den Keks an Theo abgibt. Sie beugt sich
zu ihrem Sohn herunter, »lachelt« (imamin) diesen sowie Theo an und sagt freund-
lich auffordernd: »Gib dem kleinen Bruder zu essen!« (&8 25 5B 1% |« »Gei didi chil«).
Doch der kleine Junge schaut Theo an, zieht die Augenbrauen innen nach oben, die
Mundwinkel nach unten und umklammert den Keks. Er fangt leise an zu »weinen«
(amlavi). Die Mutter entwendet den Keks aus der Umklammerung ihres Sohnes und
gibtihn Theo, der sofort anfangt, ihn zu essen. Dann nimmt sie ihren Sohn auf den
Arm und entfernt sich mit ihm ein paar Meter von den Gbrigen anwesenden Perso-
nen. Der kleine Junge »weint«immer noch ein bisschen.

Plétzlich kommtder kleine Junge zu Theo hingelaufen. Er streckt die Hand nach
dem Keks aus, den Theo in der Zwischenzeit schon fast aufgegessen hat. Die mi-
mischen Ausdruckszeichen des Jungen sind dabei unverdndert. Die ca. 30-jdhrige
Frau, die die gesamte Zeit neben uns gesessen hat, blickt den kleinen Jungen nun
an und »lacht« (maznga). Dieser fangt daraufhin wieder an zu»weinen«. Die Mutter
kommt hinterher und nimmt ihn ein zweites Mal auf den Arm. Erneut wendet sie
sich ab und geht mit ihm zu einer 5 Meter entfernten Sitzbank, wo sich der kleine
Junge schnell wieder beruhigt. Nach etwa 30 Sekunden setzt die Mutter ihn in die
Karre und fahrt mitihm weg.

Beobachtungsprotokoll 40; aufgezeichnet am 10.12.2010.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

365


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

366

Geister der Kindheit

Die Mutter brachte dem »kindischen« Verhalten ihres Sohnes durchaus Verstindnis
entgegen. Mit 15 Monaten war er noch zu jung, um freiwillig seinen Keks an ein ande-
res Kind (in diesem Fall Theo) abzugeben. Die ca. 30-jihrige Frau, die als Beobachterin
neben uns safy, fing deshalb auch erst zu »lachen« an, als der kleine Junge wiederkam
und vehement mit ausgestreckter Hand seinen Keks einforderte.

Es ist wichtig festzuhalten, dass die Mutter ihren Sohn nicht durch »auslachen«
beschimte. Allerdings stellte das kurzzeitige riumliche Entfernen der Mutter mit dem
kleinen Jungen ein dem Beschimen vergleichbares Verhalten dar, da es einen tempo-
raren sozialen Ausschluss herbeifithrte. Ich habe wihrend meiner Forschung hiufig
beobachten konnen, dass Miitter und sonstige Bezugspersonen iltere Siuglinge und
jingere Kleinkinder aus der Gruppe entfernten, sobald diese sich auf unerwiinschte
Weise zu verhalten begannen. Wenn kleine Kinder bei der Einnahme gemeinsamer
Mabhlzeiten mit den Haushaltsangehorigen »herumlirmen« — d.h. »weinen« oder
»wiitend« werden —, werden sie aus der Gruppe ausgeschlossen. Tao-Kinder lernen auf
diese Weise, dass sie sich beim Essen mit respektablen ilteren Angehérigen der Ver-
wandtschaftsgruppe unbedingt »ruhig« zu verhalten haben (vgl. Kapitel 9, Abschnitt
Internalisierung des Anito-Glaubens).

Das »Ausgelachtwerden« bei Normverst6f3en durch die wahrend einer Episode an-
wesenden Personen intensiviert sich mit fortschreitendem Kindesalter. Am Ende der
Kleinkindphase, spitestens jedoch beim Eintritt in die Kindheitsphase, haben Tao-
Kinder gelernt, ihre Snacks von sich aus mit den Altersgenossen zu teilen.

Sprachliche Anomalien

Sprachliche Auerungen miissen nach den kulturellen Vorstellungen der Tao mit
grofiter Bedachtheit auf inhaltlich und formal korrekte Weise artikuliert werden.
Die soziale Welt der »lebenden Menschen«, die hauptsichlich durch visuelle und
haptische Sinneswahrnehmung erfahren wird, muss in allen Sprechakten richtig
wiedergegeben werden, um zu verhindern, dass die diversen spirituellen Wesen des
Tao-Kosmos die ontologische Realitit an die von ihnen mittels ihres auditiven Sinns
erfasste sprachliche Realitit anpassen. Fehlerhafte Aussprache wird fir gewdhn-
lich mit den bésartigen Anito-Geistwesen in Verbindung gebracht. Nach Auffassung
der Tao kann man bgsartige Geistwesen daran erkennen, dass sie nicht auf korrekte
menschliche Weise zu sprechen vermogen.

Meine Familie und ich waren wihrend unseres Aufenthaltes auf Lanyu perma-
nent dem »Nachiffen« und »Verspotten« (M5€ chaoxiao) durch Tao-Kinder ausge-
setzt.’ Sie zogen iiber alle unseren sprachlichen Auflerungen her, die von ihnen in
irgendeiner Hinsicht als »unnormal« angesehen wurden. Johanns Versuche, auf Chi-
nesisch mit Tao-Kindern zu kommunizieren, wurden oftmals im Keim erstickt, weil
jedes nicht richtig von ihm betonte Wort sogleich »nachgeifft« wurde. Auch andere

5 Das »Nachaffen« und »Verspotten« durch Erwachsene fand vergleichsweise weniger haufig statt,
weil viele Erwachsene uns als »Giste« (B keren) betrachteten, denen man eine zuvorkommende
Behandlung erweisen musste.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

sprachliche Anomalien, wie Johanns gelegentliches Stottern, wurden von den Kindern
als eine »geistartige Verhaltensweise« durch »Lachen« (maznga) beschimt:®

Johann (5 Jahre, 5 Monate)

Johann spielt zusammen mit der Enkelin unseres Vermieters (10 Jahre) und deren
gleichaltriger Freundin das Kartenspiel Uno. Immer wenn er eine Zahl auf Chine-
sisch sagt, wird er von den beiden Midchen aufgrund seiner geringfiigig falschen
Aussprache »nachgedfft« und »ausgelacht« (maznga).

Beobachtungsprotokoll 41; aufgezeichnet am 22.02.2011.

Theo, bei dem der Spracherwerb gerade erst einsetzte, sorgte nicht selten durch seine
babyhaften Laute fiir allgemeine Belustigung:

Theo (19 Monate)

Ich bin in der Kiiche und koche, Theo sitzt mit der Enkelin (10 )ahre) und dem Enkel
(8 Jahre) unseres Vermieters sowie einer 10-jahrigen Freundin am Esstisch. Er ist
sehr hungrig und will sofort essen. Die Enkelin unseres Vermieters, die gut »nach-
affen« kann, sagt [auf Deutsch] »heifl«, da sie weifs, dass dies eines der wenigen
Worte ist, die Theo bis jetzt gelernt hat. Sie kann es erstaunlich gut aussprechen,
es klingt so, als ob eine Muttersprachlerin es sagen wiirde. Dann riicken die beiden
Madchen nahe an Theo heran, wobei sie mit Babystimme »Theo« (4328 Te'no) sagen.
Dies wird Theo aber zu viel, er will die Enkelin, die unmittelbar links von ihm sitzt,
mit der Hand wegdriicken und gibt dabei einen »Eeeh!«-Laut von sich. Sofort »la-
chen« (maznga) alle drei Kinder und machen nun »nachiffend« ebenfalls »Eeeh .
Theo, der das iiberhaupt nicht mag, fingt an zu »weinen« (amlavi). Hier ist aber
noch nicht Schluss mit dem Aufziehen, auch sein »Weinen«wird nachgemacht.
Feldtagebucheintrag 16; geschrieben am 17.11.2010.

Theo (19 Monate)

Als Theo beim Betreten des Ladens in Iranmeylek im Fernsehen’ einen Schwarm
Haifische sieht, macht er ein erstauntes Gerdusch: »Qii! Oiil« Eine alte Frau um die
70 »afft«ihn daraufhin »nache.

Feldtagebucheintrag 17; geschrieben am 28.11.2010.

Das »Nachiffen« und »Verspotten« bei fehlerhafter Aussprache war keinesfalls ein
Verhalten, das nur gegeniiber meinen Familienangehérigen und mir erfolgte. Es ist
auch unter den Tao selbst weit verbreitet. Da die meisten Tao jedoch im Verlauf ihres
Sozialisationsprozesses gelernt haben, gesprochene Worte sehr genau abzuwigen und

6 Das»Nachiffen«/»Verspotten«vonJohannwurde auch von den Erzieherinnen der GYB als ein grofies
Problem angesehen. Sie appellierten in einem Brief an die Erziehungsberechtigten der GYB-Schiiler,
dass diese ihren Einfluss geltend machen sollten, um zukiinftiges »Verspotten« oder »Hanseln« zu
unterbinden, daJohannsich ansonsten »aus der Gruppe ausgeschlossen und traurig fihlen wiirde«.

7 DerLaden verfiigte iiber einen Fernseher, der den ganzen Tag iiber lief.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

367


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

368

Geister der Kindheit

ggf. lieber zu schweigen, kommt es in ihrem Redeverhalten nur selten zu sprachlichen

Anomalien, die durch andere beschimt werden.®

Mein Vermieter (56 Jahre)
Die jiingere Schwester meines Vermieters »afft« diesen dreimal »nach, als er be-
trunken ist und undeutlich redet. Das »Nachiaffen« wird von den Anwesenden als

ein »Spafd« (yapiya piyalalamen) aufgefasst, alle »lachen« (maznga) viel.
Feldtagebucheintrag 18; geschrieben am 26.11.2010.

Das »Nachiffen« merkwiirdiger sprachlicher Auflerungen erfolgt im Gegensatz zu
anderen Formen normativen Fehlverhaltens unabhingig vom Alter der betroffe-
nen Personen. Obwohl sich die jiingere Schwester gegeniiber ihrem ilteren Bruder
in ihrem Verhalten normalerweise zuriicknehmen muss, darf sie in dieser Situation
einen sprachlichen Fehler ihres Bruders durch Spott hervorheben. »Verspottete« Per-
sonen miissen sich »ruhig« (mahanang) verhalten oder aber mit den anderen »mit-
lachen«. Auf keinen Fall diirfen sie auf das »Nachiffen« »gereizt« (mindok) reagieren,
da dies als ein Ausdruck unzulissigen »Argers« (somozi) gedeutet werden wiirde. Die
Moglichkeit zur Beschimung ilterer Personen durch jiingere ist eines der vergleichs-
weise wenigen Ventile, um die eigenen im »tiefsten Inneren angestauten Arger-Ge-
fithle« (somozi do onowned) auf sozial adiquate Weise im Beisein anderer freizusetzen.

Bisweilen kann »Nachiffen« bewusst dazu instrumentalisiert werden, Status-
hierarchien zu erzeugen bzw. zu bestitigen:

Zwei Manner (ca. 60 Jahre)

Etwa 40 Personen, fast ausschliellich Manner im Alter zwischen 40 und 60 Jahren,
haben sich an der vanwa versammelt, um die Jungfernfahrt eines frisch eingeweih-
ten tatala zu verfolgen. Nachdem der Bootsbauer als Erster mit dem neuen Boot

die enge Fahrrinne zwischen den Felsen passiert hat und eine Runde in der Bucht
gerudertist, sind nun zwei ihm nahestehende Mannerum die 60 Jahre an der Reihe,
mit dem Boot auf Probefahrt zu gehen. Beide legen sich beim Rudern ins Zeug, sie
stellen demonstrativ ihre »Korperkraft« (moyat) unter Beweis. Als sie wieder den
Bootsanlegeplatz erreichen, entfdhrt einem von ihnen vor lauter Anstrengung ein

8 Meine Beobachtungen zum »Nachiffen« und »Verspotten« sprachlicher Auerungen stimmen mich
pessimistisch beztglich des Spracherhalts des ciriciring no tao, das zwar nicht unmittelbar, jedoch auf-
grund abnehmender Sprecherzahlen in den jiingeren Generationen vom Aussterben bedroht ist. Kin-
der und Jugendliche trauen sich nicht, die wenigen Brocken, die sie in ihrer Muttersprache gelernt ha-
ben, anzuwenden, weil alle Fehler sogleich von den Alteren durch »lachen«und »nachiffen«beschimt
werden. Personen um die 30 Jahre in Iranmeylek beherrschen die Sprache ihrer Eltern nur noch passiv
und kommunizieren ausschlieRlich auf Chinesisch. Kinder im GYB-Alter kennen hdufig noch nicht ein-
mal zentrale Begriffe ihrer Kultur, wie z.B. »Siiftkartoffel« (wakey) oder »Taro« (soli), die ihnen durch
den Unterricht der chinesischen Erzieherinnen, jedoch nicht durch ihre Eltern oder GrofSeltern ver-
mittelt werden. Das in der 1960er- und 1970er-Jahren von der taiwanesischen Regierung verhingte
Sprechverbot indigener Sprachen in den staatlichen Schulen war ausreichend, um das natiirliche Er-
lernen des ciriciring no tao nachhaltig zu stéren. Denn Tao-Kinder reden hauptsachlich mit Cleichaltri-
genundineinem viel geringeren Mafie mitden Angehérigen élterer Generationen. Nachdem sich eine
Generation von Tao aufgrund ihres ganztagigen Schulbesuchs erst einmal an das Chinesischsprechen
gewohnt hatte, konnte sich das Sprachsystem der Tao nicht mehr von diesem Eingriff erholen.

13.02.2026, 15:51:16. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

deutlichwahrnehmbares Stéhnen. Ein Mann iber 70, derim Dorf die Position eines
meynakem a tao einnimmt, zeigt daraufhin mit dem Finger auf die beiden Ruderer
und macht laut das Stéhngerdusch nach. Er blickt sich »lachend« (maznga) um und
sieht die neben ihm sitzenden Manner an. Alle anwesenden Personen kénnen sei-
nen Spottvernehmen. Die um ihn herumsitzenden Mdnner»lachen«nun ebenfalls.
Die beiden 60-)ahrigen »beachten« den Spott jedoch »nicht weiter« (jiozayan). Sie
bereiten das Boot fiir die niachste Probefahrtvor, nurihre Mienen verraten, dass sie
immer noch aufier Atem sind. Danach gehen sie die Treppe hinauf, um sich zu den
anderen Zuschauern zu gesellen.

Beobachtungsprotokoll 42; aufgezeichnet am 19.12.2010.

In der Episode wird die »Kdrperkraft« (moyat) der beiden Ruderer von einem 70-Jahri-
gen meynakem a tao samt seiner Gefolgschaft verhéhnt. Da sozialer Status bei den Tao
auf »Korperkraft« basiert, handelt es sich hier um einen Ausdruck der »Verachtung«
(ikaoya), der letztlich darauf abzielt, den Funktionswert der beiden Minner infrage
zu stellen.

Eng mit dem »Nachiffen« in Verbindung steht das pantomimische Nachahmen von
Verhaltensweisen, die auf irgendeine Weise gegen die sozialen und kulturellen Nor-
men der Tao verstoflen. Ein staunender Blick, der geringfiigig zu lange andauert,
kann bereits ausreichen, um bei anderen »Belustigung« (yapiya piyalalamen) hervor-
zurufen. Hiufig wird die als anormal empfundene Verhaltensweise kopiert und in

Form einer kleinen schauspielerischen Darbietung mehrmals unter Gelichter wieder-
holt. Der pantomimischen Nachahmung sind prinzipiell keine Grenzen gesetzt: Von
den sabbernden Kaubewegungen eines kleinen Kindes bis hin zu einer Person, die aus
»Angst« (maniahey) vor einer Schlange davonliuft, kann alles auf beschimende und
theatralische Weise in Szene gesetzt werden.

Verletzung lokaler Gefiihlsregeln

In der Tao-Gesellschaft miissen Individuen ihr duferlich sichtbares Verhalten in
einem vergleichsweise hohen Mafle an die lokalen Gefithlsregeln anpassen. Idiosyn-
kratische Abweichungen von den sozial-normativen Standards des Fithlens und Ver-
haltens werden nur in geringem Umfang geduldet. Das soziale Miteinander wird in
emotionaler Hinsicht maf3geblich durch soziale Emotionen gepragt. Diese besitzen
die Funktion, die sozial-relationale Orientierung des Gemeinwesens zu stirken und
wichtige Werte wie den der Altershierarchie immer wieder aufs Neue zu betonen (vgl.
Kapitel 6, Abschnitt Soziale Emotionen, idiosynkratische Affekte und movalische Gefiihle).

Die Gefithlsregeln der Tao orientieren sich am gesunden und kérperlich leis-
tungsstarken Erwachsenen. Auf den schwicheren kindlichen Kérper wird vom spi-
ten Kleinkindalter an nur wenig Riicksicht genommen. Tao-Kinder miissen lernen,
»Stirke« (moyat) zu demonstrieren, sie miissen ihre »Angst« (maniahey) und »Schiich-
ternheit« (kanig) iberwinden, da sie anderenfalls bei normabweichendem Verhalten
von den anwesenden Personen »ausgelacht« (maznga) werden:

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

369


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

370 Geister der Kindheit

Nachbarstochter (7 Jahre)

Ein betrunkener junger Mann hammert mit seinen Fausten gegen eine Holztir. Er
ist »aufder sich vor Wut« (zomyak) und »schimpft ohne Unterlass« (mangavey). Als
der Betrunkene fiir einen Moment Ruhe gibt, rennt die Nachbarstochter voller
»Angst« (maniahey) an ihm vorbei nach Hause. Doch anscheinend ist ihre »Neu-
gier« ({FEF haoqi) groRer als die »Angst«, denn sie schleicht sich nach kurzer Zeit
wieder aus dem Haus, geht bis zur Strafde vor und lugt vorsichtig um die Ecke. Als
der Betrunkene abermals zu »schreien« (amlololos; valvalakan) und gegen die Tiir zu
treten beginnt, bekommt es das Mddchen erneut mit der »Angst« zu tun und rennt
so schnell sie kann zuriick nach Hause. Die GrofRmutter, die in einem kleinen Haus
gegenilibervom Wohnhaus des Mddchens lebt, kommtaus ihrer Behausung heraus
und »lacht« die Enkelin »aus« (maznga).

Beobachtungsprotokoll 43; aufgezeichnet am 27.12.2010.

Junge (6 Jahre)

Zur Abschlussfeier der DQCX haben sich viele Personen in der Aula der Schule ver-
sammelt, darunter Eltern, Schiiler, Lehrer sowie auch einige Lokalpolitiker, die als
Redner auftreten. Hinten in der Aula stehen die Absolventen der GYB, die sich kos-
tumiert haben. Sie warten darauf, dass ihre Namen aufgerufen werden, sie sollen
dann nach vorne auf die Biihne kommen, um dort einen Tanz aufzufiihren, den sie
mit den Erzieherinnen zuvor geprobt haben. Eine »Prinzessin, ein »Spidermanc«
und ein »Batman« marschieren nach vorne, nur als der »Polizist« aufgerufen wird,
gerat die Performance durcheinander, denn der 6-jahrige Junge im Polizistenkos-
tim traut sich nicht, an den sitzenden Eltern vorbei bis zur Bithne zu laufen. Als sein
Name aufgerufen wird, bleibt er hinten in der Aula mit gesenkten Schultern stehen,
sein Kopf weist nach unten. Die Erwachsenen im Publikum amiisieren sich tiber
solch ein Ausmafd an »Schichternheit« (kanig). Einige »lachen« (maznga) erheitert,
wenn auch leise. Als offensichtlich wird, dass der »Polizist«den Gang auf die Bithne
nicht antreten wird, erhebt sich ein 45-jahriger Mann von seinem Stuhl, nimmt den
»schiichternen«Jungen kurz entschlossen auf den Arm und tragtihn nach vorne zur
Bithne. Der Junge verkrampft sich am ganzen Kérper und vermeidet es, den Mann
»anzublicken« (jiozayan). Vorne angekommen weigert sich der Junge, die Bithne zu
betreten. Er nimmt stattdessen in der ersten Reihe auf dem Schof} einer erwach-
senen Person Platz. Der »Polizist« wird nicht gezwungen, bei der Tanzauffithrung
mitzumachen. Als er eine Urkunde auf der Bithne in Empfang nehmen soll, »senkt«
derJunge»den Kopf« (jiozayan) und klammert sich an der erwachsenen Person fest.
Der auf der Bithne stehende Schulleiter beugt sich schlieflich vor und tiberreicht
dem auf dem Schof} sitzenden Jungen seine Urkunde. Die Anwesenden reagieren
mit »Belustigung« (yapiya piyalalamen). Sie sagen: »Oh, wie furchteinfl6fend!«
(BB EE B = 1« »Name lihail<). Sie machen Witze (iber sein Polizistenkostiim, das so
gar nicht zu seinem »schiichternen« Verhalten passt. Auch die Mutter des Jungen
sitzt im Publikum. Sie mischt sich aber nicht in die Angelegenheit ihres Sohnes ein,
sondern bleibt regungslos sitzen.

Beobachtungsprotokoll 44; aufgezeichnet am 21.06.2011.

Im ersten Beispiel zeigte die Nachbarstochter durch ihr schnelles Weglaufen vor dem
p6belnden betrunkenen Mann Anzeichen unkontrollierter »Angst«. Sie hitte sich in

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

dieser Situation besser im Griff haben miissen und in normaler Geschwindigkeit nach
Hause gehen sollen. Die nebenan wohnende Grofimutter, die diese Szene mitverfolgt
hatte, kam deshalb aus ihrem Wohnhaus heraus, um die Enkelin »auszulachen«. Ich
nehme an, sie wollte durch ihr »Lachen« zu einer zukiinftig besseren Emotionsregu-
lation bei dem Midchen beitragen und erreichen, dass es durch »ruhiges« (mahanang)
und »wissendes« (mataneng) Auftreten die fragile Einheit von »korperlichem Selbst«
und Seele nicht wieder gefihrden wiirde.

Im zweiten Beispiel war der Junge im Polizistenkostiim derart »schiichtern« (ka-
nig) und »verlegen« (manig), dass er in eine bewegungslose »Angststarre« verfiel (vgl.
Kapitel 9, Abschnitt Internalisierung des Anito-Glaubens). Der Junge nahm dabei eine
korperliche Haltung ein, die durch die »Angst« und »Scham« induzierenden frith-
kindlichen Sozialisationspraktiken der Tao hervorgerufen wurde: Er spannte seine
Muskeln an, verharrte in einer »ruhigen« Position und betrieb »Blickvermeidung«
(fiozayan). Anscheinend nahm er die Schulveranstaltung als derart bedrohlich wahr,
dass er die Situation, in der er sich befand, mithilfe seiner Kérperhaltung kurzerhand
ausblendete. Als eines der wenigen Kinder in Iranmeylek, die der Vorschule fernge-
blieben waren, bereitete ihm die Abschlussfeier der GYB — die zugleich auch seine
Einschulung in die DQGX war - grofRes Unbehagen. Seine altersuntypische »Schiich-
ternheit« fithrte dazu, dass die anwesenden Erwachsenen ihn »auslachten« und Wit-
ze iber sein Verhalten rissen. Wie auch schon in der Episode mit dem 15 Monate alten
Kind, das seinen Keks an Theo abgeben sollte (vgl. Beobachtungsprotokoll 40, S. 365),
fillt auf, dass die Mutter des Jungen nicht ins »Auslachen« der anderen einstimmte.
Sie verhielt sich stattdessen auf neutrale Weise, d.h. sie kam ihrem Sohn weder zur
Hilfe noch tat sie irgendetwas, das gegen ihn gerichtet gewesen wire.

Aus beiden Episoden geht hervor, dass die im spiten Siuglings- und wihrend
des Kleinkindalters evozierte »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) im Kindesalter
abermals durch eine Induktion von »Scham« kulturell iiberformt wird. Auf diese Wei-
se wird sichergestellt, dass die »Angst- und Scham-Disposition« keine dysfunktiona-
le Wirkung auf die betreffenden Kinder ausiibt und (idealerweise) in eigenstindiger
Leistung von ihnen sukzessiv itberwunden werden kann.

Mangelnde Kdrperbeherrschung

Nach Auffassung der Tao ist der wesentliche Bestandteil des eigenen »Selbst« der sicht-
und tastbare menschliche Kérper. Denn ohne ein funktionsfihiges, kriftiges und ge-
sundes »kérperliches Selbst« war bis vor Kurzem ein Uberleben auf Lanyu nicht még-
lich. Das Vorhandensein eines »koérperlichen Selbst« ist eine spezifisch menschliche
Eigenschaft, durch welche sich die Tao von den sie umgebenden geistartigen Wesen
unterscheiden. Der menschliche Kérper bedarf stindiger Aufmerksamkeit und Kon-
trolle, da er durch sein eigenes Verhalten zu einer Anbindung der ihm zugeordneten
Freiseele beitragt. Korperliche Handlungen werden idealerweise durch das Denk- und
Fithlorgan nakenakem, in dem kulturelles Wissen akkumuliert ist, gelenkt und geleitet.
Bediirfnisse wie Hunger oder Durst miissen ggf. aufgeschoben werden, Emotionen
diirfen nicht so stark werden, dass sie den Korper beherrschen, und simtliche mo-
torischen Prozesse bediirfen einer volitionalen Regulierung. Unachtsamkeit entsteht
durch mangelnde Fokussierung auf die von einer Person ausgeiibte Titigkeit. Sie wird

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

3N


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

372

Geister der Kindheit

von den Tao als eine Form der »Schwiche« (maomei; jimoyat) angesehen, die von bos-
artigen Geistwesen ausgenutzt werden kann. Wer gedanklich abschweift, wer nicht
iberlegt, wohin er beim Gehen als nichstes den Fuf} setzt, der macht sich angreif-
bar. Die anito setzen alles daran, das »korperliche Selbst« der Tao zu zerstéren, weil sie
dann ihrem Ziel einer Beherrschung der menschlichen Seele niherkommen.

Beschimung mangelnder Kérperbeherrschung ist ein sehr verbreitetes Phinomen
bei den Tao, es findet sowohl innerhalb der hierarchisch organisierten Verwandt-
schaftsgruppe als auch unter den Peers statt. Wann immer eine Person — gleich wel-
chen Alters - in der Dorféffentlichkeit stolpert, beim Hinsetzen den Stuhl verfehlt
oder sich sonst wie korperlich ungeschickt verhilt, sind ihr die Lacher der anwesen-
den Dorfbewohner gewiss. Das »Lachenc stellt eine quasiautomatisierte Reaktion
auf korperliches Fehlverhalten dar, das aufgrund seiner Regelmifigkeit als eine kul-
turelle Darbietungsregel angesehen werden muss.’

Die unten aufgefithrte Episode handelt vom Sturz eines 18 Monate alten Jungen und
gehort zu den frithesten Beispielen einer Beschimung mangelnder Kérperbeherr-
schung durch »Lachen, die ich wahrend meiner Forschung beobachten konnte:

Junge (18 Monate)

Der kleine Junge lauft vor dem HDZX herum. Er wird von einem 10-jdhrigen Mad-
chen und einem 14-jdhrigen Jungen betreut, die sich beide in wenigen Metern Ent-
fernung von ihm befinden. Auf einmal fallt der kleine Junge hin. Er steht jedoch so-
gleich auf, als ob nichts gewesen wire. Als das Madchen und der Junge sehen, dass
dem kleinen Jungen nichts passiert ist, fangen beide an zu »lachen« (maznga). lhr
»Lachen« klingt gekiinstelt und ist ziemlich laut. Es setzt zwei bis drei Sekunden
nach dem Sturz des kleinen Jungen ein, als dieser sich bereits wieder aufgerichtet
hat und weiterlduft.

Beobachtungsprotokoll 45; aufgezeichnet am 22.01.2011.

Das verzogerte Einsetzen des »Lachens« lisst sich auch dadurch erkliren, dass die
beiden betreuenden Kinder nach einem anfinglichen »Erschrecken« (maogto) Erleich-
terung empfanden, dass der kleine Junge den Sturz unbeschadet iiberstanden hatte.
Offensichtlich war es den anito nicht gelungen, seiner (Knie-)Seele habhaft zu wer-
den, denn er brach nicht in Weinen aus und stellte sich sogleich wieder auf die Beine.
Aufgrund seiner Vorerfahrung war dem kleinen Jungen anscheinend bewusst, dass
ein moglichst schnelles Wiederaufrichten das in diesen Situationen einsetzende un-
angenehme Geldchter der anwesenden Personen auf ein Minimum reduzierte. Das
»Lachen« der Bezugspersonen hatte bereits sein Verhalten im Sinne eines Pradispo-
sitionalen Primings geprigt — auch wenn er den Sinn des sofortigen Aufstehens in
diesem frithen Alter unmdglich verstehen konnte.

9 Viele Witze, die immer wieder im Dorf erzahlt werden, basieren auf der mangelnden Kérperbeherr-
schung einzelner Personen. Alle Verwandtschaftsgruppen besitzen sogenannte »Schimpfnamen«
(4S5 chuohao), in denen nicht selten korperliches Fehlverhalten hervorgehoben wird. So lautet der
»Schimpfname«einer dasd so inawan in Iranmeylek ibersetzt »verbranntes Gesaf«, weil einer ihrer Vor-
fahren ohne achtzugeben neben dem Feuer einschlief (siehe Kapitel 16).

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

Wenn jiingere Kinder stolpern und hinfallen, sich aber nicht ernsthaft verletzen,
erzeugt dies oftmals allgemeine »Belustigung« (yapiya piyalalamen):

Theo (19 Monate)

Theo fallt bei den Schweinestallen hin, weil er (iber seine Schuhe gestolpert ist. Er
»weint« (amlavi) bitterlich. Sein Sturz muss wie in einer Slapstickkomodie ausgese-
hen haben. Das junge Ehepaar, das in der Barackensiedlung wohnt, kommt gerade

zu zweit auf einem Motorscooter vorbeigefahren. Beide »lachen« (maznga), als sie

Theos Sturz sehen. Der Mann fahrt etwas langsamer, blickt uns komplizenhaft an

und macht Theos Sturz mit einer Handbewegung nach.

Feldtagebucheintrag 19; geschrieben am 20.11.2010.

Die mangelnde Kérperkontrolle und Tollpatschigkeit dlterer Siuglinge und jiingerer
Kleinkinder wird von den Tao als »niedlich« (ke’ai) empfunden und geht zugleich mit
einem amilsanten Staunen iiber deren eklatante Unwissenheit einher (vgl. Kapitel 11).

Das konsequente Beschimen mangelnder motorischer Fihigkeiten durch »lachen«
fithrt zu einer frithen kdrperlichen Autonomie. Tao-Kinder werden in der Zeit des Uber-
gangs vom Siuglings- zum Kleinkindalter von ihren Bezugspersonen durch entspre-
chende Praktiken dazu angehalten, Bewegungsabliufe entweder sicher auszufithren
oder zu unterlassen. Die im Kleinkindalter beginnende allmihliche Uberwindung
der frithkindlichen »Angst- und Scham-Disposition« (kanig) basiert nicht zuletzt auf
wachsendem korperlichen Selbstbewusstsein (das von einem Selbstbewusstsein im
psychisch-emotionalen Sinne unterschieden werden muss). Auch in spiteren Lebens-
jahren werden Empfindungen von »Stolz« (mazwey) bei den Tao immer an kérperliche
Leistungen gekoppelt, an sichtbare Resultate, die von anderen im Stillen »bewundert«
(azwazwain) oder »beneidet« (ikeynanahet) werden.

Die stindige Markierung korperlichen Fehlverhaltens fithrt dazu, dass den Tao man-
gelnde korperliche Performanz jeglicher Art sehr »peinlich« (manig) ist. Die meisten
Personen versuchen, sich die bei Stiirzen erlittenen Schmerzen nicht anmerken zu
lassen, und tun so, als ob nichts geschehen wire. Sie stehen so schnell wie méglich
wieder auf und versuchen, der unangenehmen Situation durch raumliches Entfernen
zu entkommen:

Junge (11 Jahre)

Meine Frau, die Kinder und ich gehen vom HDZX zuriick zu unserer Wohnung. Ein
11-jahriger Junge rennt an uns vorbei. Auf einmal stolpert er und fallt in 5 Metern
Entfernung vor uns hin. Er hat sich mit Sicherheit ziemlich wehgetan, denn auf dem
Boden liegt iiberall Rollsplit. Er liegt gekriimmt auf dem Boden und héltsich seinen
Arm. Sein Gesicht st fiir eine Sekunde schmerzverzerrt. Dann springt er aber sofort
wieder auf die Beine und geht seinen verletzten Arm reibend weiter. Nach einigen
Schritten drehter sich kurz und verstohlen zu uns um und biegt dann um die Ecke.
Beobachtungsprotokoll 46; aufgezeichnet am 30.12.2010.

Mit ungefihr 3 Jahren sind Tao-Kinder vollstindig in der Lage, sich der »Peinlichkeit«
(manig) ihres korperlichen Versagens bewusst zu werden:

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

373


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

374

Geister der Kindheit

Madchen (3 Jahre)

Wir haben mehrere Kinder bei uns im Wohnzimmer zu Besuch, darunter einen

6-jahrigen Jungen aus der GYB, einen weiteren 6-jahrigen Jungen sowie dessen

3-jahrige Schwester. Die drei Kinder springen abwechselnd von unserem Yogaball

herunter. Dieser ist zwischen einer Stufe und der Balkontiir eingeklemmt, sodass er
nicht wegrutschen kann. Die beiden 6-jahrigen Jungen probieren aus, wer am wei-
testen springen kann. Beide landen sicher auf ihren Beinen. Nun will es die 3-J4h-
rige auch versuchen. Doch sie fillt bei der Landung hin. Sie schaut sich nach den

Jungen um, steht sofort wieder auf und fangt an zu »kichern« (maznga). Die beiden

Jungen »beachten sie nicht weiter« (jiozayan).

Beobachtungsprotokoll 47; aufgezeichnet am 12.01.2011.

Das kleine Midchen in dieser Episode war wegen seiner mangelnden Kérperbeherr-
schung »verlegen« (manig). Es war ihm »peinlich«, dass die beiden Jungen sein korper-
liches Missgeschick mitangesehen hatten. Dies wird dadurch ersichtlich, dass es sich
unmittelbar nach seinem Sturz nach ihnen umsah.

Anders als in den tibrigen aufgefithrten Episoden wurde das kleine Mddchen je-
doch nicht durch die beiden anwesenden 6-Jahrigen durch »auslachen« (maznga) be-
schimt. Eine mogliche Erklirung wire, dass das Madchen aufgrund seines geringen
Alters von den beiden Jungen nicht als Peer wahrgenommen wurde, mit dem sie sich
hinsichtlich ihrer kérperlichen Leistung und Geschicklichkeit vergleichen miissen.
Innerhalb der Peergruppen dienen physische Merkmale und kérperliche Performanz
als Statusmarker, die an der Herausbildung einer informellen Hierarchie beteiligt
sind. Auch Geschwister, die aufgrund ihres Alters derselben Peergruppe zuzurech-
nen sind, beschimen sich gegenseitig durch »auslachen«, wenn ihnen kérperliche
Missgeschicke unterlaufen:

Enkel unseres Vermieters (8 Jahre)

Die Enkelin (10 Jahre) und der Enkel (8 Jahre) unseres Vermieters essen bei uns zu
Abend. Der 8-Jdhrige will sich von dem auf dem Boden stehenden Reiskocher Reis
nachnehmen. Die Fliesen am Boden sind jedoch noch nass, weil Theo zuvor beim
Spielen im angrenzenden Badezimmer eine Uberschwemmung angerichtet hat.
Der Junge rutscht aus und fallt auf sein Gesaf. Es muss ihm wehgetan haben. Sei-
ne Schwester fangt sofort an, laut zu »lachen« (maznga). Der Bruder schaut seine
Schwester an und »lacht« nun ebenfalls. Er ldsst sich beim Aufstehen Zeit. Erst als
er wieder auf den Beinen steht und an seinen Platz zurlickgekehrt ist, hort seine
Schwester mit dem»Lachen«auf.

Beobachtungsprotokoll 48; aufgezeichnet am 30.11.2010.

Die stindigen Beschimungen bei korperlichen Missgeschicken durch die gesamte so-
ziale Umgebung hinterlassen in den Kindern Spuren. Viele von ihnen meiden gréfRere
Menschenansammlungen und setzen alles daran, sich keine BléfRe zu geben. Man-
gelnde korperliche Performanz ist eine der wenigen Ausnahmen, bei der die Regeln
der Altershierarchie auRer Kraft gesetzt werden kénnen:

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

Alterer Bruder (8 Jahre)

Als der dltere Bruder zu seinen beiden bei den Schweinestéllen stehenden jiingeren
Ceschwistern (6 und 4 Jahre) herliberlauft, rutscht er aus und fallt hin. Obwohl ihm
der Sturz wehgetan haben muss, verzieht er keine Miene. Seine 6-jahrige Schwes-
ter»lacht«ihn laut »aus« (maznga).

Beobachtungsprotokoll 49; aufgezeichnet am 02.01.2011.

Mann (iiber 70 Jahre)

Der alte Mann steht mit zwei 50-jahrigen Mdnnern in seinem makarang und unter-
hélt sich. Das in den letzten Monaten von ihm gefertigte tatala steht kurz vor dem

Abschluss. Ein 30-jahriger Mann schaut ihnen von der Gasse aus zu. Als sich deralte

Mann auf einen Plastikstuhl setzen will, schatzt er die Entfernung zum Stuhl falsch

ein und stirzt beinahe. Der junge Mann fiangt als Einziger an zu »lachen« (maznga).
Er »lacht« einige Sekunden lang (iberzogen laut und bewegt dabei seine Arme.
Dann verschwindet er in Richtung seines Wohnhauses (das sich in derselben Gas-
se befindet). Die drei Manner im makarang haben wihrenddessen den 30-Jdhrigen

»nicht weiter beachtet« (jiozayan).

Beobachtungsprotokoll 50; aufgezeichnet am 03.01.2011.

Das »Auslachen« ilterer Personen, die ihre Bewegungsabliufe nicht (mehr) unter
Kontrolle haben, ist fir statusniedrigere junge Personen ein willkommenes Ven-
til, um die in ihrem »tiefsten Inneren« (onowned) angestauten »negativen Gefithle«
(marahet so onowned) auf normkonforme und kontrollierte Weise freizusetzen. Im
ersten Beispiel fithlte sich die 6-jihrige jiingere Schwester fiir einen Moment ihrem
einflussreicheren dlteren Bruder iiberlegen. Das zweite Beispiel stellt einen Sonder-
fall dar, weil zwischen dem »lachenden« jungen Mann und dem beinahe gestiirzten
Bootsbauer eine unterschwellige Feindschaftsbeziehung bestand. Als »unniitze« (abo
so angangayan) Person, die keiner Arbeitstitigkeit nachging, verfiigte der 30-Jdhrige
im Dorf iiber einen marginalen sozialen Status. Die mangelnde Kérperbeherrschung
des alten Mannes war fiir ihn eine der wenigen Gelegenheiten, sich selbst durch die in
seinem »Lachen« gedufierte »Verachtung« (ikaoya) aufzuwerten.

Relativ hiufig lassen sich emotionale Reaktionen auf die Beschimung mangelnder
kérperlicher Leistung beobachten, die auf eine »Scham-Arger«-Reaktion (oder auch
»Angst-Arger«-Reaktion) bei den betreffenden Personen hindeuten:

Frau (35 Jahre)

Im HDZX haben sich fast alle Kinder aus Iranmeylek im Alter zwischen 3 und 10 Jah-
ren versammelt. Ebenfalls vor Ort sind fiinf 35- bis 40-jahrige Frauen sowie einige
Eltern (zumeist Miitter) der anwesenden GYB-Kinder. Eine 35-jahrige Frau klettert
auf ein ca. 1,10 Meter hohes Blicherregal, um oben an der Wand ein mit Schriftzei-
chen bedrucktes Spruchband anzubringen. Vor diesem Spruchband wollen sich
die versammelten Personen aufstellen und ein Gruppenfoto machen. Plotzlich
bricht das oberste Regalbrett, auf dem die Frau steht, aus seiner Fassung heraus.
Die Frau stiirzt durch die Zwischenbdden des Regals, die nun ebenfalls nachgeben.
Wie ich spateran den Locherninihrer Hose erkennen kann, zieht sie sich dabei sehr
schmerzhafte Verletzungen an den Beinen zu.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

375


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

376

Geister der Kindheit

Die erste Reaktion der Frau besteht in einem »Lacheln« (mamin). Dann blickt
sie auf und hélt sich fiir etwa eine Sekunde lang beide Fauste vors Gesicht. Es
wirkt so, als ob sie sich in einem Boxkampf mit einem imaginierten Gegner befin-
den wiirde. Dabei gibt sie ein bisschen ins Schauspielerische abgleitend ein Ge-
rausch von sich, das wie »Uuuuuh!« klingt. Die im Raum versammelten Personen
fangen alle an zu»grinsen, aber keiner »lacht laut auf« (maznga). Alle bleiben wie
erstarrt stehen. Mit einiger Miihe klettert die Frau aus dem zerborstenen Regal
heraus und verldasst humpelnd den Raum. Nachdem sie an den auf dem Boden
sitzenden Kindern vorbeigegangen ist, sehe ich, wie ihr »Lacheln« kurzzeitig von
einem schmerzverzerrten Gesichtsausdruck abgelost wird. Sie humpelt durch den
die beiden Gebiudehilften des HDZX abtrennenden Gang und erklimmt die am
hinteren Ende auf das Dach hinauffiihrenden Stufen. Da sich vor dem HDZX wie
immer um diese Tageszeit Leute aufhalten, ist dies fiir sie die einzige Méglichkeit,
in eine Alleinsituation zu entfliehen.

Nach etwa fiinf Minuten kehrt sie zurtick und nimmt auf einem Stuhl Platz, wo
sie mit einem »Lacheln« auf den Lippen sitzen bleibt. Sie wird von niemandem an-
gesprochen. Man merkt, dass ihr das »Lacheln« nicht leichtféllt und dass sie nach
wie vor Schmerzen empfindet.

Beobachtungsprotokoll 51; aufgezeichnet am 04.04.2011.

Frau (56 Jahre)

Mein Vermieter, seine Frau, ihr 8-jdhriger Enkel, meine Assistentin Ying-Zhen, ihre
jlingere Schwester und ich essen zusammen vor dem makarang meines Vermieters
den Rogen der heute gefangenen Fliegenden Fische. Die Frau meines Vermieters
will sich auf einen Hocker setzen, verfehlt diesen jedoch und landet mit dem Gesaf3
aufden Boden. Ying-Zhen und ihre Schwester fangen an zu»lachen« (maznga), auch
der Enkel »lacht« kurz mit. Die gestiirzte Frau erhebt sich sofort wieder und »lacht«
nun auch. Sie beschuldigt ihren Enkel, den Hocker verriickt zu haben. Sie setzt mit
der rechten Hand zu einer Schlaggeste an, die sie jedoch nicht ausfiihrt, sondern
seitwarts ins Nichts abgleiten lasst. (Hieran ist erkennbar, dass sie Spafd macht.)
Der Enkel bleibt regungslos sitzen und verzieht keine Miene. Er saR definitiv die ge-
samte Zeit Uber auf seinem Hocker und war am Sturz véllig unbeteiligt.
Beobachtungsprotokoll 52; aufgezeichnet am 14.05.2011.

Die im HDZX anwesende Menschenmenge war nach dem Sturz der 35-jihrigen Frau
durch die Regalboden wie erstarrt, es folgte kein lautes »Auslachen« (maznga), sondern
lediglich ein stilles »Licheln« oder »Grinsen« (mamin). Ich glaube, dass die Anwesenden
sich ihr lautes »Lachen« verkniffen, weil evident war, dass sich die Frau auf schlimme
Weise verletzt hatte. Fiir die betroffenen Personen ist es wichtig, in Disstress-Situatio-
nen ihre Muskeln anzuspannen, da dies aus Sicht der Tao die Abwehrkrifte gegen die
anito erhoht. Auf diese Weise konnen durch kérpereigene Praktiken die unangenehmen
moralischen Gefiihle der »Scham« (masnek) und »Angst« (maniahey) vom »korperlichen
Selbst« abgewendet werden, auch kann ein panikartiges Wegfliegen der Seele verhin-
dert werden.

Der erhohte Muskeltonus versetzte die Frauen in den beiden oben aufgefithrten
Episoden in einen Zustand, der dem des »Argers« oder der »Wut« (somozi) 3hnelt. Mus-
kelanspannung und »Arger« sind untrennbar miteinander verbunden, sie bedingen

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

sich gegenseitig.”® Da das Empfinden von »Arger« (bzw. »Scham-Arger«/»Angst-Ar-
ger«) im Alltag als problematisch angesehen wird, muss der Ausdruck dieser Emotion
von den Tao nach Méglichkeit unterbunden oder aber zumindest verschleiert werden
— was in den beiden vorliegenden Fillen durch schauspielerische Einlagen (Ballen der
Fiuste wie bei einem Boxkampf; spafShafte Schlaggeste) geschieht. Interessanterweise
entlud sich der »Scham-Arger« der GrofSmutter gegen ihren Enkel, bei dem es sich um
die jiingste und statusniedrigste Person bei der Tischgesellschaft handelte. Gegen die
iibrigen Personen durfte er sich nicht richten, weil es sich um geladene Giste handelte,
die einer bevorzugten Behandlung bediirfen.

In bestimmten als gefihrlich angesehenen Situationen bleibt den Anwesenden das
»Lachen« im Halse stecken. Dies ist z. B. der Fall, wenn sich eine Person eine blutende
Wunde zugefiigt hat. Blutige Verletzungen gelten als »ernsthafte« (makdeng) Angele-
genheiten, da die betreffenden Personen in diesem Zustand bestindig an Lebensener-
gie verlieren und zudem eine kontaminierende Wirkung auf andere ausiiben:

Junge (5 Jahre)

Vier oder finfJungen aus der GYB (alle im Alter zwischen 4 und 6 Jahren) laufen bei

Ebbe auf dem Korallengestein am Meer entlang in Richtung »Hohle der Liebenden«
(1B A Qingren dong)." Einer der Jungen rutscht aus und fillt hin. Die anderen Kin-
der fangen daraufhin sofort an zu »lachen« (maznga). Doch als sie sehen, dass er
am Knie blutet, verstummen sie. Der verletzte Junge wendet sich von ihnen ab und

gehtallein ins Dorf zurick.

Feldtagebucheintrag 20; geschrieben am 04.06.2011.

Nach den traditionellen Vorstellungen der Tao ist das Sich-Zufiigen einer blutenden
Wunde eine supranatiirliche Sanktion fiir vorheriges Fehlverhalten entweder des Jun-
gen selbst oder aber eines seiner direkten Vorfahren. Wenn den Tao »schlechte Dinge«
widerfahren, empfinden sie deshalb ein stark ausgeprigtes »Angst«-Gefithl, das mit
»Scham« vermischt ist. Obwohl die beiden moralischen Gefiihle zusammen auftreten
und nicht voneinander separiert werden konnen, sind sie doch auf unterschiedliche
»soziale« Settings ausgerichtet: »Angst« besteht vor den strafenden Ahnen, die durch
das Spenden oder den Entzug von Lebensenergie titber Leben und Tod richten; »Scham«
stellt sich ein, weil wichtige andere mitbekommen haben, dass man sich selbst (bzw.
ein mit dem eigenen »Selbst« in Verbindung stehender Vorfahre) moralisch fehlver-
halten hat. Mit etwa 4 Jahren sind Tao-Kinder alt genug, um die notwendigen kausalen
Zusammenhinge fiir das Erleben von »Angst« und »Scham« herzustellen.

Ein normales Verhalten nach einem Unfall ist der Riickzug in die Alleinsituation.
Die betroffenen Personen haben »Angst« vor weiterer Vergeltung und ziehen es vor,
die Sicherheit und Geborgenheit ihres Wohnhauses aufzusuchen. Auflerdem »schi-
menc sie sich aufgrund ihrer »Schwiche« (maomei; jimoyat), die in ihrem Denken und
Fithlen mit »moralischer Verwerflichkeit« (marahet so nakenakem) in Verbindung steht.

10 Es ist deshalb sowohl zulissig zu sagen, dass »Arger«-Empfindungen zu angespannten Muskeln
fithren als auch dass angespannte Muskeln zu»Arger«-Empfindungen fiihren.

11 Die Felsformationen Lanyus sind von den Han-Taiwanesen nach deren Vorstellungen umbenannt
worden.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

3717


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

378

Geister der Kindheit

Nach traditioneller Auffassung geht von ihnen ein kontaminierender Einfluss aus, da
die mit ihnen in Berithrung geratenen »schlechten Dinge« danach streben, weiteren
»lebenden Menschen« ebenfalls Schaden zuzufiigen. Aus Griinden des Selbstschutzes
meiden die anderen den Kontakt zu verungliickten Personen, was sich darin dufert,
dass sie »nicht mit ihnen reden« (ji da sirisiringen) und sie »nicht weiter beachten«
(fiozayan). Die soziale Ausgrenzung erfolgt bei genauerer Betrachtung beidseitig: Sie
wird einerseits durch den sozialen Riickzug der Betroffenen eingeleitet und anderer-
seits durch das Verhalten der anderen hervorgerufen.

Bislang habe ich nur Beispiele fir eine unzureichende Korperbeherrschung auf-
gefithrt. Umgekehrt gilt aber auch, dass Personen mit einer besonders guten Korper-
beherrschung Bestitigung durch die Personen ihrer Ingroup erfahren. Dies ist etwa
der Fall, wenn jemand iiber besondere »Korperkraft« und/oder »Geschicklichkeit«
(moyat) verfiigt oder besonders »furchtlos« (masozi) auftritt. Ich méchte dies am Bei-
spiel einer Baumfillung illustrieren:

Mann (um die 40 Jahre)

Im Februar 2011 begleite ich eine Gruppe von 14 Mannern aus Iranmeylek bei einem
Ausflug in die Bergwildnis. Die Mdnner wollen einen Baum fallen, dessen Holz fiir
den Bau eines cinedkeran bendtigt wird. Nach etwa einer Stunde erreichen wir die
Stelle, an der der Baum geschlagen werden soll. Zwei Manner fillen zunichst die
umstehenden kleineren Baume mit Motorsigen, um ein ungehindertes Fallen des
ausgewdahlten Baums zu ermoglichen. Die (ibrigen Manner sitzen in einem nahen
Flussbett und schauen konzentriert bei der Rodungstétigkeit zu. Ein Mann um
die 40 Jahre sitzt direkt in der Falllinie eines etwa 8 Meter hohen Baums, dessen
Stamm einen Durchmesser von ca. 20 cm hat. Der besagte Baum féllt die Béschung
herunter.”? Der unterhalb sitzende Mann weicht im letzten Moment mit dem Ober-
korper nach hinten aus und verhindert auf diese Weise, dass er von dem nieder-
stiirzenden Baum getroffen wird. Sein Gesicht ist dabei ausdruckslos. Die anderen
Ménner sind vor dem Fall des Baums aufgestanden. Jetzt stehen sie daneben und
»lachen« (maznga). Einer von ihnen klatschtin die Hande.

Beobachtungsprotokoll 53; aufgezeichnet am 17.02.2011.

Der Mann, der im letzten Moment dem herabfallenden Baumstamm auswich, erwies
sich als besonders besonnen und somit »wissend« (mataneng). Er vermochte genau zu
berechnen, wie der Baum fillt, und empfand deshalb auch keine »Angst«. Er stellte auf
eindrucksvolle Weise seine korperliche Kontrolle iiber die Gesamtsituation unter Be-
weis, wofiir ihm die anderen Manner durch ihr »Lachen« und In-die-Hinde-Klatschen
Anerkennung zollten.

Interessanterweise erfuhr der Mann die Anerkennung der anderen Minner ebenso
wie beim Beschimen mangelnder kérperlicher Performanz durch »lachen« (maznga).
Der Begriff maznga ist wertfrei. Er beschreibt das »Lachen« mit einem ge6ffneten
Mund, gibt aber nicht an, welche Bedeutung dem »Lachen« in einer spezifischen Si-
tuation zukommt oder welcher Anlass dazu gefithrt hat. Der Mann weif3, dass er eine

12 Beiden Tao gibt es vor dem Fall eines Baums keinen Warnhinweis an die anderen, da erwartet wird,
dassjeder die Baumfillung genau mitverfolgt und entsprechend Vorsorge fiir sich trifft.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

hervorragende Korperperformanz abgegeben hat, er kann das »Lachen« der anderen
richtig einschitzen und als eine Form der Bestitigung interpretieren. Durch das In-
die-Hinde-Klatschen wird ihm eine direkte Form der »Bewunderung« (azwazwain)
zuteil, die bei den Tao jedoch eher eine Ausnahme darstellt, da indirekte Formen der
Bestitigung tiberwiegen (z. B. das Weitererzihlen dieser Episode im Dorf).

Diverse Bedeutungen des Lachelns und Lachens

Grundsitzlich gehort ein leichtes »Licheln« (mamin; maminngen) bei den Tao zum
guten Umgangston. Personen, die Gelassenheit und Heiterkeit ausstrahlen, werden
von allen gerne gemocht. Die Abwesenheit eines »Lichelns« signalisiert hingegen
eine gewisse Unnahbarkeit. Sie deutet auf eine potenzielle »Verstimmung« (mindok),
»Unzufriedenheit« (ni kayan) oder »Verargerung« (somozi) der betreffenden Person
hin, weshalb es besser ist, ihre Gesellschaft voriibergehend zu meiden. UbermiRiges
»Licheln« oder »Lachen« (maznga) gilt als problematisch, da ein Zuviel an »Freude«
(masarey; apiya so onowend) sich nach den Vorstellungen (und Erfahrungen) der Tao in
ihr Gegenteil verwandeln wird:

Mann (37 Jahre)

Masarey bedeutet »Sonnenstrahl« (B33 yangguang). Die Zeit des Tageslichts ist ma-
sarey. Wenn man sich masarey fiihlt, dann ist man »gliicklich« (S gaoxing). Aller-
dings sollte man nie allzu sehr masarey sein, weil das Glick schnell in Ungliick »um-
schlagen« (2B 7R fanguolai) kann. Wenn es zu Hause einen Todesfall zu beklagen
gibt, wie kann man dann masarey sein? Wenn man immerzu masarey ist, dann wird
man maznga. Wenn man maznga ist, dann schldgt das Gliick um, so wie sich Sonne
und Mond abwechseln. Am besten ist man immer nur ein bisschen masarey.
Emotionale Geschichte 13; erzahlt von Mann (37 Jahre).

Die Verwobenheit emotionalen Verhaltens mit der Konstellation der Gestirne ist ein
Hinweis auf die dichotome Weltordnung der Tao, in der sich Tag und Nacht ebenso wie
Gutes und Schlechtes abwechseln (vgl. Kapitel 5).

»Licheln« und »Lachenc stellt bei den Tao ein dhnlich polymorphes Verhalten dar
wie die mit dem Jiozayan-Komplex verbundenen Verhaltensweisen (vgl. Kapitel 11,
Abschnitt Nichtbeachten). Die Bedeutung eines »Lichelns«/»Lachens« ist in vielen
Situationen keineswegs eindeutig zu bestimmen. Ich habe bislang das »Lachen« in
den verschiedenen von mir behandelten Sozialisationskontexten als eine Form der
Beschimung interpretiert. Zu dieser Einschitzung bin ich durch die Einnahme einer
westlichen psychologischen Perspektive gelangt, die bei den betroffenen Kindern an-
setzt und auf der Grundlage ihres emotionalen Ausdrucksverhaltens Riickschliisse
auf deren emotionales und affektives Empfinden erméglicht.

Tao-Bezugspersonen haben in den von mir durchgefithrten Interviews jedoch im-
mer wieder betont, dass sie ihre Kinder nicht durch »auslachen« (maznga) beschimen
witrden. Sie gaben an, dass ihr »Lachen« stattdessen dazu dient, irritierte und frust-
rierte Kinder in einen »gliicklichen« (masarey; apiya so onowned) Zustand zuriickzuver-
setzen, in dem die empfindliche Kindesseele am »kérperlichen Selbst« verankert ist.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

379


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

380

Geister der Kindheit

Im folgenden Abschnitt gehe ich der Frage nach, wie sich der Kontrast zwischen
der Perspektive einer westlich geprigten Psychologie und der hiervon abweichenden
Eigenwahrnehmung von Tao-Eltern bzw. -Grof3eltern erkliren lisst. Dabei referiere
ich verstirkt auf die emische Perspektive der Tao, nach der psychologische Prozesse
aufgrund andersartiger Konzeptionen sowie eines anders gelagerten Weltbildes nicht
als solche verstanden werden kénnen. Hinzu kommt, dass die soziozentrische Orien-
tierung der Tao und der erwachsenenzentrierte Sozialisations- und Erziehungsstil die
Wahrnehmung bestimmter kindlicher psychologischer Bediirfnisse eher verhindern
als fordern.

Zuriickdrangen negativer Einfliisse durch Lachen

Daidiosynkratisches Lachverhalten die Individualitit einer Person markiert und eine
Spannung zu den Werten der sozialen Gemeinschaft erzeugt, miissen die Tao ihr eige-
nes Lachverhalten moglichst der Gruppe anpassen. »Lachen« ist immer auf andere be-
zogen (und nicht selten gegen andere gerichtet), wobei es sich bei den anderen sowohl
um Menschen als auch Geistwesen handeln kann (also um »soziale« Akteure im Sinne
von Latour 1996). »Lachen« bzw. nicht »lachen« ist somit ein Ausdruck von Gruppen-
bildungsprozessen und letztlich von Zugehérigkeit. Durch das gemeinsame »Lachen«
kann eine Gruppe ihre Geschlossenheit nach aufien hin demonstrieren. Das »Lachen«
ist ein Zeichen ihrer »kollektiven Stirke« (moyat), ihres iiberlegenen Status und auch
ihrer Furchtlosigkeit gegeniiber antagonistischen anderen.

Wenn jemand ernsthaft »wiitend« (somozi) wird, ist es z.B. fir alle anwesenden
Personen unbedingt erforderlich, geschlossen gegen das »asoziale Verhalten« (mara-
het so iyangey) dieser Person vorzugehen. In der Regel geschieht dies durch kollektives
»Licheln« oder »Lachen«. Nach Auffassung der Tao wird nicht fokussierter »Arger«
von auflen induziert. Seine unkontrollierte Freisetzung basiert auf individueller

»Schwiche« (maomei; jimoyat), die von den anito ausgenutzt wird, um »schlechte Din-
ge« geschehen zu lassen. Das »Lachen« der anderen gilt deshalb nicht nur der sich
fehlverhaltenden Person, sondern vor allem den anito, von denen diese momentan
besessen ist. Durch kollektives »Lachen« gelingt es der moralisch rechtschaffenen
Mehrheit, die von den anito ausgehenden »schlechten Einfliisse« von sich abzuweisen
und bestimmte Eigeninteressen gegeniiber anderen zu verteidigen.

Kinder im GYB-Alter haben bereits gelernt, dass sie ohne kulturell akzeptablen
Grund weder weinen noch »wiitend« werden diirfen. Wann immer ein Kind aus der
Peergruppe sich zu einer dieser Verhaltensweisen hinreilen lisst, ist ihm eine Beschi-
mung durch »auslachen« gewiss. Doch das, was von den »lachenden« Kindern beschimt
wird, ist bei genauerer Betrachtung nicht die Gesamtperson des sich fehlverhaltenden
Kindes, sondern seine temporir durch Besessenheit bestehende Verunreinigung.

Erhabenes Lacheln

Gelegentlich konnte ich wihrend meiner Feldforschung auf Lanyu beobachten, wie
einzelne alte Minner von anderen Personen »beschimpft« (avayan) wurden, diese je-
doch »nicht weiter beachteten« (jiozayan) und stattdessen mit einem »Licheln« auf den
Lippen unbeirrt ihres Weges gingen. Der »Arger« (somozi) der anderen prallte von den
alten Minnern ab, sie lieRen ihn weder an sich heran noch »legten sie sich ihn in ihr
Inneres hinein« (pangain do onowned). Die alten Minner fassten die Schimpfenden als

antagonistische Gegner auf, die sich aufgrund ihres Verhaltens bereits disqualifiziert

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

hatten. Sie selbst waren in diesem Moment mit sich im Reinen, da sie sich als »mora-
lisch gut« (apiya) erfuhren und ihren hoheren sozialen Status (den sie sich selbst zu-
schrieben) auskosteten. Sie empfanden ein Gefiihl »moralischer Erhabenheit«, das von
den Tao — ebenso wie »Freude« an sich — als masarey oder masarey so onowned bezeichnet
wird. »Erhabenheit« ist mit »Stolz« (mazwey) und »Freude« iiber die eigene moralische
Rechtschaffenheit gepaart und besonders hiufig bei meynakem a tao anzutreffen, die
aufgrund ihres materiellen Reichtums, den sie bestindig mit ihrer Gefolgschaft teilen,
von den Dorfbewohnern als »moralisch gut« angesehen werden.

»Moralische Erhabenheit« ist ein Gefiihl, das sich erst allmihlich im Laufe des Le-
bens einstellt, wenn eine Anbindung an soziale Normen und kulturelle Werte weitest-
gehend erfolgt ist. Eine Vorliuferform von »moralischer Erhabenheit« stellt sich ein,
wenn Tao-Kinder im GYB- und Grundschulalter »herumlirmende« Peers »auslachenx.
Von klein auf verstehen sie, dass »lichelnde« und sich »ruhig« (mahanang) verhaltende
Personen sich in einer moralisch tiberlegenen Position befinden. Wenn eines der Kinder
aus ihrer Altersgruppe Schwiche zeigt und z.B. aus nichtigem Anlass zu schimpfen
beginnt, empfinden manche Kinder ein »inneres Frohlocken« (masarey so onowned), weil
sie durch ihr eigenes »Ruhigbleiben« und »Nicht-wiitend-Werden« (voriibergehend)
einen sozialen Statuszuwachs erfahren.

Wohlwollendes Lachen

Mangelnde Koérperbeherrschung wird bei alteren Siuglingen und Kleinkindern mit
Unwissenheit und Unachtsambkeit in Zusammenhang gebracht. Die Kontrolle iiber
das motorische System ist eine der zentralen Funktionen des nakenakem, aus dessen
Fundus an Wissen die richtigen Verhaltensweisen ausgewihlt werden miissen, um
die auf die verschiedenen Gelenke verteilten Seelenaspekte am oder im »kérperlichen
Selbst« zu fixieren. Da die Implementierung kulturellen Wissens im nakenakem einen
linger andauernden Prozess darstellt, der erst im Erwachsenenalter zum vorliufigen
Abschluss gelangt, kann von jitngeren Kindern noch keine vollstindige Kontrolle tiber
ihre motorischen Bewegungsabliufe erwartet werden. Obwohl Tao-Bezugspersonen
Sauglingen und Kleinkindern Frustrationserfahrungen moglichst ersparen wollen
und ihnen deshalb eine proaktive Pflege zukommen lassen, geschieht es trotzdem
von Zeit zu Zeit, dass diese hinfallen und sich Schrammen zufiigen. Das »Lachen« der
Bezugspersonen in solchen Momenten ist aus emischer Perspektive heraus betrachtet
jedoch keine Beschimung. Es handelt sich hierbei um ein fiirsorgliches oder wohlwol-
lendes »Lachen«, das dazu dient, das gestiirzte Kind vor den anito zu »beschiitzen«
(apzatan). Die Tao fithren das Stolpern des Kindes auf die Intervention iibelwollen-
der Geistwesen zuriick, die sich in seine Nihe begeben haben, um »durch Tricks seine
Aufmerksamkeit zu erregen« (manivet so anito). Die anito nutzen jede Unachtsamkeit
des Kindes aus, um es abzulenken und in Gefahrensituationen zu bringen. Sie wollen
dem »korperlichen Selbst« des Kindes Schaden zufiigen und erreichen, dass es sich
»erschreckt« (maogto), sodass die fragile kindliche »Seele Angst bekommt« (maniahey
s0 pahad) und panikartig davonfliegt. Ohne wohlwollendes »Lachen« der Bezugsper-
sonen ist ein Kind den Attacken der anito schutzlos ausgeliefert.

Tao-Bezugspersonen gaben in Interviews zu den Sozialisationspraktiken an, dass
sie nach dem Sturz eines Kindes »lachen«, um auf diese Weise eine Atmosphire zu
schaffen, in der sich das verungliickte Kind wieder »gliicklich« (masarey) fihlt. Sie
wollen durch ihr »Lachen« bewirken, dass sich das Kind méglichst unmittelbar nach

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access

381


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

382

Geister der Kindheit

dem Hinfallen »ruhig« (mahanang) verhilt und tiber ein »Sicherheitsgefiihl« (maha-
nang so onowned) verfiigt. Dies ist wichtig, um die durch ihre Frustrationserfahrung
ins Schweben geratene Kindesseele wieder an das »kérperliche Selbst« anzubinden.
Durch das »Lachen« der Bezugspersonen wird die zuvor dem Kind antrainierte »Angst-
und Scham-Disposition« (kanig) reaktiviert. Denn das wohlwollende »Lachen« kann
auf der Ebene der Ausdruckszeichen nicht von anderen Formen des »Lachens« (z.B.
dem »Auslachen«) unterschieden werden, seine Bedeutung ergibt sich aus dem spe-
zifischen sozialen Kontext, der aber von jiingeren Kindern noch nicht auf eindeutige
Weise interpretiert werden kann. Ich nehme an, dass wohlwollendes »Lachen« von
alteren Siuglingen und jiingeren Kleinkindern aufgrund dhnlicher Vorerfahrungen
als etwas potenziell Bedrohliches aufgefasst wird. Ihr »ruhiges Verharren« (das von
den Bezugspersonen intendiert wird) ist eine erlernte Reaktionsweise, die in diesem
Lebensalter nicht notwendigerweise mit einem »inneren Gefithl der Ruhe und Sicher-
heit« einhergeht.

Da die Tao iiber keine den westlichen Vorstellungen von »Psyche« und »Emotion«
vergleichbaren Konzepte verfiigen, wird der oben beschriebene Vorgang von ihnen
grundsitzlich anders wahrgenommen, als dies z.B. in den westlich orientierten Wis-
senschaften der Fall wire. Tao-Bezugspersonen richten ihre Wahrnehmung nicht so
sehr auf den psychisch-emotionalen Zustand des Kindes (was einer westlichen Per-
spektive entsprechen wiirde), sondern auf die Verfassung seines »korperlichen Selbst«.
Es ist davon auszugehen, dass beim wohlwollenden »Lachen« kindliche Erfahrungen
und erwachsene Erfahrungszuschreibungen erheblich voneinander divergieren. Auch
weichen an dieser Stelle emische und etische Sichtweisen deutlich voneinander ab.

Tes mori!

Eine bestimmte Art des »Lachens«, die mich zu Beginn meiner Feldforschung regel-
mifig verstorte, war das »Auslachen« auf Tes mori!-Weise. Tes mori!-Lachen erfolgt,
wenn jemand von respektablen ilteren Personen (wie z.B. den eigenen Eltern) eine
»Instruktion« (nanaon) oder einen Ratschlag erhilt, diesen aber nicht beherzigt und
dann aufgrund der eigenen Besserwisserei einen korperlichen Schaden erleidet.”
Wenn die verungliickte Person nach Hause zuriickkommt, sagen diejenigen, die sie
zuvor »ermahnt« oder ihr einen Ratschlag erteilt haben, laut »lachend« »tes moril« zu
ihr, was man am ehesten mit »Das geschieht dir recht !« (&% !« »Huo gail«) iiberset-
zen kann. Tes moril-Lachen richtet sich in der Regel gegen Kinder, es kann aber auch
Erwachsene treffen. Es handelt sich hierbei um kein beliebiges Verhalten, zu dem
sich eine respektable iltere Person entschliefSen oder auch nicht entschlieRen kann;
die kulturellen Display-Regeln der Tao sehen unbedingt vor, dass auf simtliche durch
»Ungehorsam« (jimangamizing) hervorgerufenen korperlichen Verletzungen mit »Aus-
lachen« reagiert wird.

Ich will dies an einem Beispiel illustrieren: Ein 9-jahriger Junge aus meinem Be-
kanntenkreis kletterte immer wieder auf hohe Baume. Als seine Eltern dies durch die
Petzerei seiner jiilngeren Geschwister herausbekamen, wiesen sie ihn auf die Gefahr
eines Sturzes hin und verboten ihm fortan, auf Biume zu klettern. Der Junge hielt
sich aber nicht an die elterlichen »Ermahnungen« (nanaon) und stiirzte beim Klettern

13 Gelegentlich erteilen auch Peers Ratschlige, die bei Missachtung zu Tes moril-Verhalten fithren
koénnen.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen

wenig spater tatsichlich aus einiger Hohe ab, wobei er sich den Arm auskugelte. Als er
mit grofRen Schmerzen nach Hause kam, wurde er zunichst auf Tes mori!-Weise von
seinen Eltern »ausgelacht« und erst eine Weile spiter ins Krankenhaus nach Imorod
gefahren.*

»Lachen« auf Tes mori!-Weise setzt voraus, dass Kinder bereits iiber ein mehr oder
weniger ausgepragtes Sprachverstindnis verfiigen, denn sie miissen in der Lage sein,
den Sinn elterlicher »Ermahnungen« zu verstehen. Bei genauerer Betrachtung handelt
es sich bei tes mori! deswegen um eine Erziehungsmethode und keine Sozialisations-
praktik im eigentlichen Sinn. Ich fithre Tes mori!-Lachen trotzdem auf, weil es ein
geeignetes Beispiel darstellt, um auf die divergierenden Einschitzungsprozesse, die
zwischen etischer und emischer Perspektive bestehen, hinzuweisen.

Kindlicher Ungehorsam ist nach Auffassung der Tao nicht einfach nur eine Miss-
achtung der Eltern (oder sonstiger Bezugspersonen), sondern dariiber hinaus auch
eine Respektlosigkeit gegeniiber den Ahnen der eigenen Verwandtschaftsgruppe.
Er steht im Widerspruch zu den anzestralen Taburegelungen und richtet sich somit
gegen eine als heilig empfundene Ordnung. Die Ahnen reagieren auf filialen Unge-
horsam mit »Zorn« (somozi) und »Abscheu« (jyakian). Bei schwerwiegenden und/oder
wiederholten Verstofen gegen die von ihnen erlassenen Regeln entziehen sie ihren
Nachkommen den Segen und »wenden sich« von ihnen »ab« (jiozayan) (vgl. Kapitel 5,
Abschnitt Gutartige bzw. ambivalente Geistwesen).

Die Bezugspersonen solidarisieren sich mit den Ahnen, die ebenso wie sie selbst
eine Beschimung durch die ungehorsamen Kinder erfahren haben. Sie haben »Angst«
(maniahey) vor dem »Zorn« (somozi) der Ahnen, der nicht nur ihre Kinder, sondern auch
sie selbst treffen wiirde. Da kindliches Fehlverhalten Auswirkungen auf die eigenen
Uberlebenschancen hat, besteht aus Sicht von Tao-Bezugspersonen die Notwendigkeit,
sich klar gegeniiber den Fehlern ihrer Kinder zu positionieren. Durch Tes mori!-Lachen
signalisieren sie ihnen, dass sie selbst die Konsequenzen fiir das Ausschlagen der el-
terlichen »Ermahnung« zu tragen haben und nicht mit der Unterstiitzung durch ihre
Bezugspersonen rechnen kénnen. Das Befolgen der elterlichen Worte gewdhrt Tao-
Kindern Sicherheit fir Leib und Leben, ihre Missachtung fithrt dazu, dass ihr »kér-
perliches Selbst« den bésartigen Kriften des Universums schutzlos ausgeliefert ist.

Das »Auslachen« auf Tes mori/-Weise ist aus emischer Perspektive mehr als eine
blofle Beschimung der sich fehlverhaltenden Kinder, da es neben »Scham« (masnek)
auch noch den Aspekt der »Angst« (maniahey) beinhaltet. Aus westlicher Perspektive
wird aufgrund der andersartigen Konzeption von »Person« und des wissenschaftlich-
aufgeklirten Weltbildes der Aspekt der »Angst« iibersehen. Aus dieser Sicht mutet
Tes mori!-Lachen ausschlief3lich wie eine Beschimung an. Das Verhalten der »lachen-
den« Bezugspersonen 19st bei Angehérigen westlich orientierter Mittelschichten Ver-
stérung aus, da es so wirkt, als ob sich die Eltern am koérperlichen Leid ihrer Kinder
ergbtzen wiirden.

14 Ein auf Tahiti bezogenes dhnliches beschimendes Verhalten — auch im Zusammenhang mit einem
Jungen, der von einem Baum gestiirztist—findet sich bei Levy (1973).

13.02.2026, 15:51:16. /dele Acces

383


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

384

Geister der Kindheit

Freude iber die eigene Wirkungsmachtigkeit

Obwohl die »Freude« (masarey) iiber die eigene »Wirkungsmichtigkeit« (moyat) an die
Individuation gebunden ist, darf sie bei den Tao in bestimmten Situationen durch
»Licheln« artikuliert werden. Dies ist moglich, da sie auf beobachtbaren und somit
sichtbaren Resultaten der eigenen Handlung basiert, die durch das eigene kérperliche
Auftreten hervorgerufen wurden. Das mit der »Freude« iiber die eigene Wirkungs-
michtigkeit verbundene »Licheln« ist ein Ausdruck von persénlicher »Kraft« und
»Stirke« (moyat), guter Kérperbeherrschung, »Mut« (mavohwos) bzw. »Furchtlosigkeit«
(jimaniahey) sowie eines »ruhigen und gefestigten Inneren« (mahanang so onowned [ ma-
paned so onowned). Der in diesen Momenten zeitgleich empfundene »Stolz« (mazwey)
darfvon den betreffenden Personen jedoch nicht in Worte gefasst werden.

Die eigene Wirkungsmichtigkeit wird von Tao-Kindern erstmals erfahren, wenn
sie bei der sukzessiven Uberwindung der frithkindlichen affektiven »Angst- und
Scham-Disposition« (kanig) Macht iiber andere verspiiren. Dies ist mit etwa 4 Jahren
der Fall, wenn sie auf autonome Weise mit ihren Peers durchs Dorf und seine nihe-
re Umgebung streifen und sich am »Aufziehen« und »Argern« (pasozi) jiingerer und
schwicherer Kinder beteiligen. All das, was Bezugspersonen und iltere Kinder mit ih-
nen im Kleinkindalter angestellt haben, probieren sie nun selbst an wehrlosen jiinge-
ren Kindern aus. Die Sozialisationspraktiken der Bezugspersonen werden zu Beginn
der Kindheitsphase auf die Peergruppen iibertragen und erzeugen dort ein Klima der
»Angst« und »Schame, das mit dem Buhlen um Macht und Einfluss einhergeht (vgl.
Kapitel 8 und 9).

Im besonderen Mafle werden sich Tao-Kinder ihrer Wirkungsmichtigkeit be-
wusst, wenn sie aufgrund ihres »furchteinfléfenden« (masozi) Auftretens dazu in der
Lage sind, in anderen Personen »Angst« auszuldsen. In Abschnitt Bedrohen und ings-
tigen in Kapitel 12 habe ich bereits das Beispiel eines 10-jihrigen Jungen aufgefiihrt,
der mit einer giftigen Seeschlange in der Hand auf eine Gruppe jiingerer Peers zu-
geht, um ihnen auf diese Weise zu »drohen« (anianniahin). Er traute sich als Einziger
von ihnen, die Giftschlange anzufassen, weil er wusste, dass sie ihn in dieser Position
nicht beifden kann. Er nutzte das von ihm erworbene kulturelle Wissen, um die eigene
»Angst« zu besiegen. Seine Wirkungsmachtigkeit wurde ihm vollends bewusst, als er
sah, wie die jingeren Kinder vor ihm und der Schlange »davonliefen« (miyoyohyo). Er
erlebte sich zudem als statushoher, was ein »angenehmes Gefithl« (apiya so onowned)
der »Freude« (masarey) und des »Stolzes« (mazwey) in ihm hervorrief.

Der Wunsch, »furchteinfléfiend« und »schrecklich« (masozi) zu sein, ist vor allem
ein minnliches Bediirfnis (vgl. Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen). Tao-Manner sto-
Ren im Alter auf das Problem, dass es immer weniger Personen gibt, die sie aufgrund
ihrer abnehmenden Korperkraft beeindrucken kénnen. Um sich selbst weiterhin als
»furchteinfléfend« zu erleben — und auf diese Weise ihre eigene Wirkungsmichtig-
keit zu spiiren —, richten sie ihre vitale Aggressivitit nun zunehmend gegen jiingere
Kinder, die ihnen wehrlos ausgesetzt sind (vgl. Kapitel 9 und 12):

13.02.2026, 15:51:16. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 Beschdmung durch auslachen 385

Kind (ca. 2 Jahre)
Na pasozi no rarakeh o kanakan na ka todazngan no rarakeh.
EABNZFER, EAR—EBEXR.

Der Alte drgert das Kind, bis es wiitend wird, und lacht die ganze Zeit dabei.

Yapiya piyalalamen o kanakan.
BNEFREFD.

Das Necken der kleinen Kinder ist sehr amiisant.

Yamlavi rana o kankan nam a na jipasozi no rarakeh.

INZFHERE, EAMABENLTFT.

Als das kleine Kind zu weinen anfingt, hért der Alte mit dem Argern auf.
Emotionale Geschichte 14; erzahlt von Frau (38 Jahre).

Das »ununterbrochene Lachen« (fodazngan'™) des alten Mannes in der oben stehenden
Episode deutet darauf hin, dass dieser in diesem Moment »Freude« (masarey) iiber die
eigene Wirkungsmachtigkeit empfand.

15 Tod-aznga-n ist eine grammatikalische Form von maznga, die eine linger andauernde Handlung
beschreibt.

13.02.2026, 15:51:16. /de/e Access


https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 15:51:16.



https://doi.org/10.14361/9783839460290-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

