l1l.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar,
Palaontologie

In seiner Videoserie HISTOIRE(S) DU CINEMA (1988-1998) sowie in Interviews aus der Zeit
ihrer Entstehung nimmt Jean-Luc Godard eine dhnliche Periodeneinteilung der Filmge-
schichte vor wie Serge Daney im Nachwort zu seiner Textanthologie La rampe von 1982.
Bei Daney zeichnet sich das klassische Kino dadurch aus, dass sich Filme und Bilder wie-
derholen und variieren und jedes Bild das Begehren der Zuschauer*innen nach einem
weiteren Bild »hinter« dem Bild erzeugt. Dieses Begehren findet sich auch in der zwei-
ten von insgesamt acht Episoden der HISTOIRE(S), 1b. Godard betont hier die historische
Gleichzeitigkeit der Entstehung von Kino und Psychoanalyse, womit er andeutet, dass
es sich beim Kino um ein Erkenntnisinstrument handelt, das es erlaubt, »mehr« zu se-
hen. Photographien des franzosischen Neurologen Jean-Martin Charcot, Szenen aus der
Pariser Nervenheilanstalt Salpétriére (wo Charcot praktizierte) und Bilder von Sigmund
Freud werden montiert mit einer Szene aus einem Film des Hollywood-Stummfilm-Pio-
niers David W. Griffith, WAy DowN EAsT (USA 1920), in der die von Lilian Gish gespielte
Figur auf einer Eisscholle treibt. In einem Textinsert kommt es zu einem von Godard er-
fundenen Dialog zwischen Gish und Griffith. Griffith fragt: »Avez-vous rien vu de tel,
Miss Lilian?« (»Haben Sie jemals so etwas gesehen, Miss Lilian?«), Gish antwortet: »Ja-
mais, Mr. Griffith« (»Noch nie, Mr. Griffith.«) Weiter heif3t es: »Ot est la différence entre
Lilian Gish sur sa banquise a travers 'orage et Augustin a la Salpétriére«? (»Worin besteht
der Unterschied zwischen Lilian Gish auf ihrem Packeis, das durch den Sturm treibt,
und Augustin in der Salpétriére?«)' Markiert dann fiir Daney das Ende des Zweiten Welt-
kriegs und die Entdeckung der deutschen Konzentrations- und Vernichtungslager eine
historische Zisur und den Beginn eines modernen Kinos, in dem der Blick nach seinem
flissigen Gleiten durch die ewigen Variationen des klassischen Kinos an der Oberfliche
des Bildes abprallt, so findet sich dieser Einschnitt auch bei Godard. Jacques Ranciére
hat in seinem Aufsatz »Une fable sans morale« (2001) eine »machtvolle Teleologie« be-
schrieben, welche die Struktur der HISTOIRE(S) bestimmt: »die Hilflosigkeit des Kinos
im Angesicht des Desasters der Jahre 19391945, und insbesondere seine Unfihigkeit,

1 HDC1b, 35:07-35:36. Augustine war eine Patientin Charcots im Rahmen seiner Untersuchungen zur
»weiblichen Hysterie«.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

die Vernichtungslager der Nazis in den Blick zu nehmen und zu zeigen« wird zum »Of-
fenbarungseid« einer historischen Schuld des Kinos und zeigt den »Pakt, den das Kino
in Hollywood mit dem Teufel der Traumindustrie und des Erzihlkommerzes einging.«*
Was Daney als auf die Klassik folgende Moderne bezeichnet, ist bei Godard ein Moment
der Filmgeschichte, an dem das Kino als populires »Instrument« der Erkenntnis und des
Denkens’®, als das es sich in der Stummfilmzeit angekiindigt hatte, verloren geht. Dieses
in der Godard-Forschung immer wieder durchgearbeitete Narrativ (vgl. I.2.3) beinhaltet
noch das Aufkommen des Tonfilms, der dem Zeigen der stummen Bilder eine sprachliche
Bedeutung auferlegt, sowie das Fernsehen, das Daney in »La rampe (bis)« als dritte film-
geschichtliche Periode ansieht. Fiir Daney bedeutet Fernsehen eine Vereinheitlichung
aller Bilder und die Loschung ihrer Differenzen, die fiir das »Kino« typisch waren (vgl.
11.3). Godard spricht gegeniiber Daney in ihrem auf Video aufgezeichneten Gesprich von
1988, das er ausschnittsweise in die Episode 2a iibernommen hat, davon, dass das Ki-
no projiziert und vergrofiert, wihrend das Fernsehen verkleinert*. Fiir sowohl Daney als
auch Godard stellt Kino eine Dynamik der Erweiterung, Fernsehen eine Dynamik der
Schliefung dar.

Wenn sich fiir Daney die verschiedenen Perioden der Filmgeschichte, Klassik und
Moderne, periodeniibergreifend zu einer stets weiter zu erginzenden Idee vom Kino
iiberhaupt vereinen (vgl. I1.1, I1.2), lisst sich dies auch fiir Godard festhalten. In »Le pa-
radoxe de Godard« (1986) beschreibt Daney, wie Godard als Teil des modernen Kinos und
der Nouvelle Vague die »Leidenschaft« fiir die Zukunft des Kinos aus der Stummfilm-
zeit erbt, einer Zeit, in der die Entwicklung des Kinos unabsehbar und offen war: Go-
dard ist kein Apologet des Todes des Kinos, sondern sein Bewahrer und Reformer. Dieses
Reformertum widersteht letztlich der auch von Daney in seinem Text resiimierten, die
HisToIRE(S) strukturierenden Verfallsgeschichte (Tonfilm, die Einrichtung standardi-
sierter industrieller Produktionsweisen und Qualititskriterien, Kriegspropaganda). Die
medialen Transformationen des Kinos 6ffnen bei Godard, so Daney, auf keinen Bereich
»nach dem Kino, sondern fithren die aus der Stummfilmzeit iibernommene Leiden-
schaft fiir seine Zukunft fort®. Diese Leidenschaft Godards, welche die HISTOIRE(S) DU
CINEMA ebenso strukturiert, gilt in erster Linie der Montage — und der Suche nach ihr.

Gilles Deleuze definiert »Montage« als »Komposition« und »Anordnung der Bewe-
gungsbilder als Organisation eines indirekten Bildes der Zeit.«® Es gibt die »organische

2 Ranciére, »Eine Fabel ohne Moral«, S.169.

3 Vgl. Jean-Luc Godard, Christophe d’Yvoire, Jean-Pierre Lavoignat, »Le cinéma n'a pas su remplir
son role« (1995), in: T 2. S.335-343; 335: »Le cinéma n'a pas su remplir ses devoirs. Cest un outil
sur lequel on s’est trompé. Au début, on a cru que le cinéma s'imposerait comme un nouvel instru-
ment de connaissance, un microscope, un télescope, mais, trés vite, on I'a empéché de jouer son
réle [..]. Le cinéma n'a pas joué son réle d’instrument de pensée.«—»Das Kino hat seine Aufgaben
nicht erfillt. Es ist ein Instrument, in dem man sich getduscht hat. Anfangs hat man geglaubt, das
Kino driange sich als neues Erkenntnisinstrument auf, als Mikroskop, als Teleskop, aber man hat es
sehr schnell daran gehindert, seine Rolle einzunehmen [..]. Das Kino ist seiner Rolle als Denkin-
strument nicht gerecht geworden.«

4 Vgl. HDC 2a, 21:04 -21:57.

5 Vgl. Daney, »Godards Paradox, in: VWB.

6 Deleuze, Das Bewegungs-Bild, S. 50.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1I1.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar, Paldontologie

Form der Montage, aus der sich das Erzihlerische ableitet, die stete Verinderung ei-
ner Gesamtsituation, etwa in der Parallelmontage bei Griffith, die Eisenstein durch ei-
ne »Oppositionsmontage, eine »Montage der qualitativen Spriinge« ersetzt’. Eisenstein
selbst hatte sich schon auf Griffith bezogen und seine eigene Montagekonzeption aus-
gehend und in Abgrenzung von Griffith entwickelt. In einem Aufsatz, den die Cahiers du
cinéma 1971 und 1972 unter dem Titel »Dickens, Griffith et nous« verdffentlichten, hat-
te Eisenstein Griffith’ filmische Erzihltechnik von Dickens und der biirgerlichen Lite-
ratur des 19. Jahrhunderts hergeleitet, wihrend er nach der Russischen Revolution fir
eine Form der Montage eintritt, die auf eine héhere Ordnung abzielt, in der alle Elemen-
te des Filmwerkes vereint werden®. Mit Deleuze liegt die Besonderheit der Montage bei
Godard darin, dass sie nicht mehr die »Frage nach der Verkniipfung oder Anziehung der
Bilder« im Sinne von Griffith oder Eisenstein behandelt, sondern zu einer »Methode des
ZWISCHEN« wird, die das Dazwischen der einzelnen filmischen Elemente, der Bilder
und Téne betont®. Kann die Montage in den HISTOIRE(S) als poetisches Konstruktions-
prinzip einer Geschichte des Kinos in ihren intermedialen, kunstgeschichtlichen, his-
toriographisch-literarischen, dsthetischen oder geschichtsphilosophisch-theologischen
Kontexten verstanden werden (vgl. 1.2), so ist sie qua ihrer dissoziativen Form auch eine
leidenschaftliche Suche nach der Montage, welche vom Kino doch niemals gefunden wur-
de. Soschildertes Godard 1988 im Gesprich mit Daney. Den Beginn der »Suche«nach der
Montage verortet Godard in der Stummfilmzeit, bei Griffith und Eisenstein. Griffith, so
Godard, wollte durch den Schnitt Schauspieler einander annihern, Eisenstein hat inter-
essante Einstellungswinkel erfunden. Sie suchten die Montage, fanden sie jedoch nicht
in einem essentiellen Sinn. Diese Suche, so Godard, hat nirgendwo sonst als im Kino
existiert': die Montage war ein Ziel des Kinos, wurde aber niemals wirklich gefunden™.
Dies unterstreicht er nochmals in einem Vortrag, den er ein Jahr spiter an der Pariser
Filmhochschule La Fémis gehalten hat. Hier bezeichnet Godard die Montage als nie rea-
lisierte »Originalitit« des Kinos™. Godard setzt also in seinen H1sTOIRE(S) Griffith und
Eisenstein fort, indem er — leidenschaftlich, also immer auch leidend mit Hinblick auf

7 Vgl. ebd. S. 50, 52, 59.

8 Vgl. Sergei M. Eisenstein, »Dickens, Criffith et nous (1)« (1942), in: Cahiers du cinéma, no. 231, aolt-
septembre 1971. S.16—22; (2) in: Cahiers du cinéma, no. 232, octobre 1971. S. 24—26 und 35-42; (3) in:
Cahiers du cinéma, no. 233, novembre 1971. S. 11—18; (fin) in: Cahiers du cinéma, décembre 1971/janvier-
février1972.S. 27-42.Vgl. hierzuauch Paech, PAssioN oder die Einbildungen des Jean-Luc Godard, S. 30.

9 Vgl. Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 233f. Peter Wollen (»Die zwei Avantgarden«) hat Godards dissozia-
tives Spiel mit semiotischen Prozessen jedoch einer von Eisensteins Montagetheorie gepragten
(europdischen) Avantgarde zugerechnet. Auch Michael Witt (Jean-Luc Godard, S. 98) hat Godards
Montagen in den HiSTOIRE(S) mit Eisensteins Art verglichen, durch die Kombination von Bildern
komplexe Affekte und Bedeutungen herzustellen (vgl. I.2.1).

10 Vgl. GEsPRACH DANEY/GODARD, 00:37:40-00:39:16.

11 Vgl. GEsPRACH DANEY/GODARD, 00:33:50-00:33:55. Vgl. fiir die schriftliche Fassung, die Daney am
26. Dezember 1988 in Libération veroffentlichte: Daney, Godard, »Godard fait des histoires, S.163:
»Mon idée de praticien, de jardinier du cinéma, c’était quun des buts du cinéma, c’était d’inventer
le montage [..].«—»Als Praktiker und Gartner des Kinos war es immer meine Idee, dass ein Ziel
des Kinos die Erfindung der Montage war [...].« Vgl. auch ebd. 00:35:44/S. 164: »Mais le montage,
le cinéma ne 'a jamais trouvé.«—»Aber das Kino hat die Montage niemals gefunden.«

12 Vgl. Godard, »Le montage, la solitude et la liberté«, in: T 2, S. 242.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.

205


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

ein hartnickig und fundamental sich entziehendes Ziel — sucht, was sie gesucht, aber
nie gefunden haben. Uber einzelne filmgeschichtliche Perioden hinweg macht Godard
Filmgeschichte zu einer fortgesetzten Suche nach der Montage. Hat die Montage »nie-
mals aulerhalb des Kinos existiert«, heifst das, dass die Suche nach der nie gefundenen,
nie realisierten Montage der Geschichte des Kinos ihren eigenstindigen Charakter verleiht:
Die Montage definiert fir Godard das Kino grundlegend und sie fithrt dazu, dass es sich
niemals »vollenden« kann; sie ist die Essenz des Kinos nur, insoweit sie nicht erscheint.
Hat Vinzenz Hediger in den H1STOIRE(S) den Versuch der Vollendung des Kinos zur mo-
dernen, selbstreflexiven Kunst mit einer eigenstindigen, von den anderen Kiinsten ver-
schiedenen Geschichte gesehen®, dann vollzieht sich in den Montagen der HISTOIRE(S)
diese Kunstwerdung des Kinos zur modernen Kunst (als Suche nach) der Montage; und
dannistdiese Kunstwerdung, entsprechend der stets unerreichbar bleibenden Montage,
ein unabschliefSbarer Prozess. Auch Godard wird »die Montage« nicht finden.

Um diesen Prozess, diese Suche nach der Montage zu beschreiben, untersuche ich
Godards Montagen in den HISTOIRE(S) mit dem bewihrten Methodentrio aus Maurice
Blanchots Kritik, Jacques Derridas Supplément und Michel Foucaults Kommentar.

Fiir meine Anniherung von Godard an Blanchot folge ich Hediger, der Godards Ver-
such der Vollendung des Kinos zur modernen Kunst in den HISTOIRE(S) anhand von
Blanchots Kritik-Begriff demonstriert, fiir den Kritik das Werk vollendet, indem es auf
eine in ihm verborgene, niemals ganz ausschépfbare Bedeutung verweist, und so seine
weitere Vollendbarkeit garantiert. Blanchots Kritik konserviert, indem sie alteriert. Par-
allel hierzu kann der Anfang der HISTOIRE(S), also der Episode 1a gelesen werden, wenn
Godards Stimme im Off verkiindet: »Ne change rien pour que tout soit différent.«** »An-
dere nichts, auf dass alles anders sei.« Ein (Fast-)Nichts dndert sich, womit alles, also
das Ganze, gewahrt bleibt, wihrend es sich eben doch subtil verindert. Die Kritik fiigt
sich dem Werk hinzu als ein Nichts, existiert nur in ihrem Verschwinden vor dem Werk, um
das »Ganze« des Werkes erhalten zu konnen, wihrend sie ihm eine infinitesimale Ver-
inderung zufiigt, die es lebendig und verinderbar hilt”. Die Vollendung des Werkes ist
aufgeschoben, da dieses von der Kritik ihm angefiigte und es vollendende »Nichts« nicht
niher bestimmt wird, und somit eine von der Kritik bewahrte Bedeutungsreserve bleibt,
welche die weitere Vollendbarkeit des Werkes bewahrt. Mit Blanchot lisst sich sagen,
dass Godards Montagen Kritiken sind, welche die Lebendigkeit und Bedeutungsoffen-
heit des Werkes HISTOIRE(S) DU CINEMA und einer ganzheitlichen Idee des Kinos durch
subtile Verinderungen konservieren.

Das Supplément des Kinos wiederum hatte ich bei Daney in Form der Mise en Scéne,
der differenziellen Schrift und des Kinos selbst in der Ara des Fernsehens analysiert. In
den HisTOIRE(S) taucht es nun auf in Gestalt der Vollendung des Kinos zur eigenstin-
digen Kunst in der Nouvelle Vague (I11.2), als Projektion (II1.3) und als (immer noch zu
erginzende, zu findende) Montage (111.4). Bei Derrida markiert das Supplément einen

13 Vgl. Hediger, »Der Kiinstler als Kritiker«.

14 HbpC 13, 00:23.

15 Vgl. Blanchot, »Qu’en est-il de la critique?«. Wir erkennen hierin auch die subtile »Mutation des
Ganzen, die fiir Deleuze aus Godards »Methode des ZWISCHEN« hervorgeht. Vgl. Deleuze, Das
Zeit-Bild, S. 233f.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1I1.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar, Paldontologie

wiederholt eingeschriebenen Mangel an Bedeutung in der Bewegung der Schrift. Mit
Derridas Supplément-Begriff verstehe ich Montage in Godards HI1STOIRE(S) als fortlau-
fende Entfaltung eines bedeutungsoffenen Sinnzusammenhangs, sowie — als nie reali-
siertes Wesen des Kinos — als Supplément des Kinos, das am Kino immer noch zu ergin-
zen bleibt.

Als Kritiken im Sinne Blanchots beziehen sich die Montagen der HISTOIRE(S) auf
ein Kunstwerk, die HISTOIRE(S) selbst, das sie weiter vollenden, und als Kette von Sup-
pléments auf eine endlose Entfaltung von Signifikanten. Versteht man die Montagen
in den HISTOIRE(S) auch mit Michel Foucault als Kommentare, lisst sich zwischen dem
Einzelwerk und der Signifikantenkette der Fokus auf das historisch-epistemologische
Objekt »Kino« scharfstellen, das weiter zur Kunst zu vollenden und als Primirtext — als
niemals ganz realisierte »Montage« — weiter herzustellen bleibt. Foucault versteht unter
dem Kommentar eine epistemologische Diskursmodalitit, die (religiése, medizinische,
juristische, historiographische) Diskurse wiederholt und dadurch bewahrt und besti-
tigt, wihrend sie sie gleichsam zum Gegenstand einer fortlaufenden Auslegung macht.
Dabei spricht Foucault von einem Primirtext, der vom Sekundirtext, dem Kommentar,
weiter ausgelegt wird. In Lordre du discours (1971) schreibt Foucault dem Kommentar die
Rolle der Auflgsung der Trennung zwischen Primir- und Sekundirtext (Kommentar) zu:
Der Kommentar konstituiert den Primirtext dadurch, indem er ihn wiederholt'. Da er
gleichsam immer auch »etwas anderes« als der Primirtext sagt, bewahrt er dessen Un-
vollendetheit, also die Notwendigkeit weiterer Kommentare und Auslegungen. Analog
dazu wire Montage bei Godard ebenso Primir- wie Sekundirtext. Montage ist zum ei-
nen der Kommentar, der den Primirtext wiederholt und vollendet, ihn aber auch seiner
Vollendung entzieht, weiter auslegt, neu 6ffnet, fortschreibt: so funktionieren die kon-
kreten Montagen der HISTOIRE(S) als Kommentare. Zum anderen ist Montage der (durch
den Kommentar entstehende) nie vollstindige Primirtext und das niemals ganz erreich-
te Ziel und Wesen des Kinos.

Als Kommentare beziehen die Montagen in den HisTOIRE(S) viele verschiedene Diskurse
(Wissenschaften, Medien, Kiinste) mit ein, kommentieren damit aber immer nur einen
Primirtext des Kinos, der auf dessen singulires Wesen — die Montage — verwiesen bleibt.
Dieses Spiel zwischen Primir- und Sekundirtext lisst sich gerade im Gesprich Godards
mit Daney veranschaulichen. Um zu erkliren, was er mit Montage meint, spricht Go-
dard iiber die Uberschneidung der Lebensspannen von Kopernikus (1473-1543) und des
Arztes Andreas Vesalius (1514-1564), dem Begriinder der modernen Anatomie. Um die
Parallelitit der Leben der beiden Forscher darzustellen, ohne sich der Sprache zu be-
dienen, brauche man, so Godard, das Kino, also die Montage. Auf diese Weise entstehe
»Geschichte«, wie sie nur das Kino machen kénne'’. Godard geht es nicht um einen wis-
senschaftlich und historisch stichhaltigen Vergleich zwischen Kopernikus und Vesalius,
sondern um eine Demonstration dessen, was er unter Montage als Spezifikum des Ki-
nos versteht. Godard betont, dass nur das Kino diese Art von Geschichte gemacht habe™.

16  Vgl. Foucault, Die Ordnung des Diskurses, S.18.
17 Vgl. GESPRACH DANEY/GODARD, 00:30:00-00:32.20.
18 Vgl. GESPRACH DANEY/GODARD, 00:31:40.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.

207


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

Wenn der Biologe Frangois Jacob (1920-2013) (nun nimmt Godard auch noch die Biologie
hinzu) mit Bezug auf Kopernikus und Vesalius in einem Buch schreibe, etwas finde »im
selben Jahr« statt, dann mache er »keine Biologie«, sondern »Kino«: »Frangois Jacob hat
das gemacht, bei ihm habe ich diese Idee gefunden, wenn er sagt: >im selben Jahr«. Was
macht er in diesem Moment? Er macht keine Biologie mehr, er macht Kino.«"”

Nun kann gefragt werden, worin der Erkenntnisgewinn besteht, wenn das rein visu-
elle Vergleichen des Kinos von einem sprachlich-literarischen Vergleichen (wie bei Jacob)
entkoppelt wird. »Vergleiche« hatten ja lingst auflerhalb des Kinos und seiner Montage
statt, in der Sprache, der Wissenschaft und der Literatur, auf die sich Godard mit Ver-
weis aufJacobs Text bezieht. Warum soll Jacob also »Kino«und nicht vielmehr »Literatur«
machen, wenn er in einem Text einen solchen Vergleich zieht? Wire es nicht sinnvoller,
die Montage des Kinos aus der literarischen Geschichtsschreibung, aus den sprachlichen
Mitteln zur Herstellung von Gleichzeitigkeit abzuleiten als umgekehrt?

Die literarische Dimension von Godards Filmen wurde in der Forschung vielfach her-
vorgehoben (vgl. I.2.2), etwa von Christa Blimlinger mit Hinblick auf eine von Briichen
und Differenzen geprigte, ebenso filmische wie literarische Selbstportritierung des Fil-
memachers (vgl. fir eine ausfithrlichere Behandlung der Spannung zwischen Schreiben
und Montieren in den HISTOIRE[S] I11.4.2). Jedoch hat Blumlinger das Primat hervor-
gehoben, welches das Sehen fiir Godard einnimmt, sind doch fir ihn »Bilder das Le-
ben, und Texte der Tod«*°, wihrend er versucht, »mit den Mitteln des Audiovisuellen
zu schreiben, ohne diese Geschichte(n) festzuschreiben«, um ein »Glaubensbekenntnis
zum Kino«* zu formulieren. Godard selbst hat dies 1996 in einem Interview mit Jean-
Michel Frodon folgendermafien ausgedriickt:

»Aber heute will man lieber interpretieren als hinschauen, man will immer irgendei-
nen Diskurs >iiber< etwas anfiigen. In meinen Augen ist dieses Phanomen an eine Er-
mattung des Kinos gebunden, das doch erlauben miisste, zu sehen, wihrend man heu-
te der Frage, swas etwas sagen sollc, mehr Aufmerksamkeit schenkt als dem, was man
sieht.«*

Auch die Abfolge der Titel von Godards letzten beiden vollendeten Langfilmen, ADIEU
AU LANGAGE (CH/FRA 2014) und LE LIVRE D’IMAGE (CH 2018), kiindigen eine Dramatur-
gie an, bei der die Sprache zugunsten der Bilder verabschiedet wird. LE LIVRE D’IMAGE,
das zahlreiche Motive der HISTOIRE(S) wiederaufnimmt und mit neuen Bildern kom-
biniert, verweist auf ein »Buch«, das von den Bildern des Kinos komponiert wird, diese

19 GESPRACH DANEY/GODARD, 00:30:50. »Francois Jacob I'a fait, c’est chez lui que j’ai trouvé cette
idée-la, quand il dit:»a la méme années, qu’est-ce qu’il fait 1a? Il fait pas de la biologie, il fait du
cinéma.«

20 Blumlinger, »Signaturen der Leinwandx, S. 305.

21 Ebd.S.306.

22 Jean-Michel Frodon, Jean-Luc Godard, »Aujourd’hui, on cherche plus a interpréter qu'a regarder«
(1996), in: T 2. S.391-393; 391: »Mais, aujourd’hui, on cherche plus a interpréter qu'a regarder, on
veut toujours ajouter un discours >sur<. A mes yeux, ce phénomene est lié a l'affaiblissement du
cinéma, qui devrait permettre de voir, alors que maintenant on préte plus d’attention a ce que
»¢a veut dire« qu'a ce qu'on voit.«

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1I1.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar, Paldontologie

Bilder (als Bild-Buch) eint und so das Kino zu dem (einen) grofRen Primirtext und uni-
versalen Leitmedium erhebt, das allen anderen Diskursen, Kiinsten und Medien (auch
der Literatur und der Schrift) vorausgeht und sie dabei alle enthilt. Ob es sich nun um
literarische, biologische, anatomische, medizinische, physikalische oder astronomische
Diskurse handelt: Godard nihert sich ihnen weniger als jener »Denker«, »Film-Schrift-
steller« und »Kino-Philosoph, als der er in der Forschung und im Journalismus immer
wieder beworben wurde, und vielmehr als jener »Amateur«*, den Daney in ihm gesehen
hat. Hat Godard nicht selbst gerade den Verlust des Kinos als Instrument des Denkens
und Erkennens beschworen (s.0.)? Als Liebhaber, nicht als Wissenschaftler oder Exper-
te kommt Godard durch all seine Montagen, Assoziationen und Spriinge, durch all die
anderen Kiinste, Diskurse, Techniken und Medien immer wieder auf seine Leidenschaft
fiirs Kino zuriick, das fiir den passionierten Filmemacher nicht einfach nur Gegenstand
einer Liebhaberei und auch nicht einfach nur eine »Kunst« oder eine »Technik« unter an-
deren Kiinsten und Techniken ist, sondern etwas viel grundlegenderes: ein fundamen-
tales »Mysteriumc. So raunt er es selbst in der Episode 2b der HISTOIRE(S) aus dem Off:
»Je disais: ni un art, ni une technique. Un mystére.«**

Diese Kinoleidenschaft, die in den HiSTOIRE(S) dem Kino auf den Grund gehen, bis
zum Grund des Kinos vorstof3en will, hat Vinzenz Hediger zu einer Unterscheidung zwi-
schen einem »archiologischen« und einem — Godard zugesprochenen - »palidontologi-
schen« Verstindnis von Filmgeschichte veranlasst. Im ersten Fall wird die Geschichte
des Kinos medienarchiologisch im Feld anderer Kiinste, Medien und Diskurse verhan-
delt (vgl. 1.4.2). Godard jedoch verwendet diese Korrespondenzen, um eine unabhin-
gige, eigenstindige Geschichte des Kinos zu erzihlen, im Rahmen eines »paldontologi-
schen« Unternehmens, in dem das Kino eine Geschichte eigenen Ursprungs und eigener
Grundlegung in Abgrenzung zu anderen Kiinsten und Medien erhilt®. Ist die Palionto-
logie die Wissenschaft von Lebewesen vergangener Erdzeitalter, deren Sedimente aus-
gegraben und untersucht werden, kénnen die der Filmgeschichte entnommenen, in den
HisTOIRE(S) remontierten Zitate und Bilder auch als fossile Riickstinde der geologischen
Vergangenheit des Kinos gedeutet werden, die von Godard ausgegraben und aufbewahrt
werden, und auf eine Abstammungslinie verweisen, die Godard mit dlteren Filmema-
cher*innen verbindet. Als Beispiele nennt Hediger Godards LE MEPRIS (FRA/ITA 1963,
den Daney 1970 in »Sur Salador« kommentiert hatte, vgl. I1.2.4), in dem Fritz Lang seine
eigene Rolle und Godard Langs Assistenten spielt, sowie André S. Labarthes Dokumen-
tation LE DINOSAURE ET LE BEBE, DIALOGUE EN HUIT PARTIES ENTRE FRITZ LANG ET JEAN-
Luc GODARD (FRA 1967), in der Godard Lang iiber seine Herangehensweise interviewt.
Mit dem Titel bezeichnet Godard Lang als Dinosaurier und sich selbst als Baby, was ei-
ne paliontologische Freilegung der Fossilien der ilteren Filmemacher*innengeneration
durch die jiingere sowie die Nachkommenschaft des »Dinosauriers« im »Baby« andeu-
tet*. In diesem Sinne meint eine »paliontologische« Filmgeschichte eine von den ande-
ren Kiinsten unabhingige Historie nur des Kinos mit eigenem Familienstammbaum, nach der

23 Daney, »Godards Paradox, in: VWB, S.132.
24  HDC 2b, 23:38-23:40.

25  Vgl. Hediger, »Archaeology vs. Paleontology«.
26  Vgl. ebd. S.349.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.

209


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

210

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

Godard als Nachfahre Langs begriffen werden kann. Dabei benutzt Godard, wie Hediger
vorschligt, andere Disziplinen und Kiinste nur voriibergehend unter (medien-)archiologi-
schen Gesichtspunkten, um mit ihnen diesen paliontologischen Abstammungsstamm-
baum des Kinos zu rekonstruieren. So beruft sich Godard auf den impressionistischen
Maler Edouard Manet, der den Blick weiblicher Figuren aus der Innerlichkeit befreit,
auf die Betrachter*innen zuriicklenkt und auf diese Weise ein Blickmuster des Kinos
vorwegnimmt, um darauf hinzuweisen, dass Manet »vor« Griffith kam - also um eine
(Vor-)Geschichte des Kinos anzuzeigen® . In diesem Sinne kann auch folgende Auflistung
aus einer frithen Cahiers-Kritik Godards aus dem Jahr 1958 zu Nicholas Rays BITTER Vic-
TORY (USA 1957) interpretiert werden: »Es gab das Theater (Griffith), die Poesie (Mur-
nau), die Malerei (Rossellini), den Tanz (Eisenstein), die Musik (Renoir). Aber nun gibt es
das Kino. Und das Kino, das ist Nicholas Ray.«*® Theater, Dichtung, Malerei, Tanz, Mu-
sik — sie sind hier keine Kiinste, die sich mit dem Kino iiberlagern, sondern identifiziert
mit den Namen grofRer Filmemacher*innen, um unterschiedliche isthetische Ausfor-
mungen und bestimmte kiinstlerische Errungenschaften in der Geschichte des Kinos zu be-
schreiben. Anstatt das Kino in der Geschichte der anderen Kiinste zu verorten, integriert
Godard die anderen Kiinste in die Geschichte nur des Kinos, in welcher dann zwangslau-
fig ein*e Kitnstler*in auftauchen muss (Nicholas Ray), der*die »nur noch Kinox, »nichts
als Kino« macht: »Rien que le cinémac, so lautet die Uberschrift einer Godard-Kritik von
1957 zu einem anderen Film von Ray, HoT BLooD (USA 1956)*.

Godards »paldontologisches« Vorgehen zeigt sich im Gesprich mit Daney und in den
HiSTOIRE(S) gerade in seiner Bewertung der Montage. Godard untersucht nicht medi-
enarchiologisch, wie die Technik der filmischen Montage aus den Praktiken der literari-
schen Collage oder der Historiographie hervorgegangen ist. Sondern er geht umgekehrt
davon aus, dass sich die filmische Montage als Originalitit des Kinos von allen ande-
ren Kiinsten, Medien, Disziplinen und Diskursen in dem Mafie abgrenzt, dass sie pa-
radoxerweise noch dann als deren Vorgeschichte zu fassen ist, wenn die entsprechenden
Kiinste etc. dem historischen Erscheinen des Kinos chronologisch weit vorausgehen. Soll
das Kino seinen Ursprung nur in sich selbst haben, und ist Kino Montage — dann muss
Montage in nicht-kinematographischen Formaten immer schon »Kino« gewesen sein.
Das fithrt auch dazu, dass historisch und epistemologisch weit vom Kino entfernt lie-
gende Diskurse (Biologie, Physik, Anatomie), deren Beziehung zum Kino sich nie ganz
erschliefit, eine nie ganz zu durchleuchtende historische (Bedeutungs-)Tiefe der »Ge-
schichte des Kinos« erzeugen, und die Montage als Essenz des Kinos zur nie ganz ein-
sehbaren Autoritit verschliisseln, der man sich nur itber komplexe Umwege annihern
kann.

Lisst sich gerade mit Foucault Godard dafiir kritisieren, Kino nicht als historische
Kunstform oder Technik, sondern als »Mysterium« zu behandeln, es »palidontologisch«
aufeinen nur in ihm liegenden Ursprung und eine urspriingliche Einheit zu reduzieren,

27 Vgl. ebd. S.354.

28 Jean-LucCGodard,»Au-dela des étoiles, in: Cahiers du cinéma, no. 79, janvier1958.S. 44—45: »1l y avait
le théatre (Criffith), la poésie (Murnau), la peinture (Rossellini), la danse (Eisenstein), la musique
(Renoir). Mais il y a désormais le cinéma. Et le cinéma, c'est Nicholas Ray.«

29  Vgl. ders., »Rien que le cinéma, in: Cahiers du cinéma, no. 68, février 1957. S. 42—44.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[1I1.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar, Paldontologie

wihrend eine diskursanalytische, historisch-kritische Untersuchung, wie andere Dis-
kurse und Dispositive das Wissensobjekt (mit-)strukturiert haben, unterlassen wird —
dann l4sst sich doch auch mit Foucault und seinem Kommentar-Begriff Godards Mon-
tage als paliontologische Diskursmodalitit bestimmen, die aus dem Kino eine von an-
deren Kiinsten unabhingige Kunstform macht. Dies kann anhand der von Foucault re-
konstruierten Funktion der Sprache der Renaissance gezeigt werden, in der Kopernikus
und Vesalius gelebt haben. In Les mots et les choses (1966) legt Foucault dar, dass die Sprache
der Renaissance zwei Komponenten hatte. Zum einen war Sprache ein »schweigendes,
allem Gesprochenen vorausgehendes nacktes Faktum, das nur auf sich selbst verwies.
Zum anderen war sie eine »zweite Sprache, also ein Kommentar, der diese »erste Spra-
che«zum Sprechen brachte und dabei den »unerschopflichen Grund der Worter« freileg-
te. Mit Foucault kann davon gesprochen werden, dass Godard die Renaissance-Diskurse
von Kopernikus und Vesalius als Kommentare anwendet, um Montage als urspriingliche,
stumme, rein visuelle »Sprache« des Kinos zu konstruieren, als »ersten Text« (»Texte pre-
mier«)*°. Diese tauchen dann nicht nur im Gesprich mit Daney als sprachliche Aussagen
Godards auf, sondern auch in den HISTOIRE(S) in Form filmischer Montagen, die diese
Diskurse in eine komplexe — montierte — (Vor-)Geschichte der Montage einbinden, um
einen »Primirtext« des Kinos und seiner Geschichte zu konstruieren.

So stellt Godard die Verbindung zwischen Renaissance und Kino-Montage an einer
Stelle der Episode 2b selbst her, anhand von Eisenstein sowie Vesalius und dem Maler
El Greco (1541-1614), wenn er aus dem Off erklirt: »Aber die Geschichte des Kinos ist zu-
nichst mit jener der Medizin verbunden: Die gepeinigten Korper Eisensteins verweisen
nicht nur auf Caravaggio und El Greco, sondern auf die ersten Ecorchés von Vesalius.«**
Mit Bezug auf Eisenstein und EIl Greco vermutet Joachim Paech, dass sich Godard fir
seinen Film PAssioN (FRA/CH 1982), in dem ein Filmemacher namens Jerzy (Jerzy Rad-
ziwilowicz) berithmte Gemalde szenisch nachstellt (unter anderem von El Greco), an ei-
nem Aufsatz Eisensteins iiber El Greco orientiert haben muss — beiden, Eisenstein wie
Godard, gehe es um kunstgeschichtliche Vorbilder, so es »die Elemente des Kinemati-
schen (Eisenstein) seien, die das Wesen szenisch-filmischer Produktivitit in Gemélden
antizipieren.«** Gerade Eisenstein kann als Vorbereiter einer modernen Medienarchio-
logie begriffen werden, als der er im Rahmen des Konvoluts seiner Notizen zu einer All-
gemeinen Geschichte des Kinos (1946) erscheint, in dem er Kino und seine Geschichte im
Kontext anderer Kiinste und Kulturtechniken untersucht®. Lassen sich nun mit Paech

30 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S.115. Im Original: Les mots et les choses, S. 93.

31 HDC 2b, 23:52-24:04. »Mais I'histoire du cinéma est d’abord liée a celle de la médecine: les corps
torturés d’Eisenstein, par-dela le Caravage et le Greco, s'adressent aux premiers écorchés de Vé-
sale.«

32 Paech, Passion oder die Einbildungen des Jean-Luc Godard, S. 33. Vgl. fir Eisensteins Aufsatz tiber El Gre-
co: Eisenstein, »El Greco y el cine«, in: ders., Cinematisme. Peinture et cinéma. Hg. v. Frangois Albera.
Briissel: Editions Complexe, 1980. S. 15-104.

33 Vgl. Eisenstein, Notes for a General History of Cinema. Godard hat die Episode 3b seiner HISTOIRE(S)
dem Notes-Mitherausgeber, Filmhistoriker und ehemaligen Leiter des Eisenstein-Archivs und Mos-
kauer Filmmuseums Naum Kleiman gewidmet (Godard schreibt ihn »Nahum Kleiman«). Vgl. HDC
3b, 00:28.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.

21


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

212

MONTIEREN, KOMMENTIEREN. JEAN-LUC GODARDS HISTOIRE(S) DU CINEMA, 1988-1998

sowie mit Jacques Aumont, Jean-Louis Leutrat oder Raymond Bellour Godards interme-
diale Vermittlungsversuche zwischen Kino, Malerei, Literatur und Video hervorheben
(vgl. 1.2.1**, so erklirt Godard doch kurz vor der zitierten Stelle der Episode 2b im Voice-
over, dass das Kino ein »Mysterium«sei*. In diesem Fall kann argumentiert werden, dass
Godard Eisenstein erwihnt, um das Thema Montage anzudeuten, wihrend er es gleich-
zeitig von Eisenstein entkoppelt, um es nicht nur (mit Eisenstein) an El Greco, sondern
auch an die noch weiter vom Kino entfernte Anatomie anzudocken — womit Godard die
(eisensteinsche) Medienarchiologie nur benutzt, um (quasi »anatomisch«) eine Palion-
tologie und damit das »Mysterium« des Kinos zu sezieren, das auch als Mysterium der
Montage bezeichnet werden kann. Jedes »positive« Wissen von der Montage ist hier nur
ein Instrument, das immer tiefer hineinfiithrt ins Gewebe ihres eigenen Geheimnisses,
in ein nie ganz zu durchdringendes historisches Verweissystem aus multiplen Umwe-
gen und Ablenkungen, das anatomische Diskurse ebenso miteinschlieRt wie die kom-
plexe, verworrene Anatomie des (Film-)Historischen selbst, die Godard hier qua Monta-
ge »auftrenntg, in ihrer Opazitit offenlegt. Dieses Mysterium und diese Umwege werden
auf einer sprachlichen Ebene von Godards Off-Kommentar wie auf der visuellen Ebene
von der filmischen Montage untersucht: Godard lisst das Bild der Konturen einer Ka-
mera, die wie in einem Schattenspiel in hartem Kontrast zum weiflen Hintergrund nur
als schwarzer Scherenschnitt zu erkennen ist (aus Godards SCENARIO DU FILM PASSI-
ON, FRA/CH 1982), auf das Bild einer Frauenstatue iiberblenden, womit das archaische,
aufs Wesentliche reduzierte, dunkel-geheimnisvolle Symbolbild »des Kinos« sich im Bild
eines Korpers verkompliziert, der als Kérper Assoziationen zur Anatomie wie auch als
Kunstwerk zur Bildhauerei und zur Kunstgeschichte erlaubt. Qua Montage operiert Go-
dard am Korper des Kinos, den er als kunsthistorisch-adsthetisch-archiologisches Objekt
analysiert, um dabei doch nur die Physis des Kinos selbst, einen immer schon montier-
ten Bild-Korper freizulegen, in dem sich die Montage als Wesen des Kinos verdunkelt
und entzieht.

So wird Godards Montage, bestehend aus visuellen sowie sprachlich-diskursiven
Elementen, als Kommentar und paldontologische Diskursmodalitit erkennbar, die das
Kino mit einer eigenen, aber weitliufigen, geheimnisvollen, nie ganz einsehbaren Ver-
gangenheit ausstattet, und so die Montage zum komplexen und mysteriésen Primirtext
(nur) des Kinos erhebt. Bezieht sich das Kommentieren dabei auf ein Mysterium des
Kinos und auf die Montage als Mysterium, bleibt die Vollendung des Kinos, als Kunst
der Montage, zur eigenstindigen Kunst ein unabschliefSbarer Prozess.

34  Verwiesensei hiervorallem aufdie Beitrage der Genannten in der Zeitschrift Revue belge du cinéma,
no. 22—23 von 1988, oder auf Bellours Lentre-images.
35  Vgl. HDC 2b, 23:38-23:40.

https://dol.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2028, 21:57:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ TxEmm.


https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

