
III.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar,

Paläontologie

In seiner VideoserieHistoire(s) ducinéma (1988–1998) sowie in Interviews aus der Zeit

ihrer Entstehung nimmt Jean-Luc Godard eine ähnliche Periodeneinteilung der Filmge-

schichte vor wie Serge Daney im Nachwort zu seiner Textanthologie La rampe von 1982.

BeiDaney zeichnet sich das klassischeKino dadurch aus,dass sich FilmeundBilderwie-

derholen und variieren und jedes Bild das Begehren der Zuschauer*innen nach einem

weiteren Bild »hinter« dem Bild erzeugt. Dieses Begehren findet sich auch in der zwei-

ten von insgesamt acht Episoden derHistoire(s), 1b.Godard betont hier die historische

Gleichzeitigkeit der Entstehung von Kino und Psychoanalyse, womit er andeutet, dass

es sich beim Kino um ein Erkenntnisinstrument handelt, das es erlaubt, »mehr« zu se-

hen.Photographiendes französischenNeurologen Jean-MartinCharcot, Szenen aus der

Pariser Nervenheilanstalt Salpêtrière (wo Charcot praktizierte) und Bilder von Sigmund

Freudwerdenmontiertmit einer Szene aus einemFilmdesHollywood-Stummfilm-Pio-

niers DavidW.Griffith,WayDownEast (USA 1920), in der die von Lilian Gish gespielte

Figur auf einer Eisscholle treibt. In einem Textinsert kommt es zu einem vonGodard er-

fundenen Dialog zwischen Gish und Griffith. Griffith fragt: »Avez-vous rien vu de tel,

Miss Lilian?« (»Haben Sie jemals so etwas gesehen, Miss Lilian?«), Gish antwortet: »Ja-

mais,Mr. Griffith« (»Noch nie,Mr. Griffith.«)Weiter heißt es: »Où est la différence entre

LilianGish sur sa banquise à travers l’orage et Augustin à la Salpêtrière«? (»Worin besteht

der Unterschied zwischen Lilian Gish auf ihrem Packeis, das durch den Sturm treibt,

undAugustin in der Salpêtrière?«)1Markiert dann fürDaney das Ende des ZweitenWelt-

kriegs und die Entdeckung der deutschen Konzentrations- und Vernichtungslager eine

historische Zäsur und den Beginn eines modernen Kinos, in dem der Blick nach seinem

flüssigen Gleiten durch die ewigen Variationen des klassischen Kinos an der Oberfläche

des Bildes abprallt, so findet sich dieser Einschnitt auch bei Godard. Jacques Rancière

hat in seinem Aufsatz »Une fable sans morale« (2001) eine »machtvolle Teleologie« be-

schrieben, welche die Struktur der Histoire(s) bestimmt: »die Hilflosigkeit des Kinos

im Angesicht des Desasters der Jahre 1939–1945, und insbesondere seine Unfähigkeit,

1 HdC 1b, 35:07-35:36. Augustinewar eine Patientin Charcots imRahmen seiner Untersuchungen zur

»weiblichen Hysterie«.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

die Vernichtungslager der Nazis in den Blick zu nehmen und zu zeigen« wird zum »Of-

fenbarungseid« einer historischen Schuld des Kinos und zeigt den »Pakt, den das Kino

in Hollywoodmit dem Teufel der Traumindustrie und des Erzählkommerzes einging.«2

Was Daney als auf die Klassik folgendeModerne bezeichnet, ist bei Godard einMoment

der Filmgeschichte, an demdasKino als populäres »Instrument« der Erkenntnis unddes

Denkens3, als das es sich in der Stummfilmzeit angekündigt hatte, verloren geht.Dieses

in der Godard-Forschung immerwieder durchgearbeiteteNarrativ (vgl. I.2.3) beinhaltet

nochdasAufkommendesTonfilms,derdemZeigender stummenBilder eine sprachliche

Bedeutung auferlegt, sowie das Fernsehen, das Daney in »La rampe (bis)« als dritte film-

geschichtliche Periode ansieht. Für Daney bedeutet Fernsehen eine Vereinheitlichung

aller Bilder und die Löschung ihrer Differenzen, die für das »Kino« typisch waren (vgl.

II.3).Godard spricht gegenüberDaney in ihremaufVideo aufgezeichnetenGespräch von

1988, das er ausschnittsweise in die Episode 2a übernommen hat, davon, dass das Ki-

no projiziert und vergrößert,während das Fernsehen verkleinert4. Für sowohl Daney als

auch Godard stellt Kino eine Dynamik der Erweiterung, Fernsehen eine Dynamik der

Schließung dar.

Wenn sich für Daney die verschiedenen Perioden der Filmgeschichte, Klassik und

Moderne, periodenübergreifend zu einer stets weiter zu ergänzenden Idee vom Kino

überhaupt vereinen (vgl. II.1, II.2), lässt sich dies auch für Godard festhalten. In »Le pa-

radoxe deGodard« (1986) beschreibt Daney,wie Godard als Teil desmodernenKinos und

der Nouvelle Vague die »Leidenschaft« für die Zukunft des Kinos aus der Stummfilm-

zeit erbt, einer Zeit, in der die Entwicklung des Kinos unabsehbar und offen war: Go-

dard ist keinApologet des Todes desKinos, sondern seinBewahrer undReformer.Dieses

Reformertum widersteht letztlich der auch von Daney in seinem Text resümierten, die

Histoire(s) strukturierenden Verfallsgeschichte (Tonfilm, die Einrichtung standardi-

sierter industrieller Produktionsweisen undQualitätskriterien, Kriegspropaganda).Die

medialen Transformationen des Kinos öffnen bei Godard, so Daney, auf keinen Bereich

»nach dem Kino«, sondern führen die aus der Stummfilmzeit übernommene Leiden-

schaft für seine Zukunft fort5. Diese Leidenschaft Godards, welche die Histoire(s) du

cinéma ebenso strukturiert, gilt in erster Linie derMontage – und der Suche nach ihr.

Gilles Deleuze definiert »Montage« als »Komposition« und »Anordnung der Bewe-

gungsbilder als Organisation eines indirekten Bildes der Zeit.«6 Es gibt die »organische«

2 Rancière, »Eine Fabel ohne Moral«, S. 169.

3 Vgl. Jean-Luc Godard, Christophe d’Yvoire, Jean-Pierre Lavoignat, »Le cinéma n’a pas su remplir

son rôle« (1995), in: T 2. S. 335–343; 335: »Le cinéma n’a pas su remplir ses devoirs. C’est un outil

sur lequel on s’est trompé. Au début, on a cru que le cinéma s’imposerait comme un nouvel instru-

ment de connaissance, un microscope, un télescope, mais, très vite, on l’a empêché de jouer son

rôle […]. Le cinéma n’a pas joué son rôle d’instrument de pensée.« – »Das Kino hat seine Aufgaben

nicht erfüllt. Es ist ein Instrument, in demman sich getäuscht hat. Anfangs hat man geglaubt, das

Kino dränge sich als neues Erkenntnisinstrument auf, als Mikroskop, als Teleskop, aberman hat es

sehr schnell daran gehindert, seine Rolle einzunehmen […]. Das Kino ist seiner Rolle als Denkin-

strument nicht gerecht geworden.«

4 Vgl. HdC 2a, 21:04 -21:57.

5 Vgl. Daney, »Godards Paradox«, in: VWB.

6 Deleuze, Das Bewegungs-Bild, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar, Paläontologie 205

Form der Montage, aus der sich das Erzählerische ableitet, die stete Veränderung ei-

ner Gesamtsituation, etwa in der Parallelmontage bei Griffith, die Eisenstein durch ei-

ne »Oppositionsmontage«,eine »MontagederqualitativenSprünge«ersetzt7.Eisenstein

selbst hatte sich schon auf Griffith bezogen und seine eigene Montagekonzeption aus-

gehend und in Abgrenzung von Griffith entwickelt. In einem Aufsatz, den die Cahiers du

cinéma 1971 und 1972 unter dem Titel »Dickens, Griffith et nous« veröffentlichten, hat-

te Eisenstein Griffith’ filmische Erzähltechnik von Dickens und der bürgerlichen Lite-

ratur des 19. Jahrhunderts hergeleitet, während er nach der Russischen Revolution für

eine FormderMontage eintritt, die auf eine höhereOrdnung abzielt, in der alle Elemen-

te des Filmwerkes vereint werden8. Mit Deleuze liegt die Besonderheit der Montage bei

Godard darin, dass sie nichtmehr die »Frage nach der Verknüpfung oder Anziehung der

Bilder« im Sinne von Griffith oder Eisenstein behandelt, sondern zu einer »Methode des

ZWISCHEN« wird, die das Dazwischen der einzelnen filmischen Elemente, der Bilder

und Töne betont9. Kann die Montage in den Histoire(s) als poetisches Konstruktions-

prinzip einer Geschichte des Kinos in ihren intermedialen, kunstgeschichtlichen, his-

toriographisch-literarischen, ästhetischen oder geschichtsphilosophisch-theologischen

Kontexten verstanden werden (vgl. I.2), so ist sie qua ihrer dissoziativen Form auch eine

leidenschaftlicheSuchenachderMontage,welche vomKinodochniemals gefundenwur-

de.So schildert esGodard 1988 imGesprächmitDaney.DenBeginnder »Suche«nachder

Montage verortet Godard in der Stummfilmzeit, bei Griffith und Eisenstein. Griffith, so

Godard,wollte durch den Schnitt Schauspieler einander annähern, Eisenstein hat inter-

essante Einstellungswinkel erfunden. Sie suchten die Montage, fanden sie jedoch nicht

in einem essentiellen Sinn. Diese Suche, so Godard, hat nirgendwo sonst als im Kino

existiert10: die Montage war ein Ziel des Kinos, wurde aber niemals wirklich gefunden11.

Dies unterstreicht er nochmals in einem Vortrag, den er ein Jahr später an der Pariser

Filmhochschule La Fémis gehalten hat.Hier bezeichnet Godard dieMontage als nie rea-

lisierte »Originalität« des Kinos12. Godard setzt also in seinen Histoire(s) Griffith und

Eisenstein fort, indem er – leidenschaftlich, also immer auch leidend mit Hinblick auf

7 Vgl. ebd. S. 50, 52, 59.

8 Vgl. Sergei M. Eisenstein, »Dickens, Griffith et nous (1)« (1942), in: Cahiers du cinéma, no. 231, août-

septembre 1971. S. 16–22; (2) in: Cahiers du cinéma, no. 232, octobre 1971. S. 24–26 und 35–42; (3) in:

Cahiers du cinéma, no. 233, novembre 1971. S. 11–18; (fin) in: Cahiers du cinéma, décembre 1971/janvier-

février 1972. S. 27–42. Vgl. hierzu auchPaech, Passionoder die Einbildungen des Jean-LucGodard, S. 30.

9 Vgl. Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 233f. Peter Wollen (»Die zwei Avantgarden«) hat Godards dissozia-

tives Spiel mit semiotischen Prozessen jedoch einer von Eisensteins Montagetheorie geprägten

(europäischen) Avantgarde zugerechnet. Auch Michael Witt (Jean-Luc Godard, S. 98) hat Godards

Montagen in den Histoire(s) mit Eisensteins Art verglichen, durch die Kombination von Bildern

komplexe Affekte und Bedeutungen herzustellen (vgl. I.2.1).

10 Vgl. Gespräch Daney/Godard, 00:37:40-00:39:16.

11 Vgl. Gespräch Daney/Godard, 00:33:50-00:33:55. Vgl. für die schriftliche Fassung, die Daney am

26. Dezember 1988 in Libération veröffentlichte: Daney, Godard, »Godard fait des histoires«, S. 163:

»Mon idée de praticien, de jardinier du cinéma, c’était qu’un des buts du cinéma, c’était d’inventer

le montage […].« – »Als Praktiker und Gärtner des Kinos war es immer meine Idee, dass ein Ziel

des Kinos die Erfindung der Montage war […].« Vgl. auch ebd. 00:35:44/S. 164: »Mais le montage,

le cinéma ne l’a jamais trouvé.« – »Aber das Kino hat die Montage niemals gefunden.«

12 Vgl. Godard, »Le montage, la solitude et la liberté«, in: T 2, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

ein hartnäckig und fundamental sich entziehendes Ziel – sucht, was sie gesucht, aber

nie gefunden haben. Über einzelne filmgeschichtliche Perioden hinweg macht Godard

Filmgeschichte zu einer fortgesetzten Suche nach der Montage. Hat die Montage »nie-

mals außerhalb des Kinos existiert«, heißt das, dass die Suche nach der nie gefundenen,

nie realisiertenMontage der Geschichte des Kinos ihren eigenständigenCharakter verleiht:

DieMontage definiert für Godard das Kino grundlegend und sie führt dazu, dass es sich

niemals »vollenden« kann; sie ist die Essenz des Kinos nur, insoweit sie nicht erscheint.

Hat VinzenzHediger in denHistoire(s) den Versuch der Vollendung des Kinos zurmo-

dernen, selbstreflexiven Kunst mit einer eigenständigen, von den anderen Künsten ver-

schiedenen Geschichte gesehen13, dann vollzieht sich in den Montagen der Histoire(s)

diese Kunstwerdung des Kinos zur modernen Kunst (als Suche nach) der Montage; und

dann ist dieseKunstwerdung,entsprechendder stets unerreichbar bleibendenMontage,

ein unabschließbarer Prozess. Auch Godard wird »die Montage« nicht finden.

Um diesen Prozess, diese Suche nach der Montage zu beschreiben, untersuche ich

Godards Montagen in den Histoire(s) mit dem bewährten Methodentrio aus Maurice

Blanchots Kritik, Jacques Derridas Supplément undMichel Foucaults Kommentar.

Für meine Annäherung von Godard an Blanchot folge ich Hediger, der Godards Ver-

such der Vollendung des Kinos zur modernen Kunst in den Histoire(s) anhand von

Blanchots Kritik-Begriff demonstriert, für den Kritik das Werk vollendet, indem es auf

eine in ihm verborgene, niemals ganz ausschöpfbare Bedeutung verweist, und so seine

weitere Vollendbarkeit garantiert. Blanchots Kritik konserviert, indem sie alteriert. Par-

allel hierzu kann der Anfang der Histoire(s), also der Episode 1a gelesen werden, wenn

Godards Stimme imOff verkündet: »Ne change rien pour que tout soit différent.«14 »Än-

dere nichts, auf dass alles anders sei.« Ein (Fast-)Nichts ändert sich, womit alles, also

das Ganze, gewahrt bleibt, während es sich eben doch subtil verändert. Die Kritik fügt

sich demWerk hinzu als einNichts, existiert nur in ihremVerschwinden vor demWerk, um

das »Ganze« des Werkes erhalten zu können, während sie ihm eine infinitesimale Ver-

änderung zufügt, die es lebendig und veränderbar hält15. Die Vollendung desWerkes ist

aufgeschoben, da dieses von der Kritik ihm angefügte und es vollendende »Nichts« nicht

näher bestimmtwird,und somit eine vonderKritik bewahrte Bedeutungsreserve bleibt,

welche die weitere Vollendbarkeit des Werkes bewahrt. Mit Blanchot lässt sich sagen,

dass Godards Montagen Kritiken sind, welche die Lebendigkeit und Bedeutungsoffen-

heit desWerkes Histoire(s) du cinéma und einer ganzheitlichen Idee des Kinos durch

subtile Veränderungen konservieren.

Das Supplément des Kinoswiederumhatte ich beiDaney in FormderMise en Scène,

der differenziellen Schrift und des Kinos selbst in der Ära des Fernsehens analysiert. In

den Histoire(s) taucht es nun auf in Gestalt der Vollendung des Kinos zur eigenstän-

digen Kunst in der Nouvelle Vague (III.2), als Projektion (III.3) und als (immer noch zu

ergänzende, zu findende) Montage (III.4). Bei Derrida markiert das Supplément einen

13 Vgl. Hediger, »Der Künstler als Kritiker«.

14 HdC 1a, 00:23.

15 Vgl. Blanchot, »Qu’en est-il de la critique?«. Wir erkennen hierin auch die subtile »Mutation des

Ganzen«, die für Deleuze aus Godards »Methode des ZWISCHEN« hervorgeht. Vgl. Deleuze, Das

Zeit-Bild, S. 233f.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar, Paläontologie 207

wiederholt eingeschriebenen Mangel an Bedeutung in der Bewegung der Schrift. Mit

Derridas Supplément-Begriff verstehe ich Montage in Godards Histoire(s) als fortlau-

fende Entfaltung eines bedeutungsoffenen Sinnzusammenhangs, sowie – als nie reali-

siertesWesen des Kinos – als Supplément des Kinos, das amKino immer noch zu ergän-

zen bleibt.

Als Kritiken im Sinne Blanchots beziehen sich die Montagen der Histoire(s) auf

ein Kunstwerk, die Histoire(s) selbst, das sie weiter vollenden, und als Kette von Sup-

pléments auf eine endlose Entfaltung von Signifikanten. Versteht man die Montagen

in den Histoire(s) auch mit Michel Foucault als Kommentare, lässt sich zwischen dem

Einzelwerk und der Signifikantenkette der Fokus auf das historisch-epistemologische

Objekt »Kino« scharfstellen, das weiter zur Kunst zu vollenden und als Primärtext – als

niemals ganz realisierte »Montage« –weiter herzustellen bleibt. Foucault versteht unter

dem Kommentar eine epistemologische Diskursmodalität, die (religiöse,medizinische,

juristische, historiographische) Diskurse wiederholt und dadurch bewahrt und bestä-

tigt, während sie sie gleichsam zum Gegenstand einer fortlaufenden Auslegung macht.

Dabei spricht Foucault von einem Primärtext, der vom Sekundärtext, dem Kommentar,

weiter ausgelegt wird. In L’ordre du discours (1971) schreibt Foucault dem Kommentar die

Rolle der Auflösung der Trennung zwischenPrimär- undSekundärtext (Kommentar) zu:

Der Kommentar konstituiert den Primärtext dadurch, indem er ihn wiederholt16. Da er

gleichsam immer auch »etwas anderes« als der Primärtext sagt, bewahrt er dessen Un-

vollendetheit, also die Notwendigkeit weiterer Kommentare und Auslegungen. Analog

dazu wäre Montage bei Godard ebenso Primär- wie Sekundärtext. Montage ist zum ei-

nen der Kommentar, der den Primärtext wiederholt und vollendet, ihn aber auch seiner

Vollendung entzieht, weiter auslegt, neu öffnet, fortschreibt: so funktionieren die kon-

kretenMontagenderHistoire(s) alsKommentare.Zumanderen istMontageder (durch

denKommentar entstehende) nie vollständige Primärtext unddas niemals ganz erreich-

te Ziel undWesen des Kinos.

Als Kommentare beziehen dieMontagen in denHistoire(s) viele verschiedeneDiskurse

(Wissenschaften, Medien, Künste) mit ein, kommentieren damit aber immer nur einen

Primärtext desKinos, der auf dessen singuläresWesen –dieMontage – verwiesen bleibt.

Dieses Spiel zwischen Primär- und Sekundärtext lässt sich gerade imGesprächGodards

mit Daney veranschaulichen. Um zu erklären, was er mit Montage meint, spricht Go-

dard über die Überschneidung der Lebensspannen von Kopernikus (1473–1543) und des

Arztes Andreas Vesalius (1514–1564), dem Begründer der modernen Anatomie. Um die

Parallelität der Leben der beiden Forscher darzustellen, ohne sich der Sprache zu be-

dienen, brauche man, so Godard, das Kino, also die Montage. Auf diese Weise entstehe

»Geschichte«, wie sie nur das Kinomachen könne17. Godard geht es nicht um einenwis-

senschaftlich und historisch stichhaltigen Vergleich zwischen Kopernikus und Vesalius,

sondern um eine Demonstration dessen, was er unter Montage als Spezifikum des Ki-

nos versteht.Godard betont, dass nur dasKino diese Art vonGeschichte gemacht habe18.

16 Vgl. Foucault, Die Ordnung des Diskurses, S. 18.

17 Vgl. Gespräch Daney/Godard, 00:30:00-00:32.20.

18 Vgl. Gespräch Daney/Godard, 00:31:40.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

WennderBiologe François Jacob (1920–2013) (nunnimmtGodard auchnochdie Biologie

hinzu) mit Bezug auf Kopernikus und Vesalius in einem Buch schreibe, etwas finde »im

selben Jahr« statt, dann mache er »keine Biologie«, sondern »Kino«: »François Jacob hat

das gemacht, bei ihm habe ich diese Idee gefunden, wenn er sagt: ›im selben Jahr‹. Was

macht er in diesemMoment? Er macht keine Biologie mehr, er macht Kino.«19

Nun kann gefragt werden,worin der Erkenntnisgewinn besteht,wenn das rein visu-

elle VergleichendesKinos von einemsprachlich-literarischenVergleichen (wie bei Jacob)

entkoppelt wird. »Vergleiche« hatten ja längst außerhalb des Kinos und seiner Montage

statt, in der Sprache, der Wissenschaft und der Literatur, auf die sich Godard mit Ver-

weis auf JacobsTextbezieht.Warumsoll Jacobalso »Kino«undnicht vielmehr »Literatur«

machen, wenn er in einem Text einen solchen Vergleich zieht? Wäre es nicht sinnvoller,

dieMontagedesKinos ausder literarischenGeschichtsschreibung,ausden sprachlichen

Mitteln zur Herstellung von Gleichzeitigkeit abzuleiten als umgekehrt?

Die literarischeDimensionvonGodardsFilmenwurde inderForschungvielfachher-

vorgehoben (vgl. I.2.2), etwa von Christa Blümlinger mit Hinblick auf eine von Brüchen

undDifferenzen geprägte, ebenso filmische wie literarische Selbstporträtierung des Fil-

memachers (vgl. für eine ausführlichere Behandlung der Spannung zwischen Schreiben

und Montieren in den Histoire[s] III.4.2). Jedoch hat Blümlinger das Primat hervor-

gehoben, welches das Sehen für Godard einnimmt, sind doch für ihn »Bilder das Le-

ben, und Texte der Tod«20, während er versucht, »mit den Mitteln des Audiovisuellen

zu schreiben, ohne diese Geschichte(n) festzuschreiben«, um ein »Glaubensbekenntnis

zum Kino«21 zu formulieren. Godard selbst hat dies 1996 in einem Interview mit Jean-

Michel Frodon folgendermaßen ausgedrückt:

»Aber heute will man lieber interpretieren als hinschauen, man will immer irgendei-

nen Diskurs ›über‹ etwas anfügen. In meinen Augen ist dieses Phänomen an eine Er-

mattung des Kinos gebunden, das doch erlaubenmüsste, zu sehen,währendmanheu-

te der Frage, ›was etwas sagen soll‹, mehr Aufmerksamkeit schenkt als dem, was man

sieht.«22

Auch die Abfolge der Titel von Godards letzten beiden vollendeten Langfilmen, Adieu

au langage (CH/FRA 2014) und Le livre d’image (CH 2018), kündigen eine Dramatur-

gie an, bei der die Sprache zugunsten der Bilder verabschiedet wird. Le livre d’image,

das zahlreiche Motive der Histoire(s) wiederaufnimmt und mit neuen Bildern kom-

biniert, verweist auf ein »Buch«, das von den Bildern des Kinos komponiert wird, diese

19 Gespräch Daney/Godard, 00:30:50. »François Jacob l’a fait, c’est chez lui que j’ai trouvé cette

idée-là, quand il dit: ›à la même année‹, qu’est-ce qu’il fait là? Il fait pas de la biologie, il fait du

cinéma.«

20 Blümlinger, »Signaturen der Leinwand«, S. 305.

21 Ebd. S. 306.

22 Jean-Michel Frodon, Jean-Luc Godard, »Aujourd’hui, on cherche plus à interpréter qu’à regarder«

(1996), in: T 2. S. 391–393; 391: »Mais, aujourd’hui, on cherche plus à interpréter qu’à regarder, on

veut toujours ajouter un discours ›sur‹. A mes yeux, ce phénomène est lié à l’affaiblissement du

cinéma, qui devrait permettre de voir, alors que maintenant on prête plus d’attention à ce que

›ça veut dire‹ qu’à ce qu’on voit.«

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar, Paläontologie 209

Bilder (als Bild-Buch) eint und so das Kino zu dem (einen) großen Primärtext und uni-

versalen Leitmedium erhebt, das allen anderen Diskursen, Künsten und Medien (auch

der Literatur und der Schrift) vorausgeht und sie dabei alle enthält. Ob es sich nun um

literarische, biologische, anatomische,medizinische, physikalische oder astronomische

Diskurse handelt: Godard nähert sich ihnen weniger als jener »Denker«, »Film-Schrift-

steller« und »Kino-Philosoph«, als der er in der Forschung und im Journalismus immer

wieder beworbenwurde, und vielmehr als jener »Amateur«23, denDaney in ihmgesehen

hat. Hat Godard nicht selbst gerade den Verlust des Kinos als Instrument des Denkens

und Erkennens beschworen (s.o.)? Als Liebhaber, nicht als Wissenschaftler oder Exper-

te kommt Godard durch all seine Montagen, Assoziationen und Sprünge, durch all die

anderen Künste, Diskurse, Techniken undMedien immer wieder auf seine Leidenschaft

fürs Kino zurück, das für den passionierten Filmemacher nicht einfach nur Gegenstand

einer Liebhaberei und auchnicht einfachnur eine »Kunst« oder eine »Technik« unter an-

deren Künsten und Techniken ist, sondern etwas viel grundlegenderes: ein fundamen-

tales »Mysterium«. So raunt er es selbst in der Episode 2b der Histoire(s) aus dem Off:

»Je disais: ni un art, ni une technique. Unmystère.«24

Diese Kinoleidenschaft, die in den Histoire(s) dem Kino auf den Grund gehen, bis

zumGrunddesKinos vorstoßenwill, hat VinzenzHediger zu einerUnterscheidung zwi-

schen einem »archäologischen« und einem – Godard zugesprochenen – »paläontologi-

schen« Verständnis von Filmgeschichte veranlasst. Im ersten Fall wird die Geschichte

des Kinos medienarchäologisch im Feld anderer Künste, Medien und Diskurse verhan-

delt (vgl. I.4.2). Godard jedoch verwendet diese Korrespondenzen, um eine unabhän-

gige, eigenständige Geschichte des Kinos zu erzählen, im Rahmen eines »paläontologi-

schen«Unternehmens, in demdasKino eineGeschichte eigenenUrsprungs und eigener

Grundlegung in Abgrenzung zu anderen Künsten undMedien erhält25. Ist die Paläonto-

logie die Wissenschaft von Lebewesen vergangener Erdzeitalter, deren Sedimente aus-

gegraben und untersucht werden, können die der Filmgeschichte entnommenen, in den

Histoire(s) remontiertenZitateundBilder auchals fossileRückständedergeologischen

Vergangenheit desKinos gedeutetwerden,die vonGodard ausgegrabenund aufbewahrt

werden, und auf eine Abstammungslinie verweisen, die Godard mit älteren Filmema-

cher*innen verbindet. Als Beispiele nennt Hediger Godards Le mépris (FRA/ITA 1963,

den Daney 1970 in »Sur Salador« kommentiert hatte, vgl. II.2.4), in dem Fritz Lang seine

eigene Rolle und Godard Langs Assistenten spielt, sowie André S. Labarthes Dokumen-

tation Ledinosaureet le bébé,dialogueenhuit parties entreFritz Langet Jean-

Luc Godard (FRA 1967), in der Godard Lang über seine Herangehensweise interviewt.

Mit dem Titel bezeichnet Godard Lang als Dinosaurier und sich selbst als Baby, was ei-

ne paläontologische Freilegung der Fossilien der älteren Filmemacher*innengeneration

durch die jüngere sowie die Nachkommenschaft des »Dinosauriers« im »Baby« andeu-

tet26. In diesemSinnemeint eine »paläontologische« Filmgeschichte eine von den ande-

renKünstenunabhängigeHistorienurdesKinosmit eigenemFamilienstammbaum,nachder

23 Daney, »Godards Paradox«, in: VWB, S. 132.

24 HdC 2b, 23:38-23:40.

25 Vgl. Hediger, »Archaeology vs. Paleontology«.

26 Vgl. ebd. S. 349.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

Godard alsNachfahre Langs begriffenwerden kann.Dabei benutzt Godard,wieHediger

vorschlägt,andereDisziplinenundKünstenur vorübergehendunter (medien-)archäologi-

schen Gesichtspunkten, ummit ihnen diesen paläontologischen Abstammungsstamm-

baum des Kinos zu rekonstruieren. So beruft sich Godard auf den impressionistischen

Maler Édouard Manet, der den Blick weiblicher Figuren aus der Innerlichkeit befreit,

auf die Betrachter*innen zurücklenkt und auf diese Weise ein Blickmuster des Kinos

vorwegnimmt, um darauf hinzuweisen, dass Manet »vor« Griffith kam – also um eine

(Vor-)Geschichte desKinos anzuzeigen27. In diesemSinne kann auch folgende Auflistung

aus einer frühenCahiers-Kritik Godards aus dem Jahr 1958 zuNicholas Rays Bitter Vic-

tory (USA 1957) interpretiert werden: »Es gab das Theater (Griffith), die Poesie (Mur-

nau), dieMalerei (Rossellini), den Tanz (Eisenstein), dieMusik (Renoir). Aber nun gibt es

das Kino. Und das Kino, das ist Nicholas Ray.«28 Theater, Dichtung, Malerei, Tanz, Mu-

sik – sie sind hier keine Künste, die sichmit demKino überlagern, sondern identifiziert

mit den Namen großer Filmemacher*innen, um unterschiedliche ästhetische Ausfor-

mungen und bestimmte künstlerische Errungenschaften in derGeschichte desKinos zu be-

schreiben.Anstatt das Kino in derGeschichte der anderenKünste zu verorten, integriert

Godard die anderenKünste in dieGeschichte nur desKinos, inwelcher dann zwangsläu-

fig ein*e Künstler*in auftauchenmuss (Nicholas Ray), der*die »nur noch Kino«, »nichts

als Kino«macht: »Rien que le cinéma«, so lautet die Überschrift einer Godard-Kritik von

1957 zu einem anderen Film von Ray, Hot Blood (USA 1956)29.

Godards »paläontologisches« Vorgehen zeigt sich imGesprächmitDaney und in den

Histoire(s) gerade in seiner Bewertung der Montage. Godard untersucht nicht medi-

enarchäologisch,wie die Technik der filmischenMontage aus den Praktiken der literari-

schen Collage oder derHistoriographie hervorgegangen ist. Sondern er geht umgekehrt

davon aus, dass sich die filmische Montage als Originalität des Kinos von allen ande-

ren Künsten, Medien, Disziplinen und Diskursen in dem Maße abgrenzt, dass sie pa-

radoxerweise noch dann als deren Vorgeschichte zu fassen ist, wenn die entsprechenden

Künste etc.demhistorischenErscheinendesKinos chronologischweit vorausgehen.Soll

das Kino seinen Ursprung nur in sich selbst haben, und ist Kino Montage – dann muss

Montage in nicht-kinematographischen Formaten immer schon »Kino« gewesen sein.

Das führt auch dazu, dass historisch und epistemologisch weit vom Kino entfernt lie-

gende Diskurse (Biologie, Physik, Anatomie), deren Beziehung zum Kino sich nie ganz

erschließt, eine nie ganz zu durchleuchtende historische (Bedeutungs-)Tiefe der »Ge-

schichte des Kinos« erzeugen, und die Montage als Essenz des Kinos zur nie ganz ein-

sehbaren Autorität verschlüsseln, der man sich nur über komplexe Umwege annähern

kann.

Lässt sich gerade mit Foucault Godard dafür kritisieren, Kino nicht als historische

Kunstform oder Technik, sondern als »Mysterium« zu behandeln, es »paläontologisch«

auf einen nur in ihm liegendenUrsprung und eine ursprüngliche Einheit zu reduzieren,

27 Vgl. ebd. S. 354.

28 Jean-LucGodard, »Au-delà des étoiles«, in:Cahiers du cinéma, no. 79, janvier 1958. S. 44–45: »Il y avait

le théâtre (Griffith), la poésie (Murnau), la peinture (Rossellini), la danse (Eisenstein), la musique

(Renoir). Mais il y a désormais le cinéma. Et le cinéma, c’est Nicholas Ray.«

29 Vgl. ders., »Rien que le cinéma«, in: Cahiers du cinéma, no. 68, février 1957. S. 42–44.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III.1 Nichts als das Kino. Montage, Kommentar, Paläontologie 211

während eine diskursanalytische, historisch-kritische Untersuchung, wie andere Dis-

kurse und Dispositive das Wissensobjekt (mit-)strukturiert haben, unterlassen wird –

dann lässt sich doch auch mit Foucault und seinem Kommentar-Begriff Godards Mon-

tage als paläontologische Diskursmodalität bestimmen, die aus dem Kino eine von an-

deren Künsten unabhängige Kunstform macht. Dies kann anhand der von Foucault re-

konstruierten Funktion der Sprache der Renaissance gezeigt werden, in der Kopernikus

undVesalius gelebt haben. InLesmots et les choses (1966) legt Foucault dar,dass die Sprache

der Renaissance zwei Komponenten hatte. Zum einen war Sprache ein »schweigendes«,

allem Gesprochenen vorausgehendes nacktes Faktum, das nur auf sich selbst verwies.

Zum anderen war sie eine »zweite Sprache«, also ein Kommentar, der diese »erste Spra-

che« zumSprechenbrachteunddabei den »unerschöpflichenGrundderWörter« freileg-

te.Mit Foucault kann davon gesprochenwerden, dass Godard die Renaissance-Diskurse

vonKopernikusundVesalius alsKommentare anwendet,umMontage als ursprüngliche,

stumme, rein visuelle »Sprache« desKinos zu konstruieren, als »erstenText« (»Texte pre-

mier«)30.Diese tauchen dannnicht nur imGesprächmitDaney als sprachliche Aussagen

Godards auf, sondern auch in den Histoire(s) in Form filmischer Montagen, die diese

Diskurse in eine komplexe – montierte – (Vor-)Geschichte der Montage einbinden, um

einen »Primärtext« des Kinos und seiner Geschichte zu konstruieren.

So stellt Godard die Verbindung zwischen Renaissance und Kino-Montage an einer

Stelle der Episode 2b selbst her, anhand von Eisenstein sowie Vesalius und dem Maler

El Greco (1541–1614), wenn er aus demOff erklärt: »Aber die Geschichte des Kinos ist zu-

nächst mit jener der Medizin verbunden: Die gepeinigten Körper Eisensteins verweisen

nicht nur auf Caravaggio und El Greco, sondern auf die ersten Écorchés von Vesalius.«31

Mit Bezug auf Eisenstein und El Greco vermutet Joachim Paech, dass sich Godard für

seinen Film Passion (FRA/CH 1982), in dem ein Filmemacher namens Jerzy (Jerzy Rad-

ziwiłowicz) berühmte Gemälde szenisch nachstellt (unter anderem von El Greco), an ei-

nem Aufsatz Eisensteins über El Greco orientiert haben muss – beiden, Eisenstein wie

Godard, gehe es um kunstgeschichtliche Vorbilder, so es »die Elemente des Kinemati-

schen (Eisenstein) seien, die das Wesen szenisch-filmischer Produktivität in Gemälden

antizipieren.«32 Gerade Eisenstein kann als Vorbereiter einermodernenMedienarchäo-

logie begriffen werden, als der er im Rahmen des Konvoluts seiner Notizen zu einer All-

gemeinen Geschichte des Kinos (1946) erscheint, in dem er Kino und seine Geschichte im

Kontext anderer Künste und Kulturtechniken untersucht33. Lassen sich nun mit Paech

30 Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 115. Im Original: Les mots et les choses, S. 93.

31 HdC 2b, 23:52-24:04. »Mais l’histoire du cinéma est d’abord liée à celle de la médecine: les corps

torturés d’Eisenstein, par-delà le Caravage et le Greco, s’adressent aux premiers écorchés de Vé-

sale.«

32 Paech,Passion oder die Einbildungen des Jean-LucGodard, S. 33. Vgl. für Eisensteins Aufsatz über El Gre-

co: Eisenstein, »El Greco y el cine«, in: ders., Cinematisme. Peinture et cinéma. Hg. v. François Albera.

Brüssel: Éditions Complexe, 1980. S. 15–104.

33 Vgl. Eisenstein, Notes for a General History of Cinema. Godard hat die Episode 3b seiner Histoire(s)

demNotes-Mitherausgeber, Filmhistoriker und ehemaligen Leiter des Eisenstein-Archivs undMos-

kauer Filmmuseums NaumKleiman gewidmet (Godard schreibt ihn »NahumKleiman«). Vgl. HdC

3b, 00:28.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Montieren, Kommentieren. Jean-Luc Godards Histoire(s) du cinéma, 1988–1998

sowiemit Jacques Aumont, Jean-Louis Leutrat oder Raymond Bellour Godards interme-

diale Vermittlungsversuche zwischen Kino, Malerei, Literatur und Video hervorheben

(vgl. I.2.1)34, so erklärt Godard doch kurz vor der zitierten Stelle der Episode 2b imVoice-

over,dassdasKinoein»Mysterium«sei35. IndiesemFall kannargumentiertwerden,dass

Godard Eisenstein erwähnt, um das Thema Montage anzudeuten, während er es gleich-

zeitig von Eisenstein entkoppelt, um es nicht nur (mit Eisenstein) an El Greco, sondern

auch an die noch weiter vom Kino entfernte Anatomie anzudocken – womit Godard die

(eisensteinsche) Medienarchäologie nur benutzt, um (quasi »anatomisch«) eine Paläon-

tologie und damit das »Mysterium« des Kinos zu sezieren, das auch als Mysterium der

Montage bezeichnet werden kann. Jedes »positive«Wissen von derMontage ist hier nur

ein Instrument, das immer tiefer hineinführt ins Gewebe ihres eigenen Geheimnisses,

in ein nie ganz zu durchdringendes historisches Verweissystem aus multiplen Umwe-

gen und Ablenkungen, das anatomische Diskurse ebenso miteinschließt wie die kom-

plexe, verworrene Anatomie des (Film-)Historischen selbst, die Godard hier quaMonta-

ge »auftrennt«, in ihrerOpazität offenlegt.DiesesMysteriumunddieseUmwegewerden

auf einer sprachlichen Ebene von Godards Off-Kommentar wie auf der visuellen Ebene

von der filmischen Montage untersucht: Godard lässt das Bild der Konturen einer Ka-

mera, die wie in einem Schattenspiel in hartem Kontrast zum weißen Hintergrund nur

als schwarzer Scherenschnitt zu erkennen ist (aus Godards Scénario du film Passi-

on, FRA/CH 1982), auf das Bild einer Frauenstatue überblenden, womit das archaische,

aufsWesentliche reduzierte,dunkel-geheimnisvolle Symbolbild »desKinos« sich imBild

eines Körpers verkompliziert, der als Körper Assoziationen zur Anatomie wie auch als

Kunstwerk zur Bildhauerei und zur Kunstgeschichte erlaubt.QuaMontage operiert Go-

dard amKörper desKinos,den er als kunsthistorisch-ästhetisch-archäologischesObjekt

analysiert, um dabei doch nur die Physis des Kinos selbst, einen immer schon montier-

ten Bild-Körper freizulegen, in dem sich die Montage als Wesen des Kinos verdunkelt

und entzieht.

So wird Godards Montage, bestehend aus visuellen sowie sprachlich-diskursiven

Elementen, als Kommentar und paläontologische Diskursmodalität erkennbar, die das

Kino mit einer eigenen, aber weitläufigen, geheimnisvollen, nie ganz einsehbaren Ver-

gangenheit ausstattet, und so dieMontage zum komplexen undmysteriösen Primärtext

(nur) des Kinos erhebt. Bezieht sich das Kommentieren dabei auf ein Mysterium des

Kinos und auf die Montage als Mysterium, bleibt die Vollendung des Kinos, als Kunst

der Montage, zur eigenständigen Kunst ein unabschließbarer Prozess.

34 Verwiesen sei hier vor allemauf die Beiträge der Genannten in der ZeitschriftRevue belge du cinéma,

no. 22–23 von 1988, oder auf Bellours L’entre-images.

35 Vgl. HdC 2b, 23:38-23:40.

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010 - am 13.02.2026, 21:57:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467954-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

