ANTHROPOS

104.2009: 81-92

Hombre barbaro versus hombre silvestre en la Nueva Espaina

[Ideas exdticas de origen europeo?

Ursula Thiemer-Sachse

Abstract. — During the time of the Spanish conquest of the
Americas, there existed in the popular imaginary of Europeans
the motives of “barbarians” and of “wild men.” In the New
World, they were given new conceptual and visual expressions
by the conquered indigenous population. The article examines
this process in the case of New Spain. [New Spain, Aztecs,
conquest, cultural exchange, colonial visual arts, wild man,
barbarian]

Ursula Thiemer-Sachse, catedritica de antropologia en el
Instituto Latinoamericano de la Universidad Libre de Berlin
(1993-2006), ahora jubilada. — En 1968 ha defendido su tesis
de doctorado sobre el aporte alemén al estudio de la etnohistoria
de los pueblos de México. — En 1983 ha realizado su segundo
doctorado sobre la etnohistoria de los zapotecas de Oaxaca.
Su corriente investigacién se centra en la etnohistoria de los
indigenas de América Latina y en la historia de su investigacion
cientifica, principalmente la obra de Alejandro Humboldt.

En la época de la conquista espafiola, ya en el
Viejo Mundo, se diferenciaba desde hacia siglos
entre los hombres silvestres y los barbaros. En
el Nuevo Mundo, esta diferenciacién experimento
nuevas expresiones, pues lo heredado de Euro-
pa contrastd parcialmente con lo que pensaban
los autdctonos americanos, especialmente los de
Andhuac. En esta ocasién nuestro interés se centra
en la manifestacién novohispana.

Es importante comparar las ideas que existian
entre los grupos indigenas del doble continente,
antes de la conquista espaiiola, sobre “los otros”,
los “barbaros”, con los conceptos que se habian
desarrollado en Europa basadas en la visién del
mundo de los griegos. En ambos continentes fue
un problema constatar y representar al “ajeno” en

hitps://dol.

untersagt,

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

comparacién con lo conocido. Sorprendentemente,
se puede observar que estos conceptos y sus ex-
presiones verbales no son muy distintos, a pesar de
que nunca antes hubieran existido contactos entre
los pueblos de los continentes que hubieran po-
dido provocar estas semejanzas. Ademas, se debe
considerar que no tenemos acceso a ningunos do-
cumentos, excepto a los pocos transmitidos por
los mismos conquistadores y sus cronistas, refi-
riéndose éstos a las tradiciones orales, tanto en los
idiomas indigenas como en espafiol, durante los
inicios de la época colonial.

En estos documentos se demuestra que bajo el
término de “barbaros” se entendia a “los extranje-
ros”, “los fordneos”, a los que no hablaban bien,
lo que significa que no se expresaban en el mismo
idioma como los que miraban a “los otros”, los que
solamente hablaban “imperfectamente”, los que
eran mudos,! los “barbaros”, barbaroi, como los
han denominado los griegos.? “Los barbaroi eran

1 Es interesante compararlo, por ejemplo, con la denomina-
cion de los “forasteros”, los “otros” en la Europa del Este.
Ya en el eslavo primitivo los ajenos eran nemtzi, es decir
los “mudos, los que estdn tatarmudeando”. Esta palabra ha
quedado en la denominacién rusa actual para los alemanes:
nemetz.

2 Ya entre los griegos se utilizé el término barbaroi para to-
dos los que no eran griegos, y esto indiferentemente y
primordialmente sin sentido peyorativo. Admiraban a los
barbaros por causa de sus habilidades especificas. La ima-
gen del enemigo, sin embargo, era muy concreta segln la
respectiva situacion de los conflictos. A parte de esto, los
viajeros griegos fueron aceptados entre los “barbaros”, invi-
tados como huéspedes sin ningtn prejuicio. Ademads, por lo

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

82

los que barbullaban o balbuceaban, y segtin Es-
trabdén era una voz onomatopéyica que significaba
‘los que hablan bar-bar’, los que hablaban algo
incomprensible para los griegos” (Bartra 1992:
116).

Encontramos este mismo concepto entre los
indigenas del nuevo continente: todavia tenemos
bastante material documental para comparar la vi-
sién del “otro” difundida en Europa con la que
existié entre los autdctonos de América, especial-
mente los de Andhuac. Es verdad que lo extraio
no solamente se refleja en la existencia de un
idioma incomprensible pero también se expresa
a veces en el modo de vivir, y por supuesto en
la cultura. Asi, los indigenas registraron también
estas diferencias y articularon sus impresiones ex-
plicitamente, es decir los prejuicios frente a pue-
blos vecinos, la observacion critica del modo de
vida y cultura de aquellos, la descripcién de lo
ajeno con una distancia emocional, encaminados
hacia una xenofobia3; todo esto caracteriza los
relatos “etnograficos” de los pueblos autdctonos de
América.

Las informaciones, que nobles indigenas dieron
a los cronistas espaiioles, reflejan el comporta-
miento frente a los otros grupos étnicos que habla-
ban idiomas ajenos y por esto fueron vistos como
“barbaros”. Los mexicas de Anahuac, es decir,
del México central, dijeron sobre aquellos otros:
“Esta gente tiene el nombre comiin de tenime®,
pues hablan popoloca”.> En el sentido de la pa-
labra significa que hablaban de tal modo que no
se los podia entender.

La idea de la propia supremacia y la conciencia
de la tarea de civilizar a los otros existieron en

general comprendieron al “otro” especialmente segiin una
categoria social, la sociedad griega fue abierta de integrar
a tales “barbaros”. También en Roma, en la antigiiedad,
los extranjeros, los individuos de origen étnico diferente
fueron integrados como integrantes de las capas sociales
bajas. En asuntos politicos eran “mudos”, solamente re-
spresentando una profesion especifica como artesanos y asi
aceptados como “barbaros”, de ninguna manera vistos como
peligrosos para el sistema social. Esto se entiende por la
multiculturalidad de aquellas sociedades.

3 Primordialmente en la antigiiedad del Viejo Mundo, en el
sentido de la palabra los xenoi eran barbaroi, pero al mismo
tiempo huéspedes. Xenoi era un término polisemantico,
sin embargo, relativamente positivo. Solamente mas tarde
cambi6 cuando se entendié bajo xenoi soldados ajenos que
se tendrian que temer.

4 “Tenime” significa en nahuatl “gente de arco y flechas”. —
“Iniquey incentoca tenime ipampa in popoloca” (Seler
1927: 428).

5 Popoloca en nahuatl denomina a una persona o a un grupo
entero que habla incomprensible. Se encuentra la palabra
también como etnénimo.

hitps://dol.

Ursula Thiemer-Sachse

estrecha conexiéon con el comportamiento frente
a los que quisieron hacer dependientes, primor-
dialmente amenazindolos con guerra para conse-
guir una subordinacién “voluntaria” o verdadera-
mente subyugandolos por medio de la guerra y
explotiandolos después.

En el México antiguo entre los mexicas, asi
como en el antiguo Pert entre los incas, la imagen
del “barbaro” fue, sin duda, la base ideoldgica
de la elite dominante de estas sociedades para
su politica de conquistas. La poblacién comun,
viviendo en sus aldeas, en su vida cotidiana nor-
malmente no tenia impresiones ni experiencias
propias con pueblos ajenos. Solamente durante
expediciones de guerras expansivas podian de-
sarrollarse impresiones directas por parte de los
hombres obligados a servicios de guerra contra los
“otros”.

Entre los mexicas, por ejemplo, sélo se pudo
conocer superficialmente a extranjeros, y esto se
daba con individuos aislados, cuando eran traidos
como prisioneros al centro para ser sacrificados.
Por esta causa la imagen del extranjero que ha-
blaba otro idioma fue estrechamente entrelazada
con la imagen oficial del enemigo. Pero tal ene-
migo extranjero, sin embargo, fue provisto de las
insignias del respectivo dios mexica. Mediante el
sacrificio de su vida, el cautivo participé en el
rejuvenecimiento y reforzamiento del mundo di-
vino y en la existencia ulterior del universo. Asi,
al mismo tiempo, el cautivo era alguien que tenia
una posicién bastante alta en el pueblo mexica; y
esto especialmente en comparacién con la gente
comun, los macehualtin, y con los dependientes,
los mayeque. La condicién como sacrificio hu-
mano sacé al extranjero de su aislamiento y lo
relaciond estrechamente con el destino del Estado
y del pueblo victorioso.

Asi, la imagen del barbaro en distancia étnica
y espacial fue al mismo tiempo entrelazada con
una forma de una vision histdrica. Segun las ideas
cosmogoénicas de los pueblos mexicanos, tales
barbaros tenian un papel importante y extraordi-
nario para la existencia en el otro mundo.

Pero en el México antiguo, aparte de los
ejércitos de guerras expansionistas, también las
caravanas de tameme, los cargadores mexicas de
mercancias a larga distancia, llegaron hacia re-
giones donde la poblacién hablaba otro idioma.
Pudieron ser mercaderes disfrazados bajo indu-
mentaria de aquellas regiones ajenas cuyos merca-
dos muy distantes a su patria frecuentaban. Apro-
vecharon las lenguas extranjeras y trataron de in-
tegrarse totalmente en las circunstancias ajenas,
pudiendo asi servir también como espias en favor

Anthropos 104.2009

untersagt,

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

Hombre barbaro versus hombre silvestre en la Nueva Espafia

de su Estado. Solamente se presentaron clandes-
tinamente con su verdadera identidad étnica a los
soberanos de las entidades politicas visitadas, y
mediante regalos aquellos mercaderes se ganaron
la benevolencia de tales soberanos. El intercambio
de regalos servia de base para la protecciéon y en
favor de los intereses mutuos.

Los mercaderes a larga distancia, sin embar-
go, pudieron llegar también a mercados foraneos,
presentdndose directamente y sin reservas con su
verdadera identidad étnica. Se los puede comparar
con un ejército expansivo que gozaba de toda la
ayuda estatal a sus espaldas. La materia prima
asi como productos de regiones ajenas, las rique-
zas materiales transportadas al centro del Estado
mexica, cambiaban el modo de vida de la élite,
garantizando un lujo extraordinario. Con los te-
soros de origen lejano, los guerreros asi como
los mercaderes satisficieron las necesidades de los
soberanos de Anahuac, del México central. Las
demandas de la nobleza, protegida por privilegios,
pudieron ser satisfechas por medio del trabajo de
la propia gente comiin, pero también mediante una
dependencia tributaria de otros pueblos y por el
comercio a larga distancia. Asi se pudo desarrollar
una imagen muy diferenciada de habilidades y
conocimientos de los grupos étnicos forasteros.
Por esto, a los mexicas les parecidé atin mas ne-
cesario elevarse a si mismos sobre todos los otros
pueblos.

Esta necesidad siquica existié en interrelacion
con los esfuerzos de proclamarse a si mismos
como herederos de las remotas culturas centro-
mexicanas de agricultores vistas como considera-
blemente desarrolladas.

Los mexicas, sin duda, entendieron claramente
que ellos habian heredado, y no inventado y desar-
rollado ellos mismos, 1o més decisivo de su cultura
y civilizacién, por lo que quisieron nombrarse a
si mismos “colhua” que en nahuatl significa: los
venerados ancestros. Los mexicas, sin embargo, en
verdad no tomaron en cuenta a aquellos pueblos
que en tiempos remotos, en la regién lacustre del
altiplano centromexicano, habian participado en el
desarrollo de la agricultura. Quisieron esconder
este hecho tratando de relacionarse estrechamente
mediante matrimonios dindsticos con aquellos ver-
daderos colhua.

Ademas, los mexicas pretendieron haber parti-
cipado en las actividades civilizatorias en forma
del toltecayotl, es decir, siendo artistas, artesanos
o sabios de primer rango, y descendientes de los
toltecas mediante relaciones genealdgicas. Se re-
firieron a los ya desaparecidos toltecas diciendo:
“Toda la gente nahua habla nahua, no popoloca.

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

untersagt,

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

83

Pues son restos de los toltecas™ y “toltecas, es-
tos son gente prudente y habil, todas sus obras
son hermosas, todas magnificas, todas compren-
sibles, todas maravillosas™.” Es por esto que para
los mexicas fue muy importante que su capital
Meéxico-Tenochtitlan fuera fundada encima de is-
lotes con carrizo y tule, en el lago de Tetzcoco,
porque de esta manera fue mds fécil de declarar y
que fuera aceptada su capital como “lugar de tule”
refiriéndose al nombre Tollan/Tula de la remota
capital de los toltecas (Lopez Austin y Lopez
Lujan 2004).

Por otro lado, se pudo desarrollar una autocon-
ciencia elevada del pueblo mexica basdndose en la
constatacién general de tal herencia. Es interesante
observar que los informantes mexicas del misione-
ro espafiol Bernardino de Sahagin caracterizaron
a los toltecas como aquellos “que primeramente
hubieron dispersado la semilla humana en estas
regiones, hubieron sido de tal manera parecidos a
los babilonios, fueron cultos, eruditos, experimen-
tados”.® La educacion y ensefianza cristiana que
aquellos nobles indigenas habian conseguido en
la escuela del convento de México-Tlatelolco, los
capacitd para comparar a los toltecas con los habi-
tantes “paganos” altamente desarrollados de Me-
sopotamia. En el intercambio de ideas con los mi-
sioneros, estos jovenes fueron aparentemente pro-
vocados directamente a esta visién que les parecid
comparable con la importancia de la destruccién de
la Torre de Babel. Les parecié como la dispersién
de los pueblos que no pudieron entenderse entre
si, por lo que no se encuentran comparaciones
semejantes en otras partes de sus textos. “Estos
toltecas, como se dice, eran nahuas, no popolocas,
pero hablaron nonohualca”,® es decir hablaron un
idioma que se apreciaba como melodioso, pariente
al nahua de los mexicas.

Asi, los mexicas pudieron diferenciarse de
los chichimecas circunvecinos, conocidos como
“barbaros”, !0 describiendo detalladamente y con
una objetividad asombrosa el modo de vida y las
costumbres de los chichimecas, que fueron caza-

6 “In ixquichtin Navatlaca in navatlatoa in amo popoloca ca
in necauhcaiovan in tulteca” (Seler 1927: 398).

7 “Injc tolteca mjmatinj mochi qualli mochi iectli mochi
mimati mochi maviztic in jntlachioal” (Seler 1927: 388).

8 “In achto tlacapixoco in njcan tlalli ipan in iuhqujma
babylonja tlaca in mjmatinj in tlamatinjme in jxlamatque”
(Seler 1927: 387).

9 “Inique in tulteca in iuh mitoa ca nava catca ca amo
popolocaia iece qujnonovalca itoaia” (Seler 1927: 397).
10 “Este nombre, chichimeca, es genérico, puesto por los
mexicanos en ignominia de todos los indios que anden
vagos” (Fray Guillermo de Santa Maria, 1580; segtin Garcia

Martinez 2001: 58).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

84

dores y recolectores ndmadas asi como agricul-
tores peregrinos, no del todo sedentarios. Los com-
pararon con su propia vida y concluyeron sobre
ellos que cambiaban de vez en cuando su terre-
no de cultivo, viviendo entre los teochichimecas,
los verdaderos chichimecas, es decir, los tenimes.
“Hacen su habitacion en cuevas, dondequiera entre
las rocas erigen su choza pequefia con techado
de paja y cultivan un pequefio pedazo de terreno.
Y se difunden entre los mexicas, los nahuas y
otomies”.!!

Esta vision falsificaba el propio pasado de el-
los, pues pocos siglos antes, este modo de vida
“némada”, sin duda, habia sido caracteristico para
el mismo pueblo mexica. Es considerable con qué
interés, por ejemplo, los mexicas describieron las
experiencias y habilidades de los chichimecas per-
egrinos: la cultura material, en comparacién con la
suya bastante modesta, la costumbre de monoga-
mia, la posicion social de su capitdn, la asamblea
tribal en casos de condenar a delincuentes, su
divisioén natural del trabajo, la costumbre de matar
a enfermos y ancianos, los rituales flinebres y los
conocimientos de curaciones.

Los mexicas describieron de la misma manera
a los pueblos parientes por idioma, pero también a
otros, subrayando el nivel de desarrollo social y los
considerables rasgos étnicos. Se puede constatar,
sin embargo, que, a pesar de esto, caracterizaron
a los otros como brutos, mal educados, no muy
dgiles y de una u otra manera fuera de la regla.
Cuando querian criticar el comportamiento o la
apariencia de un compatriota, lo denominaban con
un etnénimo ajeno: “Te has cambiado a otomd,
a un gran otomi”!2, A un maleducado se le decia.
“Quizas fueras un tlalhuicatl, quizas fueras un to-
tonaco, quizas fueras un huaxtecatl”.!? Los mexi-
cas tenian la opinién de que miembros de los
grupos étnicos ajenos eran generalmente grandes
hechiceros con la capacidad de practicar el mal de
0jo y que aprovechaban sus conocimientos para
hechizos malos.

Los mexicas enfatizaban que el idioma era el
rasgo mas importante para una diferenciacioén entre
los pueblos. Sin duda, el idioma jugé un papel
esencial si una persona hablaba de forma incom-
prensible, es decir, tartamudeando “popoloca,” y
asi pertenecia a los tenime, o al contrario, se

11 “Oztoc inchanchira texcalco cana achiton quitlalia ynxa-
calton yoan achiton ymmil auh quinvalnelotinemi yn mexi-
ca—tlaca—mano¢o Navatlaca yn anogo otomi” (Seler 1927:
399).

12 “Ye on totomitl ye on totompol” (Seler 1927:411).

13 “In aquin amozcalia quilvia cuix ti tlalvicatl cuix ti totonac
cuix ti cuextecatl” (Seler 1927: 426).

hitps://dol.

Ursula Thiemer-Sachse

podian comunicar con él en el idioma nahuatl.
Bajo los términos “popoloca” y “tenime” los mexi-
cas reunieron muchos grupos étnicos de diferentes
regiones del México antiguo. Los mexicas basaron
esta vision explicitamente en el hecho de que los
pueblos hablaban idiomas ajenos. Esto no excluyd,
sin embargo, que les daban etndnimos especiales
por causa de sus rasgos culturales especificos y los
diferenciaban de esta manera.

Los informes provenientes del inicio de la
época colonial contienen descripciones detalladas
sobre indumentarias, adornos, comidas, como tam-
bién sobre productos especiales y ventajas de las
regiones lejanas en las que distintos extranjeros
vivieron y que fueron interesantes, posiblemente,
con respecto a una apropiaciéon mediante conquista
o comercio a larga distancia. Los mexicas siempre
registraban detalladamente las especialidades de la
técnica guerrera, del armamento y de la manera de
luchar en las guerras, pues se preocupaban de estar
preparados para enfrentar a los “barbaros” durante
sus guerras de expansion.

La cuestion del idioma encontrado, sin embar-
go, decidia sobre las oportunidades de establecer
contactos mds estrechos o sobre la necesidad de
servirse de intérpretes. En la mayorfa de los casos,
durante sus frecuentes viajes, los mercaderes a
larga distancia se habian apropiado de los conoci-
mientos necesarios, lo que jugé un papel decisivo
en el proceso de instalacién de su poder tributario.

Es interesante comparar la situacién en el Méxi-
co prehispanico con el entendimiento de los grupos
étnicos fardneos en el imperio incaico. Constata-
mos que los incas los veian como representantes
de un mundo anterior, asi como gente de épocas
diferentes, a la que, por parte, todavia caracte-
rizaban como “algo incompleto”. Estos géneros
humanos se encuentran descritos, apoyandose en
tradiciones prehispdnicas, en la crénica ilustrada
del informante indigena Felipe Guamédn Poma de
Ayala, dibujada y escrita a finales del siglo XVI /
comienzos del siglo XVII (Fig. 1). Guamin Poma
diferencia a estos grupos segtn el desarrollo de su
cultura material y sus relaciones sociales, de esta
manera nos transmite una impresién sobre lo que
los incas entendian bajo el término de “barbaros”
a quienes subyugaron. Todos fueron caracterizados
como opa, lo cual en quechua significa “mudos”,
gente que habla un idioma incomprensible, y simi-
larmente, la imagen del enemigo fue entrelazada
con la del “barbaro” (Guaman Poma de Ayala
2004).

El cronista Inca Garcilaso de la Vega, conside-
randose a si mismo por parte de su madre como
descendiente legitimo de los incas, se enojé con los

Anthropos 104.2009

untersagt,

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

Hombre barbaro versus hombre silvestre en la Nueva Espafia

PRIMER DEGEMERACIOVS *

Vi

wna primer yh gggml; no =

7____.-_,»_;:@ ———

Fig. 1: Gente silvestre, siglo XVI-XVII (Guamdn Poma de
Ayala 2004).

cronistas espafioles que caracterizaron a los incas
como “bérbaros”. Preguntd de dénde venia que los
espafioles adscribieran costumbres barbaras a los
incas, y afirmé que en muchas provincias existian
costumbres barbaras antes de que los incas las
subyugaran bajo su régimen. Segun su opinién, los
incas suprimieron costumbres bdrbaras entre los
indigenas mediante severos castigos (1986: 160s).

Es interesante constatar que el inca, cuando in-
tentaba empezar una nueva guerra expansionista,
antes mandaba espias a las regiones a punto de ser
invadidas. Aquellos espias, entonces, describian a
los habitantes de las regiones deseadas, muchas
veces como bestias y canibales, declaraban estas
regiones como dificiles de conquistar, asi creando
una visién negativa del “otro”. Con el método de
mitimac, es decir, la mudanza de grupos enteros
a otras regiones, el inca pudo influenciar la situa-
cién en las zonas recién conquistadas porque los
mitimaes como fieles vasallos oriundos del centro
del imperio incaico aseguraban el funcionamien-
to del sistema. De este modo, el poder estatal
destruyé sistemdticamente las antiguas relaciones
interétnicas. Los vecinos con otro idioma forjaron
una nueva visién del “otro” dentro de este enorme
estado multiétnico, y este proceso de relativa uni-

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

untersagt,

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

85

ficacion todavia se reforzd ain mds mediante el
runa simi (quechua), “idioma del pueblo”, como
el idioma estatal.

A causa de la invasién espafiola, los represen-
tantes de las civilizaciones autdctonas de América,
y hasta la gente comun, se vieron confrontados
con aquellos “barbaros” barbudos que vinieron por
el mar del oriente y los vencieron y subyugaron.
Los mexicas en el México central vieron a los
espafioles de la misma manera como anteriormente
percibian a los chichimecas, es decir, como los que
no hablan inteligiblemente. Esto se puede verifi-
car en las impresiones que los mexicas tuvieron
durante el primer encuentro entre Motecuhzoma
Xocoyotzin y Hernan Cortés, caracterizando el
lenguaje del dltimo como “barbaro”, es decir, po-
poloca.*

Mas tarde, ademas, los mismos barbaros eu-
ropeos que habian destruido muchas expresiones
artisticas y culturales autdctonas, se convirtieron
en los que tuvieron el poder de decidir lo que era
civilizacién y cultura. Definieron ellos lo que es
“barbaro” segun sus propias tradiciones y clasi-
ficaron todas las culturas indigenas como mds o
menos bdrbaras.

Ademds, el “ser barbaro” significaba también
no tener el derecho de hablar, es decir no participar
en cualquier proceso de decisiones sociopoliticas,
y esto también tuvo el mismo sentido entre los
mexicas donde el que mandd, el que tuvo el poder,
fue el tlatoani de una comunidad y un Estado, el
que “habla”, hace demandas.

Los indigenas americanos, con la multitud de
rasgos culturales de sus sociedades que variaban
desde organizaciones sencillas hasta complejas so-
ciedades multifacéticas de Estado, fueron todos
percibidos por los conquistadores como bérbaros,
monstruos, brujos y antropéfagos. Entre los eu-
ropeos, especialmente los misioneros, se discutié
la cuestién si aquellos “barbaros,” encontrados en
las vastas zonas al otro lado del océano Atlantico,
eran seres humanos o no.

Al contrario, entre los indigenas, 16gicamente,
se desarroll6 la opinién de que sus nuevos sefiores
0 patrones, con toda su brutalidad y actitudes inhu-
manas, no podian ser vistos como seres humanos
aceptables bajo las nuevas condiciones sociales.
Para los indigenas, sin embargo, los espafioles
quedaron como barbaros, a pesar de que fueron
los tnicos que desde ese momento en adelante
tuvieron el mando, tuvieron la autoridad y el poder
de hablar.

14 “.. qujoalito in jpopolochcopa” — “He addressed them in
a barbarous tongue” (Florentine Codex 1955: 42).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

Fig. 2: Mujer silvestre (Schedel 1493: folium XII v).

Los europeos, por su lado, seguian cultivando
el topico del barbaro, mezclandolo con su con-
cepto de salvaje que habian inventado muchos
siglos antes. “La imagen del indio fue un tépico
muy significativo para sefialar cudn grande fue
la comprensiéon de América por parte de Euro-
pa, durante los siglos XVI y XVII” (Sebastidn
Lopez 1992a:3). Con el “descubrimiento” del
Nuevo Mundo, los filésofos, cosmégrafos y ar-
tistas europeos revalorizaron el mito antiguo de
la vida paradisiaca en tiempos remotos. Segin el

Fig. 3: Hombre y mujer silvestre (en Mode 1973: 265).

hitps://dol.

Ursula Thiemer-Sachse

esquema de la cosmogonia medieval, Cristébal
Colon (Moebus 1982) clasificé a los indigenas
tainos de las islas antillanas como buenos sal-
vajes, pacificos e inocentes, pero al mismo tiempo
inventd a los canibales, los salvajes malos también
e id6latras. Ademads se sorprendié de no encontrar
en las tierras descubiertas a hombres monstruosos
que segln la opinién comun vivian en los limites
del mundo civilizado.

También Bartolomé de Las Casas se refirié en
su “Historia de las Indias” a estos indigenas como
buenos salvajes: “;Qué mayor argumento de su
inocencia y buena simplicidad? ;Qué mas pudie-
ra usarse en aquella edad dorada de que tantas
maravillas y felicidades cantan los antiguos au-
tores, mayormente poetas?” (1957: cap. 2, p.22).
Y en la “Epistola Albericij. De nouo mundo” de
Amerigo Vespucci, impreso en la ciudad de Ro-
stock en 1505, se encuentra una xilografia de una
pareja de indigenas desnudos, el hombre con barba
y cabellos largos, la mujer con cabellos que cu-
bren las espaldas hasta los muslos. También en la
“Cronica de Nurembergo” (Schedelsche Weltchro-
nik) de 1493 se encuentran entre los seres miticos,
los monstruos, dos portadores de armas peludos en
todo el cuerpo y una mujer peluda (Fig. 2) (Schedel
1493: fols. I v, XII v). Existen muchos dibujos
mas de estos “hombres y mujeres silvestres” en la
Europa medieval (Fig.3), también como ilustra-
ciones en los naipes del tiempo (Fig.4). Ya en los
siglos posteriores este estereotipo perduré como
una temdtica interesante entre poetas y dibujantes,
siendo una expresion eurocentrista del indigena
como un acompafante y sombra del hombre civili-
zado, es decir del salvaje como el contrapunto de la
cultura (Fig. 5). Fueron éstas expresiones artisticas
de “un antiguo horror y al mismo tiempo una
gran fascinacién por el salvajismo” (Bartra 1992:
192).

Se comprendié lo ajeno como la contraparte
de la propia identidad y, por esto, era indispen-
sable para la construccién de la misma. Se puede
constatar que la construccién de ambos fue un
proceso continuo, pero cambid de caricter después
de la conquista espafiola del Nuevo Mundo. Los
limites y las formas de construir estos limites han
sido flexibles, cambiaban y fueron creados segin
las experiencias. Las estrategias del combate con
lo ajeno cambiaban segiin la autoconciencia y la
cosmogonia, y ademds especialmente segun las
condiciones sociales y la situacién histérica con-
cretas.

Este concepto del “hombre silvestre” se entre-
lazé con el de Lahmu, un ser mitico del mundo
medioriente, peludo, que vence animales, especial-

Anthropos 104.2009

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

Hombre barbaro versus hombre silvestre en la Nueva Espafia

Fig. 4: Hombre silvestre cabalgando sobre un unicornio (del
maestro E. S., naipe, en Mode 1973: 50).

mente las bestias feroces — un tdpico de una in-
mensa carga simbolica.

Entre los sucesores de Lahmu se destacan Hér-
cules y otros héroes (Fahmel Beyer 1992). Durante
el tiempo medieval, Hércules, cubriendo su cabeza
con la piel del leén vencido, y los hombres sil-
vestres peludos, representaron las mismas virtudes,
pero, aunque se parecieran mucho, no tuvieron
la misma apariencia. Hércules obtuvo importancia
especialmente en combinacién con la representa-
cién de las armas del Emperador Carlos V (1500—
1558) es decir, con el concepto de Gibraltar como
las asi llamadas “columnas de Hércules” (Sebas-
tidn Lopez 1992b: 75). Se puede constatar también
que en este contexto aparecen dos hombres sil-
vestres como acompafiantes del escudo imperial
de Carlos V en Tlaxcala, México (Fig. 6), antes
en la Capilla Real de Tlaxcala, hoy en el muro
exterior del Palacio de Justicia (Bartra 1992:8,
fig. 3). Ambos tienen ramos floridos en las manos
y sostienen el escudo. Mucho més tarde, a fines del
siglo XIX, encontramos nuevamente a Hércules,
esta vez luchando — en vano — con la muerte,
segin un grabado de José Guadalupe Posada
(Fig. 7) (Macazaga 1977: 112).

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

untersagt,

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

87

& n Flag dct MWildendolnleut vber OIC HRIYCIDE NI

Fig.5: Familia de hombres silvestres (xilografia de Hans
Schéuffelein, poema de Hans Sachs, siglo XVI, en Mode
1973: 251).

No solamente en la mente de los misioneros,
sino también por medio de la simbologia europea
que tenia sus fuentes en la cosmogonia medieval,
aparecid el hombre silvestre frente a los ojos de los
autéctonos americanos subyugados. Por ejemplo,
en 1538, “Los representantes de la vieja civiliza-
da Europa realizaron unos festejos cuyo extrafio
simbolismo no puede menos que sorprendernos:
a medio de la gran polis representaron, sin duda
alguna, ante los admirados ojos de los nahuas
conquistados, el maravilloso espectdculo del sal-
vajismo occidental” (Bartra 1992: 7). Bernal Diaz
del Castillo lo describe con entusiasmo: “Y habia
otras arboledas muy espesas algo apartadas del

Fig. 6: Placa con el escudo de Carlos V apoyada por hombres
silvestres (Tlaxcala, México, foto: Ursula Thiemer-Sachse).

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

88

o 3 — = —

HERCULES EN LA LLUCHA
CON A MUERTE

Fig. 7: Hércules luchando contra la muerte (grabado por F. G.
Posada, en Macazaga Ordofio 1977: 112).

Fig. 8: Hombre silvestre con un escudo de armas de la nobleza
(Lucas Cranach de Viejo, cerca de 1530, en Cranach der Altere
1972: fig. 31).

Ursula Thiemer-Sachse

bosque, y en cada una de ellas un escuadrén de
salvajes con sus garrotas afiudadas y retuertos, y
otros salvajes con arcos y flechas, yvanse a la caza,
porque en aquel instante las soltaron de los corrales
y corren tras de ellas por el bosque y salen a la
plaza mayor y, sobre matarlos, los unos salvajes
con los otros revuelten, una cuestién soberbia entre
ellos, que fué harto de ver cdmo batallaban a pié; y
después que gubieron peleado un rato se volvieron
a su arboleda” (1939: 172s.).

En el tiempo medieval, apoyandose en la mito-
logia cristiana y grecolatina, la visién del hombre
silvestre o salvaje se habia desarrollado como una
antitesis a la vida cotidiana en general y al mundo
caballeresco en particular. Aquel hombre silvestre,
inconfundiblemente europeo, mantenia su vida fa-
miliar sedentaria. Dedicé su tiempo a la agricultura
y otras actividades pacificas, tuvo fuerza desco-
munal y en algin sentido sobrehumana. Fue una
figura gigantesca en la mayoria de las represen-
taciones artisticas. Por lo tanto era de suficiente
valia para sostener los escudos de armas de las
familias hidalgas (Fig. 8), asi convirtiendose en un
guardidn y protector de la nobleza.

Sin embargo, esta imagen del salvaje no se
debe confundir con el concepto del barbaro, pues:
“Los salvajes carecian de toda forma de gobierno;
la violencia salvaje no se ejercia su nombre de
extrafias costumbres, dioses paganos o formas
barbaras de autoridad y de ley” (Bartra 1992:
102).

En general, debe haber sido muy sorpren-
dente para los indigenas verse confrontados con el
concepto del “hombre silvestre” — este esterotipo
introducido por los dominadores espafioles a la
cultura hispanoamericana. Hay pocas representa-
ciones de aquel ser silvestre en el arte colonial
y éstas en formas importadas desde Europa. Sin
embargo, estas imdgenes no lograron penetrar la
cultura indigena; tampoco se desarrolld una ex-
presion sincrética. La idea misma del “hombre
silvestre” se habia desarrollado en Europa me-
dieval en base a creencias antiguas del Medio
Oriente y del mundo greco-romano. Fueron las
creencias en la existencia de seres antropomorfos
o antropozoomorfos que vivian en el ambiente
natural, fuera de las poblaciones humanas, pero en
contacto con la gente civilizada, es decir, no como
los “barbaros” que habitaban totalmente fuera del
ambito civilizado.

El concepto del hombre silvestre surgié de una
reflexién filosdfica que se oponia al desarrollo
civilizatorio y proponia una ‘“huida por adentro”
con un deseo de regresar a la naturaleza. Aquellos
seres miticos, de ambos sexos, se caracterizaban

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

Hombre barbaro versus hombre silvestre en la Nueva Espafia

Fig. 9: Rostro entre plantas (re-
lieve en la fachada principal de
la Iglesia de San Francisco, Cuer-
navaca, siglo XVII, foto: Ursula
Thiemer-Sachse).

Fig. 10: Fachada principal pla-
teresca de la Casa de Montejo
(Mérida, Yucatan, siglo XVI, fo-
to: Ursula Thiemer-Sachse).

por un pelaje completo y una vida alternativa a
la de los hombres en las ciudades y los pue-
blos. Pero no se les percibié como fordneos y
barbaros, sino como una considerable alternativa
a la propia cultura. Se tenia la creencia de que
aquellos hombres (y mujeres) silvestres pudieran
ser asi malos como buenos, asi peligrosos para los
civilizados como suaves y simpaticos.

En la cultura de la Nueva Espafia conoce-
mos pocos ejemplos que pueden ser identificados
claramente como representaciones de estos seres
miticos. Las encontramos especialmente en las
fachadas de iglesias del tiempo colonial que re-
presentan tales seres miticos dentro del ambiente
natural de los bosques. Son figuras y caras que

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

89

miran por detrds de las hojas u otras formas vege-
tales (Fig. 9). Pero se puede constatar que aquellos
“hombres silvestres” por causa de su extrafia apa-
riencia peluda no fueron integrados a las creencias
indigenas. Al contrario de las sirenas con cola
de pez, por ejemplo, que fueron aceptadas por
los indigenas e incorporadas en sus creencias de
formas sincréticas, y muchas veces representadas
en el arte popular (Thiemer-Sachse 2002, 2005),
los “hombres silvestres” quedaron afuera. No ob-
stante, los artesanos indigenas fueron capaces de
producir obras de arte en el estilo europeo segin
las demandas de sus sefiores espafioles, segun el
gusto de estos, y conforme a los modelos que les
dieron para su trabajo. Asi, “hombres silvestres”

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

90

A IR T AT FOM
i A e Attt s, 7rens 55 el A o

Fig. 11: Hombre silvestre (detalle en la fachada de la casa de
Montejo, foto: Ursula Thiemer-Sachse).

aparecen como esculturas en el conjunto arqui-
tecténico de la fachada principal en estilo plate-
resco de la Casa de Montejo en Mérida, Yucatian
(Fig. 10), hechos por los mayas de Mani. “A todas
luces no son una imagen de los indigenas america-
nos: son auténticamente europeos, originarios del
Viejo Mundo. Son hombres barbados desnudos,
con el cuerpo de vello, armados de unos garrotes
similares a los bastos del antiguo juego de naipes”
(Bartra 1992: 8). En el marco de la puerta princi-
pal, los “hombres silvestres” aparecen en el nivel
de inferior. En comparacion con ellos los guerreros
oficiales espaiioles, los “caballeros” estdn mds ar-
riba y son representados considerablemente mds
grandes (Fig. 11). Esto se puede comparar, por
ejemplo, con la posicién de los “hombres salvajes”
en la fachada de la Iglesia de San Gregorio en
Valladolid, Espafia, donde los santos estdn encima
de ellos.

Ya mencionamos el relieve de una placa en
Tlaxcala, donde “hombres silvestres” aparecen co-

Ursula Thiemer-Sachse

Fig. 12: San Cristdbal (claustro de la Catedral de Cuernavaca,
siglo XVII, foto: Ursula Thiemer-Sachse).

mo portadores de las armas de Carlos V. Segu-
ramente los “hombres silvestres” y otros seres
miticos semejantes que miran de la fachada barro-
ca del siglo X VIII de la Iglesia de la Tercera Orden
de San Francisco en Cuernavaca, son personajes
tocados con penachos prehispanicos.

Tengo la opinidén que también la escultura gi-
gantesca de San Cristébal en el claustro al lado de
la Catedral de Cuernavaca representa a un “hombre
silvestre” (Fig. 12). Esta escultura monumental del
siglo XVII, ain no peluda, estd en la tradicién
europea de los ermitafos, los buenos entre los
“hombres silvestres”, segin la doctrina cristiana.
Sin embargo, también estos “buenos hombres sil-
vestres” estaban huyendo de la civilizacién eu-
ropea por causa de todas las contradicciones en
la vida cotidiana de la comunidad cristiana. Eran
seres humanos no siempre muy bien integrados a
la estratificacion social de la civilizacién europea.
Asi, en el siglo XVI, se representd también a
San Juan Bautista en la escena del Juicio Final

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

Hombre barbaro versus hombre silvestre en la Nueva Espafia

Fig. 13: San Juan Bautista (relieve en la fachada de la Capillia
Posa de San Miguel, Convento de San Francisco, Calpin,
Puebla, en Sebastian Lépez 1990: 15).

del relieve de la capilla posada de San Miguel
del Convento de San Francisco en Calpan. San
Juan Bautista, vestido en un pellejo sin curtir, es
caracterizado de esta manera como un ser humano
que vivié en la tierra inculta (Fig.13) (véase
Sebastidn Lopez 1990: 15).

También en el Museo Nacional de Arte en
Meéxico se encuentra a un San Cristébal de este
tipo. Es una pintura de Nicolds Rodriguez Xudrez
(1667-1734) que muestra una expresion muy fe-
roz y tiene también un garrote largo, pero tampoco
aparece peludo. San Cristébal, cargador de Jesus
Cristo, es un simbolo para los que transportaron el
catolicismo al Nuevo Mundo. Se comprende esto
observando la conducta de los indigenas frente a
los misioneros de las 6rdenes de San Francisco
y Santo Domingo. Su modo de vida y sus reglas
religiosas manifiestas en su comportamiento frente
a los indigenas de la América espaiiola sorprendie-
ron a estos Ultimos por causa de las experiencias
que tuvieron con los “barbaros” barbudos que los
sometieron.

Anthropos 104.2009

hitps://dol.

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

91

Fig. 14: Hombres silvestres en la fachada del Palacio de
Iturbide (Ciudad de México, foto: Ursula Thiemer-Sachse).

Otros “hombres silvestres”, con troncos de
arboles como mazas, pero no peludos en todo
el cuerpo, se encuentran en la fachada barroca,
encima de la puerta principal del Palacio Itiurbide
en la Ciudad de México (Fig. 14). Nos hace pensar
en una demostracién conciente de la pretendida
supremacia de los espafioles sobre los autéctonos
en la sociedad novohispana como también de los
nobles y ricos sobre la gente de las capas bajas
y comunes después de la Independencia. Esta de-
mostracién fue posible mediante la representacién
de tales “hombres silvestres”, portadores de armas.

Todos estos ejemplos representan el modo de
que los espaioles percibieron al “otro” es decir, el
indigena de América. Los conquistadores tuvieron
que diferenciar entre si mismos y sus “sombras”
— los “hombres silvestres” — y los “barbaros” sub-
yugados. Ademads la imdgen del “hombre silvestre”
les sirvié para su autoconciencia como base del
desarrollo de un entendimiento cientifico de la
nueva realidad en sus colonias. Asi se puede ver
que esta imdgen del “hombre silvestre” no pudo

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

92

ser integrada ni a la vision del mundo indigena
ni a la del mestizo, sino que se perdid como un
regalo indtil en la vida novohispana.

Bibliografia

Bartra, Roger
1992  El salvaje en el espejo. México: Ediciones Era.

Cranach der Altere, Lucas
1972 Zeichnungen. Leipzig: Insel-Verlag.

Diaz del Castillo, Bernal
1939 Historia verdadera de la conquista de la Nueva Espafia.
Tomo III: cap. CCI. México: Editorial Pedro Robredo.

Fahmel Beyer, Bernd

1992 Hércules y los hombres silvestres. Un aspecto de la
historia actual peninsular desde los Reyes catdlicos
hasta Felipe II. Antropoldgicas 2: 46—49.

Florentine Codex

1955 Florentine Codex. General History of the Things of
New Spain by Fray Bernardino de Sahagin. Book 12:
The Conquest of Mexico. Translated from the Aztec
into English, with Notes and Illustrations by A.J.O.
Anderson and C.E. Dibble. Santa Fe: The School
of American Research and The University of Utah.
(Monographs of The School of American Research,
14/13)

Garcia Martinez, Bernardo
2001 La guerra chichimeca y la paz comprada. Arqueologia
mexicana 9/51: 58—63.

Garcilaso de la Vega, Inca
1986 Wahrhaftige Kommentare zum Reich der Inka. Berlin:
Riitten und Loening.

Guaman Poma de Ayala, Felipe

2004 Die Neue Chronik und gute Regierung. (Faks.-Ausgabe
und Ubers. auf CD-ROM; Volltextretrieval- und Ana-
lysesystem Viewlit Professional. Hrsg. von U. Thiemer-
Sachse. Ubers. von U. Kunzmann. In Zusammenarbeit
mit der Koniglichen Bibliothek zu Kopenhagen.) Berlin:
Karsten Worm InfoSoftWare.

hitps://dol.

Ursula Thiemer-Sachse

Las Casas, Bartolomé de

1957 Historia de las Indias. Vol. 1. Texto fijado por J. Pérez
de Tudela y E. Lopez Oto. Madrid: Atlas. (Biblioteca
de Autores Espaiioles, 95)

Lopez Austin, Alfredo, y Leonardo Lépez Lujin
2004 Tollan y su gobernante Quetzalcéatl. Arqueologia mexi-
cana 12/67:38-43.

Macazaga Ordoiio, César, y Carlos Macazaga Ramirez de

Arellano

1977 Las calaveras vivientes de Posada. México: Editorial
Cosmos. [Segunda edition]

Mode, Heinz
1973 Fabeltiere und Ddmonen. Die phantastische Welt der
Mischwesen. Leipzig: Edition Leipzig.

Moebus, Joachim

1982 Uber die Bestimmung des Wilden und die Entwicklung
des Verwertungsstandpunkts bei Kolumbus. In: K.-
H. Kohl (Hrsg.), Mythen der Neuen Welt. Zur Ent-
deckungsgeschichte Lateinamerikas; pp. 49—56. Berlin:
Verlag Frolich & Kaufmann.

Schedel, Hartmann
1493 Liber chronicarum (Schedelsche Weltchronik). Niirn-
berg: A. Koberger.

Sebastian Lopez, Santiago

1990 El barroco iberoamericano. Mensaje iconografico. Méxi-
co: Ediciones Encuentro.

1992a Iconografia del indio americano, siglos XVI-XVIIL
Madrid: Ediciones Tuero. (Coleccién investigacion y
critica, 9)

1992b Iconografia e iconologia del arte novohispano. México:
Grupo Azabache. (Arte novohispano, 6)

Seler, Eduard

1927 Einige Kapitel aus dem Geschichtswerk des Fray Ber-
nardino de Sahagun aus dem Aztekischen iibersetzt von
Eduard Seler. Herausgegeben von Caecilie Seler-Sachs
in Gemeinschaft mit W. Lehmann und W. Krickeberg.
Stuttgart: Strecker und Schroder.

Thiemer-Sachse, Ursula

2002 Sirenen in Mexiko — mexikanische Sirenen! Baessler-
Archiv 50: 23-38.

Sirenas en el arte de la Nueva Espafia. Mitteilungen der
Carl Justi-Vereinigung e. V. zur Forderung der kunst-
wissenschaftlichen Zusammenarbeit mit Spanien und
Portugal 16:3-22.

2005

Anthropos 104.2009

am 23.01.2026, 05:38:38.
m

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

