
ANTHROPOS

104.2009: 81–92

Hombre bárbaro versus hombre silvestre en la Nueva España

¿Ideas exóticas de origen europeo?

Ursula Thiemer-Sachse

Abstract. – During the time of the Spanish conquest of the
Americas, there existed in the popular imaginary of Europeans
the motives of “barbarians” and of “wild men.” In the New
World, they were given new conceptual and visual expressions
by the conquered indigenous population. The article examines
this process in the case of New Spain. [New Spain, Aztecs,
conquest, cultural exchange, colonial visual arts, wild man,
barbarian]

Ursula Thiemer-Sachse, catedrática de antropologı́a en el
Instituto Latinoamericano de la Universidad Libre de Berlı́n
(1993–2006), ahora jubilada. – En 1968 ha defendido su tesis
de doctorado sobre el aporte alemán al estudio de la etnohistoria
de los pueblos de México. – En 1983 ha realizado su segundo
doctorado sobre la etnohistoria de los zapotecas de Oaxaca.
Su corriente investigación se centra en la etnohistoria de los
indı́genas de América Latina y en la historia de su investigacı́on
cientı́fica, principalmente la obra de Alejandro Humboldt.

En la época de la conquista española, ya en el
Viejo Mundo, se diferenciaba desde hacı́a siglos
entre los hombres silvestres y los bárbaros. En
el Nuevo Mundo, esta diferenciación experimentó
nuevas expresiones, pues lo heredado de Euro-
pa contrastó parcialmente con lo que pensaban
los autóctonos americanos, especialmente los de
Anáhuac. En esta ocasión nuestro interés se centra
en la manifestación novohispana.

Es importante comparar las ideas que existı́an
entre los grupos indı́genas del doble continente,
antes de la conquista española, sobre “los otros”,
los “bárbaros”, con los conceptos que se habı́an
desarrollado en Europa basadas en la visión del
mundo de los griegos. En ambos continentes fue
un problema constatar y representar al “ajeno” en

comparación con lo conocido. Sorprendentemente,
se puede observar que estos conceptos y sus ex-
presiones verbales no son muy distintos, a pesar de
que nunca antes hubieran existido contactos entre
los pueblos de los continentes que hubieran po-
dido provocar estas semejanzas. Además, se debe
considerar que no tenemos acceso a ningunos do-
cumentos, excepto a los pocos transmitidos por
los mismos conquistadores y sus cronistas, refi-
riéndose éstos a las tradiciones orales, tanto en los
idiomas indı́genas como en español, durante los
inicios de la época colonial.

En estos documentos se demuestra que bajo el
término de “bárbaros” se entendı́a a “los extranje-
ros”, “los foráneos”, a los que no hablaban bien,
lo que significa que no se expresaban en el mismo
idioma como los que miraban a “los otros”, los que
solamente hablaban “imperfectamente”, los que
eran mudos,1 los “bárbaros”, barbaroi, como los
han denominado los griegos.2 “Los barbaroi eran

1 Es interesante compararlo, por ejemplo, con la denomina-
ción de los “forasteros”, los “otros” en la Europa del Este.
Ya en el eslavo primitivo los ajenos eran nemtzi, es decir
los “mudos, los que están tatarmudeando”. Esta palabra ha
quedado en la denominación rusa actual para los alemanes:
nemetz.

2 Ya entre los griegos se utilizó el término barbaroi para to-
dos los que no eran griegos, y esto indiferentemente y
primordialmente sin sentido peyorativo. Admiraban a los
bárbaros por causa de sus habilidades especı́ficas. La ima-
gen del enemigo, sin embargo, era muy concreta según la
respectiva situación de los conflictos. A parte de esto, los
viajeros griegos fueron aceptados entre los “bárbaros”, invi-
tados como huéspedes sin ningún prejuicio. Además, por lo

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


82 Ursula Thiemer-Sachse

los que barbullaban o bálbuceaban, y según Es-
trabón era una voz onomatopéyica que significaba
‘los que hablan bar-bar’, los que hablaban algo
incomprensible para los griegos” (Bartra 1992:
116).

Encontramos este mismo concepto entre los
indı́genas del nuevo continente: todavı́a tenemos
bastante material documental para comparar la vi-
sión del “otro” difundida en Europa con la que
existió entre los autóctonos de América, especial-
mente los de Anáhuac. Es verdad que lo extraño
no solamente se refleja en la existencia de un
idioma incomprensible pero también se expresa
a veces en el modo de vivir, y por supuesto en
la cultura. Ası́, los indı́genas registraron también
estas diferencias y articularon sus impresiones ex-
plı́citamente, es decir los prejuicios frente a pue-
blos vecinos, la observación crı́tica del modo de
vida y cultura de aquellos, la descripción de lo
ajeno con una distancia emocional, encaminados
hacia una xenofobia3; todo esto caracteriza los
relatos “etnográficos” de los pueblos autóctonos de
América.

Las informaciones, que nobles indı́genas dieron
a los cronistas españoles, reflejan el comporta-
miento frente a los otros grupos étnicos que habla-
ban idiomas ajenos y por esto fueron vistos como
“bárbaros”. Los mexicas de Anáhuac, es decir,
del México central, dijeron sobre aquellos otros:
“Esta gente tiene el nombre común de tenime4,
pues hablan popoloca”.5 En el sentido de la pa-
labra significa que hablaban de tal modo que no
se los podı́a entender.

La idea de la propia supremacı́a y la conciencia
de la tarea de civilizar a los otros existieron en

general comprendieron al “otro” especialmente según una
categorı́a social, la sociedad griega fue abierta de integrar
a tales “bárbaros”. También en Roma, en la antigüedad,
los extranjeros, los individuos de origen étnico diferente
fueron integrados como integrantes de las capas sociales
bajas. En asuntos polı́ticos eran “mudos”, solamente re-
spresentando una profesión especı́fica como artesanos y ası́
aceptados como “bárbaros”, de ninguna manera vistos como
peligrosos para el sistema social. Esto se entiende por la
multiculturalidad de aquellas sociedades.

3 Primordialmente en la antigüedad del Viejo Mundo, en el
sentido de la palabra los xenoi eran barbaroi, pero al mismo
tiempo huéspedes. Xenoi era un término polisemántico,
sin embargo, relativamente positivo. Solamente más tarde
cambió cuando se entendió bajo xenoi soldados ajenos que
se tendrı́an que temer.

4 “Tenime” significa en nahuatl “gente de arco y flechas”. –
“Iniquey incentoca tenime ipampa in popoloca” (Seler
1927: 428).

5 Popoloca en nahuatl denomina a una persona o a un grupo
entero que habla incomprensible. Se encuentra la palabra
también como etnónimo.

estrecha conexión con el comportamiento frente
a los que quisieron hacer dependientes, primor-
dialmente amenazándolos con guerra para conse-
guir una subordinación “voluntaria” o verdadera-
mente subyugándolos por medio de la guerra y
explotándolos después.

En el México antiguo entre los mexicas, ası́
como en el antiguo Perú entre los incas, la imagen
del “bárbaro” fue, sin duda, la base ideológica
de la elite dominante de estas sociedades para
su polı́tica de conquistas. La población común,
viviendo en sus aldeas, en su vida cotidiana nor-
malmente no tenı́a impresiones ni experiencias
propias con pueblos ajenos. Solamente durante
expediciones de guerras expansivas podı́an de-
sarrollarse impresiones directas por parte de los
hombres obligados a servicios de guerra contra los
“otros”.

Entre los mexicas, por ejemplo, sólo se pudo
conocer superficialmente a extranjeros, y esto se
daba con individuos aislados, cuando eran traı́dos
como prisioneros al centro para ser sacrificados.
Por esta causa la imagen del extranjero que ha-
blaba otro idioma fue estrechamente entrelazada
con la imagen oficial del enemigo. Pero tal ene-
migo extranjero, sin embargo, fue provisto de las
insignias del respectivo dios mexica. Mediante el
sacrificio de su vida, el cautivo participó en el
rejuvenecimiento y reforzamiento del mundo di-
vino y en la existencia ulterior del universo. Ası́,
al mismo tiempo, el cautivo era alguien que tenı́a
una posición bastante alta en el pueblo mexica; y
esto especialmente en comparación con la gente
común, los macehualtin, y con los dependientes,
los mayeque. La condición como sacrificio hu-
mano sacó al extranjero de su aislamiento y lo
relacionó estrechamente con el destino del Estado
y del pueblo victorioso.

Ası́, la imagen del bárbaro en distancia étnica
y espacial fue al mismo tiempo entrelazada con
una forma de una visión histórica. Según las ideas
cosmogónicas de los pueblos mexicanos, tales
bárbaros tenı́an un papel importante y extraordi-
nario para la existencia en el otro mundo.

Pero en el México antiguo, aparte de los
ejércitos de guerras expansionistas, también las
caravanas de tameme, los cargadores mexicas de
mercancı́as a larga distancia, llegaron hacia re-
giones donde la población hablaba otro idioma.
Pudieron ser mercaderes disfrazados bajo indu-
mentaria de aquellas regiones ajenas cuyos merca-
dos muy distantes a su patria frecuentaban. Apro-
vecharon las lenguas extranjeras y trataron de in-
tegrarse totalmente en las circunstancias ajenas,
pudiendo ası́ servir también como espı́as en favor

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


Hombre bárbaro versus hombre silvestre en la Nueva España 83

de su Estado. Solamente se presentaron clandes-
tinamente con su verdadera identidad étnica a los
soberanos de las entidades polı́ticas visitadas, y
mediante regalos aquellos mercaderes se ganaron
la benevolencia de tales soberanos. El intercambio
de regalos servı́a de base para la protección y en
favor de los intereses mutuos.

Los mercaderes a larga distancia, sin embar-
go, pudieron llegar también a mercados foráneos,
presentándose directamente y sin reservas con su
verdadera identidad étnica. Se los puede comparar
con un ejército expansivo que gozaba de toda la
ayuda estatal a sus espaldas. La materia prima
ası́ como productos de regiones ajenas, las rique-
zas materiales transportadas al centro del Estado
mexica, cambiaban el modo de vida de la élite,
garantizando un lujo extraordinario. Con los te-
soros de origen lejano, los guerreros ası́ como
los mercaderes satisficieron las necesidades de los
soberanos de Anáhuac, del México central. Las
demandas de la nobleza, protegida por privilegios,
pudieron ser satisfechas por medio del trabajo de
la propia gente común, pero también mediante una
dependencia tributaria de otros pueblos y por el
comercio a larga distancia. Ası́ se pudo desarrollar
una imagen muy diferenciada de habilidades y
conocimientos de los grupos étnicos forasteros.
Por esto, a los mexicas les pareció aún más ne-
cesario elevarse a sı́ mismos sobre todos los otros
pueblos.

Esta necesidad sı́quica existió en interrelación
con los esfuerzos de proclamarse a sı́ mismos
como herederos de las remotas culturas centro-
mexicanas de agricultores vistas como considera-
blemente desarrolladas.

Los mexicas, sin duda, entendieron claramente
que ellos habı́an heredado, y no inventado y desar-
rollado ellos mismos, lo más decisivo de su cultura
y civilización, por lo que quisieron nombrarse a
sı́ mismos “colhua” que en nahuatl significa: los
venerados ancestros. Los mexicas, sin embargo, en
verdad no tomaron en cuenta a aquellos pueblos
que en tiempos remotos, en la región lacustre del
altiplano centromexicano, habı́an participado en el
desarrollo de la agricultura. Quisieron esconder
este hecho tratando de relacionarse estrechamente
mediante matrimonios dinásticos con aquellos ver-
daderos colhua.

Además, los mexicas pretendieron haber parti-
cipado en las actividades civilizatorias en forma
del toltecayotl, es decir, siendo artistas, artesanos
o sabios de primer rango, y descendientes de los
toltecas mediante relaciones genealógicas. Se re-
firieron a los ya desaparecidos toltecas diciendo:
“Toda la gente nahua habla nahua, no popoloca.

Pues son restos de los toltecas”6 y “toltecas, es-
tos son gente prudente y hábil, todas sus obras
son hermosas, todas magnı́ficas, todas compren-
sibles, todas maravillosas”.7 Es por esto que para
los mexicas fue muy importante que su capital
México-Tenochtitlan fuera fundada encima de is-
lotes con carrizo y tule, en el lago de Tetzcoco,
porque de esta manera fue más fácil de declarar y
que fuera aceptada su capital como “lugar de tule”
refiriéndose al nombre Tollan/Tula de la remota
capital de los toltecas (López Austin y López
Luján 2004).

Por otro lado, se pudo desarrollar una autocon-
ciencia elevada del pueblo mexica basándose en la
constatación general de tal herencia. Es interesante
observar que los informantes mexicas del misione-
ro español Bernardino de Sahagún caracterizaron
a los toltecas como aquellos “que primeramente
hubieron dispersado la semilla humana en estas
regiones, hubieron sido de tal manera parecidos a
los babilonios, fueron cultos, eruditos, experimen-
tados”.8 La educación y enseñanza cristiana que
aquellos nobles indı́genas habı́an conseguido en
la escuela del convento de México-Tlatelolco, los
capacitó para comparar a los toltecas con los habi-
tantes “paganos” altamente desarrollados de Me-
sopotamia. En el intercambio de ideas con los mi-
sioneros, estos jóvenes fueron aparentemente pro-
vocados directamente a esta visión que les pareció
comparable con la importancia de la destrucción de
la Torre de Babel. Les pareció como la dispersión
de los pueblos que no pudieron entenderse entre
sı́, por lo que no se encuentran comparaciones
semejantes en otras partes de sus textos. “Estos
toltecas, como se dice, eran nahuas, no popolocas,
pero hablaron nonohualca”,9 es decir hablaron un
idioma que se apreciaba como melodioso, pariente
al nahua de los mexicas.

Ası́, los mexicas pudieron diferenciarse de
los chichimecas circunvecinos, conocidos como
“bárbaros”,10 describiendo detalladamente y con
una objetividad asombrosa el modo de vida y las
costumbres de los chichimecas, que fueron caza-

6 “In ixquichtin Navatlaca in navatlatoa in amo popoloca ca
in necauhcaiovan in tulteca” (Seler 1927: 398).

7 “Injc tolteca mjmatinj mochi qualli mochi iectli mochi
mimati mochi maviztic in jntlachioal” (Seler 1927: 388).

8 “In achto tlacapixoco in njcan tlalli ipan in iuhqujma
babylonja tlaca in mjmatinj in tlamatinjme in jxlamatque”
(Seler 1927: 387).

9 “Inique in tulteca in iuh mitoa ca nava catca ca amo
popolocaia iece qujnonovalca itoaia” (Seler 1927: 397).

10 “Este nombre, chichimeca, es genérico, puesto por los
mexicanos en ignominia de todos los indios que anden
vagos” (Fray Guillermo de Santa Marı́a, 1580; según Garcı́a
Martı́nez 2001: 58).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


84 Ursula Thiemer-Sachse

dores y recolectores nómadas ası́ como agricul-
tores peregrinos, no del todo sedentarios. Los com-
pararon con su propia vida y concluyeron sobre
ellos que cambiaban de vez en cuando su terre-
no de cultivo, viviendo entre los teochichimecas,
los verdaderos chichimecas, es decir, los tenimes.
“Hacen su habitación en cuevas, dondequiera entre
las rocas erigen su choza pequeña con techado
de paja y cultivan un pequeño pedazo de terreno.
Y se difunden entre los mexicas, los nahuas y
otomı́es”.11

Esta visión falsificaba el propio pasado de el-
los, pues pocos siglos antes, este modo de vida
“nómada”, sin duda, habı́a sido caracterı́stico para
el mismo pueblo mexica. Es considerable con qué
interés, por ejemplo, los mexicas describieron las
experiencias y habilidades de los chichimecas per-
egrinos: la cultura material, en comparación con la
suya bastante modesta, la costumbre de monoga-
mia, la posición social de su capitán, la asamblea
tribal en casos de condenar a delincuentes, su
división natural del trabajo, la costumbre de matar
a enfermos y ancianos, los rituales fúnebres y los
conocimientos de curaciones.

Los mexicas describieron de la misma manera
a los pueblos parientes por idioma, pero también a
otros, subrayando el nivel de desarrollo social y los
considerables rasgos étnicos. Se puede constatar,
sin embargo, que, a pesar de esto, caracterizaron
a los otros como brutos, mal educados, no muy
ágiles y de una u otra manera fuera de la regla.
Cuando querı́an criticar el comportamiento o la
apariencia de un compatriota, lo denominaban con
un etnónimo ajeno: “Te has cambiado a otomı́,
a un gran otomı́”12. A un maleducado se le decı́a.
“Quizás fueras un tlalhuicatl, quizás fueras un to-
tonaco, quizás fueras un huaxtecatl”.13 Los mexi-
cas tenı́an la opinión de que miembros de los
grupos étnicos ajenos eran generalmente grandes
hechiceros con la capacidad de practicar el mal de
ojo y que aprovechaban sus conocimientos para
hechizos malos.

Los mexicas enfatizaban que el idioma era el
rasgo más importante para una diferenciación entre
los pueblos. Sin duda, el idioma jugó un papel
esencial si una persona hablaba de forma incom-
prensible, es decir, tartamudeando “popoloca,” y
ası́ pertenecı́a a los tenime, o al contrario, se

11 “Oztoc inchanchira texcalco cana achiton quitlalia ynxa-
calton yoan achiton ymmil auh quinvalnelotinemi yn mexi-
ca– tlaca–manoço Navatlaca yn anoço otomı́” (Seler 1927:
399).

12 “Ye on totomitl ye on totompol” (Seler 1927: 411).
13 “In aquin amozcalia quilvia cuix ti tlalvicatl cuix ti totonac

cuix ti cuextecatl” (Seler 1927: 426).

podı́an comunicar con él en el idioma nahuatl.
Bajo los términos “popoloca” y “tenime” los mexi-
cas reunieron muchos grupos étnicos de diferentes
regiones del México antiguo. Los mexicas basaron
esta visión explı́citamente en el hecho de que los
pueblos hablaban idiomas ajenos. Esto no excluyó,
sin embargo, que les daban etnónimos especiales
por causa de sus rasgos culturales especı́ficos y los
diferenciaban de esta manera.

Los informes provenientes del inicio de la
época colonial contienen descripciones detalladas
sobre indumentarias, adornos, comidas, como tam-
bién sobre productos especiales y ventajas de las
regiones lejanas en las que distintos extranjeros
vivieron y que fueron interesantes, posiblemente,
con respecto a una apropiación mediante conquista
o comercio a larga distancia. Los mexicas siempre
registraban detalladamente las especialidades de la
técnica guerrera, del armamento y de la manera de
luchar en las guerras, pues se preocupaban de estar
preparados para enfrentar a los “bárbaros” durante
sus guerras de expansión.

La cuestión del idioma encontrado, sin embar-
go, decidı́a sobre las oportunidades de establecer
contactos más estrechos o sobre la necesidad de
servirse de intérpretes. En la mayorı́a de los casos,
durante sus frecuentes viajes, los mercaderes a
larga distancia se habı́an apropiado de los conoci-
mientos necesarios, lo que jugó un papel decisivo
en el proceso de instalación de su poder tributario.

Es interesante comparar la situación en el Méxi-
co prehispánico con el entendimiento de los grupos
étnicos faráneos en el imperio incaico. Constata-
mos que los incas los veı́an como representantes
de un mundo anterior, ası́ como gente de épocas
diferentes, a la que, por parte, todavı́a caracte-
rizaban como “algo incompleto”. Estos géneros
humanos se encuentran descritos, apoyandose en
tradiciones prehispánicas, en la crónica ilustrada
del informante indı́gena Felipe Guamán Poma de
Ayala, dibujada y escrita a finales del siglo XVI /
comienzos del siglo XVII (Fig. 1). Guamán Poma
diferencia a estos grupos según el desarrollo de su
cultura material y sus relaciones sociales, de esta
manera nos transmite una impresión sobre lo que
los incas entendı́an bajo el término de “bárbaros”
a quienes subyugaron. Todos fueron caracterizados
como opa, lo cual en quechua significa “mudos”,
gente que habla un idioma incomprensible, y simi-
larmente, la imagen del enemigo fue entrelazada
con la del “bárbaro” (Guamán Poma de Ayala
2004).

El cronista Inca Garcilaso de la Vega, conside-
randose a sı́ mismo por parte de su madre como
descendiente legı́timo de los incas, se enojó con los

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


Hombre bárbaro versus hombre silvestre en la Nueva España 85

Fig. 1: Gente silvestre, siglo XVI–XVII (Guamán Poma de
Ayalá 2004).

cronistas españoles que caracterizaron a los incas
como “bárbaros”. Preguntó de dónde venı́a que los
españoles adscribieran costumbres bárbaras a los
incas, y afirmó que en muchas provincias existı́an
costumbres bárbaras antes de que los incas las
subyugaran bajo su régimen. Según su opinión, los
incas suprimieron costumbres bárbaras entre los
indı́genas mediante severos castigos (1986: 160s).

Es interesante constatar que el inca, cuando in-
tentaba empezar una nueva guerra expansionista,
antes mandaba espı́as a las regiones a punto de ser
invadidas. Aquellos espı́as, entonces, describı́an a
los habitantes de las regiones deseadas, muchas
veces como bestias y canı́bales, declaraban estas
regiones como difı́ciles de conquistar, ası́ creando
una visión negativa del “otro”. Con el método de
mitimac, es decir, la mudanza de grupos enteros
a otras regiones, el inca pudo influenciar la situa-
ción en las zonas recién conquistadas porque los
mitimaes como fieles vasallos oriundos del centro
del imperio incaico aseguraban el funcionamien-
to del sistema. De este modo, el poder estatal
destruyó sistemáticamente las antiguas relaciones
interétnicas. Los vecinos con otro idioma forjaron
una nueva visión del “otro” dentro de este enorme
estado multiétnico, y este proceso de relativa uni-

ficación todavı́a se reforzó aún más mediante el
runa simi (quechua), “idioma del pueblo”, como
el idioma estatal.

A causa de la invasión española, los represen-
tantes de las civilizaciones autóctonas de América,
y hasta la gente común, se vieron confrontados
con aquellos “bárbaros” barbudos que vinieron por
el mar del oriente y los vencieron y subyugaron.
Los mexicas en el México central vieron a los
españoles de la misma manera como anteriormente
percibı̀an a los chichimecas, es decir, como los que
no hablan inteligiblemente. Esto se puede verifi-
car en las impresiones que los mexicas tuvieron
durante el primer encuentro entre Motecuhzoma
Xocoyotzin y Hernán Cortés, caracterizando el
lenguaje del último como “bárbaro”, es decir, po-
poloca.14

Más tarde, además, los mismos bárbaros eu-
ropeos que habı́an destruido muchas expresiones
artı́sticas y culturales autóctonas, se convirtieron
en los que tuvieron el poder de decidir lo que era
civilización y cultura. Definieron ellos lo que es
“bárbaro” según sus propias tradiciones y clasi-
ficaron todas las culturas indı́genas como más o
menos bárbaras.

Además, el “ser bárbaro” significaba también
no tener el derecho de hablar, es decir no participar
en cualquier proceso de decisiones sociopolı́ticas,
y esto también tuvo el mismo sentido entre los
mexicas donde el que mandó, el que tuvo el poder,
fue el tlatoani de una comunidad y un Estado, el
que “habla”, hace demandas.

Los indı́genas americanos, con la multitud de
rasgos culturales de sus sociedades que variaban
desde organizaciones sencillas hasta complejas so-
ciedades multifacéticas de Estado, fueron todos
percibidos por los conquistadores como bárbaros,
monstruos, brujos y antropófagos. Entre los eu-
ropeos, especialmente los misioneros, se discutió
la cuestión si aquellos “bárbaros,” encontrados en
las vastas zonas al otro lado del océano Atlántico,
eran seres humanos o no.

Al contrario, entre los indı́genas, lógicamente,
se desarrolló la opinión de que sus nuevos señores
o patrones, con toda su brutalidad y actitudes inhu-
manas, no podı́an ser vistos como seres humanos
aceptables bajo las nuevas condiciones sociales.
Para los indı́genas, sin embargo, los españoles
quedaron como bárbaros, a pesar de que fueron
los únicos que desde ese momento en adelante
tuvieron el mando, tuvieron la autoridad y el poder
de hablar.

14 “... qujoalito in jpopolochcopa” – “He addressed them in
a barbarous tongue” (Florentine Codex 1955: 42).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


86 Ursula Thiemer-Sachse

Fig. 2: Mujer silvestre (Schedel 1493: folium XII v).

Los europeos, por su lado, seguian cultivando
el tópico del bárbaro, mezclándolo con su con-
cepto de salvaje que habı́an inventado muchos
siglos antes. “La imagen del indio fue un tópico
muy significativo para señalar cuán grande fue
la comprensión de América por parte de Euro-
pa, durante los siglos XVI y XVII” (Sebastián
López 1992a: 3). Con el “descubrimiento” del
Nuevo Mundo, los filósofos, cosmógrafos y ar-
tistas europeos revalorizaron el mito antiguo de
la vida paradisı́aca en tiempos remotos. Según el

Fig. 3: Hombre y mujer silvestre (en Mode 1973: 265).

esquema de la cosmogonı́a medieval, Cristóbal
Colón (Moebus 1982) clasificó a los indı́genas
taı́nos de las islas antillanas como buenos sal-
vajes, pacı́ficos e inocentes, pero al mismo tiempo
inventó a los canı́bales, los salvajes malos también
e idólatras. Además se sorprendió de no encontrar
en las tierras descubiertas a hombres monstruosos
que según la opinión común vivı́an en los lı́mites
del mundo civilizado.

También Bartolomé de Las Casas se refirió en
su “Historia de las Indias” a estos indı́genas como
buenos salvajes: “¿Qué mayor argumento de su
inocencia y buena simplicidad? ¿Qué más pudie-
ra usarse en aquella edad dorada de que tantas
maravillas y felicidades cantan los antiguos au-
tores, mayormente poetas?” (1957: cap. 2, p. 22).
Y en la “Epistola Albericij. De nouo mundo” de
Amerigo Vespucci, impreso en la ciudad de Ro-
stock en 1505, se encuentra una xilografı́a de una
pareja de indı́genas desnudos, el hombre con barba
y cabellos largos, la mujer con cabellos que cu-
bren las espaldas hasta los muslos. También en la
“Crónica de Nurembergo” (Schedelsche Weltchro-
nik) de 1493 se encuentran entre los seres mı́ticos,
los monstruos, dos portadores de armas peludos en
todo el cuerpo y una mujer peluda (Fig. 2) (Schedel
1493: fols. I v, XII v). Existen muchos dibujos
más de estos “hombres y mujeres silvestres” en la
Europa medieval (Fig. 3), también como ilustra-
ciones en los naipes del tiempo (Fig. 4). Ya en los
siglos posteriores este estereotipo perduró como
una temática interesante entre poetas y dibujantes,
siendo una expresión eurocentrista del indı́gena
como un acompañante y sombra del hombre civili-
zado, es decir del salvaje como el contrapunto de la
cultura (Fig. 5). Fueron éstas expresiones artı́sticas
de “un antiguo horror y al mismo tiempo una
gran fascinación por el salvajismo” (Bartra 1992:
192).

Se comprendió lo ajeno como la contraparte
de la propia identidad y, por esto, era indispen-
sable para la construcción de la misma. Se puede
constatar que la construcción de ambos fue un
proceso continuo, pero cambió de carácter después
de la conquista española del Nuevo Mundo. Los
lı́mites y las formas de construir estos lı́mites han
sido flexibles, cambiaban y fueron creados según
las experiencias. Las estrategias del combate con
lo ajeno cambiaban según la autoconciencia y la
cosmogonı́a, y además especialmente según las
condiciones sociales y la situación histórica con-
cretas.

Este concepto del “hombre silvestre” se entre-
lazó con el de Lahmu, un ser mı́tico del mundo
medioriente, peludo, que vence animales, especial-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


Hombre bárbaro versus hombre silvestre en la Nueva España 87

Fig. 4: Hombre silvestre cabalgando sobre un unicornio (del
maestro E. S., naipe, en Mode 1973: 50).

mente las bestias feroces – un tópico de una in-
mensa carga simbólica.

Entre los sucesores de Lahmu se destacan Hér-
cules y otros héroes (Fahmel Beyer 1992). Durante
el tiempo medieval, Hércules, cubriendo su cabeza
con la piel del león vencido, y los hombres sil-
vestres peludos, representaron las mismas virtudes,
pero, aunque se parecieran mucho, no tuvieron
la misma apariencia. Hércules obtuvo importancia
especialmente en combinación con la representa-
ción de las armas del Emperador Carlos V (1500–
1558) es decir, con el concepto de Gibraltar como
las ası́ llamadas “columnas de Hércules” (Sebas-
tián López 1992b: 75). Se puede constatar también
que en este contexto aparecen dos hombres sil-
vestres como acompañantes del escudo imperial
de Carlos V en Tlaxcala, México (Fig. 6), antes
en la Capilla Real de Tlaxcala, hoy en el muro
exterior del Palacio de Justicia (Bartra 1992: 8,
fig. 3). Ambos tienen ramos floridos en las manos
y sostienen el escudo. Mucho más tarde, a fines del
siglo XIX, encontramos nuevamente a Hércules,
esta vez luchando – en vano – con la muerte,
según un grabado de José Guadalupe Posada
(Fig. 7) (Macazaga 1977: 112).

Fig. 5: Familia de hombres silvestres (xilografı́a de Hans
Schäuffelein, poema de Hans Sachs, siglo XVI, en Mode
1973: 251).

No solamente en la mente de los misioneros,
sino también por medio de la simbologı́a europea
que tenı́a sus fuentes en la cosmogonı́a medieval,
apareció el hombre silvestre frente a los ojos de los
autóctonos americanos subyugados. Por ejemplo,
en 1538, “Los representantes de la vieja civiliza-
da Europa realizaron unos festejos cuyo extraño
simbolismo no puede menos que sorprendernos:
a medio de la gran polis representaron, sin duda
alguna, ante los admirados ojos de los nahuas
conquistados, el maravilloso espectáculo del sal-
vajismo occidental” (Bartra 1992: 7). Bernal Dı́az
del Castillo lo describe con entusiasmo: “Y habı́a
otras arboledas muy espesas algo apartadas del

Fig. 6: Placa con el escudo de Carlos V apoyada por hombres
silvestres (Tlaxcala, México, foto: Ursula Thiemer-Sachse).

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


88 Ursula Thiemer-Sachse

Fig. 7: Hércules luchando contra la muerte (grabado por F. G.
Posada, en Macazaga Ordoño 1977: 112).

Fig. 8: Hombre silvestre con un escudo de armas de la nobleza
(Lucas Cranach de Viejo, cerca de 1530, en Cranach der Ältere
1972: fig. 31).

bosque, y en cada una de ellas un escuadrón de
salvajes con sus garrotas añudadas y retuertos, y
otros salvajes con arcos y flechas, yvanse a la caza,
porque en aquel instante las soltaron de los corrales
y corren tras de ellas por el bosque y salen a la
plaza mayor y, sobre matarlos, los unos salvajes
con los otros revuelten, una cuestión soberbia entre
ellos, que fué harto de ver cómo batallaban a pié; y
después que gubieron peleado un rato se volvieron
a su arboleda” (1939: 172s.).

En el tiempo medieval, apoyandose en la mito-
logı́a cristiana y grecolatina, la visión del hombre
silvestre o salvaje se habı́a desarrollado como una
antitesis a la vida cotidiana en general y al mundo
caballeresco en particular. Aquel hombre silvestre,
inconfundiblemente europeo, mantenı́a su vida fa-
miliar sedentaria. Dedicó su tiempo a la agricultura
y otras actividades pacı́ficas, tuvo fuerza desco-
munal y en algún sentido sobrehumana. Fue una
figura gigantesca en la mayorı́a de las represen-
taciones artı́sticas. Por lo tanto era de suficiente
valı́a para sostener los escudos de armas de las
familias hidalgas (Fig. 8), ası́ convirtiendose en un
guardián y protector de la nobleza.

Sin embargo, esta imagen del salvaje no se
debe confundir con el concepto del bárbaro, pues:
“Los salvajes carecı́an de toda forma de gobierno;
la violencia salvaje no se ejercı́a su nombre de
extrañas costumbres, dioses paganos o formas
bárbaras de autoridad y de ley” (Bartra 1992:
102).

En general, debe haber sido muy sorpren-
dente para los indı́genas verse confrontados con el
concepto del “hombre silvestre” – este esterotipo
introducido por los dominadores españoles a la
cultura hispanoamericana. Hay pocas representa-
ciones de aquel ser silvestre en el arte colonial
y éstas en formas importadas desde Europa. Sin
embargo, estas imágenes no lograron penetrar la
cultura indı́gena; tampoco se desarrolló una ex-
presión sincrética. La idea misma del “hombre
silvestre” se habı́a desarrollado en Europa me-
dieval en base a creencias antiguas del Medio
Oriente y del mundo greco-romano. Fueron las
creencias en la existencia de seres antropomorfos
o antropozoomorfos que vivı́an en el ambiente
natural, fuera de las poblaciones humanas, pero en
contacto con la gente civilizada, es decir, no como
los “bárbaros” que habitaban totalmente fuera del
ámbito civilizado.

El concepto del hombre silvestre surgió de una
reflexión filosófica que se oponı́a al desarrollo
civilizatorio y proponı́a una “huida por adentro”
con un deseo de regresar a la naturaleza. Aquellos
seres mı́ticos, de ambos sexos, se caracterizaban

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


Hombre bárbaro versus hombre silvestre en la Nueva España 89

Fig. 9: Rostro entre plantas (re-
lieve en la fachada principal de
la Iglesia de San Francisco, Cuer-
navaca, siglo XVII, foto: Ursula
Thiemer-Sachse).

Fig. 10: Fachada principal pla-
teresca de la Casa de Montejo
(Mérida, Yucatán, siglo XVI, fo-
to: Ursula Thiemer-Sachse).

por un pelaje completo y una vida alternativa a
la de los hombres en las ciudades y los pue-
blos. Pero no se les percibió como foráneos y
bárbaros, sino como una considerable alternativa
a la propia cultura. Se tenı́a la creencia de que
aquellos hombres (y mujeres) silvestres pudieran
ser ası́ malos como buenos, ası́ peligrosos para los
civilizados como suaves y simpáticos.

En la cultura de la Nueva España conoce-
mos pocos ejemplos que pueden ser identificados
claramente como representaciones de estos seres
mı́ticos. Las encontramos especialmente en las
fachadas de iglesias del tiempo colonial que re-
presentan tales seres mı́ticos dentro del ambiente
natural de los bosques. Son figuras y caras que

miran por detrás de las hojas u otras formas vege-
tales (Fig. 9). Pero se puede constatar que aquellos
“hombres silvestres” por causa de su extraña apa-
riencia peluda no fueron integrados a las creencias
indı́genas. Al contrario de las sirenas con cola
de pez, por ejemplo, que fueron aceptadas por
los indı́genas e incorporadas en sus creencias de
formas sincréticas, y muchas veces representadas
en el arte popular (Thiemer-Sachse 2002, 2005),
los “hombres silvestres” quedaron afuera. No ob-
stante, los artesanos indı́genas fueron capaces de
producir obras de arte en el estilo europeo según
las demandas de sus señores españoles, según el
gusto de estos, y conforme a los modelos que les
dieron para su trabajo. Ası́, “hombres silvestres”

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


90 Ursula Thiemer-Sachse

Fig. 11: Hombre silvestre (detalle en la fachada de la casa de
Montejo, foto: Ursula Thiemer-Sachse).

aparecen como esculturas en el conjunto arqui-
tectónico de la fachada principal en estilo plate-
resco de la Casa de Montejo en Mérida, Yucatán
(Fig. 10), hechos por los mayas de Manı́. “A todas
luces no son una imagen de los indı́genas america-
nos: son auténticamente europeos, originarios del
Viejo Mundo. Son hombres barbados desnudos,
con el cuerpo de vello, armados de unos garrotes
similares a los bastos del antiguo juego de naipes”
(Bartra 1992: 8). En el marco de la puerta princi-
pal, los “hombres silvestres” aparecen en el nivel
de inferior. En comparación con ellos los guerreros
oficiales españoles, los “caballeros” están más ar-
riba y son representados considerablemente más
grandes (Fig. 11). Esto se puede comparar, por
ejemplo, con la posición de los “hombres salvajes”
en la fachada de la Iglesia de San Gregorio en
Valladolid, España, donde los santos están encima
de ellos.

Ya mencionamos el relieve de una placa en
Tlaxcala, donde “hombres silvestres” aparecen co-

Fig. 12: San Cristóbal (claustro de la Catedral de Cuernavaca,
siglo XVII, foto: Ursula Thiemer-Sachse).

mo portadores de las armas de Carlos V. Segu-
ramente los “hombres silvestres” y otros seres
mı́ticos semejantes que miran de la fachada barro-
ca del siglo XVIII de la Iglesia de la Tercera Orden
de San Francisco en Cuernavaca, son personajes
tocados con penachos prehispánicos.

Tengo la opinión que también la escultura gi-
gantesca de San Cristóbal en el claustro al lado de
la Catedral de Cuernavaca representa a un “hombre
silvestre” (Fig. 12). Esta escultura monumental del
siglo XVII, aún no peluda, está en la tradición
europea de los ermitaños, los buenos entre los
“hombres silvestres”, según la doctrina cristiana.
Sin embargo, también estos “buenos hombres sil-
vestres” estaban huyendo de la civilización eu-
ropea por causa de todas las contradicciones en
la vida cotidiana de la comunidad cristiana. Eran
seres humanos no siempre muy bien integrados a
la estratificación social de la civilización europea.
Ası́, en el siglo XVI, se representó también a
San Juan Bautista en la escena del Juicio Final

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


Hombre bárbaro versus hombre silvestre en la Nueva España 91

Fig. 13: San Juan Bautista (relieve en la fachada de la Capillia
Posa de San Miguel, Convento de San Francisco, Calpán,
Puebla, en Sebastian López 1990: 15).

del relieve de la capilla posada de San Miguel
del Convento de San Francisco en Calpan. San
Juan Bautista, vestido en un pellejo sin curtir, es
caracterizado de esta manera como un ser humano
que vivió en la tierra inculta (Fig. 13) (véase
Sebastián López 1990: 15).

También en el Museo Nacional de Arte en
México se encuentra a un San Cristóbal de este
tipo. Es una pintura de Nicolás Rodrı́guez Xuárez
(1667–1734) que muestra una expresión muy fe-
roz y tiene también un garrote largo, pero tampoco
aparece peludo. San Cristóbal, cargador de Jesús
Cristo, es un sı́mbolo para los que transportaron el
catolicismo al Nuevo Mundo. Se comprende esto
observando la conducta de los indı́genas frente a
los misioneros de las órdenes de San Francisco
y Santo Domingo. Su modo de vida y sus reglas
religiosas manifiestas en su comportamiento frente
a los indı́genas de la América española sorprendie-
ron a estos últimos por causa de las experiencias
que tuvieron con los “bárbaros” barbudos que los
sometieron.

Fig. 14: Hombres silvestres en la fachada del Palacio de
Itúrbide (Ciudad de México, foto: Ursula Thiemer-Sachse).

Otros “hombres silvestres”, con troncos de
árboles como mazas, pero no peludos en todo
el cuerpo, se encuentran en la fachada barroca,
encima de la puerta principal del Palacio Itúrbide
en la Ciudad de México (Fig. 14). Nos hace pensar
en una demostración conciente de la pretendida
supremacı́a de los españoles sobre los autóctonos
en la sociedad novohispana como también de los
nobles y ricos sobre la gente de las capas bajas
y comunes después de la Independencia. Esta de-
mostración fue posible mediante la representación
de tales “hombres silvestres”, portadores de armas.

Todos estos ejemplos representan el modo de
que los españoles percibieron al “otro” es decir, el
indı́gena de América. Los conquistadores tuvieron
que diferenciar entre sı́ mismos y sus “sombras”
– los “hombres silvestres” – y los “bárbaros” sub-
yugados. Además la imágen del “hombre silvestre”
les sirvió para su autoconciencia como base del
desarrollo de un entendimiento cientı́fico de la
nueva realidad en sus colonias. Ası́ se puede ver
que esta imágen del “hombre silvestre” no pudo

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81


92 Ursula Thiemer-Sachse

ser integrada ni a la visión del mundo indı́gena
ni a la del mestizo, sino que se perdió como un
regalo inútil en la vida novohispana.

Bibliografı́a

Bartra, Roger
1992 El salvaje en el espejo. México: Ediciones Era.

Cranach der Ältere, Lucas
1972 Zeichnungen. Leipzig: Insel-Verlag.

Dı́az del Castillo, Bernal
1939 Historia verdadera de la conquista de la Nueva España.

Tomo III: cap. CCI. México: Editorial Pedro Robredo.

Fahmel Beyer, Bernd
1992 Hércules y los hombres silvestres. Un aspecto de la

historia actual peninsular desde los Reyes católicos
hasta Felipe II. Antropológicas 2: 46–49.

Florentine Codex
1955 Florentine Codex. General History of the Things of

New Spain by Fray Bernardino de Sahagún. Book 12:
The Conquest of Mexico. Translated from the Aztec
into English, with Notes and Illustrations by A. J. O.
Anderson and C. E. Dibble. Santa Fe: The School
of American Research and The University of Utah.
(Monographs of The School of American Research,
14/13)

Garcı́a Martı́nez, Bernardo
2001 La guerra chichimeca y la paz comprada. Arqueologı́a

mexicana 9/51: 58–63.

Garcilaso de la Vega, Inca
1986 Wahrhaftige Kommentare zum Reich der Inka. Berlin:

Rütten und Loening.

Guamán Poma de Ayala, Felipe
2004 Die Neue Chronik und gute Regierung. (Faks.-Ausgabe

und Übers. auf CD-ROM; Volltextretrieval- und Ana-
lysesystem Viewlit Professional. Hrsg. von U. Thiemer-
Sachse. Übers. von U. Kunzmann. In Zusammenarbeit
mit der Königlichen Bibliothek zu Kopenhagen.) Berlin:
Karsten Worm InfoSoftWare.

Las Casas, Bartolomé de
1957 Historia de las Indias. Vol. 1. Texto fijado por J. Pérez

de Tudela y E. López Oto. Madrid: Atlas. (Biblioteca
de Autores Españoles, 95)

López Austin, Alfredo, y Leonardo López Luján
2004 Tollan y su gobernante Quetzalcóatl. Arqueologı́a mexi-

cana 12/67: 38–43.

Macazaga Ordoño, César, y Carlos Macazaga Ramı́rez de
Arellano
1977 Las calaveras vivientes de Posada. México: Editorial

Cosmos. [Segunda edition]

Mode, Heinz
1973 Fabeltiere und Dämonen. Die phantastische Welt der

Mischwesen. Leipzig: Edition Leipzig.

Moebus, Joachim
1982 Über die Bestimmung des Wilden und die Entwicklung

des Verwertungsstandpunkts bei Kolumbus. In: K.-
H. Kohl (Hrsg.), Mythen der Neuen Welt. Zur Ent-
deckungsgeschichte Lateinamerikas; pp. 49–56. Berlin:
Verlag Frölich & Kaufmann.

Schedel, Hartmann
1493 Liber chronicarum (Schedelsche Weltchronik). Nürn-

berg: A. Koberger.

Sebastián López, Santiago
1990 El barroco iberoamericano. Mensaje iconográfico. Méxi-

co: Ediciones Encuentro.
1992a Iconografı́a del indio americano, siglos XVI–XVII.

Madrid: Ediciones Tuero. (Colección investigación y
crı́tica, 9)

1992b Iconografı́a e iconologı́a del arte novohispano. México:
Grupo Azabache. (Arte novohispano, 6)

Seler, Eduard
1927 Einige Kapitel aus dem Geschichtswerk des Fray Ber-

nardino de Sahagun aus dem Aztekischen übersetzt von
Eduard Seler. Herausgegeben von Caecilie Seler-Sachs
in Gemeinschaft mit W. Lehmann und W. Krickeberg.
Stuttgart: Strecker und Schröder.

Thiemer-Sachse, Ursula
2002 Sirenen in Mexiko – mexikanische Sirenen! Baessler-

Archiv 50: 23–38.
2005 Sirenas en el arte de la Nueva España. Mitteilungen der

Carl Justi-Vereinigung e. V. zur Förderung der kunst-
wissenschaftlichen Zusammenarbeit mit Spanien und
Portugal 16: 3–22.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:38:38. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-1-81

