5. Expositionsformen

5.1 Exposition und Produktion: Philosophische Vorbemerkungen

Dieser Betrachtung einer Medienisthetik des Dandyismus im Hinblick auf eine
technologische Bedingung von heutiger Umgebungstechnologie liegt die wesentli-
che These zugrunde, dass sich Subjektivitit erst iiber eine Aushandlung zwischen
humanen und non-humanen Agenten mit ihrer Umgebung produziert. So sind die
Vorannahmen mitunter erklirungsbediirftig, die zu dem Schluss fithren, dass eine
Medienisthetik des Dandyismus zu schreiben bedeutet, genau darauf aufmerksam
zu machen.

Denn (Medien-)Asthetik in dem hier verstandenen Sinne heif3t die Wahrneh-
mung und Problematisierung einer kiinstlicher, d.h. technologisch werdenden
Welt zu leisten.

Infolgedessen wird dem Dandyismus eine Verschrankung von Umgebenes und
Umgebendes bzw. eine Proliferationsbewegung attestiert, die als Exposition in die
Umgebung und als Produktion von Subjektivitit verstanden wird. Es sind dazu
zwei Vorannahmen nétig: Erstens wird hier im Weiteren Produktion mit Gérard
Granel' und Félix Guattari ontologisch verstanden, d.h. als ein auf der Ebene der
Subjektivitit operierender Prozess, der jedoch auch realiter in der Welt und mit der
Welt stattfindet. Der Ansatz Granels ist es Marx’ Kapital durch die Perspektive von
Heideggers Fundamentalontologie aus Sein und Zeit zu lesen. Es werden damit die
marxianischen Thesen des Kapitals als fundamentalontologisch verstanden: In dem
Sinne, dass verkiirzend zusammengefasst: Sein und In-der-Welt-Sein zugleich In-
Produktion-Sein bedeuten.*

Zweitens, dass dieser Komplex des Produziert-Seins wesentlich Exposition, al-
so ein Ent-duflern in und mit Umgebung bedeutet.’ Insofern heif3t iiber Subjekti-

1 Vgl. Gérard Granel: Incipit Marx (1969). In: Gérard Granel: Die totale Produktion. Technik, Kapital
und die Logik der Unendlichkeit. Wien 2020, 41-102.

2 Vgl. Erich Horl: Die Problematik Cranels. In: Gérard Granel: Die totale Produktion. Technik, Ka-
pital und die Logik der Unendlichkeit. Wien 2020, 7-37.

3 Granel bezeichnet dies als ontologischen Materialismus. Vgl. ebenda, 93.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Der Dandy im Smart Home

vierungsstrategien und ihre Produktionsbedingung nachzudenken, Aussagen iiber
ein Umgebung-Werden zu treffen.*

»Mit Produktion ist hier also nicht die innerweltliche Arbeitsaktivitit gemeint,
die Stoffe in industrielle »Produkte« verwandelt, sondern die Pro-duktion, deren
einziger >Gegenstand« die Welt selbst ist [...].«<* Es ist ein Wechselspiel aus Entiu-
ferung, Exposition in die Umgebung und Subjektivititsproduktion durch die Um-
gebung. Exposition versteht sich mit Nancy als Exposition der Kérper als eine Ent-
schreibung, Heraus-Setzung aus tradierten, statischen Zusammenhingen. Korper,
materielle und immaterielle, werden in dem Sinne nicht blof3 exponiert, sondern
in andere Verhiltnisse gestellt. Der Prozess des Aussetzens, der Exposition ist der
Korper selbst: Der Korper wird damit als Prozess, als Relationalitit verstanden und
konstituiert. Exposition bedeutet nicht, um dies kurz zu wiederholen, »daf} die In-
timitit ihrer Zuriickgezogenheit entzogen und nach Aulerhalb getragen, sichtbar
gemacht wird«, sondern »bedeutet im Gegenteil, dass das Ausdriicken selbst die In-
timitit und die Zuriickgezogenheit ist.«® Es geht darum, die Expositionsweise als
Relationalitit zu denken und somit die Grenzen von etwa Innen und Auflen, Sub-
jekt und Objekt, die dualistischen Umklammerungen im Hinblick auf Umgebenes
und Umgebendes zu unterwandern. Es geht an dieser Stelle darum, Subjektivi-
tit und Umgebung anders, d.h. anti-hierachisch, auch anti-hylemorphistisch, zu
denken, aber dennoch von einem Aushandlungsverhiltnis von humanen und non-
humanen Agenten mit der Umgebung auszugehen, die Teilprozesse analysierbar
macht und keineswegs die Allverbundenheit aller Dinge zu proklamieren, sondern
bei aller Relationalitit auch Trennungen aufrechtzuhalten.” Es ist bei aller Ver-
schiebung in die Umgebung und bei allen Subjektivierungsprozessen durch non-
humane agency immer noch ein »Mensch, der sich in der Umgebung entiuflert
und dadurch produziert wird, wenngleich die Primissen von Agentenschaft hier
nicht-anthropozentrisch gesetzt werden.

Angesichts dieses Einschubs philosophischer Primissen stellen sich fiir die
weiteren Abschnitte folgende Fragen:

4 Vgl. Erich Hérl: Die environmentalitire Situation. Uberlegungen zum Umweltlich-Werden
von Denken, Macht und Kapital. In: Internationales Jahrbuch fiir Medienphilosophie 4,1 2018,
221-250.

5 Gérard Granel: Incipit Marx (1969). In: Gérad Granel: Die totale Produktion. Technik, Kapital und
die Logik der Unendlichkeit. Wien 2020, 41-102, 92.

6 Nancy: Corpus, 37.

7 Vgl. Frédéric Neyrat: Elements for an Ecology of Separation. Beyond Ecological Construc-
tivism. In: Erich Horl, James Burton (Hg.): General Ecology. The New Ecological Paradigm. Lon-
don, New York 2017, 101-125. Vgl. auch: Ders.: The Unconstructable Earth. An Ecology of Separa-
tion. New York 2019.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Wo und wie setzt der Umschlagpunkt einer Medienisthetik in die Umgebung
an? Inwiefern wird im Dandyismus Subjektivitit produziert? Was sind die An-
triebsfaktoren dessen? Welche Metaphern und Narrationen kreisen um diese?

Im folgenden Unterkapitel wird die Frage der Exposition durch die Form der
produktiven Blasiertheit und ihrer Metaphern, literarisch-pathologischer Diskur-
se und ihrer Bedeutung fiir die Technologie und Umgebungen betrachtet. Darauf
folgt in einem zweiten Abschnitt die mit ihr verschrinkte Gegenfigur der zerset-
zenden Langeweile, der Ennui, der in gleicher Weise betrachtet wird.

5.2 Produktive Blasiertheit

»Please allow me to introduce myself, I'm
a man of wealth and taste«®

Uber Geschmack lisst sich, Sprichworten zum Trotz, trefflich streiten. Denn die-
ser, vor allem wenn er noch vornehmlich als >guter< daherkommt, kann entschei-
dende Unterschiede ausmachen. Man hat ihn oder man hat ihn nicht. Das ver-
meintlich so banale >draw a distinction!< ist, wie die Auseinandersetzungen Barbeys
und auch Baudelaires zeigen, eine Grundlage des Dandyismus.

Dementsprechend ist es nur folgerichtig, wenn sich eine solch sinistre Figur
wie der Luzifer im Song der Rolling Stones, um des Horers Sympathie zu erheischen,
nonchalant als Mann von Geschmack und Vermogen vorstellt. »Geschmack haben
heifdt, einen Unterschied herzustellen, indem man Unterschiede treffen kann, wo
andere keine mehr treffen kénnen.«*°

Die Faszination fur den Teufel mag zwar schon vielfach Kulturgeschichte ge-
schrieben haben.™ »I've been around for a long, long year«** singt Luzifer/Jagger.”
Doch schreitet der Pferdefuf} seiner infernalischen Majestit nach wie vor durch
unzihlige Filme, Serien und Biicher. Der Teufel ist »eine Maske ohne Gesicht«™,
die sich zum einen als Medium der Tiuschung und Verdunklung, der Mimese, und
zum anderen als vermeintliches Alleinstellungsmerkmal nutzen l4sst.” Satan wird

8 Mick Jagger, Keith Richards: Sympathy for the Devil. Beggars Banquet. 1968.

9 Vgl. George Spencer Brown: Laws of Form. London 1969. Vgl. dazu auch: Bolz, 95.

10  Bernhard Siegert: A Man of Wealth and Taste. In: Albert Kiimmel-Schur (Hg.): Sympathy for
the Devil. Miinchen 2009, 33-45, 33.

11 Vgl. Zurslangen< Geschichte des Teufels: Kurt Flasch: Der Teufel und seine Engel. Die neue Bio-
graphie. Miinchen 2015.

12 MickJagger, Keith Richards: Sympathy for the Devil. Beggars Banquet. 1968.

13 Vgl. Norbert Bolz: What's puzzling you. In: Albert Kimmel-Schur (Hg.): Sympathy for the Devil.
Miinchen 2009, 93-102, 101. (Im Folgenden: Bolz).

14 Luther Link: Der Teufel. Eine Maske ohne Gesicht. Miinchen 1997, 209.

15 Vgl Kapitel 6.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

153


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Der Dandy im Smart Home

bis heute in popkulturellen Darstellungsweisen'® gern mit dandyistischen Attri-
buten versehen und auch dem Diskurs des Dandyismus werden seit der zweiten
Hilfte des 19. Jahrhunderts satanische Ziige verliehen. Der Diskurs um den Teufel
des Dandyismus oder auch des Dandyismus des Teufels erweist sich als ein Spiel
aus Fremd- und Selbstzuschreibungen. In der Fremdbestimmung wird der Dandy-
ismus im Zusammenhang mit dem Satanischen in den Diskurs um die Dekadenz -
und dementsprechend ins Pathologische - eingereiht, wie unten weiter ausgefithrt
wird.

»Der Teufel ist also Vertreter einer Ordnung, die auf Unterscheidung gebaut
ist.«!” Satan erweist sich in der Selbstauskunft des Dandyismus erstens als will-
kommenes Distinktionsmedium und zweitens im Zusammenhang aus Subjekti-
vierungsstrategie und Produktion eben nicht als irgendeine Metapher, sondern
wird in diesem Kapitel als eine zentrale Narration dessen behandelt: So fithrt der
Leibhaftige im Weiteren auf der Suche nach der Exposition und Produktion des
Dandyismus durch die nichsten Abschnitte.

Im Gewande Luzifers lisst sich aus einer medientheoretischen Perspektive fol-
gender Zusammenhang pointieren: »Was bleibt, ist nur diese blofRe Vermittlungs-
aktivitit, eine Vermittlung, die sich sofort selbst negiert:«'® Satan ist, folgt man
Michel Serres, ein »Spiel des Dritten. [...] Auch er arbeitet am Ausschlufd und am
Einschluf3 [...].<? So ist im Weiteren der Teufel »nicht [nur F.H.] als Motiv, [...] oder
Bild [zu verstehen (F.H.)], sondern sehr viel allgemeiner als Form der Kommuni-
kation.«*®

Sisyphusarbeit der Distinktion
Distinktion setzt Beobachtung voraus. Damit kénnte man im selben Atemzug den
Teufel als das »Maskottchen des Konstruktivismus«* bezeichnen, insofern, dass er

16 Unzdhlige Filme, Songs und Serien lassen den Leibhaftigen in der einen oder anderen Weise
auftreten. Hier seien nur zwei Beispiele der jiingeren Serienlandschaft herausgegriffen: In
aller Klischeefiille und Stereotypie ist der Teufel Protagonist der FOX-Serie LUCIFER (2016).
In subtilerer und der dekadent-dsthetizistischen Narration des Dandyismus verpflichteter
Art und Weise spielt der Diskurs um den Teufel als unterschwelliges Motivin HANNIBAL eine
wesentliche Rolle. (Vgl. Kapitel 3.2 Der Teufel steckt im Dekor).

17 Bernhard Siegert: A Man of Wealth and Taste. In: Albert Kiimmel-Schur (Hg.): Sympathy for
the Devil. Miinchen 2009, 33-45, 33.

18  Eugene Thacker: Vermittlung und Antivermittlung. In: Erich Horl (Hg.): Die technologische Be-
dingung. Beitriige zur Beschreibung der technischen Welt. Berlin 2011. 306-332, 315.

19 Vgl. Michel Serres: Der Parasit. Frankfurt a.M. 1987, 384.

20 Vgl Niels Werber: Diabolische Kommunikation. Der Teufel in der Kulturtheorie. Vortrag ge-
halten am 19.07.2006, FU Berlin. »Der Teufel. Stationen einer kulturgeschichtlichen Karrie-
re.«, Das Vortragsmanuskript wurde mir dankenswerter Weise von Niels Werber zwecks Zi-
tation zur Verfiigung gestellt.

21 Bolz, 96.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

als Beobachter Gottes eine Beobachtung zweiter Ordnung inkorporiert. »Die Tren-
nung von Gott, die ihn jenseits der Grenze des Guten setzt, qualifiziert ihn aber
zum Beobachter.«** Dieser Modus wurde bereits im zweiten Kapitel durch David
in ALIEN COVENANT vorgefithrt: Satanische Blickordnungen sind Selbstermachti-
gungsszenarien.

Der Dandy versucht sich, hierbei dem Leibhaftigen verwandt, mittels Inszenie-
rung und Proklamation an die Stelle des Beobachters zweiter Ordnung zu setzen.
Diesem wird jedoch der Zugzwang des steten Unterscheidens zum Verhingnis.
Denn was passiert, wenn die Unterscheidungen immer wieder nivelliert werden?
Wenn die benétigte und gewollte Devianz im wahrsten Sinne des Wortes salonfi-
hig wird?

»Als Original und extravagante Person stellt er [der Dandy (F.H.)] die Ausnahme
von der Regel dar, die die Regel bestatigt und damit, obwohl sie zugleich die
erforderliche Varietit liefert, das Problem einer Restabilisierung nicht [6st. [..]
Daher lehnt der Dandy Mode vermutlich ab und nimmt fiir sich in Anspruch,
Trends zu setzen, ohne sich an die Mode zu halten.«*

Jedoch, wenn die Ausnahme zur Regel wird bzw. die mimetische Elite eingeholt
wird, steht der Dandyismus in einer Problemposition. So muss er sich, um in der
Rolle der Avantgarde zu verbleiben, als modischer und asthetischer Vorreiter stets
dynamischer Verinderung verpflichten. Dabei begibt er sich zugleich immer in Ge-
fahr, kopiert, nachgeahmt, vereinnahmt zu werden und somit der Allgemeinheit
zum Opfer zu fallen. Oder, wie es Niklas Luhmann ausdriickt: »Dem 19. Jahrhun-
dert bleibt nach dem Copieren religiéser Formen nur noch das Copieren als sol-
ches. Das Absolute wird zur Geste. Das Unerreichbare wird als Dandy, als Clown,
als Straflenjunge symbolisiert.«** Die Mimesis wird zur Geste fiir zukiinftige An-
ordnungen. Das bedeutet, dass dem Nachahmungsgefille eine Dynamik des Ab-
standnehmens und zugleich eine Idealisierung dieser Ausgeschlossenheit, dem-
nach eine Inanspruchnahme und ein Akt des Einschlief3ens, auf dem Fufie folgt.
Die selbsternannte Aristokratie provoziert stante pede die Volte der Nivellierung der
Statusunterschiede, was wiederum eine Absatzbewegung zur Folge hat. Die (eige-
ne) Subjektivitit muss stets weiter produziert werden und fiihrt zu Produktions-
dynamiken und -Verhiltnissen, die sich ausbreiten.

Stindig das Unerreichbare anzustreben, das Erstaunen der Anderen zu suchen,
ohne sich selbst der BlofRe des Erstaunens auszuliefern, wie es der Baudelairesche
Dandyismus zum Prinzip erhebt, erweist sich als perpetuum mobile, in dem Sinne,

22 Norbert Bolz: Bose Theorie. In: Alexander Schuller, Wolfert von Rahden (Hg.): Die andere Kraft.
Zur Renaissance des Bosen. Berlin 1993, 279-287, 285. (Im Folgenden: Bolz: Bose).

23 Esposito, 153.

24 Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimitdt. Frankfurt a.M. 1994, 218.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

155


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156

Der Dandy im Smart Home

dass ein stindiger Distinktionsprozess nétig ist, der oft nur vom Eingeholt-Werden
durch die Anderen gepragt ist. Distinktion ist Nachahmungsvorsprung. Somit ist
der Unterscheidungsprozess immer wieder von Neuem von Noten. »So sehen wir
nur, wie ein angespannter Korper sich anstrengt, den gewaltigen Stein anzuheben,
ihn hinaufzuwilzen und mit ihm wieder und wieder einen Hang zu erklimmen
[..].<*

Das Wiedereingeholt-Werden, diese Sisyphusarbeit der Unterscheidung, stellt
eine Grundlage des dsthetischen Prozessierens und Produzierens des Dandyismus
dar. Der Dandy steht immer unter Zugzwang und allzu oft bleibt ihm eben nur
noch das Bése und Imperfekte als letztes Tabu. »Jeder Unterschied, den man hier
operativ beibringt, frevelt an der Perfektion. Insofern ist das Diabolon der Name
fiir die verbotene Differenz schlechthin.«*®

Teuflischer Gewahrsmann

In seinem Essay Der Mensch in der Revolte stellt Albert Camus den Dandy als litera-
risch-historische Gestalt in eine Reihe mit Nihilisten und Anarchisten verschiede-
ner Couleur. Fiir ihn stehen die Dandys ganz in der Tradition der Gegenreforma-
tion und der schwarzen Romantik.*”” Man kann zu dem Schluss kommen, fiir Ca-
mus seien die Dandys konservative Revolutionire avant la lettre.”® Der Dandyismus
erscheint als eine anti-aufklirerische und anti-humanistische Position: »Denn ge-
rade in einer Gesellschaft der Gutmenschen, die die Menschheit vergéttlicht, kann
der Dandy als Antichrist auftreten.«** Camus nennt Joseph de Maistre, Marquis de
Sade, Lord Byron und die Satansfigur aus Miltons Paradise Lost (1667) als dandyis-
tische Vorliufer und Gewihrsminner dieser Position.

»Bald heftet er den schmerzlich diistern Blick Auf Eden, das nun lieblich vor ihm
lag, Bald auf den Himmel und der Sonne Glanz, Die hoch auf ihrer Mittagszin-
ne thronte; Dann hob er unter Seufzern an: >Ha, Sonne die mit hochstem Glanz
gekront, [..] Dich ruf ich an — doch nicht mit Freundes GruR, Nein dir zu sagen,
dafd ich deinen Strahl Aufs tiefste hasse, denn er mahnt mich nur, wie herrlich
einstich tber dir gethront, Bis Stolz und Herrschsucht mich daniederwarf, Als ich
des Himmels einz'gen Herrn bekriegte. [...] Doch all sein Gutes zeugte Bdses nur
In mir; jedwede Untertdnigkeit War mir verhafdt; ich erwdhnt, ein Schritt noch

25  Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek 2010, 12. Aufl., 156.

26  Bolz: Bose, 285.

27 Vgl. zum Begriff der schwarzen Romantik: Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Ro-
mantik. Miinchen 1981, 2. Aufl.

28  Zum Dandyismus als einer harten und gefihrlichen Position vgl. Kapitel 7.1 Dandyismus der
Harte.

29  Bolz, 101.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

héher Wiird mich zum Héchsten machen und der Schuld Endloser Dankbarkeit
entledigen [...]«3°

John Miltons Satan ist ein diister-blasierter und gelangweilter Melancholiker, der
zur Galionsfigur fur die Affinitit des Dandys zum Bésen und Oppositionellen aus-
gerufen wird. »[Blesessen von — solchen Vorstellungen, wird man begreifen, dafd
es mir fast unmoglich wire, aus all diesem nicht den Schluf} zu ziehen, daf der
vollkommenste Typus mannlicher Schénheit niemand anderes ist als Satan — wie
Milton ihn geschildert hat,«** bemerkt Baudelaire in seinem Tagebuch Raketen. Sa-
tan sitzt, halb kauernd, halb wankend, in der oben zitierten Schilderung Miltons,
auf einem Felsspalt und richtet den Blick auf die Sonne. Er ist, wie der Androide
David in ALIEN COVENANT, voller Bedauern iiber seinen Fall und doch voll rebelli-
schem Trotz gegen den gottlichen Schopfer. Milton inszeniert in seinem Versepos
Satan anfangs bewusst als groflartigen, schénen Mann, um den Lesenden die Fas-
zination am Bésen vorzufithren.

Luzifer ist der Geist, der stets verneint, um es mit seinem mephistophelischen
Bruder im Geiste auszudriicken. Mit aller Vergeblichkeit, sich der Allmacht Gottes
zu widersetzen, rollt er in einer ewigen Schleife seinen Felsen der negativen Asthe-
tik den unitberwindlichen Berg hinauf. Er ist ein isthetizistischer Sisyphos. Seine
Schoénheit liegt gerade in der Zwecklosigkeit seines Protestes. Sein Widerstand ist
exzessives und exerziertes l'art pour l'art. »[D]er Dandy kann sich nur aufstellen,
indem er sich entgegenstellt. [..] Immer im Bruch mit der Welt, am Rand, zwingt
er die andern, ihn selbst zu erschaffen, indem er ihre Werte leugnet.«*

Lachend in der Sackgasse

Dieser Stolz des scheiternden Protestes, welchen man durchaus als eine aggressi-
ve Form minnlicher Eitelkeit oder einer toxic masculinity** adressieren kann, hat,
neben der unzweifelhaft destruktiven Komponente, eine hyperaktive, produktive
Seite: Der Hegelschiiler und Theoretiker eines amoralischen Egoismus, Max Stirner
(1806-1856), stellt diesen Diskurs in Der Einzelne und sein Eigentum 1845, zeitgleich
zu Baudelaires dandyistischen Exerzitien, auf eine philosophische Basis:

»Unser trotziger Mut. Wir kommen gemach hinter alles, was Uns unheimlich
und nicht geheuer war, hinter die unheimlich gefiirchtete Macht der Rute, der
strengen Miene des Vaters u.s.w., und hinter allem finden Wir Unsere — Ataraxie,

30  Vgl.John Milton: Das verlorene Paradies. Das wiedergewonnene Paradies. Miinchen 1966, 83f.
31 Vgl. zur Melancholie: Kapitel 5.2 und Kapitel 6.

32 Vgl. Baudelaire: Raketen, 202.

33 Camus: Revolte, 45.

34 Vgl Kapitel 7.2.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

157


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158

Der Dandy im Smart Home

d.h. Unerschiitterlichkeit, Unerschrockenheit, unsere Gegengewalt, Ubermacht,
Unbezwingbarkeit.«*

Jede Autoritit, auler der selbsternannten Aristokratie des eigenen Egos, soll tiber-
wunden werden. In der ataraxia, der calmness, Kilte und Glitte liegt das blasierte
Protestpotenzial, welches die (Gegen-)Gewalt determiniert. Stirners Einzelner ist
Miltons Luzifer und Baudelaires Dandy in nihilistischer Konsequenz. Die Radika-
litidt von Stirners Position ist nicht nur das Primat egoistischer Selbstreferenziali-
tit bzw. Selbstgeniigsamkeit. Seine Theorie ist wesentlich destruktiver, als sie sich
in der Tarnung einer aufklirerischen Position maskiert. Stirners »Mir geht nichts
itber mich!«*® ist keine blof8 philosophische Rechtfertigung eines quasi-dandyisti-
schen Narzissmus, sondern affirmativ nihilistisch. Diese nihilistische Radikalitit
Stirners verdeutlicht sich im Vergleich zu Nietzsche. »Stirner lacht in der Sack-
gasse, Nietzsche rennt gegen die Mauern an.«*’ Nietzsches Auseinandersetzung
mit dem Nihilismus ist ambivalenter als Stirners Proklamationen. Nietzsche ist
ein Suchender. Stirner hat seinen Platz gefunden: »Ich hab’ mein Sach’ auf Nichts
gestellt.«®® Diese blasierte Ausgangsposition hat, wie weiter zu zeigen ist, seine
produktiven Konsequenzen. Diese Distinktionsdynamik lisst sich an der Teufels-
metapher weiter aufzeigen:

Denn angesichts der prozessualen Verwandtschaft des Teufels und des Dandys
wird Luzifer zu einem attraktiven Narrativ der sich ansonsten von einem funda-
mentalen Katholizismus angezogen zeigenden Dandys wie Barbey oder Baudelai-
re. Hierbei geht es wie so oft und in erster Linie, beim einen wie beim anderen,
um Distinktion durch Tabubruch und Provokation. »Der Teufel ist oft nur >der An-
dere«.«*’ Die Suche nach Distinktion ist von jenem stindigen, infiniten Prozess
geprigt, wie es die Strafe des Sisyphos visualisiert. Stindige Neuerfindung, ein
endloser Kreislauf aus Abgrenzung und Eingeholt-Werden durch eine Mimesis der
Anderen sind die Triebfedern ihrer Produktion: Die Aufrechterhaltung der Dis-
tinktion kann, wie bereits angedeutet, oft nur tiber Paradoxien bzw. Ambivalen-
zen erreicht werden, wie beispielsweise sich radikal katholisch zu geben und sich
gleichzeitig als fasziniert vom Satanischen zu offenbaren: »Man sagt von mir, ich
sei nicht katholisch; man sagt, meine Dichtung sei teuflisch und dimonisch. Was
fiir ein Widerspruch! Nichts ist doch katholischer als der Teufel.«** Das Bekennt-
nis zum Teufel bzw. zu einem wie auch immer gearteten Satanismus oder oft auch

35  MaxStirner: Der Einzelne und sein Eigentum. In: Hans G. Helms (Hg.): Max Stirner. Der Einzel-
ne und sein Eigentum und andere Schriften. Miinchen 1968, 33-225, 39. (Im Folgenden: Stirner).

36 Ebenda,37.

37  Camus: Revolte, 53.

38  Stirner, 35.

39  Luther Link: Der Teufel. Eine Maske ohne Gesicht. Miinchen 1997, 209.

40 Eine Aussage, die Baudelaire zugeschrieben wird. Vgl. Victor Fournel: LEmancipation (belg.
Zeitung) am 20. April 1865; zitiert von G. Chalier: Passages, Bruxelles, La Reneaissance du

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Okkultismus ist im 19. Jahrhundert ein wirksamer Tabubruch fiir die stets nach
der nichsten Distinktionsmdéglichkeit diirstenden Dandys. Baudelaire schreibt in
der kurzen Erzahlung Clergeon in der Unterwelt, die er einem Brief an Félix Nadar
beilegt: »Ich glaubte, die Holle sei der rechte Ort, seinen Adel zu beweisen.«*' In
anderen Worten: »Die Holle ist nicht bloR eine religids-ethische, sie ist auch eine
isthetische.«**

Das Doppelspiel aus Lichtung und Verbergung, das Vorstofien und Eingeholt-
Werden des isthetischen Prozesses provoziert einen Exzess der Distinktion. Wie im
Vorherigen behandelt, zeigt sich Baudelaires dsthetisches Primat als Hervorhe-
bung der Kiinstlichkeit und des infiniten Prozesses des Dandyismus auch als Abset-
zung von dem an der Ursprungsfigur Brummell orientierten Narration des snascitur
non fit, oder auch Inkorporations-Dandyismus.

Das vormalige Ideal des Understatements eines Brummell reicht als Orientie-
rung bzw. Inszenierungsformierung nicht mehr aus, um das vom Dandyismus an-
gestrebte isthetische Primat aufrechtzuhalten. Es bleibt nur die Flucht nach vorn.
Die Asthetik wird zur Mitte des 19. Jahrhunderts vom Kopf auf die Fiifle gestellt.
Statt der Bliite wird der Verfall gefeiert, das Bse wird zum Guten in der Kunst er-
klart, und der Teufel erscheint vielen anbetungswiirdiger als der christliche Gortt.
Aus dieser Gemengelage entsteht diese exzessive Dynamik des Distinguierens, die
eng verbunden ist mit Diskursen des Asthetizismus, der Dekadenz und einem Kult
des Bosen.

Ein hélzernes Eisen: Asthetik des Hasslichen

Esist diese Entladung vorher unsagbarer Diskurse, die es méglich macht, von einer
Asthetik des Hisslichen oder gar einer Asthetik des Bésen zu sprechen und zu
schreiben. Der Hegel-Schiiler Karl Rosenkranz veréffentlicht 1853 eine Asthetik des
Hiflichen, in dem er das HiRliche als das >Negativschéne«* beschreibt.

»Eine Asthetik des HaRlichen kann manchen dhnlich klingen wie ein hélzernes
Eisen, weil das Haflliche das Gegenteil des Schonen ist. Allein das Haflliche ist
vom Begriff des Schonen untrennbar [..]. Jede Asthetik ist gezwungen, mit der
Beschreibung der positiven Bestimmungen des Schénen irgendwie auch die ne-
gativen des HaRlichen zu berithren.«*

Livre, 1947, 166: In: WT. Bandy, Claude Pichois (Hg.): Baudelaire im Urteil seiner Zeitgenossen.
Frankfurt a.M. 1969,146.

41 Charles Baudelaire: Briefe 1858-1860. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baude-
laire. Simtliche Werke/Briefe. Band 6. Les Paradis artificiels. Die Kiinstlichen Paradiese. Miinchen.
1991, 26.

42 Karl Rosenkranz: Asthetik des Hiflichen. Stuttgart 2007, 1. (Im Folgenden: Rosenkranz).

43 Vgl. Ebenda, 5.

44 Ebenda,13.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

159


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Der Dandy im Smart Home

Rosenkranz nihert sich dieser »negativschénen« Asthetik an, indem er das Hissli-
che als die Mitte zwischen dem Schénen und dem Komischen begreift.* Anhand
verschiedener Kategorien des Unvollkommenen — vom Natur- und Kunsthissli-
chen iiber das Widrige und letztlich bis zum Bésen, das er in das Verbrecherische,
das Gespenstische und das Diabolische aufteilt — endet die Darstellung des Hassli-
chen bei der Karikatur. Fiir die Auseinandersetzung einer dandyistischen Asthetik
als Exzess der Distinktion im auslaufenden 19. Jahrhundert sind vor allem Rosen-
kranz’ Aussagen zum Bosen als dem Diabolischen, als StxBaew (diaballein, d.h.
trennen, unterscheiden) von Interesse. »In diese Holle des Schénen wollen wir hier
niedersteigen.«*

Rosenkranz koppelt die Frage nach einer nicht nur blof literarischen oder auch
asthetischen Mode der Satans-Faszination deutlich an die Attribute des Dandyis-
mus. Er bezieht sie auf eine »satanische Schnoseligkeit«*” in der Literatur. Indem er
diese satanische Mode gleichzeitig in die Diskussion um den Dekadenzdiskurs im-
plementiert, diversifiziert er dandyistische Diskurse in den Kontext um den Zeit-
geist der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts:

»Aus den unruhig ermatteten, genufigierig impotenten, bersattigt gelangweil-
ten, vornehm zynischen, zwecklos gebildeten, jeder Schwiche willfahrenden,
leichtsinnig lasterhaften, mit dem Schmerz kokettierenden Menschen der heu-
tigen Zeit hat sich ein ideal satanischer Blasiertheit entwickelt, das in den Ro-
manen [..] mit dem Anspruch auftritt, fiir edel gehalten zu werden, zumal diese
Helden gewohnlich viel reisen, sehr gut essen und trinken, die feinste Toilet-
te machen, nach Patschouli duften und elegante weltménnische Manieren ha-
ben.<<48

Blasiertheit

Hermann Bahr (1863-1934) kennzeichnet in seinen Studien zur Kritik der Moderne ei-
nen »neuen Satanismus« in Absetzung zur Teufelsanbetung und dem Hexenwesen
des Mittelalters: »Er ist nicht die jahe Aufwallung unbindiger Krifte, sondern kal-
te Berechnung kiinstlicher Geniisse. Es ist ein lebeminnischer Satanismus.«* Die
kalte Berechnung der vor allem als >kiinstlich« etikettierten Geniisse implementiert
eine hedonistisch isthetizistische Okonomie in den Zusammenhang des Dandyis-
mus des Teufels bzw. in den Diskurs um den Dandyismus als solchen.

45  Die Ndhe des Bosen zum Komischen findet man etwa auch bei Kierkegaard. Vgl. Séren Kier-
kegaard: Der Begriff der Angst. In: Ders: Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zittern. Die Wieder-
holung. Der Begriff der Angst. Miinchen 2010, 3. Aufl., 441-640, 603. Vgl. Kapitel 5.2.

46  Rosenkranz, 11.

47  Ebenda, 357.

48 Vgl ebenda, 357f.

49  Hermann Bahr: Kritisches. In: Ders: Kritische Schriften in Einzelausgaben. Band 4. Studien zu Kri-
tik der Moderne. Weimar 2013, 2. Aufl., 1-33, 29.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Blasiertheit, wie im vorherigen Kapitel bereits kurz angedeutet, wird von Ge-
org Simmel in seiner Philosophie des Geldes in einen Zusammenhang mit Verschwen-
dung gestellt. Gerade diese ist ein Topos der Dekadenz.*®

Aus diesem Bild resultiert eine spezielle, man kénnte auch sagen, spielerische
Relation des Dandys zum Geld: »Doch der Dandy trachtet nicht nach Geld als nach
etwas Wesentlichem; ein unbeschrinkter Kredit wiirde ihm geniigen; diese grobe
Besitzgier itberlaf3t er den gewdhnlichen Sterblichen«, schreibt Baudelaire. Geld
ist fir ihn niemals Selbstzweck. Die Akkumulation ist ihm fremd. Er entwertet den
Kapitalzusammenhang, indem er radikal verschwendet. Geld wird vom Dandy als
Medium der Asthetik instrumentalisiert. Geld — hoch artifiziell, hoch symbolisch -
ist ein Parademedium des l'art pour l'art. Der Komplex aus Dandyismus, Asthetizis-
mus und Verschwendung verdeutlicht sich in der dsthetizistischen Literatur. Der
archetypische Text dieser Ausrichtung dekadenter Verschwendung ist wiederum
Joris-Karl Huysmans Roman A rebours.

Die unproduktive Verausgabung durch Luxusgiiter, wie im Zusammenhang
mit der angesprochenen Schildkréte, findet in Gold und Edelsteinen einen Kul-
minationspunkt, insofern man nach Georges Bataille das Folgende beachtet: »Ju-
welen miissen nicht nur schén und glinzend sein [...], sondern erst das Opfer eines
Vermégens, dem man ein Diamantenkollier vorzieht, macht das Faszinierende [...]
aus.«’” Eine akzelerierende Steigerung der Genusserfahrung, die immer subtilere
Unterscheidungen erfordert, dient dem Dandy vermeintlich zur Flucht aus oder
zur Verweigerung der Produktionszirkulation. Sie hebt aber die Produktion nicht
aus der Zirkulation heraus, sondern vielmehr auf eine erweiterte ontologische Ebe-
ne. Der Dandyismus macht sie somit vielmehr zur akzelerierten, problematischen
Basis seiner Subjektivierung.

Blasiertheit im Zusammenhang mit Produktion erweist sich ebenso als in-
teressanter Faktor fiir Verschwendungszusammenhinge, der sich, da durch den
Verschwendungsakt nichts gewonnen werden kann, letztlich immer nur selbst re-
produziert. Georg Simmel hatte, wie im Zusammenhang zur Dingkultur des 19.
Jahrhunderts angeklungen, die Blasiertheit innerhalb der Geldwirtschaft bereits
in ein Wechselspiel mit der Distinktion gebracht. »Die entscheidende Nitance ist
hier also nicht die Entwertung der Dinge iiberhaupt, sondern die Indifferenz ge-
gen ihre spezifischen Unterschiede [..].«* Die Blasiertheit ist als Bezeichnung ei-
nes urspriinglich pathologischen Zustandes einer Reiziiberflutung, einer Ubersit-

5o Teile dieses Abschnittes sind in folgendem Aufsatz erschienen: Felix Hiittemann: Asthetizis-
tische Verschwendung. Zwischen Exzess und Entzug. In: Judith Ellenbiirger, Felix T. Gregor
(Hg.): Bild Medium GCeld. Paderborn 2019, 95-110.

51 Ebenda, 242.

52 Georges Bataille: »Der Begriff der Verausgabung« (1933), in: Ders.: Die Aufhebung der Okono-
mie, Berlin 2001, 7-31, 13.

53  Simmel: Geld, 335.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Der Dandy im Smart Home

tigung aus dem franzosischen blasé entlehnt. Sie steht in einem Assoziationsfeld
mit Hochmut, Eitelkeit und Selbstherrlichkeit und gleichzeitig erweist sie sich als
diagnostischer Schliisselbegriff in Prozessen der Abstumpfung, der Emotionslo-
sigkeit, Langeweile und sozialer Distanz des 19. Jahrhunderts.**

Blasiertheit umschreibt demnach einen Zustand, der aufgrund exzessiver Ge-
nusserfahrung eine lebensiiberdriissige Ubersittigung suggeriert. »[B]lasiert ist
derjenige, der durch sein Verhalten zu verstehen gibt, niemand sei es wert, seine
Aufmerksamkeit zu erregen, nichts gibe es, was er nicht bereits erlebt und ausge-
kostet habe.«** Die vermeintlich so dandyistische Weltgewandtheit schligt immer
wieder in Lethargie und Langeweile um. Durch die schiere Hiufung vermeint-
licher Geniisse lassen sich gleichsam keine Unterschiede zwischen diesen mehr
ausmachen. Die Blasierten kénnen nur durch weiter akzelerierende Steigerung
der Genusserfahrung, durch noch feinere Unterscheidungen, durch immer sub-
tilere Distinktionen, die Schleife weiter durchlaufen, um dem Ennui kurzfristig zu
entkommen. Simmel fihrt dies in seinem Text Die GrofSstidte und das Geistesleben
weitergehend aus. Sein Schlagwort von »der Steigerung des Nervenlebens«*® ak-
zentuiert eben jenen Prozess blasierter Produktivititszwinge.

Neben der in Der Philosophie des Geldes bereits aufgezeigten Blasiertheit, wel-
che aus der Distinktionsnivellierung der Dinge in der Geldwirtschaft resultiere,
bietet das environment der Grofdstadt nach Simmel einen weiteren Akzelerations-
faktor. Die beschleunigten, kinstlichen, nicht-natiirlichen Umgebungen der Mas-
senstidte evozieren nach Simmel eine so rasche Folge an Nervenreizen, sodass
diese neben dem mafRlosen Genussleben als Ursprungsquelle die Blasiertheit als
paradigmatischen Seelenzustand des Grof3stidters zufolge habe. Die Ausprigung
dandyistischer Blasiertheit zum einen aus der Extrapolation aus dem Satanisch-
Luziferischen und zum anderen aus der Subversion der Geldwirtschaft kulminiert
in einer kiinstlichen Umgebung der Grof3stadt als Manifestierung des Kinstlichen,
Beschleunigten und Heterogenen.

In den &sthetischen Komplexen des Dandyismus wird das Kinstliche in ei-
ner Selbstermichtigungsgeste auf die Spitze getrieben. Diese Geste subvertiert die
psychopathologische Diagnostik, indem sie das angebliche Phlegma des psychopa-
thologisch Blasierten unterliuft, und zwar vor allem dergestalt, dass der Dandy-
ismus Blasiertheit als produktiven Prozess ausgestaltet. Blasiertheit ist, und darin
liegt die Produktivitit unter der Perspektive dsthetizistischer Diversifikation »ret-
tungslos in Auferlichkeiten verstrickt, am Exterieur orientiert.«’” Sie strebt nach

54  Vgl. zur Pathologie der Blasiertheit: Nikolaus Petrilowitsch: Zur Psychologie und Psychopa-
thologie der Blasiertheit. In: Ders.: Charakterstudien. Basel 1969, 24-38.

55  Ebenda, 26.

56  Simmel: Grof3stadt, 116.

57  Vgl.Nikolaus Petrilowitsch: Zur Psychologie und Psychopathologie der Blasiertheit. In: Ders.:
Charakterstudien. Basel 1969, 24-38, 27.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Aufden, diversifiziert sich in der Relation zwischen Umgebenden und Umgebenem
und macht als akzelerierte Form der Aisthetik die Relationalitit von Wahrnehmen-
den und Wahrgenommenen zur Bedingung der Subjektivitit in Umgebungen. Esse
est percipi wird im Dandyismus auf eine radikale Weise zur Bedingung, sowohl on-
tologisch als auch im Hinblick auf die weitere Auseinandersetzung, technologisch.

Satans-Litaneien
Was ldsst sich aus dem zuvorderst Pathologischen der Blasiertheit fiir den 4sthe-
tischen Diversifikations- und Produktionsprozess des Dandyismus ableiten?

Neben den theoretisch-dsthetischen Auseinandersetzungen bei Simmel oder
Rosenkranz sorgt auf dem literarischen Tapet des 19. Jahrhunderts eine vermeint-
liche Satansfaszination spitestens seit Baudelaire nicht nur fir Distinktion, son-
dern evoziert eine literarische Mode des Bdsen, Unheimlichen und Esoterischen
unter den spiter als dandyistisch oder in Kritik darauf als dekadent etikettierten
Kunstschaffenden. Diese bringen eine spezielle, weit heterogenere und produktive
Blasiertheit in Stellung, als es die Psychopathologie diagnostiziert.

Baudelaires Les Litanies de Satan (die Satans-Litaneien) ca. 1857, Barbey d’Aure-
villys Les Diaboliques (Die Teuflischen) von 1874 wie auch Huysmans La-bas (Tief Un-
ten) von 1891°® provozieren sowohl Nachahmende als auch massive Kritik in Form
eines Degenerations-Diskurses, wie ihn als prominentester Kritiker der Arzt Max
Nordau in seinem zweibdndigen Werk Entartung von 1893 zusammenfasst:

»In der gesitteten Welt herrscht unverkennbar eine Dimmerstimmung, welche
sich unter Anderm auch in allerlei seltsamen &dsthetischen Moden ausdriickt. Al-
le die neuen Richtungen [..] der Decadentismus, der Neomystizismus und ihre
Unterformen, sind Kundgebungen der Entartung und der Hysterie und mit de-
ren klinisch beobachteten und unzweifelhaft festgestellten geistigen Stigmaten
identisch.«<*?

Die im Dandyismus produktive Blasiertheit zeigt sich in Hinblick auf die Affinitit
zum Diskurs um den Teufel nicht nur allein in Form seines hochmiitigen Revol-
tierens, seines non serviam, sondern dieses reicht — und darin liegt die dezidierte
Leistung der dandyistisch ausgeprigten Literatur — in seiner Produktivitit tiefer
und iiber das 19. Jahrhundert hinaus.

Im Falle des lyrischen Sprechaktes in Baudelaires Les Litanies de Satan beispiels-
weise zeigt sich eine weitaus heterogenere Inanspruchnahme Luzifers, als es der
asthetizistisch oder davor der romantische Zugriff anfinglich vermuten lassen.

58  Vgl. Baudelaire: Satans-Litaneien. Vgl. Jules Barbey d’Aurevilly: Die Teuflischen. Bremen 2012.
Vgl. Joris-Karl Huysmans: Tief unten. Ziirich 1987.
59 Nordau1,79. Vgl. Kapitel 6 Pathologie der Asthetik.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

163


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164

Der Dandy im Smart Home

Baudelaire schreibt: »O du, der kliigste und schénste der Engel, Gott, vom Schick-
sal verraten und der Lobpreisungen beraubt, O Satan, erbarme meines langen
Elends dich!«®® Auf den ersten Blick findet ein banaler Austausch, eine Umcodie-
rung von Gott und Satan statt. In gewissem Sinne fithrt Baudelaire damit eine
Umwertung der Werte vor.®* Aber auf den zweiten Blick riickt der Teufel unter der
Feder Baudelaires in durchaus weitergespannte diskursive Felder ein, die weitab
davon sind, blof eine Ersetzung des christlichen Gottes zu postulieren. Satan ist
sowohl »vertrauter Heiler der menschlichen Angste«®” und gleichzeitig derjenige,
der »aus Liebe selbst die Aussitzigsten, die verfluchten Parias die Lust des Paradie-
ses kennen [lehrt]«**, wie auch eine Figur, die »dem Geichteten jenen gelassenen
und hohen Blick verleih[t], der ein ganzes Volk rings um das Blutgeriist [échafaud]
verdammt«.* Satan wird hier zu einer Bezugsgrofie der Benachteiligten, der We-
nigen und gleichzeitig der Elitiren. Er fungiert als Troster der Ausgestofienen und
als Vermittler einer durch ihn verliehenen Uberlegenheit, eben jener produktiven
Blasiertheit des Einzelnen gegeniiber der Masse. Satan wird zu einer Chiffre der
Selbstermichtigung:

Satan wird durch Baudelaires Sprechakt zum »complice subtil«®’, zu einem
Verbiindeten, sei es in der Plétzlichkeit des Unfalls (»du, der mit Zauberkraft, die
alten Knochen des verspiteten Betrunknen schmeidigt, itber den die Pferde tram-
peln«®®) oder in der Bewusstlosigkeit des Schlafes (»Du, dessen breite Hand dem
Schlafwandler die Abgriinde verdecke hilt, der am Rand der Dicher irrt«”). Der
Teufel riickt durch Baudelaires lyrische Anrufung zum »Stab der Verdammten,
Lampe der Erfinder, Beichtiger der Gehenkten und Verschworer«*® und damit in
die Position eines Beistandes der Unterdriickten auf. Gleichzeitig wird aus ihm
eine prometheische Figur, die die Erfinder und Techniker auf dem Weg der Selbst-
ermichtigung durch die Technik anleitet. Wie bereits in der Deutung Luzifers als

60 Charles Baudelaire: Satans-Litaneien, 315. Im Original: »O toi, le plus savant et le plus beau
des Anges, Dieu trahi par le sort et privé de louanges/O Satan, prends pitié de ma longue
misérel«.

61 Vgl. dazu auch: Roger Caillois: Die Geburt Lucifers. In: Verena von der Heyden-Rynsch (Hg.):
Riten der Selbstauflosung. Miinchen 1982, 27-33, 27.

62  Vgl.ebenda. Im Original: »Guérisseur familier des angoisses humaines,«.

63  Ebenda. Im Original: »Toi qui, méme aux lépreux, aux parias maudits/Enseignes par I'amour
le golit du Paradis,«.

64  Ebenda.Im Original:»Toi qui fais au proscrit ce regard calme et haut Qui damne tout un peup-
le autour d’'un échafaud,«.

65 Ebenda, 316.

66  Ebenda.Im Original:»Toi qui, magiquement, assouplis les viex os/De I'ivrogne attartdé foulé
par les chevaux,«.

67  Ebenda. Im Original: »Toi dont |a large main cache les précipices/Au somnambule errant au
bord des édifices,«.

68  Ebenda. Im Original: »Baton des exilés, lampe des inventeurs/Confesseur des pendus et des
conspirateurs«.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Sisyphosfigur liegt in ihm ein revolutionires, politisches Potential im Kampf des
unterdriickten Engels, der sich selbst erhebt. Was in der Perspektivierung Bau-
delaires dabei jedoch hinzukommt und eine produktivere Subversion der patho-
logischen Verweigerung inauguriert als lediglich die Schénheit des scheiternden
Protests, ist der spezifische Charakter blasierter Selbstermichtigung eines satani-
schen Vermittlers (Mediums). Dieser satanische Vermittler verliert sich eben nicht
nur in der Melancholie des schénen Rebellen, sondern elaboriert ein viel weitrei-
chenderes revolutionires Potential in der Mobilisierung der Technik.

In der literarischen Ansprache Baudelaires wird daraus eben nicht nur eine Ar-
tikulation der Distinktion. Walter Benjamin schreibt zu Baudelaires Inanspruch-
nahme des Teufels: »Satan erscheint in seinem luziferischen Strahlenkranz: als Ver-
wahrer des tiefsten Wissens, als Unterweiser in den prometheischen Fertigkeiten,
als Schutzpatron der Verstockten und Unbeugsamen.«*® Diese Blasiertheit extra-
poliert einen neuen spezifischen und weittragenden dandyistischen Zugang zur
Asthetik und letztlich, iiber den Kiinstlichkeitsbezug, vor allem zur Technik und
Umgebung. Man kann hierbei von einer sich selbst ermichtigenden Gottgleichheit
ausgehen, die iiber die satanische Blasiertheit codiert wird, welche in technischen
und asthetischen Prozessen ihren Komplex entfaltet. Denn die Blasiertheit in ihrer
produktiven Intentionalitit steuert auf ein Entiulern zu. Der Dandyismus ent-
wirft sich damit zu einem Ensemble von Kiinstlichkeiten, das sich als Maskenspiel
einer prototechnischen Entwicklung lesen lisst, in dem das Humane dem Non-
Humanen den Weg bereitet.

Uberdruss und Abwehr

Blasiertheit muss sowohl als Ergebnis der Reiziiberflutung als auch als Reizabwehr
verstanden werden. Diese Ambivalenz ist auch symptomatisch fiir den Dandyis-
mus. Marshall McLuhan wendet in seiner Theorie der Elektrotechnik als Exteriori-
sierung des Zentralnervensystems das Prinzip der Blasiertheit auf technische bzw.
technologische Bedingungen an: »Unter kérperlichem >StrefR« oder bei Uberreizung
schiitzt sich das Zentralnervensystem selbst aktiv mit der Waffe der Amputation
oder Absonderung [..].<’° Dieses Abschottungsprinzip bei Uberreizung, welches
der Blasiertheit entspricht, appliziert McLuhan im Weiteren auf artifizielle, tech-
nische Ensembles. Er begreift die Abschottung vor Sinnes- bzw. Nervenreizen als
Form der (notwendigen) Selbstamputation. Diese Aussage, begreift man die Grof3-
stadt als hochtechnische Umgebung, weist interessante Konvergenzen zur Theorie
Georg Simmels auf:

69  Benjamin: Paris, 20.
70 Marshall McLuhan: Die magischen Kandle. Understanding Media. Basel 1995, 2. Aufl., 75.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

165


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Der Dandy im Smart Home

»Das Prinzip der Selbstamputation, die das Zentralnervensystem sofort vom
Druck befreit, 1at sich ohne weiteres auf den Ursprung der Kommunikations-
medien — von der Sprache bis zum Computer — anwenden. Physiologisch spielt
das Zentralnervensystem, jenes elektrische Netz, das die verschiedenen Medien
unserer Sinnesorgane koordiniert, die Hauptrolle. Was immer seine Funktion
stort, muf unterdriickt, lokalisiert oder abgetrennt werden [...].«"

Mit Hilfe von McLuhans Perspektive wirft die Blasiertheit cum grano salis einen
langen technologischen Schatten. Es ist fiir den dandyistischen Zusammenhang
hierbei nicht belanglos, dass McLuhan diesen Komplex aus Selbstamputation und
Selbstbetdubung am Narzissmythos und demnach letztlich am narkotisierenden
Spiegelbild entwickelt. Denn ebenso leitet Baudelaire sein Diktum »Der Dandy
muf sein ganzes Streben darauf richten, ohne Unterbrechung erhaben zu sein;
er muf leben und schlafen vor einem Spiegel«’* aus diesem Mythos ab. Genauso
spielen, wie angedeutet, Narkose sowie die Akzeleration des Nervenlebens als zwei
Faktoren, die man sowohl im Dandyismus als auch in der Medientheorie McLuhans
findet, innerhalb >kiinstlicher Paradiese« eine enorme Rolle. In der Digitalitit so-
wie in der technologischen Umgebung steigert sich die dandyistische Praxis des
Spiegelns ins Unermessliche. »Das Leben im Netz ist ein Leben vor dem Spiegel
fremder Blicke.«”

Manipulativer Modus der Blasiertheit

Die produktive Blasiertheit in ihrer dsthetischen Ausgestaltung zeigt sich in ers-
ter Provenienz in der Literatur. Oscar Wildes Bonmots seiner Paradefigur des bla-
sierten Dandys Lord Henry Wotton elaborieren einen dsthetizistischen Sprechakt
der Selbstermichtigung des Kiinstlichen: »Natiirlich sein ist blo Pose [...].«* Ein
Kennzeichen einer literarisch formierten Blasiertheit offenbart sich bei Wilde vor
allem in einem Riickzug ins Paradox. »Der einzige Weg sich einer Versuchung zu
entledigen ist, ihr nachzugeben.«” Oder noch symptomatischer: »Ich liebe das
Spiel. Es ist soviel wirklicher als das Leben.«”® Neben dem offensiv kokettierend
vorgetragenen und letztlich inkorporierten Paradox zeigt sich eine weitere litera-
rische Inanspruchnahme des Blasierten im Modus der Verfithrung und der Mani-
pulation.”

71 Ebenda, 75f.

72 Vgl. Baudelaire: Raketen, 224.

73 Klaus Bartels: Selbstverkunstung, Denaturalisierung, Auflésung: Der Dandy als postmoder-
ner Sozialisationstyp. In: Stephan Porombka, Susanne Scharnowski (Hg.): Phdnomene der De-
realisierung. Wien 1999, 225-245, 238.

74  Wilde: Dorian, 15.

75  Ebenda, 29.

76  Ebenda, 93.

77 Vgl. dazu Kapitel 6.2.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Der isthetizistische Dandy, so scheint es, ist immer auch ein Trickster.”® Ma-
nipulation wird hierbei als eine mehr oder weniger subtile Einflussnahme verstan-
den, die sich eines nicht blofR nur isthetisch induzierbaren Reiz-Reaktionsschemas
bedient: Um die blasierten Nerven anzutreiben oder zur Re-Aktion zu zwingen,
werden immer raffiniertere (Macht-)Spiele, Szenarien oder Konstellationen erson-
nen, die letztlich nur einer dandyistischen Oberflichenrezeption, einer radikalen
Asthetik der Selbst-Zerstreuung dienen.

Dieser manipulative Modus des Blasierten zeigt sich sowohl im Bereich des
Amourdsen und des Verbrechens als auch in der (politisch-gesellschaftlichen) In-
trige. Ebenso prozessiert der Bereich der Manipulation, essentiell fiir die weitere
Betrachtung, auf einer technischen Ebene als Modus der Anpassung und Verin-
derung der Umgebung. Diese Art der Manipulationsformierung fithrt zum Topos
des Luziferischen zuriick, da es den Teufel als den paradigmatischen Verfiihrer,
Vertragspartner, Verbiindeten aufruft.

»Es lag etwas unheimlich Reizvolles darin, Einflufy auszuiiben. Keine andere
Tatigkeit kam dem gleich. Seine Seele in eine anmutige Form zu gieflen und sie
einen Augenblick darin verweilen zu lassen; die Ansichten des eignen Geistes als
Echo zuriickkehren zu héren [..].«” Diese luziferische Assistenz zeigt sich im Mo-
nolog Henry Wottons als Performanz blasierter Selbstermichtigung. Diese wird
innerhalb einer Feedbackschleife aus Einflussnahme, Manipulation und zuriickge-
worfener Wirkung, letztlich selbstbespiegelnd, zum Medium eines revitalisierten
aristokratischen Souverinititskalkiils.

Als Paradefigur solchen Taktierens erweist sich neben Wildes Henry Wotton
Des Esseintes in A rebours. Dieser versucht aus eben jenem beschriebenen Kal-
kil - vor allem zur eigenen Zerstreuung und zur Kompensation seines Ennuis —
aus einem jungen Mann einen Verbrecher zu modellieren.®® Er beeinflusst seine
Straflenbekanntschaft dergestalt, dass er den jungen Mann durch die finanzielle
Erméglichung regelmifiiger Bordellbesuche moralisch und physisch zu verderben
trachtet, um ihn durch den plétzlichen Entzug der >Forderung« in Konflikt mit dem
Gesetz zu bringen.

»Du liegst falsch, aber ganz falsch¢, versetzte er.»Die Wahrheit ist, daf ich einfach
einen Morder heranziehen will. Hor gut zu wie ich das begriinde. Dieser Junge
ist unberiihrt und in einem Alter, da das Blut kocht; er kdnnte den Madchen in

78  Vgl. Erhard Schiittpelz: Der Trickster. In: Eva ER8linger, Tobias Schlechttriemen, Doris Schweit-
zer, Alexander Zons (Hg.): Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches Paradigma. Berlin
2010, 208-224.

79  Wilde: Dorian, 47.

80 Dies ist im Ubrigen ein Sachverhalt, der in HANNIBAL reproduziert und ausgestaltet wird.
Hannibal Lecter manipuliert alles und jeden in seiner Umgebung. Nur so kann er letztlich so
lange als Tater unerkannt bleiben.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

167


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Der Dandy im Smart Home

seinem Viertel nachlaufen, ehrlich bleiben und sich trotzdem vergniigen, kurz:
in den Genuf} seines kleinen Anteils am eintonigen Cliick bekommen, das den
Armen zusteht. Bringt man ihn jedoch hierher, in all diesen Luxus, von dem er
nie etwas ahnte und der sich ihm zwangslaufig tief einpragen wird, und schenkt
man ihm nun alle vierzehn Tage dies unverhoffte Gliick, wird er sich an die Freu-
den gewohnen, die seine Mittel ihm versagen. Nehmen wir ferner an, daf sie
ihm binnen nur dreier Monate absolut unentbehrlich geworden sind — und ich
sie in solchen Abstidnden zuteile, laufe ich nicht Gefahr, ihn zu (iberséttigen —
und dafs ich am Ende dieser drei Monate die kleine Rente streiche, die ich dir
im voraus fiir diese gute Tat bezahlen werde, wird er eben stehlen gehen, da-
mit er sich hier aufhalten kann. [..] Zum AuRersten getrieben, wird er, hoffe ich,
den Herrn téten, der zur Unzeit erscheint, wahrend er versucht, dessen Sekretar

aufzubrechen [...].<¥'

Verfithrung, respektive Manipulation im dandyistischen Zusammenhang erweist
sich auf den ersten Blick als Sprech- und letztlich Schreibakt. Denn selbst die An-
ekdoten iiber Brummells Einflussnahmen auf die Londoner Gesellschaft etwa sind
schriftlich dokumentierte, literarisch geformte Vermittlungen. Manipulation fin-
det niemals ohne Medium statt, selbst wenn sie durch basale Werkzeuge, wie die,
dem Wortstamm bereits abzulesende, menschliche Hand hervorgerufen wird. Das
Schreiben iiber Verfithrung sowie die Verfithrung durch das Schreiben, durch die
Lektiire, etwa bei Wilde, Huysmans oder auch bei Baudelaire, setzt gleichsam auch
eine Verfithrung, Assistenz durch verschiedenste Medien (Buch, Bild, Graphik etc.)
voraus, sodass im Komplex Dandyismus ebenso von einer Verfithrung zweiter Ord-
nung durch das dsthetische und technische Medium gesprochen werden muss. Im
Falle des Dorian Gray gelangt die Exaltation des titelgebenden Protagonisten nach
der Lektiire eines bestimmten Buches zur vollen Bliite.®* Die literarische Komposi-
tion wird zur dsthetizistischen Beschworungsformel: Rhythmus, Wohlklang, Tem-
po.

Man kénnte meinen, Texte stimmten Sirenengesinge an, die den Leser Dorian
Gray in den Bann ziehen und gefangen nehmen. Biicher erweisen sich als Phar-
makon, Heilmittel und Gift.®* Sie sind selbst ein kiinstliches Paradies, ihre Lek-
tiire, wie jedes Lesen grundsitzlich, als solches (be-)rauschend, einnehmend, ma-
nipulierend. Eine »Pharmako-Abhingigkeit, mit der die Literatur heimlich immer
assoziiert worden ist«.3* Oder wie es Friedrich Kittler provokativ diagnostizier-
te: »Die Biicher, vordem nur reproduzierbare Buchstabenmengen, reproduzieren

81  Huysmans, 90.

82  Vgl. dazu Kapitel 6.2.

83  Vgl.zum Buch als Pharmakon: Bernard Stiegler: Die Logik der Sorge. Verlust der Aufkldrung durch
Technik und Medien. Frankfurt a.M. 2008.

84 Ronell, 17.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

fortan selber. Aus dem gelehrtenrepublikanischen Kram in Fausts Studierzimmer
ist eine psychedelische Droge fiir alle geworden.«® Es ergeben sich verschiedene
Manipulationsebenen und Ordnungen im dandyistischen Schreib-, Sprech- und
Lese-Akt. Diese verweisen nicht nur auf Distinktion und Verweigerung: Denn in
priagnanterer Weise wird aus dem vermeintlich blasierten Riickzug eine nach au-
Ben dringende Ermichtigungsgeste, ein Vorstof3: »Mehr als einer schreibt wahr-
scheinlich wie ich und hat schlieRlich kein Gesicht mehr. Man frage mich nicht, wer
ich bin, und man sage mir nicht, ich solle der gleiche bleiben.«*® Michel Foucaults
Feststellung am Ende der Einleitung der Archéologie des Wissens lasst sich als Prozess
des Zuriicknehmens und Verschwinden des Menschen und ebenso aus philologi-
scher Perspektive als Akt des Lesens akzentuieren, der aus blasierter Perspektive
das >Humane« der Lesenden zu nivellieren vorgibt.

Schreiben und Lesen erscheinen, folgt man der Foucaultschen Analyse, als
Selbstentzug und als Akt der Maskierung. Der Prozess >kein Gesicht (mehr)
haben zu wolleng, sich nicht nur durch das Schreiben, sondern vielmehr durch
Lektiire einer bestimmten Literatur zu entziehen, ist ein blasiertes Moment der
Distanznahme und eine Selbsterh6hung ins Kinstliche.

Der dandyistische Lektiireprozess ist ein aristokratischer Leseakt: »[Nlichts
verschlingen, nichts verschlucken, sondern weiden, sorgsam abgrasen, zur Lektii-
re jener heutigen Autoren die Mufe fritherer Lesegewohnheiten wiederfinden: ein
aristokratischer Leser sein.«*” Die vom Dandyismus besetzte Liicke der verschwin-
denden Aristokratie im 19. Jahrhundert wird auch iiber eine blasierte Lektiirehal-
tung als Aneignungsgeste geschlossen und nicht nur iiber Verhaltensmuster oder
gesellschaftliche Strategien revitalisiert.

Vom Lesen nochmals zuriick zur Subjektivierungsstrategie der Exposition: Die
Blasiertheit, in ihrer produktiven Spielart, erweist sich als ein Exteriorisierungs-
prozess dandyistischer Asthetik in Umgebungen. Der Personenstatus wird unter
Priorisierung der Asthetik und des Artifiziellen verborgen, maskiert und unter-
wandert.

Dieser Prozess des Riickzugs des humanen, subjektiven oder auch figuralen
Teils des Dandyismus verliuft zugunsten einer auf den ersten Blick paradoxen Pro-
liferation des Nicht-Menschlichen, Kiinstlichen und Technischen aus einer doch
vermeintlich so hochst individuellen Selbststilisierung dandyistischer Figuren. Aus
der Blasiertheit einer vornehmlich pathologischen Attitiidde der Kilte, Uberheb-
lichkeit und Selbstermichtigung bricht sich eine Diversifikationsbewegung dan-
dyistischer Asthetik Bahn in verschiedenen Ensembles: Es ist eine Proliferation ins

85  Friedrich Kittler: Aufschreibesysteme 1800 1900. Miinchen 2003, 143.
86  Michel Foucault: Archdologie des Wissens. Frankfurt a.M.1981, 30.
87  Roland Barthes: Die Lust am Text. Frankfurt a.M. 1974, 20.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Der Dandy im Smart Home

Technische. Im nichsten Abschnitt wird die als Gegenstiick zur Blasiertheit in der
Produktion von Subjektivitit bezeichnete Langeweile elaboriert.

5.3 Zersetzende Langeweile

»So ist die Langeweile nichts anderes
als die Auflésung des Schmerzes in der
Zeit.«8

»Und Langeweile ist das Gitterwerk, vor
dem die Kurtisane den Tod neckt.«&

Charles Baudelaire richtet sich zu Beginn seiner Fleurs du Mal an die Lesenden. In
diesen erkennt er verwandte Seelen. Der Teufel wird auch hier als Gewdhrsmann
der Lektiire anempfohlen. »Satan der Dreimalgrofe ist es, der auf dem Pfiihl des
Bésen lange unsern Geist wiegt«.”® Wieder steht der Leibhaftige als Puppenspiel-
erfigur im Hintergrund. »Der Teufel hilt die Fiden, die uns bewegen!«** Bemer-
kenswert bei der lyrischen Ansprache An den Leser Baudelaires ist hier nicht allein
der abermalige Teufelsbezug, sondern die Konklusion des Gedichts.

Denn die Ansprache schlief3t mit einem Schmerzensschrei, der die andere Sei-
te teuflisch-dandyistischer Blasiertheit offenlegt und die Produktionsbedingungen
sowohl der Blumen des Bisen als auch des Dandyismus grundiert. Unter all den von
Baudelaire aufgezihlten Ubeln in Tiermetaphern von »Affen, Skorpionen, Geiern,
Schlangen, in der ganzen »ruchlosen Menagerie unserer Laster«** der letzten bei-
den Strophen, versteckt sich das boseste und hisslichste der Monster. »Ob es gleich
keine groRen Glieder [ni grands gestes] reckt, noch laute Schreie ausstoft, zertriim-
merte es gern die ganze Erde, und gihnend schluckte es die Welt ein«.*

Es ist kein Zustand der groflen Geste, wie Baudelaire schreibt, sondern der
zersetzenden Subtilitit und distanzierten Starre. Aus diesem heraus entlddt sich
alles Ungliick, alle Gewalt. Die letzte Strophe nennt den Ubeltiter beim Namen:

88  ErnstJiinger: Uber den Schmerz. In: Ders.: Samtliche Werke. Band 7. Stuttgart 1979, 143-191,
156. (Im Folgenden: Jiinger: Schmerz).

89  Benjamin: Passagen1,110.

90 Charles Baudelaire: An den Leser. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baudelaire.
Siamtliche Werke/Briefe. Band 3. Les Fleurs du Mal. Die Blumen des Bésen. Miinchen 1989, 2. Aufl.,
55-57. (Im Folgenden: Baudelaire: An den Leser). Im Original: »Sur 'oreiller du mal c’est Satan
Trismégiste/Qui berce longuement notre esprit enchenté«.

91 Ebenda. Im Original: »Cest le Diable qui tient les fils qui nous remuent!«.

92  Ebenda, 57.

93  Ebenda. Im Original: »Quoiqu’il ne pousse ni grands gestes ni grand cris/Il ferait volontiers
de la terre un débris Et dans un baillement avalerait le monde«.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

»Die Langeweile ists! — Das Auge schwer von willenloser Trine, triumt sie
von Blutgeriisten, ihre Wasserpfeife schmauchend«®*. Aus der Langeweile heraus
wachsen die Blumen des Bosen, und es wichst die Blasiertheit des Dandyismus.
Die zersetzende, schmerzhafte Langeweile erweist sich als fruchtbarer Boden, in-
sofern sie in der Flucht aus ihr Aktivitit provoziert. Bevor Baudelaire seine Lesen-
den in den Garten der bésen Blumen entlisst, adressiert der Dichter seine Leidens-
genossen. »[D]u kennst es, Leser, dieses zarte Scheusal, — scheinheiliger Leser, -
Meinesgleichen mein Bruder!«*> Baudelaires Ennui driickt eine Entfremdung des
Subjektes in grofstidtischen Umgebungen aus und wendet sich an solche reiz-
tiberfluteten, blasierten und vom Ennui geschiittelten Lesende. »Mit ihrer [der Le-
senden (F.H.)] Willenskraft und also auch wohl ihrem Konzentrationsvermdgen ist
es nicht weit her; sinnliche Geniisse werden von ihnen bevorzugt; sie sind mit dem
spleen vertraut, der dem Interesse und der Aufmerksamkeit den Garaus macht.«*®

Melancholie, ein ganz besonderer Saft

Der Spleen, aus dem Englischen fiir Milz, als der Sitz der schwarzen Galle (mélaina
cholé, pehawa xohi) wurde von Baudelaire in den Blumen des Bosen als Terminus fir
einen schmerzhaften, zersetzenden Gefithlszustand eingefiihrt. Die Erkrankungen
dieses Organs wurden als Ursache fiir die daher so bezeichnete Melancholie, die
Schwarzgalligkeit, angesehen, welche man heute sowohl mit Depressions- als auch
mit Manie-Zustinden gleichsetzen kann.”’

Mit dem Akzent auf Spleen, Melancholie und Ennui kniipft Baudelaire an die
antike, bis ins Mittelalter und die Neuzeit breit rezipierte, Siftelehre (Humoral-
pathologie) an. »Vier Sifte gibt es im Korper: Blut mit Galle, Phlegma, Melancho-
lie.<*® Je nachdem welcher Saft iiberwiegt, ergibt sich das jeweilige Krankheits-
und Gemiitsbild, welches sich sowohl in die Medizin als auch in die Asthetik zu
einer Typologie, in Form einer Temperamentenlehre, eingeschrieben hat. Uber-
wiegt das Blut, ist man ein heiterer, frohlicher, aber auch zum Exzess und zur
Unstetigkeit neigender Sanguiniker. Uberwiegt die (gelbe) Galle, ist die jeweilige
Person ein Choleriker, der sich durch Aggressivitit, Unausgeglichenheit und J4h-
zorn auszeichnet. Der Phlegmatiker ist dessen schwerfilliges und triges Pendant.

94  Ebenda. Im Original: »Cest 'Ennui! — l'oel chargé d’'un pleur involontaire/ll réve d’echafauds
en fumant son houka.«

95  Ebenda. Im Original: »Tu le connias, lecteur, ce mostre délicat/— Hypocrite lectuer, mon sem-
blable, — Mon frére!«.

96  Walter Benjamin: Uber einige Motive bei Baudelaire. In: Ders.: Charles Baudelaire. Ein Lyriker
im Zeitalter des Hochkapitalismus. Frankfurt a.M. 1974, 101-149, 103. (Im Folgenden: Benjamin:
Uber).

97  Vgl. Kapitel 6.

98  Zitiert nach: Agamben, 31.»Quatuor humores in humano corpore constant: Sanguis cum cho-
lera in phlegma, melancholia«.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Der Dandy im Smart Home

Der Melancholiker, der von schwarzer Galle heimgesuchte Typus, ist derjenige, der
die weitreichendste kulturgeschichtliche Karriere gemacht hat.”” Agamben zufolge
wird Melancholie assoziiert mit der Erde, dem Herbst und dem Winter, der Kilte,
dem Norden sowie der Farbe Schwarz.'®®

»Das physiologische Krankheitsbild der abundantia melancholiae umfafit eine
Schwirzung der Haut, des Blutes und des Urins, Verhartung des Pulses, Sodbren-
nen, Flatulenz, saures Aufstofien, ein Sausen im linken Ohr, Verstopfung oder
Uberschuf an Exkrementen sowie diistere Triume. Unter den Krankheiten die
sie hervorrufen kann, werden Hysterie, Raserei, Epilepsie, Aussatz, Himorrhoi-

den, Kritze und Selbstmordneigung genannt.<’®

Der Melancholiker ist eine griibelnde, verzweifelte und unstete Figur voller Trau-
rigkeit, Ekel und Langeweile. Dem Typus des Melancholikers ist bereits seit Entste-
hung der Humoralpathologie die Ambivalenz aus Kreativitit und Triibsinn einge-
schrieben und erlebt in der romantischen Genieisthetik eine breite Ausgestaltung,
die sich in den dandyistischen Kiinstlerfiguren fortsetzt.

Im 19. Jahrhundert, als eine produktive Phase in der kulturgeschichtlichen Ent-
wicklung der Melancholie, sind die (Kiinstler-)Dandys ihre Protagonisten. Die Lan-
geweile, dieses »delikate Monster«®*, als andere Seite der dandyistischen Prolife-
ration, ist der weitere Gegenstand dieses Abschnittes. Sie soll an dieser Stelle theo-
retisch-philosophisch bestimmt werden, da diese in den nachfolgenden Kapiteln
an Beispielen im Hinblick auf pathologische und politische (Gefahren-)Potenziale
behandelt wird.

Wie ldsst sich Langeweile niher definieren? Als Anfangsbestimmung in Ab-
grenzung zu verwandten Begriffen: Das Topos des Ennui, als Zustand einer qui-
lenden Tatenlosigkeit, grenzt sich ab von Begriffen wie der Mufle, als der kontem-
plativen, angenehmen Form des Nichtstuns, genauso wie vom Topos der acedia,
der Trigheit, die zwar mit dem Ennui eine Form des Uberdrusses gemeinsam hat,
aber im Gegensatz zum Ennui einen Zustand eines trotzigen Nichts-tun-wollens,
also einen willentlichen Zustand beschreibt.'® Niher steht der Ennui dem aus dem

99  Vgl. Eckart Goebel: Schwermut/Melancholie. In: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Asthetische Grund-
begriffe. Historisches Worterbuch in sieben Binden. Band 5. Postmoderne- Synésthesie. Stuttgart,
Weimar 2003, 466-486. Vgl. auch: Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl: Saturn und
Melancholie: Studien zur Ceschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst.
Frankfurt a.M. 2006. Vgl. auch: Wolf Lepenies: Melancholie und Gesellschaft. Frankfurt a.M.

1998, 3. Aufl.
100 Vgl. Agamben, 31.
101 Ebenda.

102 Vgl. Baudelaire: An den Leser.

103  Wenngleich etwa Giorgio Agamben in Stanzen die Acedia und den Ennui gleichsetzt, sollten
diese beiden Topoi, unter Bezugnahme auf den willentlichen oder eben unwillentlichen Zu-
stand, getrennt betrachtet werden.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen 173

Stoizismus kommendem und im Mittelalter kultiviertem taedium vitae, dem Le-
bensekel. Oscar Wilde schildert diesen in der ersten Strophe des gleichnamigen
Gedichts:

»Mir meiner Jugend eigener Morder sein
In dieses leere Daseins nérrischer Tracht,
zu fithlen, wie Gemeinheit armer macht,
Und wie die Seele krankt in Liebespein,«'**

Das Sinnbild fiir Ennui, wie fur das taedium vitae bei Wilde, ist eine ereignislose
Leere, die zersetzend das Subjekt zum »eigenen Moérder« macht. Wenn Subjek-
tivitdt nicht stets produziert wird, zerfillt sie. Baudelaire beschreibt den Zerfall
durch den Ennui im Abschnitt Spleen et Idéal der Fleurs du Mal im Poem Le Gout du
néant (Gefallen am Nichts). »Die Frithlingssonne hat ihren Duft verloren! Und die Zeit
verschlingt mich Minute um Minute, wie einen frosterstarrten Korper ungeheurer
Schnee;«'* nichts scheint mehr einen Reiz auf den lyrischen Sprecher zu haben.
Die Zeit quilt ihn, und er ist wie in einer Starre in seiner Umgebung eingepfercht.
Das Baudelairesche Ding-Werden hat seine Schattenseiten und weist so auf eine
Problemstruktur der Langeweile hin, die weitere Prozesse anstof3t.

Angst, Langeweile, Ekel

Die Qual der Langeweile hat etwas Verzweifelndes. In dieser Qual steckt allerdings
auch die Basis dandyistischer Kreativitit bzw. Produktivitit. Aus diesem Grund
stellt Baudelaire die Adressierung der Langeweile als Antrieb seiner Ecriture den
Blumen des Bisen voran. Die Langeweile wird nicht nur bei Baudelaire als das Bose
und zugleich als der Nahrboden der Produktivitit etikettiert. Zeitgleich zu Bau-
delaire veroffentlicht Séren Kierkegaard (1813-1855) 1844 unter Pseudonym seine
Schrift Begriff der Angst. Im vierten Kapitel wird, wie bei Baudelaire, der Teufel in
Anspruch genommen, um zum einen die >Angst vor dem Guten< zu kliren und
zum anderen eine Form von Mimesis fiir die Kontrastierung der Angst, Leere und
Langeweile zu konstruieren. Der Teufel, am Beispiel des faustischen Mephistophe-

104 Oscar Wilde: taedium vitae. In: Norbert Kohl (Hg.): Oscar Wilde. Samtliche Werke in sieben Bin-
den. Cedichte, Band 5. Frankfurt a. M 2000, 152. Im Original: »To stab my youth with desperate
knives, to wear This paltry age’s gaudy livery, To let each base hand filch my treasury, To mesh
my soul within a woman’s hair«.

105 Charles Baudelaire: Gefallen am Nichts. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Bau-
delaire. Simtliche Werke/Briefe. Band 3. Les Fleurs du Mal. Die Blumen des Bosen. Miinchen 1989, 2.
Aufl., 207. Im Original: »Le Prientemps adorable a perdu son odeur!/Et le temps m'englouit
minute par minute/Comme la neige immense un corps pris de roideur«.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Der Dandy im Smart Home

les, ist fiir Kierkegaard »wesentlich mimisch.«'°® In Anlehnung an Platons Kritik®’
wird diese Mimesis als dimonisch etikettiert. Kierkegaard elaboriert mittels dieser
»das dsthetische Problem, wie sich das Dimonische darstellen lasse«.'°® Im Zusam-
menhang des Dimonischen, des Plotzlichen und der Mimesis formuliert Kierke-
gaard eine Theorie der Langeweile en miniature. Sie ist in Anlehnung an eine These
Benjamins zu Baudelaire, »Konjunktion des Modernen und des Dimonischen.«'**
Bezieht man dazu noch Benjamins These mit ein, »daf} das Moderne bei Baude-
laire nicht allein als Signatur einer Epoche sondern als eine Energie erscheint«"®,
so steht man vor einer Theorie der Langeweile, die diese, obwohl es auf den ersten
Blick wie ein Paradox erscheint, als einen Dynamik anstof3enden Prozess auffasst.

Um Kierkegaards AufRerungen zur Langeweile aufzugreifen, miissen einige
Implikationen seiner Theorie angedeutet werden. Bemerkenswerterweise werden
Fragen des Dimonischen, der Langeweile und des Plotzlichen™ als Frage der
Theatralitit behandelt. Kierkegaard selbst fithrt seinen Lesenden (Alltags-)Szenen

112

vor."” Von der aufgrund eines nicht in die Umgebung passenden Samtlehnstuhls

3 iiber den enttiuschenden Kaffeegenuss

unheimlich gewordenen Wohnung,
beim Konditor seiner Wahl"* wecken die verschiedenen Szenen nur dekadenten
Uberdruss, den er unter dem Schlagwort der Wiederholung theoretisiert. »Das
einzige, was sich wiederholte, war die Unmaéglichkeit einer Wiederholung.«™
Aufgrund der Enttiuschung durch diese Unmoglichkeit der Wiederholung, zum
Beispiel, dass der Genuss des Kaffees niemals der gleiche sein kann wie am
Tag zuvor, stiirzt der Briefeschreiber in Die Wiederholung (1843) in gelangweilten
Lebensekel: »Mein Leben ist bis zum AufRersten gebracht; ich ekele mich vor dem
Dasein, es ist geschmacklos ohne Salz und Sinn. [...] Man steckt den Finger in die
Erde, um zu riechen, in welchem Land man sich befindet, ich stecke den Finger
ins Dasein — es riecht nach nichts.«"® Diese Verzweiflung angesichts eines durch

106 Soren Kierkegaard: Begriff der Angst. In: Ders.: Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zittern. Die
Wiederholung. Der Begriff der Angst. Miinchen 2010, 3. Aufl., 441-640, 601. (Im Folgenden: Kier-
kegaard: Angst).

107 Vgl. Balke: Mimesis, 166.

108 Kierkegaard: Angst, 603. Der Verweis auf den Panto-Mimen, den stummen Schauspieler,
dréngt sich dabei ebenso auf, wie der auf den Mimus, den rémischen Schauspieler.

109 Benjamin: Passagen 1, 308.

110 Ebenda, 309.

111 Vgl. Zum Diskurs um die Plotzlichkeit: Karl-Heinz Bohrer: Pldtzlichkeit. Zum Augenblick des
dsthetischen Scheins. Frankfurt a.M. 1981.

112 Vgl. Balke: Mimesis, 163.

113 Vgl. Séren Kierkegaard: Die Wiederholung. In: Ders.: Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zit-
tern. Die Wiederholung. Der Begriff der Angst. Miinchen 2010, 3. Aufl., 327-440, 377. (Im Folgen-
den: Kierkegaard: Wiederholung).

114 Ebenda, 378.

115 Ebenda, 378f.

116 Kierkegaard: Wiederholung, 410.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Langeweile hervorbrechenden Nihilismus sucht Ablenkung, braucht Reize und
Probleme." Die Schockstarre wird durch erhohte Aktivitit kompensiert. Dieser
Antrieb aus der Langeweile zu fliehen, fithrt als Form der Auseinandersetzung
sowohl zu einem Distanzierungsmodus des (kalten) Denkens als auch zu einer
heterogenen Subjektivierungsstrategie einer hyperaktiven Produktivitit, wie sie
zuvor im Zusammenhang mit der Blasiertheit thematisiert wurde.

Verfiihrung

In seiner Herausgeberfiktion Tagebuch eines Verfiihrers (1843), welche als Ende des
ersten Teiles seines Hauptwerks Entweder — Oder veroftentlicht wurde, lisst Kier-
kegaard den Herausgeber, den Diener des verfithrenden Protagonisten Johannes,
in der Bemerkung iiber Randnotizen des Textes seine Manipulationsstrategie als

18 Diese Einflussnahme aus der Ferne charakterisiert

actiones in distans bezeichnen.
cum grano salis den Modus Operandi der Texthandlung. Das Tagebuch eines Verfiihrers
beschreibt die Verfithrung der jungen Frau Cordelia durch den Verfasser des Ta-
gebuches Johannes. Dieser versucht, »die Aufgabe eines poetischen Lebens zu rea-
lisieren«."™ Er bringt Cordelia dazu, ihre Verlobung in spe mit seinem als »Freund«
titulierten Rivalen Edvard zu l6sen und sich daraufthin mit ihm zu verloben. Von
dem Midchen gelangweilt, manipuliert Johannes dieses jedoch wiederum soweit,

ihrer beider Verlobung zu annullieren, um Cordelia >in Freiheit zu geniefdenc.

»Nein, wenn man es dahin bringen kann, dafs ein Mddchen fir ihre Freiheit nur
eine einzige Aufgabe hat, namlich die, sich hinzugeben, daR sie ihre ganze Se-
ligkeit darin empfindet, dafd sie sich diese Hingabe geradezu erbettelt und doch

frei ist, erst dann gibt es GenuR, dazu gehort stets ein geistiger EinflufR.«'*°

Die Figur des Verfithrers' hat weniger Interesse am Objekt seiner Manipulation,
sondern mehr am Gelingen seiner Aktivitit, als Flucht aus seinem Ennui. Die durch
seinen Diener in dessen Vorwort gegebene Charakterisierung Johannes entspricht
der eines Dandys. Sie orientiert sich an der zweigeteilten Texthandlung aus Ver-
fithrung zur Anniherung und Verfithrung zur Distanznahme: »Im ersten Fall war
die Pointe die, daR er egoistisch persénlich genof}, was teils die Wirklichkeit ihm

117  Kierkegaards Theorie der Wiederholung sowie seine Existenzphilosophie kénnen hier nur
andeutungsweise dargestellt werden. Vgl. zur Tragweite der Wiederholung fiir eine Theorie
der Mimesis und in diesem Zusammenhang die Stellung der (theatralen) Posse bei Kierke-
gaard: Balke: Mimesis, 162-170.

118  Soren Kierkegaard: Tagebuch des Verfiihrers. Miinchen 2010, 4. Aufl. (Im Folgenden: Kierke-
gaard: Verfiihrer).

119 Ebenda, 8.

120 Ebenda, 51.

121 Vgl. zum Diskurs um Verfithrung, Schein und Oberflachenasthetik: Jean Baudrillard: Von der
Verfithrung. Minchen 1992, 77ff. (Neuauflage: Berlin 2012.)

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

175


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

176

Der Dandy im Smart Home

gab, womit er teils selbst die Wirklichkeit geschwingert hatte; im zweiten Fall ver-
flichtigte sich seine Personlichkeit, und so genof3 er denn die Situation und sich

selbst in der Situation.«***

Dieses Wechselspiel bei Kierkegaard bildet die ange-
sprochene Produktion von Subjektivitit durch Umgebungswissen ab. Die Situation
wird konstituiert, und diese gestaltet im Umbkehrschluss wiederum die Subjekti-
vitit des Gestaltenden: Umgebenes und Umgebendes sind auch hier unmittelbar
verschrankt.

Der Protagonist erscheint als gelangweilter Hedonist, »ein solcher Mensch ist
nicht immer das, was man einen Verbrecher nennen kénnte, er ist oft selbst von
seinen Intrigen getiuscht, und doch trifft ihn eine schrecklichere Strafe als den
Verbrecher [..] Seine Strafe hat rein dsthetischen Charakter«.””® Durch zersetzende

4 zu immer gréReren Reizen

Langeweile, »in seiner unfruchtbaren Rastlosigkeit«
getrieben, sind die Menschen und seine Umgebung Puppen und Staffage zur Pro-
duktion seines Theaters. Typische dandyistische und isthetizistische Muster wer-
den in der Selbstauskunft des Protagonisten ins Spiel gebracht und sind Bekennt-
nisse einer Maske.” Dieser Sachverhalt zeigt sich in beiderlei méglichem Genitiv als
das Bekenntnis, eine Maske zu tragen, ebenso wie die Maske als das gestehende
Subjekt aufzufassen. Johannes bekennt im Tagebuch seine dsthetizistischen Verge-

hen:

»Welch ein Unterschied: unter dem Himmel der Asthetik ist alles leicht, schon,
fliichtig; wenn die Ethik dazukommt, wird alles hart, eckig, unendlich langweilig.
[..] Ich bin ein Asthetiker, ein Erotiker, der das Wesen der Liebe und die Pointe
darin begriffen hat [..].<'*

Blicke aus der Ferne

Wie bei Kierkegaard und nach ihm in der existenzialistischen Philosophie zu ei-

127

niger Prominenz gekommen,”” spielen Blickregime ebenso im Dandyismus eine

konstituierende Rolle. Kierkegaard bereitet diese philosophische Konstellation vor,

122 Kierkegaard: Verfiihrer, 51.

123 Ebenda, 11.

124 Ebenda,12.

125 Entliehenvom Titel des autobiographischen Romans Yukio Mishimas. Vgl. Ders.: Bekenntnisse
einer Maske. Ziirich 2018. Die Bekenntnisse einer Maske beziehen sich auf die Tradition derau-
tobiographischen Confessiones von Augustinus und Les Confessions von Jean-Jacques Rousseau.
Da die Texte im Sinne Augustinus’ aus christlicher Perspektive eines siindigenden Menschen
geschrieben sind, werden vor allem die Vergehen und Begierden des jeweiligen Schreibers
geschildert. Vgl. Augustinus: Bekenntnisse. Zweisprachige Ausgabe. Frankfurt a.M. 1987.

126 Ebenda, 8of.

127 Vgl. das Kapitel: Der Blick in: Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnome-
nologischen Ontologie. Reinbek 2004, 10. Aufl., 457-538.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

wie sie ebenso im Dandyismus Baudelaires und spiter etwa bei Ernst Jiinger we-
sentlich sind.™® So gibt Kierkegaards Verfiihrer in seinem Tagebuch Auskunft dar-
iiber, wie man eminus, aus der Ferne, durch einen vergegenstindlichenden Blick,
Macht und Einfluss ausiibt.

»Zum Handgemenge gehort ein Hindedruck, eine Beriihrung [...] von einem Kuf3,
einer Umarmung ganz zu schweigen. Wer eminus kampft, kann sich im allgemei-
nen nur auf sein Auge verlassen; und doch wird er, wenn er Kinstler ist, diese
Waffe mit solcher Virtuositiat zu handhaben wissen, dafs er fast dasselbe ausrich-
tet. Er wird sein Auge mit einer desultorischen Zartlichkeit auf einem Madchen
ruhen lassen kénnen, die wie eine zufillige Berithrung wirkt, er wird imstande
sein, sie mit seinem Auge so fest zu packen, als ob er sie mit den Armen um-
schlossen hielte.«'*

Der sprunghaft flackernde Blick aus der Ferne ist ein Angriffsakt in Form einer
Einflussnahme, die auf der einen Seite eine Subjektivierungsstrategie des Dan-
dys/Verfiihrers und auf der anderen Seite eine Vergegenstindlichung der/des Ver-
fithrten zur Folge hat. Der Weg iiber die Alltagstheatralitit, der im Zusammenhang
mit dem Dandyismus ebenso stattfindet, ist fiir Kierkegaard eine Moglichkeit der

Inanspruchnahme und der Distanz zur Subjekt-Werdung.”°

Kierkegaards Thesen
elaborieren eine bemerkenswerte Nihe zum Dandyismus, denn zentrale Motive
seines Schreibens sind: Theatralitit, Subjektivierung durch heterogene Moglich-
keitsentwiirfe, Lebensekel, eine Affinitit zu christlich gefirbten Schattierungen
des Bésen sowie in seiner Ecriture einen Hang zur Koketterie. So bemerkt Ador-

no:

»Aber auch der zeitliche Phantasie-Horizont, vor welchem Kierkegaard sich ab-
hebt, scheint der des literarischen Astheten: weniger der deutschen Spatroman-
tik mehr als Baudelaires. [...]; hat doch Kierkegaard, riickschauend auf die Peri-
ode von Entweder/Oder, sich selber einen>Flaneur< genannt und damit dem Bild
der eigenen Person zu leibhaftiger Ahnlichkeit mit dem Baudelaireschen Dandy
verholfen.«®

Auch im Vorwort zu Furcht und Zittern (1843) wird an dandyistische Traditionen an-
gekniipft, um der Schreibweise eine siiffisante Nonchalance zu geben. »Der Ver-
fasser der vorliegenden Schrift ist keineswegs Philosoph, er ist, poetice et eleganter,

128 Vgl. Kapitel 7.1 Dandyismus der Harte.

129 Kierkegaard: Verfithrer, 92.

130 Vgl zur Alltagstheatralitat als eine problematische Subjektivierungsstrategie das nachfol-
gende Kapitel 6 Pathologie der Asthetik.

131 Theodor W. Adorno: Kierkegaard. Konstruktion des Asthetischen. Mit einer Beilage. Frankfurta.M.
1974, 20. (Im Folgenden: Adorno: Kierkegaard).

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

171


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178

Der Dandy im Smart Home

ein Extra-Schreiber [...]. Er schreibt, weil dies fiir ihn einen Luxus darstellt, der an
Behagen und Evidenz gewinnt, je weniger kaufen und lesen, was er schreibt.«"*
In Kierkegaards Philosophie entbirgt sich ein ambivalenter Subjektvierungs-
modus, der sich bei aller Freiheit, die das Subjekt in seiner eigenen Verantwortung
anzunehmen habe, zugleich zum Ding macht, »um sich wie einen Doppelginger
selber zu sehen und zu héren, sich selber in seine all-mégliche Verschiedenheit von
sich selber zu zersplittern und dennoch auf eine solche Weise, daf jede Verschie-
denheit man selber ist.«** Adorno formuliert diesen Zusammenhang im Hinblick
auf Kierkegaards Asthetik: »Wenn autonome, auswihlende Subjektivitit das Recht
der Gegenstinde bricht, muf sie sich selber als Preis dafiir zahlen.«* Die Sub-
jektivitit, die sich in radikalem isthetischem Primat in Relation zu den Dingen
konstituiert und produziert, hebt sich selbst auf, 18st sich in der Umgebung auf.
Adorno deutet diesen Prozess, historisch-materialistisch, als >Entfremdung<.”*
Kierkegaard beschreibt unter dem Schlagwort der Verschlossenheit in Begriff
der Angst ein Paradox, welches demjenigen des eingeschlossenen Ausgeschlosse-
nen des Dandyismus nahe kommt, welches genauer im nichsten Kapitel zur Pa-
thologie der Asthetik besprochen wird. An dieser Stelle sei auf den Zusammenhang
bei Kierkegaard verwiesen, da er den Diskurs um die Langeweile verdeutlicht. Der
Philosoph deutet mit dem Begriffspaar der Offenbarung und der Verschlossenheit,
welches in der Plétzlichkeit und im Dimonischen miindet, ein Wechselverhiltnis
an, das an die Relation von produktiver Blasiertheit und zersetzendem Ennui erin-
nert. Die Offenbarung dient als Chiffre fiir das Gute als »Ausdruck der Erlgsung«
und steht dem Verschlossenen als »dem Dimonischenc, als »der Angst vor dem
¢ Das Gute als Offenbarung steht hier bei Kierkegaard, wenn
man es medientechnisch wendet, fiir gelungene Vermittlung, Durchsichtigkeit,”’

Guten« gegeniiber.

Transparenz und Information, wihrend das Verschlossene als Opazitit bzw. als
ein Rauschen ausgelegt werden kann. Diese beiden Modi, Offenbarung und Ver-
schlossenheit, sind dialektisch verbunden und beinhalten sich gegenseitig, sind in
diesem Sinne ohne einander nicht denkbar.

Dieses Wechselverhiltnis charakterisiert Kierkegaard aus christlicher Per-
spektive entweder als freiwillig angenommene Offenbarung oder, falls nicht, als
didmonisch, je nach »Stellung des Individuums zur Offenbarung«. Von Bedeutung
ist hierbei die aktive, willentliche Annahme durch das Subjekt. Dagegen erscheint

132 Soren Kierkegaard: Furcht und Zittern. In: Ders.: Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zittern.
Die Wiederholung. Der Begriff der Angst. Miinchen 2010, 3. Aufl., 179-326, 183. (Im Folgenden:
Kierkegaard: Furcht).

133 Kierkegaard: Wiederholung, 358.

134 Adorno: Kierkegaard, 36f.

135 Vgl. Adorno: Kierkegaard, 51. Vgl. auch Kapitel 6.

136 Kierkegaard: Angst, 595.

137 Vgl. ebenda. Fufinote 2.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

das Verschlossene als »das unfreiwillige Offenbaren.«*® Wichtig ist hierbei, dass
man qua Menschsein dazu gezwungen ist, die Wahl zu treffen. Man kann sich
der Entscheidung nicht enthalten. Von Interesse ist hierbei der von Kierkegaard
angedeutete Verzahnungsprozess vermeintlich kontrirer Positionen, etwa der
Eingeschlossen- und Ausgeschlossenheit, des Exzess und Entzuges, in den Termi-
ni der Verschlossenheit und Offenbarung, der Plotzlichkeit und der Kontinuitit.
Von bemerkenswerter Weitsicht ist dessen Konstatierung eines Wechselspiels auf
prozessualer Ebene, ohne den jeweiligen Inhalt (der Botschaft) zu betrachten:

»Sie [die Offenbarung (F.H.)] kann sich in Mienen kundtun, in Blicken; es gibt
einen Blick, in dem der Mensch unfreiwillig das Verschlossene offenbart. Es gibt
einen anklagenden Blick, der offenbart, was man aus Angst fast nicht verstehen
mochte, einen zerknirscht-flehenden Blick, der nicht eben die Neugier reizt, in
das unfreiwillige Telegraphiersystem einzudringen.«'*

Blick, Blickabwehr, entlarvender Blick. Die Konstellationen verschiedener (medi-
entechnischer) Blickregime sind Auseinandersetzungen auf der Suche nach einer
Moglichkeit distanzierten, calmen, unbekiimmerten Sehens. Fiir Kierkegaard ent-
dufert sich im Blick eine Sehnsucht nach der Maske, Tarnung und Tiuschung,
insofern er die Unmoglichkeit, durch seinen Blick nicht zu vermitteln, demnach
die stoisch-dandyistische Unerschiitterlichkeit, in Frage stellt. Das >unfreiwillige
Telegraphiersystems, das auf anderen Kanilen als der Sprache prozessiert, ist hier
Medium und Darstellung einer Unausweichlichkeit von Vermittlung. Im Spiel aus
Verschlossenheit und Offenbarung gibt es keine Unvermittelbarkeit. Die Informa-
tion ist auch bei Kierkegaard primir etwas, das den Unterschied macht: Es ist ein
Zustand des Sehens, der versucht, nicht zu viel preiszugeben und doch zu erfahren:
Horaz’ nil admirari klingt hier an, auf das auch Baudelaires »Erstaunen zu machen,
ohne selbst erstaunt zu sein« zuriickgeht.

Aus diesem verschlieffenden Kommunikationsakt tritt ein Faktor radikaler Ak-
tivitit hervor, den Kierkegaard als das Plotzliche bestimmt. »Das Verschlossene
war die Wirkung des verneinenden Sich-Verhaltens in Individualitit.<**° Dieser
Fakt ist deckungsgleich mit dem dandyistischen Bezug zum Teufel und dessen non
serviam, vor allem wenn man Kierkegaards weitere Folgerung einbezieht: »Die Ver-
schlossenheit schlof} sich stindig mehr und mehr ab gegen die Kommunikation.
Die Kommunikation aber ist wiederum der Ausdruck fiir die Kontinuitit und die
Negation der Kontinuitit ist das Plétzliche.«**' Die Verweigerung der Kommunika-
tion ist selbst ein Kommunikationsakt; aber in Form einer plétzlichen, blasierten

138 Kierkegaard: Angst, 598.

139 Ebenda
140 Ebenda, 599.
141 Ebenda.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

179


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Der Dandy im Smart Home

und akzelerierten Aktivitit. Oder wie Adorno konstatiert: »Die dimonische Mdg-
lichkeit ist aber die der totalen Selbstbehauptung im Trotz. Ganz anderes bedeutet
die zerschlagende Schwermut.«***

Bringt man den Ennui als Faktor einer, wie Kierkegaard schreibt, »Schein-

Kontinuitit« in Bezug zu dieser Dialektik,'

zeigt sich, dass sich eben jene
»Schein-Kontinuitit der Verschlossenheit [...] als das Plotzliche«*** herausstellt.
Langeweile schligt, parallelisiert zu Kierkegaards These, in radikale, blasierte
Produktivitit um. Das Wechselspiel aus Blasiertheit und Ennui hat dasselbe
Movens wie die Flucht aus der (Schein-)Kontinuitit der Verschlossenheit in die
(unfreiwillige) Offenbarung. »In einem Augenblick ist es da, im nichsten ist es
fort, und sowie es fort ist, ist es auch gleich wieder ganz und vollstindig da.«**

Auf diesen Primissen aufbauend, schligt Kierkegaard einen logischen Bogen,
der aus folgender Implikation besteht: Das Verschlossene ist das Dimonische. Auf-
grund dessen gilt, dass das Verschlossene in seinem Wechselspiel zur Scheinkonti-
nuitit sich als das Plotzliche herausstellt. So kann Kierkegaard den Schluss ziehen:
»Das Damonische ist das Plotzliche.<*®

Der briitende Teufel
Dieses Plotzlich-Dimonische bringt wiederum eine Theoretisierung des Teufels
auf das Tapet der Lagebestimmung der Langeweile. Kierkegaard paraphrasiert
zum Einstieg in den Abschnitt in Begriff der Angst eine Volkssage: »Sie erzihlt,
der Teufel habe dreitausend Jahre lang dagesessen und dariiber nachgedacht, wie
er den Menschen stiirzen kénne — dann endlich sei es ihm eingefallen.«*” Aus
dreitausendjihriger, briitender Langeweile, Kierkegaard spricht von briitender
Verschlossenheit, st68t die Aktivitit hervor. Dem Dimonischen weist Kierkegaard
im Ubrigen zeitgendssische Krankheitsbilder des 19. Jahrhunderts zu, die, wie
im nachfolgenden Kapitel angedeutet wird, ihre Entsprechungen im Dandyismus
und ihren Ursprung in der antiken Melancholie haben. »Eine iiberspannte Sensi-
bilitit, eine iberspannte Irritabilitit, Neurasthenie, Hysterie, Hypochondrie und
so weiter! Sind simtlich Nuancen davon oder kénnen es sein.«

Da der Teufel fiir Kierkegaard eine Form der Verschlossenheit darstellt, duflert
sich dieser vor allem durch Schweigen. Hieraus folgert er das eingangs erwihnte

142 Adorno: Kierkegaard, 221.

143 »Die Bewegung, welche sie [die Subjektivitat des Menschen (F.H.)] vollzieht, aus sich heraus
und in sich den>Sinn<wiederzuerlangen, bedenkt Kierkegaard mit dem Terminus Dialektik.«
Adorno: Kierkegaard, 56.

144 Kierkegaard: Angst, 599.

145 Ebenda.

146 Ebenda.

147 Ebenda, 601.

148 Ebenda, 608.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Faktum: »Dafy Mephistopheles wesentlich mimisch ist.«'* Wie bereits an anderer
Stelle angeklungen, lisst sich der Teufel als Schauspieler und Manipulator par ex-
cellence verstehen. Eine wesentliche Form der Performanz des Mephistopheles ist
mit Kierkegaard die Geste; »denn alle Verzweiflung und alles Grauen des Bosen zu-
sammengefasst in einem einzigen Wort ist nicht so grauenvoll, wie das Schweigen
es ist.«”*° Der Geist, der stets verneint, fithrt seinen Angriffsakt nonverbal in der
gestischen Kommunikationsverweigerung aus. Die einzige Anniherung an diesen
mimischen Teufel findet demnach im Theater und fir Kierkegaard im Ballett statt.

»Das Mimische kann nun das Plétzliche ausdriicken, ohne dafd deshalb das Mimi-
sche das Plotzliche ist. In dieser Hinsicht hat Ballettmeister Bournonville grofes
Verdienst durch die Darstellung, die er selbst von Mephistopheles gibt. Der Hor-
ror, der einen ergreift, wie Mephistopheles durchs Fenster hineinspringt und in

der Stellung des Sprunges stehenbleibt!«'

Im Sprung deutet sich das Potenzial der briittenden Langeweile an. Es geht darum,
die Moglichkeit und Ambivalenz, die Uneinschitzbarkeit zu visualisieren. Wann
der Sprung, die Handlung wirklich vollzogen wird, muss bis zur plétzlichen Aktion
maskiert werden. Stindig im Sprunge oder >auf dem Sprung« zu sein, bedeutet, je-
derzeit in Aktivitit umschlagen zu kénnen. Damit steht der Teufel unter stindiger
Anspannung, dass etwas passiert: »Langeweile haben wir, wenn wir nicht wissen,
worauf wir warten. [...] Die Langeweile ist die Schwelle zu grofRen Taten.«™

Der Teufel als klassische Verfithrer-Figur ist auch im Tagebuch nicht weit, wenn-
gleich in siiffisanter Ironie. Denn durch die Verneinung des Protagonisten wird die
Titulierung nur umso mehr bestirkt und dient gleichzeitig dazu, den Kontrahen-
ten herabzuwiirdigen, da es im Grunde an dessen MittelmiRigkeit liegt, das die
Trias aus Gretchen, Faust, Mephisto nicht erfillt werden kann. Edvard eignet sich
nicht zum Gegner, da er sich nicht auf Augenhéhe mit Johannes befindet. Er ist
eben kein satisfaktionsfihiger Feind, weil er nicht auf der gleichen Ebene ist. Hier
elaboriert sich Johannes’ Selbstgefilligkeit, die dem Dandyismus und auch dem
Teufel in der Literatur des Ofteren zugesprochen wird:

»Wollte ich an bekannte Bilder denken, so kénnte ich wohl eine Analogie finden,
sofern ich bei mir selbst an Mephistopheles denke; die Schwierigkeit ist jedoch
die, daf? Edvard kein Faust ist. Mache ich mich selbst zu Faust, so ergibt sich
wieder die Schwierigkeit, daf} Edvard gewi kein Mephistopheles ist. Auch ich
bin kein Mephistopheles, am allerwenigsten in Edvards Augen.«'>>

149 Ebenda, 601.

150 Ebenda.

151 Ebenda. August Bournonville (1805-1879) war danischer Tanzer und Choreograph.
152 Benjamin: Passagen1,161.

153  Kierkegaard: Verfiihrer, 60.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Der Dandy im Smart Home

Agiert der »Mephistopheles< Johannes im Tagebuch nicht nur durch Blicke und Ges-
ten, also mimisch, sondern durch Briefe an sein Objekt der Begierde, wird im Begriff
der Angst weiter auf das Mimische abgehoben. Wie weiter oben bereits im Zusam-
menhang mit Kierkegaards Blickkommunikation angedeutet, schwingt in diesem
Zusammenhang eine Form des Inhaltslosen, des Schweigens mit.”®* Diesem In-
haltslosen als eine Essenz des Dimonischen ist fiir Kierkegaard das Langweilige
eingeschrieben. Wenn er das Dimonische und Teuflische als das Plotzliche be-
stimmt hat, so begreift er dieses als »die vollkommene Abstraktion von der Kon-
tinuitit vom Vorhergehenden und vom Nachfolgenden.«"*> Das Plétzliche ist der

Einbruch der Zeit in das Spiel,®

als ein abruptes Ereignis, das einen Unterschied
ausmacht. Die Langeweile ist fiir Kierkegaard die Kontinuitit, die der Plotzlich-
keit entspringt, was er als die »Erstorbenheit« kennzeichnet.”” Er bestimmt die
Langeweile dadurch als einen zersetzenden nihilistischen Zustand. Die Volkssa-
ge vom briitenden Teufel dreht sich damit nicht mehr so sehr um das plétzliche
Aufspringen des Teufels aufgrund der Erkenntnis, wie der Mensch unterzugehen
habe, sondern es »wird durch dieses ungeheure Spatium [der Zeitraum dreitau-
sendjihrigen Uberlegens (F.H.)] die Vorstellung von der grauenhaften Leere und
Inhaltslosigkeit des Bésen hervorgebracht.«**® Die teuflische Volkssage ist also ei-
ne Parabel auf die Langeweile.

Die positiv konnotierte Kontinuitit bezeichnet Kierkegaard als die conditio sine
qua non der Freiheit in Form einer kontemplativen Mufle. Dagegen setzt er aber
bemerkenswerter Weise nicht nur die Plotzlichkeit, sondern auch eine morbide
Ruhe, »die sich der Vorstellung aufdringt, wenn man einen Menschen sieht, der
aussieht, als wire er lingst tot und begraben.«*® Wird diese morbide Ruhe zur
Kontinuitit, lisst sie sich als Langeweile bestimmen, aus der man auszubrechen
habe. Sonst stehe der Mensch vor dem Abgrund in aller nihilistischer Konsequenz.
»Die Langeweile, die Erstorbenheit, ist nimlich eine Kontinuitit im Nichts.«'®

Kierkegaard hat mit seiner Auseinandersetzung die Frage nach einer ontologi-
schen Ortsbestimmung aus der Langeweile heraus angestofRen. Die Problematik,
die sich daraus ergibt, ist, inwieweit sich dieses Nichts als Potenzial herausstellt.

154  Fir Kierkegaard ist der Zusammenhang aus Pl6tzlichkeit und Verschlossenheit ein koharen-
tes dialektisches System. »In Beziehung auf das Plétzliche reflektiert die Bestimmung des
Verschlossenen auf den Gehalt. Nehme ich nun die Bestimmung des Inhaltslosen, des Lang-
weiligen mit hinzu, so reflektiert dieses auf den Gehalt und das Verschlossene auf die Form,
die dem Cehalt entspricht. So schliefit sich die ganze Begriffsbestimmung in sich ab; denn
die Form der Inhaltslosigkeit ist eben die Verschlossenheit.« Kierkegaard. Angst, 604.

155 Kierkegaard: Angst, 602.

156  Vgl. Carl Schmitt: Hamlet oder Hekuba. Der Einbruch der Zeit in das Spiel. Stuttgart 2008.

157  Kierkegaard: Angst, 603.

158 Ebenda.
159 Ebenda.
160 Ebenda.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

»Ich bin [nicht] Nichts im Sinne der Leerheit, sondern das schopferische Nichts,
das Nichts, aus welchem Ich selbst als Schopfer Alles schaffe.«**" So wendet Max
Stirner die Befindlichkeit des gelangweilten Nichts ins Positive bzw. Produktive.
Die zersetzende Langeweile ist ambivalent. Sie ist sowohl die Gefahr sich aufzuls-
sen in die Umgebung als auch ein Sprungbrett in die radikale Aktivitit. Die Frage
ist demnach, ob sich die Gefihrlichkeit des >gelangweilten< Dandyismus auf Umge-
benes und Umgebendes appliziert. Denn schon Baudelaire lief? an der Gefihrlich-
keit der Langeweile keinen Zweifel. Dieses von Baudelaire beschworene Monster
»Ennui > triumte von >Blutgeriisten, Gewalt und Hinrichtungen.'®*

Ontologische Ortsbestimmung

»Freilich sieht es so aus, als hafteten wir gerade im alltiglichen Dahintreiben je
nur an diesem oder jenem Seienden, als seien wir an diesem oder jenem Bezirk
des Seienden verloren.«*** Martin Heidegger hat 1929 in seiner Freiburger Antritts-
vorlesung Was ist Metaphysik dieses alltigliche Dahintreiben, was er als Langweile
bestimmt, als einen ontologischen Erkenntnisprozess auf der Suche nach der Ei-
gentlichkeit aufgefasst. Nicht-intentionaler Miiliggang, Uberdruf$ und Lebensekel
werden auf der Suche nach demjenigen, was Metaphysik sein solle, zum einen als
nichtend bestimmt. Aber insofern Heidegger Sein und Nichts, da »das Sein selbst

164 zum anderen als zwei Seiten derselben Medaille auffasst,

im Wesen endlich ist«
wird aus der Langeweile eine produktive Moglichkeit. Sie ist fiir Heidegger die
wesentliche Grundstimmung, aus der heraus die zentralen Fragen des Daseins:

»was ist Welt, was ist Vereinzelung, was ist Endlichkeit«*®

, verschiarft her-gestellt
werden. Es wird zwischen einer tiefen, der wesentlichen, ontologischen Langewei-
le und einer Langeweile als eines Gelangweiltwerden »von etwas« unterschieden.
Ersteres ist hier von Interesse.

Denn wie vor ihm Kierkegaard formuliert Heidegger zwar auch ein Szenario ei-
nes gelangweilten, routinierten Alltags. Aber genau dort in der durchschnittlichen
Alltdglichkeit lauert fiir Heidegger, wie er in Sein und Zeit 1927 ausgefiihrt hat, die
Moglichkeit der Daseinsanalytik, d.h. die Moglichkeit des Menschen, sich die Frage
nach dem Sinn von Sein stellen zu kénnen.**® In der Frage, woraus die Metaphysik

161 Stirner, 37

162 Vgl. den Kapiteleinstieg.

163 Martin Heidegger: Was ist Metaphysik. In: Ders.: Wegmarken. Frankfurt a.M. 2004, 103-122,
110. (Im Folgenden: Heidegger: Metaphysik).

164 Ebenda, 120.

165 Martin Heidegger: Die Crundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit. Frankfurt
a.M. 2018, 253.

166 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 2006, 19. Aufl., Kapitel 4. Das In-der-Welt-Sein
als Mit-und Selbstsein. Das>Man«. Insbesondere §27. Das alltigliche Selbstsein und das Man. 126ff.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

183


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

184

Der Dandy im Smart Home

(das Sein des Seienden) bestehen kénne, erhilt die Langeweile eine herausgehobe-
ne Stellung in der Befindlichkeit, der Stimmung des Daseins (d.h. des Menschen).
»So aufgesplittert der Alltag erscheinen mag, er behilt immer noch das Seiende,
wenngleich schattenhaft, in der Einheit des >Ganzen«.«**” Im aufgesplitterten, ak-
zelerierten, produktiven Alltag steckt, unter Einbezug von Heideggers ontologi-
scher Suchanfrage, in aller Heterogenitit doch das Ganze, als das Sein des Seien-
den. Das bedeutet, trotz aller Produktivitit und heterogener Ablenkungsvarianten
der Aufmerksamkeitszerstreuung des »Manc, dass sich in der Rickseite der Akti-
vitit dieses Ganze »offenbaren< kann. »Selbst dann und eben dann, wenn wir mit
den Dingen und uns selbst nicht eigens beschiftigt sind, iiberkommt uns dieses
»im Ganzen, z.B. in der eigentlichen Langeweile.«'*® Diese eigentliche Langewei-
le begreift Heidegger wesentlicher, und zwar als einen existenzialen Modus, nicht
nur als einen blof} konkreten Uberdruss. Damit fasst er die Langeweile vielmehr
als umfassenden Lebensiiberdruss auf. »Sie [die eigentliche Langeweile (F.H.)] ist
noch fern, wenn uns lediglich dieses Buch oder jenes Schauspiel, jene Beschifti-
gung oder dieser Miifliggang langweilt. Sie bricht auf, wenn ses einem langwei-
lig ist«.«**® Das »ist¢, das Sein, als ein sich in der Stimmung der Langweile befin-
den, zeigt eine Perspektive an, die zur zersetzenden Langeweile deutet. »Die tiefe
Langeweile, in den Abgriinden des Daseins wie ein schweigender Nebel hin- und
herziehend, riicke alle Dinge, Menschen und einen selbst mit ihnen in eine merk-
wiirdige Gleichgiiltigkeit zusammen.«"7° Diese grofie Gleichgiiltigkeit, insofern sie

7 darstellt, ist sowohl zersetzend als auch

eine »Hineingehaltenheit in das Nichts«
produktiv. Heidegger konstatiert: »[E]x nihilo omne ens qua ens fit. Im Nichts des
Daseins kommt erst das Seiende im Ganzen seiner eigensten Moglichkeit nach,

172

d.h. in endlicher Weise, zu sich selbst.«'”* >Aus dem Nichts wird (erst) alles Seien-

des als Seiendes.< oder anders formuliert: Das Nichts ist der Ursprung aller Mog-
lichkeiten. Die Langeweile stiftet so fiir Heidegger Welt, als Umwelt und Mitwelt.'”
Sie konstituiert Umgebung.

Damit ist die zersetzende Langeweile als Anzeige nicht nur nihilistischer oder,
wie spater anzudeuten, pathologischer Prozesse zu verstehen, sondern auch in der
Flucht aus ihr steckt die Basis fiir Produktivitit. »Die Langeweile ist die Schwelle

zu groflen Taten. — Nun wére zu wissen wichtig: der dialektische Gegensatz zur

167 Heidegger: Metaphysik, 110.

168 Ebenda.

169 Ebenda.

170 Ebenda.

171 Ebenda, 115.

172 Ebenda, 120.

173 Martin Heidegger: Die Crundbegriffe der Metaphysik. Welt — Endlichkeit — Einsamkeit. Frankfurt
a.M. 2018, 251ff.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

Langeweile?«'’* Dieser Gegensatz wurde im Vorherigen als produktive Blasiertheit
eingefiihrt, in dessen Synthese aus zersetzendem Ennui und produktiver Blasiert-
heit sich der Dandyismus und dessen Subjektivierung verorten l4sst.

Das graue Tuch

Giorgio Agamben hat in seinem der Acedia gewidmeten Textabschnitt in Stanzen
im Nachgang zu Baudelaire bemerkt: »Und sollte das Wesen des Dandyismus tat-
sachlich in einer Religion der Nachlissigkeit oder in einer Kunst der Sorglosigkeit
bestehen [..], dann prisentiert er sich nun wie eine paradoxe Aufwertung der Ace-
dia [...].«'” Wenngleich Agamben Ennui und Acedia gleichsetzt, trifft diese Bemer-
kung einen Kern. Unter der Maske des aufgewerteten Miifdiggangs steckt enorme
Anstrengung."”® Im Dandyismus findet eine Umbesetzung bzw. ein produktives
Wechselspiel mit dem Ennui statt. Reiziiberflutung und Langeweile, die durch stin-
dige Reizung entsteht, sorgt fiir produktive Blasiertheit. »Stimulated by boredom
[...] I am stimulated by the boredom of being constantly stimulated.«”” Durch die
grofRstidtischen, technischen Umgebungen stindig gereizt und gleichzeitig da-
durch blasiert, ist der dandyistische Flaneur, der durch diese Umgebung streift,
eine Figur des Ausgesetzt-Seins, der Exposition und zugleich der Abwehr. Ben-
jamin nennt die Langeweile, wie bereits angedeutet,”® ein graues Tuch, in dessen
sich der Schlafer wickelt, wenn er triumt. Uber die Triume im bunten Seidenfutter
reden zu konnen, hiefle die Produktivitit der Langeweile nach Auflen zu tragen.
»Und wenn er erwacht und erzihlen will, was er triumte, so teilt er meist nur diese
Langeweile mit.«'” Der Rhythmus dieses produktiven Triumens ist das Flanieren
in den kiinstlichen Umgebungen der Grofdstadt und insbesondere der Passagen.
In Benjamins dialektischer Schlussfolgerung ist somit die Langeweile ein Entiu-
Rerungsprozess. In diesem Sinne kann man seine Aussage, dass »die Langeweile
immer die Auflenseite des unbewufSten Geschehens« sei, sowie auch seine Inbe-
zugsetzung von »Ornament und Langeweile« verstehen.«'®® Langeweile ist somit,
wie im Zusammenhang von calm technology schon im zweiten Kapitel angeklungen,
ein glattes Oberflichengeschehen, das sich wie ein Ornament begreifen lisst, un-
ter dem die Aktivitit produktiver Blasiertheit prozessiert. Gleichzeitig erweist sich
die Langeweile als ein aufnahmefihiger Zustand, wenn die Reize der Umgebung

174 Benjamin: Passagen1,161.

175 Agamben, 254. Darin Anmerkung 4.

176  Vgl. dazu Kapitel 6 Pathologie der Asthetik.
177 Morton, 305.

178 Vgl. Kapitel 2.1.

179 Benjamin: Passagen1,161.

180 Ebenda, 163.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A

185


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Der Dandy im Smart Home

auf den Gelangweilten einstréomen. Im intentionslosen Flanieren®" wird daraus,
historisch-materialistisch betrachtet, eine Konsumerfahrung: »Das Warenhaus ist
der letzte Strich des Flaneurs.«!*>

In Bezug auf das angesprochene Baudelaire-Gedicht Le Gout du néant konsta-
tierte Benjamin, sein Bild der Erfahrungsarmut™ aufgreifend: »Fiir den, der keine
Erfahrung mehr machen kann, gibt es keinen Trost. Es ist aber nichts anderes als
dieses Unvermdgen, was das eigentliche Wesen des Zornes ausmacht.«*** Wer kei-
ne Reize mehr wahrnimmt, auf die er reagieren kann, weil zuvor zu viele Reize auf
ihn eingedrungen sind, reagiert darauf gereizt, d.h., um aus dem Ennui auszubre-
chen und der Ereignislosigkeit zu entfliehen, schligt die Langeweile in aggressive
Aktivitit um. Der Dandyismus wird so zu einer »herausfordernden Kaste«**, der es
darum geht »die Trivialitit zu bekimpfen und sie zu vernichten«'*, schlussfolgert
Baudelaire. Der Dandyismus steht vor der Problematik und dem Druck eines Pro-
duktivititszwanges der Blasiertheit als Reaktion auf den Ennui. Er verstrickt sich
damit immer weiter darin, ein »Herkules ohne Aufgaben«'®” zu sein. Die ambiva-
lente Struktur des dandyistischen Potenziales hat seine Schattenseiten. »Ironically,
the dandy’s creation carried his demise within itself; the weight of his Janus face
was always going to break his neck in the end.«'*®

Wenn Benjamin konstatierte, dass Baudelaires Moderne eine Form der Ener-
gie, ein Potenzial sei, so wird in der Gegenliufigkeit des Ennui angedeutet, dass,
wenn kein Ausbruch méglich ist, keine Aufgabe vorhanden ist, ein Reaktionsdruck
aufgebaut wird, der sich frither oder spiter entladen muss. Die Frage ist, in wel-
cher Form? »Die heroische Moderne erweist sich als Trauerspiel, in dem die Hel-
denrolle verfiigbar ist.«'® Ist die Rolle noch zu besetzen, weil sie niemand spielen
will? Oder spielen kann? Ist die Rolle vielleicht in der Moderne auch zu gefihrlich
geworden?™° Oder ist diese Rolle mit der Kulisse verschwommen und in den Hin-
tergrund getreten? Barbey d’Aurevilly schloss seine Rezension zu den Fleurs du Mal

181 Vgl. zum Zusammenhang von Flanieren und Gehen: Andreas Meyer: Wissenschaft vom Gehen.
Die Erforschung der Bewegung im 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 2013. Vgl. auch: Honoré de
Balzac: Theorie des Gehens. In: Pathologie des Soziallebens. Leipzig 2002, 98-154.

182 Ebenda, 54. Vgl. auch Morton, 305.

183 Vgl. Walter Benjamin: Erfahrung und Armut. In: Ders.: Gesammelte Schriften Band Il. Aufsitze.
Essays, Vortrdge. Frankfurt a.M. 1977, 213-219. (Im Folgenden: Benjamin: Erfahrung). Vgl. dazu
auch Kapitel 7.1.

184 Benjamin: Uber, 138.

185 Baudelaire: Maler, 244.

186 Ebenda.

187 Ebenda, 245.

188  Philip Mann: The Dandy at Dusk. Taste and Melancholy in the twentieth Century. London 2017,
329. (Im Folgenden: Dandy at Dusk).

189 Benjamin: Paris, 96.

190 Vgl. Zu diesem Thema: Ullrich Brocklin: Postheroische Helden. Ein Zeitbild. Berlin 2020. Vgl. zu
Baudelaire, 59f.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Expositionsformen

mit folgender Prognose: »Nach den >Blumen des Bosen« gibt es fir den Dichter,
der sie erblithen lie3, nur zwei Moglichkeiten: entweder er schief3t sich eine Kugel
vor den Kopf ... oder er wird Christ!«** Die weitere Proliferationschance des Dan-
dyismus bestiinde demnach in der Selbstausléschung oder der Selbstaufgabe. Die
Frage, ob und worin eine dritte Moglichkeit existiert, inwiefern diese fiir die Be-
trachtung von Umgebungstechnologie relevant ist und was die Gefihrlichkeiten,
Potenziale und Strategien des Dandyismus dabei sind, werden die Gegenstinde
der nichsten beiden Kapitel sein.

191 Jules Barbey d’Aurevilly: Les Fleurs du Mal. Von Charles Baudelaire 24. Juli 1857. In: Friedrich
Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baudelaire. Simtliche Werke/Briefe. Band 4. Nouvelles Fleurs
du Mal. Neue Blumen des Bosen. Materialien. Miinchen 1975, 136-146, 146.

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839454861-005

Access


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

