
5. Expositionsformen

5.1 Exposition und Produktion: Philosophische Vorbemerkungen

Dieser Betrachtung einer Medienästhetik des Dandyismus im Hinblick auf eine

technologische Bedingung von heutiger Umgebungstechnologie liegt die wesentli-

che These zugrunde, dass sich Subjektivität erst über eine Aushandlung zwischen

humanen und non-humanen Agenten mit ihrer Umgebung produziert. So sind die

Vorannahmenmitunter erklärungsbedürftig, die zu dem Schluss führen, dass eine

Medienästhetik des Dandyismus zu schreiben bedeutet, genau darauf aufmerksam

zu machen.

Denn (Medien-)Ästhetik in dem hier verstandenen Sinne heißt die Wahrneh-

mung und Problematisierung einer künstlicher, d.h. technologisch werdenden

Welt zu leisten.

Infolgedessen wird dem Dandyismus eine Verschränkung von Umgebenes und

Umgebendes bzw. eine Proliferationsbewegung attestiert, die als Exposition in die

Umgebung und als Produktion von Subjektivität verstanden wird. Es sind dazu

zwei Vorannahmen nötig: Erstens wird hier im Weiteren Produktion mit Gérard

Granel1 und Félix Guattari ontologisch verstanden, d.h. als ein auf der Ebene der

Subjektivität operierender Prozess, der jedoch auch realiter in derWelt undmit der

Welt stattfindet. Der Ansatz Granels ist es Marx’ Kapital durch die Perspektive von

Heideggers Fundamentalontologie aus Sein und Zeit zu lesen. Es werden damit die

marxianischenThesen des Kapitals als fundamentalontologisch verstanden: In dem

Sinne, dass verkürzend zusammengefasst: Sein und In-der-Welt-Sein zugleich In-

Produktion-Sein bedeuten.2

Zweitens, dass dieser Komplex des Produziert-Seins wesentlich Exposition, al-

so ein Ent-äußern in und mit Umgebung bedeutet.3 Insofern heißt über Subjekti-

1 Vgl. GérardGranel: IncipitMarx (1969). In: GérardGranel:Die totale Produktion. Technik,Kapital

und die Logik der Unendlichkeit.Wien 2020, 41-102.

2 Vgl. Erich Hörl: Die Problematik Granels. In: Gérard Granel: Die totale Produktion. Technik, Ka-

pital und die Logik der Unendlichkeit. Wien 2020, 7-37.

3 Granel bezeichnet dies als ontologischen Materialismus. Vgl. ebenda, 93.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Der Dandy im Smart Home

vierungsstrategien und ihre Produktionsbedingung nachzudenken, Aussagen über

ein Umgebung-Werden zu treffen.4

»Mit Produktion ist hier also nicht die innerweltliche Arbeitsaktivität gemeint,

die Stoffe in industrielle ›Produkte‹ verwandelt, sondern die Pro-duktion, deren

einziger ›Gegenstand‹ die Welt selbst ist […].«5 Es ist ein Wechselspiel aus Entäu-

ßerung, Exposition in die Umgebung und Subjektivitätsproduktion durch die Um-

gebung. Exposition versteht sich mit Nancy als Exposition der Körper als eine Ent-

schreibung,Heraus-Setzung aus tradierten, statischen Zusammenhängen. Körper,

materielle und immaterielle, werden in dem Sinne nicht bloß exponiert, sondern

in andere Verhältnisse gestellt. Der Prozess des Aussetzens, der Exposition ist der

Körper selbst: Der Körper wird damit als Prozess, als Relationalität verstanden und

konstituiert. Exposition bedeutet nicht, um dies kurz zu wiederholen, »daß die In-

timität ihrer Zurückgezogenheit entzogen und nach Außerhalb getragen, sichtbar

gemachtwird«, sondern »bedeutet imGegenteil, dass das Ausdrücken selbst die In-

timität und die Zurückgezogenheit ist.«6 Es geht darum, die Expositionsweise als

Relationalität zu denken und somit die Grenzen von etwa Innen und Außen, Sub-

jekt und Objekt, die dualistischen Umklammerungen im Hinblick auf Umgebenes

und Umgebendes zu unterwandern. Es geht an dieser Stelle darum, Subjektivi-

tät und Umgebung anders, d.h. anti-hierachisch, auch anti-hylemorphistisch, zu

denken, aber dennoch von einem Aushandlungsverhältnis von humanen und non-

humanen Agenten mit der Umgebung auszugehen, die Teilprozesse analysierbar

macht und keineswegs die Allverbundenheit aller Dinge zu proklamieren, sondern

bei aller Relationalität auch Trennungen aufrechtzuhalten.7 Es ist bei aller Ver-

schiebung in die Umgebung und bei allen Subjektivierungsprozessen durch non-

humane agency immer noch ein »Mensch«, der sich in der Umgebung entäußert

und dadurch produziert wird, wenngleich die Prämissen von Agentenschaft hier

nicht-anthropozentrisch gesetzt werden.

Angesichts dieses Einschubs philosophischer Prämissen stellen sich für die

weiteren Abschnitte folgende Fragen:

4 Vgl. Erich Hörl: Die environmentalitäre Situation. Überlegungen zum Umweltlich-Werden

von Denken, Macht und Kapital. In: Internationales Jahrbuch für Medienphilosophie 4,1 2018,

221-250.

5 Gérard Granel: Incipit Marx (1969). In: Gérad Granel: Die totale Produktion. Technik, Kapital und

die Logik der Unendlichkeit.Wien 2020, 41-102, 92.

6 Nancy: Corpus, 37.

7 Vgl. Frédéric Neyrat: Elements for an Ecology of Separation. Beyond Ecological Construc-

tivism. In: Erich Hörl, James Burton (Hg.): General Ecology. The New Ecological Paradigm. Lon-

don, New York 2017, 101-125. Vgl. auch: Ders.: The Unconstructable Earth. An Ecology of Separa-

tion. New York 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 153

Wo und wie setzt der Umschlagpunkt einer Medienästhetik in die Umgebung

an? Inwiefern wird im Dandyismus Subjektivität produziert? Was sind die An-

triebsfaktoren dessen? Welche Metaphern und Narrationen kreisen um diese?

Im folgenden Unterkapitel wird die Frage der Exposition durch die Form der

produktiven Blasiertheit und ihrer Metaphern, literarisch-pathologischer Diskur-

se und ihrer Bedeutung für die Technologie und Umgebungen betrachtet. Darauf

folgt in einem zweiten Abschnitt die mit ihr verschränkte Gegenfigur der zerset-

zenden Langeweile, der Ennui, der in gleicher Weise betrachtet wird.

5.2 Produktive Blasiertheit

»Please allow me to introduce myself, I’m

a man of wealth and taste«8

Über Geschmack lässt sich, Sprichworten zum Trotz, trefflich streiten. Denn die-

ser, vor allem wenn er noch vornehmlich als ›guter‹ daherkommt, kann entschei-

dende Unterschiede ausmachen. Man hat ihn oder man hat ihn nicht. Das ver-

meintlich so banale ›draw a distinction!‹9 ist, wie die Auseinandersetzungen Barbeys

und auch Baudelaires zeigen, eine Grundlage des Dandyismus.

Dementsprechend ist es nur folgerichtig, wenn sich eine solch sinistre Figur

wie der Luzifer im Song der Rolling Stones, um desHörers Sympathie zu erheischen,

nonchalant als Mann von Geschmack und Vermögen vorstellt. »Geschmack haben

heißt, einen Unterschied herzustellen, indem man Unterschiede treffen kann, wo

andere keine mehr treffen können.«10

Die Faszination für den Teufel mag zwar schon vielfach Kulturgeschichte ge-

schrieben haben.11 »I’ve been around for a long, long year«12 singt Luzifer/Jagger.13

Doch schreitet der Pferdefuß seiner infernalischen Majestät nach wie vor durch

unzählige Filme, Serien und Bücher. Der Teufel ist »eine Maske ohne Gesicht«14,

die sich zum einen als Medium der Täuschung und Verdunklung, der Mimese, und

zum anderen als vermeintliches Alleinstellungsmerkmal nutzen lässt.15 Satan wird

8 Mick Jagger, Keith Richards: Sympathy for the Devil. Beggars Banquet. 1968.

9 Vgl. George Spencer Brown: Laws of Form. London 1969. Vgl. dazu auch: Bolz, 95.

10 Bernhard Siegert: A Man of Wealth and Taste. In: Albert Kümmel-Schur (Hg.): Sympathy for

the Devil. München 2009, 33-45, 33.

11 Vgl. Zur ›langen‹ Geschichte des Teufels: Kurt Flasch: Der Teufel und seine Engel. Die neue Bio-

graphie. München 2015.

12 Mick Jagger, Keith Richards: Sympathy for the Devil. Beggars Banquet. 1968.

13 Vgl. Norbert Bolz:What’s puzzling you. In: Albert Kümmel-Schur (Hg.): Sympathy for theDevil.

München 2009, 93-102, 101. (Im Folgenden: Bolz).

14 Luther Link: Der Teufel. Eine Maske ohne Gesicht. München 1997, 209.

15 Vgl. Kapitel 6.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Der Dandy im Smart Home

bis heute in popkulturellen Darstellungsweisen16 gern mit dandyistischen Attri-

buten versehen und auch dem Diskurs des Dandyismus werden seit der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts satanische Züge verliehen. Der Diskurs um den Teufel

des Dandyismus oder auch des Dandyismus des Teufels erweist sich als ein Spiel

aus Fremd- und Selbstzuschreibungen. In der Fremdbestimmung wird der Dandy-

ismus im Zusammenhangmit dem Satanischen in den Diskurs um die Dekadenz –

und dementsprechend ins Pathologische – eingereiht, wie unten weiter ausgeführt

wird.

»Der Teufel ist also Vertreter einer Ordnung, die auf Unterscheidung gebaut

ist.«17 Satan erweist sich in der Selbstauskunft des Dandyismus erstens als will-

kommenes Distinktionsmedium und zweitens im Zusammenhang aus Subjekti-

vierungsstrategie und Produktion eben nicht als irgendeine Metapher, sondern

wird in diesem Kapitel als eine zentrale Narration dessen behandelt: So führt der

Leibhaftige im Weiteren auf der Suche nach der Exposition und Produktion des

Dandyismus durch die nächsten Abschnitte.

Im Gewande Luzifers lässt sich aus einer medientheoretischen Perspektive fol-

gender Zusammenhang pointieren: »Was bleibt, ist nur diese bloße Vermittlungs-

aktivität, eine Vermittlung, die sich sofort selbst negiert:«18 Satan ist, folgt man

Michel Serres, ein »Spiel des Dritten. […] Auch er arbeitet am Ausschluß und am

Einschluß […].«19 So ist imWeiteren der Teufel »nicht [nur F.H.] als Motiv, […] oder

Bild [zu verstehen (F.H.)], sondern sehr viel allgemeiner als Form der Kommuni-

kation.«20

Sisyphusarbeit der Distinktion

Distinktion setzt Beobachtung voraus. Damit könnte man im selben Atemzug den

Teufel als das »Maskottchen des Konstruktivismus«21 bezeichnen, insofern, dass er

16 Unzählige Filme, Songs und Serien lassen den Leibhaftigen in der einen oder anderenWeise

auftreten. Hier seien nur zwei Beispiele der jüngeren Serienlandschaft herausgegriffen: In

aller Klischeefülle und Stereotypie ist der Teufel Protagonist der FOX-Serie Lucifer (2016).

In subtilerer und der dekadent-ästhetizistischen Narration des Dandyismus verpflichteter

Art undWeise spielt der Diskurs um den Teufel als unterschwelliges Motiv in Hannibal eine

wesentliche Rolle. (Vgl. Kapitel 3.2 Der Teufel steckt im Dekor).

17 Bernhard Siegert: A Man of Wealth and Taste. In: Albert Kümmel-Schur (Hg.): Sympathy for

the Devil.München 2009, 33-45, 33.

18 Eugene Thacker: Vermittlung und Antivermittlung. In: Erich Hörl (Hg.): Die technologische Be-

dingung. Beiträge zur Beschreibung der technischenWelt. Berlin 2011. 306-332, 315.

19 Vgl. Michel Serres: Der Parasit. Frankfurt a.M. 1987, 384.

20 Vgl. Niels Werber: Diabolische Kommunikation. Der Teufel in der Kulturtheorie. Vortrag ge-

halten am 19.07.2006, FU Berlin. »Der Teufel. Stationen einer kulturgeschichtlichen Karrie-

re.«, Das Vortragsmanuskript wurde mir dankenswerter Weise von Niels Werber zwecks Zi-

tation zur Verfügung gestellt.

21 Bolz, 96.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 155

als Beobachter Gottes eine Beobachtung zweiter Ordnung inkorporiert. »Die Tren-

nung von Gott, die ihn jenseits der Grenze des Guten setzt, qualifiziert ihn aber

zum Beobachter.«22 Dieser Modus wurde bereits im zweiten Kapitel durch David

in Alien Covenant vorgeführt: Satanische Blickordnungen sind Selbstermächti-

gungsszenarien.

Der Dandy versucht sich, hierbei dem Leibhaftigen verwandt,mittels Inszenie-

rung und Proklamation an die Stelle des Beobachters zweiter Ordnung zu setzen.

Diesem wird jedoch der Zugzwang des steten Unterscheidens zum Verhängnis.

Denn was passiert, wenn die Unterscheidungen immer wieder nivelliert werden?

Wenn die benötigte und gewollte Devianz im wahrsten Sinne des Wortes salonfä-

hig wird?

»Als Original und extravagante Person stellt er [der Dandy (F.H.)] die Ausnahme

von der Regel dar, die die Regel bestätigt und damit, obwohl sie zugleich die

erforderliche Varietät liefert, das Problem einer Restabilisierung nicht löst. […]

Daher lehnt der Dandy Mode vermutlich ab und nimmt für sich in Anspruch,

Trends zu setzen, ohne sich an die Mode zu halten.«23

Jedoch, wenn die Ausnahme zur Regel wird bzw. die mimetische Elite eingeholt

wird, steht der Dandyismus in einer Problemposition. So muss er sich, um in der

Rolle der Avantgarde zu verbleiben, als modischer und ästhetischer Vorreiter stets

dynamischer Veränderung verpflichten.Dabei begibt er sich zugleich immer in Ge-

fahr, kopiert, nachgeahmt, vereinnahmt zu werden und somit der Allgemeinheit

zum Opfer zu fallen. Oder, wie es Niklas Luhmann ausdrückt: »Dem 19. Jahrhun-

dert bleibt nach dem Copieren religiöser Formen nur noch das Copieren als sol-

ches. Das Absolute wird zur Geste. Das Unerreichbare wird als Dandy, als Clown,

als Straßenjunge symbolisiert.«24 Die Mimesis wird zur Geste für zukünftige An-

ordnungen. Das bedeutet, dass dem Nachahmungsgefälle eine Dynamik des Ab-

standnehmens und zugleich eine Idealisierung dieser Ausgeschlossenheit, dem-

nach eine Inanspruchnahme und ein Akt des Einschließens, auf dem Fuße folgt.

Die selbsternannte Aristokratie provoziert stante pede die Volte der Nivellierung der

Statusunterschiede, was wiederum eine Absatzbewegung zur Folge hat. Die (eige-

ne) Subjektivität muss stets weiter produziert werden und führt zu Produktions-

dynamiken und -Verhältnissen, die sich ausbreiten.

Ständig das Unerreichbare anzustreben, das Erstaunen der Anderen zu suchen,

ohne sich selbst der Blöße des Erstaunens auszuliefern, wie es der Baudelairesche

Dandyismus zum Prinzip erhebt, erweist sich als perpetuum mobile, in dem Sinne,

22 Norbert Bolz: Böse Theorie. In: Alexander Schuller,Wolfert vonRahden (Hg.):Die andere Kraft.

Zur Renaissance des Bösen. Berlin 1993, 279-287, 285. (Im Folgenden: Bolz: Böse).

23 Esposito, 153.

24 Niklas Luhmann: Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität. Frankfurt a.M. 1994, 218.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Der Dandy im Smart Home

dass ein ständiger Distinktionsprozess nötig ist, der oft nur vomEingeholt-Werden

durch die Anderen geprägt ist. Distinktion ist Nachahmungsvorsprung. Somit ist

der Unterscheidungsprozess immer wieder von Neuem von Nöten. »So sehen wir

nur, wie ein angespannter Körper sich anstrengt, den gewaltigen Stein anzuheben,

ihn hinaufzuwälzen und mit ihm wieder und wieder einen Hang zu erklimmen

[…].«25

Das Wiedereingeholt-Werden, diese Sisyphusarbeit der Unterscheidung, stellt

eine Grundlage des ästhetischen Prozessierens und Produzierens des Dandyismus

dar. Der Dandy steht immer unter Zugzwang und allzu oft bleibt ihm eben nur

noch das Böse und Imperfekte als letztes Tabu. »Jeder Unterschied, den man hier

operativ beibringt, frevelt an der Perfektion. Insofern ist das Diabolon der Name

für die verbotene Differenz schlechthin.«26

Teuflischer Gewährsmann

In seinem Essay Der Mensch in der Revolte stellt Albert Camus den Dandy als litera-

risch-historische Gestalt in eine Reihe mit Nihilisten und Anarchisten verschiede-

ner Couleur. Für ihn stehen die Dandys ganz in der Tradition der Gegenreforma-

tion und der schwarzen Romantik.27 Man kann zu dem Schluss kommen, für Ca-

mus seien die Dandys konservative Revolutionäre avant la lettre.28 Der Dandyismus

erscheint als eine anti-aufklärerische und anti-humanistische Position: »Denn ge-

rade in einer Gesellschaft der Gutmenschen, die die Menschheit vergöttlicht, kann

der Dandy als Antichrist auftreten.«29 Camus nennt Joseph de Maistre, Marquis de

Sade, Lord Byron und die Satansfigur aus Miltons Paradise Lost (1667) als dandyis-

tische Vorläufer und Gewährsmänner dieser Position.

»Bald heftet er den schmerzlich düstern Blick Auf Eden, das nun lieblich vor ihm

lag, Bald auf den Himmel und der Sonne Glanz, Die hoch auf ihrer Mittagszin-

ne thronte; Dann hob er unter Seufzern an: ›Ha, Sonne die mit höchstem Glanz

gekrönt, […] Dich ruf ich an – doch nicht mit Freundes Gruß, Nein dir zu sagen,

daß ich deinen Strahl Aufs tiefste hasse, denn er mahnt mich nur, wie herrlich

einst ich über dir gethront, Bis Stolz und Herrschsucht mich daniederwarf, Als ich

des Himmels einz’gen Herrn bekriegte. […] Doch all sein Gutes zeugte Böses nur

In mir; jedwede Untertänigkeit War mir verhaßt; ich erwähnt, ein Schritt noch

25 Albert Camus: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek 2010, 12. Aufl., 156.

26 Bolz: Böse, 285.

27 Vgl. zum Begriff der schwarzen Romantik: Mario Praz: Liebe, Tod und Teufel. Die schwarze Ro-

mantik. München 1981, 2. Aufl.

28 Zum Dandyismus als einer harten und gefährlichen Position vgl. Kapitel 7.1 Dandyismus der

Härte.

29 Bolz, 101.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 157

höher Würd mich zum Höchsten machen und der Schuld Endloser Dankbarkeit

entledigen […]‹«30

John Miltons Satan ist ein düster-blasierter und gelangweilter Melancholiker,31 der

zur Galionsfigur für die Affinität des Dandys zum Bösen und Oppositionellen aus-

gerufen wird. »[B]esessen von – solchen Vorstellungen, wird man begreifen, daß

es mir fast unmöglich wäre, aus all diesem nicht den Schluß zu ziehen, daß der

vollkommenste Typus männlicher Schönheit niemand anderes ist als Satan – wie

Milton ihn geschildert hat,«32 bemerkt Baudelaire in seinem Tagebuch Raketen. Sa-

tan sitzt, halb kauernd, halb wankend, in der oben zitierten Schilderung Miltons,

auf einem Felsspalt und richtet den Blick auf die Sonne. Er ist, wie der Androide

David in Alien Covenant, voller Bedauern über seinen Fall und doch voll rebelli-

schem Trotz gegen den göttlichen Schöpfer. Milton inszeniert in seinem Versepos

Satan anfangs bewusst als großartigen, schönen Mann, um den Lesenden die Fas-

zination am Bösen vorzuführen.

Luzifer ist der Geist, der stets verneint, um es mit seinem mephistophelischen

Bruder im Geiste auszudrücken. Mit aller Vergeblichkeit, sich der Allmacht Gottes

zu widersetzen, rollt er in einer ewigen Schleife seinen Felsen der negativen Ästhe-

tik den unüberwindlichen Berg hinauf. Er ist ein ästhetizistischer Sisyphos. Seine

Schönheit liegt gerade in der Zwecklosigkeit seines Protestes. Sein Widerstand ist

exzessives und exerziertes l’art pour l’art. »[D]er Dandy kann sich nur aufstellen,

indem er sich entgegenstellt. […] Immer im Bruch mit der Welt, am Rand, zwingt

er die andern, ihn selbst zu erschaffen, indem er ihre Werte leugnet.«33

Lachend in der Sackgasse

Dieser Stolz des scheiternden Protestes, welchen man durchaus als eine aggressi-

ve Form männlicher Eitelkeit oder einer toxic masculinity34 adressieren kann, hat,

neben der unzweifelhaft destruktiven Komponente, eine hyperaktive, produktive

Seite: DerHegelschüler undTheoretiker eines amoralischen Egoismus,Max Stirner

(1806-1856), stellt diesen Diskurs in Der Einzelne und sein Eigentum 1845, zeitgleich

zu Baudelaires dandyistischen Exerzitien, auf eine philosophische Basis:

»Unser trotziger Mut. Wir kommen gemach hinter alles, was Uns unheimlich

und nicht geheuer war, hinter die unheimlich gefürchtete Macht der Rute, der

strengen Miene des Vaters u.s.w., und hinter allem finden Wir Unsere – Ataraxie,

30 Vgl. John Milton: Das verlorene Paradies. Das wiedergewonnene Paradies. München 1966, 83f.

31 Vgl. zur Melancholie: Kapitel 5.2 und Kapitel 6.

32 Vgl. Baudelaire: Raketen, 202.

33 Camus: Revolte, 45.

34 Vgl. Kapitel 7.2.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Der Dandy im Smart Home

d.h. Unerschütterlichkeit, Unerschrockenheit, unsere Gegengewalt, Übermacht,

Unbezwingbarkeit.«35

Jede Autorität, außer der selbsternannten Aristokratie des eigenen Egos, soll über-

wunden werden. In der ataraxia, der calmness, Kälte und Glätte liegt das blasierte

Protestpotenzial, welches die (Gegen-)Gewalt determiniert. Stirners Einzelner ist

Miltons Luzifer und Baudelaires Dandy in nihilistischer Konsequenz. Die Radika-

lität von Stirners Position ist nicht nur das Primat egoistischer Selbstreferenziali-

tät bzw. Selbstgenügsamkeit. Seine Theorie ist wesentlich destruktiver, als sie sich

in der Tarnung einer aufklärerischen Position maskiert. Stirners »Mir geht nichts

über mich!«36 ist keine bloß philosophische Rechtfertigung eines quasi-dandyisti-

schen Narzissmus, sondern affirmativ nihilistisch. Diese nihilistische Radikalität

Stirners verdeutlicht sich im Vergleich zu Nietzsche. »Stirner lacht in der Sack-

gasse, Nietzsche rennt gegen die Mauern an.«37 Nietzsches Auseinandersetzung

mit dem Nihilismus ist ambivalenter als Stirners Proklamationen. Nietzsche ist

ein Suchender. Stirner hat seinen Platz gefunden: »Ich hab’ mein Sach’ auf Nichts

gestellt.«38 Diese blasierte Ausgangsposition hat, wie weiter zu zeigen ist, seine

produktiven Konsequenzen. Diese Distinktionsdynamik lässt sich an der Teufels-

metapher weiter aufzeigen:

Denn angesichts der prozessualen Verwandtschaft des Teufels und des Dandys

wird Luzifer zu einem attraktiven Narrativ der sich ansonsten von einem funda-

mentalen Katholizismus angezogen zeigenden Dandys wie Barbey oder Baudelai-

re. Hierbei geht es wie so oft und in erster Linie, beim einen wie beim anderen,

um Distinktion durch Tabubruch und Provokation. »Der Teufel ist oft nur ›der An-

dere‹.«39 Die Suche nach Distinktion ist von jenem ständigen, infiniten Prozess

geprägt, wie es die Strafe des Sisyphos visualisiert. Ständige Neuerfindung, ein

endloser Kreislauf aus Abgrenzung und Eingeholt-Werden durch eine Mimesis der

Anderen sind die Triebfedern ihrer Produktion: Die Aufrechterhaltung der Dis-

tinktion kann, wie bereits angedeutet, oft nur über Paradoxien bzw. Ambivalen-

zen erreicht werden, wie beispielsweise sich radikal katholisch zu geben und sich

gleichzeitig als fasziniert vom Satanischen zu offenbaren: »Man sagt von mir, ich

sei nicht katholisch; man sagt, meine Dichtung sei teuflisch und dämonisch. Was

für ein Widerspruch! Nichts ist doch katholischer als der Teufel.«40 Das Bekennt-

nis zum Teufel bzw. zu einem wie auch immer gearteten Satanismus oder oft auch

35 Max Stirner: Der Einzelne und sein Eigentum. In: Hans G. Helms (Hg.):Max Stirner.Der Einzel-

ne und sein Eigentum und andere Schriften.München 1968, 33-225, 39. (Im Folgenden: Stirner).

36 Ebenda, 37.

37 Camus: Revolte, 53.

38 Stirner, 35.

39 Luther Link: Der Teufel. Eine Maske ohne Gesicht.München 1997, 209.

40 Eine Aussage, die Baudelaire zugeschrieben wird. Vgl. Victor Fournel: L’Emancipation (belg.

Zeitung) am 20. April 1865; zitiert von G. Chalier: Passages, Bruxelles, La Reneaissance du

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 159

Okkultismus ist im 19. Jahrhundert ein wirksamer Tabubruch für die stets nach

der nächsten Distinktionsmöglichkeit dürstenden Dandys. Baudelaire schreibt in

der kurzen Erzählung Clergeon in der Unterwelt, die er einem Brief an Félix Nadar

beilegt: »Ich glaubte, die Hölle sei der rechte Ort, seinen Adel zu beweisen.«41 In

anderen Worten: »Die Hölle ist nicht bloß eine religiös-ethische, sie ist auch eine

ästhetische.«42

Das Doppelspiel aus Lichtung und Verbergung, das Vorstoßen und Eingeholt-

Werden des ästhetischen Prozesses provoziert einen Exzess der Distinktion. Wie im

Vorherigen behandelt, zeigt sich Baudelaires ästhetisches Primat als Hervorhe-

bung der Künstlichkeit und des infiniten Prozesses desDandyismus auch als Abset-

zung von dem an der Ursprungsfigur Brummell orientiertenNarration des ›nascitur

non fit‹, oder auch Inkorporations-Dandyismus.

Das vormalige Ideal des Understatements eines Brummell reicht als Orientie-

rung bzw. Inszenierungsformierung nicht mehr aus, um das vom Dandyismus an-

gestrebte ästhetische Primat aufrechtzuhalten. Es bleibt nur die Flucht nach vorn.

Die Ästhetik wird zur Mitte des 19. Jahrhunderts vom Kopf auf die Füße gestellt.

Statt der Blüte wird der Verfall gefeiert, das Böse wird zum Guten in der Kunst er-

klärt, und der Teufel erscheint vielen anbetungswürdiger als der christliche Gott.

Aus dieser Gemengelage entsteht diese exzessive Dynamik des Distinguierens, die

eng verbunden ist mit Diskursen des Ästhetizismus, der Dekadenz und einem Kult

des Bösen.

Ein hölzernes Eisen: Ästhetik des Hässlichen

Es ist diese Entladung vorher unsagbarer Diskurse, die esmöglichmacht, von einer

Ästhetik des Hässlichen oder gar einer Ästhetik des Bösen zu sprechen und zu

schreiben. Der Hegel-Schüler Karl Rosenkranz veröffentlicht 1853 eine Ästhetik des

Häßlichen, in dem er das Häßliche als das ›Negativschöne‹43 beschreibt.

»Eine Ästhetik des Häßlichen kann manchen ähnlich klingen wie ein hölzernes

Eisen, weil das Häßliche das Gegenteil des Schönen ist. Allein das Häßliche ist

vom Begriff des Schönen untrennbar […]. Jede Ästhetik ist gezwungen, mit der

Beschreibung der positiven Bestimmungen des Schönen irgendwie auch die ne-

gativen des Häßlichen zu berühren.«44

Livre, 1947, 166: In: W.T. Bandy, Claude Pichois (Hg.): Baudelaire im Urteil seiner Zeitgenossen.

Frankfurt a.M. 1969,146.

41 Charles Baudelaire: Briefe 1858-1860. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baude-

laire. Sämtliche Werke/Briefe. Band 6. Les Paradis artificiels. Die Künstlichen Paradiese. München.

1991, 26.

42 Karl Rosenkranz: Ästhetik des Häßlichen. Stuttgart 2007, 11. (Im Folgenden: Rosenkranz).

43 Vgl. Ebenda, 5.

44 Ebenda, 13.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Der Dandy im Smart Home

Rosenkranz nähert sich dieser ›negativschönen‹ Ästhetik an, indem er das Hässli-

che als die Mitte zwischen dem Schönen und dem Komischen begreift.45 Anhand

verschiedener Kategorien des Unvollkommenen – vom Natur- und Kunsthässli-

chen über das Widrige und letztlich bis zum Bösen, das er in das Verbrecherische,

das Gespenstische und das Diabolische aufteilt – endet die Darstellung des Hässli-

chen bei der Karikatur. Für die Auseinandersetzung einer dandyistischen Ästhetik

als Exzess der Distinktion im auslaufenden 19. Jahrhundert sind vor allem Rosen-

kranz’ Aussagen zum Bösen als dem Diabolischen, als διαβάλλειν (diaballein, d.h.

trennen, unterscheiden) von Interesse. »In diese Hölle des Schönen wollen wir hier

niedersteigen.«46

Rosenkranz koppelt die Frage nach einer nicht nur bloß literarischen oder auch

ästhetischen Mode der Satans-Faszination deutlich an die Attribute des Dandyis-

mus. Er bezieht sie auf eine »satanische Schnöseligkeit«47 in der Literatur. Indem er

diese satanischeMode gleichzeitig in die Diskussion um den Dekadenzdiskurs im-

plementiert, diversifiziert er dandyistische Diskurse in den Kontext um den Zeit-

geist der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts:

»Aus den unruhig ermatteten, genußgierig impotenten, übersättigt gelangweil-

ten, vornehm zynischen, zwecklos gebildeten, jeder Schwäche willfahrenden,

leichtsinnig lasterhaften, mit dem Schmerz kokettierenden Menschen der heu-

tigen Zeit hat sich ein ideal satanischer Blasiertheit entwickelt, das in den Ro-

manen […] mit dem Anspruch auftritt, für edel gehalten zu werden, zumal diese

Helden gewöhnlich viel reisen, sehr gut essen und trinken, die feinste Toilet-

te machen, nach Patschouli duften und elegante weltmännische Manieren ha-

ben.«48

Blasiertheit

Hermann Bahr (1863-1934) kennzeichnet in seinen Studien zur Kritik der Moderne ei-

nen »neuen Satanismus« in Absetzung zur Teufelsanbetung und dem Hexenwesen

des Mittelalters: »Er ist nicht die jähe Aufwallung unbändiger Kräfte, sondern kal-

te Berechnung künstlicher Genüsse. Es ist ein lebemännischer Satanismus.«49 Die

kalte Berechnung der vor allem als ›künstlich‹ etikettierten Genüsse implementiert

eine hedonistisch ästhetizistische Ökonomie in den Zusammenhang des Dandyis-

mus des Teufels bzw. in den Diskurs um den Dandyismus als solchen.

45 Die Nähe des Bösen zum Komischen findet man etwa auch bei Kierkegaard. Vgl. Sören Kier-

kegaard: Der Begriff der Angst. In: Ders:Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zittern. DieWieder-

holung. Der Begriff der Angst. München 2010, 3. Aufl., 441-640, 603. Vgl. Kapitel 5.2.

46 Rosenkranz, 11.

47 Ebenda, 357.

48 Vgl. ebenda, 357f.

49 Hermann Bahr: Kritisches. In: Ders: Kritische Schriften in Einzelausgaben. Band 4. Studien zu Kri-

tik der Moderne.Weimar 2013, 2. Aufl., 1-33, 29.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 161

Blasiertheit, wie im vorherigen Kapitel bereits kurz angedeutet, wird von Ge-

org Simmel in seiner Philosophie des Geldes in einen Zusammenhangmit Verschwen-

dung gestellt. Gerade diese ist ein Topos der Dekadenz.50

Aus diesem Bild resultiert eine spezielle, man könnte auch sagen, spielerische

Relation des Dandys zum Geld: »Doch der Dandy trachtet nicht nach Geld als nach

etwas Wesentlichem; ein unbeschränkter Kredit würde ihm genügen; diese grobe

Besitzgier überläßt er den gewöhnlichen Sterblichen«51, schreibt Baudelaire. Geld

ist für ihn niemals Selbstzweck. Die Akkumulation ist ihm fremd. Er entwertet den

Kapitalzusammenhang, indem er radikal verschwendet. Geld wird vom Dandy als

Medium der Ästhetik instrumentalisiert. Geld – hoch artifiziell, hoch symbolisch –

ist ein Parademedium des l’art pour l’art. Der Komplex aus Dandyismus, Ästhetizis-

mus und Verschwendung verdeutlicht sich in der ästhetizistischen Literatur. Der

archetypische Text dieser Ausrichtung dekadenter Verschwendung ist wiederum

Joris-Karl Huysmans Roman À rebours.

Die unproduktive Verausgabung durch Luxusgüter, wie im Zusammenhang

mit der angesprochenen Schildkröte, findet in Gold und Edelsteinen einen Kul-

minationspunkt, insofern man nach Georges Bataille das Folgende beachtet: »Ju-

welen müssen nicht nur schön und glänzend sein […], sondern erst das Opfer eines

Vermögens, demman ein Diamantenkollier vorzieht, macht das Faszinierende […]

aus.«52 Eine akzelerierende Steigerung der Genusserfahrung, die immer subtilere

Unterscheidungen erfordert, dient dem Dandy vermeintlich zur Flucht aus oder

zur Verweigerung der Produktionszirkulation. Sie hebt aber die Produktion nicht

aus der Zirkulation heraus, sondern vielmehr auf eine erweiterte ontologische Ebe-

ne. Der Dandyismus macht sie somit vielmehr zur akzelerierten, problematischen

Basis seiner Subjektivierung.

Blasiertheit im Zusammenhang mit Produktion erweist sich ebenso als in-

teressanter Faktor für Verschwendungszusammenhänge, der sich, da durch den

Verschwendungsakt nichts gewonnen werden kann, letztlich immer nur selbst re-

produziert. Georg Simmel hatte, wie im Zusammenhang zur Dingkultur des 19.

Jahrhunderts angeklungen, die Blasiertheit innerhalb der Geldwirtschaft bereits

in ein Wechselspiel mit der Distinktion gebracht. »Die entscheidende Nüance ist

hier also nicht die Entwertung der Dinge überhaupt, sondern die Indifferenz ge-

gen ihre spezifischen Unterschiede […].«53 Die Blasiertheit ist als Bezeichnung ei-

nes ursprünglich pathologischen Zustandes einer Reizüberflutung, einer Übersät-

50 Teile dieses Abschnittes sind in folgendem Aufsatz erschienen: Felix Hüttemann: Ästhetizis-

tische Verschwendung. Zwischen Exzess und Entzug. In: Judith Ellenbürger, Felix T. Gregor

(Hg.): Bild Medium Geld. Paderborn 2019, 95-110.

51 Ebenda, 242.

52 Georges Bataille: »Der Begriff der Verausgabung« (1933), in: Ders.: Die Aufhebung der Ökono-

mie, Berlin 2001, 7-31, 13.

53 Simmel: Geld, 335.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Der Dandy im Smart Home

tigung aus dem französischen blasé entlehnt. Sie steht in einem Assoziationsfeld

mit Hochmut, Eitelkeit und Selbstherrlichkeit und gleichzeitig erweist sie sich als

diagnostischer Schlüsselbegriff in Prozessen der Abstumpfung, der Emotionslo-

sigkeit, Langeweile und sozialer Distanz des 19. Jahrhunderts.54

Blasiertheit umschreibt demnach einen Zustand, der aufgrund exzessiver Ge-

nusserfahrung eine lebensüberdrüssige Übersättigung suggeriert. »[B]lasiert ist

derjenige, der durch sein Verhalten zu verstehen gibt, niemand sei es wert, seine

Aufmerksamkeit zu erregen, nichts gäbe es, was er nicht bereits erlebt und ausge-

kostet habe.«55 Die vermeintlich so dandyistische Weltgewandtheit schlägt immer

wieder in Lethargie und Langeweile um. Durch die schiere Häufung vermeint-

licher Genüsse lassen sich gleichsam keine Unterschiede zwischen diesen mehr

ausmachen. Die Blasierten können nur durch weiter akzelerierende Steigerung

der Genusserfahrung, durch noch feinere Unterscheidungen, durch immer sub-

tilere Distinktionen, die Schleife weiter durchlaufen, um dem Ennui kurzfristig zu

entkommen. Simmel führt dies in seinem Text Die Großstädte und das Geistesleben

weitergehend aus. Sein Schlagwort von »der Steigerung des Nervenlebens«56 ak-

zentuiert eben jenen Prozess blasierter Produktivitätszwänge.

Neben der in Der Philosophie des Geldes bereits aufgezeigten Blasiertheit, wel-

che aus der Distinktionsnivellierung der Dinge in der Geldwirtschaft resultiere,

bietet das environment der Großstadt nach Simmel einen weiteren Akzelerations-

faktor. Die beschleunigten, künstlichen, nicht-natürlichen Umgebungen der Mas-

senstädte evozieren nach Simmel eine so rasche Folge an Nervenreizen, sodass

diese neben dem maßlosen Genussleben als Ursprungsquelle die Blasiertheit als

paradigmatischen Seelenzustand des Großstädters zufolge habe. Die Ausprägung

dandyistischer Blasiertheit zum einen aus der Extrapolation aus dem Satanisch-

Luziferischen und zum anderen aus der Subversion der Geldwirtschaft kulminiert

in einer künstlichen Umgebung der Großstadt als Manifestierung des Künstlichen,

Beschleunigten und Heterogenen.

In den ästhetischen Komplexen des Dandyismus wird das Künstliche in ei-

ner Selbstermächtigungsgeste auf die Spitze getrieben. Diese Geste subvertiert die

psychopathologische Diagnostik, indem sie das angebliche Phlegma des psychopa-

thologisch Blasierten unterläuft, und zwar vor allem dergestalt, dass der Dandy-

ismus Blasiertheit als produktiven Prozess ausgestaltet. Blasiertheit ist, und darin

liegt die Produktivität unter der Perspektive ästhetizistischer Diversifikation »ret-

tungslos in Äußerlichkeiten verstrickt, am Exterieur orientiert.«57 Sie strebt nach

54 Vgl. zur Pathologie der Blasiertheit: Nikolaus Petrilowitsch: Zur Psychologie und Psychopa-

thologie der Blasiertheit. In: Ders.: Charakterstudien. Basel 1969, 24-38.

55 Ebenda, 26.

56 Simmel: Großstadt, 116.

57 Vgl. Nikolaus Petrilowitsch: Zur Psychologie und Psychopathologie der Blasiertheit. In: Ders.:

Charakterstudien. Basel 1969, 24-38, 27.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 163

Außen, diversifiziert sich in der Relation zwischen Umgebenden und Umgebenem

undmacht als akzelerierte Form der Aisthetik die Relationalität vonWahrnehmen-

den undWahrgenommenen zur Bedingung der Subjektivität in Umgebungen. Esse

est percipi wird im Dandyismus auf eine radikale Weise zur Bedingung, sowohl on-

tologisch als auch im Hinblick auf die weitere Auseinandersetzung, technologisch.

Satans-Litaneien

Was lässt sich aus dem zuvorderst Pathologischen der Blasiertheit für den ästhe-

tischen Diversifikations- und Produktionsprozess des Dandyismus ableiten?

Neben den theoretisch-ästhetischen Auseinandersetzungen bei Simmel oder

Rosenkranz sorgt auf dem literarischen Tapet des 19. Jahrhunderts eine vermeint-

liche Satansfaszination spätestens seit Baudelaire nicht nur für Distinktion, son-

dern evoziert eine literarische Mode des Bösen, Unheimlichen und Esoterischen

unter den später als dandyistisch oder in Kritik darauf als dekadent etikettierten

Kunstschaffenden. Diese bringen eine spezielle, weit heterogenere und produktive

Blasiertheit in Stellung, als es die Psychopathologie diagnostiziert.

Baudelaires Les Litanies de Satan (die Satans-Litaneien) ca. 1857, Barbey d’Aure-

villys Les Diaboliques (Die Teuflischen) von 1874 wie auch Huysmans Là-bas (Tief Un-

ten) von 189158 provozieren sowohl Nachahmende als auch massive Kritik in Form

eines Degenerations-Diskurses, wie ihn als prominentester Kritiker der Arzt Max

Nordau in seinem zweibändigen Werk Entartung von 1893 zusammenfasst:

»In der gesitteten Welt herrscht unverkennbar eine Dämmerstimmung, welche

sich unter Anderm auch in allerlei seltsamen ästhetischen Moden ausdrückt. Al-

le die neuen Richtungen […] der Decadentismus, der Neomystizismus und ihre

Unterformen, sind Kundgebungen der Entartung und der Hysterie und mit de-

ren klinisch beobachteten und unzweifelhaft festgestellten geistigen Stigmaten

identisch.«59

Die im Dandyismus produktive Blasiertheit zeigt sich in Hinblick auf die Affinität

zum Diskurs um den Teufel nicht nur allein in Form seines hochmütigen Revol-

tierens, seines non serviam, sondern dieses reicht – und darin liegt die dezidierte

Leistung der dandyistisch ausgeprägten Literatur – in seiner Produktivität tiefer

und über das 19. Jahrhundert hinaus.

Im Falle des lyrischen Sprechaktes in Baudelaires Les Litanies de Satan beispiels-

weise zeigt sich eine weitaus heterogenere Inanspruchnahme Luzifers, als es der

ästhetizistisch oder davor der romantische Zugriff anfänglich vermuten lassen.

58 Vgl. Baudelaire: Satans-Litaneien. Vgl. Jules Barbey d’Aurevilly: Die Teuflischen. Bremen 2012.

Vgl. Joris-Karl Huysmans: Tief unten. Zürich 1987.

59 Nordau 1, 79. Vgl. Kapitel 6 Pathologie der Ästhetik.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Der Dandy im Smart Home

Baudelaire schreibt: »O du, der klügste und schönste der Engel, Gott, vom Schick-

sal verraten und der Lobpreisungen beraubt, O Satan, erbarme meines langen

Elends dich!«60 Auf den ersten Blick findet ein banaler Austausch, eine Umcodie-

rung von Gott und Satan statt. In gewissem Sinne führt Baudelaire damit eine

Umwertung der Werte vor.61 Aber auf den zweiten Blick rückt der Teufel unter der

Feder Baudelaires in durchaus weitergespannte diskursive Felder ein, die weitab

davon sind, bloß eine Ersetzung des christlichen Gottes zu postulieren. Satan ist

sowohl »vertrauter Heiler der menschlichen Ängste«62 und gleichzeitig derjenige,

der »aus Liebe selbst die Aussätzigsten, die verfluchten Parias die Lust des Paradie-

ses kennen [lehrt]«63, wie auch eine Figur, die »dem Geächteten jenen gelassenen

und hohen Blick verleih[t], der ein ganzes Volk rings um das Blutgerüst [échafaud]

verdammt«.64 Satan wird hier zu einer Bezugsgröße der Benachteiligten, der We-

nigen und gleichzeitig der Elitären. Er fungiert als Tröster der Ausgestoßenen und

als Vermittler einer durch ihn verliehenen Überlegenheit, eben jener produktiven

Blasiertheit des Einzelnen gegenüber der Masse. Satan wird zu einer Chiffre der

Selbstermächtigung:

Satan wird durch Baudelaires Sprechakt zum »complice subtil«65, zu einem

Verbündeten, sei es in der Plötzlichkeit des Unfalls (»du, der mit Zauberkraft, die

alten Knochen des verspäteten Betrunknen schmeidigt, über den die Pferde tram-

peln«66) oder in der Bewusstlosigkeit des Schlafes (»Du, dessen breite Hand dem

Schlafwandler die Abgründe verdeckt hält, der am Rand der Dächer irrt«67). Der

Teufel rückt durch Baudelaires lyrische Anrufung zum »Stab der Verdammten,

Lampe der Erfinder, Beichtiger der Gehenkten und Verschwörer«68 und damit in

die Position eines Beistandes der Unterdrückten auf. Gleichzeitig wird aus ihm

eine prometheische Figur, die die Erfinder und Techniker auf demWeg der Selbst-

ermächtigung durch die Technik anleitet. Wie bereits in der Deutung Luzifers als

60 Charles Baudelaire: Satans-Litaneien, 315. Im Original: »O toi, le plus savant et le plus beau

des Anges, Dieu trahi par le sort et privé de louanges/O Satan, prends pitié de ma longue

misère!«.

61 Vgl. dazu auch: Roger Caillois: Die Geburt Lucifers. In: Verena von der Heyden-Rynsch (Hg.):

Riten der Selbstauflösung.München 1982, 27-33, 27.

62 Vgl. ebenda. Im Original: »Guérisseur familier des angoisses humaines,«.

63 Ebenda. Im Original: »Toi qui, même aux lépreux, aux parias maudits/Enseignes par l’amour

le goût du Paradis,«.

64 Ebenda. ImOriginal: »Toi qui fais au proscrit ce regard calme et haut Qui damne tout un peup-

le autour d’un échafaud,«.

65 Ebenda, 316.

66 Ebenda. ImOriginal: »Toi qui, magiquement, assouplis les viex os/De l’ivrogne attartdé foulé

par les chevaux,«.

67 Ebenda. Im Original: »Toi dont la large main cache les précipices/Au somnambule errant au

bord des édifices,«.

68 Ebenda. Im Original: »Bâton des exilés, lampe des inventeurs/Confesseur des pendus et des

conspirateurs«.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 165

Sisyphosfigur liegt in ihm ein revolutionäres, politisches Potential im Kampf des

unterdrückten Engels, der sich selbst erhebt. Was in der Perspektivierung Bau-

delaires dabei jedoch hinzukommt und eine produktivere Subversion der patho-

logischen Verweigerung inauguriert als lediglich die Schönheit des scheiternden

Protests, ist der spezifische Charakter blasierter Selbstermächtigung eines satani-

schen Vermittlers (Mediums). Dieser satanische Vermittler verliert sich eben nicht

nur in der Melancholie des schönen Rebellen, sondern elaboriert ein viel weitrei-

chenderes revolutionäres Potential in der Mobilisierung der Technik.

In der literarischen Ansprache Baudelaires wird daraus eben nicht nur eine Ar-

tikulation der Distinktion. Walter Benjamin schreibt zu Baudelaires Inanspruch-

nahme des Teufels: »Satan erscheint in seinem luziferischen Strahlenkranz: als Ver-

wahrer des tiefsten Wissens, als Unterweiser in den prometheischen Fertigkeiten,

als Schutzpatron der Verstockten und Unbeugsamen.«69 Diese Blasiertheit extra-

poliert einen neuen spezifischen und weittragenden dandyistischen Zugang zur

Ästhetik und letztlich, über den Künstlichkeitsbezug, vor allem zur Technik und

Umgebung.Man kann hierbei von einer sich selbst ermächtigenden Gottgleichheit

ausgehen, die über die satanische Blasiertheit codiert wird, welche in technischen

und ästhetischen Prozessen ihren Komplex entfaltet. Denn die Blasiertheit in ihrer

produktiven Intentionalität steuert auf ein Entäußern zu. Der Dandyismus ent-

wirft sich damit zu einem Ensemble von Künstlichkeiten, das sich als Maskenspiel

einer prototechnischen Entwicklung lesen lässt, in dem das Humane dem Non-

Humanen den Weg bereitet.

Überdruss und Abwehr

Blasiertheit muss sowohl als Ergebnis der Reizüberflutung als auch als Reizabwehr

verstanden werden. Diese Ambivalenz ist auch symptomatisch für den Dandyis-

mus. Marshall McLuhan wendet in seiner Theorie der Elektrotechnik als Exteriori-

sierung des Zentralnervensystems das Prinzip der Blasiertheit auf technische bzw.

technologische Bedingungen an: »Unter körperlichem ›Streß‹ oder bei Überreizung

schützt sich das Zentralnervensystem selbst aktiv mit der Waffe der Amputation

oder Absonderung […].«70 Dieses Abschottungsprinzip bei Überreizung, welches

der Blasiertheit entspricht, appliziert McLuhan im Weiteren auf artifizielle, tech-

nische Ensembles. Er begreift die Abschottung vor Sinnes- bzw. Nervenreizen als

Form der (notwendigen) Selbstamputation. Diese Aussage, begreift man die Groß-

stadt als hochtechnische Umgebung, weist interessante Konvergenzen zur Theorie

Georg Simmels auf:

69 Benjamin: Paris, 20.

70 Marshall McLuhan: Die magischen Kanäle. Understanding Media. Basel 1995, 2. Aufl., 75.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Der Dandy im Smart Home

»Das Prinzip der Selbstamputation, die das Zentralnervensystem sofort vom

Druck befreit, läßt sich ohne weiteres auf den Ursprung der Kommunikations-

medien – von der Sprache bis zum Computer – anwenden. Physiologisch spielt

das Zentralnervensystem, jenes elektrische Netz, das die verschiedenen Medien

unserer Sinnesorgane koordiniert, die Hauptrolle. Was immer seine Funktion

stört, muß unterdrückt, lokalisiert oder abgetrennt werden […].«71

Mit Hilfe von McLuhans Perspektive wirft die Blasiertheit cum grano salis einen

langen technologischen Schatten. Es ist für den dandyistischen Zusammenhang

hierbei nicht belanglos, dass McLuhan diesen Komplex aus Selbstamputation und

Selbstbetäubung am Narzissmythos und demnach letztlich am narkotisierenden

Spiegelbild entwickelt. Denn ebenso leitet Baudelaire sein Diktum »Der Dandy

muß sein ganzes Streben darauf richten, ohne Unterbrechung erhaben zu sein;

er muß leben und schlafen vor einem Spiegel«72 aus diesem Mythos ab. Genauso

spielen, wie angedeutet, Narkose sowie die Akzeleration des Nervenlebens als zwei

Faktoren, dieman sowohl imDandyismus als auch in derMedientheorieMcLuhans

findet, innerhalb ›künstlicher Paradiese‹ eine enorme Rolle. In der Digitalität so-

wie in der technologischen Umgebung steigert sich die dandyistische Praxis des

Spiegelns ins Unermessliche. »Das Leben im Netz ist ein Leben vor dem Spiegel

fremder Blicke.«73

Manipulativer Modus der Blasiertheit

Die produktive Blasiertheit in ihrer ästhetischen Ausgestaltung zeigt sich in ers-

ter Provenienz in der Literatur. Oscar Wildes Bonmots seiner Paradefigur des bla-

sierten Dandys Lord Henry Wotton elaborieren einen ästhetizistischen Sprechakt

der Selbstermächtigung des Künstlichen: »Natürlich sein ist bloß Pose […].«74 Ein

Kennzeichen einer literarisch formierten Blasiertheit offenbart sich bei Wilde vor

allem in einem Rückzug ins Paradox. »Der einzige Weg sich einer Versuchung zu

entledigen ist, ihr nachzugeben.«75 Oder noch symptomatischer: »Ich liebe das

Spiel. Es ist soviel wirklicher als das Leben.«76 Neben dem offensiv kokettierend

vorgetragenen und letztlich inkorporierten Paradox zeigt sich eine weitere litera-

rische Inanspruchnahme des Blasierten im Modus der Verführung und der Mani-

pulation.77

71 Ebenda, 75f.

72 Vgl. Baudelaire: Raketen, 224.

73 Klaus Bartels: Selbstverkunstung, Denaturalisierung, Auflösung: Der Dandy als postmoder-

ner Sozialisationstyp. In: Stephan Porombka, Susanne Scharnowski (Hg.): Phänomene der De-

realisierung.Wien 1999, 225-245, 238.

74 Wilde: Dorian, 15.

75 Ebenda, 29.

76 Ebenda, 93.

77 Vgl. dazu Kapitel 6.2.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 167

Der ästhetizistische Dandy, so scheint es, ist immer auch ein Trickster.78 Ma-

nipulation wird hierbei als eine mehr oder weniger subtile Einflussnahme verstan-

den, die sich eines nicht bloß nur ästhetisch induzierbaren Reiz-Reaktionsschemas

bedient: Um die blasierten Nerven anzutreiben oder zur Re-Aktion zu zwingen,

werden immer raffiniertere (Macht-)Spiele, Szenarien oder Konstellationen erson-

nen, die letztlich nur einer dandyistischen Oberflächenrezeption, einer radikalen

Ästhetik der Selbst-Zerstreuung dienen.

Dieser manipulative Modus des Blasierten zeigt sich sowohl im Bereich des

Amourösen und des Verbrechens als auch in der (politisch-gesellschaftlichen) In-

trige. Ebenso prozessiert der Bereich der Manipulation, essentiell für die weitere

Betrachtung, auf einer technischen Ebene als Modus der Anpassung und Verän-

derung der Umgebung. Diese Art der Manipulationsformierung führt zum Topos

des Luziferischen zurück, da es den Teufel als den paradigmatischen Verführer,

Vertragspartner, Verbündeten aufruft.

»Es lag etwas unheimlich Reizvolles darin, Einfluß auszuüben. Keine andere

Tätigkeit kam dem gleich. Seine Seele in eine anmutige Form zu gießen und sie

einen Augenblick darin verweilen zu lassen; die Ansichten des eignen Geistes als

Echo zurückkehren zu hören […].«79 Diese luziferische Assistenz zeigt sich im Mo-

nolog Henry Wottons als Performanz blasierter Selbstermächtigung. Diese wird

innerhalb einer Feedbackschleife aus Einflussnahme, Manipulation und zurückge-

worfener Wirkung, letztlich selbstbespiegelnd, zum Medium eines revitalisierten

aristokratischen Souveränitätskalküls.

Als Paradefigur solchen Taktierens erweist sich neben Wildes Henry Wotton

Des Esseintes in À rebours. Dieser versucht aus eben jenem beschriebenen Kal-

kül – vor allem zur eigenen Zerstreuung und zur Kompensation seines Ennuis –

aus einem jungen Mann einen Verbrecher zu modellieren.80 Er beeinflusst seine

Straßenbekanntschaft dergestalt, dass er den jungen Mann durch die finanzielle

Ermöglichung regelmäßiger Bordellbesuche moralisch und physisch zu verderben

trachtet, um ihn durch den plötzlichen Entzug der ›Förderung‹ in Konflikt mit dem

Gesetz zu bringen.

»›Du liegst falsch, aber ganz falsch‹, versetzte er. ›DieWahrheit ist, daß ich einfach

einen Mörder heranziehen will. Hör gut zu wie ich das begründe. Dieser Junge

ist unberührt und in einem Alter, da das Blut kocht; er könnte den Mädchen in

78 Vgl. Erhard Schüttpelz: Der Trickster. In: Eva Eßlinger, Tobias Schlechttriemen, Doris Schweit-

zer, Alexander Zons (Hg.): Die Figur des Dritten. Ein kulturwissenschaftliches Paradigma. Berlin

2010, 208-224.

79 Wilde: Dorian, 47.

80 Dies ist im Übrigen ein Sachverhalt, der in Hannibal reproduziert und ausgestaltet wird.

Hannibal Lecter manipuliert alles und jeden in seiner Umgebung. Nur so kann er letztlich so

lange als Täter unerkannt bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Der Dandy im Smart Home

seinem Viertel nachlaufen, ehrlich bleiben und sich trotzdem vergnügen, kurz:

in den Genuß seines kleinen Anteils am eintönigen Glück bekommen, das den

Armen zusteht. Bringt man ihn jedoch hierher, in all diesen Luxus, von dem er

nie etwas ahnte und der sich ihm zwangsläufig tief einprägen wird, und schenkt

man ihm nun alle vierzehn Tage dies unverhoffte Glück, wird er sich an die Freu-

den gewöhnen, die seine Mittel ihm versagen. Nehmen wir ferner an, daß sie

ihm binnen nur dreier Monate absolut unentbehrlich geworden sind – und ich

sie in solchen Abständen zuteile, laufe ich nicht Gefahr, ihn zu übersättigen –

und daß ich am Ende dieser drei Monate die kleine Rente streiche, die ich dir

im voraus für diese gute Tat bezahlen werde, wird er eben stehlen gehen, da-

mit er sich hier aufhalten kann. […] Zum Äußersten getrieben, wird er, hoffe ich,

den Herrn töten, der zur Unzeit erscheint, während er versucht, dessen Sekretär

aufzubrechen […].«81

Verführung, respektive Manipulation im dandyistischen Zusammenhang erweist

sich auf den ersten Blick als Sprech- und letztlich Schreibakt. Denn selbst die An-

ekdoten über Brummells Einflussnahmen auf die Londoner Gesellschaft etwa sind

schriftlich dokumentierte, literarisch geformte Vermittlungen. Manipulation fin-

det niemals ohne Medium statt, selbst wenn sie durch basale Werkzeuge, wie die,

demWortstamm bereits abzulesende, menschliche Hand hervorgerufen wird. Das

Schreiben über Verführung sowie die Verführung durch das Schreiben, durch die

Lektüre, etwa bei Wilde, Huysmans oder auch bei Baudelaire, setzt gleichsam auch

eine Verführung, Assistenz durch verschiedenste Medien (Buch, Bild, Graphik etc.)

voraus, sodass im Komplex Dandyismus ebenso von einer Verführung zweiter Ord-

nung durch das ästhetische und technische Medium gesprochen werden muss. Im

Falle des Dorian Gray gelangt die Exaltation des titelgebenden Protagonisten nach

der Lektüre eines bestimmten Buches zur vollen Blüte.82 Die literarische Komposi-

tion wird zur ästhetizistischen Beschwörungsformel: Rhythmus, Wohlklang, Tem-

po.

Man könnte meinen, Texte stimmten Sirenengesänge an, die den Leser Dorian

Gray in den Bann ziehen und gefangen nehmen. Bücher erweisen sich als Phar-

makon, Heilmittel und Gift.83 Sie sind selbst ein künstliches Paradies, ihre Lek-

türe, wie jedes Lesen grundsätzlich, als solches (be-)rauschend, einnehmend, ma-

nipulierend. Eine »Pharmako-Abhängigkeit, mit der die Literatur heimlich immer

assoziiert worden ist«.84 Oder wie es Friedrich Kittler provokativ diagnostizier-

te: »Die Bücher, vordem nur reproduzierbare Buchstabenmengen, reproduzieren

81 Huysmans, 90.

82 Vgl. dazu Kapitel 6.2.

83 Vgl. zumBuch als Pharmakon: Bernard Stiegler:Die Logik der Sorge.Verlust derAufklärungdurch

Technik und Medien. Frankfurt a.M. 2008.

84 Ronell, 17.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 169

fortan selber. Aus dem gelehrtenrepublikanischen Kram in Fausts Studierzimmer

ist eine psychedelische Droge für alle geworden.«85 Es ergeben sich verschiedene

Manipulationsebenen und Ordnungen im dandyistischen Schreib-, Sprech- und

Lese-Akt. Diese verweisen nicht nur auf Distinktion und Verweigerung: Denn in

prägnanterer Weise wird aus dem vermeintlich blasierten Rückzug eine nach au-

ßen drängende Ermächtigungsgeste, ein Vorstoß: »Mehr als einer schreibt wahr-

scheinlichwie ich und hat schließlich kein Gesichtmehr.Man fragemich nicht,wer

ich bin, und man sage mir nicht, ich solle der gleiche bleiben.«86 Michel Foucaults

Feststellung amEnde der Einleitung der Archäologie desWissens lässt sich als Prozess

des Zurücknehmens und Verschwinden des Menschen und ebenso aus philologi-

scher Perspektive als Akt des Lesens akzentuieren, der aus blasierter Perspektive

das ›Humane‹ der Lesenden zu nivellieren vorgibt.

Schreiben und Lesen erscheinen, folgt man der Foucaultschen Analyse, als

Selbstentzug und als Akt der Maskierung. Der Prozess ›kein Gesicht (mehr)

haben zu wollen‹, sich nicht nur durch das Schreiben, sondern vielmehr durch

Lektüre einer bestimmten Literatur zu entziehen, ist ein blasiertes Moment der

Distanznahme und eine Selbsterhöhung ins Künstliche.

Der dandyistische Lektüreprozess ist ein aristokratischer Leseakt: »[N]ichts

verschlingen, nichts verschlucken, sondern weiden, sorgsam abgrasen, zur Lektü-

re jener heutigen Autoren die Muße früherer Lesegewohnheiten wiederfinden: ein

aristokratischer Leser sein.«87 Die vom Dandyismus besetzte Lücke der verschwin-

denden Aristokratie im 19. Jahrhundert wird auch über eine blasierte Lektürehal-

tung als Aneignungsgeste geschlossen und nicht nur über Verhaltensmuster oder

gesellschaftliche Strategien revitalisiert.

Vom Lesen nochmals zurück zur Subjektivierungsstrategie der Exposition: Die

Blasiertheit, in ihrer produktiven Spielart, erweist sich als ein Exteriorisierungs-

prozess dandyistischer Ästhetik in Umgebungen. Der Personenstatus wird unter

Priorisierung der Ästhetik und des Artifiziellen verborgen, maskiert und unter-

wandert.

Dieser Prozess des Rückzugs des humanen, subjektiven oder auch figuralen

Teils des Dandyismus verläuft zugunsten einer auf den ersten Blick paradoxen Pro-

liferation des Nicht-Menschlichen, Künstlichen und Technischen aus einer doch

vermeintlich so höchst individuellen Selbststilisierung dandyistischer Figuren. Aus

der Blasiertheit einer vornehmlich pathologischen Attitüde der Kälte, Überheb-

lichkeit und Selbstermächtigung bricht sich eine Diversifikationsbewegung dan-

dyistischer Ästhetik Bahn in verschiedenen Ensembles: Es ist eine Proliferation ins

85 Friedrich Kittler: Aufschreibesysteme 1800 1900. München 2003, 143.

86 Michel Foucault: Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M.1981, 30.

87 Roland Barthes: Die Lust am Text. Frankfurt a.M. 1974, 20.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Der Dandy im Smart Home

Technische. Im nächsten Abschnitt wird die als Gegenstück zur Blasiertheit in der

Produktion von Subjektivität bezeichnete Langeweile elaboriert.

5.3 Zersetzende Langeweile

»So ist die Langeweile nichts anderes

als die Auflösung des Schmerzes in der

Zeit.«88

 

»Und Langeweile ist das Gitterwerk, vor

dem die Kurtisane den Tod neckt.«89

Charles Baudelaire richtet sich zu Beginn seiner Fleurs du Mal an die Lesenden. In

diesen erkennt er verwandte Seelen. Der Teufel wird auch hier als Gewährsmann

der Lektüre anempfohlen. »Satan der Dreimalgroße ist es, der auf dem Pfühl des

Bösen lange unsern Geist wiegt«.90 Wieder steht der Leibhaftige als Puppenspiel-

erfigur im Hintergrund. »Der Teufel hält die Fäden, die uns bewegen!«91 Bemer-

kenswert bei der lyrischen Ansprache An den Leser Baudelaires ist hier nicht allein

der abermalige Teufelsbezug, sondern die Konklusion des Gedichts.

Denn die Ansprache schließt mit einem Schmerzensschrei, der die andere Sei-

te teuflisch-dandyistischer Blasiertheit offenlegt und die Produktionsbedingungen

sowohl der Blumen des Bösen als auch des Dandyismus grundiert. Unter all den von

Baudelaire aufgezählten Übeln in Tiermetaphern von »Affen, Skorpionen, Geiern,

Schlangen«, in der ganzen »ruchlosen Menagerie unserer Laster«92 der letzten bei-

den Strophen, versteckt sich das böseste und hässlichste derMonster. »Ob es gleich

keine großen Glieder [ni grands gestes] reckt, noch laute Schreie ausstößt, zertrüm-

merte es gern die ganze Erde, und gähnend schluckte es die Welt ein«.93

Es ist kein Zustand der großen Geste, wie Baudelaire schreibt, sondern der

zersetzenden Subtilität und distanzierten Starre. Aus diesem heraus entlädt sich

alles Unglück, alle Gewalt. Die letzte Strophe nennt den Übeltäter beim Namen:

88 Ernst Jünger: Über den Schmerz. In: Ders.: Sämtliche Werke. Band 7. Stuttgart 1979, 143-191,

156. (Im Folgenden: Jünger: Schmerz).

89 Benjamin: Passagen 1, 110.

90 Charles Baudelaire: An den Leser. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baudelaire.

Sämtliche Werke/Briefe. Band 3. Les Fleurs du Mal. Die Blumen des Bösen.München 1989, 2. Aufl.,

55-57. (Im Folgenden: Baudelaire: An den Leser). ImOriginal: »Sur l’oreiller dumal c’est Satan

Trismégiste/Qui berce longuement notre esprit enchenté«.

91 Ebenda. Im Original: »C’est le Diable qui tient les fils qui nous remuent!«.

92 Ebenda, 57.

93 Ebenda. Im Original: »Quoiqu’il ne pousse ni grands gestes ni grand cris/Il ferait volontiers

de la terre un débris Et dans un baillement avalerait le monde«.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 171

»Die Langeweile ists! – Das Auge schwer von willenloser Träne, träumt sie

von Blutgerüsten, ihre Wasserpfeife schmauchend«94. Aus der Langeweile heraus

wachsen die Blumen des Bösen, und es wächst die Blasiertheit des Dandyismus.

Die zersetzende, schmerzhafte Langeweile erweist sich als fruchtbarer Boden, in-

sofern sie in der Flucht aus ihr Aktivität provoziert. Bevor Baudelaire seine Lesen-

den in den Garten der bösen Blumen entlässt, adressiert der Dichter seine Leidens-

genossen. »[D]u kennst es, Leser, dieses zarte Scheusal, – scheinheiliger Leser, –

Meinesgleichen mein Bruder!«95 Baudelaires Ennui drückt eine Entfremdung des

Subjektes in großstädtischen Umgebungen aus und wendet sich an solche reiz-

überfluteten, blasierten und vom Ennui geschüttelten Lesende. »Mit ihrer [der Le-

senden (F.H.)] Willenskraft und also auch wohl ihrem Konzentrationsvermögen ist

es nicht weit her; sinnliche Genüsse werden von ihnen bevorzugt; sie sind mit dem

spleen vertraut, der dem Interesse und der Aufmerksamkeit den Garaus macht.«96

Melancholie, ein ganz besonderer Saft

Der Spleen, aus dem Englischen für Milz, als der Sitz der schwarzen Galle (mélaina

cholé, μέλαινα χολή) wurde von Baudelaire in den Blumen des Bösen als Terminus für

einen schmerzhaften, zersetzendenGefühlszustand eingeführt.Die Erkrankungen

dieses Organs wurden als Ursache für die daher so bezeichnete Melancholie, die

Schwarzgalligkeit, angesehen, welche man heute sowohl mit Depressions- als auch

mit Manie-Zuständen gleichsetzen kann.97

Mit dem Akzent auf Spleen, Melancholie und Ennui knüpft Baudelaire an die

antike, bis ins Mittelalter und die Neuzeit breit rezipierte, Säftelehre (Humoral-

pathologie) an. »Vier Säfte gibt es im Körper: Blut mit Galle, Phlegma, Melancho-

lie.«98 Je nachdem welcher Saft überwiegt, ergibt sich das jeweilige Krankheits-

und Gemütsbild, welches sich sowohl in die Medizin als auch in die Ästhetik zu

einer Typologie, in Form einer Temperamentenlehre, eingeschrieben hat. Über-

wiegt das Blut, ist man ein heiterer, fröhlicher, aber auch zum Exzess und zur

Unstetigkeit neigender Sanguiniker. Überwiegt die (gelbe) Galle, ist die jeweilige

Person ein Choleriker, der sich durch Aggressivität, Unausgeglichenheit und Jäh-

zorn auszeichnet. Der Phlegmatiker ist dessen schwerfälliges und träges Pendant.

94 Ebenda. Im Original: »C’est l’Ennui! – l’oel chargé d’un pleur involontaire/Il rêve d’echafauds

en fumant son houka.«

95 Ebenda. Im Original: »Tu le connias, lecteur, ce mostre délicat/– Hypocrite lectuer, mon sem-

blable, – Mon frère!«.

96 Walter Benjamin: Über einige Motive bei Baudelaire. In: Ders.: Charles Baudelaire. Ein Lyriker

im Zeitalter des Hochkapitalismus. Frankfurt a.M. 1974, 101-149, 103. (Im Folgenden: Benjamin:

Über).

97 Vgl. Kapitel 6.

98 Zitiert nach: Agamben, 31. »Quatuor humores in humano corpore constant: Sanguis cum cho-

lera in phlegma, melancholia«.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Der Dandy im Smart Home

Der Melancholiker, der von schwarzer Galle heimgesuchte Typus, ist derjenige, der

die weitreichendste kulturgeschichtliche Karriere gemacht hat.99 Agamben zufolge

wird Melancholie assoziiert mit der Erde, dem Herbst und dem Winter, der Kälte,

dem Norden sowie der Farbe Schwarz.100

»Das physiologische Krankheitsbild der abundantia melancholiae umfaßt eine

Schwärzung der Haut, des Blutes und des Urins, Verhärtung des Pulses, Sodbren-

nen, Flatulenz, saures Aufstoßen, ein Sausen im linken Ohr, Verstopfung oder

Überschuß an Exkrementen sowie düstere Träume. Unter den Krankheiten die

sie hervorrufen kann, werden Hysterie, Raserei, Epilepsie, Aussatz, Hämorrhoi-

den, Krätze und Selbstmordneigung genannt.«101

Der Melancholiker ist eine grübelnde, verzweifelte und unstete Figur voller Trau-

rigkeit, Ekel und Langeweile. Dem Typus desMelancholikers ist bereits seit Entste-

hung der Humoralpathologie die Ambivalenz aus Kreativität und Trübsinn einge-

schrieben und erlebt in der romantischen Genieästhetik eine breite Ausgestaltung,

die sich in den dandyistischen Künstlerfiguren fortsetzt.

Im 19. Jahrhundert, als eine produktive Phase in der kulturgeschichtlichen Ent-

wicklung derMelancholie, sind die (Künstler-)Dandys ihre Protagonisten. Die Lan-

geweile, dieses »delikate Monster«102, als andere Seite der dandyistischen Prolife-

ration, ist der weitere Gegenstand dieses Abschnittes. Sie soll an dieser Stelle theo-

retisch-philosophisch bestimmt werden, da diese in den nachfolgenden Kapiteln

an Beispielen im Hinblick auf pathologische und politische (Gefahren-)Potenziale

behandelt wird.

Wie lässt sich Langeweile näher definieren? Als Anfangsbestimmung in Ab-

grenzung zu verwandten Begriffen: Das Topos des Ennui, als Zustand einer quä-

lenden Tatenlosigkeit, grenzt sich ab von Begriffen wie der Muße, als der kontem-

plativen, angenehmen Form des Nichtstuns, genauso wie vom Topos der acedia,

der Trägheit, die zwar mit dem Ennui eine Form des Überdrusses gemeinsam hat,

aber im Gegensatz zum Ennui einen Zustand eines trotzigen Nichts-tun-wollens,

also einen willentlichen Zustand beschreibt.103 Näher steht der Ennui dem aus dem

99 Vgl. Eckart Goebel: Schwermut/Melancholie. In: Karlheinz Barck u.a. (Hg.): Ästhetische Grund-

begriffe.HistorischesWörterbuch in siebenBänden.Band 5. Postmoderne- Synästhesie. Stuttgart,

Weimar 2003, 466-486. Vgl. auch: Raymond Klibansky, Erwin Panofsky, Fritz Saxl: Saturn und

Melancholie: Studien zur Geschichte der Naturphilosophie und Medizin, der Religion und der Kunst.

Frankfurt a.M. 2006. Vgl. auch: Wolf Lepenies: Melancholie und Gesellschaft. Frankfurt a.M.

1998, 3. Aufl.

100 Vgl. Agamben, 31.

101 Ebenda.

102 Vgl. Baudelaire: An den Leser.

103 Wenngleich etwa Giorgio Agamben in Stanzen die Acedia und den Ennui gleichsetzt, sollten

diese beiden Topoi, unter Bezugnahme auf den willentlichen oder eben unwillentlichen Zu-

stand, getrennt betrachtet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 173

Stoizismus kommendem und im Mittelalter kultiviertem taedium vitae, dem Le-

bensekel. Oscar Wilde schildert diesen in der ersten Strophe des gleichnamigen

Gedichts:

»Mir meiner Jugend eigener Mörder sein

In dieses leere Daseins närrischer Tracht,

zu fühlen, wie Gemeinheit ärmer macht,

Und wie die Seele krankt in Liebespein,«104

Das Sinnbild für Ennui, wie für das taedium vitae bei Wilde, ist eine ereignislose

Leere, die zersetzend das Subjekt zum »eigenen Mörder« macht. Wenn Subjek-

tivität nicht stets produziert wird, zerfällt sie. Baudelaire beschreibt den Zerfall

durch den Ennui im Abschnitt Spleen et Idéal der Fleurs du Mal im Poem Le Gout du

néant (Gefallen amNichts). »Die Frühlingssonne hat ihrenDuft verloren! Und die Zeit

verschlingt mich Minute umMinute, wie einen frosterstarrten Körper ungeheurer

Schnee;«105 nichts scheint mehr einen Reiz auf den lyrischen Sprecher zu haben.

Die Zeit quält ihn, und er ist wie in einer Starre in seiner Umgebung eingepfercht.

Das Baudelairesche Ding-Werden hat seine Schattenseiten und weist so auf eine

Problemstruktur der Langeweile hin, die weitere Prozesse anstößt.

Angst, Langeweile, Ekel

Die Qual der Langeweile hat etwas Verzweifelndes. In dieser Qual steckt allerdings

auch die Basis dandyistischer Kreativität bzw. Produktivität. Aus diesem Grund

stellt Baudelaire die Adressierung der Langeweile als Antrieb seiner Écriture den

Blumen des Bösen voran. Die Langeweile wird nicht nur bei Baudelaire als das Böse

und zugleich als der Nährboden der Produktivität etikettiert. Zeitgleich zu Bau-

delaire veröffentlicht Sören Kierkegaard (1813-1855) 1844 unter Pseudonym seine

Schrift Begriff der Angst. Im vierten Kapitel wird, wie bei Baudelaire, der Teufel in

Anspruch genommen, um zum einen die ›Angst vor dem Guten‹ zu klären und

zum anderen eine Form von Mimesis für die Kontrastierung der Angst, Leere und

Langeweile zu konstruieren. Der Teufel, am Beispiel des faustischenMephistophe-

104 OscarWilde: taedium vitae. In: Norbert Kohl (Hg.): OscarWilde. SämtlicheWerke in sieben Bän-

den. Gedichte, Band 5. Frankfurt a. M 2000, 152. Im Original: »To stabmy youth with desperate

knives, to wear This paltry age’s gaudy livery, To let each base hand filchmy treasury, Tomesh

my soul within a woman’s hair«.

105 Charles Baudelaire: Gefallen amNichts. In: Friedrich Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Bau-

delaire. SämtlicheWerke/Briefe. Band 3. Les Fleurs duMal. Die Blumen des Bösen.München 1989, 2.

Aufl., 207. Im Original: »Le Prientemps adorable a perdu son odeur!/Et le temps m’englouit

minute par minute/Comme la neige immense un corps pris de roideur«.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Der Dandy im Smart Home

les, ist für Kierkegaard »wesentlich mimisch.«106 In Anlehnung an Platons Kritik107

wird diese Mimesis als dämonisch etikettiert. Kierkegaard elaboriert mittels dieser

»das ästhetische Problem,wie sich dasDämonische darstellen lasse«.108 ImZusam-

menhang des Dämonischen, des Plötzlichen und der Mimesis formuliert Kierke-

gaard eine Theorie der Langeweile en miniature. Sie ist in Anlehnung an eine These

Benjamins zu Baudelaire, »Konjunktion des Modernen und des Dämonischen.«109

Bezieht man dazu noch Benjamins These mit ein, »daß das Moderne bei Baude-

laire nicht allein als Signatur einer Epoche sondern als eine Energie erscheint«110,

so steht man vor einer Theorie der Langeweile, die diese, obwohl es auf den ersten

Blick wie ein Paradox erscheint, als einen Dynamik anstoßenden Prozess auffasst.

Um Kierkegaards Äußerungen zur Langeweile aufzugreifen, müssen einige

Implikationen seiner Theorie angedeutet werden. Bemerkenswerterweise werden

Fragen des Dämonischen, der Langeweile und des Plötzlichen111 als Frage der

Theatralität behandelt. Kierkegaard selbst führt seinen Lesenden (Alltags-)Szenen

vor.112 Von der aufgrund eines nicht in die Umgebung passenden Samtlehnstuhls

unheimlich gewordenen Wohnung,113 über den enttäuschenden Kaffeegenuss

beim Konditor seiner Wahl114 wecken die verschiedenen Szenen nur dekadenten

Überdruss, den er unter dem Schlagwort der Wiederholung theoretisiert. »Das

einzige, was sich wiederholte, war die Unmöglichkeit einer Wiederholung.«115

Aufgrund der Enttäuschung durch diese Unmöglichkeit der Wiederholung, zum

Beispiel, dass der Genuss des Kaffees niemals der gleiche sein kann wie am

Tag zuvor, stürzt der Briefeschreiber in Die Wiederholung (1843) in gelangweilten

Lebensekel: »Mein Leben ist bis zum Äußersten gebracht; ich ekele mich vor dem

Dasein, es ist geschmacklos ohne Salz und Sinn. […] Man steckt den Finger in die

Erde, um zu riechen, in welchem Land man sich befindet, ich stecke den Finger

ins Dasein – es riecht nach nichts.«116 Diese Verzweiflung angesichts eines durch

106 Sören Kierkegaard: Begriff der Angst. In: Ders.: Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zittern. Die

Wiederholung.Der Begriff der Angst.München 2010, 3. Aufl., 441-640, 601. (Im Folgenden: Kier-

kegaard: Angst).

107 Vgl. Balke: Mimesis, 166.

108 Kierkegaard: Angst, 603. Der Verweis auf den Panto-Mimen, den stummen Schauspieler,

drängt sich dabei ebenso auf, wie der auf den Mimus, den römischen Schauspieler.

109 Benjamin: Passagen 1, 308.

110 Ebenda, 309.

111 Vgl. Zum Diskurs um die Plötzlichkeit: Karl-Heinz Bohrer: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des

ästhetischen Scheins. Frankfurt a.M. 1981.

112 Vgl. Balke: Mimesis, 163.

113 Vgl. Sören Kierkegaard: Die Wiederholung. In: Ders.: Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zit-

tern. DieWiederholung. Der Begriff der Angst. München 2010, 3. Aufl., 327-440, 377. (Im Folgen-

den: Kierkegaard: Wiederholung).

114 Ebenda, 378.

115 Ebenda, 378f.

116 Kierkegaard: Wiederholung, 410.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 175

Langeweile hervorbrechenden Nihilismus sucht Ablenkung, braucht Reize und

Probleme.117 Die Schockstarre wird durch erhöhte Aktivität kompensiert. Dieser

Antrieb aus der Langeweile zu fliehen, führt als Form der Auseinandersetzung

sowohl zu einem Distanzierungsmodus des (kalten) Denkens als auch zu einer

heterogenen Subjektivierungsstrategie einer hyperaktiven Produktivität, wie sie

zuvor im Zusammenhang mit der Blasiertheit thematisiert wurde.

Verführung

In seiner Herausgeberfiktion Tagebuch eines Verführers (1843), welche als Ende des

ersten Teiles seines Hauptwerks Entweder – Oder veröffentlicht wurde, lässt Kier-

kegaard den Herausgeber, den Diener des verführenden Protagonisten Johannes,

in der Bemerkung über Randnotizen des Textes seine Manipulationsstrategie als

actiones in distans bezeichnen.118 Diese Einflussnahme aus der Ferne charakterisiert

cum grano salis den Modus Operandi der Texthandlung. Das Tagebuch eines Verführers

beschreibt die Verführung der jungen Frau Cordelia durch den Verfasser des Ta-

gebuches Johannes. Dieser versucht, »die Aufgabe eines poetischen Lebens zu rea-

lisieren«.119 Er bringt Cordelia dazu, ihre Verlobung in spe mit seinem als ›Freund‹

titulierten Rivalen Edvard zu lösen und sich daraufhin mit ihm zu verloben. Von

dem Mädchen gelangweilt, manipuliert Johannes dieses jedoch wiederum soweit,

ihrer beider Verlobung zu annullieren, um Cordelia ›in Freiheit zu genießen‹.

»Nein, wenn man es dahin bringen kann, daß ein Mädchen für ihre Freiheit nur

eine einzige Aufgabe hat, nämlich die, sich hinzugeben, daß sie ihre ganze Se-

ligkeit darin empfindet, daß sie sich diese Hingabe geradezu erbettelt und doch

frei ist, erst dann gibt es Genuß, dazu gehört stets ein geistiger Einfluß.«120

Die Figur des Verführers121 hat weniger Interesse am Objekt seiner Manipulation,

sondernmehr amGelingen seiner Aktivität, als Flucht aus seinem Ennui. Die durch

seinen Diener in dessen Vorwort gegebene Charakterisierung Johannes entspricht

der eines Dandys. Sie orientiert sich an der zweigeteilten Texthandlung aus Ver-

führung zur Annäherung und Verführung zur Distanznahme: »Im ersten Fall war

die Pointe die, daß er egoistisch persönlich genoß, was teils die Wirklichkeit ihm

117 Kierkegaards Theorie der Wiederholung sowie seine Existenzphilosophie können hier nur

andeutungsweise dargestellt werden. Vgl. zur Tragweite der Wiederholung für eine Theorie

der Mimesis und in diesem Zusammenhang die Stellung der (theatralen) Posse bei Kierke-

gaard: Balke: Mimesis, 162-170.

118 Sören Kierkegaard: Tagebuch des Verführers. München 2010, 4. Aufl. (Im Folgenden: Kierke-

gaard: Verführer).

119 Ebenda, 8.

120 Ebenda, 51.

121 Vgl. zum Diskurs um Verführung, Schein und Oberflächenästhetik: Jean Baudrillard: Von der

Verführung. München 1992, 77ff. (Neuauflage: Berlin 2012.)

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Der Dandy im Smart Home

gab, womit er teils selbst die Wirklichkeit geschwängert hatte; im zweiten Fall ver-

flüchtigte sich seine Persönlichkeit, und so genoß er denn die Situation und sich

selbst in der Situation.«122 Dieses Wechselspiel bei Kierkegaard bildet die ange-

sprochene Produktion von Subjektivität durch Umgebungswissen ab.Die Situation

wird konstituiert, und diese gestaltet im Umkehrschluss wiederum die Subjekti-

vität des Gestaltenden: Umgebenes und Umgebendes sind auch hier unmittelbar

verschränkt.

Der Protagonist erscheint als gelangweilter Hedonist, »ein solcher Mensch ist

nicht immer das, was man einen Verbrecher nennen könnte, er ist oft selbst von

seinen Intrigen getäuscht, und doch trifft ihn eine schrecklichere Strafe als den

Verbrecher […] Seine Strafe hat rein ästhetischen Charakter«.123 Durch zersetzende

Langeweile, »in seiner unfruchtbaren Rastlosigkeit«124 zu immer größeren Reizen

getrieben, sind die Menschen und seine Umgebung Puppen und Staffage zur Pro-

duktion seines Theaters. Typische dandyistische und ästhetizistische Muster wer-

den in der Selbstauskunft des Protagonisten ins Spiel gebracht und sind Bekennt-

nisse einerMaske.125 Dieser Sachverhalt zeigt sich in beiderlei möglichem Genitiv als

das Bekenntnis, eine Maske zu tragen, ebenso wie die Maske als das gestehende

Subjekt aufzufassen. Johannes bekennt im Tagebuch seine ästhetizistischen Verge-

hen:

»Welch ein Unterschied: unter dem Himmel der Ästhetik ist alles leicht, schön,

flüchtig; wenn die Ethik dazukommt, wird alles hart, eckig, unendlich langweilig.

[…] Ich bin ein Ästhetiker, ein Erotiker, der das Wesen der Liebe und die Pointe

darin begriffen hat […].«126

Blicke aus der Ferne

Wie bei Kierkegaard und nach ihm in der existenzialistischen Philosophie zu ei-

niger Prominenz gekommen,127 spielen Blickregime ebenso im Dandyismus eine

konstituierende Rolle. Kierkegaard bereitet diese philosophische Konstellation vor,

122 Kierkegaard: Verführer, 51.

123 Ebenda, 11.

124 Ebenda, 12.

125 Entliehen vomTitel des autobiographischenRomansYukioMishimas. Vgl. Ders.:Bekenntnisse

einerMaske. Zürich 2018.DieBekenntnisse einerMaskebeziehen sich auf die Traditionder au-

tobiographischen Confessiones von Augustinus und Les Confessions von Jean-Jacques Rousseau.

Da die Texte im Sinne Augustinus’ aus christlicher Perspektive eines sündigendenMenschen

geschrieben sind, werden vor allem die Vergehen und Begierden des jeweiligen Schreibers

geschildert. Vgl. Augustinus: Bekenntnisse. Zweisprachige Ausgabe. Frankfurt a.M. 1987.

126 Ebenda, 80f.

127 Vgl. das Kapitel: Der Blick in: Jean-Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänome-

nologischen Ontologie. Reinbek 2004, 10. Aufl., 457-538.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 177

wie sie ebenso im Dandyismus Baudelaires und später etwa bei Ernst Jünger we-

sentlich sind.128 So gibt Kierkegaards Verführer in seinem Tagebuch Auskunft dar-

über, wie man eminus, aus der Ferne, durch einen vergegenständlichenden Blick,

Macht und Einfluss ausübt.

»ZumHandgemenge gehört ein Händedruck, eine Berührung […] von einem Kuß,

einer Umarmung ganz zu schweigen. Wer eminus kämpft, kann sich im allgemei-

nen nur auf sein Auge verlassen; und doch wird er, wenn er Künstler ist, diese

Waffe mit solcher Virtuosität zu handhaben wissen, daß er fast dasselbe ausrich-

tet. Er wird sein Auge mit einer desultorischen Zärtlichkeit auf einem Mädchen

ruhen lassen können, die wie eine zufällige Berührung wirkt, er wird imstande

sein, sie mit seinem Auge so fest zu packen, als ob er sie mit den Armen um-

schlossen hielte.«129

Der sprunghaft flackernde Blick aus der Ferne ist ein Angriffsakt in Form einer

Einflussnahme, die auf der einen Seite eine Subjektivierungsstrategie des Dan-

dys/Verführers und auf der anderen Seite eine Vergegenständlichung der/des Ver-

führten zur Folge hat. DerWeg über die Alltagstheatralität, der im Zusammenhang

mit dem Dandyismus ebenso stattfindet, ist für Kierkegaard eine Möglichkeit der

Inanspruchnahme und der Distanz zur Subjekt-Werdung.130 Kierkegaards Thesen

elaborieren eine bemerkenswerte Nähe zum Dandyismus, denn zentrale Motive

seines Schreibens sind: Theatralität, Subjektivierung durch heterogene Möglich-

keitsentwürfe, Lebensekel, eine Affinität zu christlich gefärbten Schattierungen

des Bösen sowie in seiner Écriture einen Hang zur Koketterie. So bemerkt Ador-

no:

»Aber auch der zeitliche Phantasie-Horizont, vor welchem Kierkegaard sich ab-

hebt, scheint der des literarischen Ästheten: weniger der deutschen Spätroman-

tik mehr als Baudelaires. […]; hat doch Kierkegaard, rückschauend auf die Peri-

ode von Entweder/Oder, sich selber einen ›Flaneur‹ genannt und damit dem Bild

der eigenen Person zu leibhaftiger Ähnlichkeit mit dem Baudelaireschen Dandy

verholfen.«131

Auch im Vorwort zu Furcht und Zittern (1843) wird an dandyistische Traditionen an-

geknüpft, um der Schreibweise eine süffisante Nonchalance zu geben. »Der Ver-

fasser der vorliegenden Schrift ist keineswegs Philosoph, er ist, poetice et eleganter,

128 Vgl. Kapitel 7.1 Dandyismus der Härte.

129 Kierkegaard: Verführer, 92.

130 Vgl. zur Alltagstheatralität als eine problematische Subjektivierungsstrategie das nachfol-

gende Kapitel 6 Pathologie der Ästhetik.

131 TheodorW. Adorno: Kierkegaard.Konstruktion des Ästhetischen.Mit einer Beilage. Frankfurt a.M.

1974, 20. (Im Folgenden: Adorno: Kierkegaard).

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Der Dandy im Smart Home

ein Extra-Schreiber […]. Er schreibt, weil dies für ihn einen Luxus darstellt, der an

Behagen und Evidenz gewinnt, je weniger kaufen und lesen, was er schreibt.«132

In Kierkegaards Philosophie entbirgt sich ein ambivalenter Subjektvierungs-

modus, der sich bei aller Freiheit, die das Subjekt in seiner eigenen Verantwortung

anzunehmen habe, zugleich zum Ding macht, »um sich wie einen Doppelgänger

selber zu sehen und zu hören, sich selber in seine all-mögliche Verschiedenheit von

sich selber zu zersplittern und dennoch auf eine solche Weise, daß jede Verschie-

denheit man selber ist.«133 Adorno formuliert diesen Zusammenhang im Hinblick

auf Kierkegaards Ästhetik: »Wenn autonome, auswählende Subjektivität das Recht

der Gegenstände bricht, muß sie sich selber als Preis dafür zahlen.«134 Die Sub-

jektivität, die sich in radikalem ästhetischem Primat in Relation zu den Dingen

konstituiert und produziert, hebt sich selbst auf, löst sich in der Umgebung auf.

Adorno deutet diesen Prozess, historisch-materialistisch, als ›Entfremdung‹.135

Kierkegaard beschreibt unter dem Schlagwort der Verschlossenheit in Begriff

der Angst ein Paradox, welches demjenigen des eingeschlossenen Ausgeschlosse-

nen des Dandyismus nahe kommt, welches genauer im nächsten Kapitel zur Pa-

thologie der Ästhetik besprochen wird. An dieser Stelle sei auf den Zusammenhang

bei Kierkegaard verwiesen, da er den Diskurs um die Langeweile verdeutlicht. Der

Philosoph deutet mit dem Begriffspaar der Offenbarung und der Verschlossenheit,

welches in der Plötzlichkeit und im Dämonischen mündet, ein Wechselverhältnis

an, das an die Relation von produktiver Blasiertheit und zersetzendem Ennui erin-

nert. Die Offenbarung dient als Chiffre für das Gute als »Ausdruck der Erlösung«

und steht dem Verschlossenen als »dem Dämonischen«, als »der Angst vor dem

Guten« gegenüber.136 Das Gute als Offenbarung steht hier bei Kierkegaard, wenn

man es medientechnisch wendet, für gelungene Vermittlung, Durchsichtigkeit,137

Transparenz und Information, während das Verschlossene als Opazität bzw. als

ein Rauschen ausgelegt werden kann. Diese beiden Modi, Offenbarung und Ver-

schlossenheit, sind dialektisch verbunden und beinhalten sich gegenseitig, sind in

diesem Sinne ohne einander nicht denkbar.

Dieses Wechselverhältnis charakterisiert Kierkegaard aus christlicher Per-

spektive entweder als freiwillig angenommene Offenbarung oder, falls nicht, als

dämonisch, je nach »Stellung des Individuums zur Offenbarung«. Von Bedeutung

ist hierbei die aktive, willentliche Annahme durch das Subjekt. Dagegen erscheint

132 Sören Kierkegaard: Furcht und Zittern. In: Ders.: Die Krankheit zum Tode. Furcht und Zittern.

Die Wiederholung. Der Begriff der Angst. München 2010, 3. Aufl., 179-326, 183. (Im Folgenden:

Kierkegaard: Furcht).

133 Kierkegaard: Wiederholung, 358.

134 Adorno: Kierkegaard, 36f.

135 Vgl. Adorno: Kierkegaard, 51. Vgl. auch Kapitel 6.

136 Kierkegaard: Angst, 595.

137 Vgl. ebenda. Fußnote 2.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 179

das Verschlossene als »das unfreiwillige Offenbaren.«138 Wichtig ist hierbei, dass

man qua Menschsein dazu gezwungen ist, die Wahl zu treffen. Man kann sich

der Entscheidung nicht enthalten. Von Interesse ist hierbei der von Kierkegaard

angedeutete Verzahnungsprozess vermeintlich konträrer Positionen, etwa der

Eingeschlossen- und Ausgeschlossenheit, des Exzess und Entzuges, in den Termi-

ni der Verschlossenheit und Offenbarung, der Plötzlichkeit und der Kontinuität.

Von bemerkenswerter Weitsicht ist dessen Konstatierung eines Wechselspiels auf

prozessualer Ebene, ohne den jeweiligen Inhalt (der Botschaft) zu betrachten:

»Sie [die Offenbarung (F.H.)] kann sich in Mienen kundtun, in Blicken; es gibt

einen Blick, in dem der Mensch unfreiwillig das Verschlossene offenbart. Es gibt

einen anklagenden Blick, der offenbart, was man aus Angst fast nicht verstehen

möchte, einen zerknirscht-flehenden Blick, der nicht eben die Neugier reizt, in

das unfreiwillige Telegraphiersystem einzudringen.«139

Blick, Blickabwehr, entlarvender Blick. Die Konstellationen verschiedener (medi-

entechnischer) Blickregime sind Auseinandersetzungen auf der Suche nach einer

Möglichkeit distanzierten, calmen, unbekümmerten Sehens. Für Kierkegaard ent-

äußert sich im Blick eine Sehnsucht nach der Maske, Tarnung und Täuschung,

insofern er die Unmöglichkeit, durch seinen Blick nicht zu vermitteln, demnach

die stoisch-dandyistische Unerschütterlichkeit, in Frage stellt. Das ›unfreiwillige

Telegraphiersystem‹, das auf anderen Kanälen als der Sprache prozessiert, ist hier

Medium und Darstellung einer Unausweichlichkeit von Vermittlung. Im Spiel aus

Verschlossenheit und Offenbarung gibt es keine Unvermittelbarkeit. Die Informa-

tion ist auch bei Kierkegaard primär etwas, das den Unterschied macht: Es ist ein

Zustand des Sehens, der versucht, nicht zu viel preiszugeben und doch zu erfahren:

Horaz’ nil admirari klingt hier an, auf das auch Baudelaires »Erstaunen zu machen,

ohne selbst erstaunt zu sein« zurückgeht.

Aus diesem verschließenden Kommunikationsakt tritt ein Faktor radikaler Ak-

tivität hervor, den Kierkegaard als das Plötzliche bestimmt. »Das Verschlossene

war die Wirkung des verneinenden Sich-Verhaltens in Individualität.«140 Dieser

Fakt ist deckungsgleich mit dem dandyistischen Bezug zum Teufel und dessen non

serviam, vor allem wenn man Kierkegaards weitere Folgerung einbezieht: »Die Ver-

schlossenheit schloß sich ständig mehr und mehr ab gegen die Kommunikation.

Die Kommunikation aber ist wiederum der Ausdruck für die Kontinuität und die

Negation der Kontinuität ist das Plötzliche.«141 Die Verweigerung der Kommunika-

tion ist selbst ein Kommunikationsakt; aber in Form einer plötzlichen, blasierten

138 Kierkegaard: Angst, 598.

139 Ebenda.

140 Ebenda, 599.

141 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Der Dandy im Smart Home

und akzelerierten Aktivität. Oder wie Adorno konstatiert: »Die dämonische Mög-

lichkeit ist aber die der totalen Selbstbehauptung im Trotz. Ganz anderes bedeutet

die zerschlagende Schwermut.«142

Bringt man den Ennui als Faktor einer, wie Kierkegaard schreibt, »Schein-

Kontinuität« in Bezug zu dieser Dialektik,143 zeigt sich, dass sich eben jene

»Schein-Kontinuität der Verschlossenheit […] als das Plötzliche«144 herausstellt.

Langeweile schlägt, parallelisiert zu Kierkegaards These, in radikale, blasierte

Produktivität um. Das Wechselspiel aus Blasiertheit und Ennui hat dasselbe

Movens wie die Flucht aus der (Schein-)Kontinuität der Verschlossenheit in die

(unfreiwillige) Offenbarung. »In einem Augenblick ist es da, im nächsten ist es

fort, und sowie es fort ist, ist es auch gleich wieder ganz und vollständig da.«145

Auf diesen Prämissen aufbauend, schlägt Kierkegaard einen logischen Bogen,

der aus folgender Implikation besteht: Das Verschlossene ist das Dämonische. Auf-

grund dessen gilt, dass das Verschlossene in seinemWechselspiel zur Scheinkonti-

nuität sich als das Plötzliche herausstellt. So kann Kierkegaard den Schluss ziehen:

»Das Dämonische ist das Plötzliche.«146

Der brütende Teufel

Dieses Plötzlich-Dämonische bringt wiederum eine Theoretisierung des Teufels

auf das Tapet der Lagebestimmung der Langeweile. Kierkegaard paraphrasiert

zum Einstieg in den Abschnitt in Begriff der Angst eine Volkssage: »Sie erzählt,

der Teufel habe dreitausend Jahre lang dagesessen und darüber nachgedacht, wie

er den Menschen stürzen könne – dann endlich sei es ihm eingefallen.«147 Aus

dreitausendjähriger, brütender Langeweile, Kierkegaard spricht von brütender

Verschlossenheit, stößt die Aktivität hervor. Dem Dämonischen weist Kierkegaard

im Übrigen zeitgenössische Krankheitsbilder des 19. Jahrhunderts zu, die, wie

im nachfolgenden Kapitel angedeutet wird, ihre Entsprechungen im Dandyismus

und ihren Ursprung in der antiken Melancholie haben. »Eine überspannte Sensi-

bilität, eine überspannte Irritabilität, Neurasthenie, Hysterie, Hypochondrie und

so weiter! Sind sämtlich Nuancen davon oder können es sein.«148

Da der Teufel für Kierkegaard eine Form der Verschlossenheit darstellt, äußert

sich dieser vor allem durch Schweigen. Hieraus folgert er das eingangs erwähnte

142 Adorno: Kierkegaard, 221.

143 »Die Bewegung, welche sie [die Subjektivität des Menschen (F.H.)] vollzieht, aus sich heraus

und in sich den ›Sinn‹ wiederzuerlangen, bedenkt Kierkegaardmit dem Terminus Dialektik.«

Adorno: Kierkegaard, 56.

144 Kierkegaard: Angst, 599.

145 Ebenda.

146 Ebenda.

147 Ebenda, 601.

148 Ebenda, 608.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 181

Faktum: »Daß Mephistopheles wesentlich mimisch ist.«149 Wie bereits an anderer

Stelle angeklungen, lässt sich der Teufel als Schauspieler und Manipulator par ex-

cellence verstehen. Eine wesentliche Form der Performanz des Mephistopheles ist

mit Kierkegaard die Geste; »denn alle Verzweiflung und alles Grauen des Bösen zu-

sammengefasst in einem einzigen Wort ist nicht so grauenvoll, wie das Schweigen

es ist.«150 Der Geist, der stets verneint, führt seinen Angriffsakt nonverbal in der

gestischen Kommunikationsverweigerung aus. Die einzige Annäherung an diesen

mimischen Teufel findet demnach imTheater und für Kierkegaard im Ballett statt.

»Das Mimische kann nun das Plötzliche ausdrücken, ohne daß deshalb das Mimi-

sche das Plötzliche ist. In dieser Hinsicht hat Ballettmeister Bournonville großes

Verdienst durch die Darstellung, die er selbst von Mephistopheles gibt. Der Hor-

ror, der einen ergreift, wie Mephistopheles durchs Fenster hineinspringt und in

der Stellung des Sprunges stehenbleibt!«151

Im Sprung deutet sich das Potenzial der brütenden Langeweile an. Es geht darum,

die Möglichkeit und Ambivalenz, die Uneinschätzbarkeit zu visualisieren. Wann

der Sprung, die Handlung wirklich vollzogen wird,muss bis zur plötzlichen Aktion

maskiert werden. Ständig im Sprunge oder ›auf dem Sprung‹ zu sein, bedeutet, je-

derzeit in Aktivität umschlagen zu können. Damit steht der Teufel unter ständiger

Anspannung, dass etwas passiert: »Langeweile haben wir, wenn wir nicht wissen,

worauf wir warten. […] Die Langeweile ist die Schwelle zu großen Taten.«152

Der Teufel als klassische Verführer-Figur ist auch im Tagebuch nicht weit, wenn-

gleich in süffisanter Ironie. Denn durch die Verneinung des Protagonisten wird die

Titulierung nur umso mehr bestärkt und dient gleichzeitig dazu, den Kontrahen-

ten herabzuwürdigen, da es im Grunde an dessen Mittelmäßigkeit liegt, das die

Trias aus Gretchen, Faust, Mephisto nicht erfüllt werden kann. Edvard eignet sich

nicht zum Gegner, da er sich nicht auf Augenhöhe mit Johannes befindet. Er ist

eben kein satisfaktionsfähiger Feind, weil er nicht auf der gleichen Ebene ist. Hier

elaboriert sich Johannes’ Selbstgefälligkeit, die dem Dandyismus und auch dem

Teufel in der Literatur des Öfteren zugesprochen wird:

»Wollte ich an bekannte Bilder denken, so könnte ich wohl eine Analogie finden,

sofern ich bei mir selbst an Mephistopheles denke; die Schwierigkeit ist jedoch

die, daß Edvard kein Faust ist. Mache ich mich selbst zu Faust, so ergibt sich

wieder die Schwierigkeit, daß Edvard gewiß kein Mephistopheles ist. Auch ich

bin kein Mephistopheles, am allerwenigsten in Edvards Augen.«153

149 Ebenda, 601.

150 Ebenda.

151 Ebenda. August Bournonville (1805-1879) war dänischer Tänzer und Choreograph.

152 Benjamin: Passagen 1, 161.

153 Kierkegaard: Verführer, 60.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Der Dandy im Smart Home

Agiert der ›Mephistopheles‹ Johannes im Tagebuch nicht nur durch Blicke und Ges-

ten, alsomimisch, sondern durch Briefe an seinObjekt der Begierde,wird imBegriff

der Angst weiter auf das Mimische abgehoben. Wie weiter oben bereits im Zusam-

menhang mit Kierkegaards Blickkommunikation angedeutet, schwingt in diesem

Zusammenhang eine Form des Inhaltslosen, des Schweigens mit.154 Diesem In-

haltslosen als eine Essenz des Dämonischen ist für Kierkegaard das Langweilige

eingeschrieben. Wenn er das Dämonische und Teuflische als das Plötzliche be-

stimmt hat, so begreift er dieses als »die vollkommene Abstraktion von der Kon-

tinuität vom Vorhergehenden und vom Nachfolgenden.«155 Das Plötzliche ist der

Einbruch der Zeit in das Spiel,156 als ein abruptes Ereignis, das einen Unterschied

ausmacht. Die Langeweile ist für Kierkegaard die Kontinuität, die der Plötzlich-

keit entspringt, was er als die »Erstorbenheit« kennzeichnet.157 Er bestimmt die

Langeweile dadurch als einen zersetzenden nihilistischen Zustand. Die Volkssa-

ge vom brütenden Teufel dreht sich damit nicht mehr so sehr um das plötzliche

Aufspringen des Teufels aufgrund der Erkenntnis, wie der Mensch unterzugehen

habe, sondern es »wird durch dieses ungeheure Spatium [der Zeitraum dreitau-

sendjährigen Überlegens (F.H.)] die Vorstellung von der grauenhaften Leere und

Inhaltslosigkeit des Bösen hervorgebracht.«158 Die teuflische Volkssage ist also ei-

ne Parabel auf die Langeweile.

Die positiv konnotierte Kontinuität bezeichnet Kierkegaard als die conditio sine

qua non der Freiheit in Form einer kontemplativen Muße. Dagegen setzt er aber

bemerkenswerter Weise nicht nur die Plötzlichkeit, sondern auch eine morbide

Ruhe, »die sich der Vorstellung aufdrängt, wenn man einen Menschen sieht, der

aussieht, als wäre er längst tot und begraben.«159 Wird diese morbide Ruhe zur

Kontinuität, lässt sie sich als Langeweile bestimmen, aus der man auszubrechen

habe. Sonst stehe der Mensch vor dem Abgrund in aller nihilistischer Konsequenz.

»Die Langeweile, die Erstorbenheit, ist nämlich eine Kontinuität im Nichts.«160

Kierkegaard hat mit seiner Auseinandersetzung die Frage nach einer ontologi-

schen Ortsbestimmung aus der Langeweile heraus angestoßen. Die Problematik,

die sich daraus ergibt, ist, inwieweit sich dieses Nichts als Potenzial herausstellt.

154 Für Kierkegaard ist der Zusammenhang aus Plötzlichkeit und Verschlossenheit ein kohären-

tes dialektisches System. »In Beziehung auf das Plötzliche reflektiert die Bestimmung des

Verschlossenen auf den Gehalt. Nehme ich nun die Bestimmung des Inhaltslosen, des Lang-

weiligen mit hinzu, so reflektiert dieses auf den Gehalt und das Verschlossene auf die Form,

die dem Gehalt entspricht. So schließt sich die ganze Begriffsbestimmung in sich ab; denn

die Form der Inhaltslosigkeit ist eben die Verschlossenheit.« Kierkegaard. Angst, 604.

155 Kierkegaard: Angst, 602.

156 Vgl. Carl Schmitt: Hamlet oder Hekuba. Der Einbruch der Zeit in das Spiel. Stuttgart 2008.

157 Kierkegaard: Angst, 603.

158 Ebenda.

159 Ebenda.

160 Ebenda.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 183

»Ich bin [nicht] Nichts im Sinne der Leerheit, sondern das schöpferische Nichts,

das Nichts, aus welchem Ich selbst als Schöpfer Alles schaffe.«161 So wendet Max

Stirner die Befindlichkeit des gelangweilten Nichts ins Positive bzw. Produktive.

Die zersetzende Langeweile ist ambivalent. Sie ist sowohl die Gefahr sich aufzulö-

sen in die Umgebung als auch ein Sprungbrett in die radikale Aktivität. Die Frage

ist demnach, ob sich die Gefährlichkeit des ›gelangweilten‹ Dandyismus auf Umge-

benes und Umgebendes appliziert. Denn schon Baudelaire ließ an der Gefährlich-

keit der Langeweile keinen Zweifel. Dieses von Baudelaire beschworene Monster

›Ennui › träumte von ›Blutgerüsten‹, Gewalt und Hinrichtungen.162

Ontologische Ortsbestimmung

»Freilich sieht es so aus, als hafteten wir gerade im alltäglichen Dahintreiben je

nur an diesem oder jenem Seienden, als seien wir an diesem oder jenem Bezirk

des Seienden verloren.«163Martin Heidegger hat 1929 in seiner Freiburger Antritts-

vorlesung Was ist Metaphysik dieses alltägliche Dahintreiben, was er als Langweile

bestimmt, als einen ontologischen Erkenntnisprozess auf der Suche nach der Ei-

gentlichkeit aufgefasst.Nicht-intentionalerMüßiggang,Überdruß und Lebensekel

werden auf der Suche nach demjenigen, was Metaphysik sein solle, zum einen als

nichtend bestimmt. Aber insofern Heidegger Sein und Nichts, da »das Sein selbst

imWesen endlich ist«164, zum anderen als zwei Seiten derselben Medaille auffasst,

wird aus der Langeweile eine produktive Möglichkeit. Sie ist für Heidegger die

wesentliche Grundstimmung, aus der heraus die zentralen Fragen des Daseins:

»was ist Welt, was ist Vereinzelung, was ist Endlichkeit«165, verschärft her-gestellt

werden. Es wird zwischen einer tiefen, der wesentlichen, ontologischen Langewei-

le und einer Langeweile als eines Gelangweiltwerden »von etwas« unterschieden.

Ersteres ist hier von Interesse.

Dennwie vor ihmKierkegaard formuliert Heidegger zwar auch ein Szenario ei-

nes gelangweilten, routinierten Alltags. Aber genau dort in der durchschnittlichen

Alltäglichkeit lauert für Heidegger, wie er in Sein und Zeit 1927 ausgeführt hat, die

Möglichkeit der Daseinsanalytik, d.h. dieMöglichkeit desMenschen, sich die Frage

nach dem Sinn von Sein stellen zu können.166 In der Frage, woraus die Metaphysik

161 Stirner, 37.

162 Vgl. den Kapiteleinstieg.

163 Martin Heidegger: Was ist Metaphysik. In: Ders.:Wegmarken. Frankfurt a.M. 2004, 103-122,

110. (Im Folgenden: Heidegger: Metaphysik).

164 Ebenda, 120.

165 Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit. Frankfurt

a.M. 2018, 253.

166 Vgl. Martin Heidegger: Sein und Zeit. Tübingen 2006, 19. Aufl., Kapitel 4. Das In-der-Welt-Sein

alsMit- und Selbstsein.Das ›Man‹. Insbesondere §27.Das alltägliche Selbstsein und dasMan. 126ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Der Dandy im Smart Home

(das Sein des Seienden) bestehen könne, erhält die Langeweile eine herausgehobe-

ne Stellung in der Befindlichkeit, der Stimmung des Daseins (d.h. des Menschen).

»So aufgesplittert der Alltag erscheinen mag, er behält immer noch das Seiende,

wenngleich schattenhaft, in der Einheit des ›Ganzen‹.«167 Im aufgesplitterten, ak-

zelerierten, produktiven Alltag steckt, unter Einbezug von Heideggers ontologi-

scher Suchanfrage, in aller Heterogenität doch das Ganze, als das Sein des Seien-

den. Das bedeutet, trotz aller Produktivität und heterogener Ablenkungsvarianten

der Aufmerksamkeitszerstreuung des »Man«, dass sich in der Rückseite der Akti-

vität dieses Ganze ›offenbaren‹ kann. »Selbst dann und eben dann, wenn wir mit

den Dingen und uns selbst nicht eigens beschäftigt sind, überkommt uns dieses

›im Ganzen‹, z.B. in der eigentlichen Langeweile.«168 Diese eigentliche Langewei-

le begreift Heidegger wesentlicher, und zwar als einen existenzialen Modus, nicht

nur als einen bloß konkreten Überdruss. Damit fasst er die Langeweile vielmehr

als umfassenden Lebensüberdruss auf. »Sie [die eigentliche Langeweile (F.H.)] ist

noch fern, wenn uns lediglich dieses Buch oder jenes Schauspiel, jene Beschäfti-

gung oder dieser Müßiggang langweilt. Sie bricht auf, wenn ›es einem langwei-

lig ist‹.«169 Das ›ist‹, das Sein, als ein sich in der Stimmung der Langweile befin-

den, zeigt eine Perspektive an, die zur zersetzenden Langeweile deutet. »Die tiefe

Langeweile, in den Abgründen des Daseins wie ein schweigender Nebel hin- und

herziehend, rückt alle Dinge, Menschen und einen selbst mit ihnen in eine merk-

würdige Gleichgültigkeit zusammen.«170 Diese große Gleichgültigkeit, insofern sie

eine »Hineingehaltenheit in das Nichts«171 darstellt, ist sowohl zersetzend als auch

produktiv. Heidegger konstatiert: »[E]x nihilo omne ens qua ens fit. Im Nichts des

Daseins kommt erst das Seiende im Ganzen seiner eigensten Möglichkeit nach,

d.h. in endlicher Weise, zu sich selbst.«172 ›Aus dem Nichts wird (erst) alles Seien-

des als Seiendes.‹ oder anders formuliert: Das Nichts ist der Ursprung aller Mög-

lichkeiten.Die Langeweile stiftet so für HeideggerWelt, als Umwelt undMitwelt.173

Sie konstituiert Umgebung.

Damit ist die zersetzende Langeweile als Anzeige nicht nur nihilistischer oder,

wie später anzudeuten, pathologischer Prozesse zu verstehen, sondern auch in der

Flucht aus ihr steckt die Basis für Produktivität. »Die Langeweile ist die Schwelle

zu großen Taten. – Nun wäre zu wissen wichtig: der dialektische Gegensatz zur

167 Heidegger: Metaphysik, 110.

168 Ebenda.

169 Ebenda.

170 Ebenda.

171 Ebenda, 115.

172 Ebenda, 120.

173 Martin Heidegger: Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt – Endlichkeit – Einsamkeit. Frankfurt

a.M. 2018, 251ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 185

Langeweile?«174 Dieser Gegensatz wurde im Vorherigen als produktive Blasiertheit

eingeführt, in dessen Synthese aus zersetzendem Ennui und produktiver Blasiert-

heit sich der Dandyismus und dessen Subjektivierung verorten lässt.

Das graue Tuch

Giorgio Agamben hat in seinem der Acedia gewidmeten Textabschnitt in Stanzen

im Nachgang zu Baudelaire bemerkt: »Und sollte das Wesen des Dandyismus tat-

sächlich in einer Religion der Nachlässigkeit oder in einer Kunst der Sorglosigkeit

bestehen […], dann präsentiert er sich nun wie eine paradoxe Aufwertung der Ace-

dia […].«175 Wenngleich Agamben Ennui und Acedia gleichsetzt, trifft diese Bemer-

kung einen Kern. Unter der Maske des aufgewerteten Müßiggangs steckt enorme

Anstrengung.176 Im Dandyismus findet eine Umbesetzung bzw. ein produktives

Wechselspielmit dem Ennui statt. Reizüberflutung und Langeweile, die durch stän-

dige Reizung entsteht, sorgt für produktive Blasiertheit. »Stimulated by boredom

[…] I am stimulated by the boredom of being constantly stimulated.«177 Durch die

großstädtischen, technischen Umgebungen ständig gereizt und gleichzeitig da-

durch blasiert, ist der dandyistische Flaneur, der durch diese Umgebung streift,

eine Figur des Ausgesetzt-Seins, der Exposition und zugleich der Abwehr. Ben-

jamin nennt die Langeweile, wie bereits angedeutet,178 ein graues Tuch, in dessen

sich der Schläfer wickelt, wenn er träumt. Über die Träume im bunten Seidenfutter

reden zu können, hieße die Produktivität der Langeweile nach Außen zu tragen.

»Und wenn er erwacht und erzählen will, was er träumte, so teilt er meist nur diese

Langeweile mit.«179 Der Rhythmus dieses produktiven Träumens ist das Flanieren

in den künstlichen Umgebungen der Großstadt und insbesondere der Passagen.

In Benjamins dialektischer Schlussfolgerung ist somit die Langeweile ein Entäu-

ßerungsprozess. In diesem Sinne kann man seine Aussage, dass »die Langeweile

immer die Außenseite des unbewußten Geschehens« sei, sowie auch seine Inbe-

zugsetzung von »Ornament und Langeweile« verstehen.«180 Langeweile ist somit,

wie im Zusammenhang von calm technology schon im zweiten Kapitel angeklungen,

ein glattes Oberflächengeschehen, das sich wie ein Ornament begreifen lässt, un-

ter dem die Aktivität produktiver Blasiertheit prozessiert. Gleichzeitig erweist sich

die Langeweile als ein aufnahmefähiger Zustand, wenn die Reize der Umgebung

174 Benjamin: Passagen 1, 161.

175 Agamben, 254. Darin Anmerkung 4.

176 Vgl. dazu Kapitel 6 Pathologie der Ästhetik.

177 Morton, 305.

178 Vgl. Kapitel 2.1.

179 Benjamin: Passagen 1, 161.

180 Ebenda, 163.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Der Dandy im Smart Home

auf den Gelangweilten einströmen. Im intentionslosen Flanieren181 wird daraus,

historisch-materialistisch betrachtet, eine Konsumerfahrung: »Das Warenhaus ist

der letzte Strich des Flaneurs.«182

In Bezug auf das angesprochene Baudelaire-Gedicht Le Gout du néant konsta-

tierte Benjamin, sein Bild der Erfahrungsarmut183 aufgreifend: »Für den, der keine

Erfahrung mehr machen kann, gibt es keinen Trost. Es ist aber nichts anderes als

dieses Unvermögen, was das eigentliche Wesen des Zornes ausmacht.«184 Wer kei-

ne Reize mehr wahrnimmt, auf die er reagieren kann, weil zuvor zu viele Reize auf

ihn eingedrungen sind, reagiert darauf gereizt, d.h., um aus dem Ennui auszubre-

chen und der Ereignislosigkeit zu entfliehen, schlägt die Langeweile in aggressive

Aktivität um.DerDandyismuswird so zu einer »herausforderndenKaste«185, der es

darum geht »die Trivialität zu bekämpfen und sie zu vernichten«186, schlussfolgert

Baudelaire. Der Dandyismus steht vor der Problematik und dem Druck eines Pro-

duktivitätszwanges der Blasiertheit als Reaktion auf den Ennui. Er verstrickt sich

damit immer weiter darin, ein »Herkules ohne Aufgaben«187 zu sein. Die ambiva-

lente Struktur des dandyistischen Potenziales hat seine Schattenseiten. »Ironically,

the dandy’s creation carried his demise within itself; the weight of his Janus face

was always going to break his neck in the end.«188

Wenn Benjamin konstatierte, dass Baudelaires Moderne eine Form der Ener-

gie, ein Potenzial sei, so wird in der Gegenläufigkeit des Ennui angedeutet, dass,

wenn kein Ausbruch möglich ist, keine Aufgabe vorhanden ist, ein Reaktionsdruck

aufgebaut wird, der sich früher oder später entladen muss. Die Frage ist, in wel-

cher Form? »Die heroische Moderne erweist sich als Trauerspiel, in dem die Hel-

denrolle verfügbar ist.«189 Ist die Rolle noch zu besetzen, weil sie niemand spielen

will? Oder spielen kann? Ist die Rolle vielleicht in der Moderne auch zu gefährlich

geworden?190 Oder ist diese Rolle mit der Kulisse verschwommen und in den Hin-

tergrund getreten? Barbey d’Aurevilly schloss seine Rezension zu den Fleurs du Mal

181 Vgl. zum Zusammenhang von Flanieren und Gehen: Andreas Meyer:Wissenschaft vom Gehen.

Die Erforschung der Bewegung im 19. Jahrhundert. Frankfurt a.M. 2013. Vgl. auch: Honoré de

Balzac: Theorie des Gehens. In: Pathologie des Soziallebens. Leipzig 2002, 98-154.

182 Ebenda, 54. Vgl. auch Morton, 305.

183 Vgl. Walter Benjamin: Erfahrung und Armut. In: Ders.: Gesammelte Schriften Band II. Aufsätze.

Essays, Vorträge. Frankfurt a.M. 1977, 213-219. (Im Folgenden: Benjamin: Erfahrung). Vgl. dazu

auch Kapitel 7.1.

184 Benjamin: Über, 138.

185 Baudelaire: Maler, 244.

186 Ebenda.

187 Ebenda, 245.

188 Philip Mann: The Dandy at Dusk. Taste and Melancholy in the twentieth Century. London 2017,

329. (Im Folgenden: Dandy at Dusk).

189 Benjamin: Paris, 96.

190 Vgl. Zu diesem Thema: Ullrich Bröcklin: Postheroische Helden. Ein Zeitbild. Berlin 2020. Vgl. zu

Baudelaire, 59f.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Expositionsformen 187

mit folgender Prognose: »Nach den ›Blumen des Bösen‹ gibt es für den Dichter,

der sie erblühen ließ, nur zwei Möglichkeiten: entweder er schießt sich eine Kugel

vor den Kopf … oder er wird Christ!«191 Die weitere Proliferationschance des Dan-

dyismus bestünde demnach in der Selbstauslöschung oder der Selbstaufgabe. Die

Frage, ob und worin eine dritte Möglichkeit existiert, inwiefern diese für die Be-

trachtung von Umgebungstechnologie relevant ist und was die Gefährlichkeiten,

Potenziale und Strategien des Dandyismus dabei sind, werden die Gegenstände

der nächsten beiden Kapitel sein.

191 Jules Barbey d’Aurevilly: Les Fleurs du Mal. Von Charles Baudelaire 24. Juli 1857. In: Friedrich

Kemp, Claude Pichois (Hg.): Charles Baudelaire. SämtlicheWerke/Briefe. Band 4. Nouvelles Fleurs

du Mal. Neue Blumen des Bösen. Materialien.München 1975, 136-146, 146.

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454961-005 - am 13.02.2026, 13:31:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454961-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

