
Einleitung 

 
 
 

Nach der Theorie der Welt im Zeichen der Altermination (Erster Teil) und der 
Konzeption einer logischen Zeit im Oszillieren des Vertex, der Vertices (Zweiter 
Teil) führt der Gedankengang am Ende auf jenes Unerklärliche zurück, das bislang 
nur vorausgesetzt war: das Subjekt. Vorausgesetzt war es in doppelter Hinsicht, 
einmal in seinem Sein und dann auch in der Weise, in der es zu verstehen sein soll. 
Dabei hatte sich bereits in letzterer Hinsicht, in der Erklärung des So-Seins des Sub-
jekts, eine Unschärfe eingeschlichen, die nun erst ihre Aufklärung wird finden kön-
nen. Wir hatten versucht, eine transzendentalphilosophische, eine phänomenologi-
sche Konzeption einerseits mit einer psychoanalytisch geprägten Theorie des Be-
gehrens engzuführen. Schon darin liegt eine Schwierigkeit, die sich nicht einfach 
übergehen lässt, kann doch die Psychoanalyse für die Phänomenologie letzten En-
des immer nur eine Provokation sein.1 Man könnte freilich versuchen, eine Art von 
Kompromiss zwischen diesen divergenten Ansätzen herbeizuführen, indem man 

Kuhhändel, von denen sich nur der Makler, nicht aber die Vertragspartner, und 
noch weniger das Geschäft des Denkens selbst einen wirklichen Gewinn verspre-
chen dürfen. Zudem führen die Reflexionen selbst in eine andere Richtung, die 
vielmehr zu einer Kritik der (klassischen) phänomenologischen wie der psychoana-

ser Positionen tout court destruieren, als vielmehr ihre Bedingtheit aufzeigen. Damit 

so wie solche, die im Gegenteil einer Unverfügbarkeit des Selbst das erste und letz-
te Wort geben, aus ihrem Herkommen erklären lassen. Was hier geleistet werden 

soll, ist also zugleich und in notwendiger Einheit einer Theorie des Subjekts wie ei-
ne (Meta-)Theorie der Theorien des Subjekts.  

                                                             
1  Vgl. dazu vom Autor: Die Phänomenologie und die Provokation des Unbewussten. Dort 

  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Die Kritik der Theorie des Begehrens wird sich im Laufe der Analyse wie ne-
benbei ergeben. Die Kritik der Phänomenologie liegt aber bereits in dem ersten Satz 
beschlossen, der wie ein Axiom diesen Dritten Teil leiten wird und der außerdem 
verständlich macht, wieso die vorgeschlagene Theorie des Subjekts zugleich und 
notwendig eine Metatheorie der Theorien des Subjekts sein soll und auch nur sein 
kann: Keine Theorie des Subjekts kann anders als performativ sein. 

Diese These und ihre Implikationen sollen an der Hand einer denkbar unwahr-
scheinlichen Autorität entfaltet werden, nämlich eines der frühesten Gedichte in ei-

 
von Aquitanien (im Deutschen auch Guilhem oder Guihelm). Dieses Gedicht eignet 
sich vor allem deswegen so gut, mit seiner Hilfe auf eine Sichtweise des Subjekts 
durchzustoßen, die meist den Blicken entzogen bleibt, weil sie eine Fülle von jenen 
Operationen entfaltet, die man mit (und hier auch gegen) Hegel als bestimmte Ne-
gationen bezeichnen kann. Zugleich geschieht das in so lässiger und lakonischer 
Weise, dass man meinen könnte, Guillaume wische vor Überdruss all jene Kli-
schees und Vorstellungen von sich, die doch erst in einer Geschichte entstehen soll-
ten, zu deren Vätern er gehört. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

1. Apeiron und Performativität 

 

  
Farai un vers de dreit nien   Je ferai un vers de pur rien 

    

 ni de joven    

 ni de ren au      

    

sus un chivau     sur un cheval 
 

    Ich mach ein Lied aus reinem Nichts, 

    Von mir nicht und von  

    Nicht Liebeslied, nicht jugendlich 

     Noch irgendwas. 

     

     Im Sattel saß.1  
 

Artikulation von Welt hatte sich uns im Ersten Teil als ein Effekt einer immer von 
neuem und immer vielfältig geübten Altermination ergeben, als Ergebnis eines Ak-
tes also, durch den sich etwas als ein solches überhaupt erst zu geben vermag, in-
dem es in ein bestimmtes Licht gestellt wird, in eine Beleuchtung, die ein jedes Et-
was erst zu einem Etwas macht. Dieses Alter der Altermination, dieses andere, darf 
dabei aber selbst nicht wieder hypostasiert werden; es ist nicht von der Ordnung der 

                                                             
1  Der Originaltext und die Übersetzung ins Neufranzösische sind entnommen aus: Les 

troubadours. Anthologie bilingue. Introduction, choix et version française de Jacques 

Roubaud. 70-73. Die deutsche Übersetzung der Strophen 2, 4 und 7 stammt von mir; für 

die übrigen Strophen habe ich die Übersetzung von Ralph Dutli verwendet in: Nichts als 

Wunder. 45 f.; eine weitere, sehr schöne, für die gegenwärtigen Zwecke aber zu freie 

Übersetzung findet sich in Raoul Schrott: Die Erfindung der Poesie. 386 f.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

durch Altermination konstituierten Gegenstände (auch wenn es, wie wir vor allem 
in diesem Dritten Teil sehen werden, mit bestimmten 
ders privilegierte Beziehung unterhält). Dieses Alter nannten wir im Zweiten Teil 
den Vertex, der allein schon deswegen keiner Hypostasierung fähig ist, weil er not-
wendig im Plural und in Bewegung auftritt. Diese Bewegung  die eigentliche Dia-
lektik der logischen Zeit  ergab sich als das Oszillieren des Gesetzes (als Form der 

 
Der nächste Schritt ist ein äußerst einfacher und naheliegender: Wenn die 

ation unterliegt, weshalb sollte dasselbe nicht 

sen uns also einer Rückwendung der Struktur der Altermination auf das Subjekt 
stellen. Dabei hatten wir ebenso gesehen, dass sich im Prozess der Altermination 

Etwas erscheinen kann. Eine solche Widerständigkeit und Textur muss daher auch 
für das sogenannte Innenleben angenommen werden. Weiterhin sahen wir, dass die-
se Widerständigkeit und vor allem der Ausschluss, den jede Altermination notwen-
dig produziert, über kurz oder lang dieser Altermination ihre Begrenztheit aufwei-
sen und sie weiterdrängen wird. (Schon in diesen kurzen Sätzen wird die These der 
Performativität des Subjekt-Seins eine erste Plausibilität gewonnen haben.) 

Wir fragen nun nach einer Dimension des subjektiven Seins, die sich der Alter-
mination in einer grundsätzlichen Weise entgegenstemmt  eine Dimension freilich, 
die nicht ihrerseits ein An-sich beanspruchen dürfte, sondern wie immer nur im Zu-
sammen- und Widerspiel zur Altermination selbst wirksam sein kann. Wie sollen 
wir diese Dimension finden? Wir müssen zunächst hören lernen, hören auf den 
Lärm, der beständig im Subjekt herrscht, aber als solcher fast nie oder doch nur in 

Hintergrundmusik, die mit der Hauptmelodie nichts (oder fast) zu tun hat und die 
sich in abgebrochenen Wiederholungen verliert. Die Ritournelle war ein erster 

r als ein 
klares und deutliches zu begreifen ist, das nur kontingent der Verunreinigung unter-

ches zu nehmen ist, das immer auch und nebenbei an anderes denkt. Und diese Ri-
tournelle ist in der Tat ein rechter Lärm, dessen Macht eigenartigerweise dadurch 
gebrochen werden kann, dass man ihn beim Wort nimmt, und das heißt: in den Fo-
kus des Bewusstseins überführt.  

Aber bei der Ritournelle, wie wir sie beschrieben haben, handelte es sich ja 
durchaus bereits um artikulierte Gehalte, wenn auch nicht um vollständig und bis 

Begleitmusik des Bewusstseins ist vielleicht bemerkenswert, oft störend, aber doch 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 345 

noch nicht von der Radikalität, die die gesuchte Dimension vorweisen müsste. 
Doch in der Tat sind damit ja auch noch nicht alle Phänomene abgehakt, die hier in 
Frage kommen. Muss man nicht auf dem mit der Ritournelle eingeschlagenen Weg 
weitergehen und eine Art Explosion des Bewusstseins in die verschiedensten Rich-
tungen konstatieren, eine Explosion, die meist nur mühsam auf- und zusammenge-
halten werden kann? Wohin splittert sich dieses komische Bewusstsein nicht immer 
auf: halb gefühlte leibliche Sensationen, 

auskämpft, hat schon manche Theorie des Subjekts bemerkt: Bei Freud heißt sie 

vermag uns immerhin in die Richtung zu weisen, in der zu suchen ist, aber sie 
bleibt noch unzureichend; sie bleibt deswegen unzureichend, weil das in ihr Thema-
tisierte gegenständlich bleibt.  

Verharren wir aber zunächst bei den Wegen, die sich die Theorien des Subjekts 
immer gebahnt haben. Denn diese waren ja keineswegs taub gegenüber jenem 
Lärm, den wir zu hören versuchen. Sie haben ihn mit unzähligen Begriffen belegt 
und ihm damit eine neue Würde gegeben: die der falsch gespielten Stimme näm-

 ebenso viele Versuche, den Lärm zu disziplinieren, indem 
er in Raster von Kategorien eingepasst wird, in denen er als Abweichung 

solcher klassischer Theorien ist eine doppelte: Erstens gehen Exklusion und Inklu-
sion immer Hand in Hand: Das, was für minderwertig oder gar gefährlich erklärt 

Theorie vom Menschen. Zweitens führt letzten Endes eine Moral das Messer: 
Selbst wo der Mensch als unrettbar seinen Leidenschaften überlassen vorgestellt 
wird, ohne die Ansetzung einer ersten besseren Natur und/oder eines Gottes, wo al-

stritten ist und damit das Sein in moralischer Perspektive eingeebnet ist  dort ist 

gültige Abwesenheit im Menschen entworfen wird. 
Was erreichen und bewirken diese Theorien? Auch ihre Wirksamkeit ist eine 

doppelte: Zum einen gestalten sie jenen Lärm, dem wir nachlauschen, und zwingen 
ihn in Kategorien. Ein Rauschen und Surren wird zu einer wenn auch widerspensti-
gen Stimme gemacht. Der erste und grundsätzlichste Schritt, den offenbar jede 

chen  ja, um ihn allererst zu einem Gegenstand zu machen , ist dabei seine voll-

Gestalt des Gegenständlichen, also gar keine Gestalt, sondern ist er vielmehr  wie 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

es andernorts bereits angedeutet wurde  von der Weise des Apeirontischen,2 dann 
müssen die Theorien über das Subjekt den Lärm einer Umdeutung, Umwertung und 
Gestaltung unterwerfen. Diese Gestaltung hat zumeist die Form einer Richtung. Al-
le erwähnten Begriffe haben mehr oder weniger ausdrücklich zu ihrem Kern die 
Idee eines Drängens-auf, eines begehrlichen Auslangens-auf. Die Frage, die sich 
eine solche Theorie vom Menschen nachträglich entwirft, um ihre eigene Kategori-
sierung zu rechtfertigen, ist in letzter Konsequenz: Warum handelt und strebt der 
Mensch und wonach strebt er dabei? Die Antworten gehen dabei freilich weit aus-
einander, und es lassen sich mindestens je zwei Modelle unterscheiden, die Weise 
dieses Drängens und das Objekt desselben zu bestimmen. Dieses Darauf-aus kann 
als ein Angezogensein-durch oder als ein Vorangetriebensein-von vorgestellt wer-
den; der Gegenstand mag als ein höchstes und  

 verlorenes Gut erscheinen oder aber als eine Fiktion, die selbst 
nicht näher umrissen werden kann, ja: deren Definitionsversuche geradezu ein we-
sentlicher Teil jenes Strebens sind, das das Objekt zu erreichen sucht. In einer recht 
groben Entgegensetzung ließe sich die jeweils erste Variante als Konzeption einer 
klassischen Metaphysik beschreiben, während die jeweils zweite spezifisch moder-
ne Antwortversuche auf die Frage nach dem Streben des Menschen darstellte.3  

Es gilt, diese These, die einen Motor menschlichen Tuns und Strebens zu be-
zeichnen sucht, grundsätzlich in Frage zu stellen. So wertvoll manche hierzu ent-
worfene Antworten sein mögen  und eine von Freud und Lacan inspirierte Antwort 
hatten wir ja im Ersten Teil zur Anwendung gebracht , so muss sich doch die Fra-
ge stellen lassen, ob die Frage selbst bereits richtig gestellt ist oder ob sie nicht 
vielmehr eingeklammert werden muss, will man eine gewisse fundamentale Dimen-
sion des Menschseins in den Blick, oder ins Ohr bekommen. Die Destruktion dieser 
Motorthese wird genau das sein, was oben als Kritik an den Philosophien des Be-
gehrens angekündigt wurde.  

Entscheidend für das Verständnis ist aber die zweite Weise der Wirksamkeit der 
Theorien über den Menschen: Sie sind eben performativ. D.h. ganz konkret, dass 
sie jene, die ihnen ihr Ohr schenken  und wir werden sehen, dass es Marktschreier 
allerorten gibt, und vor allem zu allen Zeiten , dazu bringen, sich selbst im Lichte 
jener Theorie zu sehen. Damit das keine Trivialität bleibt, muss man sich wieder je-
ner metaphysischen Grundlagen versichern, die in den vorangegangenen zwei Tei-
len expliziert wurden: Wir haben es hier nicht mit einem Schein zu tun, der durch 

 

nicht der Vielzahl der Theorien die Eine Wahrheit entgegensetzen. Es soll hier in 
erster Linie eine Dimension aufgedeckt werden, die in den meisten Betrachtungen 
                                                             
2  Am Ende der Apeirontologie.  

3  Vgl. dazu vom Autor: Eros  Trieb  Begehren.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 347 

dieser Art verborgen blieb, die aber nicht nur unerlässlich für ein Verständnis jenes 
rätselhaften Wesens  des menschlichen Subjekts  ist, sondern auch für die Mög-
lichkeit sowohl der Theorien überhaupt, als auch in ihrer Vielzahl wie auch schließ-
lich in ihrer perform
Subjekt  gleichgültig ob man darunter das Subjekt allgemein oder aber sich selbst 
versteht  nur über jene Theorien hergestellt. Der Lärm, wenn er apeirontisch ist, ist 
selbst einer festen Wahrheit nicht fähig. Die Wahrheit wird also hergestellt, indem 
sich Subjekte im Lichte einer (historisch immer kontingenten) Theorie sehen lernen 
und beginnen, gemäß dieser Wahrheit zu handeln. (Wie das erste näherhin möglich 
ist und dass das zweite letzten Endes scheitern muss, wird weiter unten gezeigt 

 und er selbst ist 
, der wird Menschsein primär 

als Christsein, und dieses wiederum als einen exorbitanten Anspruch verstehen; 
dessen Denken und Leben, dessen Blick auf sich, auf sein Tun wie auf alle anderen 
und die Welt wird um die Probleme von Glaube und Sünde kreisen, dem wird jede 
noch so leise Regung, die sich nicht sofort einordnen ließe, zumindest unter dem 
Verdacht des Sündigen stehen. Wir täuschen uns aber, wenn wir darin eine ideolo-
gische Manipulation, eine Gehirnwäsche, einen Aberglauben sehen oder wenn wir 

ol-
che Auslegungen setzen voraus, was hier überall in Abrede steht: dass es nämlich 
ein Subjektsein jenseits (oder genauer: diesseits) performativer Theorien des Sub-
jekts gäbe oder aber dass es eine (als solche erkennbare) wahre Theorie des Sub-
jekts geben könne. Daher muss die Performativität jener Theorien in strenger Ana-
logie zum Prozess der Artikulation von Welt gefasst werden, wie er im Zweiten 
Teil beschrieben wurde, immer im Rahmen einer Metaphysik der Immanenz. 

 
Was wäre nun also, wenn all diesen Kategorisierungen, den feingliedrigsten wie 
den gröbsten, immer etwas entginge? Wenn also etwas gewissermaßen immer dies-
seits des Wahren verbliebe? Was wenn es eine Dimension gäbe, die sich geradezu 
dadurch definiert, dass sie nicht einmal in die Kategorie der Sünde oder der Leiden-
schaft fallen kann  Kategorien, die doch als Sammelbecken alles nicht Richtigen, 

seiner Wesensbestimmung solches ist, das sich jeder Bestimmtheit entzieht  und 

cken vermag, was ihm auch nur im Entferntesten verdächtig erscheint)? 
Dann muss man also in einer ersten begrifflichen Annäherung unterscheiden 

zwischen dem Bestimmten  also das, was eine gegebene Theorie affirmativ vom 
Menschen aussagt , dem bestimmten Unbestimmten  das, was sie entweder zu ei-
nem erklärbaren Schlechten und tendenziell sich Entziehenden oder zu einem bloß 
Unwesentlichen erklärt  und schließlich einem unbestimmt Unbestimmten. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Beschäftigung mit der Psychoanalyse hat auch dieses Wertvolle, dass sie als Ein-
übung in ein Denken des Subjekts dienen kann, denn sie verweigert  zumindest im 
Prinzip  jede Wertung der Aspekte, die gefunden werden. Sie führt daher  bei al-
ler Systematik und Strenge ihrer Theorie  auf einen Weg, der hören macht und 

s muss 
man sich dazu dann tatsächlich ihrer Kategorien entziehen. Und wie zuvor, so steht 
auch diese methodische Forderung innerhalb eines Auftrags, den man mit Deleuze 
als die Aufgabe einer Überwindung des Platonismus beschreiben kann, d.h. einer 
Abkehr von überzeitlichen Modellen des Wahren und Wesentlichen, woran sich die 
Realität in eine Hierarchie des Wirklichen ordnen ließe. Der Versuch, jene lärmen-
de Dimension des Subjekts aufzufinden, muss sich also aus der Einebnung des 
Felds von Sein überhaupt verstehen lassen, aus dem heraus sich immer neu die Be-
stimmtheiten und das Wesentliche in endlosen Akten der Artikulation herausheben. 

 
In der Tat lässt sich die gesuchte Dimension selbst als eine solche Einebnung des 
Feldes bestimmen. Nehmen wir daher eine erste und wesentliche Definition vor-
weg, die sich in allem, was folgt, wird bewähren müssen: Der Lärm des Subjekts 
hat die Ungestalt des Apeiron, einer flirrenden Oberfläche, reiner Intensität. Diese 
drei Namen bezeichnen alle dasselbe, höchstens in Unterscheidung nach den As-
pekten, unter denen es betrachtet werden mag: nach seinem Seinscharakter, seinem 

 
Mit gutem Grund ist es so schwer, zu dieser reinen Intensität durchzudringen. 

Sie ist immer schon überspielt. Und dass sie derartig überspielt ist, hat ebenfalls 
seinen guten Grund: Es lässt sich mit ihr schlichtweg nichts anfangen. Sie ist ja 
auch selbst und für sich genommen nichts. Eine erste Annäherung, vor jeder phä-
nomenologischen Erfassung, m
laufen, Negationen der Negationen dieser Intensität. Wenn dabei überall das zum 

nen würde,4 dann entspricht diese ja in der Tat bedenkliche Begegnung voll und 
ganz den Erwartungen, zu denen uns unsere methodischen und metaphysischen 
Grundsätze berechtigen.  

Wir hatten bereits im Ersten Teil bemerkt, wie Kultur allgemein sich in der Re-
duktion und Nivellierung der Widerständigkeit (der Textur) des Materiellen reali-
siert. Nichts hindert die Vermutung, dass sich eben dieselbe Unterwerfung auch im 
Subjekt selbst zeigt, dass Kultur also eine Kadrierung des Apeiron ist. Sie gibt, in 
je kontingenter Form, Rahmungen vor, in die sich das Unartikulierte des Subjekt
s

-
eins einfügen lässt, die auch jene immer variable Marge bestimmt, innerhalb derer 

Leicht, zu leicht, geht sie dabei zu weit. Die von Foucault beschriebene Disziplinie-
                                                             
4  Hegel: Phänomenologie des Geistes. 243.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 349 

rung des gesellschaftlichen Seins tendiert dazu, alles Apeirontische als solches aus-
zutreiben. Einen prägnanten Ausdruck findet das in Canettis Beschreibung des Sol-
daten (und die Militärakademien sind ja neben den Gefängnissen, Krankenhäusern, 
Fabriken und Schulen auch die Orte, in denen und von denen ausgehend sich nach 
Überwachen und Strafen die Disziplinierung der Moderne durchsetzt): 

 
Die Erziehung des Soldaten beginnt damit, dass ihm viel mehr verboten wird als anderen 

Menschen. Auf die kleinsten Übertretungen stehen schwere Strafen. Die Sphäre des Nicht-

Erlaubten, mit der jeder schon als Kind vertraut gemacht wird, erweitert sich für den Soldaten 

ins Riesenhafte. Mauern über Mauern werden um ihm errichtet; man leuchtet sie vor ihm ab, 

man lässt sie vor ihm wachsen. Ihre Höhe und Strenge kommt ihrer Deutlichkeit gleich. Es ist 

von ihnen immer die Rede, er kann nicht sagen, dass er sie nicht kennt. Er beginnt, sich so zu 

bewegen, als ob er sie immer um sich fühlte. Das Eckige des Soldaten ist wie das Echo seines 

Körpers auf ihre Härte und Glätte; er bekommt etwas von einer stereometrischen Figur. Er ist 

ein Gefangener, der sich seinen Mauern angepasst hat; ein Gefangener, der es zufrieden ist; 

der sich gegen seinen Zustand so wenig wehrt, dass die Mauern ihn formen. Während andere 

Gefangene nur einen Gedanken kennen: wie sie ihre Mauern übersteigen oder durchbrechen 

könnten, hat er sie als eine neue Natur, als natürliche Umgebung anerkannt, der man sich an-

passt, zu der man selber wird.5 

 
Wir sollten diese Beschreibungen im Kopf behalten, allerdings nicht nur als solche 

eines solchen, wenn auch mit einer doppelten Einschränkung, dass Canetti ohne 
Zweifel überspitzt eine besonders extreme Formung dieses Subjekts durch seine 

6 und dass wir unsererseits nicht schon zu 
                                                             
5  Canetti: Masse und Macht. 368 

bungen von mir.  

6  Ca

ten Verquickung von Macht- und Geschlechterverhältnissen, deren historische Situierung 

und libidinöse Ökonomie (oder deren Mangel) er in Männerphantasien untersucht. Er 

stützt sich dabei vor allem auf die Kritik an der klassischen Psychoanalyse sowie auf den 

alternativen Entwurf, den Deleuze und Guattari im Anti-Ödipus liefern. Einer ihrer zent-

ralen Kritikpunkte ist, dass die am Ödipuskomplex orientierte Psychoanalyse ihrer eige-

nen historischen Verumständung nicht Rechnung trägt und mit ihren Theorien eines 

grundsätzlichen Mangels jene Machtverhältnisse fortschreibt, unter denen die kapitalisti-

ich selbst mit Lacan einen solchen Theoretiker des Mangels den Ausführungen des Ersten 

Teils zum Grunde gelegt. Bin ich nun also zu einer Parteinahme für diesen oder jene ge-

zwungen? Das würde mich in Fragen verwickeln, die so, d.h. in solch verkürzter Form, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

wissen beanspruchen können, wer oder was das da ist, was in seinem Sein be-
schrieben wird. Das Lied handelt eben weder von mir noch von sonst jemandem, 
den man benennen könnte; genau darin liegt seine Chance auf Universalität. 

 in denen gleich-
wohl überhaupt nur ein Subjektsein stattfinden kann  selbst je Grenzen zu setzen. 

nur insoweit produktiv wirksam sein können, als sie auf sich selbst angewandt und 
damit von einer unbegrenzten Geltung freigesprochen werden.7 

Ein zweiter Weg zur Annäherung an die reine Intensität, eine zweite bestimmte 
Negation weist dieser Selbstanwendung der Kategorien ihren systematischen Platz 
zu. In der Apeirontologie wurde der Versuch unternommen, eine Theorie der logi-
schen Zeit zu entwickeln, die eine bestimmte Phase derselben  die Prägnanzphasen 
oder Kriseis  in den Mittelpunkt stellte. In einer solchen Krisis steht ein für eine 
Seinsregion konstitutiver Unterschied in Frage, in der Fragwürdigkeit, das aber ge-
rade nicht durch eine irgendwie äußerliche Kritik, sondern vielmehr durch eine 
Überdrehung der konstitutiven Differenz. Diese Differenz eröffnet, so hieß es dort, 
den Raum für eine bestimmte Weise, Sein oder eine Region von Sein aufzufassen. 
In der Krisis wird dieses Prinzip in solcher Weise überdreht, dass das Ganze auf ei-
nen seiner Teile bzw. das differenzierende Gesetz auf sich selbst abgebildet wird. 
Dadurch wird ein Bedingtes, ein durch die Differenz Konstituiertes dem Prinzip 
entgegenhoben bzw. das Prinzip ins Reich des durch es Bedingten hinabgesenkt. Es 
handelt sich nur um verschiedene Weisen, denselben Vorgang zu beschreiben, im 
Zuge dessen sich ein Feld einebnet, nivelliert, seine Kontur und sein Relief einbüßt; 
nur eine neue Setzung eines Prinzips, einer grundlegenden Differenz (oder aber das 
resignierte Zurückkommen auf eine alte Gestalt der Differenz) kann dann diese In-
differenz, dieses Apeirontische überwinden.  

ist nun einer ersten nähe-
ren Kennzeichnung zugänglich. Das Gesetz, das in Bezug auf das Subjekt in Frage 
steht, ist eines, das in seiner formalen Armut wenig Hoffnung auf eine fruchtbare 
philosophische Entfaltung macht, das aber gerade wegen seiner Armut seine eigene 
endlose Vervielfältigung erzwingt und sich damit beständig neu zu bestimmen hat: 

                                                                                                                                       
nicht meine sind. Was ich aber sagen kann, ist, dass auch die nun für mich leitende Di-

mension, die der reinen Intensität, keinen Mangel mehr kennt. Man schließe daraus in 

Bezug auf Fraktionsstreite, was man will. Auffällig ist immerhin, dass sich mir, wie 

gleich deutlich werden wird, eine ganz ähnliche Strukturierung der Redeweise aufge-

drängt hat wie die, die Theweleit aufgefunden hatte, nämlich eine solche, die den Gegen-

satz von Flüssigem und Festem in den Mittelpunkt rückt.  

7  Vgl. Robert Pfaller: Wofür es sich zu leben lohnt. Kap. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 351 

her 
formaler Abstraktion genommen, nie und nimmer zu einer handlichen Antwort füh-
ren kann, ja, dass sie in dieser Gestalt wohl  außer von Berufsphilosophen  nie 
auch nur gestellt wird. In ihrer konkreten Verwirklichung heftet sich diese Frage 
vielmehr immer an andere, nämlich an die nach den Forderungen der Rollen, in de-

unten unter dem Titel der Namen näher analysiert und von einer banalisierenden so-

Fall zeigt sich schon, dass diese Frage nach dem Ich und dem anderen des Ich 
(ebenso wie nach den anderen Ich) sich beständig vermittelt über kontingente und 
historisch hervorgebrachte Wesenheiten, die wie ein Rückstoß erst das Ich-Sagen 
ermöglichen. Was geschieht nun aber, wenn diese Wesenheiten fragwürdig werden, 
und wie werden sie fragwürdig? Wann wird der Sonntag des Selbst gefeiert und wie 
wird er begangen? 

Vielleicht gibt es nicht nur einen Weg, der zu einem solchen Zusammenbruch 
führen kann, doch die Überdrehung des Gesetzes, die zur Krisis führt, ist sicher ei-
ner davon, und vielleicht einer der wichtigsten. Dann geschieht die Vernichtung der 
Wirksamkeit eines Prinzips, das mir das Ich-Sagen erlaubte, gerade dadurch, dass 
dieses Prinzip absolut gesetzt werden sollte. Das Beispiel des Shakespeareschen 
Coriolan wurde in der Apeirontologie ausführlich behandelt. Wir werden auch da-
rauf noch zurückkommen müssen. 

Im Augenblick, wo es mehr um eine erste Hinführung geht, ist es vielleicht 
nützlich, sich einigen Einwänden zu stellen, die aufgeworfen werden könnten. Denn 
diese Weise, die zeitliche Entwicklung sowie Überwindung eines Prinzips aus sich 
selbst heraus zu erklären, zieht den Verdacht auf sich. Der Verdacht hat seine guten 
Gründe: Wird da nicht einer Isoliertheit von gewissen Vorgängen das Wort geredet, 
so als könnte man von Entwicklungen sprechen, die ganz in und aus sich selbst her-
aus vor sich gingen? So als wäre Wirklichkeit nicht  gleich wie man sie betrachtet 

 immer ein Ineinander und Durcheinander, ein unentwirrbarer Knoten? Ein solcher 
Vorwurf ginge sicher ins Leere: So wie die Altermination, so wie der Vertex, so 
können auch die Prinzipien, von denen wir hier sprechen notwendig immer nur im 
Plural auftreten. (Und in der Tat bezeichnen diese drei Begriffe, wenn auch aus un-
terschiedlichen Richtungen, nur ein und dasselbe: den Plural von Sein überhaupt.) 
Andernfalls könnte niemand auf die Idee kommen, ein Prinzip absolut setzen zu 
wollen; es bedarf da schon des Widerspruchs durch andere Prinzipien. Aha, dann 
also die Integration dieser widersprüchlichen Welt in einer spekulativen Überhö-
hung der Theorie der Krisis: Dann ist es eine Bewegung, die Welt und Wirklichkeit 
schafft, indem sie sich durch Kriseis fortentwickelt  

durchaus eine bestimmte Gestalt von Entwicklungen, eine Phase der logischen Zeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Doch sehen wir nirgends eine Integration in eine Bewegung des Begriffs. Der An-
satz beim Subjekt (auch wenn dieses immer schon ein ontologisches, nie und nir-
gends ein vereinzeltes, isoliertes, gar solipsistisches ist) allein verbaut jeder speku-

Hen kai Pan den Weg. Vor allem aber ist die 
Krisis, so wie wir sie beschreiben, nicht die notwendige Entwicklung, die zugleich 
als Scharnier den Umschlag in die nächste, die höhere Stufe des Geistes verwirk-
licht. Die Krisis ist wirklich und wahrhaftig Krisis: eine Ausweglosigkeit, die nur 
überwunden wird, wenn ein anderer Weg aus ihr erst erfunden worden ist (ein ande-
rer Weg, sagen wir, nicht ein höherer), oder aber die in der Rückkehr zu irgendei-
nem Bewährten einfach nur verlassen und verpasst wird. Dazu passt, dass wir ernst 
damit machen, dass in dem Früheren das Späteren nicht schon irgendwie  etwa nur 
in einem An-sich, das noch Für-sich werden muss  enthalten ist. Jedes Etwas, von 
dem gesprochen werden kann, muss als Gegenstand einer Genese aufgefasst wer-
den, eine Genese, die mit dem Etwas aber auch erst die Kriterien und Maßstäbe mit 
entwirft, nach denen ein (dieses) Etwas hervorgebracht und verstanden werden 
kann. Die Vervielfältigung der Formen, des Seins im Allgemeinen ist vielleicht das 
Einzige, was entgrenzt bleibt. Daher führt die Krisis auch nicht auf die nächste 
Form des Selben, sondern ganz im Gegenteil und wortwörtlich zunächst auf ein 

 
Denn wenn die wesentlichsten und grundsätzlichsten Kategorien dessen, was 

her, man hat noch seine Erinne-
rungen und seine Fertigkeiten und sein Wissen über dies und das. Doch das alles 
wird in seiner schlichten Endlosigkeit gleich-gültig, wenn das Kriterium fehlt, das 
Wesentliche vom Unwesentlichen zu scheiden. Von den Tausenden und Abertau-
senden Erinnerungen, die ich von mir habe  welche sollten mir die Wahrheit über 
mich geben? So sinken sie alle in eine Gleichgültigkeit hinab, aus der sie nur die 

o  und dass diese beiden dann fast synonym auftreten können, 
sollte uns alleine schon Anstoß sein  tatsächlich und im allergründlichsten Ernst 

der wir uns noch zu stellen haben. Ein Lied demnach, nicht nur von niemandem, 
sondern auch von Nichts (einem Nichts an Bestimmtheit und dem Nichts des feh-
lenden Bestimmungsgrundes). 

Sicherlich bewahrt in den meisten Fällen die schlichte Pluralität solcher Prinzi-
pien vor der letzten Verzweiflung. Kaum je fallen alle zugleich zusammen. Daher 
kennt dieser Zweifel seine Grade und erreicht, zum Glück, nicht immer und zwangs-
läufig seine letzte Stufe. Wenn es aber stimmt, dass hier immer, und zwar immer 
vermittelt, die Diffe
dann wird auch in einem Vorgriff deutlicher, weshalb wir den Lärm des Subjekts 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 353 

als eine flirrende Oberfläche beschrieben haben. Aus ihr  wenn auch sicher nicht 
in einem vollkommen souveränen A  müssen sich jene Diffe-
renzen ausscheiden, die ein Ich-Sein und Ich-Sagen wieder ermöglichen sollen. 
Keine Tiefe, kein Jenseits  die Metaphysik der Immanenz fordert eine Ontologie 
der Oberfläche, die sie auch phänomenologisch im Lärm des Subjekts findet.8 

Schon in dieser, noch vergleichsweise gegenständlichen Hinsicht muss diese 
Oberfläche daher flirren, gibt es doch nichts, woran sie sich in die Höhe aufrichten 
könnte. Es kann aber nicht ausbleiben, dass dieser Zweifel ebenso und vielleicht 
zuerst ein Flirren der Intensität ist. Dieser Zweifel gibt zugleich eine dritte Andeu-
tung ex negativo auf jene Dimension der Intensität und auf die Performativität aller 
Theorien des Subjekts, die ihre Kehrseite ist.  

Der Zweifel ist jener Moment und jenes Moment, in dem das streng Geschiede-
ne ins Zwielicht gerät, in eine Zwei-falt, wo Vorder- und Rückseite sich nicht mehr 
klar scheiden lassen. Der Zweifel in diesem Sinn ist also jenes Überschwappen über 
die Grenzen, die ich mir selbst in meinem vermeintlichen Wissen über mich selbst 
gesetzt habe  ein Überschwappen, das vollkommen unvermeidlich ist und sogar 
von der Setzung (in diesem Fall der Prädikation) erst (gut paulinisch) gefordert 

ricksen.) 
Es ist doch bezeichnend, dass die neuzeitliche Philosophie, jene Philosophie des 

Subjekts, von der wir bis heute zehren  wir können machen, was wir wollen  mit 
einer doppelten Versicherung beginnt. Die zweite Versicherung ist offensichtlich, 
sie wurde immer bemerkt und sie ist das Ziel der cartesischen Philosophie: die Ver-
sicherung seiner selbst des Subjekts. Damit konstituiert sich natürlich erst die Idee 
eines Subjekts, das sich zwar als Subjekt nicht selbst schafft, das sich selbst aber 
gleichwohl die erste Gewissheit ist. Diese erste Gewissheit wird zwar bald durch 
eine zweite ergänzt und untermauert; doch ist allzu deutlich, dass eben darin die 
Funktion und der Zweck dieser zweiten Gewissheit, die die idea Dei nennt, besteht. 
                                                             
8  Wenn daher Pfaller zurecht fordert, dass ein Prinzip wie die Vernünftigkeit nur selbst 

vernünftig angewandt werden darf, und das heißt, indem es sich selbst einzuschränken 

weiß, dann formuliert er damit einen klugen Rat zu einer gesunden Nachahmung der Kri-

sis: Diese ist ja, wenn sie eintritt, immer eine gewaltsame Erschütterung, und sie kann 

keineswegs angestrebt werden. Jene Vernunf

  für jeden verbieten 

an, und doch tut niemand so viel wie sie zu dessen Diskreditierung. Wer aber den Impera-

tiv des Vernünftigen vernünftig einzuschränken versteht, der ahmt spielerisch jene Kata-

strophe nach, auf die jene im Ernst zusteuern. Was dieser Klügere dann tut, ist letzten 

Endes, dem Spiel der Kantischen Urteilskraft, die beständig Allgemeines und Besonderes 

neu ins Verhältnis setzt, Raum zu geben, Buchstabe und Geist des Gesetzes ins Spiel zu-

einander zu bringen, dessen Oszillieren nachzugeben. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Dass wir die Idee Gottes tragen, versichert uns der Tatsache, dass die Gewissheit 
des cogito nicht nur autistisch und abgeschlossen bleiben muss, sondern dass sich 
alle Gewissheit von dieser ersten des cogito aus bis in die letzten Enden der Welt 
ausbreiten darf. An der Gewissheit und Wohlbegrenztheit des Ich hängt also für die 
neuzeitliche Philosophie die Möglichkeit jeder Gewissheit überhaupt. 

Was aber dabei übersehen wird, ist, dass diese zweite Versicherung einer ersten 
bedarf. Zwar weiß man, was der methodische Zweifel ist und welche gewichtige 
Rolle er spielt. Man fragt aber nie, was im methodischen Zweifel eigentlich mit 
dem Zweifel selbst geschieht! Denn bevor der Zweifel in dem Sinn methodisch 
wird, dass er den Weg zu einer Erkenntnis bahnen kann, einer unbezweifelbaren, 
wird er selbst einer Methodisierung unterworfen. Der Zweifel selbst ist im Denken 

teressiert, bar. Denn Descartes erkennt den Zweifel eben nicht als die grundsätzli-
che Infragestellung des Ich und seines Wissens über sich selbst an, oder genauer: Er 
imitiert diese ursprüngliche Funktion und Tätigkeit des Zweifels, indem er daraus 
eine Angelegenheit macht, die den Zweifel so wendet, dass aus ihm immer nur 
wieder eine klare Aussage entstehen kann. Denn er legt fest, wie mit dem gefährli-
chen Potential des Zweifels umzugehen ist: Was auch immer zweifelhaft ist, wird 
als unwahr betrachtet. Damit ist aber jeder echten Auseinandersetzung mit diesem 
zweifelhaften Ich der Weg abgeschnitten, zumal jeder dialektischen Weise der Be-
trachtung.9 

Uns kann der Zweifel im oben beschriebenen Sinn als Indikator für jene Dimen-

wäre, sondern weil sie konstitutiv das Überschwappen über (das débordement) das 
je kontingente und performative Wissens über das Ich ist. Im Rückschluss wird es 
daher verständlich, dass die neuzeitliche Philosophie  als eine, die auf die Gewiss-
heit eben dieses Ich setzt und mit ihr anhebt , noch bevor sie diese Gewissheit pos-
tulieren kann, nicht nur einen methodischen Zweifel aufrufen muss, sondern zual-

                                                             
9  Auch Hegel sieht sich gezwungen, den cartesischen Zweifel zu einer Verzweiflung zu ra-

dikalisieren, und zwar in einem Sinn, der in einem ersten Schritt unserer Bemühung ent-

spricht, der freilich in einem zweiten nur die umso erfolgreichere und absolute Einbin-

s der Weg des Zweifels 

angesehen werden oder eigentlicher als der Weg der Verzweiflung; auf ihm geschieht 

nämlich nicht das, was unter Zweifeln verstanden zu werden pflegt, ein Rütteln an dieser 

oder jener vermeinten Wahrheit, auf welches ein gehöriges Wiederverschwinden des 

Zweifels und eine Rückkehr zu jener Wahrheit erfolgt, so dass am Ende die Sache ge-

nommen wird wie vorher. Sondern er ist die bewusste Einsicht in die Unwahrheit des er-

scheinenden Wissens, dem dasjenige das Reellste ist, was in Wahrheit vielmehr nur der 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 355 

lererst den Zweifel selbst methodisieren und damit auch sterilisieren, neutralisieren 
muss. 

 
Diese Hinführungen müssen im Folgenden mit Leben erfüllt werden. Sicher ist, 

nes Überschwappen, Überfluten, jenes débordement der Grenzen dessen, was mein 
Ich bildet, ein débordement, das in alle Richtungen zugleich geschieht. Es darf da-
bei aber nicht leichthin mit jener Explosion des Bewusstseins verwechselt werden, 
die wir eingangs anführten, auch wenn es mit dieser sichtlich kommuniziert. Das 
Apeirontische muss in seiner Differenz und Spannung zum Bewussten und Gegen-
ständlichen gefasst werden. Und wieder zeigt sich so eine asymmetrische Spannung 
am Werk, denn nur begrifflich, nicht aber ontologisch haben wir es hier mit schlich-
ten 

 
Nun ist es ja nicht so, dass man sagen könnte, dieses Ausufern, bzw. das 

Apeirontische des Ich sei mein wahres Sein. Das wäre Unfug. Mein Sein ist eben 
die Spannung zwischen Apeirontischem und Gegenständlichem. Das Gegenständli-
che ist immer das Ergebnis und die Sedimentierung einer Sinngeschichte. Es ver-
weist so auf eine Geschichte, eine logische Zeit, die ihre ganz eigene Stabilität mit 
stiftet, eben indem sie performativ ist. Es verweist subjektiv gesprochen auf eine 

Falte.  
Die Schwierigkeit liegt darin, das Apeirontische des Bewusstseins so in den 

Blick zu bekommen, dass es als Apeirontisches erscheint. Zwischen Scylla und 
Charybdis der Vergegenständlichung des Apeirontischen (die dieses also verfehlen 
müsste) und ihrer Auflösung in Beliebigkeit, in bloß Ahnungsvolles oder Lyrisches 
muss die Untersuchung fortfahren. 

Und dieses alte Bild passt für einmal ganz hervorragend: Zwischen dem Fels, 
der ein Monstrum beherbergt, und dem Strudel, der den Rachen eines zweiten bildet 

 
eing

Sehen einerseits und dem festen Land andererseits as-
soziiert ist, auf der andren das Apeirontische, das sich als Lärm kundtut und Bilder 
des Fließenden und des Meers heraufruft.10 (Ganz zu schweigen von den Monstern, 
                                                             
10  

kten der Artikulationen von Welt nicht mehr so ohne Weiteres unterschei-

den lässt, wie die Theorien der logischen Zeit und der Performativität beweisen. Die oben 

erwähnte Arbeit von Theweleit ist dafür ein eindrucksvoller und im Übrigen auch be-

klemmender Beleg.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

die begegnen werden!) Und nun hat doch Leibniz, wenn auch natürlich immer im 
Rahmen seiner Metaphysik, einen erstaunlichen Ausdruck für diese Verbindung ge-
funden: 

 
Man sieht auch, dass die Wahrnehmungen unserer Sinne, selbst wo sie klar sind, irgendeine 

verworrene Empfindung enthalten müssen, denn da alle Körper des Universums miteinander 

in Sympathie stehen, empfängt der unsere den Eindruck aller anderen, und obwohl sich unse-

re Sinne auf alles beziehen, ist es nicht möglich, dass sich unsere Seele allem einzeln widmet; 

daher sind unsere verworrenen Empfindungen ein Resultat der Vielfalt der Wahrnehmungen, 

die ganz und gar unendlich ist. In etwa so, wie das verworrene Murmeln, das jene vernehmen, 

die sich dem Ufer des Meeres nähern, vom Zusammenklang des Anstoßens der unzähligen 

Wellen kommt. Denn wenn es von mehreren Wahrnehmungen  die sich nicht zu einer zu-

sammenfügen  nicht eine gibt, die die übrigen überragt, und wenn sie in etwa einen gleich 

starken oder gleichermaßen die Aufmerksamkeit der Seele fesselnden Eindruck machen, dann 

kann diese sie nur verworren wahrnehmen.11 

 
Was Guillaume gelingt  ein Lied von reinem Nichts zu machen , kann einer phi-
losophischen Arbeit nicht gelingen. Sie kann weder ganz Lied sein noch ausführlich 
von einem reinen Nichts handeln. Sie muss von etwas handeln oder, indem sie da-

auch in der Hoffnung, diese Vergegenständlichung wie in einem Schielen oder 

                                                             
11  Leibniz: Discours de métaphysique. § 33 

 

ucune qui excelle pardessus les autres, 

et si elles font à peu près des impressions également fortes ou également capables de dé-

G.W. 211. 

GP IV. 459. Übersetzung RHZ. An diesem Punkt ist es sicher nicht mehr schwierig, die 

die sich mit unserem Ansatz nicht vertragen (Primat des Gegenständlichen, des an sich 

Wohlbestimmten, Verankerung in einer transzendenten Wahrheit etc.). Zur Theorie der 

Nouveaux Essais, wo auch das Bild vom 

Meeresrauschen wiederkehrt. Siehe auch das nächste Kapitel III, 2.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 357 

durch den Filter des Gesangs wenigstens als Gefahr präsent, wenn schon nicht ganz 
auf Abstand zu halten.12 

                                                             
12  Diese Gefahr drückt Bergson klar in seinem Essai 

 tout au moins re-

couvre les impressions délicates et fugitives de notre conscience individuelle. Pour lutter 

à armes égales, celles-

formés, se retourneraient contre la sensation qui leur donna naissance, et inventés pour 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Auf dem Weg zur reinen Intensität 

 
 
 

No sai en qual hora-m fui natz   Je ne sais quelle heure je suis né 

no soi alegres ni iratz   je ne suis ni joyeux ni triste 

no soi estranh s ni soi privatz   je ne suis ni sauvage ni familier 

 ni no-n puese au    et je ne sais être autrement 

   je fus doué la nuit par une fée 

     sur un mont haut 

 

    Weiß nicht, wann Mutter mich gebar, 

    bin Heiterkeit wie Trübsinns bar, 

    nicht fremdländisch und nicht Nachbar, 

     und könnt nicht anders sein. 

    Des Nachts nahm eine Fee ich wahr, 

     auf hohen Bergs Gestein. 

 
Da weiß aber einer nun wirklich nicht viel über sich. Dass man seine Geburtstunde 
nicht kennt, mag ja passieren, auch vielleicht, dass man über die eigene Herkunft 
nichts Sicheres zu sagen weiß. Aber immerhin seinen eigenen Gefühlen sollte man 
doch über den Weg trauen dürfen. Unser Sänger behauptet aber, dass er weder hei-
ter noch traurig ist, und auch nicht anders sein kann.  

Nehmen wir diese Hinweise wieder im Sinn bestimmter Negationen, dann klärt 
sich sogleich, was hier in Rede steht. Stimmungen, Gefühle, Affekte, Emotionen  
ebenso viele Begriffe, die auf ein Unmittelbares verweisen, das ich als Subjekt zu 
spüren habe, dessen Präsenz ich mich nicht entziehen kann, das mir als Bewusstsein 
nicht anders als bewusst sein kann.  

Es kann hier nicht darum gehen, eine ausgefeilte Theorie vorzuschlagen, die 
diese und die ihnen verwandten Begriffe ordnet, die Phänomene säuberlich scheidet 
und ihren phänomenologischen Ort in den Urteilen und Erkenntnissen, in den 
Handlungen und Entscheidungen der Subjekte nachweist. Vielmehr ist zu erwarten, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

dass das, was wir dazu zu sagen haben, solche Versuche einer Systematisierung des 
 die Frage stellen wird.  

Ein erstes Problem stellt sich sofort: Sind die Stimmungen und Affekte tatsäch-
lich ein Unmittelbares, dann lässt sich schwer verständlich machen, wie von ihnen 
eine Wissenschaft (zumal eine klassifizierende) entworfen werden kann. Es steht ja 
keineswegs fest, dass wir etwa ein und dieselbe Stimmung mehr als nur einmal, ja: 

Und sind nicht überhaupt die Worte, die wir auf Stimmungen und Affekte anwen-
den, zum einen von solcher Grobheit, zum andren vom tausendfachen Gebrauch so 
verschlissen, dass wir sicher sein können, dass das, was wir mit ihnen meinen, 
durch ihre Raster fallen muss? 

Diese Mahnungen werden wie Totschlagargumente wirken, die jeder Nachfor-
schung von vornherein den Weg abschneiden; ich möchte es lieber so verstanden 
wissen, dass sich die Nachforschungen beständig an diese Mahnungen erinnern 
müssen, wollen sie nicht in allzu glatten und gefälligen Kategorisierungen stecken 
bleiben. Zumal der radikalen Uneintauschbarkeit der Stimmungen  schon meiner 
Stimmungen von gestern und heute, erst recht derjenigen verschiedener Subjekte  
wird man sich schlicht und einfach stellen müssen. 

Dagegen hat sich bereits angedeutet, dass ich in diesen Analysen meinerseits 
auf ein sehr gefälliges Schema zurückgreifen werde: Zum Zweck der Untersuchung 

stellt. Was damit je gemeint ist, wird im Verlauf deutlich wer-
den, ebenso auch, weshalb diese wie jede Unterscheidung notwendig eine vorläufi-
ge sein muss und daher die Anführungszeichen auch hier wieder ihr Recht haben. 

Wie auch immer es um die Kommunizierbarkeit oder Allgemeinheitsfähigkeit 
von Stimmung und Affekt steht, so stellt man doch fest, dass sie Unterschiede ken-
nen. Der grundsätzlichste und von allen Theoretikern betonte Unterschied ist der 
zwischen positiven und negativen, also solchen, die Lust bzw. Unlust erzeugen. 
Aber können wir sicher sein, dass dieser Unterschied ein so fest umrissener ist? 
Schließlich führen die meisten Theorien der Affekte  das Thema der Stimmungen 
ist deutlich jünger in der Philosophie  nach der Konstatierung der Elementarzuta-
ten über immer verzwicktere Komplikationen in ein Reich vielfältiger Mischungen, 
sichtlich getrieben von dem Bestreben, einer Realität des Empfindens Rechnung zu 
tragen, die jene erste Unterscheidung in vielen ihrer Gestalten unterläuft. Ihren Hö-
hepunkt erreicht diese Linie der Thematisierung des Affektiven wohl bei Freud, wo 
die Ambivalenz geradezu zum Prinzip des affektiven Lebens erhoben ist. Doch 
selbst Freud geht zumeist von im Prinzip geschiedenen Elementaraffekten aus, die 
sich durch das Wirken des Unbewussten zu jenen ambivalenten Gestaltungen zu-
sammenfügen, die gleichsam die Knoten des Seelenlebens bezeichnen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 361 

Sehr viel weiter führt freilich seine These, die der Angst eine Sonderstellung 
ünze, gegen welche alle Af-

fektregungen eingetauscht werden oder werden können, wenn der dazugehörige 
1  

Freilich, auch hier ist die Trennung der Affekte aufrechterhalten, zumal durch 
die Auszeichnung jenes 
kann  aber was für ein unangenehmer! , und doch gewinnen sie plötzlich eine 
gewisse Durchlässigkeit oder selbst Flüssigkeit. Man hat sich vielleicht zu wenig 
gefragt, was das heißen kann, dass eine Liebe zu einer Angst werden kann.  

Auf Seiten der Stimmungen drängt es sich auch bald auf, dass diese so schwer 
greifbaren Phänomene nicht einfach für sich bestehen und ihre wenigstens gröbsten 
Grenzen verteidigen. Sie unterliegen doch sichtlich der Möglichkeit, sie umzudeu-

Kippbilder fungieren. Damit ist immerhin klar, dass sie nicht hypostasiert werden 
dürfen; sie bestehen nicht für sich, sondern immer nur im Kontext einer alterminie-
renden Welt- und Selbsthabe, so wie alles andere auch. 

Gleiches gilt doch auch für die Affekte, und das noch diesseits aller Psychoana-
lyse. So lässt sich kaum irgendein Grund von Traurigkeit, irgendeine Situation der 
Trauer ausdenken, die nicht mit demselben Recht mit Wut beantwortet werden 

Guilhelms Text noch die 
Wurzel in der Wut herauslesen lässt, die in den modernen Übersetzungen durchge-

zeitig oder doch in dichter Folge.  
Wenn wir es vermeiden, solche Effekte wieder in eine Kombinatorik von Ele-

mentaraffekten aufzulösen oder auch nur die Ambivalenz als das Paradigma des Af-
fektiven hervorzuheben, wird uns nichts anderes übrig bleiben, als die Eintausch-
barkeit und gegenseitige Durchdringung der Affekte wie der Stimmungen auf ei-
nem sehr viel grundlegenderen Niveau aufzusuchen. Dann gehört ihrem Wesen eine 
Flüssigkeit an, die man aber nicht ausreichend bezeichnet, wenn man sie lateral 
fasst, also im Übergang des einen Affekts, der einen Stimmung in den oder die 
nächste; vielmehr ist es die Flüssigkeit, die ihre Ausscheidung als verschiedener 
ermöglicht wie auch immer wieder zurücknimmt. 

Andererseits wird sicher einer fragen, weshalb denn nun der eine auf eine Be-
drohung oder einen Verlust mit Trauer, der nächste aber mit Wut reagiert. Suche 

haben wir es hier wieder mit der Falte zu tun, die eine Subjekt um sich selbst 
zu einem 

                                                             
1  Freud: Vorlesungen. 419.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ist: Es ist die Form, die jemand  
und die bestimmt, was und die sie ist  einem Überschwappen über den Bord gibt, 
um es wie in einem Gefäß aufzufangen. Man kann dabei noch zwischen zwei 

geben. Gerade diese beiden  Wut und Traurigkeit  sind nicht selten sprachlos. 
Oder aber ich kann, in einem weiteren Schritt, diese Haltung selbst rechtfertigen. 
Dieser zweite Schritt verändert noch einmal die erste Performativität, in der sich 

verstärkt dabei die Performativität derselben 

wohnt bin, von mir auszusagen), ergibt. Denn jedes Wort ist selbst ein Performativ, 
eine Wirklichkeit, die dasteht und ihre eigene Anerkennung gnadenlos einfordert: 
Man kann die Anerkennung verweigern, den Anspruch selbst kann man nicht igno-
rieren. Immer verweisen diese Alterminationen aber auf eine transzendentale Erfah-
renheit, eine Falte, in die sich etwas leiten lässt.  

durch und durch defensiven Charakter haben. Vor allem in der Wut scheint sich das 
Subjekt wild gegen etwas verteidigen zu wollen, was es angreift, in es eingreift, es 
beeinträchtigt und beschädigt. Die Pointe besteht aber darin, dass darin ein bezeich-
nender Irrtum oder doch ein Missverständnis liegt: Alles Defensive meint zu wis-
sen, was es verteidigt. Genau das steht aber in Frage.  

 
Die Affekte und die Stimmungen scheinen also immer in doppelter Weise einge-
bunden zu sein, einmal in das Apeiron, dem sie entsteigen, das andre Mal in die 
Performativität, in die und in der sie gelenkt werden. Freilich herrscht hier nirgends 
eine mechanische Weise der Bestimmung, kein Determinismus; das alleine deswe-
gen schon nicht, weil immer die Zeit als solche ernstgenommen ist.  

Diese Behauptungen bleiben blutleer oder aber Banalitäten, solange sie nicht 
durchgeführt sind. Die Performativität wird im nächsten Kapitel noch näher in den 
Blick treten. Hier muss der Verbindung von Stimmung und Affekt nachgespürt 
werden. 

 
Apeiron, flirrende Oberfläche, reine Intensität  mit diesen Begriffen suchten wir 
eine grundlegende Dimension des Subjektseins zu fassen, die immer schon über-
sprungen ist, ohne doch je verlassen sein zu können. Welche Beziehung unterhält 
die Stimmung, welche der Affekt mit dieser Dimension?  

Wir müssen dazu ernst nehmen, was eingangs gesagt wurde, dass nämlich die 
Stimmung vollkommen uneintauschbar ist. Sie ist  als ein besonders naher Ver-
wandter der reinen Intensität  ganz an eine Gegenwart gebunden, ohne sich je in 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 363 

die Bahnen einer Vergegenständlichung zwängen zu lassen. Und sie wandelt sich, 
ja: sie ist überhaupt nur in ihrem Wandel. Interessanterweise gibt es  von einigen 

können  nur eine wirksame Möglichkeit, eine Stimmung zu beschreiben, nämlich 
indem man von der Welt spricht, die sich in einer bestimmten Stimmung gibt. Wie 
kommt diese radikale Subjektivität und Wandelbarkeit der Stimmungen einerseits 
und ihre Vermittlung über die Welt andererseits zusammen? Sie müssen nicht zu-
sammenkommen, da sie immer schon beisammen sind. Was wir in der Stimmung 
erleben, ist eine Zumutung an die Welt als eine ganze. So sehr wir aufgeklärt dar-
über sprechen können, dass unsere Stimmung unsere ist, so sehr finden wir sie doch 
in der Welt vor, so als käme sie aus dieser. Die Stimmung schert sich ganz offen-
sichtlich nicht um die Trennung von Ich und Welt, oder noch genauer: sie tritt sou-
verän und unbekümmert über diese Grenze einfach hinweg. Sie umspielt in unarti-

kulierter Weise eine Grenze, die alles Sein als solches erst ordnet. Exakt das ist 
aber die Definition des Apeiron selbst. 

Die Stimmung ist apeirontisch, insofern sie eine unabsehbare Weite bildet, in 
der sich keine Markierungen ausmachen lassen. Sie ist apeirontisch auch insofern, 
als sie für sich jede gegenständliche Umgrenzung vereitelt. In der Stimmung meine 
ich nichts Bestimmtes, sondern alles, und ich meine es nicht in bestimmter Weise, 
sondern nur in einem unartikulierten Flirren. 

Die Stimmung ist flirrende Oberfläche, da sie als Oberfläche jene Berührungs-
fläche ist, an der Welt und Subjekt sich treffen, so als wäre die Stimmung eine Re-
aktion aus einem bereits bestehenden und festen Verhältnis der beiden, während sie 
in Wirklichkeit eben dieses Verhältnis realisiert, und immer in neuer Weise. Sie ist 
flirrende Oberfläche, weil sie erstens ein gegenseitiges Eingreifen-in von Welt und 
Subjekt ist, eine Zumutung, die behauptet, aus der Welt zu stammen, ein beständi-
ges Ineinandergreifen und gegenseitiges Sich-Bestärken. Die Grenze, die sie, wie 
all unser Handeln und Wirken, immer voraussetzt, wird also unscharf, und das ganz 
und gar im optischen Sinn des Wortes. Welt und Subjekt begegnen sich so in einer 
Unschärfezone, die beide in Wirklichkeit erst aus sich entlässt. Man könnte geneigt 

hen, denn wenn die Heiterkeit bereit ist, sich in dieser Unschärfezone zu verlieren, 
aus der das heitere Subjekt sich speist, dann entspricht sie damit, so scheint es, 
mehr dem Sinn der Stimmung, ohne ihn doch explizit zu kennen. Doch wer sich 
genervt abzustoßen sucht, angewidert abwendet, der verrät in seiner Stimmung 

sich selbst als denjenigen, der aus dieser Stimmung stammt, loszuwerden sucht.  
Die Stimmung ist flirrende Oberfläche zweitens, weil sie, als eine apeirontische, 

die keine Begrenzung akzeptiert, auch ihre eigene Begrenzung in dies oder jenes 
beständig unterläuft. Sie lässt sich nicht fassen, man kann ihr keine Form geben, sei 
es in einer Disziplinierung des Seelenlebens oder auch nur im Ausdruck. Sie ent-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

wischt, indem sie sich wandelt, selbst dort, wo man sie zu fassen glaubte. Himmel 
und Meer, diese beiden sind in ihrer Flüssigkeit, Wechselhaftigkeit, Ungreifbarkeit 
zurecht Bilder dieser flirrenden Natur. 

Die Stimmung ist Intensität, insofern sie als solche erfahren wird. Ihre phäno-
menologische Qualität ist die einer Intensität, die zwar immer wieder auch gewisse 
zumindest grob unterscheidbare Nicht-Formen annimmt, die aber immer apeiron-
tisch bleibt und sich damit entzieht. Überhaupt scheinen in letzter Konsequenz die 
Verneinungen die bessere Art zu sein, sich einer Stimmung anzunähern: Es gibt ja 
ohne Zweifel Unterschiede zwischen Stimmungen, doch fällt es leichter, den Unter-

hieße auch, einen positiven Begriff dessen zu entwickeln, was erfahren wird.  
Damit steht die Stimmung in all ihren wesentlichen Aspekten in direkter Kom-

munikation mit dem Apeiron der reinen Intensität, das sie einer ersten Gestaltung 
unterwirft, dem sie zwar nicht Form, aber doch unterscheidbare Modulationen gibt. 

des Sehens und damit der Begrenzung eines Gegenstands (d.h. der Konstitution ei-
nes solchen durch Begrenzung) unterliegt, verweist die Modulation als ein der Mu-
sik entnommener Begriff sowohl auf die zeitliche als auch auf die nur hörbare Na-
tur des Apeirontischen des Subjekts.  

Die Stimmungen in ihren Modulationen verweisen aber zurück auf eine reine 
Intensität, die sie in ihrer Brüchigkeit durchspielen. Sicher, diese reine Intensität 
gibt es  es wurde schon gesagt  niemals an sich, vor allem Leben in der Altermi-
nation. Die Erfahrung kann sich aber unzweifelhaft an sie annähern.  

Ein erster, noch sehr äußerlicher Hinweis auf diese Möglichkeit ergibt sich aus 
der Beobachtung. Das neugeborene Kind, das von seiner eigenen Geburt nichts 
weiß, das noch nicht in das Spiel der Alterminationen eingetreten ist, lässt sich als 
eine solche reine flirrende Oberfläche beschreiben. Es ist Oberfläche, insofern es 
die pure Erfahrung einer Berührung-mit ist, ohne dass schon klar wäre, wer da be-
rührt wird und wovon. Insofern auch ist diese Berührung der Versuch einer noch 
unscharfen Grenze, als erster Versuch vermengen sich in ihm Grenze und Abge-
grenztes. Sie ist aber vor allem, und das beobachtbar, reine Intensität: unverfügba-
res Überborden in alle Richtungen, unbekannte Qualität mit absoluter Macht.2 

Während man diese Beschreibungen für bloße Spekulationen halten kann, er-
öffnet sich an andrer Stelle eine unzweifelhafte Erfahrung der Intensität auch für ein 

                                                             
2  

seine eigene begrenzte Körperlichkeit ist. Zugestanden. Nur missversteht man diesen 

Prozess, wenn man meint, es gebe von all dem eine bereits und für jedermann bestehende 

Wahrheit, die dem Kind nur nach und nach in den Kopf gelassen werden müsste. Das 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 365 

aller Alterminationen, die Diskreditierung aller Vertices  diese Krisis lässt nichts 
übrig als nur eine Intensität, die gerade deswegen unerträglich zu werden droht. 
Zwar können Alterminationen versucht werden, der Ausgriff auf Vertices, vertraute 
und neue, bleibt möglich, doch die Hand gleitet überall ab; kein Punkt gibt festen 
Halt und wandelt sich dadurch zum Ort. Es ist nur folgerichtig, dass diese Unmög-
lichkeit es nicht ausschließt, dass zunächst und vielleicht noch für einige Zeit alles 
Gewohnte in der Handlung weiter vollzogen wird. Denn die Gewohnheiten (nun die 
weltlichen, nicht die transzendentalen genommen) sind ihrerseits wirklich ambiva-
lent: wortlose Zeichen der Verflüchtigung der Welt und ihrer Reduktion in mecha-
nische Wiederholungen, die als dumme Realitäten lasten (und in dieser Last die In-
tensität von Sein überhaupt mit potenzieren)  und Erinnerungen an eine Zeit, in der 
diese selben Gewohnheiten noch Träger von Vertices waren.  

Eine reine Intensität haben wir auch hier nicht als erfahrene. Das lässt sich da-
ran ersehen, dass etwa die religiöse Verzückung mit dieser Krisis wesentliche Cha-
raktere teilt (intensive Erfahrung, Sprachlosigkeit, Verlust der Zeit, auch das Ein-
stürzen aller Differenzen), gleichwohl ganz anders, geradezu entgegengesetzt erfah-
ren wird  wenn auch wieder primär als Intensität. Der Unterschied liegt, nach un-
serer Terminologie, darin, dass in der Verzweiflung die Unmöglichkeit des Vertex, 
in der Verzückung hingegen die absolute und ausschließliche Gegenwart eines sol-
chen beherrschend ist. Leidvoll ist die Intensität dann im ersten Fall, weil sie als 
übermächtig erfahren wird  eine Übermacht, die die Verzückung als Beweis der 
Einreihung ins Göttliche nimmt. Also auch hier gibt es noch einen Unterschied, ei-
nen vielleicht minimalen in der Struktur der Erfahrung, der gleichwohl eine maxi-
male Abweichung in der Qualität desselben erzeugt. Auch dieser Unterschied liegt 
nicht in der Macht des Subjekts; wir betreten, nach der Terminologie von II, 2, das 
Reich der Gnade. Verzweiflung und Verzückung würden dann ebenso wie ihre we-
niger 
zueinander stehen.  

Eines zeigt sich immerhin sofort: Es können hier keine scharfen Grenzen mehr 
gezogen werden. Vielfältige Abstufungen im Grad der Wirksamkeit der Altermina-
tionen und der Beweglichkeit der Vertices, letzten Endes immer im Grad der Inten-

sität selbst entspinnen sich, Abstufungen, denen eine nachfolgende Analyse Begriffe 
zuteilt, die andersartige Phänomene voneinander abtrennen sollen. In Wirklichkeit 
besteht jedoch ein Kontinuum der Intensität. Die Begriffe und ihre Kategorisierun-

wirken, in denen Subjekte sich selbst, andere und Welt überhaupt wahrzunehmen 
gewohnt sind, indem sie der Faltenwurf sind, in dem sich das Brodeln der Intensität 

Formen gibt, Formen, in denen ein Subjekt sich überhaupt als solches konstituieren 
wird  und Formen, die die reine Intensität gleichwohl immer überflutet.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Diese Idee des Kontinuums der Intensität wird zentral sein; sie wird zugleich  
um das vorwegzunehmen  in eine produktive Spannung zur Logik der Dialektik 
treten.  

Es zeigt sich aber auch noch anderes: Will man sich der Realität der Intensität 
als einer reinen annähern  selbst wenn man die Möglichkeit ihrer Erfahrung als 
reiner bestreiten mag , dann nähert man sich immer der Spitze der Zeit an. Die 

einer neuen Differenz die Artikulation von Welt, korrelativ die Verschiebung des 
(dann wirksamen) Vertex möglich machen würde. Ebenso verweigert ja die Verzü-
ckung nicht nur jeden anderen Vertex, nicht nur verleugnet sie den Haarriss des 
Seins, den jeder Vertex mit sich bringt, nicht nur bestreitet sie noch die Differenz 
zwischen dem Göttlichen und dem Subjekt (zumindest der Tendenz nach)  sie lässt 

ben, und dies sogar für unmöglich hält. Fängt sie dagegen an, davon zu sprechen 
oder zu schreiben  und sei es auch Jahre, nachdem sie die Wahrheit des Seins im 
Trinkbecher erblickt hat , dann gibt es des Entwickelns kein Ende. 

Die Annäherung an die reine Intensität ist also immer eine Annäherung an die 
Spitze der Zeit, ein Zusammenschmelzen der Ausdehnung, die unsere Lebenspraxis 

Die reine Intensität wäre nichts als die reine Ge-

genwart selbst: die Spitze für sich. So nähert man sich der reinen Intensität auch 
dort am meisten an, wo die Gegenwart als solche dringlich wird: nicht nur in Ver-
zweiflung oder Verzückung, auch in jenem minimalen Zuviel von Wachheit und 
Aufmerksamkeit, das die Oberfläche, geradezu auch der Sinne und selbst der Haut, 
spannt und überspannt. Oder in dem, was Leibniz in den Nouveaux Essais be-
schreibt:3 In der Übersetzung und Diskussion der Locke

Menschen er anerkennt. Die inquiétude ist wie ein Schmerz, der zu klein ist, um als 
solcher wahrgenomme

an sich der Wahrnehmungen und 
der Transzendenz der Wahrheit beruht, in der Durchführung ihre eigenen metaphy-
sischen Grundlagen zu untergraben droht, was sie wiederum für uns interessant 
macht. Mit nur einer kleinen Überdrehung der Theorie Leibnizens ließen sich dann 

sen inquiétude heraus auffassen (und damit, gegen Leibniz, der grundsätzliche Pri-
mat und die Irreduzibilität der Intensität gegenüber der gegenständlichen Be-
stimmtheit behaupten). In der inquiétude drängt sich eine Empfindung ins Bewusst-
sein, die aber keine bestimmte Empfindung ist, die also nur eine gewisse Unmög-
lichkeit andeutet, im gegenwärtigen Zustand zu verharren  nichts weiter. Darin ist 
                                                             
3  Vgl. Leibniz: No Livre II. Chapitre XX. 129-

131. GP V. 150-153. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 367 

t 
der Empfindung (auch wenn Leibniz bemüht ist, hier ein unmerkliches Wechsel-
spiel von kleinem Schmerz und kleiner Lust zu behaupten). Die inquiétude setzt 
noch vor allem Wissen darüber an, was einem wohl fehlen mag (also an einem Ni-
veau, das jedem klassis

(theoretischen) inquiétude getrieben, das Spiel der Übersetzungen weitertreibt, und 
als Vergleich nun das deutsche 
deutung bzgl. eines Gemütszustandes, sondern im Gegenteil als Wort, das das Pen-

del einer Uhr bezeichnet! Zwischen Buchstabe und Geist muss auch hier die Theo-
rie oszillieren, so wie ihr Gegenstand  - -
drei Begriffe, die die reine Intensität haarscharf verfehlen  schließlich im Bild ei-
nes hin- und herschlagenden Pendels selbst gebannt ist: der Ausschlag jener Spitze, 
die die Gegenwart selbst ist.4 

Oder, um noch ein drittes Beispiel zu nennen, in der die Intensität in ihrer Be-
ziehung zur Gegenwart, wie auch zum Flirren der Oberfläche deutlich wird: Im 
Fieber flirrt geradezu wortwörtlich unsere wörtlichste Grenze und Oberfläche, die 
Haut. Im Fieber wird die Haut in unkontrollierbarem Wechsel, in sich wandelnder 

dann wieder als wehrlos ausgeliefert erfahren. Hitze und Kälte  diese klassischen 
Beispiele entgegengesetzter sinnlicher Affektionen gehen dort nicht so sehr inei-
nander über, als sie vielmehr in ihre Charakteristik als Intensität zurücktreten, aus 
der auch sie entstammen. Und in dieser Präsenz einer intensiven Oberfläche steht 
ebenfalls die Zeit still, wird die Gegenwart in ihrer Schwere dringlich.5  

Diese reine Gegenwart grenzt sich in charakteristischer Weise vom Horizont 
reiner Möglichkeit ab: Dieser ist die serene Öffnung auf die Zukunft, auf den ande-
ren, letzten Endes auf die reine Möglichkeit, die Sein verspricht  freilich ein Ver-
sprechen, das nicht eingelöst werden kann, das nicht zu Gegenwart werden kann. 
                                                             
4  In Filmen wird das Ticken von Uhren oder das Hin und Her ihrer Pendel nicht nur für die 

Suggestion des Vergehens der Zeit gebraucht, sondern auch für eine Aufdringlichkeit der 

Ticken der Uhr oder dem Hin und Her des Pendels verbunden, insofern dieses Vergehen 

in schicksalhafter Weise an die Unumgänglichkeit der Gegenwart appelliert, diese also 

dringlich werden lässt, vor allem im Suspense.  

5  Wir könnten mit der entwickelten Terminologie auch so sprechen: Was ist Schmerz? Die 

Abbildung des Ganzen auf einen Teil und dieses Teils auf das Ganze. Was ist Krankheit 

(insofern sie erfahren wird)? Die (gegebenenfalls repetierte) Abbildung jenes Gesetzes, 

das das Ich in seiner Leiblichkeit als identisch setzt, auf sich selbst: Körper oder Geist 

oder beide rebellieren gegen ihre Festschreibung in bestimmte Grenzen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Das Subjekt träumt dann wohl den Traum einer zwar unmöglichen Freiheit, der 
aber immerhin den Blick freigibt für das beständig sich neu ordnende, anderes er-
möglichende Fungieren von Altermination und Vertex.  

Dagegen wiegt in der Krisis die Gegenwart. Eine Gegenwart, die erst überwun-
den sein wird, wenn es gelingt  nicht sich der Bedingtheiten, der Kontingenzen, 
der Vorläufigkeit jedes Vertex und jeder Altermination zu entschlagen , sondern 
einen neuen Vertex, neue Gesetze und Kriterien zu entwerfen, die weder im Frühe-

 
 

Auch der Affekt gehört in diese Ökonomie der Intensität. Was man mit diesem Na-
men fasst, ist eine weitere, bereits deutlich gerichtetere Stufe der Intensität. Im Af-
fekt konzentriert sich die Intensität in relativ stabiler Gestalt auf einen relativ stabi-
len Gegenstand, sei es im Rückbezug auf das Selbst des Subjekts oder in direkter 
Richtung auf ein anderes oder einen anderen. Während sich in der Stimmung die 
Welt als ganze färbte, und dadurch eine Unschärfezone entstand, aus der sich Sub-

in der Verweigerung der Vereinzelung den eigenartigen Beginn der Meta-
physik bildete  verdichtet sich die Intensität im Affekt auf dieses oder jenes, aber 
so, dass das Subjekt nicht fehlen kann, sich aus eben dieser Affektbeziehung in sei-
ner Bestimmtheit zu ergeben. Der Hass glaubt vielleicht nur vom Verhassten zu 
sprechen; in seiner freiwilligen Borniertheit bringt er aber das Subjekt als ein has-
sendes hervor und das Selbst oder das Ich (als den Rückbezug des Subjekts auf sich 
selbst) als eines, das mit seinem Hass zu alledem noch im Recht ist. Der Affekt ist 
somit die Tautologie, die liebt, weil das Geliebte liebenswert ist, die hasst, weil das 
Verhasste den Hass verdient. Er verweigert daher die Wahrheit von Altermination 
und logischer Zeit. Für die Stimmung gibt es kein Einzelnes, für den Affekt gibt es 
nur Einzelnes, und zwar mit seinem unabtrennbaren Wert. 

Der Affekt ist apeirontisch, indem er seinem Wesen nach nur bedingt artikuliert 
 ebenso viele Worte, die wie grobe 

Etiketten einer Dichte von Erfahrungen angeklebt werden, die nicht nur häufig inei-
nander laufen wie Wasserfarben, sondern die auch in sich vor allem eins sind: in-
tensiv nämlich, und nur halb erfasst, be-griffen. Der Affekt ist flirrende Oberfläche, 
indem er zwischen dem Subjekt und seinem Objekt  auch wenn das Ich des Sub-
jekts selbst dieses Objekt ist  eine Kraftlinie entspannt, die beide ineinander ver-
wickelt und auseinander entlässt. Mag die Grenze auch wie im Hass mit besonde-
rem Nachdruck gezogen sein, die Intensität selbst widerspricht.  

scheinungsweisen der Intensität je anders dekliniert ist: Die Stimmung erscheint als 
die Unschärfezone selbst, die ihr Außen aus sich entlässt, und dieses Außen ist Sub-
jekt und Welt. Aus der Stimmung strahlt die Intensität in gradueller Abstufung in 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 369 

dieses Außen hinaus. Auch der Affekt enthält noch vieles ungeschieden in sich, 
grenzt sich aber bereits durch seinen Gegenstand von einem Außen ab. Für den Af-

liebten in ihrer Attraktivität verblasst, der Dritte, der mit meinem Hass nichts zu 
schaffen hat  was freilich nicht heißt, dass die Affekte nicht ihre je eigenen impe-
rialistischen Strategien haben: So kann dieser Dritte als Zeuge der Bosheit des Ver-
hassten einbezogen werden, als Ohr, dem sich der Hass ausführlich und im Detail 
bekennt, als Mit-Verhasster, wenn er meinen Hass nicht bestätigt.  

 
Es scheint sich nun endlich eine Begriffsverwendung zu klären, die hier ohne jede 

Sinn eine objekt- und, nach unseren Beispielen zu urteilen, vor allem personenbe-
zogene Konzentration des Affektiven ist.  

In der Tat, so oder ähnlich haben wir die Begriffe verwandt. Aber es gibt einen 
guten Grund, weshalb wir die Begriffe eingangs in Anführungszeichen gesetzt hat-
ten und weshalb wir diese Verwendungsweise nicht selbst, wie es sich wohl gehör-
te, einer ausdrücklichen Erklärung und Rechtfertigung gewürdigt haben. Denn die 
ganze Argumentation zielt doch darauf, dass diese Unterscheidung in letzter Schär-

fe nicht gemacht werden kann. Auch die Stimmung hat doch wohl ihre Gegenstän-
de, und wenn diese vielleicht auch austauschbarer sind, so bezieht sie aus ihnen 
doch ihre Bestätigung. Der Witz ist aber, dass diese bewusst rohe Unterscheidung, 
so wie jede andere auch, die das Feld des Subjektseins nach wesentlich unterschie-
denen Phänomentypen aufzuteilen vorgibt, in letzter Konsequenz willkürlich, zu-
mindest aber kontingent ist. Stimmung und Affekt, und alle weiteren Begriffe, die zu 

einer Einteilung dieses Feldes dienen mögen und die durchaus ihre bedingte Recht-
fertigung haben, dürfen doch nur als die verschiedenen kontinuierlich miteinander 
verbundenen Aggregatzustände der reinen Intensität aufgefasst werden. (Dass die 
Beispiele des Affekts vorwiegend auf andere Subjekte bezogen waren, ist schließ-
lich als Zufall zu betrachten. An dieser Stelle ist der Unterschied zwischen anderen 
Subjekten und nicht-subjektivem anderem noch nicht in aller systematischen Schär-
fe zu machen; der wirklich entscheidende Ort des Eintritts des anderen Subjekts 
wird erst im nächsten Kapitel Thema sein.)6  
                                                             
6  Zwar scheinen manche Affekte auf den ersten Blick nur schwerlich mit etwas anderem 

als mit Subjekten verbunden sein zu können, doch ist in dieser, oft etwas idealisierenden 

Dagegen bemerken wir häufig, und meist mit einiger Geringschätzung, dass dieser oder 

jener manche Menschen wie Gegenstände auffasst und manche Gegenstände wie Men-

schen. Vielleicht unterscheidet der Affekt hier einfach in letzter Konsequenz noch nicht  

und kümmert sich also nicht darum, ob er damit den Wohlmeinenden entspricht.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


370 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Dann ist es also das Wirken der Altermination, die der Intensität Formen gibt, in 
denen sie sich gestaltet, zerstörerisch, aber eben auch schöpferisch wirksam werden 
kann. Und dieses Wirken der Altermination ist doch die auszeichnende Fähigkeit 
des Menschen, insofern er animal rationale ist, Denken und Sprache hat. Dann wä-
ren also die phänomenalen Unterschiede, in denen sich mir die Intensität je gibt, 

fasst werden darf. Im Gegenteil: Das Subjektsein hat sich ja längst als eine ganz 
und gar unverfügbare Angelegenheit erwiesen. Die Alterminationen verweisen 
mich auf eine Kultur- und Sprachgeschichte, deren Erbe wie auch Abweichung 
(clinamen) ich bin; allerdings eine Abweichung, die durch die Tatsache des Sub-
jektseins selbst gegeben ist und mir wiederum nicht souverän gehört. (Dazu im 
nächsten Kapitel mehr.) 

Aber, wird man einwenden, sind nicht die Stimmungen vor allem oft geradezu 
sprachlos? Wie sollen sie sich da der Altermination unterwerfen bzw. inwiefern ge-
raten sie ins Spiel der Alterminationen? Wir müssen das ganz radikal sehen: Alle 

Stimmungen sind sprachlos. Genau deswegen drängen sie in ihrer Intensität, die die 
Grenzen des gesetzten Ich hinter sich lässt, auf eine Sprache, Versprachlichung, 
auch Vergegenständlichung hin, die ihnen jedoch niemals, zumindest nie zu-
reichend, zuteil werden kann. Insofern die Stimmung reine Intensität ist, umspielt 
sie die Grenzen des Ich wie der Dinge; sie wirkt dabei selbst als Altermination der 
Welt und des Selbst, so wie sie von Welt und Selbst ihrerseits ihre eigene Bestim-

mung erwartet. 
An der Darstellung der letzten beiden Absätze muss nur noch eines in Frage ge-

stellt werden: die Voraussetzung, die die ersten beiden Sätze machen. Gerade wenn 
wir behaupten, dass sich die Intensität ihrer eigenen Versprachlichung zuarbeitet, 
haben wir keinerlei Berechtigung mehr, von einer Intensität hier, einer Rationalität 
und Sprachlichkeit dort auszugehen. Das Denken ist nicht das andere der Intensität. 
Es ist vielmehr ihr luftigster Aggregatzustand.  

 
Diese These mag provokant klingen, sie steht aber doch in Konsequenz mit allem 
Vorigen wie auch in Übereinstimmung mit den Phänomenen selbst. Wie sollte auch 
plötzlich ein ganz Neues und Anderes auftreten, das mit der Intensität so überhaupt 
nichts zu schaffen hätte  zumal wenn man bedenkt, dass wir ja überhaupt nur von 
Erscheinungsweisen der Intensität sprechen und sprechen können, die einem den-
kenden Wesen zukommen, die also bereits unter dem Gesetz der Altermination ste-
hen. Die These vom Denken als einer anderen Erscheinungsweise der Intensität 
lässt sich aber auch ganz ebenso durchdeklinieren wie in den vorigen Momenten, 
die wir unterschieden hatten. 

Denn das Denken ist durchaus ein Apeiron. Zwar gibt es sich die allergrößte 
Mühe, exakt dies nicht zu sein, sich in Eindeutigkeit und stabiler Wahrheit einzu-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 371 

richten. Aber eben diese Tendenz ist doch deutlichstes Zeichen dafür, dass diese 
Bestimmtheit, die es zu erreichen sucht, nirgends für es greifbar ist. Wir hatten 
längst gesehen, dass die Uneindeutigkeit sprachlicher Ausdrücke zu ihrem Wesen 
gehört, und wir werden dies im nächsten Kapitel noch einmal anhand besonderer 
Ausdrücke verfolgen. Ein Autor wie Derrida hat zudem in bestechender Weise ge-
zeigt, wie das Streben der Theorien nach Eindeutigkeit, Bestimmtheit und Abge-
schlossenheit diese in immer neue Untiefen, in immer neue Abenteuer verwickelt. 
Die Flurbereinigung des Denkens führt in immer neue unentdeckte Länder. Der 
einzige Weg, dem Denken ein Ende anzuweisen, ist, es abbrechen zu lassen, sei es 
durch den Rückzug auf Altbekanntes, die Berufung auf geoffenbartes Wissen oder 
schlichte Faulheit. Doch es bleibt das Faktum bestehen, dass es immer weiter gehen 
muss, solange es nur aufrichtig versucht wird. In dem Maße, in dem das Denken al-

sucht, findet es ein Apeirontisches außer sich, das es zu erobern gilt  wie der Exor-
zist den Dämon nur aus einem begrenzten Leib vertreiben, nicht aber vernichten 
kann. (Und was ist das Dämonische anderes als das Apeiron in monotheistischer 
Gestalt?) 

Das Denken ist flirrende Oberfläche, insofern es immer im Oszillieren von 
Buchstabe und Geist steht. Es ist flirrende Oberfläche, insofern es, mag es auch 

gorien entlang laufen kann, aus dere
 

Und dass das Denken wesentlich Intensität ist, daran kann nur zweifeln, wer 
nicht denkt. Im Lesen eines Buches  gleich ob eines Romans oder der Ethik  führt 
die Erfahrung an eine Oberfläche, aus der heraus sich die Kraftlinien des Textes wie 
aus einem wabernden Ozean erheben. Auch eine Unterhaltung zeigt doch geradezu 
an ihrer Intensität den Grad ihrer Wahrheit an. Wo ich dagegen mit einigen 
Schlagworten, mit Gruß-, Konversations- und Abschiedsformeln ein Gespräch be-
streiten kann, da hat dieses in Wirklichkeit kaum stattgefunden, zumindest wurde 
dabei nicht gedacht. In der Tat lässt es sich als Regel festhalten, dass, wo keine In-
tensität erfahren wird, auch nichts gedacht wird.  

Das alles führt zu einer besonderen Charakteristik der Verhältnisse, die das 
Denken zum Apeirontischen einnimmt. Der erste Aspekt wurde bereits genannt: 
Das Denken verschifft das Apeirontische nach Draußen, es weist alles aus, was 
nicht legitimierende Papiere vorzeigen kann. Es kann dies aber nur unter einer be-
sonderen Bedingung: Wenn die Stimmung sagt, es gäbe kein Einzelnes, wenn sie 
jedes Einzelne übersteigt und damit zur ersten Meta-Physik wird; wenn der Affekt 
nur Einzelnes kennt mit dessen in sich beschlossener Wahrheit und damit als bloße 
Tautologie Altermination und logische Zeit leugnet  dann ist das Denken jene Mo-
dulation der Intensität, die beides dialektisch gegeneinander ausspielt und souverän 
erklärt: Die Wahrheit von Allem und dem Einzelnen ist nicht in ihm (d.h. in der To-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


372 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

talität der Seienden oder in den Einzelnen). Im Vollzug der Altermination, in der 

mit letzten Endes in dem Bestreben, die logische Zeit  die man eben zwischendurch 
akzeptieren muss, begrenzt und endlich wie der Mensch ist  auszuhebeln, gelangt 

das Denken zu einer Verdoppelung der Welt und des Subjekts. Im Denken löst sich 
die Wahrheit aus der Welt, um diese  

was man noch alles anführen wird  dem Apeiron zu überlassen. Das Denken löst 
sich genau in diesem Zuge auch aus seiner eigenen Verbindung zum Apeironti-
schen, die daher so schwer wieder aufzufinden ist.  

Das Denken verdoppelt also die Welt und hält von dieser verdoppelten Version 
aus Gericht: wahr, falsch, zweifelhaft, bloßer Schein, Irrtum, Abweichung, Sünde, 

tion von 
Welt Ausgeschlossene untersucht hatten.  

Diese Verdoppelung gilt selbst für solches Denken, das es sich zur Aufgabe 

len  denn um ihr ihr Recht zu geben, muss man ihr erst das Wort geben, und schon 
ist man wieder in der Grenzenlosigkeit des Denkens angekommen und damit in 
dessen Ansprüchen, die von keiner noch so wohlmeinenden Philosophie durch die 
bloße Absichtserklärung unterlaufen werden können. In der Tat gilt diese Schwie-
rigkeit  da sie eben eine dem Denken als solche wesentliche ist  auch noch für ei-
ne phänomenologische Philosophie, die diese Verdoppelung der Welt zu destruie-
ren berufen ist. Es ist wohl nicht zuviel gesagt, dass man es mit einem transzenden-
talen Schein im strengen Kantischen Sinn zu tun hat. 

Das Denken  als extremster Punkt der Modulation des Apeiron  hat also das 
Apeiron aus sich ausgeschlossen, und im gleichen Zug hat es dieses aus seinem ei-
genen Geschöpf ausgeschlossen, dem Gedachten. Freilich gehört dieses Gedachte 
niemals einem Subjekt ganz privat und als persönliche Schöpfung an; vielmehr 
handelt es sich um nichts anderes als um den Denkstil, der in II, 2 analysiert wurde. 
Dieser ist, wie er die Welt immer schon im Abbild verdoppelt hat, selbst Abbild 

im Ganzen auf.  

 Denkstil 
macht sichtbar. Und er macht nicht nur die Welt sichtbar, in jener unumgänglichen 
Abschattung, die das Schicksal des menschlichen Subjekts ist, sondern er macht 
eben auch das menschliche Subjekt allgemein und im Besonderen sichtbar. Er ist es, 
de
Sinn stiftet. Er ist es, der die Grenzen setzt, die das Apeirontische des Subjekts im-
mer wieder unterspülen oder überschwemmen wird. Daher ist auch deutlich, dass 
die Rede von einer 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 373 

die das Wirken des Denkstils als eines, der Wahres von Falschem, Wirkliches von 
nur Scheinbarem oder auch nur Theoretischem trennt, längst vorausgesetzt hat.7 

 
Das Entscheidende für dieses Kapitel bleibt aber die Feststellung, dass von einem 

nander entgegenzusetzen. Da diese, wie jede solche Herauslösung immer im Zu-

einfach nur eine mögliche neben anderen, sie ist vor allem eine, die ihre Wahrheit 
aus der Performativität der Theorien, die sie aussagen, selbst her gewinnt. Das Kon-
tinuum der Intensität existiert nirgends an sich, es ist als das Vorausgesetzte und 

einmal zu bestreiten, dass es Unterschiede innerhalb dieser Kontinuität gibt  so 
wie ja auch die Kontinuität des Farbspektrums nicht die Unterschiede der Farben 
einebnet.8 Gleichwohl ist offenkundig, dass jede Stufe, die unterschieden werden 

                                                             
7  Nach allem Ausgeführten lässt sich auch in wenigen Worten umreißen, wieso Heidegger 

hier nicht auftauchte, wo doch seine Theorie der Befindlichkeit in Sein und Zeit (v.a. im 

§ 29) das Thema der Stimmung oder Gestimmtheit dem phänomenologischen Denken 

überantwortet hat. Heidegger fasst die Befindlichkeit als Konstituens der Erschlossenheit 

von Welt; allerdings bleibt in seiner sehr formalen ontologischen Analyse die Vielfältig-

keit und Widersprüchlichkeit von Welt außen vor. Dass sich Welt und Ich in diesen Ent-

würfen je anders konstituieren könnten, was Welt und was Ich je bedeuten, sind keine 

Probleme, vor die er sich stellt. Die Denkfigur einer formalen Rahmung, die so oder so 

ausgefüllt werden kann, ohne dass die Rahmung selbst davon betroffen wäre, ist in Sein 

und Zeit 

zial- - n und einseitigen Fundie-

rungen sind uns bereits im Ersten Teil fragwürdig geworden. Außerdem hat sich im letz-

menhang einer Intensität einreihen muss, von dem her es sich als solidarisch mit deren 

anderen Modulation  

8  Der Vergleich stammt von Gómez Dávila, der ihn im Kontext einer seiner Polemiken ge-

des Sonnenspektrums streitet der Demokrat ab, dass e

Unabhängig von der politischen These muss das grundlegende denkerische Problem: 

strikte Grenzen oder fließende Übergänge?  mit all seinen Aporien ernst genommen 

werden. Ich sehe als Ausweg aus diesen Aporien nur den Pfad, dem ich hier überall folge: 

die Genese der Unterschiede zu verfolgen und verständlich zu machen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


374 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

kann  und auch das Denken , ihre Solidarität mit dem Wirken der reinen Intensi-
tät aufrechterhält, ja, aus ihr allererst ihre Wirklichkeit und Wirksamkeit gewinnt.9 

 
Aber ist das nicht eine Paradoxie, sogar ein handfester Widerspruch? Denn einer-
seits soll das Denken einer der Aggregatzustände der reinen Intensität sein, also von 
dieser als ein besonders verdünnter Ausläufer herkommen  andererseits aber soll 
von ihm, dem Denken in der Gestalt des Denkstils, die Altermination der Intensität 
selbst herkommen und damit die Performativität aller Theorien. Wie lässt sich diese 
doppelte und ganz gegenläufige Charakterisierung rechtfertigen? 

                                                             
9  In seinem Essai sur les données immédiates de la conscience widmet Bergson der Inten-

sität das erste Kapitel.  

Beobachtungen und Erklärungen sind äußerst eindrucksvoll, und es lässt sich außerdem 

nicht leugnen, dass eine Grundüberzeugung vor allem dieses Dritten Teils im Wesentli-

chen auf Bergson zurückgeht: dass man nämlich die Unterscheidungen, die das Denken 

in ein dynamisches Kontinuum einführt, nicht für die Sache selbst halten darf und daher 

den Weg zu diesem Kontinuum suchen muss. Doch gerade in dieser Hinsicht scheint 

Bergson in diesem ersten Kapitel des Essai nicht konsequent genug zu sein: Überall ist 

selbst wenn ihre gegenseitige Durchdringung immer wieder betont wird. Dieses Problem 

steht in Zusammenhang mit einem zweiten, wodurch sich unser Ansatz von dem Berg-

sons unterscheidet: Er kommt, wie es scheint, zu keiner eindeutigen Position bzgl. der 

transzendentalen Problematik, unter der sich uns die Tragweite der Intensität, wie sie hier 

beschrieben wird, erst erschließt. Im zweiten Kapitel wagt sich Bergson weiter in der Be-

seine fehlerhafte Problemstellung: So spricht er geradezu von zwei Ich (moi), dem inten-

siven grundlegenden und dem extensiven und oberflächlichen, betont aber zugleich, dass 

es sich natürlich in Wirklichkeit nur um eines handele. Auch thematisiert er richtig den 

Einfluss der Sprache auf das Erleben (98). Doch überall regiert hier nur die Entgegenset-

 

ge und ihrer gewissermaßen nachträglichen Verfälschung. In Wirklichkeit aber ist der 

Mensch immer schon und wesentlich 

sprachlich, weshalb diese wertenden Entgegensetzungen, mit denen Bergson operiert, ih-

ren Nutzen verlieren. Wir werden in den nächsten Kapiteln diese Verhältnisse noch näher 

zu fassen suchen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Der Name, ein Messer (Der Name, 2) 

 
 
 

No sai cora-m fui endormitz   Je ne sais quand je fus endormi 

ni cora-   quand je veille si on ne me le dit 

    

      un deuil de coeur 

    

 per Saint Marsau.    par Saint Martial. 

 

    Ob ich jetzt schlafe, weiß ich nicht. 

    Ein andrer geb mir Unterricht! 

    Beinah schon nimmt mein Herz Reißaus 

     Vor Herzensqual; 

    Das schert mich keine Kirchenmaus 

     Bei Sankt Martial!1 

 
Ein anderer soll Guillaume Aufschluss darüber geben, ob er schläft oder wacht. Ge-
nau das erhofft sich auch Descartes. Und in der Tat unterscheidet sich dessen Figur 
einer Philosophie des Bewusstseins von der Kantischen genau dadurch, so wie wir 
im Zweiten Teil das dialektische Denken anhand des Römerbriefs gelernt hatten, in 
dem Paulus sich ebenfalls von Anfang an in den Namen eines anderen stellt.  

Und hierin liegt auch die Auflösung dieser scheinbaren Paradoxie, auf der das 
vorige Kapitel endete: dass das Denken zugleich verdünnte Intensität und  als 
Denkstil  jene Instanz ist, aus der her das Apeiron seine performative Bestimmt-
heit erhält. Denn Fleck hat ja in seiner Analyse des Denkstils bereits darauf auf-

                                                             
1  Ich habe hier an der Übersetzung von Dutli eine kleine Veränderung vorgenommen, in-

er nennt, zugleich karikierend destruiert.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


376 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

zuerst verkündet, in einer autoritativen Setzung behauptet; unter dieser Bedingung 
erlernt der Adept das Denken, als eines, das er noch nicht versteht und dessen 
Wahrheit (oder zumindest die Autorität des Meisters) er, als erste Lektion, voraus-
setzt.2 

Nichts anderes findet hier statt: Der erste Akt, in dem das Subjekt sich in seiner 
apeirontischen Natur beschnitten und begrenzt findet, ist die Verleihung eines Na-
mens, und zwar durch einen anderen. Dieser Name wird nicht verstanden; wohl 
aber wird sein Anspruch erfahren. Der Name ist wie ein Stein, der in die Wasser des 
Apeiron geworfen wird, oder wie ein Messer, das in die Haut der Intensität gleitet. 

 
Der entscheidende Punkt in Bezug auf den Namen ist eben dies, dass er von einem 
anderen verliehen wird und dass er zuerst nicht verstanden wird. Dagegen wird 
dem anderen unterstellt, er wisse, was der Name zu sagen hat. Im Namen trifft mich 
also eine Realität, die nur als fremde ihre Eindeutigkeit und ihren Anspruch an 

das sich gerade in ihm realisiert. Denn der Name ist das, dem immer schon unter-
stellt wurde, dass dieses Schwanken dort einer stetigen Ruhe und Orientiertheit ge-
wichen ist.  

 
Diese Sätze werden fasslicher, wenn man dem, was der Name ist und tut, näher tritt. 

beides aufeinander verweist.3 Zunächst ist der Name schlicht der Eigenname, den 
ein jeder von seinen Eltern verliehen bekommt. Schon die Tatsache, dass dieser Akt 
der Namensverleihung üblicherweise nicht in der Abgeschlossenheit der kleinen 
Klause, nicht in der Dreifaltigkeit von Mutter, Vater und Kind vor sich geht, son-
dern in jener ganz anderen Dreifaltigkeit, die neben dem Kind und den Eltern noch 
die Gemeinschaft als eine Instanz der Anerkennung und Beglaubigung herbeizitiert 
und fordert, deutet an, dass die Unterscheidung, mit der wir anfangen, nur eine be-

wird immer von einem anderen verliehen. Er ist zugleich immer ein bestimmter 
Name, der zwar meiner ist, mir aber nicht wirklich angehören kann. Er hat etwas 
Widerstrebendes an sich, denn er verteidigt seine Eigenständigkeit, durchaus auch 

Zwar ist der Name meiner, und ich bin derjenige, der sich zuallererst über einen 
Namen identifiziert; doch kann ich unter keinen Umständen mit meinem Namen 

und für immer unreduzierbar für sich. Selbst im günstigsten Falle lässt sich diese 
                                                             
2  Fleck: Entstehung und Entwicklung. 73 f.  

3  Vgl. zum Folgenden auch den Coriolan-Aufsatz in der Apeirontologie.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 377 

Crane  jener ins Licht eines sanften Humors gerückte Narzisst aus Boston Legal  
sich mit seinem Namen so identifizieren kann, in diesem derartig seine Essenz ver-
dichtet sieht, dass er seine Argumente mit der stolzen Statuierung seines Namens 
beschließt, so als gewönnen sie in letzter Konsequenz aus diesem ihre Gültigkeit  
dann hat er gerade nicht die Distanz zwischen sich und seinem Namen überwunden, 
sondern er verewigt sie vielmehr in jeder mit diesem speziellen Ausrufungszeichen 
versehenen Aussage. Denn er spricht, indem er zitiert, und dass er selbst derjenige 
ist, der so spricht, dass seine Sätze sofort zu Zitaten werden müssen, ändert nichts 
daran, dass der Name sich wie ein Keil in die Vollständigkeit und Selbstgenügsam-
keit drängt, die er gerade abschließen sollte. 

Der Name ist also etwas anderes als ich und etwas, das von einem anderen ver-
liehen wird. Und schon in dieser doppelten Charakteristik läutet er das Ende einer 

der Teilhabe beraubt (privati) sind. Denn der Name stellt immer und durch seine 
besondere Gestalt in eine vielfältig bestimmte Kontingenz: in eine Geschichte (ge-
nauer: in Geschichten), in eine Kultur, eine Religion, eine Zeit, in Sprache, Sitte, 
Tradition  und auch dort, wo der Namensgeber sich durch seine Wahl gegen diese 
Kontingenzen zu stellen suchte, stünde er in eben dieser Gegenstellung noch im 
Umkreis dessen, von dem er sich zu lösen suchte. Da der Name also selbst den El-

r Gemein-
schaft meist unerlässlich ist. Schon in meinem Namen bin ich also über eine Selbst-

(selbst eine ausgesprochene Chimäre bürgerlicher Ideologie).  
Der Name ist also von einem anderen verliehen, er behauptet seine (vor allen 

Dingen materiale) Eigenständigkeit gegen mich, er reiht in ein mannigfaltiges Netz 
von Kontingenzen ein. Als sei das alles nicht genug, vervielfältigen sich die Namen 
unabsehbar. Lauter neue Realitäten entstehen, von Namensverkürzungen über Ko-
se- und Spottnamen zu den Spitznamen. Diesen Namen sind oder (im Falle der 
Spitznamen, die einmal eine Gelegenheit hatten, in der sie entstanden) werden ei-
genartig leer. Die Namen bedeuten nichts, und wenn sie etwas bedeuten (so wie 
man sich über die Etymologie des eigenen Namens belehren lassen kann), dann 
sind sie nicht in dieser ihrer Bedeutung relevant, sondern dadurch, dass sie schein-
bar eindeutig auf jemanden verweisen, mit dem sie nie zusammenfallen können. 
Letzteres nicht nur, weil sie eben als Zeichen nicht mit dem Bezeichneten identisch 
sind, sondern auch und vor allem dadurch dass sie zugleich und unauflöslich die In-
dividualität und Identität von jemandem stiften sollen, und das nur können, indem 
ein anderer sie verleiht. Im Herzen des Subjekts behauptet sich das Fremde des 
Namens, den ein anderer verliehen hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


378 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

So stellt bereits der Eigenname  die so harmlose und alltägliche Sache  das 
Subjekt in ein Geflecht, das dieses übersteigt, das es aus seiner Partikularität längst 
herausgelöst hat, um es in eine Kultur, eine Tradition und Sprache einzugliedern.  

Nun setzt sich aber die Vervielfältigung der Eigennamen in andere Bereiche 
fort, die aber nur graduell von diesen unterschieden sind. Daher kann ich mir hier 

zu bezeichnen. Unter einem Namen verstehe ich einen Ausdruck, der in wesentli-

cher Einheit Deskription und Normativität vereint. Der Name öffnet so das Reich 
des Deontischen, in dem ein Subjekt immer steht. Das Subjekt ist einem Anspruch 
ausgeliefert. 

Die Verdichtung von Deskription und Normativität gibt dem Namen eine cha-
rakteristische Unschärfe. So kann etwa eine Nationalität ein solcher Name sein: 
Was bedeutet es, Römer zu sein? Für Shakespeares Coriolan stellt sich diese Frage 

beanspruchen dürfen. Andererseits erkennt Coriolan im Römer-Sein einen absolu-

ten Anspruch, dem ein jeder, auch der legitime römische Bürger, und gerade dieser, 
allererst gerecht zu werden hat. Was aber heißt es nun, ein Römer zu sein? Und 
wer, vor allen Dingen, entscheidet darüber?  

Genau darin liegt das Problem und, wenn man so will, das proton pseudos des 
Subjektseins: Indem der Name in einem autoritären Akt verliehen und übermittelt 
wird, muss das Subjekt  das in eben diesem Akt als Subjekt erst auftreten kann  
den Namen als etwas hinnehmen, was in sich wohlbestimmt ist, was also seinen 
Widerstreit zwischen dem ganz und gar Partikularen und dem Allgemeinen, zwi-
schen der Deskription und der Normativität längst hinter sich gelassen hat, was sich 
jenseits aller logischen Zeit in die Aseität der Wahrheit zurückgezogen hat. In dem 
gleichen Zug erscheint jener andere, der solche Namen verteilt und verteilen darf, 
als derjenige, der in privilegierter Verbindung zu dieser wahren Wahrheit steht, als 
Autorität eben.4  

Die Diskrepanz von Unwissenheit und Wahrheit, nur vermittelt durch einen an-
deren und mehr noch dessen materialisiertes Verdikt, den Namen, schafft den ge-
                                                             
4  Ist die transzendente Charakteristik der Wahrheit von der Autorität des anderen abhängig 

oder umgekehrt dessen Autorität davon, dass die Wahrheit als solche vermutet und unter-

sächlich ungeschieden wirkt, ist die Autorität als solche, und das einfach deswegen, weil 

 einer noch ganz entrückten 

Wahrheit auftritt, mit der Unterstellung eines Signifikats also, das in sich bestimmt und 

fest ist, das aber noch nicht verstanden ist. Autorität der Wahrheit und Autorität ihres 

Verkünders sind also ein und dieselbe, höchstens zwei Aspekte, die sich gegenseitig stüt-

zen, und das in ihrer Antithese zur eigenen Unwissenheit.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 379 

jektseins ist zugleich eine vollkommen unvermeidliche, sie ist der Anfang des Sub-
jekts überhaupt und im vollen Sinn. Gäbe es diesen Einschnitt, dieses Messer des 

privaten Innerlichkeit eingeschlossen, dass all diese Begriffe  
 überhaupt keine Bedeutung mehr erlangen würden. Gleichwohl 

müssen wir die Tragweite dieser Analysen schon jetzt bemerken: In radikalster Ab-
kehr, ja sogar in einer vollkommenen Umkehrung des cartesischen Gedankens steht 
am Ursprung des Subjekts nicht eine unbezweifelbare Wahrheit  die des cogito, 
aber noch grundsätzlicher die eines seiner Natur nach wahrhaftigen Gottes , son-

Ausmaß des Verfehlens der Wahrheit aus, noch vor aller Unterscheidung in ver-
schiedene Weisen oder Ursachen dieses Verfehlens.)  

Der Eigenname führt also in die Allgemeinheit ein, die sich zugleich als eine 
entpuppt, die notwendig nur eine kontingente sein kann; der Name führt in die Di-
mension des Deontischen ein, das aber wesentlich nur unscharf sein kann. Die Na-

nur in dieser Materialität können sie wirken. Als leere und unscharfe haben sie aber 

keit zu sagen, was sie meinen und wollen, einerseits und dem Anspruch, in den sie 
stellen, andererseits liegt die Notwendigkeit und die Weise ihres Wirkens beschlos-
sen. Was dem Namen unterstellt wird, ist, dass bei ihm alles Schwanken des Vertex 
bereits zum Stillstand gekommen ist. Für mich ist er aber immer das genaue Gegen-
teil: ein bedenklich weit ausholender Vertex, umso unsicherer in Wirklichkeit, je 
größer die Stabilität, die ihm unterstellt ist.  

Weiterhin verweisen die beiden Aspekte  
der Zugehörigkeit einerseits und die Universalität der Ansprüche andererseits  auf-
einander: Nur der kontingent situierte Mensch kennt überhaupt den Anspruch auf 
Universalität, welche letztere schon im ersten Namen, in der Sprache und vor allem 
in der Performativität, die damit gestiftet und wirksam ist, begonnen hat. Man ver-
gleiche nur die Gestalten der pietas, von einer römischen Tugend zur christlichen 
Frömmigkeit: Die erstere ist verkörpert durch das Bild des flüchtenden Äneas, den 
greisen Vater auf den Schultern, den Sohn an der Hand und vor allem die Penaten 
in der anderen. Von der konkreten Situiertheit in Raum und Zeit strahlt die Univer-
salisierung gewissermaßen aus, über die nächsten Verwandten hin zu den einer Fa-
milie und einem Haus besonders gewogenen Schutzgöttern. Die Beziehung der 
(plural und wirksam vorgestellten) Transzendenz zum Partikularen reißt dort nir-
gends ab. Andererseits bleibt aber die Unterwerfung unter den einen einsamen und 
absoluten Gott nicht ohne Beziehung zum Partikularen, im Gegenteil: Die Absolut-
heit der dort erreichten Transzendenz, des Überflugs über die Welt der Kontingenz, 
geschieht im Namen einer Figur innerhalb dieser kontingenten Welt, die den 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


380 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

schwindelerregenden Sprung zu jener wagte, gleich ob das ein Gottessohn oder ein 
Prophet ist.5 Nur die Partikularität und Kontingenz des Namens macht ein Ausholen 
ins Universale möglicht.6 

 
Welche Funktion erfüllt dann der Name, welche Funktion kann er erfüllen, da er 
doch als proton pseudos so leer und unscharf bleibt, dass man von ihm nicht sinn-
voll sagen könnte, er habe ein Signifikat? Der Name dient als Vertex des Ich. Der 
Name ist es, der für das Subjekt als Umkehrungs-, Umbiegungs-, Reflexionspunkt 
fungiert, von dem aus es auf sich selbst zurückkommen kann. Dieses Zurückkom-
men ist aber nicht eine einfache Spiegelung; es bringt vielmehr etwas Neues und 

ek-

ter keinen Umständen hypostasiert oder voneinander abgelöst betrachtet werden. 

der ein Schnitt, eine Wunde zugebracht wurde, aus der heraus sie sich als eine 
wohlbestimmte und umgrenzte vorfindet.  

Aber hatten wir nicht im Zweiten Teil die Realisierung des Vertex untersagt, 
zumindest solange darunter eine transzendentale Funktion zu verstehen ist? War das 
nicht der Unterschied zwischen einer metaphysischen und einer transzendentalen 
Sichtweise, die zwar aufeinander verwiesen bleiben, die aber dennoch als unter-
schiedene Momente der logischen Zeit gefasst werden müssen? Und wäre diese 
These  des Namens als des Vertex für das Ich  nicht geradewegs ein Verstoß ge-
gen diese Kautel: die Realisierung einer transzendentalen Funktion?  

Allerdings besteht hier aus einem doppelten Grund keine Gefahr: Erstens ist das 
doch eine kuriose Realisierung, die so vollkommen unfassbar bleibt. Es ist genau 
die Natur des Namens, dass er leer und unscharf bleibt, die ihn zum Vollstrecker 
                                                             
5  In Bezug auf das Christentum hat Kierkegaard dieses Paradox in den Mittelpunkt gerückt. 

Es ist zudem interessant, dass in den Wende vom Judentum (dem seine partikulare Natur 

zur Auszeichnung, nicht etwa zur Einschränkung wird) zum universalistischen Christen-

tum das Verhältnis zum Apeirontischen nicht sein Ende findet; es kehrt sich vielmehr nur 

um, und das in besorglicher Weise: Was für das Judentum relativ deutlich als ein Äußeres 

ausgeschlossen bleibt, nämlich schlicht die Nicht-Juden, kehrt im Christentum, dieser 

dem Anspruch nach ausnahmslosen Religion, als die keineswegs so ohne Weiteres be-

stimmbare Masse der Verdammten wieder.  

6  Die Flucht des Äneas zeugt davon, denn in einigen Varianten entkommt er mit Wissen 

der Griechen, also der Feinde und Zerstörer Trojas. Und diese zollen der pietas des Äne-

as  auch wenn sie sich auf dessen Familie und auf bestimmte, den Griechen vielleicht 

sogar feindlich gesinnte Götter bezieht  ausdrücklich Anerkennung (vgl. dazu etwa Mo-

seley: Pius Aeneas). Griechen und Trojer treffen sich also in der Beziehung auf eine 

Transzendenz, die ihre Situiertheit offen annimmt.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 381 

dieser transzendentalen Funktion macht, ohne dass der Vertex damit festgestellt, fi-
xiert oder auch nur halbwegs fasslich wäre. Das kann versucht werden  und 
Shakespeares Coriolan, Canettis Soldat ebenso wie die soldatischen Männer bei 
Theweleit zeugen von diesem Versuch , doch die Füllung und Präzisierung des 
Namens, von der Reduktion der Vielzahl der Namen auf einen ist niemals schon 
erworben; diese Verfestigung des Namens zu einem metaphysischen Operator des 
Selbst wird nur immer als längst gesichert vorausgesetzt. Umso verzweifelter und 
brutaler muss der Kampf gegen sein Entgleiten sein. (Kein Wunder also, wenn die-
ser Kampf ausgesprochene Krieger anzieht  wie in unseren Beispielen  und wenn 
er zugleich den Krieg zum Element des Seins selbst und alle Menschen a priori zu 
Kriegern erklärt.) 

Zweitens muss man noch einmal unterscheiden zwischen der metaphysischen 
Theorie des Namens und der transzendentalen: Zum ersteren bekennt sich Coriolan, 
das letztere versuchen wir. Doch innerhalb der transzendentalen Theorie lässt sich 
zwischen Metaphysik und Transzendentalanalyse nur noch abstraktiv unterschei-
den. Denn wenn es stimmt, dass es die Namen in ihrer performativen Kraft sind, die 
hervorbringen, was ein jeder von sich je zu wissen können glaubt, wenn sie also das 
Ich in seiner Wirklichkeit erst schaffen, dann sind die transzendentalen Strukturen 
zugleich auch die wahren metaphysischen Strukturen. Oder anders ausgedrückt: 
Das Zusammen- und Widerspiel von (klassisch) metaphysischer Auslegung und 
transzendentaler Betrachtungsweise bildet das Ganze unserer Metaphysik (der Me-
taphysik der Immanenz).  

Da also erstens der Name (gerade seinem Wesen nach) nicht zum metaphysi-
schen Operator der Bestimmtheit geeignet ist, auch wenn ihm genau dies immer un-
terstellt wird, besteht keine Gefahr der Realisierung des Vertex. Da zweitens der 
Vertex, einmal die Position der Immanenz eingenommen, zugleich metaphysischer 
und transzendentaler Operator wird, fällt diese Unterscheidung, die nur für eine zu 
überwindende Metaphysik greift und darüber hinaus zu ihrer Kritik eingesetzt wer-
den muss.  

 
Das Subjekt erhält einen Namen, und dieser Name wird ihm zum Umkehrungs-
punkt, zum echten Vertex des Selbst. Denn der Name ist nicht identisch mit ihm 
selbst, er bleibt etwas anderes, und gehört ihm doch intim zu. Der Name ist der He-
bel, über den ein Subjekt auf sich selbst zurückkommen, den Blick umbiegen kann. 
Der Name ist Vertex, er ist ein anderes, das als anderes Ort der Bestimmung des 
Selbst ist, er markiert also jenen Ort, von dem her etwas als etwas begriffen werden 
kann, mit einem Wort: 
nation. Nur durch den Namen wird ein Subjekt zu jemandem und zu etwas.  

Und dieser letzte Satz muss beim Wort genommen werden: Jenes nicht Forma-
lisierbare und rein Partikulare des Subjektseins transformiert sich im Namen in das 
Allgemeine des Jemand-Seins und stellt sich in den Ansp -Seins, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


382 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

men, aber nur, indem sie längst in die Sozialität übergegangen sind bzw. im Dienst 
von Etwas stehen. Erst in diesen Dimensionen kann es Sprache, Gemeinschaft, All-
gemeines und auch erst Verständliches geben.7 

 eine notwendige zwar, aber gleichwohl 
die Fiktion  einer ganz privaten Innerlichkeit, in das kein andrer zu dringen ver-
mag. Es ist zugleich jenes Formalste, was ein Subjekt von sich aussagen kann; doch 
gerade ob seines Formalismus, der für jedes Subjekt ohne allen Unterschied gilt, 

ts aller Allgemeinheit oder al-

ein Effekt des Namens aufzufassen: Das Ich-Sagen ist ja nicht falsch, kein Irrtum, 
keine Naivität; es muss lediglich in seinen Zusammenhang zurückgestellt werden. 

es also eine private Innerlichkeit andeuten soll (und damit auch sein gutes Recht 
n.  

schen dem Subjekt und jenem anderen, der ihm den Namen erteilt. Auf beiden Sei-
ten des Verhältnisses steht eine fundamentale Ignoranz: Dass das Subjekt sich im-
mer einem Namen gegenübersieht, den es nicht versteht, dessen Autorität es aber 
voraussetzt, wurde bereits gezeigt. Aber auch der Namensgeber urteilt nicht aus der 
Position eines souveränen Wissens heraus: Bei der Verleihung des Eigennamens 
durch die Eltern ist das offenkundig; was wüssten diese auch bereits über das Kind. 
Der Name dient vielmehr als ein Versprechen auf etwas, was dieses sein könnte; 
noch deutlicher ist die Zumutung dort, wo ein Kind nach einer dritten Person be-

oben schon erwähnt hatten). Auch hier wird ein Name verliehen, auch hier in einem 
autoritativen Akt, auch hier  wo sich der Großvater, um eine gängige Formulie-

 kann in keiner Weise behauptet werden, 
dass der Name eine getreue und wissende Zusammenfassung des Wesens des Kin-

schen Sinn.8 
Es kommt also zu keiner Berührung, schon gar nicht zu einer intimen (letztere 

setzt nämlich die Innerlichkeit voraus, die doch erst Effekt der Namen ist). Was von 
einem zum andren gleitet, ist lediglich der Name, diese schneidende Realität. Ein 

                                                             
7  Vgl. dazu auch Hegel: Phänomenologie des Geistes. 376 Ich ist dieses Ich  aber eben-

so allgemeines; sein Erscheinen ist ebenso unmittelbar die Entäußerung und das Ver-

schwinden dieses  

8  Hegel: Wer denkt abstrakt? In: Jenaer Schriften 1801-1807. 575-581. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 383 

Schnitt hat stattgefunden, ein Schnitt in ein im wörtlichen Sinn anonymes Feld; eine 
Schnittmenge gibt es nicht.  
 
Der Name ist der Blick, der von Außen auf mich geworfen wird; er ist auch der 
Blick, den ich selbst wie von einem anderen her auf mich werfen kann. Damit ge-
winnt aber auch der Satz aus der zweiten Strophe von Guillaume einen neuen Sinn, 

In der Tat gibt 

men wird: Ich bin nicht fremd, insofern ich meine Bestimmtheit als Selbst aus einer 
Verortung in einer Tradition, Epoche, Sprache etc. gewinne. Jedoch kann ich kei-
neswegs behaupten, dass ich ganz in dieser Verortung oder auch der Summe aller 

Das 

Subjekt ist wesentlich das Clinamen der Geschichte und Tradition, durch deren 
Einschnitt es erst zum Subjekt im vollen Sinn geworden ist. Es ist Monstrum.  

als 
, mich selbst stets begleite. Wenn man darin die Kantische Formel für das 

transzendentale Subjekt wiedererkennt, dann ist das kein Zufall: In der haarscharfen 
Verfehlung, die wir hier beschreiben, liegt der eigentliche Grund dafür, dass die 
beiden Paradigmen des Denkens des Subjekts, deren aussichtsreichste Exponenten 
wir von Anfang an bemühten, beständig einander fordern. Dass ich mir selbst nicht 
fremd bin, da ich mich in der Gestalt eines Ich immer selbst begleite, immer also 

weniger) durchsichtigen Bewusstseins. Ich bin mir selbst aber auch keineswegs ver-
traut und wohlbekannt: Denn was finde ich, wenn ich mein Innerstes nach meinem 
Wesen, einer irgendwie unveränderlichen Essenz durchforste? Nirgends stoße ich 
auf eine Essenz, eine Wesenheit, ein unberührtes und unberührbares Kämmerchen, 
in dem sich die Wahrheit meiner Seele verbirgt. Was ich im Innersten meiner selbst 
vorfinde, ist der Name, den mir ein anderer verliehen hat, oder auch die Vielzahl 
meiner Namen. Ein Fremdes, das eingedrungen war, macht grundsätzlich jede voll 
durchsichtige Vertrautheit des Subjekts mit seinem Selbst unmöglich. Etwas war 
schon dazwischen gefahren. Und es ist genau diese Idee, die allen Theorien des Be-
gehrens zugrunde liegt, in welchen Gestalten sie auch immer auftreten: als Sehn-
sucht nach einem verlorenen Gut, das in einer Transzendenz liegt, in die auch ich 
versetzt würde, könnte ich mich seiner bemächtigen; als Getriebensein von einem 
unverfügbaren Unbewussten, das zudem noch, als Erbstück, auf eine Geschichte 
verweist, die mich weit übersteigt; oder als Begehren, das um ein nicht benennbares 
Objekt kreist und das selbst zuerst das Begehren eines anderen war und dies auch 
immer bleibt.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


384 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Philosophie des Bewusstseins und Theorie des Begehrens, die wir in den Ge-
stalten der Phänomenologie und der Psychoanalyse aufgenommen hatten, erweisen 

Es ist eine So-
lidarität, die sie aus ihrem gemeinsamen Ursprung gewinnen, von dem sie aller-

dings je verschiedene und letzten Endes inkommensurable Seiten beleuchten. Dass 
sie ineinander übergehen können, dass sogar innerhalb einer Theorie unscharfe 
Übergänge vom einen ins andre möglich sind, ist dadurch nicht ausgeschlossen, 
sondern vielmehr mit gesetzt; die Metaphysik ergänzt die fehlende Seite im Sinn 
der sichtbaren, oder doch von dieser ausgehend. Für das Subjekt selbst liegt aber in 
diesem Kontrast von Ich und Name eine wirkliche Inkommensurabilität, die mit je-
der Affirmation des Ich-Seins und jedem neuen Namen nicht etwa aufgehoben, 
sondern im Gegenteil verschärft und fortgetrieben wird. So borgt sich das Ich seine 
Bewegung von den vielen Namen aus.9 

Drittens lässt sich diese gegenläufige doppelte Negation, deren Seiten sich haar-
scharf verfehlen und damit die ist, 

                                                             
9  Damit ist auch klar, dass nun ein solcher Begriff des Subjekts gewonnen ist, dass für die-

ses Geschichtlichkeit möglich wird. Es ist richtig, dass Husserls Beitrag zur Theorie der 

Intersubjektivität wertvoller ist, als ihr lange vorherrschender Ruf glauben macht. Den-

noch zeigt auch eine der bekanntesten diesem Thema gewidmeten Studien ungewollt, 

dass Husserl aus der Aporie nicht herauskommen konnte. Zwar versucht Zahavi (Husserl 

und die transzendentale Intersubjektivität) zu zeigen, dass Husserls Subjekt immer schon 

Husserl scheint gefangen zwischen der Konstitution der Anderen aus einer Primordi-

alsphäre heraus (die aus der Intersubjektivität also doch wieder eine nachkommende Grö-

 f.) und der Anset-

zung der Intersubjektivität als Apriori des Subjekts (was natürlich als bloße Setzung nicht 

die Stelle einer wirklichen Erklärung vertreten kann). Was hilft es, wenn man dann sagt: 

er Frage der Verfassung des Sub-

jekts einfach nicht weiter, solange man an dem Gegensatz zwischen Faktum und Wesen 

nicht erst in dem Moment ein, in dem eine faktische und konkrete Beziehung zwischen 

mehreren Subjekten vorliegt, sondern es handelt sich (teilweise) um eine apriorische Be-

bloß noch rein spekulativ erreichbar ist  und in dem man genau deswegen so freihändig 

behaupten kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 385 

10 
l als flirrende Oberfläche oder un-

gilt das aber für die verschiedensten Weisen des Weltzugangs. In der Tat lässt sich 
mit diesem Instrumentarium der Begriff der Transzendenz, wie ihn Heidegger ver-
wendet, konkretisieren und zugleich in seine ihm wesentliche Pluralität zurückstel-
len. So schreibt Heidegger etwa in Vom Wesen des Grundes: 

 
Die Transzendenz konstituiert die Selbstheit. Aber wiederum nie zunächst nur diese, sondern 

nicht ist; genauer: im 

Überstieg und durch ihn kann sich erst innerhalb des Seienden unterscheiden und entschei-

den, wer und wie 11 

 
Dem können wir unbedenklich zustimmen. Allerdings muss die Erinnerung ge-
macht werden  der Heidegger nicht widerspricht, die er aber selbst auch nicht aus-
spricht , dass dieser Überstieg und alles durch 
Zeit unterliegt und also eine immer historisch verortete Vervielfältigung ist, mit al-
lem, was darin liegt, bis hin zu Widerspruch und Widerstreit der Vertices des Über-

Entwurf von Welt aber ist, 
imgleichen wie er das Entworfene nicht eigens erfasst, so auch immer Überwurf der 
entworfenen Welt über das Seiende. Der vorgängige Überwurf ermöglicht erst, dass 

12 Gerade hier muss der Denkst

orie bildet, darüber kann in dem Augenblick kein Zweifel mehr bestehen, in dem 
sich die Artikulation von Welt als Realisierung der logischen Zeit selbst erwiesen 

dieser transzendent wäre. Im Übri-
gen erklärt sich so auch, weshalb, wie Heidegger richtig bemerkt, der Entwurf sich 
nicht als Entwurf erkennbar macht, denn er wurde eben zu Anfang von einem ande-

ren als die transzendente Wahrheit angenommen. 
olge von 

Auslegung, die wir in II, 1 diskutiert hatten, wiederholen: Entweder werden die 
beiden Seiten fest-gestellt, fixiert; in dieser metaphysischen Sichtweise ist das 
Transzendente jenes, was dieser Welt oder mir als Einzelnem absolut und stabil ge-
                                                             
10  Etwa in der Kritik der reinen Vernunft. B 671. 

11  Martin Heidegger: Vom Wesen des Grundes. 18 f.  

12  Ebd. 38 f. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


386 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

denz als Momente eines Geschehens und vor allem einer Bewegung auf, die sich 
beständig neu entfaltet; dann ist das Subjekt weder transzendent noch immanent, da 
es immer in der Richtung auf eine Transzendenz, eine Universalität, eine Allge-
meinheit etc. ist, immer darauf aus ist, sich selbst, seine Begrenztheiten, letztlich 
die Begrenztheiten überhaupt zu überfliegen, da es aber andererseits diese Bewe-

sich verschiebender Punkt, auf den eine Bewegung ausgerichtet ist, die ihr Ziel 
selbst nicht kennt (höchstens in leerster Allgemeinheit): als Vertex. Von diesen Or-
bitalflügen muss es ohne Landung zurückkehren. Aber auch auf der heimischen Er-
de kommt das Subjekt nicht zur Ruhe, weil es sich nicht bescheiden kann. Das 
meint kein Pathos der Sehnsucht, sondern die schlichte Tatsache, dass noch in dem 
trivialsten Satz, und nicht selten in den besonders trivialen Sätzen, die Tendenz auf 
eine Universalität liegt, der niemals Genüge getan wird. Somit ist das Subjekt nie 

 eine 
Oberfläche, aus der sich  nicht zuletzt durch die Vervielfältigung der Namen  be-

endgültigen Klärung zu gelangen. 
 

Was sich in dieser Serie von Deutungen des Verses und in den Analysen der Macht 
des Namens ausspricht, lässt sich in der asymmetrischen Spannung von Faktum und 
Deontischem 
ganz innerliches oder privates, sondern vielmehr die Vielfalt der Begegnungen mit 
Welt und anderen, mit Kultur und Zeit, mit Sprache und Namen, in denen sich mei-

Allgemeinheit, auf das Sein-Sollende und Universale aus, ohne es aber zu errei-
chen. Dies letztere begegnet vor allem in zwei Gestalten, die je in einer Opposition 
bestehen, über die die Urteilskraft immer wieder neu zu entscheiden hat: das All-

gemeine und das Besondere im Medium der Sprache  das Normative und das De-
skriptive im Medium des Namens. Beide Gestalten unterliegen der Dialektik von 
Buchstabe und Geist im Medium des Gesetzes. 

So gibt uns die Sprache zum einen ganz grundsätzlich die Unterscheidung zwi-
schen Allgemeinem und Besonderem (eine Unterscheidung, die in einer ersten An-
näh
kraft, wie Kant sie beschreibt, beständig neu artikuliert. Darüber hinaus ist die 
Sprache (oder genauer: die Sprachen, denn niemand spricht nur eine) aber immer 
auch deontisch: Sie bestimmt, was und wie gesagt werden kann, welche Einteilun-
gen des Seins es gibt, welche Weisen, diese zu diskutieren, sie setzt Normen der 
Grammatik, Syntax und Semantik, die nicht so ohne Weiteres umgangen werden 
können. Ich kann nicht irgendwie und nicht über irgendwas sprechen. Wie und wo-
rüber ich sprechen kann, ist in der Normativität der Sprache angelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 387 

Der Name setzt die Strukturen sozialer und politischer Art, in Bezug auf die die 
Verquickung des bloßen und kontingenten Faktums mit dessen Überhöhung ins 
Normative besonders offensichtlich ist. Rancière bringt es (wenn man die eben an-
geführte Linie weiterverfolgen will) auf den Punkt: Nicht jeder darf in jeder Situati-

kann 13 Aber mehr 
noch setzt der Name immer auch fest und schreibt vor, wie jemand, der einen be-
stimmten Namen tragen möchte, zu sein hat  wenn auch eben nur in unscharfer 
Weise.  

Das Faktum ist in beiden Fällen ins Allgemeine, ins Universale, ins Normative 
überschritten. Aus diesem letzteren her würde sich eindeutig bestimmen lassen, was 
gerecht, was gut und was schlecht (oder gar böse) ist, wenn nur, ja wenn nur das 
Allgemeine, Universale und Normative ein für alle Mal feststünde. Da sich aber der 
Vertex, ob als ausgezeichnete Bedeutung oder als normativer Name, nicht fest-
schreiben lässt, stellt sich diese Frage immer wieder von Neuem.  

Das war es, was in II, 1 als Dialektik des Gesetzes beschrieben wurde: Entwe-
der ist der Vertex als ein errungener vorausgesetzt, dann hat das Faktum zugleich 
das Recht. Das Deontische ist dann  vielleicht bis auf ein paar Ungenauigkeiten, 
der menschlichen Schwäche geschuldet  längst realisiert, oder doch zumindest 
deutlich erkennbar und greifbar. Die Urteilskraft muss dann nur noch subsumieren. 
Das Sediment gibt festen Boden.  

Oder aber das Faktum wird zum Anlass, dessen eigene Begrenztheit und Unan-
gemessenheit angesichts eines Deontischen zu bemerken, das dieses als Geist über-
steigt; es fordert dann etwas, was das Faktum (noch) nicht geben kann. Die Urteils-

14  

würde. So setzt jener autoritative Akt, jenes Messer, das in die Intensität fährt, im-
mer in eine je neu zu klärende Spannung zwischen Faktum und Deontischem: im 
Geschenk der Welt durch einen anderen in der Sprache15  in der Zumutung der 

                                                             
13  Jacques Rancière: Das Unvernehmen. 35. 

14  Vgl. auch diese Sätze Pascals (wenn sie auch in einem anderen Kontext genommen sind, 

fassen sie doch gut diese Situation Nous voguons sur un milieu vaste, tou-

sions nous attacher et nous affermir, il branle, et nous quitte, et si nous le suivons il 

Dagegen wäre die erste Haltung das Vertrauen auf  199. 527a) 

15  Vgl. Levinas: Totalité et infini. 189.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


388 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Identität durch einen anderen im Namen; und beides im Imperativ einer je unzu-
reichend bestimmten Aufgabe durch einen anderen.16 
 
Das alles ist aber eben ein Produkt eines ersten Aktes, des Namens als Messer. Ent-
scheidend ist das Unverstehen, die Bewusst- und Gedankenlosigkeit, die in diesem 
einen zuerst unendlichen Spalt öffnet zwischen der Realität des Zeichens und seiner 

schlagendem Vertex. Diese unendliche Kluft muss überwunden werden. Das Ziel 
ist also die Domestizierung des Vertex und die Aneignung des eigenen Namens. 
Anders ausgedrückt: das nackte Faktum und der nur als Autorität erfahrene (nicht 
verstandene) Anspruch müssen sich aufeinander zu entwickeln. Soweit das gelingt, 
wird die Faktizität in ein Gespräch mit der Universalität gebracht und diese in ihrer 
Kontingenz verortet. Gleichwohl muss diese Spannung weiterhin wirksam bleiben: 
Die Universalisierung kann zu keinem Abschluss gelangen, das Ideal nicht verwirk-
licht, das gegenseitige Verstehen nicht vollendet werden. Dem letzteren steht die 
fundamentale transzendentale Tatsache der Einsamkeit der Subjekte entgegen, den 
ersten beiden Ansprüchen der schlichte Umstand, dass jeder vollzogene Schritt auf 
dem Weg der Universalisierung und jede Verwirklichung des Idealen wiederum 
Realitäten sein werden, die ihre Kontingenz nicht abstreifen können. Das Allgemei-
ne, das Universale, der Anspruch, das Deontische: alles Titel für dasselbe, das sich 
dadurch auszeichnet, nicht für sich gegeben werden zu können. Sie sind nur als sich 
einer Realität entwindender Vertex.  

Für alterminierende Wesen sind diese Realitäten aber zugleich Anker: In der 
Aufsplitterung des Gesetzes wirken sie  wirken Ritual, Symbol, Tradition, formel-
hafte Rede  als Konzentrate, die erst so 
ihnen ist das Schwanken des Vertex gezähmt, oder zumindest scheint es so: denn 
was an ihm irreduzibel ist, muss dann nicht mehr auffallen, wenn sich alle regelmä-

 
                                                             
16  

ist, die gerade einmal zwischen Wirklichkeit, Möglichkeit und Notwendigkeit zu unter-

scheiden weiß. Der Irrtum hat wohl seine doppelte Wurzel in der Reduktion aller Weisen 

des Sprechens auf Urteilsformen einerseits und andererseits in der Klassifizierung dieser 

Urteilsformen nach der Grammatik des Griechischen und vor allem des Lateinischen. 

Dabei muss das Reich der Modalitäten ebenfalls als ein Kontinuum aufgefasst werden. 

Wenn man schon anhand der Grammatik einer Sprache die Modalitäten entwickeln will, 

dann sollte man zumindest eine wählen, die einen Subjunktiv hat (wie das Französische 

oder Spanische). Der ist zwar, wie jeder andere Modus auch, eine Abtrennung und bildet 

damit einen eigenen Bereich; doch schon die oberflächlichste Beschäftigung mit den fei-

nen Übergängen vom Indikativ in den Subjunktiv würde auf das Kontinuum der Modali-

täten führen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 389 

Damit hat sich auch der Bereich des Rechts der Dialektik bestimmt: Die Dialek-
tik   besteht nicht in einem An-sich, sondern ist das Produkt 
eines Aktes, in dem ein Stein ins Wasser der Intensität geworfen wird. Und weil 
dort zuerst Gedankenlosigkeit herrscht, kann der Vertex überhaupt nur ein schwan-
kender sein, d.h. kann es überhaupt nur Dialektik geben. Was Denken der Intensität 
und Dialektik jedoch verbindet, ist ihre Überzeugung, dass das Dynamische, das 
sich Wandelnde, das Werden und Vergehen die Wahrheit des Seins bilden.  

 
Wenn man nun fragt, wie es möglich sei, dass sich einer Realität ein Vertex ent-
winde, wie es auf der anderen Seite möglich sei, dass sich in Realitäten wie Traditi-
onen oder Symbolen eine gewisse Gemeinschaft herstellen könnte (deren problema-
tische Wirkungen im nächsten Kapitel noch Gegenstand sein werden), dann ist bei-
derseits die Antwort dieselbe: durch Wiederholung. Das mag erstaunen, da die Ef-
fekte doch scheinbar entgegengesetzt sind, und doch gehören diese entgegengesetz-
ten Effekte hier deutlich zusammen.  

das Ausgreifen aus dieser über diese hinaus, weiter nicht mehr erklärt werden kann. 
In jedem Fall haben die Philosophiegeschichte und auch die Wissenschaftsge-
schichte darauf noch keine befriedigende Antwort gegeben. Um einen der am häu-
figsten verwendeten und doch in allen Einzelheiten vielleicht ganz irrigen Satz zu 
verwenden: Hierin scheint der Unterschied des Menschen zum Tier zu liegen. Irrig, 

 so als könnte man sicher sein, da den einen Unterschied benennen 
zu können, als gäbe es einen  so als wäre dieser nicht 
selbst einer logischen Zeit unterworfen, die ihn formt, verändert, vervielfältigt; vor 

 als könnte man 
die Gesamtheit der nicht-
pressen. Auch die Theorien der Entwicklung sind oft nicht sehr hilfreich, zum einen 
insofern sie doch auch nicht den als Faktum unzweifelhaften, wenn auch nicht gut 

können; dann aber vor allem auch, weil sie nicht selten einer Logik der Linie fol-

auf solche Fragen geben soll, dann wird man sie zum einen in einer Vervielfälti-
gung der Kategorien suchen müssen, wonach dann verschiedene Lebewesen als 

zen, Beziehungen etc. aufgefasst werden; zum anderen in einer Anwendung der 
Theorie der logischen Zeit mit ihrer Krisis  in der das Folgende nicht schon ent-

Anderes erscheint, das nicht hätte kommen müssen  auch 
auf die Naturgeschichte. Naturgeschichte, wenn sie überhaupt möglich ist, muss ei-
ne Theorie sein der Verästelung, der Kombination und der unvorhersehbaren Muta-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


390 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

tion (in einem metaphysischen Sinn, von dem sich der biologische nur als Teilas-
pekt erweisen ließe).  

Wie es damit auch immer steht: Wir können einstweilen nicht anders, als das 
alterminierende Wesen bereits vorauszusetzen. Und dann lässt sich tatsächlich sa-
gen, die Entwindung des Vertex und seine Stabilisierung sind Wirkungen einer 

dass sie nur die meinigen sind. Diese Vertices bedürfen der Wiederholung, da ihre 
Stabilität die minimale Veränderung und Verschiebung nicht aus-, sondern gerade 
einschließt. Die Anwendung auf die logische Problematik macht das vollkommen 
deutlich: Wenn das logische Grundproblem in der Austarierung des Allgemeinen 
und Besonderen liegt, dann ist klar, dass keine der beiden Seiten je eine vollständi-
ge Starrheit erreichen können. In den zahllosen Wiederholungen ein und derselben 

 aber gelten diese Worte noch so ohne Weiteres?  logischen Operation der Ur-
teilskraft schält sich damit eine Regelmäßigkeit heraus, die nicht ihrerseits noch 
einmal benannt werden kann (denn dann wäre auch sie nur ein Allgemeines, für das 
dasselbe Problem von vorne anfinge). Die Stabilität der Vertices liegt in der Seriali-

unterstellten 
 

Dieser Gemeinsinn soll, wieder nach Kant, auch die Mitteilbarkeit des so Erfah-
renen garantieren.17 In der Tat ist diese Garantie aber unter keinen Umständen zu 
haben. Auch sie bleibt eine Unterstellung, wenn auch wiederum eine gerechtfertig-
te. Und ihre gewissermaßen empirische Rechfertigung erfährt sie in der gemein-
schaftlichen Wiederholung der Realitäten. Dabei zieht sich der Vertex gewisserma-
ßen in die Dichte der Realität zurück, so dass von den Abweichungen glücklich ab-
gesehen werden kann. Wer meint, mit Ritualen und Symbolen etwa sei doch auch 

 will sie ihren 
Namen verdienen  ebenfalls  einigen  muss, der  muss  die  staatstragenden  Reden 
oder die Berichte darüber nur einmal miteinander vergleichen: Die Tatsache, dass 
sich die Reden und Zeitungsberichte zu demselben Jahrestag über viele Jahre hin-
weg fast vollständig gleichen, macht augenfällig, dass d
Teil der Realität geworden sind. Die Worte, die ein Ritual für seine Teilnehmer 
deuten, sind längst zu Dingen geworden. Auch diese Akte sind performativ: Die 
Wiederholung der Handlungen und der sie deutenden Worte bringt jene Gemein-
schaft hervor, deren Mitglieder dann glauben dürfen, diese Worte seien ihre eigenen 
und persönlichen.  

 
                                                             
17  Kritik der Urteilskraft. §§ 21 f. Kants Diskussion von Gemeinsinn und Mitteilbarkeit sie-

delt sich im Rahmen der Analytik des Schönen an, wo beide unzweifelhaft besonders 

fragwürdig erscheinen müssen. Unsere Radikalisierung des transzendentalen Gedankens 

findet dort dementsprechend seine natürliche Umgebung.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 391 

Von einer Gemeinschaft anderer Art berichtet Hesses Erzählung von der Morgen-

landfahrt. In ihr lässt sich der Unterscheidung zwischen authentischen und un-
authentischen Akten, die ich andernorts vorgeschlagen habe,18 eine genauere 
Grundlegung geben, und mit ihr auch eine Bestimmung verschiedener Weisen, sich 
zu jener Spannung zwischen Faktum und Deontischem zu verhalten.  

Die Erzählung berichtet von einem Bund, dessen Ziel die Fahrt ins Morgenland 
ist. Geeinigt wird dieser Bund gerade nicht durch eine Realität, sondern vielmehr 
durch ein Geheimnis. Dieses Geheimnis selbst ist in aller Konsequenz auch nicht 
aussprechbar, nicht mitteilbar. Deswegen kann der Abtrünnige ohne Bedenken vom 
Schweiggelübde entbunden werden: Als Abtrünniger hat er das Geheimnis längst 
vergessen und kann es deswegen auch nicht verraten. Das wirklich Interessante ist 
aber, dass die Bundesgenossen sich keineswegs nur mit diesem, sie verbindenden 
Geheimnis begnügen: 

 
Zu den Besonderheiten der Morgenlandfahrt gehörte unter andern auch diese, dass zwar der 

Bund mit dieser Reise ganz bestimmte, sehr hohe Ziel anstrebte (sie gehören der Zone des 

Geheimnisses an, sind also nicht mitteilbar), dass aber jeder einzelne Teilnehmer auch seine 

privaten Reiseziele haben konnte, ja haben musste, denn es wurde keiner mitgenommen, den 

nicht solche privaten Ziele antrieben, und jeder einzelne von uns, während er gemeinsamen 

Idealen und Zielen zu folgen und unter einer gemeinsamen Fahne zu kämpfen schien, trug als 

innerste Kraft und letzten Trost seinen eigenen, törichten Kindertraum im Herzen mit sich.19 

 

konstitutive Abwesenheit von 
Dogmatik und Zwang. Es gibt ausschließlich die freiwillige Teilnahme. Es gibt 
vielmehr nicht nur nicht wahre oder falsche Auslegungen des Bundes, weil dieser 
Bund überhaupt nur in der Pluralität seiner Ziele und Auslegungen existieren kann. 

Was Hesse hier gemäß seiner eigenen, mystisch geprägten Sichtweise verfasst 

tasie und (kosmische) Sympathie, die Welt selbst als geheimnisvoll, als auf einem 
unergründlichen Geheimnis fußend betrachten, die weiterhin auch nicht den Traum 

n jeder 

20  
                                                             
18   

19  Hermann Hesse: Die Morgenlandfahrt. 12.  

20  Ebd. 91 

und Verzweiflung ist das Ergebnis jedes ernstlichen Versuches, das Menschenleben zu 

begreifen und zu rechtfertigen. Verzweiflung ist das Ergebnis jedes ernstlichen Versu-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


392 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Zum Bund der Morgenlandfahrer gehören dann all diejenigen  Künstler, Gläu-
bige, Philosophen, auch Wissenschaftler , die die Welt als eine erst noch zu schaf-
fende, zu erfindende, aus der Phantasie zu gewinnende auffassen, ohne aber dem 
grundlegenden und niemals aufzulösenden Geheimnis Gewalt anzutun. 

Entkleiden wir diese Beschreibungen von ihren mystischen Elementen, die ih-
ren Impuls an eine philosophische Theorie, und zumal die unsrige, hemmen könn-
ten (auch wenn wir damit unsererseits dem Text Gewalt antun). Halten wir zuerst 
fest, dass es überall Rätsel gibt, unlösliche Rätsel sogar, und dass diese vor allen 
Dingen mit der Tatsache des Subjekts, mit der Pluralität der Subjekte, mit der In-
kommensurabilität ihrer Welten und dem letzten metaphysischen Charakter der 

genauer: wie es dort immer im Hintergrund fortwirkt, kann es für uns nicht geben; 
Hesse versteht darunter, so scheint es, ein An-sich, das voll und ganz von der er-
scheinenden Welt unterschieden wäre und für das eine Metaphysik der Immanenz 
keinen Platz hat. Auch muss die Idee einer Erfindung der Welt durch die Phantasie 
unserer Konzeption einer Artikulation von Welt, in den beschriebenen Prozessen, 
Platz machen. Schließlich grenzt sich diese Konzeption nicht so sehr von einer nur 
vernünftigen, technizistischen Sichtweise der Welt ab, als sie vielmehr eine nackt 
pragmatische, biedere Welt als eine ihrer Möglichkeiten in sich befasst.  

Diese Klärungen vorausgeschickt, lässt sich allerdings der Schatz heben, den 
Hesses Erzählung trägt. Denn in dieser eigenartigen Idee, dass sich dort ein Bund 
zusammenfindet, dessen Einheit gerade nicht durch eine Realität, sondern durch ein 

 

zwischen Partikularem und Universalem gestellt ist, ja, dass es diese Mitte selbst 
ist. Jedes Partikulare, soweit es in der Welt alterminierender Wesen steht, hat be-
reits seine Tendenz hin auf seine eigene Universalisierung: In der Sprache erscheint 
mir nicht nur eine begrenzte und historisch bedingte Welt, sondern die Welt. Im 
Namen bin ich längst aus einer isolierten Existenz herausgerissen, in eine soziale 
und geschichtliche Welt hineingestellt, mit einem Anspruch befrachtet. Anderer-
seits gib
gends ohne die Verbindung zu dem Partikularen, dessen Wahrheit zu sein es bean-
sprucht. Aber so sehr Partikulares und Universales aufeinander bezogen und ange-
wiesen sind  nichts kann uns darüber hinwegtäuschen, dass sie nicht dasselbe sind, 

                                                                                                                                       
ches, das Leben mit der Tugend, mit der Gerechtigkeit, mit der Vernunft zu bestehen und 

seine Forderungen zu erfüllen. Diesseits dieser Verzweiflung leben die Kinder, jenseits 

die Erwachten. Angeklagter H. ist nicht mehr Kind und ist noch nicht ganz erwacht. Er ist 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 393 

nicht versöhnt sind, nicht versöhnt werden können und vielmehr beständig in Pha-
senverschiebung bleiben, ohne gemeinsames Maß.  

Das Authentische bestünde dann darin, diese Spannung nicht nur auszuhalten, 
sondern zu einem Akt zu gelangen, der keinen der beiden Momente dieser Dialektik 
opfert. In einem solchen Akt hebt sich nicht die Spannung auf, es kommt nicht zu 
einer Versöhnung; auch ist diese Spannung nicht schon an sich aufgehoben, was 
das Wesen des Geistes selbst wäre (wie Hegel das präsentiert). Der authentische 
Akt  

 
Er setzt eine Realität, aus der heraus sich die Momente der Dialektik neu bestim-
men werden: Als Realität ist der Akt ein Partikulares, das sich seiner Kontingenz 
keinesfalls entschlagen kann  als Akt, der aus einem Auftrag geschöpft ist, der 
selbst nicht genau genannt werden ka

 
Die überpersönliche Aufgabe kann auf die persönliche und unvermeidlicher-

weise partikulare Verankerung der Einzelnen   nicht verzichten. 
Aber nicht so, dass diese letzteren einfach sozusagen den Treibstoff abgäben, aus 
dem sich dann die Bewegung der ersteren zehrt, ohne dass noch weiter auf das Per-
sönliche geachtet werden bräuchte. Da die überpersönliche Aufgabe eine unterbe-

stimmte ist, kann sie als solche gar nicht ausgeführt werden. Sie kann nur realisiert 
werden in der und durch die Vermittlung jener persönlichen Bestimmtheiten, die 
ein jeder zugleich mit ihr im Auge hat, durch Vermittlung der kindischen Ziele, die 
ein jeder in ihr verfolgt (und verfehlt); erst sie geben allen Akten der Kultur sowohl 
Realität, d.h. Bestimmtheit, als auch die je eigentümliche und irreduzible Prägung. 

Das ist keine List der Vernunft: Wer so handelt, muss vielmehr beides, seine 
unaufhebbaren Kontingenzen und die Aspiration zum bzw. den Anspruch durch das 
Universale, zugleich im Blick haben. Ein gewisser Strabismus erweist sich so als 
das Wesen des authentischen Aktes.  

Das Werk der Kultur entsteht durch eine gegenseitige Entfremdung und Spiege-

nander

teil: Erst aus dieser Konfrontation von Inkommensurablem entsteht ein Drittes, das 
auf alles Vorige ebenso irreduzibel ist wie auf die allgemeine Aufgabe und den 

kindlichen Wunsch. Es verhält sich hier wie bei der Kristallisation, die als Lösung 
der Spannung zweier ineinander nicht überführbarer Zustände auftritt, diese Lösung 
selbst ist und zugleich ein Drittes, Eigenes ist.  

Das so verstandene Dritte der Kultur ist das Werk oder die Tat. Hier greift na-
türlich die Ermahnung, die Merleau-Ponty in Bezug auf die Kunst formuliert (und 
der Bezug auf die Kunst soll hier als Statthalter einer grundsätzlicheren Problematik 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


394 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Entität, die z.B. als Gemälde in einem Museum ausgehängt ist; vielmehr muss es als 
Konvergenzpunkt von Anstrengungen begriffen werden, denen des Künstlers zu-
erst, indem dieser in Auseinandersetzung mit seiner eigenen Wahrnehmung, der 
Geschichte der Malerei und der seiner eigenen Versuche (diese Trias bildet für 
Merleau-Ponty den Stil als geradezu objektivste Dimension der Kunst) ein Nicht-
Ausgedrücktes zum Ausdruck bringen wollte; den Anstrengungen desselben Künst-
lers, indem es, einmal geschaffen, in jene Geschichte der eigenen Versuche eintritt, 
und also nicht als abgeschlossene Entität, sondern als Etappe in der Geschichte der 
Erfüllung einer Aufgabe (der überpersönlich-individuellen eben) erscheint; den An-
strengungen aller anderen schließlich, die darin wiederum eine Etappe in der Ge-
schichte der Malerei oder aber die Herausforderung zu einer Handlung in anderem 

Werk oder Tat sind also Namen für 

Knotenpunkte von Kräften, letztlich für die Verdichtung der Dialektik selbst, die 
herzustellen einer aus einer Geschichte und Wahrnehmung heraus bemüht ist und 
mit dem fertig zu werden die Nachfolgenden dann bemüht sind. 

schen Spannung, die der Name stiftet, zu verhalten, immer nur im Aufstieg zum Ver-
tex Gestalt fassen kann. Sprache und Name, Gesetze in ihrer Bestimmtheit sind 
längst da; doch was sie sehen und erfahren lassen, bleibt begrenzt. Aus einem Haar-
riss im Sein drängt anderes hervor. Es zu bestimmen, fehlt noch der Operator. Wo-
rauf der Vertex hinzielt, was real ist  beides steht zugleich und in gegenseitiger 
Abhängigkeit in der Frage. So auch im Gedicht, das als Leitfaden dient: Da spricht 

nd erklärt, dass es vorhabe ein 
Gedicht zu schreiben, das von nichts, vor allem nicht von ihm selbst handelt. Über-
all dringt die Kontingenz durch, und überall wird sie  mal explizit, mal leichthän-
dig-absurd  destruiert. 

ten Extreme einer Verabsolutierung des Partikularen, letzten Endes des Ich einer-
seits, und die vorbehaltlose Unterwerfung unter eine vernichtende Allgemeinheit 
andererseits bestimmen. Dann wird das Faktum des Ich, m

werden muss. Daher stammt z.B. die irrige Vorstellung, es ginge in der Kunst da-
rum, sich auszudrücken. Oder aber das Subjekt erklärt sich bereit, sich in der Hin-
gabe an ein Dogma und die damit verbundenen Autoritäten selbst abzuschaffen, als 
Subjekt nicht mehr zu gelten oder nur, insofern es eben dieser Aufgabe dient, die 
von ihm jedoch in ihrem An-sich ganz unabhängig ist und bleibt. Zur terminologi-
schen Abgrenzung kann man diese letztere Aufgabe eine unpersönliche nennen, 
während der Anspruch, der mich in meiner ganzen Kontingenz aufruft und sich 
durch diese erst bestimmen kann, als eine überpersönliche angesprochen werden 
kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 395 

Diese beiden letzten Haltungen erlauben es auch, den Bogen zurückzuführen zur In-
tensität und der Performativität der Theorien des Ich. Jeder Name ist eine solche 
Theorie: In den Namen ist eine bestimmte Sichtweise auf das, was ein Mensch ist 
und zu sein hat, konzentriert und transportiert. Familie, Geschlecht, Klasse, Nation, 

 sie alle schneiden mit ihren Namen in das Apeiron ein, formen 

nennen kann (und das Reflexivum ist hier ganz wörtlich zu nehmen). Sie bringen 
damit aber nicht nur Gestalten hervor, sondern vor allen Dingen auch die Funktio-

sichtbar wird. Das Subjekt unterliegt der Performativität der Theorie eben daher in 
doppeltem Sinn: Diese formt das Ich und es gibt ihm damit zugleich die Kategorien 
an die Hand, unter denen es sich als Ich begreifen lernt. Diese Kategorien sind im 
Ursprung immer unverstandene. Umso gewaltsamer ihre Wirkung. Es geht nun 
nicht darum, dass wir vielleicht auch manchmal etwas anderes wollen als das, was 
uns die Theorie erlaubt zu wollen. Es geht viel grundlegender darum, dass die The-

abzugrabe
und was richtig und falsch ist. Alles, was in diesen Kategorien keinen Platz findet, 
existiert nicht.21 Und die Theorie hat in gewisser Weise durchaus recht, denn als 
Bestimmtes, als U -
kann, existiert das andere tatsächlich nicht. Es existiert aber wohl in der Weise des 
Apeiron, der flirrenden Oberfläche, der reinen Intensität. Solange der Vertex des 
Namens beherrschend ist, unbefragt bleibt, wird das Apeiron abgeschnitten, und wir 
hatten gesehen, dass jede Theorie über vielfache Weisen verfügt, das, was sich 
nicht in einem positiven Sinne dem Deontischen des Namens einfügt, zu erklären 
und also, als Abweichung, zu bestimmen. Im Aufstieg zu einem neuen Vertex aber  
dann nämlich, wenn sich die Frage, wer oder was man ist, in echter Dringlichkeit 
stellt  kann das Apeirontische, das bislang nur kanalisiert oder aber unsichtbar, un-
hörbar gemacht wurde  positiv wirksam werden. Dann stellt es als flirrende Ober-

schiedensten Bereichen) in die Frage, dann tritt die Intensität für sich hervor, nicht 

genstand einer Diagnose durch eine mehr oder minder wohlmeinende Pathologie, 
nicht als Gegenstand einer Manipulation in die Wege des Wortlosen (pekuniär 

durch propagandistische Überhöhung einer Ideologie). Auf dem Wege des Auf-
                                                             
21  Man denke nur an jene Menschen, die, weil sie es oft genug oder zu oft gelesen haben, 

Dinge wiederfinden und sich selbst kaum mehr 

anders als in diesen Rastern erfahren können.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


396 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

stiegs, am Sonntag des Selbst, sprudelt das Apeiron aus dem Spalt, den Ich und 
Name in ihrer haarscharfen Verfehlung freigeben. 

 
Die Theorien, die von den Namen transportiert werden, sind keine metaphysische 

ein Name?!). Sie sind die konkreten Wege der Verumständung und Artikulation 

ter Weise hervor, aber nur um den Preis, dass der Lärm des Apeiron zum Hinter-
grundrauschen degradiert wird.22  

                                                             
22  Noch einmal das Beispiel: Die Kategorien der vorigen Fußnote sind ja nicht einfach sol-

che des akademisch-philosophischen Diskurses. Sie sind vielmehr in vielfältigster, frei-

lich modifizierter, immer jedoch ordnender Weise längst in die alltäglichste Sprache ein-

oder weniger), Phantasie etc. Oder man nehme das Eindringen psychologischer Termino-

logie in das Verständnis und Selbstverständnis der Menschen unserer Gegenwart. Exakt 

mieren sich Subjekte erst zu dem, was sie sind. Die Theorie ist performativ. Der 

Freudbiograph Peter Gay hat die Allgegenwart solcher Redeweisen auf den Punkt ge-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 

 
 
 

Malautz soi e cre mi morir   Je suis malade et je crois mourir 

    

metge querrai al mieu albir   je cherche un médicin à ma fantaisie 

 e no-m sai tau     je ne sais lequel 

bos metges er si-m pot guerir    

 mor non si amau.    sinon mauvais.  

 

    Bin krank, der Tod schon an mir nagt   

     

     

     hten nur? 

     

     ein schlechter, hat er keine Kur. 

 
Das Subjekt hat sich als ein Wesen erwiesen, dessen intensive Oberfläche durch 
den Namen, den ihm ein anderer gibt, zerschnitten wird, so dass eine artikulierte 
Weise des Seins, das Ich- oder Selbst-Sein, sich ihm erst dadurch erschließt, und 
mit ihr die Performativität der Theorien über das Ich. Das Subjekt ist aber zugleich 
ein solches, dass die Unterspülung der Ordnungen durch die Intensität niemals auf-
hören wird. Außerdem steht es von Anfang an vor dem Problem, dass sich ihm im 
Namen eine Ordnung und ein Anspruch aufdrängen, die es nicht verstehen kann. 
Wie sich aus diesem Dilemma lösen, dass nämlich dort etwas zu verstehen aufge-
geben ist, das man nur verstanden haben kann, das aber nicht vom einen zum ande-
ren übertragen werden kann, da eben das, worum es ganz eigentlich geht, ein 

erst recht nicht übergeben werden kann? 

                                                             
1  Der Titel stammt aus dem Film Frankenstein (1931) von James Whale. Vgl. zu diesem 

Kapitel auch den  entsprechenden Anhang 3.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


398 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Herder hat in seiner Abhandlung über den Ursprung der Sprache dieses Prob-
lem genau erkannt und mit der ihm eigenen Scharfsicht die Lösung darauf gegeben. 
Auf die Frage, woher die Sprache des Menschen ihren Ursprung hat, wurde von 

ls Antwort gegeben. Doch diese Antwort 

Unterrichts fähig, und ohne göttlichen Unterricht hat er doch keine Vernunft und 
Sprache  e These vom göttlichen 

2 
In der Tat ist diese Beobachtung in ihrer Bedeutung kaum zu überschätzen. 

Keineswegs wird der Vertex mit übertragen; die Idealitäten, die in der Sprache wir-
ken, und die Normativität, die im Namen und durch ihn lebt, können überhaupt 
nicht weitergegeben werden: sie müssen mit-erfunden werden. D.h. konkret, dass 
sich der Vertex beim Subjekt in letzten Endes eigenständiger Weise der Realität 
entwindet, wobei die Autorität allerdings als normierende oder disziplinierende In-
stanz wirkt. Ich richte mich an einen, dem ich das wahre Wissen über die Dinge un-
terstelle, und dieser wird mir mit Serien von Beispielen, Exempeln die wahre Be-
ziehung von Allgemeinem und Besonderem, von Gesetz und Fall, von Idealität und 

ich selbst übernehmen, auf eigene Verantwortung und Gefahr.  
Das alles wäre vielleicht noch nicht wirklich problematisch, würde nicht das 

proton pseudos fortwirken: Dieses bestand ja in der doppelten Autorität des anderen 
und seines Wissens, also der Wahrheit. Und diese konnten nur Autorität sein, indem 
sie als stabil, unwandelbar, ewig, unbestechlich, sicher angenommen wurden. Und 
ich? Schon rein formal vermag ich es in keiner Weise, diesem Bild des Vertex, das 
die Entwicklung meiner Vertices anleitete, zu genügen. Was ich erfahre, an mir, das 
ist vielmehr die Verschiebung, das Schwanken, die Unsicherheit eines Vertex, des-
sen ich mich oft nur durch die Beziehung auf jene unterstellte Autorität zu versi-
chern weiß. Von Anbeginn an also, und bereits aus reinen formal-transzendentalen 
Gründen, erfahre ich eine Friktion, eine Reibung von Meinung und Anspruch. Der 
Begriff der Meinung wird hier (wie bei Hegel) in dem Sinn genommen, dass sich 
der erfahrene schwankende Vertex gerade in seiner, für ihn wenig schmeichelhaften 
Abgrenzung vom unterstellten autoritären, als der meinige erweist. Die Opposition 
von Meinung und Wissen besteht also durchaus zurecht, sie muss allerdings in ih-
ren wahren transzendentalen Sinn zurückversetzt werden.  ist zuerst 
das, was ich als das Meinige, das nur Meinige durch sein Ungenügen erfahre.  

Schon rein formal also stehen sich der schwankende Vertex als der meinige und 
die Sicherheit der Autorität, des fremden Gesetzes gegenüber. Diese formale Span-
                                                             
2  Johann Gottfried Herder: Abhandlung über den Ursprung der Sprache. 37.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 399 

 

nung real
Indem ich versuche, dem stabilen fremden Vertex gerecht zu werden, schaffe ich 
solches, was eben diesem Bemühen spottet. Ich erschaffe mir meine Sprache mit, 

und denen ich mich würdig zu erweisen suche, einer Verzerrung unterwerfe.3 Das 
Subjekt ist als solches bereits das Clinamen von Sprache und Namen, kurz: der 

 
 

Aus diesen Gründen nenne ich das Subjekt ein Monstrum: Ich verbinde damit einen 
Doppelsinn, dass nämlich dieses Wesen ohne verständlichen Zusammenhang mit 
dem Rest des Seins steht, und dass es ein Zeichen ist (monstrare), das durch seine 
Präsenz zuerst und wohl irreduzibel auf sich (und damit letztlich auf nichts, nämlich 
nichts Bestimmtes) verweist.4  

Man wird sagen, ich hätte gut und gerne etwas mit dem Pathos sparen können; 
schließlich stehe doch ein Kind etwa durchaus in einem verständlichen Zusammen-
hang, indem es eben Kind seiner Eltern sei, auf die es denn auch verweist  wenn 
Kinder überhaupt auf etwas verweisen! Der Einwand ist gut und richtig, und doch 
trifft er nicht das, worum es hier geht. Zuerst wird man immer zwischen zwei Per-
spektiven unterscheiden müssen, der des Subjekts und der der anderen. Für das 
Subjekt selbst steht die Monstrosität jenseits allen Zweifels: Die verständliche Be-
ziehung, die es zum Rest des Seins zu gewinnen trachtet, ist ihm durch eben jenes 
proton pseudos r selbst als Subjekt 
ist. Am Anfang steht wortwörtlich das Unverständnis, und dieses kann zwar modi-
fiziert werden, doch da das unterstellte und das je meinige Wissen ihren Seinswei-
sen nach inkommensurabel sind, bleibt die Spannung, die spezifische Reibung un-
aufhebbar. (Wiederum, ich kann mich so in einen fremden Vertex stellen, dass ich 
nur mehr als Diener und Instrument desselben auftrete, oder aber mein begrenztes 
Sein zum Maßstab allen Seins emporheben, d.h.: dem schwankenden Vertex und 
damit der Reibung kann ich wohl versuchen durch die Absolutsetzung des einen 
und die Vernichtung des andren bzw. die Projektion des meinigen in den bloß un-
                                                             
3  scal nach dem Urteil des M. de Sacy 

den Autoren, die er liest, zu geben weiß. Man ersieht daraus im Übrigen bereits, wie irre-

führend  um das mindeste zu sagen  

ist: als handle es sich dabei um eine Ware, die man kaufen (und verkaufen?) kann.  

4  Der Begriff des Monsters ist in letzter Zeit gelegentlich in einer ähnlichen Weise ge-

braucht worden. So orientiert sich etwa auch Derrida (La main de Heidegger/Heideggers 

Hand) an dieser eigentümlichen Charakteristik des Monsters, Zeichen zu sein, das zuerst 

Zeichen seiner selbst ist. Und bei Hardt und Negri (Multitude. 190 ff.) erhält der Begriff 

seine politische Dimension. Es soll hier aber eine konsequente systematische Entfaltung 

geleistet werden, die anderen Verwendungen als Grundlage dienen mag.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


400 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

terstellten stabilen ein Ende zu bereiten. Aber es ist ja auch nicht unmöglich, eine 
Zeitmaschine zu bauen zu versuchen.) 

Der verständliche Zusammenhang, den das Subjekt mit dem Rest des Seins in-
nehat, existiert also immer nur als Aufgabe, als Auftrag. Das Problem an diesem 

stäbe des Seins und Subjektseins, in denen er sich vollziehen 
muss, nicht schon mitgegeben sind. Subjektsein heißt, als kritisches Wesen, das 
seine Beziehung zur Intensität nirgends verlieren kann, aus der Reibung mit dem 
unterstellten Wissen jene Maßstäbe und Kriterien mit zu entwerfen, die Subjektsein 
überhaupt erst verständlich machen. Dabei steht mindestens immer dreierlei in Fra-
ge: Wer ist etwas? Was kann jemand sein? Wer entscheidet nach welchen Kriterien 
darüber?5 

Insofern als das Subjekt selbst erst zu entwerfen hat, wie es Subjekt sein kann, 
d.h. unter welchen Bedingungen für ihn das Subjektsein welchen Sinn zu erhalten 
hat, begegnet es zuerst  sich selbst wie den anderen  als Präsenz, die auf solche 
Bedingungen verweist, ohne sie doch zu bezeichnen. Das Gesetz, das herrscht, reibt 
sich in seinem Oszillieren an der Tatsache des unverständigen Subjekts. Dieses 
wird ein eigenes entwerfen, eine Perversion 
version, weil es inhaltlich mit jenem nicht übereinstimmt, Perversion vor allem aber 
auch, weil es das Schwanken nicht lassen kann. So wird das Subjekt zu einem Zei-

windet, der als lex insita das instabile Gesetz eines Einzelnen ist.  
Wiederum lässt sich dieser Zusammenhang mit der Theorie der Krisis erklären. 

Der Moment der Krisis für das Subjekt ist jener, in dem zweifelhaft wird, nicht nur, 
wer oder was es ist, sondern viel grundlegender, nach welchen Maßstäben und Kri-
terien es selbst als etwas oder jemand (und damit also auch noch unsicher, als was 
oder wer) begriffen werden könnte. In der Krisis fehlt das Gesetz, das die Aus-
scheidung der Gegensätze  in diesem Fall also der Kategorien, unter denen ein 
Subjekt etwas und jemand sein kann  möglich machte. Ist ein solches Gesetz dann 
gegeben, dann erst lässt sich das Subjekt als jemand und etwas, und damit auch als 
in einem Zusammenhang mit anderen und anderem stehend begreifen.  

Dieses Gesetz muss das Subjekt selbst schaffen. Schaffen aber nicht aus der 
Souveränität einer absoluten Stellung heraus, jenseits von Zeit und Geschichte; dass 
es ein solches Schaffen nicht gibt, wurde bereits im Zweiten Teil gezeigt. Dieses 
Schaffen ist eben immer ein Mit-Schaffen, wie die Mit-Erfindung der Sprache 
                                                             
5  Man sieht, wie darin die Dreifaltigkeit wiederkehrt, die in II, 2 zur Kennzeichnung jeder 

wissenschaftlichen Erklärung herangezogen wurde. Diese fragt immer nach Ursachen, 

doch steht dabei nie schon a priori fest, was eine Ursache sein kann, inwiefern 

in welcher Weise Ursächlichkeit überhaupt gedacht 

wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 401 

 

durch das Kind (was ein Fall des Entwurfs des Gesetzes ist). Das Gesetz des Sub-
jekts, jene einzigartige lex insita, ein Gesetz, das nur für einen Fall gilt, dieser Wi-
derspruch in sich, der dennoch in notwendiger Weise aus dem Widerspruch zum 
unterstellten Gesetz hervorgeht  dieses Gesetz ist daher immer schon auf seine ei-
gene Universalisierung angelegt. Da es zugleich die Fortführung wie Subversion 
des Gesetzes eines anderen ist, da nämlich der Name in seinem Schnitt ins Apeiron 
die Notwendigkeit erst entworfen hatte, auf die jenes Gesetz des Subjekts antwortet 

 steht es immer schon im Reich der Allgemeinheit, zumindest seiner Tendenz 
nach. 

Allerdings kann das Subjekt die Verallgemeinerung nicht selbst vollziehen. Das 
müssen wiederum die anderen tun. In dem Moment, wo das geschehen ist, ist alles 
Monströse aus dem Subjekt gewichen. Es ist zum Begriff geworden. Aber wie er-
scheint das Subjekt zuerst den anderen? 

Steht es etwa nicht in einem verständlichen Zusammenhang? Es wurde ja oben 
gesagt, das Kind ist doch das Kind seiner Eltern; wie sollte es für diese nicht als 
solches verständlich sein?6 Aber mindestens ebenso deutlich ist doch, dass diese El-
tern, wenn sie meinen, von ihrem Kind schon irgendetwas zu verstehen, bloß weil 

Holzweg sind. Die Namensgläubigen unter ihnen 
hat, doch 

wem der Name nicht eine so bequeme wie gefährliche Zuflucht ist, der wird sich 
der Tatsache stellen müssen, dass das Kind selbst die Maßstäbe mitbestimmen wird, 
nach denen allein es verstanden werden kann. Noch einmal: Darin liegt kein roman-
tischer Glaube an die Kraft der Individualität und die Möglichkeiten einer reinen, 
nur auf diesen einen als einzigen gerichteten Liebe; denn die Individualität ist längst 
durch den Namen mit einer Fremdheit gezeichnet, die sie ins dialektische Verhält-
                                                             
6  Ganz grundsätzlich gilt: Ich spreche öfters von Kindern und ihren Eltern, den Erwachse-

nen, etc. Sicherlich ist die Theorie des Subjekts als Monstrum auf diese Situation nicht 

nur anwendbar, sondern in ihr in besonderer Weise verankert. Dennoch ist es keine Theo-

rie der Kindheit  es sei denn, man einigt sich darauf, dass die Kindheit niemals zu einem 

Abschluss kommen wird. Ich behaupte vielmehr, dass diese Probleme grundlegende für 

das Subjektsein selbst sind, dass sich die dahin gehörigen Situationen vielfach wieder und 

immer neu einstellen werden, im Laufe eines Lebens, dass die Problematik der Monstro-

sität vielleicht abgesc

einer Änderung der conditio humana zu erklären sind, als vielmehr mit den Effekten der 

Performativität des Seins des Subjekts: Irgendwann stellt man fest, dass man offenbar be-

schlossen hat, sich in gewisse Situationen, die zur Krisis werden könnten, nicht mehr zu 

begeben; was man von sich zu wissen glaubt, scheint einem ausreichend und lässt durch 

eben diesen Anschein  der natürlich nicht im Prinzip zu kritisieren ist  das ganze un-

aufgeregte Gewicht des Performativen walten.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


402 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

das Unverständnis, das sich  da es ein transzendentales ist  unmöglich ausräumen 

dingungen. 
Somit wird denn auch für die anderen das Subjekt zu jenem Monstrum, dessen 

Zusammenhang mit dem übrigen Sein, dessen Einordnung nicht ohne es vollzogen 
werden kann, wobei sich noch die Kriterien dieser Einordnung selbst im Prozess 
der Einordnung mit entwickeln müssen; zu einem Monstrum andererseits, das eben 
hierin zuerst eine Präsenz ist, die als Zeichen fungiert, als Inkarnation einer Gesetz-
lichkeit, die 
zu entwickeln ist und doch nie ganz feststeht. 

Das Subjekt ist also wesentlich Monstrum, insofern als es immer und notwendig 
eingeordnet ist in eine Gesetzlichkeit, in Tradition, Geschichte, Sitte, Sprache, und 
zugleich dieses Universale immer subvertiert und ihm eine Wendung gibt, die nie-
mals vorgesehen war. Doch diese Wendung und Drehung ist, als selbst in dialekti-

ng fä-
hig, auf Universalisierung angelegt. Aus dieser Charakteristik ergibt sich daher jede 
konkrete Abweichung, die zugleich immer Versuch einer Aneignung des Universa-
len ist. So wird Geschichtlichkeit als eine solche verständlich, die jedes einzelne 
Subjekt übersteigt und doch nur durch die Subjekte, als Monstren und Clinamina, 
ist und sein kann, da sie als Geschichtlichkeit beständig andere Ansprüche, Gesetze 
und damit auch anderes Sein hervorzubringen vermag.  

 
Das klingt aber doch alles noch recht versöhnlich. Jaja, die Menschen verstehen 
sich nicht, aber sie brauchen ja nur gegenseitig ihre monströse Natur anerkennen, 
dann wird alles gut  eine monströse Natur, die, auf diese Weise formuliert, alles 
Gruselige verliert. Es wäre sehr schön, wenn es sich so verhielte, aber die Dinge so 
anzusehen, hieße, eine transzendentale Problematik in eine der milden Lebenspraxis 
und des gesunden Menschenverstandes umzuzwingen. Es gibt schon einen Grund, 
weshalb der Begriff des Monstrums sich hier anbietet.  

Das Deontische, vor allem in Sprache und Name, mit allem, was daran hängt 
(Sitten, Gebräuche, Traditionen, herrschende Vorstellungen, Rollen, bis hin zur 
Idee des Guten und Schlechten oder gar Bösen), begegnet dem Subjekt ja in über-
haupt keiner versöhnlichen Weise. Das Deontische kann so nicht begegnen, weil es 
in der bereits mehrfach betonten Diskrepanz des an sich Universalen gegenüber 
dem nur Partikularen, Unsicheren und Schwankenden des Subjekts überhaupt be-
gegnet. Das proton pseudos bleibt eine Gewalt, so wie das Messer des Namens eine 
ist. Es bleibt eine Gewalt für das Subjekt, und es bleibt eine für die anderen, mit de-
nen dieses zu schaffen hat. Als Gründungsmythos  als jener Mythos, der das Sub-
jekt gründet, und als der Mythos, der am Grund aller anderen ist  wird man ihm 
nicht entkommen können, auch wenn es gelingen mag, einen Frieden mit ihm zu 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 403 

 

schließen. Es ist aber kein Zufall, dass dieser Friedensschluss das ein oder andere 
Jahrzehnt der Verhandlungen erfordert  und selbst dann kommt er meist über einen 
mehr oder weniger wackeligen Waffenstillstand kaum hinaus.  

Denn was wird erfahren? Es wird erfahren die eigene Unzulänglichkeit gegen-
über den Ansprüchen jenes Gesetzes, das als absolutes entgegengenommen wurde, 
bevor es verstanden wird. Es ist nun klar, woher diese Unzulänglichkeit rührt: Zum 
einen tritt die Autorität des Anspruchs eben deswegen autoritär auf, weil ihm, als 
unverstandenem, unterstellt wird, er bewege sich nicht. Die Unterstellung der Stabi-
lität jenes fremden Vertex, der als Wahrheit eindringt, ist das wesentliche Element 
seiner Stärke. Dem steht bei mir gegenüber die Vielfalt der Strebungen, Wollungen, 
Neigungen, Tendenzen, viel mehr aber noch die Unmöglichkeit, über den (angeb-
lich stabilen) Vertex des anderen Herrschaft zu erlangen. Ich weiß einfach nicht, 
wie er funktioniert, was er soll, wie er zu handhaben ist, was sein Geheimnis ist. 
Zum anderen lässt sich der erste eben genannte Aspekt noch einmal mit unseren 
Begriffen neu und genauer formulieren: Was ich bei mir erlebe, ist eine Inkommen-
surabilität von Oberfläche und Gesetz, von Apeiron und Name, von Intensität und 
Seinsordnung. Diese Inkommensurabilität ist unaufhebbar, denn das Gesetz unter-
wirft sich immer jenes Apeiron, um es zu artikulieren, ohne es dabei abschaffen zu 
können. Daher tritt ja auch in den verschiedenen Kriseis das Apeiron wieder in sei-
ner irreduziblen Natur in den Vordergrund. Nicht nur weiß niemand zuerst, was das 
Gesetz zu bedeuten hat, es kann ihm auch niemand gerecht werden, denn, was auch 
immer es bedeuten mag, es muss immer etwas Bestimmtes bedeuten; mein Sein 
aber ufert ins Unbestimmte und Grenzenlose aus, in alle Richtungen.  

Doch was folgt daraus? Das Gedicht sagt es uns: Normierung und Pathologisie-
rung  die eigene und nicht selten bald auch die der anderen. Eine Krankheit hat 
dieses Subjekt, doch eine, von der es nur sagen hört. Es ist der andere, der entschei-

ner konkreten Person verstanden sein; das Gesetz, im Gegensatz zu dem das Sub-
jekt sich als defizitär erfährt, ist ja immer das Gesetz, das ein anderer gegeben hat. 
Die Pathologisierung liegt daher in der Seinsweise von Sprache und Name, die 
längst entschieden haben, was wahr und was falsch, was gut und was schlecht ist  
zu allem Überfluss noch in einer Weise, die ich nicht durchschaue.  

Interessant auch, welchen Schluss Guillaume daraus zieht: Es muss sich einen 
Arzt suchen gehen, und zwar einen nach seinem Geschmack. In der Tat, woher so 
einen nehmen! Denn so ein Arzt, dieser Dritte, den Guillaume sich da wünscht, 
müsste dann ein solcher sein, der sein, Guillaumes, Leid beendet. Dieses Leid, wie 
wir es verstehen, endet aber nur mit dem Tod, oder aber dessen Vorwegnahme im 
Leben. Denn wie ließe sich das Leid der Inkommensurabilität von Subjekt und Ge-
setz beenden? Wir hatten es bereits angedeutet: Dadurch, dass sich das Subjekt sei-

lung unter ein Gesetz, das nicht schwankt (und von dem man tatsächlich immer nur 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


404 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

giöse Gefolgschaft, sondern für jede ideologische Kapitulation vor der kritischen 
Natur des Subjektseins). Oder aber indem man sich bestätigen lässt, dass der eigene 
Vertex in Wirklichkeit überhaupt nicht schwankt, nicht fragwürdig und begrenzt ist, 
nicht mehr diesseits der Schwelle zum Allgemeinen steht. Wer könnte so etwas be-

 absolute Autorität aufzutreten in der Lage ist  indem er möglichst 
nicht oder wenig auftritt, sonst ist die Gefahr zu groß, dass sich herausstellt, dass 

einer der bekannteren ist.  
Es gibt aber noch eine andere Möglichkeit, sich die Validität seines eigenen 

Vertex bestätigen zu lassen, und eine besonders perfide. Ich hatte oben davon ge-
sprochen, dass Menschen zu Begriffen werden. Wie sollte so etwas passieren kön-
nen? Im Grunde weiß das ein jeder, und gerade der Wissenschaftler operiert be-
ständig mit Namen, die zu Begriffen geworden sind. Denn wir sagen doch eines 

die Freud
wir fingieren damit, dass das Schwanken des 

Vertex bei denen ein Ende gefunden hätte. Das ist freilich ein Unsinn, aber ein not-
wendiger. Und insofern ihnen unterlegt wird, dass ihr Vertex einen festen Ort ge-
funden hätte, sind sie zu Zeugen der Universalisierung, ihrer eigenen Universalisie-
rung geworden. So sind sie mit ihren Namen zu Begriffen geworden. Sie sind ihres 
monströsen Charakters entkleidet, indem sie als stabile und durch nichts Apeironti-
sches verunreinigte Vertices erscheinen. 

Allerdings mussten sie dazu erst sterben, manchmal sogar noch vor ihrem phy-
sischen Tod. Es ist doch klar: Wo immer einer in dieser Weise zum Verkünder der 
eigenen Universalität gemacht wird  und selbst, wenn er es von sich selbst behaup-
tet: vollziehen können diese Umbenennung letztlich nur die anderen , wird ihm je-
nes Schwanken und sich Verschieben, jene Unbegrenztheit und Intensität abgespro-
chen, die vom Leben des Menschen als solchen nicht abgetrennt werden kann. So 
wie die Krankheit, in der jemand sich findet, vom Namen, verliehen durch einen 
anderen, herkommt, so droht auch der Tod, vor dem der andere im Namen warnt 
(d.h. in der Unterstellung der Festigkeit des Vertex und dem unvermeidlichen Auf-
weis der eigenen Unzulänglichkeit ihr gegenüber), nur von den anderen. Nur diese 
können behaupten, dem Subjekt habe sich ein einziger, neuer, fester Vertex ent-
wunden  und in dieser Behauptung ist aus dem Subjekt ein Objekt geworden, ganz 

 
Das Monströse des Subjekts liegt daher in seiner eigenen Erfahrung in der Di-

vergenz gegenüber dem allgemeinen Gesetz. Diese Divergenz beruht, wie gesagt, 
auf der doppelten ontologischen Unvereinbarkeit von unterstelltem Vertex und 
meinigem Vertex einerseits und andererseits von Gesetz und Apeiron. So wird sich 
das Subjekt notwendig nur teilweise gerechtfertigt finden, ebenso sehr wird es sich 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 405 

 

in negativer Weise bestimmt finden, aber auch als verloren erfahren müssen. In ne-
gativer Weise ist es bestimmt, insofern es feststellen muss, dass auf es jene Katego-
rien des Ausschlusses zutreffen, die in jedem Denkstil mit wirksam sind. Dann ist 

auch erwünschen würde. Vor allem aber kann es sich der Erfahrung nicht entziehen, 
dass all jene Begriffe und Kategorien, die sein Sein bestimmen, zu grob sind, dass 
sich dieses Sein  und zwar nicht zuletzt im Apeirontischen  den Unterscheidun-
gen entzieht, sie unterläuft, noch einmal ganz anders ist, in eine Grauzone taucht. 
Diese Verlorenheit mag in seiner nun wirklich nicht mehr begrifflich auflösbaren 

 
Im Namen von etwas oder jemandem sprechen, ist daher der Versuch, sich in 

einen Vertex zu stellen, der das eigentümliche und monströse Schwanken des eige-
nen zu stabilisieren vermag, und den Lärm des Apeiron zum Verstummen zu brin-
gen. Das ist gut und richtig und unvermeidlich; nur so gibt es die Möglichkeit auf 
Verständigung, nur so jenes Minimum an Kontinuität, das Geschichte und Gesell-
schaft ermöglicht. Und doch lässt sich das Monströse des eigenen und des fremden 
Seins nicht auflösen. Letzten Endes ist es die Art des Umgangs mit ihm, in der die 
verschiedenen Wege des Menschseins liegen. 

In Wirklichkeit bin ich doch fast nie bereit, dem anderen seine in unserem Sinn 
monströse Natur zu belassen. Sie geht aber nicht einfach unter oder verschwindet; 
sie kehrt im Gegenteil in ihrer gängigen Fassung wieder: im Urteil-über. Wo der 

als solche zu 
einer monströsen erklärt, nun aber im gängigen Sinn einer perversen Verkehrung 
des Richtigen. Wir müssen vermuten, dass die Möglichkeit hiervon ebenso in den 
beschriebenen Strukturen verankert ist. Und richtig, hat sich dann doch das Gewicht 
vom meinigen schwankenden Vertex verschoben hin auf einen als an sich wahr ge-
setzten, sei es, dass dieser im-Namen-von wirkt  mich persönlich also weit über-

, sei es, dass ich mein persönliches Sein zu je-
nem Gut erkläre, das verletzt wurde, das Meinige also als solches und durch eigene 
Kraft in die Sphäre des Universalen erhoben sehe, mit einem Wort: das bloße und 

ich glaube, es stünde fest, was genau mein verehrter Vertex sagt, im zweiten, indem 
ich  

In beiden Fällen aber, wie in allen Phänomenen, die hiermit zusammenhängen, 
wirkt das proton pseudos fort, und zwar im Glauben, es gäbe das Allgemeine, das 
Universale, das Wahre an sich. Aber woher kommen denn die universellen Gesetze 
und Wahrheiten? Immer wieder nur aus den Deformationen und Ablenkungen, die 

ist. Die Allgemeinheit, die wahre 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Wahrheit ist niemals ganz das, was ich selbst weiß; sie ist die Fiktion, die daraus 
entsteht, dass ich glaube, ein anderer wüsste sie ganz genau.7  

 
Eine Gefahr droht jedoch: Führt uns die Rede einer lex insita, mit der wir oben die 
monströse Gesetzlichkeit des Subjekts beschrieben haben, nicht wieder in die Apo-
rien einer Innerlichkeit, einer letztlich metaphysischen Wahrheit des Individuums? 
Der Begriff ist ja von Leibniz entnommen, der ihn genau so versteht: als jene Ge-
setzmäßigkeit, die in jeder Monade immer schon enthalten, in sie eben eingelegt ist 
und aus der sich, könnte man sie nur lesen, das gesamte Schicksal dieser Monade, 
sowie, in Spiegelung, des gesamten Universums entwickeln ließe. Verankert ist die 
Idee bei Leibniz natürlich in der Transzendenz des allweisen, allgütigen und all-
mächtigen Gottes (also eines, der keinerlei Begrenztheit kennt!). Und diese Vorstel-
lung einer metaphysischen Wahrheit des Individuums spukt in der einen oder ande-
ren Weise durch viele Philosophien hindurch. Die Alternative scheint aber nicht all-
zu verlockend zu sein, um der Ehrlichkeit die Ehre zu geben: Soll man den Men-

wird, manches nicht? Auch das scheint nicht sehr befriedigend zu sein. Außerdem 
stellt sich dann wieder von Neuem die Frage, wie es sein kann, dass manches bei 
dem einen auf fruchtbaren Boden fällt oder aber in dieser Weise wirkt, was der 
nächste nicht einmal bemerkt oder was für diesen doch eine ganz andere Bedeutung 
annimmt. In dieses Problem verfängt sich notwendig jede Psychologie: Als Wissen-
schaft, die das Außen und Innen, die Welt und das Individuum zueinander in Be-
ziehung setzt, müsste sie in der Lage sein, die Gesetzmäßigkeit mit anzugeben, wo-
nach die Welt auf das Individuum einwirkt bzw. anderersei

 
 

Die Psychologie enthält die Menge von Gesetzen, nach welchen der Geist gegen die ver-

schiedenen Weisen seiner Wirklichkeit, als eines vorgefundenen Andersseins, sich verschie-

den verhält; teils diese in sich zu empfangen und den vorgefundenen Gewohnheiten, Sitten 

                                                             
7  Noch einmal, und zur Klarstellung: Die Fiktion ist unvermeidlich. Daher kann sie auch 

nicht kritisiert werden. Die Fiktion erlaubt 

falsch wäre, sich über etwas oder jemanden zu empören und zu erzürnen. Denn erstens 

könne jenseits der Strukturen von Sein und Subjektsein, die uns bekannt sind, zu irgend-

einer Weisheit gelangen. Und zweitens und vor allen Dingen: Eine solche Argumentation 

gegen die Empörung und den Zorn wäre so vollkommen nutzlos, so ganz und gar steril  

dass sich niemand finden würde, der sie auch nur seiner Empörung und seines Zorns für 

wert halten würde.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 407 

 

und Denkungsart, als worin er sich als Wirklichkeit Gegenstand ist, gemäß zu werden, teils 

gegen sie sich selbsttätig zu wissen, mit Neigung und Leidenschaft nur Besonderes daraus für 

sich herauszugreifen und das Gegenständliche sich gemäß zu machen,  dort sich gegen sich 

selbst als Einzelheit, hier gegen sich als allgemeines Sein negativ zu verhalten.8 

 
Wie sollte aber diese Gesetzmäßigkeit aufgefunden werden, die erklärt, wo sich das 
Subjekt der Welt, wo es diese sich gemäß macht? Man könnte nun alle Vereinze-
lungen aufzählen, alle Leidenschaften, Neigungen, Begierden, die diesem oder je-
nem persönlich zukommen. Aber für diese ließe sich wiederum die Frage ihrer 
Herkunft stellen. Es wäre nichts gewonnen. Andererseits wäre niemals erklärlich, 

begriffen wäre. 
Natürlich liegt der Fehler solcher Aporien darin, Welt und Individuum zunächst 

als separate Dinge zu begreifen, deren Beziehung sich dann nachträglich erst noch 
ergeben muss. Selbst Hegel hält noch an einer Bestimmtheit des Allgemeinen einer-
seits und des Individuums (in seiner Freiheit) andererseits fest  obgleich er in der 
Diskussion dieser Problematik weiter gekommen ist als die meisten Psychologen 
und Anthropologen. (Freilich setzt sich Hegel für diese Diskussion bewusst auf ei-
nen begrenzten Standpunkt, den er allerdings in spekulativ-setzender Weise immer 
schon überwunden hat, anstatt sich tatsächlich der Dialektik des Problems auszuset-
zen.) 

Wie aber dann den Irrtümern entgehen? Woher stammt die Eigensinnigkeit des 

das ihm also ganz innerlich zugehörte? Sicher nicht, denn was sollte das sein? Und 
hatten wir nicht ohnehin festgestellt, dass sich im Innersten nur der Name, als ein 
Fremdes, zeigt? Raum und Zeit als principia individuationis? Ebenso wenig, denn 

end als 
Chimären und darüber hinaus als recht nutzlos gerade wegen ihrer Formalität. Also 
die vielfachen Einflüsse, die Einreihung in eine konkrete logische Zeit, in Sprache, 
Klima, Klasse etc.? In der Tat ist man da der Wahrheit schon ein wenig näher, und 
doch greift man noch zu kurz. Denn die obige Frage nach der Gesetzmäßigkeit des 
Verhältnisses von Innen und Außen stellte sich nur wieder.  

ie gerne hätte, gar nicht existieren kön-

te sich diese Art, das Problem zu formulieren, noch aufrechterhalten lassen? Sub-
jekt und Welt sind weiterhin nur füreinander, die Frage ihres Verhältnisses und ih-

stellen, also überhaupt nicht psychologisch oder klassisch metaphysisch.  
                                                             
8  Hegel: Phänomenologie des Geistes. 229.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Was wird dann aber aus der lex insita, aus dem Subjekt als Monstrum und als 
Clinamen? Keiner dieser Begriffe darf hypostasiert werden. Die Dialektik der not-
wendigen Abweichung lässt sich vielmehr ganz streng in der Struktur des Subjekts 
selbst erklären, und sie besteht dann in drei Aspekten: Das Subjekt ist Clinamen 
durch die transzendentale Notwendigkeit, die sich daraus ergibt, dass es zuerst 
Empfänger eines Gesetzes ist, das nicht verstanden ist. Das Subjekt ist Monstrum, 
insofern es in seinen Kriseis sich selbst und auch anderen als apeirontische Präsenz 
erscheint, die den Entwurf neuer Kriterien des Seins und des Subjektseins erfordert. 
Das Subjekt ist lex insita, insofern es sich in seiner ihm eigenen Performativität, im 
Wirken und Zurückwirken, in der Hineinstellung der Gegenwart in seine Vergan-
genheit und in seine Theorien über sich und über das Ich-Sein, die Fiktion einer Ge-
setzmäßigkeit seiner selbst schafft und diese Fiktion eben dadurch auch bewahrhei-
tet. Das Monstrum affirmiert sich (wie es Spinoza für das Sein grundsätzlich festge-
stellt hatte), und dieses Bekräftigen eines Selbst, das niemals der Kontingenz entwi-
schen kann, gehört zu seinem Wesen. Den Kern, den das Subjekt nie hatte, erfindet 
es sich im Nachhinein, es erfindet sich gewissermaßen um seinen Kern herum und 
dann erst diesen: eschaton pseudos. 

 
Ist damit nun die Gesetzmäßigkeit aufgeklärt, die zwischen mir und meiner Welt 
herrscht. Keineswegs, aber das liegt an der Struktur des Seins des Subjekts selbst: 
Überall wirkt das Apeirontische, die Intensität, die durchschnitten ist, das Flirren 
der Oberfläche (die mich von der Welt scheidet). Allerdings hat das nichts mit einer 

subjektiven Fähigkeit, dies oder jenes zu tun, ohne jeden Zwang. Denn erstens stellt 
sich die Frage der Freiheit einer Metaphysik der Immanenz schon nicht mehr in der 
alten Dringlichkeit; diese besteht nur solange, als ihr eine an sich herrschende Be-
stimmtheit entgegengesetzt wird, und diese letztere fordert wiederum genau das, 
was unsere Metaphysik nicht zulässt: den Sprung in den Jenseitsort, von dem her 
sich die Zeit als etwas dem Sein Äußerliches abstreifen lässt. Wo die (nicht forma-
le, die logische) Zeit als die einzige und radikal unhintergehbare metaphysische 
Dimension verstanden ist, fällt das Problem des Determinismus, und mit ihm das 
der emphatisch verstandenen Freiheit. Zweitens führt die transzendentale Sichtwei-
se auf eine Umkehrung der Problemstellung: Denn in der Krisis ist es keineswegs 
das Subjekt, das angesichts einer Aufgabe unentschlossen ist und zögert, das auf ei-
ne Frage die Antwort noch nicht weiß oder sagen will. Es ist vielmehr das Sein (das 

ja: diese Frage geht unter im Lärm des Apeiron. Was man also irrtümlich unter dem 

in Wirklichkeit eine Unschärfe des Seins, aus dem sich erst das Subjekt zu artikulie-
ren hat, das eine Frage wenigstens halbwegs distinkt vernehmen könnte.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Mechanismen der Verewigung 

 
 
 

    

    

ni-m fes que-m plassa ni que-m pes   

       

anc non ac norman ni franses    

 dins mon ostau.    en ma maison. 
 

    Hab eine Liebste, kenn sie nicht, 

    Noch nie kam sie mir zu Gesicht; 

    Nicht Lust noch Leid bot sie mir groß, 

      

    Nie kam Normanne noch Franzos 

     Mir in mein Haus. 
 

Anc no la vi et am la fort    

anc -m fes fort   

          aucun tort 

   si je ne la vois p  

 no-m prez un jau    et tout ça ne vaut pas un coq 

-n sai gensor e belazor    

 e que mai vau.     et qui vaut plus.1 

                                                             
1  In der Anthologie von Roubaud findet sich nach dieser Strophe und vor der letzten noch 

eine weitere, die weder von Dutli noch von Schrott übersetzt wurde (allerdings, soweit 

ich sehen kann, ohne einen Hinweis oder eine Erklärung). Ich nehme mir hier die Frei-

heit, diesen beiden darin zu folgen, diese vorletzte Strophe auszulassen. Das philologi-

sche Urteil über Authentizität, Stellung, Wert dieser Strophe steht mir nicht zu; es fällt 

aber schon dem oberflächlichen Blick auf, dass diese Zeilen durch eine gewisse (zumin-

dest scheinbare) Konventionalität, durch das Fehlen der Antithesen und des übermütigen 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

    Ich kenn sie nicht und lieb sie sehr, 

    Nicht Recht und Schlecht tat sie mir mehr, 

    Seh ich sie nicht: nicht dass ich stöhn, 

     Da kräht kein Hahn,  

    Denn eine andre, doppelt schön, 

     Hat es mir angetan. 

 
Die rotznasige Frechheit, mit der sich Guillaume in diesen beiden Strophen aller 
Spekulationen über die Liebe entledigt, kann man nur bewundern. Während die ers-
te Strophe noch den Anschein erweckt, in ihrer Negation alles Bestimmten den 
Weg zum mysteriösen und letztlich göttlichen je ne sais quoi der Liebe zu eröffnen, 
weicht die bestimmte Negation in der folgenden Strophe einer ganz und gar unbe-
kümmerten, achselzuckenden Negation, die genau diese minimale Distanz zu voll-
ständiger Leichtfertigkeit und sogar Gleichgültigkeit einhält, die von dem gebildet 
wird, was kaum zu greifen und doch, für jede Theorie über die Liebe, das Leben 
und das Begehren, der Ansatzpunkt sein muss: die Lust. Ganz offensichtlich hat die 
Lust, auch wenn sie nicht ausgesprochen ist, dort die Führung inne und es ist eine 
Lust im aller umfangreichsten Sinn: die Lust an einer Liebe, in der sich Respekt 
und Begierde sichtlich nicht ausschließen (wo der Respekt hemdsärmlicher, aber 
auch echter ist, weil er sich gerade nicht in eine ätherische Überhöhung verliert)  
die Lust an der Wandelbarkeit und Unbeständigkeit einer solchen Liebe  die Lust 
nicht zuletzt, davon zu singen und zu scherzen.  

Damit hat dieser Herzog von Aquitanien  der sich die Seitenhiebe auf seine 
Nachbarn ausgerechnet in einer scheinbar romantischen Strophe nicht verkneifen 
kann  mit leichter Hand all jene Fragen weggewischt, die vor ihm und nach ihm 
über die Natur von Liebe, Erotik und Begehren gestellt wurden. Natürlich, die Pa-
rodie ersetzt keine Erklärung. Und doch sollten wir hieran ansetzen, wenn wir noch 
einmal und tiefer ins Wesen des Subjekts eindringen wollen. 

Eine klassische Metaphysik, in der eine stabile Transzendenz die Fäden zieht, 
musste von einer Integrität des Subjekts ausgehen, die ihrerseits in der absoluten In-
tegrität der Transzendenz verankert war. Die Begierde war dann entweder ein Stre-
ben nach dieser Transzendenz selbst, die dem Subjekt durch seine metaphysische 
Gründung immer mitgegeben war, oder aber die Perversion dieser Strebung (bzw. 
ihre mangelhafte Selbstaufklärung), die alle endlichen Gegenstände der Begierde 
irrtümlich mit einer Würde und Verehrung ausstattet, die in Wahrheit nur der 
Transzendenz selbst zukommt. Darum, dass alle Lust vor allem sich selbst will, ha-
ben diese Theorien sich ebenso wenig bekümmert wie die Lust um diese. Es ist, als 
                                                                                                                                       

Willens zu Unfug und Parodie von den übrigen abstechen. Hier die französische Überset-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 411 

wollte die Metaphysik die Launenhaftigkeit der Lust austreiben, sie durch die Bin-
dung an den einen Gegenstand disziplinieren und damit auch der Dauerhaftigkeit 
fähig werden lassen  aber einer verklärten Dauerhaftigkeit für eine verklärte Lust.  

Ich hatte schon auf diese Theorien hingewiesen, die sich unter den etwas des-
pektierlichen Titel der Motorthesen des Begehrens zusammenzwingen lassen. Darin 
geht es dann um die Rückführung gerade des Allervielfältigsten und Undisziplinier-
testen im menschlichen Leben auf eine Ursache. Diese Ursache ist dann die Trans-

ren Strebungen und Lüste  anders nicht nur in Bezug auf ihren Gegenstand, son-
dern selbst noch in Bezug auf ihre ontologische Gestalt (s.u.)  mussten sich dann 
als Abweichungen diskreditieren lassen. Von anderer Art sind zwar die modernen 

Freud schen Theorie der Triebe; sie entgehen aber ebenso wenig einer metaphysi-
schen Überzeichnung des Antriebs: So sind die Triebe ja explizit der Zeit entzogen. 
Und selbst das Lustprinzip sieht sich wieder in den Dienst der offenbar dann grund-
legenderen Triebe von Eros (!) und Thanatos genommen. Schließlich verbleibt 
selbst bei Lacan ein Rest dieser Metaphysik, wenn das Subjekt als das Subjekt eines 
Begehrens aufgefasst wird, das dieses durchwaltet und erst konstituiert. Zugestan-
den, die Psychoanalyse hebt die Idee eines mit sich identischen Subjekts in so 
grundsätzlicher Weise auf, dass damit auch erst eine Theorie des Subjekts wie die 
hier vorgeschlagene möglich wird. Und doch lässt sich, in Anlehnung an einen 
Ausdruck Lacans selbst, dessen Theorie des Begehrens so überspitzen, dass das 

un  
Es genügt nicht, auf die konstitutive Spaltung des Subjekts hinzuweisen. Man 

muss vor allen Dingen das Subjekt in der Zeit in den Mittelpunkt der Analysen he-
ben. Von daher muss sich das Sein dieses Subjekts rekonstruieren lassen. 

 
Es ist ein schwierig, fast gar nicht zu fassender Punkt  und zwar, weil es im Wort-
sinne einer ist , dass das Sein, Sein überhaupt, immer nur einen Augenblick hat, 
nur ist an der Spitze der Zeit. Tausendfach wurde es gesagt und geschrieben, eine 
Banalität ist es, und es ist wohl schon eine gewesen, bevor es zu einem Klischee 
geworden ist. Doch in diesem Fall deckt die Banalität nicht durch eine Verzerrung, 
sondern durch ihre Einfalt die Wahrheit zu, wie in manchen Filmen, in denen FBI-
Agenten T-   wissend, dass nie-
mand vermuten würde, dass ein FBI-Agent ein solches offensichtliches T-Shirt tra-

t 
die Mühe gemacht hatte, ihn zu verstecken. So auch hier: Auf diese ganz und gar 
ungreifbare Natur des Seins, dass es Stolpern und Taumeln an einer Spitze ist, die 

der einzelne Augenblick sofort und unwiederbringlich verloren ist, dass alles Sein 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Blade Runner mit trauriger Poesie 
ausgedrückt ist  darauf kann man immer und immer wieder hinweisen. Verstanden 
hat man es darum 
keinen Gegenstand mehr hat, als nur das gnadenlose Vergehen selbst  ein Gegen-
stand, von dem sich nicht einmal mehr sinnvoll sagen lässt, es handele sich um eine 

usserl schen Sinn), da es vielmehr ein mysteriöses 
und beängstigendes Faktum ist, ein Faktum, das man brutal nennen müsste, würde 
es sich nicht so gleichgültig unserem persönlichen Sein gegenüber verhalten (zu-
mindest dem Sinn nach, den es für mich je gewinnt). Es wird wohl immer dabei 
bleiben, dass einem die Einsicht in oder vielleicht besser die Ansicht dieses Fak-
tums  als eine unverfügbare  nur gelegentlich und selbst nur für Augenblicke ge-
gönnt sein wird.  

Mag man Descartes auch eine letzten Endes irri
atomisierende Konzeption der Zeit vorwerfen, so bleibt es doch wahr, dass er für 
diesen Taumel eindrückliche Worte gefunden hat: 

 
Die ganze Lebenszeit kann nämlich in unzählige Teile zerlegt werden, und jeder dieser Teile 

ist gänzlich unabhängig von allen anderen. Daraus, dass ich im vorhergehenden Augenblick 

gewesen bin, folgt also keineswegs, dass ich auch jetzt sein müsste, außer wenn irgendeine 

Ursache mich gleichsam für diesen Augenblick von neuem schüfe, d.h. mich erhielte.2 

 

indiffe
und Ereignisse abspielten. Zeit muss immer als logische, d.h. als vielfach rhythmi-

 als die einzige Dimension, auf die sich eine 
Metaphysik der Immanenz rechtmäßig stützen darf  immer nur an ihrer Spitze, die 

 
Also halten wir fest: Es gibt keine andere Realität als das Jetzt; das Vergangene 

ist ein für alle Mal vergangen und daher in gewisser Weise nichts, die Zukunft ist 

doch nicht? 
Was heißt es denn, dass das Vergangene vergangen, das Zukünftige noch nicht 

nem stecken. In der Tat muss eine der grundsätzlichsten und für das abendländische 
Denken folgenreichsten Selbstverständlichkeiten sofort aufgedeckt und destruiert 
                                                             
2  Descartes: Meditationen. 129. AT VII 48 f.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 413 

werden. Suggerieren solche Formulierungen nicht eine unbefragte Symmetrie, die 
alles andere als selbstverständlich ist? Das Vergangene ist vergangen, das Gegen-
wärtige gegenwärtig, das Zukünftige zukünftig  von der schreienden Tautologie 
ganz abgesehen: Sind Vergangenheit und Zukunft symmetrische Gegensätze, zwi-
schen denen sich die Gegenwart als Mitte, Punkt, Augenblick abzeichnet? Was die 
Vergangenheit ist, darüber kann man noch halbwegs klare Vorstellungen haben, die 

Jetzt ist die Zukunft die Vorstellung etwa der morgigen Tätigkeiten, des Aufste-
hens, Früh
Greife ich weiter aus, in eine fernere Zukunft, vermengt sich diese mit etwas ande-
rem, nämlich der Phantasie. Sicherlich, bei alledem leitet mich eine implizite und 
kaum zu erschütternde 
difizierte Erinnerungen bzw. Phantasien in die Wirklichkeit überführen kann, wenn 
auch mit Veränderungen. Doch diese Gewissheit ist eben eine transzendentale Un-
terstellung, und auf der anderen Seite hat sich das Zukünftige als eine mit einem be-
stimmten temporalen Index versehene Erinnerung oder Phantasie erwiesen. Man 
muss also resümieren: 
Sinne nicht. Sie ist ein Konstrukt  ein unvermeidliches zwar, aber dennoch ein 
Konstrukt.3  
                                                             
3  

schen dem Gegenwärtigen und dem Vergangenen allein aufspannt, wobei beide nicht hy-

postasiert werden, sondern im Verbalen verbleiben. Dann ist die Gegenwart das, was im 

Kommen ist, und die Vergangenheit das, was im Gehen begriffen ist. Auch weist er ein-

leitung aus der Grammatik beruht! 67 f. 46 ff. Jullien verfolgt 

Sein und Zeit La 

 sich weiterhin auf diese scheinbare Evidenz verlässt (auch 

-535, in 

Auseinandersetzung mit Heidegger seine Thesen entwickelt). Rolf Elberfeld (Zeit und 

Denken) hat im Übrigen im Zusammenhang einer Analyse des Zeitdenkens des japani-

schen Zen-

fo

wird, verändert und transformiert sich die jeweilige Erfahrung der Zeit. Philosophisches 

und phänomenologisches Arbeiten ist dann nicht mehr das Fixieren von Phänomenen und 

Sachverhalten anhand von allgemeinen Strukturen, sondern vielmehr eine Einübung in 

ven Phänome  gemäß buddhistischer Einsicht  die Analyse von Phänome-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Mit anderen Worten: Das Nicht-Sein von Vergangenheit und Zukunft in Ab-
grenzung zur Gegenwart ist nicht von derselben Art. Die Differenz ist keine sym-
metrische.  

aus der Betrachtung 
ausgeschlossen bleiben muss: Was es im engen Sinn nicht gibt, kann auch kein Ge-
genstand der Analyse werden. Die bestimmte Negation der Zukunft führt darauf, 
dass diese sich in andere Prozesse zurückleiten lassen muss.  

 
Setzen wir bei d
gangenheit je gibt: der Erinnerung

sich so gründlich mit dem Problem der Erinnerung befasst wie Bergson. In Matière 
et mémoire (1896) entwirft er eine Theorie der Erinnerung, die nicht nur in vielen 
ihrer Thesen höchst bedenkenswert ist; vielmehr ist unser gesamter Ansatz, zumal 
in diesem Dritten Teil, in einem zentralen Punkt Bergsons Denkweise verpflichtet, 
nämlich in der Infragestellung jener starren begrifflichen Entgegensetzungen und 
der Rückführung der entsprechenden Phänomene in Felder von Kontinuität.  

Was nun aber die Erinnerung und das Gedächtnis betrifft, setzt Bergson zu einer 
besonders überlegten Kritik traditioneller Vorstellungen an, zumal solcher, die das 
Gedächtnis als eine Funktion des Gehirns auffassen, in dem die Erinnerungen, wie 
auch immer, aufbewahrt werden. Dagegen weist Bergson nach, in welche Wider-
sprüche und Ungereimtheiten jede Naturalisierung der Erinnerungen führt: Das Ge-
hirn speichert die Erinnerungen nicht auf, ebenso wenig wie es sie verlieren kann; 
so führt auch eine Läsion des Gehirns niemals zu einer Löschung der Erinnerung, 
sondern nur zu einer Beeinträchtigung der Fähigkeit, auf diese zuzugreifen. Die Er-
innerungen bleiben da, sie können nicht gelöscht, sie können nicht verloren werden. 
                                                                                                                                       

nen nicht zentral ein Akt der Objektivierung, sondern selber eine Transformation meiner 

gesamten Wahrnehmung und Existenz und  so könnte man über den Buddhismus hinaus 

hinzufügen  der Geschichte. Diese Transformation steht im Zusammenhang mit meiner 

Weise zu leben. Phänomenologie betreiben bedeutet dann, in einer gewissen Parallelität 

zur Kunst, Wirklichkeitsvollzüge zu entdecken, zu gestalten und zu realisieren und nicht 

nur zu objekti  f.) In 

einer weiteren Arbeit (Aspekte einer philosophischen Grammatik des Altchinesischen) 

zeigt Elberfeld auf (übrigens in Nähe zu Jullien), wie sich die grammatische Struktur des 

Chinesischen dazu eignet, eine gewisse Prozessualität diesseits der Subjekt-Objekt-

Unterscheidung besser in den Blick zu bekommen, eine Prozessualität, für die sich die 

hema ist. Das muss nicht heißen, dass wir alle Chinesisch lernen müssen, wenn 

wir philosophieren wollen; wohl aber kann die Konfrontation mit dieser anderen Denk-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 415 

Als Erinnerungen haben sie eine andere Weise des Seins als etwas Reales. Es ist 
vor allen Dingen diese Konzeption, die Deleuzes frühere Metaphysik bestimmt und 
die er so zusammenfasst, dass das passé pur (diese nicht psychologisch verstandene 
Erinnerung) ist und mit dem Sein an sich zusammenfällt, wohingegen die Gegen-
wart nur wirkt.4  

Bevor wir die Probleme dieser Konzeption näher beleuchten und damit auch das 
Verständnis der Erinnerung vertiefen, muss bemerkt werden, auf welche zentrale 
Wahrheit über die Erinnerung sie hinweist. Wie erinnern wir? Ich mag zurückden-
ken an jenes Erlebnis, an irgendeinen wichtigen Tag oder auch nur an mein heutiges 
Mittagessen. Mehr oder weniger Details stehen da vor mir, eine mehr oder minder 
genaue Datierung, lebhaft oder vage die Einzelheiten, Sätze wörtlich erinnert, andre 

ter Lebhaftigkeit, fast 
immer eigenartig entrückt. Ich weiß, dass alles einmal gegenwärtig gewesen ist, 

Erinnerung, sicherlich. Aber das genügt keineswegs zur phänomenologischen 
Kennzeichnung. Vielmehr stellen wir fest, dass das Vergangene, gerade dadurch, 
dass es vergangen ist, unveränderlich geworden ist. Weil es nicht mehr ist, nur noch 
gewesen ist, an diesem und jenem Tag, hier oder dort, mit diesen Leuten erfahren, 
ist es jeder Veränderung für alle Zeiten entrückt. Es ist ewig geworden. Die Erinne-

rung ist ein Mechanismus der Verewigung, in dem der Taumel des Augenblicks in 
eine Ewigkeit des Gewesenen getaucht wird  eine Ewigkeit, die nicht ewig ist, 
weil sie keinen Anfang und kein Ende hat (das interessiert hier noch gar nicht, son-
dern ist eine spekulative Frage), sondern weil die Seinsweise des Erinnerten die ei-
nes Ewigen ist.  

Dadurch wird es denn auch verständlich, weshalb es so schwierig ist, den Tau-
mel des Augenblicks zu erleben. Der größte Teil unserer Welt ist eine bereits ver-
ewigte, und für die gilt das nicht mehr, was für die sogenannte Gegenwart gilt, was 
diese geradezu auszeichnet: das Schwanken des Vertex. Die Erinnerung  in all ih-
ren Formen  schafft die Welten, in denen alles ruhig daliegt. Noch das Porträt ei-

da kann der Historiker noch so lebhaft und farbenfroh schreiben. Und wer den 
Zweifel Kafkas nachzeichnet, der schafft eben das Bild von etwas Vergangenem; 

und gebettet im großen Schlafsaal der Ewigkeit.  
Shakespeare ist tot, lange tot, seine Vertices sind festgebannt, weil sie vergan-

gen sind. Alle Bemühungen, aus seinen Werken diese zu rekonstruieren, geben 
wieder nur: verewigte Vertices. Was geschieht dann also genau in der Wiedererin-
nerung des so Verewigten? Die Wiedererinnerung ist Erlösung, das allerdings in 
                                                             
4  Deleuze: Le bergsonisme. 49 f.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

einem durchaus nicht besonders dankbaren Sinn. In der Erinnerung ist die Vergan-
genheit und das Vergangene in den Stand der Ewigkeit erhoben, sie sind von den 
Begrenzungen der Zeit und allen Möglichkeiten, von jeder Krisis, jeder Unent-
schiedenheit erlöst und auf ewig in ihrem Glück oder Elend festgebannt und einge-
froren. Aber selbst das Elend ist ein verklärtes, denn es ist ewiges Elend und als 
solches und nur als solches ist es schön. Der Schrecken und Terror, der darin liegen 
muss, dass dieser Augenblick, jetzt schon vergangen, auf ewig verloren ist, die 
vollkommen unerklärliche Rätselhaftigkeit, dass der Taumel des Augenblicks an-

 dieser 
Schrecken und dieser Terror sind dadurch zugedeckt und zur Ruhe gelegt, dass die-
ser eben gewesene Augenblick auf ewig verloren ist, eine Ewigkeit, in der ich mich 
mit all den Abermillionen treffen kann.  

Was Gegenwart eigentlich ist, hat die Verewigung der Erinnerung neutralisiert. 
Der Vertex steht still. Ruhe kehrt ein. In diesem Sinn ist es vollkommen wahr, was 
Deleuze sagt, dass nämlich die Erinnerung wesentlich ist, gleichgültig und un-
durchdringlich (impassible), während die Gegenwart wirkt.  

Und doch, irgendetwas scheint hier schief zu sein. Wenn uns die sogenannte Er-
fahrung etwas lehrt, dann doch wohl die geradezu skandalöse Unzuverlässigkeit des 
Gedächtnisses. Ganz sicher sind wir uns: So ist es gewesen. Doch ein Dutzend 
Zeugen hat es anders gesehen, irgendein Dokument widerlegt uns vielleicht ganz. 
Auch dies eine Trivialität, aber eine mit weitreichenden Folgen. Soweit ich sehe, ist 
es Bergson nicht gelungen, diese Tatsache des Gedächtnisses angemessen zu be-
rücksichtigen. Seine richtige Weigerung, die Erinnerungen zu naturalisieren, hat ihn 

fs verfolgt den Zweck, die 

und Welt zu unterlaufen  also jene Konstruktionen, die Wahrnehmung und Welt 
einander zuerst entgegensetzen und dann die Frage stellen, wie sie zusammenkom-

 zumindest 
scheint es mir so  um einen hohen Preis, nämlich der Etablierung einer zu fixen 
und rigiden Charakteristik des Bildes. Wenn dann Deleuze in den Werken bis Lo-
gique du sens ein Reich der virtuellen Mannigfaltigkeiten als eigenständige meta-
physische Dimension aufrichtet, dann zieht er nur die logischen Schlüsse daraus  
und übt Verrat an jener Philosophie der Immanenz, zu der er sich auf dem Weg 
weiß.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 417 

5 Was ist das für ein Trug, den 
die Erinnerungen veranstalten, und warum ist er wichtig? 

Wenn es ein Trug sein soll, dann ist klar, dass er nicht selbst in seiner Tätigkeit 
bemerkt werden darf. Die Transformation der Erinnerung ist dezent. Die einzige 
Ewigkeit, die wir wirklich kennen, verändert sich beständig und unvermerkt  das 
allein sollte uns zu denken geben. Also, der Erinnerung misstrauen, das ist die Paro-
le! Das wäre ziemlich unsinnig, davon ganz abgesehen, dass es vollkommen un-
möglich wäre. Dass die Erinnerung trügt, darf man nicht missverstehen, nämlich 
nicht als Urteil über die Erinnerung, als Kritik. Das genaue Gegenteil ist der Fall: 

Wort kein genaues und kein bleibendes Abbild der Realität ist, macht ihr Wesen 
und ihre Wirksamkeit im besten Sinn aus. Deswegen lässt sich das auch nicht kriti-
sieren, da es eben die Grundverfassung der Erinnerung ist. Dagegen ist ja die Erin-
nerung, die ganz treu und präzise ist, gerade die leblose und nur archivarische. 
Wenn etwa bei manchen neurologischen Erkrankungen die Betroffenen in der Lage 
sind, sich Gegenstände mit einer fast unbegrenzten Zahl von Einzelheiten ganz 
exakt zu merken, dann muss man sich fragen, ob man es wirklich noch mit einem 
Gedächtnis, einer Erinnerung im eigentlichen Sinn zu tun hat. Denn die Erkrankten 
können dann mit dem, was sie sich merken, nichts anfangen, und es ist nicht klar, 
ob sie damit nichts anfangen können, weil sie es sich präzise gemerkt haben, oder 
umgekehrt ob sie es sich präzise gemerkt haben, weil sie mit einer Erinnerung 
nichts anzufangen wissen. Aber wer sich ein Telefonbuch einprägen kann, der hat 
damit noch keine Erinnerung. Er unterscheidet sich in nichts von dem Buch selbst, 
das er auswendig gelernt hat (in dieser Hinsicht wohlgemerkt).  

Man darf die
Sinn verstehen, den Bergson meistens meint. Es geht nicht um eine Verwendung 
oder Anwendung etc., zumindest nicht primär. Es geht vielmehr um eine ganz fun-
damentale Strukturierung von Welt und Wirklichkeit. Und wenn dies also der rich-
tige Satz ist: dass die Erinnerung, wie ich eben schrieb, kein genaues und bleiben-
des Abbild der Realität ausmacht, dann muss man erkennen, dass die Erinnerung 

genau in ihrem Trug ein exaktes Abbild aller Realität deren Wesen nach ausmacht: 
Die Verewigung, der die Erinnerung das Vergangene unterwirft, suggeriert die Ob-
jektivität und das An-sich der Welt, der Wirklichkeit. Vielleicht kann die Berührung 
mit dem anderen Subjekt in einer immer ungewissen, immer taumelnden Gegen-
wart den Anspruch der Objektivität einlösen. Doch indem diese Gegenwart der Er-
innerung übergeben wird, trennen sich die Wege, die mich mit dem anderen verbin-

und für jeden ein anderer. Das ist Realität: Ein prekärer Augenblick, abgleitend in 
                                                             
5  Canetti: Aufzeichnungen 1992-1993. 37.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


418 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

eine Erinnerung, die ihn langsam hierhin und dorthin biegen wird, die ein Feld aus-
spannt, das sich beständig kontrahiert und an andrer Stelle glättet, dem aber durch 
die Verewigung des Vergangenen und die damit einhergehende transzendentale Un-
terstellung Stabilität verliehen wird  zumindest für das Subjekt, das sich erinnert. 

 
Wo auch die wahre Wahrheit diesseits der Verzerrungen und des Trugs der Er-

innerung auffinden? Es geht wohlgemerkt nicht darum, dass man sich nicht gegen-
seitig oder durch ein Dokument berichtigen könnte, dass jede Aussage über das 
Vergangene gleich wahr wäre, dass es auch keine Unterscheidung in Wahrheit und 
Lüge mehr gäbe  das ist ja nicht gemeint. Aber noch jede gegenseitige Berichti-
gung, jedes Dokument lässt das Vergangene dort verbleiben, wo es ist: in der Ver-
gangenheit. Zwar kann ich mich korrigieren: Ja, stimmt, es war ja doch anders, jetzt 
fällt es mir wieder ein  aber dann rechne ich doch nur meiner subjektiven Be-
grenztheit die Verfälschung einer Wahrheit zu, die  wie und wo auch immer  an 
sich bestünde. Dieses An-sich des Vergangenen gibt es aber ebenso wenig wie ir-
gendein anderes An-sich. Die Erinnerung ist eben in ihrem Trug der Ort der Ver-

gangenheit, und dann gehört dieser Trug wesentlich und ontologisch zum Sein des 
Vergangenen; denn anders ist dieses Vergangene ja nicht mehr.  

Die Verewigung reiht also das Vergangene in eine Folge von Ereignissen ein, 
die sich über das Werden und Vergehen erhoben haben und nach Seinsweise und 
Zahl ins Unbegrenzte streben. Der Trug der Erinnerung lässt das Vergangene im-
mer wieder aufs Neue werden: Was jetzt ist, erklärt sich mir nur und ausschließlich 
im Rückbezug auf das Vergangene, selbst noch jenes, das sich nicht darin auflösen 
lässt und daher einen wirklich neuen Schritt der logischen Zeit darstellt (denn diese 

gen und ihre Wahrheit werden also immerzu und in einem Zug mit der Gegenwart 
und deren Wahrheit neu ausgehandelt, und da beständig Neues ins Vergangene 
sinkt, kann diese Aufgabe zu keinem Ende kommen. Wir sehen, wie sich in den 
beiden bisher unterschiedenen Aspekten der Erinnerung das Apeiron und die flir-
rende Oberfläche ihre Rückkehr leisten. Wie sollte es auch anders sein, wenn doch 

on der reinen Intensität seine Wirklichkeit erlangt.  
Es kann also kaum verwundern, dass sich auch die Intensität wieder einfindet, 

um den Kreis zu vervollständigen.6 Denn ein dritter Aspekt steht noch aus, und für 
                                                             
6   das ist hier ein Titel für einen komplexen und selbst keineswegs auf 

nerung, die Habitualisierung, die uns lesen, schreiben, gehen etc. erlaubt, auslassen woll-

te, selbst wenn man dem savant, der sich das Telefonbuch merken kann, die Erinnerung 

absprechen wollte  dann blieben immer noch so verschiedene Weisen der Erinnerung, 

dass deutlich ist, dass man schon wieder in einem Kontinuum ist, von dem das habituali-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 419 

ihn müssen wir auf eine Eigenschaft der Erinnerung zurückgreifen, die für Bergson 
im Mittelpunkt steht. Denn die Erinnerung ist bei Bergson zugleich etwas eminent 
Aktives. Dies konzentriert er im Bild des Kegels, das im Dritten Kapitel von Mati-
ère et mémoire 
die Gesamtheit der Erinnerungen versammelt, jedoch immer neu um andere Zentren 
gedreht und kontrahiert. Die Spitze dieses umgedrehten Kegels ist die Gegenwart, 
in der die Gesamtheit der Erinnerungen das Universum der Bilder, also die materi-
elle Welt schneidet. Jeder Schnitt durch den Kegel stellt dann das Gesamt der Erin-
nerungen dar, aber in je anderer Anordnung, die jeweils eine Art Kräfteverhältnis in 
die Beziehungen der Erinnerungen zueinander einführt, wobei dieses Kräfteverhält-
nis immer in Bezug zur Gegenwart und der von dieser verlangten Handlung steht. 
Es besteht hier gewissermaßen eine gegenseitige Attraktionskraft, ein je neues Um-
einander-Kreisen von Erinnerung und Wahrnehmung, aus dem sich  als der be-
wegliche Mittelpunkt verschiebbarer Orbits  die Wirklichkeit ergibt.  

Dabei unterscheidet Bergson weiterhin zwischen der einzelnen Erinnerung, die 
ich mir als solche bewusst machen kann (souvenir image), etwa die an meinen ers-
ten Schultag, und der habitualisierten Erinnerung, die nur in ihrer Aktivierung ist, 
also mein Wi  

die Bergson nicht ausreichend gewürdigt hat, eben eine intensive Erinnerung. Diese 
Erinnerung wirkt, und sie wirkt wiederum performativ. Sie tritt nicht bei Gelegen-
heit auf, sondern schafft die Gelegenheit ihres Auftretens. Sie fädelt sich nicht in 
die Welt, nach Maßgabe ihrer Nützlichkeit, ein, sondern sie transformiert (sich und) 
die Welt zu einer solchen, in der sie einen Platz einzunehmen weiß. Was ich damit 
meine, ist ein Wort, eine Handlung, ein Erlebnis  also durchaus eine datierbare 
Einzelerinnerung , die ihre ganz eigene Kraft entfaltet. Ein einziger Blick der Ge-
liebten kann von dieser Sorte sein, ebenso wie eine einzige knappe und keineswegs 
durchargumentierte Replik in einer Diskussion  beides begrenzte Erinnerungen, 

be. Hier sind es aber die Erinnerungen selbst, die eine Wirksamkeit entfalten, die 
ihnen zugehört und weder auf die Situation ihres ersten Erlebens zurückgeführt 

ngsam und wie hinter meinem Rücken ins Denken eindringt, wie ein Virus 
gewissermaßen, sich dann ausweitet, wieder zusammenzieht, um dann mit einer 
ungeahnten Evidenz zumindest dem Anliegen nach vor den Geist zu treten, wenn 
sich aus zuerst unverstandenen Keimen nach und nach die gesamte, bislang ungese-
hene Problematik eines Themas auffächert, dann nicht, weil ich immer wieder da-
                                                                                                                                       

sierte körperliche Tun und das autistische Nur-Wissen die Extreme darstellen. Ihr un-

scharfer Mittelpunkt ist das nun Beschriebene.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ran erinnert werde, sondern weil diese Gedanken, die Lektüre und die von ihnen 
aufgeworfenen Probleme sich selbst fortschreiben. Und dieses Sich-selbst-
Fortschreiben ist gleichbedeutend mit ihrer eigenen Transformation sowie mit der 
der Welt, in die zu gehören sie beanspruchen. Mit anderen Worten: Wir erinnern 

überhaupt nur solches wirksam, das wir nie als dasselbe erinnern.  
In diesem Sinn muss dann also Deleuzes These zur Erinnerung umgedreht wer-

den: Es ist nicht die Erinnerung, die ist, während die Gegenwart wirkt. Umgekehrt 
wirkt die Vergangenheit, die Erinnerung, während die Gegenwart ist. Und was ist 
die Gegenwart? Die Wirkung der Erinnerung. Natürlich nicht in einem banalen de-
terministischen Sinn, sondern vielmehr so, dass ihr Sein und So-Sein transzendental 
verstanden die Wirkung der Performativität der Erinnerungen, der Worte, Handlun-
gen, Gedanken, Erfahrungen etc. ist. Alles, was man da aufzählen kann, ist eine 
Wirklichkeit, insofern es etwas ist, was sich unwiderruflich setzt. Man kann danach 

machen, was man will: Man wird nicht aufheben können, dass es gewesen ist.  
Weil diese Erinnerung eine Wirklichkeit ist, die sich nicht vergessen lässt, wirkt 

sie; sie bildet sich aus und weiter. Sie wird zum Kristallisationspunkt einer Gegen-
wart, die sich immer neu um diese Erinnerung herum bildet, sie bedeckt, ihr neue 
Schichten zufügt. Ein einzelnes Wort kann sich auswachsen, weiterwuchern, zu ei-
ner harten Realität werden. Aber eben dadurch wird es immer zu einem anderen. 
Das Erinnerte lebt in einer beständigen Mutation. Noch einmal: Diese Mutation ist 
nicht die Verfälschung einer einst authentischen Erinnerung. Es ist die Seinsweise 
von etwas, das seinem Wesen nach performativ ist. Und Performativ-Sein muss 

 
Es ist durchaus interessant zu sehen, dass immer wieder versucht wird, gegen 

dieser Vorgang einen besonders entlarvenden Ausdruck gefunden hat: damnatio 

memoriae. Vielleicht muss man darin nicht so sehr die Verdammung des Anden-
kens an einen bestimmten verhassten Kaiser sehen, als vielmehr das verzweifelte: 

 das der brutalen Tatsache entgegengeschleudert wird, 
dass man nicht vergessen kann. Die Erinnerung selbst und als ganze wird also in ei-
nem hilflosen Akt verdammt. 

Besonders deutlich ist diese Verdammung aber auch noch im Bereich des Sub-
jekts für sich betrachtet: So ist die Scham etwa ein Phänomen, das ganz und gar un-
seren Beschreibungen der Intensität in ihren drei Aspekten (dem Apeirontischen, 
der flirrenden Oberfläche, der Intensität) genügt. Und die Scham, die sich an eine 
Erinnerung heftet, kann nicht vergehen. In ihr konzentriert sich die Wirksamkeit 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 421 

dieser Erinnerung in einer Weise, dass diese nicht dem nur Vergangenen rein zuge-
rechnet werden kann.7  

zuschreiben. Ich bin nicht derselbe, weil ich mich noch an gestern oder an die ver-

mich als derselbe in der Performativität meiner Überzeugungen über mich und dar-

man sieht, wie diese beiden Aspekte ineinander gehören: Die Erinnerungen, die 
mich etwas angehen, und die Namen, denen ich unterstehe, sind verwandte Mecha-
nismen der Performativität, die in ihrem Zusammenspiel das hervorbringen, was 

in einem Zusammenhang miteinander stehen, ist der logischen Zeit geschuldet, die 
sie zueinander in Verbindung setzt, die sie ineinander überführt hat. Doch wenn die 
Vergegenwärtigung vergangener Welten in der Tat nicht mehr gelingt (oder nur 
noch mit größter Anstrengung), wenn es also kaum mehr möglich ist, die Weise zu 
vergegenwärtigen, Welt grundsätzlich zu erleben, die herrschte, als diese Sorge, je-
ner Schmerz, eine solche spezifische Lust und Freude ihren Kern ausmachte  so 
bleibt dennoch von diesen Welten etwas zurück. Dieses Etwas ist aber nicht so sehr 
ein inaktives souvenir image, auf das ich zurückgreifen kann oder nicht, sondern 
vielmehr eine intensive Erinnerung, die sich vielleicht jahrelang verbergen mag, 
bevor sie sich wie von selbst wieder bemerkbar macht.  

 
Man sieht also, dass die Erinnerung in mehrfacher Weise am Vertex teilhat: Als 
Prozess der Verewigung spannt sie erst jenes Feld aus, innerhalb dessen sich die 
Bewegung und die Vervielfältigung des Vertex abspielen kann (dazu weiter unten 

an, während ihre performative Wirksamkeit ihrerseits den Vertex antreibt und zer-
splittert.  

Wenn die Erinnerung trügt, dann scheint die Grenze zwischen ihr und der Phan-

tasie nur schwer in aller Schärfe zu ziehen zu sein. Was eine klassische metaphysi-
sche Theorie der mensch
uns nicht zu beunruhigen: Nehmen wir die Mechanismen der Verewigung als das, 
was sie sind, dann kann es keinen Zweifel geben, dass auch sie ein Kontinuum, ein 
Apeiron darstellen, das in immer nur unscharfer Weise der Artikulation unterwor-
fen werden kann. Denn auch die Phantasie ist ein solcher Mechanismus der Ver-

ewigung, und zwar bereits einer, der weiter geht. Spricht die Erinnerung von dem 
                                                             
7  Das ist natürlich weit davon entfernt, eine erschöpfende Aufklärung der Scham zu sein. 

Vor allem die Rolle des anderen und der Namen müsste hier näher beleuchtet werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Vergangenen als Vergangenen, indem sie es in die Ewigkeit erlöst, so springt die 
Phantasie über das wirkliche Sein hinaus ins mögliche, das ja bereits für sich keine 
Begrenzung mehr kennt. Wieder sehen wir hier die Kontinuität des Phänomens: 
Von der unwillkürlich verzerrten Erinnerung, über die Überlegung, was wohl gewe-

über wilde Tagträumereien, die mich als Held in den unwahrscheinlichsten Situati-
onen zeigen, bis hin zum Phantasma des Verschwindens im Dschungel oder der 
Wüste oder zur Ausmalung einer fernen Zukunft der Menschheit  all das ist dem 
geschuldet, was man so Phantasie oder Imagination oder Einbildungskraft nennt. 
Immer wird manches vom Realen verklärt, in eine Seinsweise erhoben, die keine 

Zeit mehr kennt. Das ist bei Science-Fiction-Phantasien durchaus klar und offen-
sichtlich (selbst wenn ich meine Welt datiere, etwa sage: im Jahre 2452), doch es 

eine datierte Phantasie zu sein, doch durch ihre Abweichung von dem wirklich Ge-
schehenen setzt schon sie sich in eine minimale Phasenverschiebung gegenüber 
dem Vergangenen  eine Phasenverschiebung, die, so minimal sie auch sein mag, 
immerhin die Anwesenheit in derselben Wirklichkeit unmöglich macht. Ganz da-
von abgesehen, dass ja auch die Erinnerung, trotz aller noch so zuverlässigen Datie-
rung, bereits Verewigung ist.  

Doch das gegenseitige Durchdringen von Phantasie und Erinnerung kann auch 
abgesehen von den Verzerrungen, denen ich diese unwillkürlich unterwerfe, eine 

8 Es gibt Erinnerungen, die sich voll bewusst mit Phantasie anreichern, Er-
innerungen an etwas, das ich, wie ich genau weiß, so nie erlebt habe. Und doch 
scheinen diese besonderen phantastisch bereicherten Erinnerungen oder erinne-
rungsgespeisten Phantasien die Essenz einer Stadt, einer Jahreszeit, eines Gefühls in 
sich zu verdichten. Hier geht die Verewigung weiter, gerade indem sie sich mit der 
Erinnerung verbündet, und sie enthüllt nicht nur ein verewigtes Bild, sondern das 
Bild eines Ewigen: So ist es gewesen, nein: So ist es.9  
                                                             
8  Canetti: Die Fliegenpein. 137.  

9  Vgl. dazu den Satz aus Gesualdo Bufalinos Pesthaus (einem Roman, der so konsequent 

um die Erinnerung gravitiert), in dem sich das vielleicht präziseste Bild über das Fungie-

Während ich schlafe, spielen Namen der Kindheit im Friaul 

einen Ton auf dem zarten Palimpsest der Erinnerung. Der Name eines Dorfes, einer 

Prostituierten, eines Stern  

und wie viele habe ich nur deshalb gelebt, um mich später an sie erinnern zu können  

gewinne ich keine Gedanken: ich habe keinen guten Kopf und Gedanken erschrecken 

mich entweder oder ermüden mich

von Licht und Schatten und jenen Geruch des bereits Vergangenen, der zusammen mit 

Millionen anderer Gerüche jahrelang in einer unsichtbaren Einfassung versteckt war, hier 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 423 

der nächste Schritt getan wird in Richtung auf eine zwar diszipliniertere Form der 
Phantasie, die aber gleichwohl von derselben Verewigungstendenz zehrt wie jene: 
die Fiktion. Diese fingiert nicht primär irgendwelche Welten, nicht Figuren, mit de-

Es geht in der Fiktion niemals 
um Identifizierung. Das ist ein Unfug, der sich nur dadurch eingebürgert hat, dass 
ein jeder ihn nachplappert. Was Fiktion schafft, ist die Aufstellung einer Realität, 
die nicht mehr einem Jetzt angehört, sondern die ins Zeitlose erhoben ist. Fiktion ist 

 so könnte man in Anlehnung an Hitchcock sagen  die Wirklichkeit, aus dem die 
Spitze des Augenblicks und das Zittern des Vertex herausgeschnitten wurden. Fik-
tion ist immer die Fiktion einer Realität ohne Zeit. Und das gilt eigenartigerweise 
sogar für ausgesprochene Zeitkünste wie die Musik (die durchaus auch als Fiktion 

Spannungsfilm. Was man für eine Identifizierung mit bestimmten Figuren hält, ist 
in Wirklichkeit nur die Sehnsucht danach, den eigenen schwankenden Vertex ein-
zutauschen gegen ein Sein, in dem die Dimensionen der Zeit nebeneinander beste-
hen  während in Wirklichkeit die Zeit keine Dimensionen hat. Das schließt nicht 
aus, dass eine drängende Gegenwart inszeniert wird, und gerade Musik und Span-
nungsfilm sind dafür gute Beispiele. Die Gegenwart, die dort inszeniert wird, ist 
sogar, ganz in Übereinstimmung mit den Ausführungen von III, 2 von besonderer 
Intensität geprägt. Und doch ist diese Gegenwart schon als solche in ein Jenseits der 
Zeit entrückt.  

Solche Thesen ließen sich anhand einer Diskussion verschiedener filmischer 
Genres im Detail nachzeichnen. Allerdings würde dadurch nichts wesentlich Neues 
gewonnen, weshalb ich hier darauf verzichte. Stattdessen möchte ich den Punkt 
noch einmal betonen, wonach die Fiktion in all ihren Formen weder primär auf eine 
Beobachtung von außen gestützt ist und aus ihr ihre Lust zieht noch auf eine Identi-
fizierung. Letzteres ist eine Überzeugung, die allerorten begegnet, die aber in der 
Tat nicht allzu viel für sich hat. Man verwechselt dabei die Züchtung eines Affekts, 
die an eine Person in der Fiktion gebunden ist  damit die Wiederholung der Dis-
ziplinierung und Artikulation des Felds reiner Intensität durch den Namen , mit ei-

nen Liebesfilm sieht, folgt den tausend (in sich ganz irrelevanten) retardierenden 
Momenten in der fast metaphysischen Überzeugung, dass die beiden Liebenden un-
bedingt zueinander finden müssen (das Deontische lässt grüßen). Aber da liegt kei-
                                                                                                                                       

oben, hinter der Stirn. Manchmal habe ich das Gefühl, ein Nichts würde genügen, ein 

chen, ich, den das Nicht-Sein empört und das Sein ängstigt, und das Wunder eines Daka-

po erleben, das herrliche Noch-einmal- -einmal-Sein, this ist the question

(46. 114 f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


424 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

männlichen Protagonisten identifizierte und die Zuschauerin mit der weiblichen 
Hauptperson. Nein, 
eine Sympathie vorausgesetzt, aber das ist ja etwas anderes. Fiktion hat also nichts 
mit Identifizierung zu tun. 

Demnach bliebe der Zuschauer immer in einer gewissen Distanz zum Gesche-
hen, selbst dann, wenn er voll Sympathie bei den Schicksalen der Figuren ist. Ohne 
Zweifel herrscht dort noch eine Distanz, deswegen hat der Zuschauer ja auch im 
Horrorfilm selbst keine Todesangst. Das ist ja auch durchaus gut so. Aber distan-
ziert beobachten kann ich vieles. Die Beobachtung allein reicht nicht aus, um jene 
Lust hervorzurufen, die Fiktion geben kann, reicht nicht aus, um Schönheit zu 
schaffen. Kafka hat diese Privilegierung der Beobachtung und der Distanz schön 
auf den Punkt gebracht, übrigens indem er, nach eigener Erklärung, eine Bemer-

gibt. Schopenhauer äußere sich 
 

Diejenigen, welche das Leben schön finden, haben es scheinbar sehr leicht zu be-

weisen, sie brauchen nichts weiter zu tun, als die Welt etwa von einem Balkon aus zu zeigen. 

Wie es auch sein mag, an hellen oder trüben Tagen, immer wird die Welt, das Leben schön 

sein, die Gegend, ob mannigfaltig oder eintönig, immer wird sie schön sein, das Leben des 

Volkes, der Familien, der Einzelnen, ob es leicht oder schwer ist, immer wird es merkwürdig 

und schön sein. Aber was ist damit bewiesen? Doch nichts anderes, als dass die Welt, wenn 

sie nichts weiter wäre als ein Guckkasten, wirklich unendlich schön wäre, aber leider ist sie 

das nicht, sondern dieses schöne Leben in der schönen Welt will auch wirklich durchgelebt 

werden in jeder Einzelheit jedes Augenblicks und das ist dann gar nicht mehr schön, sondern 
10 

 
Bezeichnenderweise verschiebt Kafka in den allerletzten Worten selbst den Fokus: 
Während deutlich die Entgegenstellung zwischen dem Leben und dem Betrachten, 
zwischen einer Wirklichkeit und dem Guckkasten die ganze Entwicklung be-
herrscht, drängt sich plötzlich etwas anderes hervor: Das Leben muss in jeder Ein-
zelheit jedes Augenblicks durchlebt werden! In der Tat stellt sich die Schönheit 
nicht in einer bloßen Betrachtung her, die mich vom Betrachteten ausschließt. Oder 
noch genauer: Selbst wenn das so wäre, selbst wenn es auf die Etablierung einer 
reinen Betrachtungssituation, eines Guckkastens ankäme  wie sollte dieses Ziel 
besser und sicherer verwirklicht werden als dadurch, dass das Betrachtete in eine 
Seinsweise verbracht wird, in der ich und der in der Tat mühselige Auftrag, das Le-
ben zu durchleben, niemals ankommen werden? Diese Betrachtung, die das Schöne 
schafft, ist eine Betrachtung sub specie aeternitatis. Die Fiktion, wie die Erinnerung 
und die Phantasie, von denen sie nur graduell unterschieden ist, verewigt, und eben 
                                                             
10  Franz Kafka: Briefe 1902-1924. Brief an Minze, März 1921. 310. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 425 

dadurch bringt sie das Schöne hervor. Die Ewigkeit verklärt noch das Elend und die 
Mühsal des Zwangs, das Leben ganz und gar und in jedem Augenblick zu durchle-
ben.  

Aber gibt es nicht eine andere Weise, das Vergangene aufzubewahren, eine, die 
nun von allem Trug befreit ist? Ist nicht jedes Dokument so ein Weg der Sicherung 
des Vergangenen, und in noch nachdrücklicherer Weise die Möglichkeiten, die von 
der Technik gestellt werden, zumal die Video-Aufzeichnung? So scheint es doch. 
Aber darin liegt ein großer Irrtum, sogar ein doppelter: Erstens verfehlen alle Vi-
deo-Aufzeichnungen das Wesentliche des Vergangenen, dass es nämlich in einer 
bestimmten Welt stattgefunden hat, die selbst unwiderruflich verloren ist. Handlun-

 aber das, 
was jede Handlung, jede Aussage und jede Tatsache als eine solche erst möglich 
macht. Vor allem aber und zweitens ist doch gerade die Videoaufzeichnung ein ge-
radezu paradigmatisches Beispiel der Verewigung: Die Kamera ist die Maschine, 
die etwas hervorbringt, das nicht mehr lügt und trügt und auf das immer wieder zu-
rückgekommen werden kann. Diese Form der Dokumentierung ist daher kein Aus-
weg aus dem konstitutiven Trug der Erinnerung, sondern nur die Fortschreibung je-
ner transzendentalen Unterstellung, die in dieser selbst liegt: dass die Welt in allen 

 wenn man nur 
die entsprechenden Instrumente entwickelte  nebeneinander legen und vergleichen 
könnte, mit einem Wort: dass nicht die logische Zeit die Wahrheit mitsamt ihren 
Maßstäben hervorbringt, sondern dass Wahrheit und Maßstab immer schon festste-
hen. Ist es nicht bezeichnend, dass jene Ereignisse, die die größte Fragwürdigkeit 
und die intensivsten Forschungen auf sich gezogen haben, jene Ereignisse, die be-
vorzugter Gegenstand der sogenannten Verschwörungstheorien geworden sind, fast 
immer solche sind, von denen Video-Aufzeichnungen existieren. Nicht nur haben 
die Bilder, die ein für allemal feststehenden Bilder der Ermordung Kennedys, der 
Mondlandung, des Einsturzes der Zwillingstürme in New York, nicht die Spekula-
tionen beendet  das genaue Gegenteil ist der Fall: Jede Theorie über diese Ereig-
nisse stützt sich bis zum Exzess auf das Bild. Gerade weil diese Bilder und Auf-
zeichnungen unveränderlich, absolut zuverlässig sind, sagen sie nichts, zumindest 
nichts Definitives. All die Bildanalysen suchen letzten Endes in diesem treuesten al-
ler Zeugen etwas, was dort nicht sein kann, weil es nicht von der Art des Bildes ist: 
den Zusammenhang einer Welt, aus dem heraus sich das Ereignis erst klären lässt. 

 
Die transzendentale Unterstellung findet ihre Grundlage in jenen anderen beiden 
Mechanismen der Verewigung, die wir schon gefunden hatten: die Sprache und den 
Namen. In ihnen ist das Wirkliche verewigt in seine Wahrheit bzw. sein Wesen. Die 
Sprache verdoppelt, wie schon ausgeführt, das Wirkliche hin auf das, was es eigent-
lich ist; der Name installiert das unscharfe Kriterium dessen, was das Wirkliche 
bzw. seine privilegierten Einzelheiten zu sein haben. Man sieht ebenfalls, dass sich 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


426 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Erinnerung und Phantasie, Sprache und Name wie in einem Viereck zusammenfin-
den: Die Erinnerung behauptet, das Vergangene in seiner Wahrheit aufbewahrt zu 
haben, die Sprache sagt die Wahrheit des Seins überhaupt; die Phantasie modifiziert 
das Wirkliche hinein in ein Mögliches, während der Name das Deontische instal-
liert, von dem aus das Wirkliche ebenfalls als ein Begrenztes und Bedingtes sich 
herausstellt. Dabei stehen sich Erinnerung und Phantasie einerseits, Sprache und 
Name andererseits ihrer jeweiligen Seinsweise nach näher. Alle vier aber  deren 
Zusammenspiel im Einzelnen kaum verfolgt werden kann , alle vier aber sind Me-
chanismen der Verewigung, und als solche transzendieren sie dynamisch den Tau-
mel des Augenblicks

das Apeiron auf, sie machen es greifbar, handhabbar, sie artikulieren es und er-
möglichen so erst eine menschliche Welt. Sie neutralisieren das Apeiron und kön-

nen doch ihre Verbundenheit zu ihm und ihre Schuld ihm gegenüber nicht verleug-
nen. Sprache, Name, Erinnerung, Phantasie  sie alle leben allererst aus diesem 
Apeiron, in das sie je anders und doch in Zusammenarbeit eingreifen. Was wir 

 vor allem, insofern wir darunter jene objektive und formale Zeit 
verstehen, die sich längst als Chimäre erwiesen hat , ist das Produkt jener Mecha-
nismen, die ihrerseits jenem ersten Schnitt geschuldet sind, der das Subjekt so ver-

genblick dann wie ein Teil erscheint, ein Teil, der bei genauem Hinsehen so wech-
selhaft ist wie der Himmel über dem Meer; doch schon diese Rede von der Wech-
selhaftigkeit ist eine, die aus der Ruhe des Ewigen heraus getroffen werden kann. 
Sie zu durchleben, d.h. die Zeit als eine solche zu erleben, ist etwas vollkommen 

taphysik der I
ist, sondern im Übergang ist, dass das Subjekt dabei 

jene prekäre Position an der Spitze einnimmt.11 
 

Es gibt aber noch neben der inneren Charakteristik dieser Mechanismen ein Phä-
nomen, das deren Verbindung zum Apeirontischen direkt und wie von Außen auf-
zeigt, gewissermaßen die Apeirontisierung der Ewigkeitsfunktionen: die Ritournel-
le. Die Ritournelle ist die konkrete Weise des Débordement, der Unter- und Umspü-
lung des Artikulierten durch das Apeiron. In der bruchstückhaften Wiederholung im 
Leiblichen, Sprachlichen, Klanglichen, im abgerissenen Satz, im halben Ohrwurm, 
in der tic-haften Geste, im fragmentarischen Phantasma, in der vage und hinter-
gründig präsente
                                                             
11  Von diesem Blickpunkt aus erhält der Satz von Merleau-Ponty einen noch präziseren 

au-

(Phénoménologie de la perception. 1095) 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 427 

Apeiron intensiv und die Grenzen des Artikulierten versuchend über dieses hinaus. 
Das Apeiron ist darin nicht mehr es selbst, nicht mehr reine Intensität, aber auch 
noch nicht das Artikulierte. Es ist zwar schon auf dem Weg der Vergegenständli-
chung, bleibt dabei aber stecken.  

In der lächerlichen Nachahmung und Nachäffung der Artikulation  

der fragmentarischen Melodie  verrät sie ihre Herkunft ebenso wie das Ziel, das 

Apeiron steht, gerade durch ihr Misslingen Aufweis der Bewegung der Alterminati-
on des Selbst. 

Ebenso lässt sich auch die Zwischenstellung der Ritournelle in Bezug auf das 
 aber in einem ei-

genartigen, schrägen Zwischen  dem Augenblick und der Verewigung. Sie bedient 
sich der Mechanismen, wahlweise einzelner oder mehrerer. Sie gelangt aber nicht 
bis zum Ende; sie bleiben stecken. So gelangt die Erinnerung nicht an ihre Lokali-
sierung, sie wird nicht datiert oder in eine Beziehung zu anderem gesetzt; damit ge-
langt das Erinnerte nicht ins Reich der Ewigkeit, sondern wird durch die Kraft einer 
treibenden Gegenwart abgeschnitten. Das Gleiche gilt für das Phantasma, das im-
mer nur halb erzählt wird, und den Satz, der nicht zu seinem Ende und damit nicht 
zur Idealität des Sinnes gelangt, der allein Ewigkeit für sich beanspruchen kann. 
(Beanspruchen kann er sie nämlich; sie wird ihm nur nicht gewährt.) Die Ritournel-
le ist allgemein jener Reflex, in dem die Spannung zwischen einer Spitze der Ge-
genwart und der Tendenz der Verewigung stecken bleibt; die Spitze lässt die Ver-
ewigung nicht zu, so wie umgekehrt die Tendenz auf Verewigung sich nicht ganz 
abdrängen lässt. Es bildet sich ein komischer Kompromiss: Die Ewigkeit wird mit 
dem zweitbesten Mittel erreicht, der ewigen Wiederholung des Gleichen  wahrer 
deuteros plous im Versuch der Überwindung des Augenblicks. Denn diese gedan-
kenlose Wiederholung gelangt zwar nicht zur Ewigkeit, sie erreicht aber einen Ef-
fekt, der ihr zum Verwechseln ähnlich sieht, nämlich das (freilich immer nur parti-
elle) Einfrieren der Gegenwart zu einer ewigen Wiederholung. Denn die Ritournel-
le ist neben allem anderen immer auch eine Realität, sei sie auch noch so fragmen-
tarisch, angerissen und daher auf ein Immer-wieder angewiesen. Wenn also schon 
nicht die richtige Ewigkeit Sicherheit gewährt, dann doch immerhin die ewige Wie-
derholung jener gedankenlosen Realität.  

So entlarvt die Ritournelle die Verbundenheit und die Schuld der Mechanismen 
der Verewigung gegenüber jenem Apeiron, das sie durchschneiden, artikulieren und 
transzendieren, ohne es je hinter sich lassen zu können.  

 
Und was hat es nun mit Guillaumes frecher Parodie der Liebe auf sich? Wir können 
die nun gewonnene Charakteristik des Schönen mit der des Ersten Teils in Verbin-
dung setzen; sie gehören zweifelsohne zusammen: Die Schönheit als Horizont prä-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


428 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

sentierte sich dort als die Eröffnung einer reinen Möglichkeit dessen, was jene 
schöne Frau für mich sein könnte, als die Eröffnung einer noch ganz unbestimmten 

der Wirklichkeit entrückt und der Ewigkeit angenähert wird. Als Gegenstand einer 
bloßen und noch ganz unbestimmten Phantasie bleibt die schöne Passantin der Zeit 
entrissen, ganz so wie Baudelaire es beschreibt. Sie wird selbst Fiktion, und ist ge-
nau darin schön.  

Doch eine solche Fiktion kann nicht erlebt werden. Soll also das Schöne auch 

nennt, dann muss es dem Durchleben in der Zeit, seiner Gegenwärtigung ausgesetzt 
werden. Diese Gegenwärtigung nähert sich dann in ganz anderer und entschiedene-
rer Weise der Intensität an, jenem reinen Apeiron, das Thema so endlos vieler mehr 
oder minder gelungener Beschreibungen in Epos, Roman, Lied geworden ist. Diese 

Beispiel für eine Gestalt des Apeirontischen, 
die sich nicht reduzieren lässt: Gerne führt man die Liebesqual auf das stets schei-
ternde Bemühen zurück, sich der Geliebten ein für allemal zu versichern. Doch wie 
sollte das auch möglich sein, da sie (oder er) doch eine andere ist und damit durch 
einen unüberbrückbaren Hiatus von mir getrennt. Wer aber daran leidet, der leidet 
doch an nichts anderem als an der Grenze, die sein Ich und das der anderen setzt 
und voneinander trennt. Diese Liebesqual laboriert also an der flirrenden Oberflä-
che selbst. Außerdem ist sie ja nicht nur Leid, oder besser: die Grenze zwischen 
Leid und Lust schafft sich hier ab. Die Liebesqual führt ins Reich reiner Intensität 
zurück.  

ne Rückholung in eine 
intensive Gegenwart, in einen dann nicht selten wirklich als Taumel erfahrenen Au-
genblick immer wieder von neuem zueinander in Beziehung zu setzen, immer wie-
der neu auszutarieren, überhaupt: ein solches Verhältnis überhaupt immer wieder 
neu stiften zu können. Die Liebe ist dann tatsächlich das, als was sie Platon an-
spricht: ein metaxy, aber ein vibrierendes und dynamisches. Die Intensität der Ge-
genwart ist als solche noch diesseits der Unterscheidung in Leid und Lust, sie kann 
aber in beide Richtungen ausschlagen (d.h. diese Richtungen konstituieren, indem 
sie sich artikuliert). In der erotischen Lust geht das Erleben den Weg von der Ver-
ewigung des Schönen zu seiner Gegenwärtigung, ohne aber die Verbindung zu je-
ner zu verlieren; aus dieser Verbindung zieht sie dann den Genuss. Bataille be-
schreibt das, eingelassen in einen etwas anderen theoretischen Kontext, ganz ähn-
lich: Die Schönheit eines Menschen ist, ihm zufolge, der Grad seiner Entfernung 
von allem Tierischen. Diese Schönheit bliebe aber steril und eben nicht begehrens-
wert, verriete sie in sich nicht noch die Spuren jenes Tierischen, das wiedererweckt 
werden kann. Das ist dann das Begehren: der Wunsch, die Grenze, die die Schön-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 429 

heit setzt, zu überschreiten, das Entrückte der Schönheit zu beflecken, sein Heiliges 
zu profanieren.12  

 und 
diese erste Bewegung eröffnet erst den Horizont der Schönheit  und zurück zu ih-
rer Gegenwärtigung. Hat sie nicht den Umweg über die Verewigung genommen, 
bleibt der andere in seiner bloßen Gegenwart befangen; dann ist er nicht schön. 
Verbleibt sie aber in der Verewigung und untersagt sie sich die Gegenwärtigung des 
anderen, dann ist es keine Liebe, sondern eben jene fruchtlose und feige Vergötte-
rung, die ganze Literaturen praktiziert haben  nicht zuletzt auch die der Trouba-
dours und Minnesänger, die Guillaume in seinen zwei Strophen vorwegnehmend 
karikiert.13  

Denn wenn der Sänger mit kaum mehr als einem Achselzucken die eine Gelieb-
te schon vergessen hat, um sich der nächsten  doppelt schön  zuzuwenden, dann 
liegt darin nicht die Perversion der Liebe, sondern nichts als der Vollzug einer ihrer 
wesentlichen Möglichkeiten. So wenig wie irgendetwas anderes Menschliches ist 
die Liebe von der 

 diesen Ausdruck in seiner ganzen Breite der Bedeutungen genom-
Win-

terreise heißt. Daher auch Wahrhei
Die Rede hat ihren guten Sinn, da die Liebe das Verewigte zu ihrem dialektischen 
Mittelpunkt, zu ihrem Vertex hat. Doch wäre sie selbst tatsächlich ewig, dann wäre 
sie keine Liebe, sondern nur die Fiktion einer Liebe.14  

 dar-
über lässt sich wohl wirklich keine endgültige philosophische Aufklärung erhalten. 
Selbst wenn man davon absehen wollte, wie Lust und Schmerz auf eine reine Inten-
sität zurückführen, deren alterminierte Modulationen sie je sind, ist die schiere 
Vielfalt ihrer Erscheinungsformen sowie deren Unvergleichbarkeit ein echtes und 
                                                             
12   

13  Recht klar sieht diese Prozesse Kafka, wenn er in seinem Tagebuch (6. Januar 1915) von 

Fanny Reis, die er ku

gerin. Versprechungen irgendeines Glückes, ähnlich den Hoffnungen auf ein ewiges Le-

ben. Von einer gewissen Entfernung aus gesehen, halten sie stand, und man wagt sich 

a: Tagebücher 1910-1923. 331.). 

14  Es ist wohl ersichtlich, dass diese vorgeschlagene Theorie der Liebe und des Begehrens 

kein Widerspruch zu jener psychoanalytisch geprägten ist, auf die sich der Erste Teil 

stützte. Vielmehr besteht die Hoffnung, dieser letzteren nun eine neue Grundlage zu ge-

ben oder zumindest deren Grundzüge anzudeuten. Als solche Grundzüge haben sich er-

geben der Name als das Fremde im Innersten des Subjekts, die Performativität des Seins 

des Subjekts und nun schließlich die doppelte Bewegung einer Verewigung und nachfol-

genden Gegenwärtigung.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


430 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

vielleicht endgültiges Hindernis. Wenn Jean Paul vom Lachen sagt, dieses habe ei-
nen radikal unerschöpfl

15 dann müssen wir dem wohl beifügen, dass die nächsten Modu-
lationen der reinen Intensität diese Anzahl noch so übertreffen wie die Zahl der 
möglichen krummen Linien im Raum die der krummen Linien in einer Ebene.  

 
Und was ist dann das Subjekt, im Fortgang jener logischen Zeit, die es beständig 
zwischen Verewigung und Gegenwart, zwischen Systole und Diastole der Dialek-
tik, zwischen Immanenz und Transzendenz, zwischen Distanzierung und Unterwer-
fung oszillieren sieht? In diesem Spiel der Rhythmen und Skandierungen, kann 
dann das Subjekt nur die bloße formale oder selbst nur materiale Grundlage blei-
ben, also ein Einfaches der reinen Intensität, auf das alle Artikulationen immer wie-
der zurückkommen können? Oder ist das Ich die Summe der Namen, denen es sich 
unterstellt? Dann würde also nur der Gegensatz zwischen einem formalen und 
transzendentalen Ich-Begriff (das wir Subjekt nennen) und einem materialen und 
empirischen wiederkehren (das Ich mit seinen Namen)? 

Diese Fassungen der Frage übersehen eines, vielleicht das Entscheidende: Sie 

i-

eine logische Zeit, etwa des Weltlaufs, und dann Ausschnitte daraus. Der gesamte 
Begriff der Zeit selbst kann überhaupt nur im Plural bestehen. Davon sind die mei-
nige Zeit und die Zeit des Weltlaufs nur die allergröbsten möglichen Unterteilun-

chen werden.  
Gleichwohl, eine solche meinige logische Zeit, als von anderen logischen Zeiten 

unterschieden  diese Differenz ist als Wesensbestimmung in jede solche logische 
Zeit mit eingeschrieben , eine meinige logische Zeit gibt es in der Tat. Die logi-
sche Zeit in Bezug auf das Subjekt, die meinige nicht-indifferente Zeit, was kann 
sie anderes sein als das Altern?  

unterworfen, es kann als Ansammlung von Erfahrungen und Kräften (also systo-
lisch) oder als Erschöpfung verstanden werden (diastolisch), und diese Kennzeich-
nung steht ebenso wenig ein für alle Mal fest wie alles, was der Dialektik unter-
steht; zwischen Reife und Resignation, Zweifel und harscher Selbstgewissheit  
zwischen solchen und anderen Alterminationen steht das Altern. Dabei bleibt es 
aber immer, was es ist, der doppelte Verweis auf eine Zeit, die vergangen ist und 
die verlebt wurde, und der Anspruch, dass diese Zeit nicht spurlos vorbeigegangen 
ist, dass sie Falten geworfen und eingegraben hat, Falten in unserem transzendenta-
                                                             
15  Jean Paul: Vorschule der Ästhetik. 102.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Immanenz | 431 

len Sinn, von denen die körperlichen die Zeichen sind (welche letztere man nicht 
selten ununterschieden auf das Lachen wie auf die Sorgen zurückführt). Das Altern 
ist die meinige logische Zeit, insofern sie sich von anderen Prozessen der logischen 
Zeit abgrenzt, sich als meinige setzt und damit der Altermination anbietet.16 

sub 
specie aeternitatis, aber nicht unter Abstraktion des Endlichen, sondern so, dass in 
der Distanzierung von sich und der Welt der heitere Faden in der Hand behalten 

traktion von allem Vergänglichen, sondern im Gegenteil die niemals abschließbare 
und abgeschlossene Bewegung der Verewigung, die sich sogleich in Gegenwärti-
gung umkehrt. Der Faden, den sie hält, schimmert bald von Neugierde, bald von 
Faszination, von Genuss oder auch von Abscheu und Grauen, vielleicht zuletzt gar 

17 Ein Faden, der zugleich doch nichts anderes ist als jene Frage des Zu-
sammenhangs meiner selbst mit dieser Welt und den anderen, der also nicht die 
scharfe Trennung zieht, sondern tausend mäandernde Schleifen legt, die immer 
wieder neu überraschen. Ein Faden schließlich, der eben deswegen von dem Meini-
gen nicht absehen kann, der in der Tatsache meiner Abweichung seinen Ausgang 
nehmen muss, immer unsicher, ob deren Rechtfertigung gelingen kann. Jeder Ver-
                                                             
16  Bergson zeigt im dritten Kapitel seines Essai sur les données immédiates de la 

conscience mit einer Klarheit, die nichts zu wünschen übrig lässt, wie allein schon das 

Problem des Determinismus von einer irrigen Konzeption der Zeit abhängt. Die Frage der 

vollständigen kausalen Bestimmtheit aller Ereignisse und damit auch aller Handlungen 

ersetzt die echte, die nicht-indifferente oder qualitative Zeit, die durée, durch eine ma-

thematisierte oder verräumlichte Zeit, die mit einer Zeit, die durchlebt werden muss, 

nichts mehr zu tun hat. Wer die Frage des Determinismus stellt, hat jede Zeit schon auf 

 Bergson eine Abgren-

zung ausgesprochen werden: Seine eigene Konzeption der Freiheit scheint noch stark un-

ter dem Pathos der Person zu stehen, aus deren Einheit und Integrität sich die wirklich 

freie Handlung ergibt. Davon zeugt nicht so sehr, dass er  was wohl sinnvoll ist, um all-

zu starren Dichotomien und damit Aporien zu entgehen  von Graden der Freiheit aus-

geht; vielmehr kehrt er in diesem Kontext auf die problematische Idee eines wahren Ich, 

res und nur oberflächliches 

gegenübersteht. Es wirkt hier das Erbe der metaphysischen Trennung von Schein und 

Wahrheit nach. (Wir hatten diese Vorstellung bereits in etwas anderem Kontext in III, 2 

kritisiert.) Wertvolle Ausführungen zum Altern als einer nicht-indifferenten Zeit der Or-

ganismen liefert natürlich Évolution créatrice (15- Partout où quelque chose vit, il y 

 (16) 

17  Hegel: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. § 48. 126. Freilich meint He-

gel das, im Gegensatz zu mir, negativ und polemisch.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


432 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

such, von dieser Einzigkeit und dem Inkommensurablen des meinigen Seins und 
seiner logischen Zeit zu abstrahieren, würde so enden wie ein Lied von Gisbert zu 

18 

                                                             
18  I von Kid Kopphausen (2012).  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Der Gegenschlüssel 

 
 
 

Fait ai lo vers no sai de cui   Le vers est fait je ne sais de qui 

e trametrai lo a celui    et je le transmettrai à celui 

que lo-m trametra par autrui   qui le transmettra par un autre 

 enves Peitau     à Poitiers 

que-m tramezes del sieu estui    

 la contra-clau     la contre-clé. 

 

    Das Lied gemacht, weiß nicht auf wen, 

    das schick ich weiter nun an den, 

     

     und bis nach Brüssel, 

    dass wer von dort mir schickt zum Sehn 

     den Gegenschlüssel. 

 
Wie nun aber: Droht nach den letzten Ausführungen die Zeit nicht, sich jeder Sub-
stanz begeben zu müssen? Teilen wir nicht, wie eine Welt, so alle eine Zeit? Wo 
kommt die Objektivität dieser Zeit, ihre Überwölbung der Einzelleben hin, wenn sie 

Weise wie Bergson die Dauer gegen Kants Subjektivierung verteidigte? 
Diese Fragen müssen genau danach abgetastet werden, ob sie sich überhaupt in 

dieser Weise stellen lassen. So hatten wir z.B. gesehen, dass es sich keineswegs so 
ohne Weiteres sagen lässt, dass wir eine Welt teilen. Die Welt, von der wir dies mit 
manchem Recht sagen können, ist nur die biedere Welt, unser Sein also, insofern es 
von dem engen Kreis des Pragmatischen umgrenzt ist. Dass wir tatsächlich ein und 
dieselbe Welt teilen, bleibt aber stets eine transzendentale Unterstellung: fundiert 
und gegründet in der Struktur unserer Welthabe, aber dennoch eine Unterstellung.  

Fragen wird die Zeit als etwas dem Sein Äußerliches, als ihr Rahmen oder ihre 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


434 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Form betrachtet. Und wenn ich erst einmal die Form von ihrer Materie abgetrennt 
habe, dann kann ich fragen, welchen metaphysischen Ort diese Form hat, ob im 
Subjekt oder in der Welt. Doch diese drei Grundbegriffe  Welt, Zeit, Subjekt , die 
respektive als Titel der drei Teile dieser Arbeit dienen können, dürfen in keinem 
Augenblick der philosophischen Analyse auseinandergerissen werden. Welt  Zeit 

 Subjekt bezeichnen drei Momente, die Sein in ihrem Zusammen und Gegenei-
nander, in Harmonie und Reibung konstituieren. Und was im Zweiten Teil unter 
dem Titel der logischen Zeit analysiert wurde, zielte genau darauf ab, die Trennung 
von Zeit und Sein, als Form und Inhalt, zu unterlaufen, zielte darauf ab, die Zeit 

Welt.  
Fragen wir also lieber, woher die Vorstellung einer Zeit als universaler Form, 

als von den Geschehnissen der Welt unberührter Rahmen kommt. Eine erste Hin-
deutung hatten wir bereits gewonnen: Jede konkrete Zeit bildet sich nicht nur als 
selbstgenügsamer Rhythmus einer Entwicklung, auch nicht die für ein Subjekt 
scheinbar umfangreichste Zeit des Alterns. Zeit in Konkretion genommen ist immer 

Differenz zu anderen Zeiten.  
Freilich man wird einwenden, dass diese schöngeistigen Thesen doch von den 

Realitäten der Zeit unbekümmert hinter sich gelassen werden: Ist nicht schon, rein 
logisch betrachtet, die Behauptung einer Differenz der Zeiten zueinander zugleich 
das Eingeständnis ihrer Vergleichbarkeit, womit die eine Zeit längst als das Tertium 

nicht, physikalisch gesehen, geregelte Abläufe, solche von Sonne und Sternen, aus 
denen sich Jahre und Tage ergeben, die Möglichkeiten der Zeitmessung bis hin zur 
Atomuhr? Und schaffen wir es schließlich nicht auch ganz banal und alltäglich, o-
der wie der Philosoph sagt: empirisch, immer wieder, uns zu treffen, wenn wir uns 
verabredet haben? Also müssen die Uhren, die uns unsere gemeinsame eine Zeit 

 
Diese Sichtweise hat ihr gutes Recht, und doch sollte uns ihr absoluter An-

spruch stutzig machen. Vor allem Dingen plättet sie das Geschehen der Zeit doch 
wiederum, und zwar im gleichen Zug mit deren Universalisierung, zu einer Linie, 
auf der sich die Momente entsprechen. Das Jetzt ist dort längst übersprungen hin zu 

Vom Taumel eines Augenblicks findet man darin nichts. Für sie gilt also das einzi-
ge, was wirklich ist, für nichts.  

 
Versuchen wir uns dieser Frage, anstatt in der direkten Auseinandersetzung mit die-
sen Einwänden, über einen Umweg zu nähern. Die grandiose Schlussstrophe des 
Lieds hilft weiter. Sie ist Teil des Lieds und erklärt dieses doch schon für vollendet 
(fait). Das Lied ist also fertig, noch bevor es zuende ist. Und genau darüber spricht 
diese Strophe auch: dass es nun, wo es fertig ist, weitergeschickt werden muss, da-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 435 

mit es an einen weitergegeben wird, der es seinerseits mit einem Boten an einen 
Dritten schickt; und erst von diesem Dritten  der irgendwo in Poitiers lebt  erwar-
tet sich der Autor des Lieds den Gegenschlüssel, ganz so als müsste ihm irgendein 
ferner Leser sagen, was er, der Autor, damit meinte. Erst dann, erst wenn der Ge-
genschlüssel in der Hand liegt, so scheint es, wäre das Lied wirklich fertig.  

Man könnte es sich einfach machen und darin entweder einen letzten Scherz des 
Sängers sehen oder aber das ganze in einer postmodernen Hermeneutik auflösen, 
wonach der Text seine Leerstellen hat, die der Leser zu füllen berufen ist. Ich will 
dieser Idee des Gegenschlüssels aber vorerst noch mehr Spiel lassen und sie statt 
sofort mit einer Theorie mit weiteren Bekundungen dieser Art konfrontieren. 

Eine sehr viel ernsthaftere Unverschämtheit erlaubt sich Pico della Mirandola. 
Berühmt ist die Passage, und zurecht, in der er die Erschaffung der Welt nachvoll-

so, dass in allen Ordnungen des Seins kein Platz leergeblieben ist, bemerkt Gott, 
dass diesem Werk etwas fehlt
Einrichtung des großen Werkes zu beurteilen, seine Schönheit zu lieben, seine Grö-

wäre, es sind auch bereits alle ewigen Ideen zur Erschaffung der Wesenheiten auf-

seinem Wesen nach eine Improvisation. Dann muss er sich also selbst zum Schöp-
fer werden, wenn sein erster Schöpfer ihn mehr aus einem gewissen Mangel heraus 
denn aus reifer Überlegung dahingesetzt hat!1  

Alle Respektlosigkeiten der Paraphrase beiseite, so finden wir doch eine ganz 
ähnliche Struktur in beiden Texten: Beiderseits ist das, was fertig, vollendet ist, 
dadurch definiert, dass ihm etwas fehlt. Das, was ihm fehlt, ist aber ein anderer, 

der so fern ist, dass er nur mit Mühe über Boten erreicht werden kann, einer, der 
mit dem Geschaffenen in gewisser Hinsicht inkommensurabel ist. Dieser andere 
erst wird es sein, der den Gegenschlüssel zückt und das Geschaffene als in seiner 

Eigenart, in seiner Wahrheit aufschließt. In dieser Handlung wird jedoch der ande-
re erst zu dem, der er ist; er muss sich, wie er das Geschaffene aufschließt, selbst 
mitschöpfen.  

Dies ist die Struktur, die bei Guillaume und bei Pico begegnet. Meinetwegen 
lässt sich darin auch die These des lückenhaften Werkes, das vom Leser oder Be-
trachter gefüllt werden muss, finden. Aber entscheidender ist die Frage, was aus 
demjenigen wird, der den Schlüssel hat, was aus der ihm eigenen Wirklichkeit wird, 
was der Gegenschlüssel ist, welches Wechselspiel sich dort genau entfaltet. 

Etwas wurde gesetzt. Etwas wird dagegen gesetzt, und zwar etwas anderes. Das, 
was entgegengesetzt wird, ist nicht von der gleichen Art wie das Gesetzte. Setzen 
und Entgegensetzen, das ist vom Spiel bekannt: So gibt es beim Poker einen Ein-
                                                             
1  Vgl. Giovanni Pico della Mirandola: De hominis dignitate. 6-9. 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


436 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

satz, der nach und nach erhöht wird. Erst wenn dabei Gleichheit der Einsätze er-
reicht ist, kommt es zur Auflösung: alle können die Karten sehen, und einer ge-
winnt. Aber hier kann eine Gleichheit des Gesetzten und des Entgegengesetzten er-
reicht werden, es muss also grundsätzlich Kommensurabilität bestehen. Auch eine 

2 Von ähnlicher Trivia-
lität is  

Gleichheit 
behauptet, und eben darin sieht man die berückende Wahrheit der Liebe als einer 
Vereinigung (mal mehr, mal weniger emphatisch). Das wirkliche Verhältnis wird 
dadurch eher überdeckt als enthüllt.  

Weitere Hinweise finden wir bei Shakespeare: So endet der Coriolan mit der 
Ermordung des Titelhelden durch dessen Erzfeind Aufidius; die letzten Worte sagt 
dann aber ausgerechnet dieser, wie von seinem Hass und seinem Neid zurückge-
kehrt, wieder zu Sinnen gekommen: 

 
     My rage ist gone,  

   And I am struck with sorrow. Take him up. 

    

   Beat thou the drum, that it speaks mournfully; 

   Trail your steel pikes. Though in this city he 

   Hath widowed and unchilded many a one, 

   Which to this hour bewail the injury, 

   Yet he shall have a noble memory. 

   Assist. (V, 6, 149-157) 

 

dass sie ihm beim Tragen des Leichnams helfen sollen. Er spricht aber ebenso auch 

rung, des Andenkens an Coriolan. Das Stück endet also in dem Aufruf, seine eigene 
Wahrheit allererst zu verwirklichen, indem man den Coriolan, den man gesehen hat, 
einer Erinnerung übergibt, die mehr sein muss als ein bloßes Nacherzählen-Können 
einer dramatischen Handlung. Erst in dem Maße, in dem dieser Aufforderung nach-
gekommen wird, werden die Zuschauer zu einem wirklichen Publikum. Und diese 
geforderte Erinnerung ist, da sie verewigende und gegenwärtigende ist, mit dem 
Wirklichen, das im Stück gesehen wurde, inkommensurabel. Die Erinnerung  als 
                                                             
2  Im Spiel können sich prinzipiell keine Vertices bewegen. Es gibt nur variable Verhältnis-

se von Kommensurablen, die allerdings eben in ihrer Leere einen Riss auftun, der nicht 

mehr gefüllt werden kann. Denn ein wirkliches Füllen des Haarrisses des Seins gelingt 

immer nur durch die Setzung eines Dritten, Inkommensurablen. Vgl. dazu auch den An-

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 437 

eine, die dem Vertex unterworfen ist (denn man hat Neues gesehen) und die den 
Vertex vorantreibt (denn die Erinnerung muss aktiv, tätig, verändernd wirken)  
wird so zu einem wesentlichen Element des Funktionierens des Gegenschlüssels.  

Eine andere Passage von Shakespeare vertieft das Wirken der Erinnerung noch, 
indem sie noch das Beibringen des Gegenschlüssels, das Entgegensetzen eines an-
deren, in Beziehung auf sie setzt. Die Verschwörer stehen über dem Leichnam des 
ermordeten Caesar, sehen auf ihn hinab, und während Brutus noch an die nächsten 
Schritte und vor allem die Präsentation dieser Tat vor einem ersten und unmittelba-
ren Publikum, dem Volk von Rom, denkt, ist ihm Cassius Jahrhunderte voraus:  

 
   Stoop then and wash. How many ages hence 

   Shall this our lofty scene be acted over 

   In states unborn and accents yet unknown! (Julius Caesar, III, 1, 111-113) 

 
Doch nun steigt Brutus sogleich ein, auch wenn er sich von der unmittelbaren Prä-
senz der Leiche nicht ganz losreißen kann: 

 
   How many times shall Caesar bleed in sport, 

    

   No worthier than dust! 

Cassius:    So oft as that shall be, 

   So often shall the knot of us be called 

   The men that gave their country liberty. (III, 1, 114-118) 

 
Wie bezeichnend die letzten Verse sind: Cassius erkennt genau, dass dort etwas ge-
schehen ist, was wiederholt werden muss

-Da-Spiels erinnert, an eine 
spielartige Wiederholung einer übermächtigen Realität (oder, im letzteren Fall, des 
Ausbleibens einer sinnlichen Realität, nämlich der Mutter). Doch der Irrtum Cassi-

oder diese mit jener schon gegeben. Noch grundlegender besteht der Irrtum darin, 
es ginge überhaupt um eine Interpretation. Die Notwendigkeit der Wiederholung ist 
kein hermeneutisches Problem.  

Das klärt sich näherhin, wenn man sieht, in welcher Beziehung diese Wiederho-
lung zur Erinnerung steht. Inwiefern ist also das, was dagegengesetzt wird, eine 
Wiederholung und Erinnerung? Zum einen natürlich in der ganz grundlegenden 

angewiesen ist, um mit Bergson zu sprechen. Wie etwas wiederholen, wenn man 
nicht der Sprache und der Bewegungen mächtig ist, die dazu erforderlich wären? 
Dann in der nicht weniger banalen Tatsache, dass man das zu Wiederholende ken-
nen muss. Aber schon die Szenerie selbst macht noch anderes deutlich: Die Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


438 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

schwörer stellen sich selbst bereits in eine Geschichte, für die nicht zuletzt auch der 
Name  ein Name, den ja auch derjenige trug, der den letzten König 
aus Rom vertrieb. Auch jene rituellen Waschungen im Blut des ermordeten Cäsar 

derholungen einer Handlung, die Jäger an dem erlegten Wild vollziehen. In Ge-
schichte und Ritual ist die Ermordung Cäsars von Anfang an so eingereiht, dass sie 
zu einer Wiederholung wird.  

Das heißt aber auch, dass jene Handlung, eine Entgegensetzung (im Geist der 
Verschwörer zumindest), selbst eine zeitliche Differenz stiftet, in der sie einerseits 
als Wiederholung anderer Art und als Anfangspunkt von Wiederholungen noch 
einmal anderer Art wird. Von der Vertreibung eines Königs zum Mord an einem 
Tyrannen  von der Erlegung eines Wilds zur kaum weniger rituellen Hinrichtung 
eines gefährlichen Politikers; von einem wirklichen politischen Mord zu dessen 
Wiederholung in Epos, Drama, Geschichtsschreibung einerseits und andererseits in 
jenen anderen politischen Morden, die im Namen der Freiheit noch verübt werden 
sollen, in noch ungeborenen Staaten und noch unbekannten Sprachen. Überall Wie-
derholungen und Verschiebungen. 

Die Tat ist damit 
schreibt Cassius die Verschwörer) von Wiederholungen wird, die aber nur wirkli-
che Wiederholungen sind, insofern sie in den verschiedensten Registern den Vertex 
gegenüber der Tat selbst verschieben, bzw. insofern sie in ihrer Verschiebung den 
wahren Vertex der ersten Tat aufzudecken behaupten. Denn die Handlung, die sich 
auf die Vergangenheit stützt, behauptet damit nicht nur, sich selbst eine Wahrheit 
zu geben, die auf einem Exemplum fußt, sondern implizit auch, diesem Exemplum 
die Wahrheit zu geben, ja, es als Exemplum überhaupt erst verständlich zu machen. 
Es ist also im Akt der Wiederholung, dass das Wiederholte und der Wiederholende 
zugleich gestiftet sind, als die, die sie sind, erfunden werden. Der Gegenschlüssel 
ist demnach eine in einer Verschiebung, einer Über-Setzung tätig werdende Erinne-

rung, die den Tätigen wie das, wogegen er setzt, erst konstituiert. 
Wir hatten oben gesehen, wie die Definition des Fertigen darin liegt, dass ihm 

noch etwas fehlt, nämlich der andere, der den Gegenschlüssel beibringt. Im Fall des 
Coriolan ist das Stück fertig, im Julius Caesar befinden wir uns mitten drin. Dafür 

fall, dass sich beide Szenen um eine Leiche abspielen! Vor Millionen von Leichen, 
oder genauer vor deren Abwesenheit spielt sich die letzte Szene in Planet of the 
Apes (1968) ab: Wenn dort der Protagonist Taylor im Angesicht der halb zusam-
mengestürzten Freiheitsstatue beg
acs! Das ist eigenartig, denn in der Tat wäre ja niemand da, den er an-
sprechen könnte. Er spricht also in gewisser Weise die Menschen der Vergangen-
heit an, die ihren eigenen Untergang verschuldet haben, was Taylor ihnen hier vor-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 439 

wirft. Er ruft aber natürlich auch die Zuschauer an; er durchbricht, zwar nicht der 
Form, wohl aber der Sache nach die vierte Wand des Kinos.  

Wenn er seine ehemaligen Zeitgenossen anspricht, dann setzt er als gegenwärtig 
einen Hörer, der einmal gegenwärtig gewesen ist, es jetzt (während Taylor spricht) 
aber nicht mehr ist. Genau die Tatsache, dass er nicht mehr Hörer sein kann, dass er 
nicht mehr dem Sprechenden gegenwärtig, gleichzeitig sein kann, wirft er ihm vor.  

Wenn er die Zuschauer anspricht, dann spricht er hingegen solche Hörer an, die 
zum einen in der Vergangenheit sind (insofern als alle Zeiten, in denen der Film ge-
sehen werden kann, lange vor der Zeit der Geschichte liegen, die am Ende des 4. 
Jahrtausends spielt); er spricht andererseits Hörer an, die in der Zukunft sein wer-
den, insofern zwischen der Aussprache und der Aufnahme immer ein Abstand lie-
gen wird. Zudem durchbricht die Ansprache der Zuschauer auch den Mechanismus 

Er ist nur wahr, wenn er keinen Adressaten mehr haben kann. Solange er einen ha-
ben kann, ist das Präteritum falsch. 

Was hier also inszeniert ist, und was  wie ich behaupte  der Struktur des Ge-
genschlüssels entspricht, ist eine unaufhebbare Ungleichzeitigkeit.  

Aber diese Ungleichzeitigkeit ist keine einfache. Die Ungleichzeitigkeit ist im-
mer schon wirksam, sie ist ja im Wesen der Erinnerung als einer Verewigung tätig. 
Hier geht es aber um eine charakteristische Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. 
Und noch mehr als das: Die Beispiele, die wir gegeben haben, entstammen alle 
künstlerischen Werken; diese Einschränkung wird aufgehoben werden müssen, 
denn es geht keineswegs um eine neue Philosophie der Kunst, sondern um ontolo-

wir zunächst bei den Beispielen bleiben, dann zeigt sich, dass alle fünf eine Auffor-
derung oder ein Ansprechen vollziehen. Die volle Charakteristik dessen, was einen 
Gegenschlüssel erfordert, ist dann das Angesprochensein durch die Gleichzeitigkeit 
des Ungleichzeitigen.  

Dieses Angesprochensein darf unter keinen Umständen mit dem Deontischen 
des Namens verwechselt werden. Die Aufforderung, einen Gegenschlüssel beizu-
bringen, weiß nicht nur nichts von einer bereits bestehenden Wahrheit, nichts vom 
Guten und Schlechten etc., sie behauptet auch nicht einmal, das zu wissen. Es geht 

fach nur ein mehr oder weniger Verstandenes, was auf sein Unverstandenes, etwa 
mit Hilfe historischer oder philologischer Kenntnisse, befragt würde, um schließlich 
den Sinn 
Tat um Wahrheit, aber um eine solche, die in einem Wurf als die Wahrheit dessen, 
was den Gegenschlüssel fordert, und als die Wahrheit dessen, von dem er gefordert 
wird, geschaffen werden muss. Diese Wahrheit ist dann das Dritte, das in Reaktion 
und Wiederholung Hervorgebrachte, was wir den Gegenschlüssel nennen. Es ver-
steht sich von selbst, dass dieses Dritte, Andere, Neue nicht in irgendeiner trans-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


440 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

zendenten oder endgültigen Weise als Wahrheit begriffen werden darf. Es ist 
Wahrheit, insofern es das Produkt eines Aktes ist, in dem sich diese doppelte 

genschlüssels selbst konstituiert.  
Das Ganze wird deutlicher, wenn man sich überlegt, wie entscheidend in der 

obigen Kennzeichnung als Angesprochensein in der Gleichzeitigkeit des Ungleich-
zeitigen jeder der drei Faktoren ist. Denn im Übergewicht eines von ihnen, bilden 
sich drei verschiedene Verfehlungen des Gegenschlüssels: Wo die Ungleichzeitig-
keit vorherrscht, da ist etwa die Fiktion, nur Fiktion, bloß ein Film, reines Spiel oh-
ne Ernst. Auch die biedere Welt ist eine solche ungleichzeitige, ebenso wie alle in 

mehr gewohnheitsmäßige Handlungs- und Redeweise, also auf eine Vergangenheit, 
die von der Gegenwart nicht mehr berührt, sondern nur noch aufgerufen werden 
kann, sowie auf die überzeitliche Gültigkeit von Gewissheiten, Zwängen, Wahrhei-
ten, die ebenfalls in ihrer rein bestimmenden Kraft in der Gegenwart wirksam sind, 
aber von ihr nicht noch einmal in Frage gestellt werden können. Es ergibt sich 

und direkt gilt, am allermeisten von Ungleichzeitigkeit zehrt. Herrscht dagegen die 
Gleichzeitigkeit vor  und wir sprechen hier von der Beschäftigung mit Gegenstän-
den 
tanzierung noch eine Selbständigkeit des Subjekts noch zulässt. Das klingt alles 
sehr viel dramatischer, als es ist: Schon wer schluchzend dem Schicksal der Helden 
seiner Lieblingsseifenoper folgt, begibt sich  willentlich und genussvoll zwar  der 
Ungleichzeitigkeit des Gesehenen. Zeichen dieser beiden Zugangsweisen ist, dass 
man danach das Erlebte abgeschlossen hinter sich lassen kann, zwar in der Erinne-
rung vielleicht bei Bedarf darauf zurückkommend, aber doch als auf ein durchaus 
Vergangenes. Und es ist ebenso bezeichnend wie vollkommen korrekt, dass unsere 
Sprache beides ununterschieden Zeitvertreib nennt: Denn durch die Abblendung je 
eines der für die Zeit konstitutiven Elemente, wird diese selbst im Wortsinn vertrie-
ben, aus ihrer Dringlichkeit und Einmaligkeit in eine beherrschbare Funktion ver-
setzt.  

Wo schließlich das Angesprochensein die Übermacht hat, da rutscht die unge-
wisse Anrede in einen bestimmten Befehl ab, da wird die Forderung nach einem 
Gegenschlüssel mit dem Anruf durch einen Namen und dessen Deontisches ver-
wechselt.  

Der Gegenschlüssel entspringt so immer aus einer Situation des Angespro-
chenseins durch die und in der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Der Gegen-
schlüssel ist Wiederholung, d.h. er reiht sich in eine Geschichte ein, aus der er 
schöpft. Er ist tätige Erinnerung. Er setzt das, wovon er gefordert wird, als ein Ab-
geschlossenes, Fertiges, das dennoch oder gerade deswegen eines anderen bedarf. 
Dieses andere, eben der geforderte Gegenschlüssel ist aber nicht mit einer Interpre-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 441 

tation zu verwechseln. Interpretation, wenn sie nur das ist, ist vielmehr ein Rückzug 
aus der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Interpretiert wird etwa ein Text oder 
eine Handlung, die vergangen sind und nur noch akzidentell gegenwärtig sind, als 
Spuren oder Überbleibsel. Im Diskurs der Geschichtswissenschaft ist das Über-
bleibsel von der Tradition dadurch unterschieden, dass letzteres zur Überlieferung 
bestimmt war, ersteres hingegen anderen, etwa pragmatischen, implizit weltan-
schaulichen oder der rituellen Praxis geschuldeten Zwecken unterstand. Der Blick-

s Überbleibsel auf, 
wenn man dem Begriff eine philosophische Ausdehnung gibt; denn dann ist damit 
solches gemeint, dem der Bestand bis in die Gegenwart äußerlich ist. Wo aber ein 
Gegenschlüssel gefordert ist, da wird dem Ungleichzeitigen eine wirksame Gegen-
wart zuerkannt, die in der Spannung zur Ungleichzeitigkeit eben das Wesen des 
Gesetzten ausmacht, dem der Gegenschlüssel ein anderes entgegensetzt. Freilich 

sind gewöhnlich solche, die sorglos die methodischen Mahnungen der Geschichts-
wissenschaft und der Hermeneutik hinter sich lassen, da es ihnen nicht um den Sinn 
des Vergangenen, sondern um die Wahrheit des zu Schaffenden geht. Es ist das der 
Unterschied zwischen einer bloß historischen und bloß hermeneutischen Herange-
hensweise oder der Besserwisserei des Feuilletons einerseits und einer Lektüre an-
dererseits, die ihren Text, bei aller kritischen Distanz, ernst nimmt und fruchtbar 
werden lässt, der Unterschied z.B. zwischen einem Hegel-  

Diese Wahrheit ist, wie gesehen, ein Akt der Her-Stellung: Zwar ist bereits et-
was da, doch was das ist, was sein Ursprung oder Urheber ist und wer ich sein kann 

 all das wird in einem Wurf vom Gegenschlüssel entschieden. So muss der 
Mensch bei Pico die Welt betrachten und bewundern  und damit auch erst Gott, so 
erhofft sich Guillaume von einem fernen Leser einen Schlüssel, so erwarten die Ta-
ten Coriolans und die Ermordung Cäsars ihre Wahrheit von Erinnerung, Wiederho-
lung und Übersetzung, so erkennt sich Taylor als Urheber und Büßer einer exorbi-
tanten Schuld.  

Was auch immer der Gegenschlüssel im Einzelnen ist, er kann immer nur Tas-
ten und Versuch sein. Zwar steht er, wie alles, ebenfalls unter der Maßgabe des De-
ontischen. Doch darf ihm dieses nur mehr als Bedingung, nicht mehr als Ziel gelten. 
Was ist damit gemeint? Im Grunde etwas vollkommen Einfaches: Wo ich in solcher 
Weise gefordert bin, muss ich handeln  den Begriff in der größten Weite genom-
men. Sprechen, Tun, Denken, Schreiben, Streiten  all das bedarf der Gewohnheit, 
der Erfahrenheit und der Kenntnis der mit der jeweiligen Handlung verbundenen 
Regeln. Doch diese sind nur mehr die Bedingungen, die es ermöglichen, dass über-
haupt etwas Geordnetes, Artikuliertes entsteht, damit auch die Bedingungen einer 

genschlüssel nimmt diese Regeln aber als etwas, womit ebenso sehr wie wogegen er 
sich den Bart schneidern muss. Etwas muss entgegengesetzt werden  das ist der 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


442 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Imperativ hier. Es kann dann nicht fehlen, dass diese Regeln ebenso benutzt wie un-
tergraben und destruiert werden. Was in II, 2 als eine unbestimmte Leere im Kon-
text der logischen Zeit begegnete, erfährt hier also nur seine Ausweitung auf alle 
Bereiche menschlicher Tätigkeit. Allerdings hatten wir dort bereits darauf hinge-

hat, sondern dass in ihrem Thema  der Artikulation von Welt  der Unterschied 
von Erkenntnis und anderen Tätigkeiten höchstens noch eine relative Gültigkeit be-
anspruchen darf. Wir sehen aber auch, dass am Anfang immer etwas gesetzt werden 
muss, der erste Schritt einer gelingenden logischen Zeit, ist das Setzen einer Reali-
tät als Antwort auf eine andere, die einen Gegenschlüssel fordert.  

Gelingend ist eine logische Zeit nicht in ihrem Ergebnis, denn jeder transzen-
dente Maßstab einer solchen Einschätzung ist ja ausgeschlossen; sondern in dem 
(stets bedrohten, stets prekären) Geist, in dem sie unternommen ist: nicht zu wissen, 
was geschehen wird, nicht einmal, was zu geschehen habe, der Gleichzeitigkeit des 
Ungleichzeitigen eine Ungleichzeitigkeit des Gleichzeitigen entgegenzusetzen, d.h. 
eine Realität, deren Wahrheit sich mit ihr und aus ihr noch zu ergeben hat.  

Damit wird auch klarer, wie unsere Beispiele einzuschätzen sind: Es handelt 
sich bei ihnen um Werke, die eben diese Struktur deutlich und ansichtig machen. 
Darin sind sie ausgezeichnete und sehr spezielle Werke der Kultur; es sind Werke, 
die die Struktur des Gegenschlüssels selbst reflektieren. Wichtig ist aber, dass die 
Forderung des Gegenschlüssels in keiner Weise bereits eine bestimmte Forderung 

 
will und was die akzeptierten Formen der Erreichung des Ziels sind. Wo aber die 
Forderung nach einem Gegenschlüssel in unserem Sinn entsteht, da werden Ziel 
und Weg fragwürdig. Und alle solche biedere Interaktion hat bereits eine Vorstel-
lung davon, wer die handelnden Subjekte und Institutionen etc. sind, damit auch, 
wer und was je das Ich ist. Oder in der jährlichen Nachstellung einer historischen 
Szene, etwa einer gewonnenen Schlacht oder ähnlichem: Dort wird ja in dieser 
Nachstellung den Subjekten gesagt, wer sie sind, und das sogar in Gemeinschaft. 
Allerdings hat sich uns das Subjekt längst als eine Abweichung von jeder seiner 
Gemeinschaften erwiesen. Genau diese Bestimmung des Subjekts, des Ich, wird 
aber dort ein wirkliches Problem, wo ein Gegenschlüssel gefordert ist.  

Was geschieht denn mit dem Subjekt in dieser seltenen Forderung? Wird es et-
wa verewigt, den Zeiten enthoben? Ein letztes Beispiel soll dieses Problem erhellen 
helfen. Die Verkündigung ist ein klassisches Sujet der christlichen Malerei. Ge-
wöhnlich ist diese Szene im Profil dargestellt, wobei die Jungfrau, lesend und im 
blauen Gewand, auf der einen Seite sitzt, der strahlende Engel auf der anderen Seite 
des Bildes auftritt, um jener ihre Mutterschaft zu verkünden. Während Maria dabei 
in ihrer idealisierten und entrückten Schönheit dargestellt ist, wird der Auftritt des 
Engels nicht selten zur Gelegenheit einer besonderen künstlerischen Prachtentfal-
tung. Eine ganz andere, so vollkommen andere Verkündigung gibt dagegen An-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 443 

tonello da Messina in seiner Annunziata (zwischen 1474 und 1476, Palermo, Palaz-
zo Abatellis): 
 
 Abbildung 1: Antonello da Messina: Annunziata. 

 

 

 Foto: Bibliotheca Hertziana  Max-Planck-Institut für Kunstgeschichte, Rom 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


444 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Da sitzt die Jungfrau dem Betrachter direkt gegenüber, sieht in einem völlig gelas-
senen, ruhigen, fast neutralen Blick leicht von ihrem Buch auf und den Betrachter 
fast an, hebt die Hand in einer leisen Geste vom Buch, so als wollte sie noch einen 
Moment Geduld erbeten, bis sie das Kapitel fertiggelesen habe. Kein Eklat der 
Goldglorien, keine Dramatik, nichts ausgewiesen Göttliches liegt in diesem Bild. 
Nichts als die aristokratische Ruhe einer Frau, die von einem unerwarteten Besuch 
beim Lesen unterbrochen, aber keineswegs aufgeschreckt wird. 

Ich behaupte nun, dass auch dieses Gemälde in jene Reihe von Werken gehört, 
die sich durch die Herausstellung der Struktur des Gegenschlüssels auszeichnen. 
Denn was ist der Betrachter dieses Bildes für das Bild? Es bleibt unentschieden, 
und doch: Der Blick der Jungfrau geht nur um Zentimeter am Betrachter vorbei; der 
Engel selbst ist nicht abgebildet, nicht einmal ein von ihm ausgehender Lichtschein 
ist zwingend erkennbar; das Licht, das auf Gewand, Gesicht und Tisch fällt, hat 
nichts an sich, das an eine himmlische Erscheinung als ihre Quelle denken ließe. So 
ist der Betrachter fast der Engel der Verkündigung. Was soll das wohl heißen, ein 

heißt: nichts anderes als ein Bote oder Verkünder  und der Bote dieser Verkündi-
gung steht außerhalb des Bildes. Damit stellt sich für den Betrachter die Aufgabe 
zum Boten und Verkünder der Wahrheit und Zukunft jenes Bildes zu werden, das er 
betrachtet, ohne aber sich in die engelhafte Situierung ins Überzeitliche zurückzie-
hen zu können. Der Betrachter, das Subjekt, das den Gegenschlüssel beibringen 
muss, sieht sich also keineswegs mit seiner Verewigung konfrontiert; dieses Sub-
jekt als Betrachter, als Publikum, ist auch nicht  zumindest nicht, insofern es sich 
selbst erlebt und nicht Konstrukt etwa eines Künstlers ist  mit dem großen Ande-
ren zu verwechseln, der die Wahrheit dereinst anerkennen und bestätigen wird und 

 
Was der Moment des Gegenschlüssels also konstituiert, ist nur eines: die Kon-

frontation mit der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen selbst. Beides steht in radi-
kaler Unbestimmtheit da, so unbestimmt wie der Blick der Jungfrau in Antonellos 
Gemälde. Das, was bereits gesetzt wurde, derjenige, der es setzte, derjenige, der 
sich angesprochen, fast angeblickt sieht  sie alle erwarten ihre Wahrheit von der 

n, sie kann auch, ohne je-

mal angefertigten Summe des Seienden ermessen, und eine solche Summe lässt sich 
nicht ziehen.) Die Entgegensetzung ist ihrerseits noch ganz unbestimmt. Was aber 
in aller Unbestimmtheit gerade keine Milderung zulässt, ist das Ausgesetztsein des 

Subjekts (das den Gegenschlüssel bringen soll) an seine ihm eigene Gegenwart. 
Dieses Subjekt erfährt sich dann gerade nicht als verewigt oder sonstwie dem Ver-
gänglichen enthoben; die Karriere als Engel bleibt verschlossen. Das Subjekt ist 
das, das in seinem Hier und Jetzt angesprochen ist, in seiner Gleichzeitigkeit. Das 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 445 

widerspricht nun allen so vielfach wiederholten Elogen über die Ewigkeit der Kunst 
etc., doch in Wirklichkeit klärt es das Missverständnis, das diesen zugrunde liegt, 
allererst auf. Erstens hatten wir bereits gesehen, dass nur bestimmte Werke diese 
Struktur als solche herausstellen. Was für diese gilt, gilt daher nicht zwangsläufig 
für jeden kulturellen Akt. Zweitens hat aber jeder kulturelle Akt mit der Gleichzei-
tigkeit des Ungleichzeitigen zu schaffen. Jeder Akt der Kultur ist in Wirklichkeit 
die Herbeischaffung eines Gegenschlüssels. Nur wird in ihm eben nicht zwangläu-
fig diese Struktur, dass ein solcher erfordert ist, reflektiert. Im Gegenteil: Insofern 
als der Akt sich als Wiederholung auf ein Exemplum stützt, sich als Auslegung auf 
ein teilweise Unverstandenes bezieht oder als Abwehr auf ein Verworfenes reagiert, 
insofern auch als er sich in den Prozessen der Verewigung setzt (gleich ob in einer 
authentischen oder unauthentischen Weise)  insofern übergeht der Akt die funda-
mentale Fragwürdigung, die die analysierten Werke gerade aufzeigen. Es ist die 
Fragwürdigkeit, die mit dem Taumel des Augenblicks notwendig verbunden ist und 
die nichts anderes sagt als: Jetzt muss entschieden werden, jetzt steht in der Frage, 
wer Du bist und was deine Vergangenheit ist, die du verstehen, wiederholen oder 
aus der du lernen willst.  

Dass man in der Kunst und in Kultur allgemein die Neigung dazu hat, dem Pa-
thos des Überzeitlichen zu erliegen, liegt ganz einfach daran, dass alle hierher gehö-
rigen Vorgänge, wie bereits gezeigt, den Prozessen der Verewigung unterliegen, 
sich ihnen gar verdanken. Die Werke, die den Gegenschlüssel zum Thema machen, 
durchbrechen eben diese Verewigungen, sie durchstoßen  mit dem Bild aus der 
Kinematographie gesprochen  die vierte Wand. Sie machen, noch näher, das 
Durchstoßen dieser vierten Wand zu ihrem eigentlichen Thema. Damit sind sie den 
Prozessen der Verewigung verpflichtet und von ihnen abgängig; doch sie unterlau-
fen eben diese Prozesse und werfen damit das Subjekt in einer doppelten Bewegung 
in dessen Augenblick zurück. Statt Engel der Frohen Botschaft wird es zu dem 
Künder einer keineswegs sicheren Botschaft, einer, deren Konturen sich noch nicht 
einmal abschätzen lassen. Worauf diese Werke damit immer hinweisen, ist eine 
Tatsache, die durch unsere vielfältigen Einbindungen und ritualisierten Antworten 
meist überdeckt ist: dass nämlich tatsächlich ein jeder vom anderen die Aufdeckung 
seiner eigenen Wahrheit erwartet. Der andere wird die Wahrheit dessen erfinden, 
was ich bin und tue. Ein anderer ist das, und er wird es tun. So, nur so ist uns Zu-
kunft. Was diese Werke nun leisten, ist in eine Krisis zu führen, insofern als sie die-
ses Faktum ganz nackt vor den Betrachter stellen. Und ein solches Faktum, ganz 
nackt betrachtet, lässt keine bestimmte Antwort mehr zu. Die bestimmten Antwor-
ten können nicht anders als sich, sei es in bestimmender (also einer Tradition siche-
ren) oder in reflektierender (also diese überschreitender) Weise, auf eine Geschichte 
zu stützen. Aus dieser heraus gewinnt jede konkrete Antwort ihr Gewicht und ihre 
Möglichkeit. Wenn aber Guillaume kurz und bündig erklärt, dass er noch den Ge-
genschlüssel erwartet, wenn Pico behauptet, dass der Mensch ganz grundsätzlich 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


446 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ist!) der Schöpfung berufen ist, wenn sich das Spiel der Erinnerungen und Wieder-
holungen bei Shakespeare in eine Grundsätzlichkeit erhebt, die nicht mehr auf eine 
Antwort oder eine Auslegung zu reduzieren wäre, wenn sich die Frage stellt, wie 
Taylor überhaupt spricht und vor allem mit wem, wenn schließlich die Heilige 
Jungfrau mit radikal unbestimmtem Blick am Künder ihrer Wahrheit knapp vorbei-
sieht  dann wird eine Struktur ansichtig, im strengen Sinn anschaulich, die als 

Struktur formuliert keine Antwort kennt und kennen kann, die aber immer längst in 
die Artikulation der Welten eingebunden ist, und zwar einfach dadurch, dass es in 
diesen Artikulationen keine Strukturen gibt, die nicht längst in ihre Konkretion und 
die ihnen angehörige logische Zeit eingesenkt wären.  

Indem diese Werke weiterhin das Subjekt so künstlich zu einem bloßen Subjekt 
des Augenblicks reduzieren, zu einer Konfrontation mit der Gleichzeitigkeit des 
Ungleichzeitigen gerade jetzt zwingen, stellen sie damit wiederum künstlich und al-

es 
Apeirons her. Ich bin da angesprochen, und zwar jetzt. Aber in so unbestimmter 
Weise, so abstrakt, gewissermaßen, dass jede Antwort möglich wäre und damit kei-
ne. Daher sagten wir oben, dass die Forderung nach einem Gegenschlüssel ohne 
Verlust ausbleiben kann: In diesen Werken zumindest, in denen es um die Heraus-
stellung der Struktur selbst zu schaffen ist, muss der verwirklichte Gegenschlüssel 
bereits eine Verunreinigung der Erfahrung selbst sein  keine dramatische, keine 
beklagenswerte, aber eben doch so eine, die der Pointe des Werkes performativ wi-
derstreitet. 

Was ein solcher Gegenschlüssel ist, wurde schon angedeutet: Etwas war gesetzt 
worden, etwas anderes wird nun entgegengesetzt. Dieses andere kann alles Mögli-
che sein. Wesentlich ist aber, dass sich erstens alle Kultur in diesen Akten der Set-
zung und Entgegensetzung bildet, dass diese aufeinander bezogenen Akte aber 
zweitens immer eine Asymmetrie konstituieren. Denn diese beiden Akte und Set-
zungen müssen sich je verfehlen: Es gibt hier zum einen keine Innerlichkeit, keine 
Intimität und Berührung oder Durchdringung (wie ja überhaupt nirgends). Wir blei-
ben im besten metaphysischen Sinn auch hier an der Oberfläche. Wer dem anderen 
die Wahrheit erfindet, der dringt dadurch ja nicht in ihn ein, weder um aus ihm die-
se Wahrheit in einer minutiösen Analyse zu entnehmen noch um sie ihm einzuimp-
fen. Jede wohlverstandene psychologische Arbeit kann ja nur zum Ziel haben, dass 
der Analysand erkennt, dass der andere keineswegs mehr über ihn weiß als er 
selbst; wo diese Einsicht nicht nur verweigert, sondern aktiv zu zerstreuen gesucht 
wird, dort herrscht die übermenschliche Weisheit des Gurus, der in seiner Manipu-
lationstätigkeit auf die Performativität der Theorien des Ich setzen kann. In jedem 
Fall aber sind es Realitäten, die als Setzungen und Gegensetzungen zwischen zwei-
en als Vorboten einer zu enthüllenden Wahrheit dienen, Realitäten, die keine meta-
physische Tiefendimension besitzen. Wer sich von den Setzungen des anderen die 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 447 

eigene Wahrheit erwartet, macht daher keinen Fehler, sondern folgt vielmehr einer 
transzendentalen Struktur. Doch wird er vom anderen in Wirklichkeit niemals jenes 
Zauberwort, seinen ureigensten Namen erhalten, die Wahrheit bleibt eine ausste-
hende. 

Zum anderen ist bereits die Erwartung, die dieses Subjekt so an den anderen 
heranträgt, längst eine irrige. Nicht nur also verfehlt der andere die Wahrheit des 
Subjekts immer, sondern dieses erst recht die Wahrheit des anderen. Und diese ge-
genseitige Unterstellung bringt eine verwickelte asymmetrische Beziehung zustan-
de. Die Urszene, in der sich Menschen gegenseitig den Gegenschlüssel beibringen, 
verdeutlicht das in frappanter Weise. Denn wenn die Eltern einem Kind den Namen 

n, so 
viel mehr als nur das ist, dann bedankt sich das Kind, indem es eine besondere Art 

 jene beiden Ausdrücke in denen sich 
nun unentwirrbar Name, Begriff, Anspruch, Wahrheitsunterstellung, Bewunderung, 
Emporschauen, Werben vereinigen.  

leichzeitigen in einer 
doppelten Setzung von Realität handhabbar gemacht wird, entspricht dabei sehr ge-
nau der psychoanalytischen Situation von Übertragung und Gegenübertragung, in 
der ein jeder in den anderen jenes hineinträgt, was seiner ihm eigenen logischen 
Zeit entstammt, womit das gegenseitige Verfehlen zur Regel des menschlichen Zu-
sammenlebens wird, deren Ausnahmen gezählt sind. Aber auch hier ist die Situati-
on eine asymmetrische, alleine schon deswegen, weil die logische Zeit des einen 
gerade erst beginnt. Wir können das zusammenfassen, indem wir zum einen mit 

3 Den Er-
wachsenen gibt es in der Tat nicht; er ist das, von dem her sich das Kind als Kind 
begreift. Dabei setzt dieses Kind ganz im Sinn eines echten Mythos eine strenge 
Differenz voraus, die zur Erklärung herhalten muss, wobei diese sich aber für den, 
der die logische Zeit bereits durchgemacht hat, als eine sehr fragwürdige Sache ent-
puppt. Zumindest lässt sich nicht jene strenge Differenz aufrechterhalten, von der 
der Mythos ausgeht; damit droht aber zumindest auch die Position der Wahrheit, 
die Aufschluss darüber geben soll, was das Kind ist, zusammenzubrechen. 

Zum anderen entsteht das Kind aus dem Phantasma seiner Eltern, und zwar 
ganz gleich, ob man dabei das sexuelle Phantasma der Zeugung oder aber das Zu-
kunftsphantasma dessen, was das Kind sein wird, im Auge hat. Dies war im Corio-

lan ebenso begegnet wie in Frankenstein. Die Unmöglichkeit der Koinzidenz mit 
diesem Phantasma macht das Kind zu einem Monstrum (in unserem Sinn). Es zeigt 
sich so auch von dieser Seite die Entsprechung von Phantasie und Namen, die wir 
bei der Thematisierung der Prozesse der Verewigung feststellen konnten.  

                                                             
3  Gómez Dávila: Das Leben ist die Guillotine der Wahrheiten. 42.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


448 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

thos und Phantasma gegenseitig. Diese Verfehlung ist als solche notwendig, sie 
wird aber vor allem dann dramatisch, wenn sich Mythos und Phantasma nicht von 
der Wirklichkeit eines Besseren, oder doch eines anderen belehren lässt. Denn das 

Kinder, so wie es selbst Kind ist, und gibt ihnen den Namen, doch auf die Gefahr 
hin, dass es eines Tages seinerseits von diesen Kindern den Namen erhält. Schöpfer 
und Hervorgebrachtes stellen so wiederum eine asymmetrische Dialektik vor, wo-
nach der Schöpfer in seiner Setzung den Namen gibt, das Hervorgebrachte aber 
selbst entweder monströses Sein ist (also Subjekt) oder aber solches, was eine Ge-
gensetzung einfordert; in beiden Fällen wird nachträglich der Schöpfer von dem be-
stimmt, was er eigentlich souverän hervorgebracht zu haben glaubte. Er wird den 
Namen seiner Kinder erhalten, ein Phänomen, das die Ethnologie als Teknonymie 
bezeichnet.  

Wiederum scheinen das sehr spekulative Thesen zu sein. Sie sind aber wohl 
durch alle vorangegangenen Ausführungen verständlich gemacht. Vor allem darf 
man sich natürlich nicht an der Rede von einem Schöpfer stoßen; nach allem, was 
bislang erklärt wurde, ist sicher klar, dass hier nicht mehr ein theologisch oder 

Stifter oder Vollzieher eines Akts, ist ein solches Seiendes, das sich der Revision 
jener Zeiten unterworfen sieht, denen er nicht angehört (und das nicht einfach nur, 

in verschiedensten anderen Zeiten fortwirkt und in ihnen Gegenschlüssel hervor-
bringt). Gleichwohl findet sich eine Parallele dieser Konzeption ausgerechnet bei 
einem Autor, der einer bewussten Untergrabung der theologisch geprägten Meta-
physik keineswegs verdächtig ist, im Gegenteil: Malebranche sieht vielmehr in der 
Zusammenführung der modernen cartesischen Philosophie mit der klassischen au-
gustinischen Theologie die Aufgabe des Denkens. Und doch, dort, wo er sucht, die 
Bewegung der Körper mit metaphysischer Strenge zu erklären, stößt er auf das 
Problem, dass eine Verursachung durch den Willen eines endlichen Subjekts radi-
kal unverständlich und damit, gemäß seiner cartesianischen Vorannahmen, unmög-
lich ist. Es gibt also, so Malebranche, nur eine wirkliche Ursache (cause véritable) 
aller Bewegungen der Natur, und das ist der Wille Gottes. Dies gilt für die Bewe-
gungen der unbeseelten Natur ganz ebenso wie für die der Körper der Menschen. 
Was ist nun aber mein Wille, etwa den Arm zu heben? Dieser endliche Wille, der 
keinerlei Macht über seinen eigenen Körper hat, ist die natürliche oder Gelegen-
heitsursache (causes naturelles, causes occasionelles) für die Bewegung. Und wie 
kommt es von einer Gelegenheitsursache zur wirklichen und damit zur Bewegung? 
Durch Vermittlung des Willens Gottes, der durch den Willen des endlichen und ge-
schaffenen Wesens bestimmt (déterminer) wird! 
point une cause réelle et véritable, mais seulement une cause occasionelle, et qui 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 449 

 ren-
4 Gott gibt ebenso den Geistern die Hinordnung auf das höchste Gut, also 

ihn selbst, ein  in Malebranches mechanistischer Terminologie stößt er sie dahin 
(pousse) , doch sind die Geister in der Lage, diese Stoßrichtung abzulenken, sie 
auf andere Objekte hin zu bestimmen (déterminer). Und das geht in der Tat so weit, 
dass wir diese Bestimmung des göttlichen Willens durch unseren endlichen auch zu 
verdammenswerten Akten gebrauchen, uns seiner bedienen (servir) können.5  

Das Faszinierende dieser (in der Tat wenig überzeugenden) Metaphysik ist, dass 
sie wider ihren Willen jene Thesen bestätigt, die uns in der Verfolgung der Struktur 
des Gegenschlüssels begegnet sind. Auch hier, bei Malebranche wird das Geschöpf 
letzten Endes zum Schöpfer seines Schöpfers, kehrt sich in jedem Augenblick, eben 
bei jeder Gelegenheit die Reihenfolge der Verursachung um, muss Gott einen Wil-
len wiederholen und spiegeln, der zuerst ein anderer ist (und dann doch vielleicht 
noch einmal früher der göttliche, insofern Gott Schöpfer ist), vervielfältigen sich 
die Zeiten, die in jedem Augenblick zusammengeführt werden müssen (die Zeit des 
endlichen Willens, des göttlichen Willens und der materiellen Bewegung),6 und 
auch hier wird das Subjekt zu einem Clinamen der Wahrheit, das nur mehr in der 
absoluten Transzendenz Gottes aufgehoben werden kann, da sich diese Abwei-
chung durch die Sünde in die Textur des menschlichen Seins selbst eingeschlichen 
hat. (Dagegen sehen wir nun, dass der Sünde ihr ursprünglicher griechischer Sinn 
zurückgegeben werden muss: das hamartanein bezeichnet das notwendige Verfeh-
len einer Ordnung, die zwischen Normativität und Deskription und zwischen Buch-
stabe und Geist so schwankt, dass ihr unter keinen Umständen Genüge getan wer-
den kann: Das Subjekt als Clinamen und reine Intensität lässt das ontologisch nicht 
zu.) Und doch behauptet Malebranche diese seine Philosophie als die einzig wirk-
lich christliche, da jede Zuerkennung wenn auch endlicher so doch wirklicher 
Mächte an geschaffene Entitäten im Grunde einer Vervielfältigung und Abstufung 
                                                             
4  Nicolas Malebranche: De la recherche de la vérité. Livres IV-VI. 278. Dieses kurze Kapi-

tel (Buch VI, Teil II, Kapitel III) ist der systematische Kern dieses im Großen und Gan-

zen sehr geschwätzigen und redundanten Buches, jener Kern, in dem man das kon-

 

5  So 283 oder auch 276, wo die Säufer sich des Allmächtigen ungerechterweise zu ihrer 

Zügellosigkeit bedienen! Es ist wahr, dass Malebranche auf 281 erklärt, dass Gott auch 

die einem besonders verdorbenen Willen (einem dämonischen) gegenteilige Handlung 

verursachen kann. Aber er bleibt dabei jede Auskunft schuldig, ob auch bei uns Men-

von unserem Willen bestimmen zu lassen, zu rechnen ist.  

6  Auf 282 schlägt er gar in polemischer Absicht vor, dass man doch, wenn man annehmen 

wolle, das Endliche habe Schöpferkraft, ebenso gut den Zeiten die Kraft der Schöpfung 

zusc  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


450 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

des Göttlichen, also letztlich zu einem Polytheismus führen muss. Diesem Nahezu-
häretiker ist jeder, der einem anderen als nur Gott eine wirkliche Macht zuschreibt, 
ein Heide. 

 
In alledem steht im Mittelpunkt das fertige Werk. Es ist jenes Etwas, das von ir-
gendjemandem gesetzt worden war. Und es ist das Etwas, um das herum sich 
Gleichgültigkeit oder die Notwendigkeit eines anderen Etwas formieren kann. Fer-
tig ist dasjenige, was eines anderen bedarf, um ihm die Wahrheit zu geben oder 
auch zu nehmen. Ob es wie bei Pico und Malebranche die Schöpfung als eine ganze 
ist, ob es das Lied Guillaumes ist, das Leben Coriolans oder die Ermordung Cäsars, 
ein Film oder die von ihm imaginierte Vernichtung der Menschheit, ein Gemälde 
oder ein Blick  da steht etwas da, und es steht da in seinem ihm eigenen Flirren 

schen dem Deskriptiven und dem Normativen des Namens. Irgendwo in diesen Un-
schärfen, die Realität für uns ausmachen, bildet sich die Forderung nach einem Ge-
genschlüssel, eine Forderung, die die analysierten Werke als solche in den Blick-
punkt treten lassen.  

Bleibt der Gegenschlüssel, das Entgegengesetzte in derselben Logik, im selben 
Feld, treiben sich Akt und Gegenakt nur gegenseitig hoch, suchen sie sich gegensei-
tig zu übertrumpfen, oder aber sich zu übertünchen oder gar zu ignorieren, dann 
wird der Abgrund der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen wiederum nur über-
sprungen und in eine Biederkeit der Verrechnung hinabgezogen bzw. (was dasselbe 
ist) in der Bezugnahme auf ein altes Recht, eine nicht zu überbietende Ungleichzei-
tigkeit (nämlich eine in Natur übergegangene Vergangenheit und Geschichte) ge-
leugnet. Das, was wir versuchsweise einen authentischen Akt nannten, wäre dann 
ein solcher, der sich der ganzen asymmetrischen Spannung der Gleichzeitigkeit des 
Ungleichzeitigen aussetzt und damit vielleicht einen Gegenschlüssel beibringt, der 
anderes, Neues setzt, der eine Zukunft erst konkret eröffnet.  

 
Dieser ganze Umweg, um jene eine metaphysische Grundfrage wenigstens in einer 

gesichts der Vervielfältigung der Subjekte, Zeiten, Welten? Leben wir etwa nicht in 
einer Zeit, wo es uns doch immer gelingt, uns zu verabreden und die Uhrzeit zu sa-
gen?  

Da die Zeit sich einer Metaphysik der Immanenz als die einzige und absolut ir-
reduzible Dimension des Seins entpuppt, muss diese Frage die Fundamente einer 
solchen Metaphysik berühren. Die Antwort, die wir darauf geben können, hat sich 
in der Analyse jener Werke, die die Struktur des Gegenschlüssels veranschaulichen, 
bereits abgezeichnet. Die Zeit ist nichts anderes als die Gleichzeitigkeit des Un-

gleichzeitigen. Diese Formel, so dünn und unbefriedigend sie auch sein mag, muss 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 451 

bis auf Weiteres als die letzte passive Koppelung einer Metaphysik der Immanenz 
gelten. Denn in dieser Gleichzeitigkeit liegt wohl ein Rätsel, ein (im Augenblick) 
nicht weiter erklärliches Rätsel; und jedes Rätsel so grundlegender Art droht immer, 
doch wieder in die Ansetzung einer Transzendenz zu gleiten und damit die Grund-

ist irreduzibel jener Taumel, der in keiner Weise wiederholbar, aufzeichenbar, kate-
gorisierbar, verewigbar ist; die Zeit ist der wahre Operator der Immanenz selbst. 
Bleibt man sich dessen bewusst, dann wird auch das Abgleiten jenes Rätsels in eine 
Transzendenz keine Gefahr mehr sein. Die Zeit ist genau das, was sich jeder Trans-
zendenz entzieht, man kann auch sagen, die Zeit ist der absolute und endgültige 
Gegenbeweis gegen jede philosophische Transzendenz.  

Inwiefern Ungleichzeitigkeit, wird man fragen. Was soll denn da ungleichzeitig 
sein, wo wir uns doch um 15h am Rathaus treffen und den Aufgang der Sonne mit 
Präzision vorherberechnen können? Aber darin liegt eben bereits das Produkt der 
Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen. Der Gang der Gestirne oder die Strahlungen 
von Atomen sind nicht weniger partikulare Zeiten als die Jahreszeiten oder das Al-
tern. Wir treffen hier doch nur dieselbe Figur wieder, die wir als Charakteristik von 
Kultur überhaupt bereits angetroffen hatten: die zunehmende Nivellierung der Ma-
terialität und, in der modernen Kultur, die Metapher der Mathematik. Es ist der 
Versuch, dem Rätsel der Gleichzeitigkeit auf die Spur zu kommen, indem diese 
gemessen wird und das anhand der am wenigsten unvorhersehbaren Zeit, die sich 
finden lässt. Gesucht ist dort eine Zeit, die fast die Verlässlichkeit, aber auch die 
Formalität der Zahl gewinnt. Bei aller praktischen Bedeutung, bei aller Nützlichkeit 

 dem metaphysischen Rätsel ist damit nicht ein Iota genommen, ja man hat sich 
von ihm als Rätsel losgesagt.  

Wir müssen mit der doppelten Einsicht ernst machen, dass Zeit und damit Sein 
überhaupt nur im Taumel des Augenblicks ist und dass es jede Zeit nur in Differenz 
zu anderen Zeiten gibt. Die natürlichen Zeiten der Gestirne, der Gezeiten, der ato-
maren Strahlungen sind solche partikularen Zeiten. Noch viel abgründiger stellt 
sich die Differenz der Zeit aber dar, wenn die transzendentale Perspektive in ihrer 
ganzen Tragweite eingeführt wird. Dann nämlich zeigt sich, wie ein jeder seine ei-
gene Zeit hat, wie ein jeder sogar eine Vielzahl eigener Zeiten hat, wie das Altern 
als übergreifende nicht-indifferente, also als logische Zeit des Subjekts fungiert, wie 
sich dieses Altern vielfältig differenziert, wie die Sprachen, Traditionen, die Ge-
schichten und Gruppenzugehörigkeiten, nicht zuletzt auch die konkreten, nur mir 
angehörigen Erlebnisse ganz ebenso viele Zeiten, je eigene Rhythmen bilden, die 
sich von keiner Atomuhr messen lassen und doch Wirklichkeit im allerstrengsten 
Sinn erst ermöglichen. Dann zeigt sich auch, dass diese vielen Zeiten, die meine 
sind, wiederum unendlich vielen Zeiten bei all den anderen gegenüberstehen, Diffe-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


452 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

gemerkt, hier ist nicht von irgendwelchen Science-Fiction-Ideen die Rede, wonach 
wir in Paralleluniversen leben, während uns Aliens vorspiegeln, wir lebten in dem-
selben Universum oder ähnlicher Unfug. Man muss das doch ganz konkret nehmen: 
Wie könnte es dieselbe Zeit sein, die ein Sterbender in seinen letzten Atemzügen 

zubringen? Oder 

vielleicht nur ein Haus weiter, den Anfang oder das Ende einer großen Liebe oder 
auch nur eine sehr große und sehr wenig pathetische Langeweile erlebt? Oder wie 
sollten Menschen, die aus unterschiedlichen Sprachen heraus leben, tatsächlich in 
derselben Zeit sein, da jede Sprache doch Brunnen in die Vergangenheit gräbt (um 
an Eisenhauers Ausdruck anzuknüpfen), und solche Vergangenheiten hier tiefer, 
dort breiter, mal vertrocknet, bald überquellend sind? Und ganz banal  aber eben 
nicht banal genug oder aber zu banal  die in keiner Weise kommensurable Unter-

je eigene Rhythmik
schiedlichen Zeiten, meine wie die der anderen, sind wesentlich inkommensurabel. 
Sie zu messen ist zwar möglich, aber doch nur ein Weg, um dem Rätsel, das darin 
liegt, auszuweichen. Denn gemessen werden nicht die Zeiten, nicht das Ungleich-
zeitige, sondern nur und ausschließlich deren Gleichzeitigkeit, also nur die eine Sei-
te jener Formel, die nur in der asymmetrischen Spannung die vollständige Definiti-
on der Zeit abgibt. Man könnte die Zeit dann auch als das Schema der Berührung 
bezeichnen, als jenes Schema also, das die unterschiedlichen und inkommensurab-
len Zeiten und Welten je und gelegentlich in eine Tangente bringt, nur eine Tangen-
te allerdings, keine Überschneidung. Dieses Schema der Berührung kann eben nicht 
hypostasiert werden, da es nur im Taumel des Augenblicks ist und da die Gleichzei-
tigkeit, die es stiftet, nur in der Spannung zum Ungleichzeitigen ist.  

Es gibt ein Phänomen, das diese Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen in den 
Blick rückt und zugleich in Beziehung bringt zur Thematik der reinen Intensität, 
nämlich den Limbo der Bahnhöfe und Flughäfen. Bahnhöfe und Flughäfen sind 

-
te einer erzwungenen Gleichzeitigkeit: Dort gehen und stehen Hunderte Menschen, 
die eine Zeit teilen, die sie nicht teilen wollen. Dabei ist es die formale Gleichheit 
ihres Ziels  einen Zug zu erwischen und dann irgendwohin zu reisen , die sie ge-
rade nicht einander annähert, sondern vielmehr auf ihre je eigenen Zeiten zurück-
wirft. Es schneiden sich in jedem Augenblick Hunderte Zeiten, aber wider Willen 
und wie in einer aufdringlichen Parodie einer jeden einzelnen. Im Eilen, Trödeln, 
Zeit Vertändeln, bis der Zug kommt, wird die Dringlichkeit der Zeit als eine solche 
spürbar. Entweder muss man (wenn man zu spät ist) gegen sie anrennen oder aber 
(wenn man zu früh ist) man muss eine ganz und gar leere Zeit, ein Intervall, das nun 
wirklich durch nichts anderes mehr gekennzeichnet ist als durch eine nackte Uhrzeit 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 453 

(an der mein Zug abfährt), irgendwie füllen. Menschen an diesen Orten sind selbst-
vergessen, selbst noch in ihrer Langeweile; sie wollen dort nicht sein und warten 
dort sichtlich eine Zeit ab  und sie tun nichts anderes. Die anderen, die dasselbe 
tun, sind der Spiegel, in dem sich dieses hässliche Bild einer ganz und gar moder-
nen weil nur mehr formalen und durch eine Zahl bestimmten Zeit dem Auge darbie-
tet. Und es ist gerade diese Formalität, die eine Gemeinschaft, ein wenigstens ober-
flächliches Zusammenkommen unmöglich macht. Die Formalität des gemeinsamen 

re Unterschiedenheit der je eigenen Zeiten und Welten nur umso stärker in den 
Vordergrund, sie macht diese geradezu sichtbar und mit Händen greifbar. Gerade 

Zug wartet oder zum selben Hangar rennt, gerade dort und darin macht sich die 
Kluft zwischen den Zeiten und Welten umso vehementer fühlbar. 

Hier wie überall sonst wickelt sich die Intensität des Subjektseins um jene flir-
rende Oberfläche, die das Subjekt von seinem anderen trennt. Und das Unbehagen, 
mit dem sich das Subjekt in seiner bloß formalen Zeit in allen anderen erkennt, ist 
nicht zuletzt auf das unscharfe Verhältnis zurückzuführen, in dem er zu jenen steht: 
ihnen zum Verwechseln ähnlich zu sehen und dabei seine radikale Inkommensura-
bilität umso stärker zu spüren. Dabei ist der Charakter dieser Inkommensurabilität 
keineswegs entschieden: zum einen will dieses Subjekt den anderen überhaupt nicht 
ähnlich sehen, taucht diese das Diktat einer formalen Zeit doch in ein graues Licht 
der bloßen Tatsächlichkeit und der Trivialität; andererseits weiß es, dass ein wirkli-
cher Kontakt, eine menschliche Anrede es erlauben würde, diese pragmatische 
Rohheit, die ja auch seine eigene ist, zumindest für einen Augenblick zu überwin-
den, so prekär diese Überwindung auch ist (wer weiß, ob man in der Lage wäre, das 
Gespräch weiterzuführen, ob es nicht, doppelt peinlich, wieder zum Stocken käme). 
So oszillieren die anderen in Abgrenzung und Öffnung. Doch ist diese Öffnung an 
jenen Orten in eine nahezu unüberwindliche Begrenztheit gedrückt; die Reduktion 
der Zeit auf eine bloß formale Zeit, die es herumzubringen gilt, lässt einen mensch-
lichen Kontakt fast immer nur für Augenblicke zu; diese Orte mit ihrer ihnen eige-
nen Ökonomie der Zeit (und natürlich auch des Raumes) führen immer wieder auf 

ichkeit auf die unhintergehbare 
Einzigkeit meiner Zeit zurück, diesseits aller wirklichen Gleichzeitigkeit. 

Während also die oben analysierten Werke vor die Gleichzeitigkeit des Un-
gleichzeitigen als ein Angesprochensein führen, das die ganz unbestimmte Forde-
rung eines Gegenschlüssels stellt, ein Gegenschlüssel, der dem Ungleichzeitigen 
wie dem Subjekt selbst die Wahrheit zu geben hätte, während sich dort also das In-
kommensurable meiner Zeit und der anderen Zeit als der Auftrag ihrer Vermittlung 
in einer neuen Setzung präsentiert  wirft gerade der Formalismus der Gleichzeitig-
keit an diesen Orten das Subjekt in eine Privatheit zurück, die kaum mehr zu über-
winden ist, indem er jede wirkliche Setzung unmöglich macht: Wo ich nur als blo-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


454 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

ßes Subjekt, das irgendwo eine für alle gleiche Zeit verbringt, angesprochen bin, da 
kann ich nicht antworten. Das reine Subjekt, das diese Orte inszenieren und allein 
zulassen, hat keine Geschichte und Erinnerung, aus der heraus es eine Setzung eher 
als jede andere vollziehen könnte. Wovor also die Werke, die den Gegenschlüssel 
thematisieren, erkenntnismäßig und spekulierend stellen  nämlich diese reine und 
formal betrachtet völlig unbestimmte Forderung einer Antwort auf ein Ungleichzei-
tiges , das inszenieren diese Orte real und praktisch. An ihnen bin ich ein reines 
Subjekt mit einer reinen und formalen Zeit, und als solches kann ich nichts sagen, 
kann ich nichts setzen, da jede Setzung ihr Leben nur und ausschließlich aus der 
Kontingenz zieht (sei es in der Gewohnheitsmäßigkeit der biederen Welt oder in der 
Auseinandersetzung mit der je eigenen Geschichtlichkeit im Kampf um die Füllung 

Inszenierungen von Zeit diese und jede Kontingenz. Und in noch kleinerem Maß-
stab ist dies die Peinlichkeit des Aufzugs: Irgendetwas müsste man sagen, um die 
drückende Stille zu durchbrechen, irgendetwas. Aber was sollte man schon sagen, 
da man doch nur diese wenigen Sekunden bis zum nächsten Stock teilt, da der Ort 
ja nic

aus mir und dem anderen Subjekte einer indifferenten Zeit macht, uns beide der 
konkreten und wirklich gelebten Geschichtlichkeit unseres Seins entkleidet, kann 
nichts gesagt werden. Reine Subjekte einer reinen Zeit sprechen und tun nichts. Und 
je länger diese Entkleidung und R
der Zeit andauert, desto intensiver wird sie erfahren: in umso intensiverer Peinlich-
keit und umso intensiverer Unmöglichkeit, der Peinlichkeit durch irgendeine Set-
zung ein Ende zu bereiten. (Wenn in manchen Aufzügen Musik erklingt, dann also 
nicht nur um das Schreien des Schweigens zu übertönen, sondern auch um diese 
formale und reine Zeit in ihrer Zudringlichkeit mit einer Rhythmisierung zu über-
decken, die ganz und gar innerlichen, nicht-formalen Gesetzen gehorcht.) Diese 
Peinlichkeit wie das Unbehagen der Nicht-Orte sind Modulationen der Intensität, 
die sich auf ein in besonderer, tatsächlich moderner Weise ungeklärtes Verhältnis 
zum anderen stützen, deren Operator die Formalisierung einer Zeit ist, die dann nur 
ebenso formal geteilt werden kann. Diese Formalisierung schneidet jeder Setzung 
den Weg ab. Es zeigt sich dann in ganz neuer Dringlichkeit und, vor dem Hinter-
grund der Performativität der Theorien des Ich, in neuer, Husserl unbekannter 
Tragweite, welche Wahrheit und welche Gefahr dessen berühmter Satz ausdrückt: 

7 An solchen 
Orten wie den Aufzügen, Bahnhöfen, Flughäfen haben sich diese Tatsachenwissen-
schaften inkarniert und bringen dann ta
                                                             
7  Husserl: Krisis. Hua VI. 4.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 455 

was genau wird das heißen?), bloße Tatsachenmenschen hervor, die kaum mehr zu-
einander sprechen können.  

Man sollte das nicht allzu schnell als eine konservative Kulturschelte missver-
stehen. Primär geht es um die Gegenüberstellung zweier einander ähnlicher und 
doch grundverschiedener Situationen, der des Angesprochenseins und der einer 
künstlicher Epuration des Subjekts; daraus ergibt sich eine für unser Thema beson-
ders bedenkenswerte Folge, nämlich dass und wie jene Theorien, die in ihrer Per-
formativität das Ich hervorbringen, noch in solchen Kulturgestaltungen wie der 
Konzeption gewisser Funktionalitäten und damit verbundener Gebäude ihre Kraft 
verwirklichen.8 
                                                             
8  Die Charakteristik der Zeit als einer Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen wurde, soweit 

ich sehen kann, bislang noch nicht gefasst. Ich habe bei Levinas eine Konzeption gefun-

den, die dieser nahe 

nuität der Zeit gegründet ist (vgl. Totalité et infini. 313-318). Zwischen Vater und Sohn 

steht ein Nichts de  un temps mort  est la 

neuen Wesens gestiftet ist (und die den parmenideischen Begriff des Seins im Singular 

aufbricht, 301 f.), ist für Levinas auch wirkliche Verzeihung möglich, nämlich als echtes 

Zurückkommen auf eine Vergangenheit, die nicht getilgt oder vergessen, sondern im 

und nicht quantitativen Zeitbegriffs ist auch das zweite Kapitel von Bergsons Essai sur 

les données immédiates de la conscience gewidmet. Diese intensive und qualitative Zeit, 

d

als auch der Konzeption der reinen Intensität nahe. Doch irritiert das, was man wohl nur 

als eine metaphysische Trennung zwischen Raum und Dauer bezeichnen kann: Durchge-

hend spricht Bergson so, als ließe sich diese ganz ohne jenen denken, und er führt so eine 

Spaltung ins Sein ein, wo man, phänomenologisch gesprochen, eine strenge Unterschei-

dung von zwar heterogenen, aber in der Konstitution von Wirklichkeit zusammenwirken-

den Momenten hat. Wieder scheint sich die unklare Haltung zur transzendentalen Frage 

dass alle Spekulationen über Einheiten, Mannigfaltigkeiten und den Raum, die dem Kapi-

tel als Einleitung und Voraussetzung dienen, schief sind; ein Vergleich mit Freges nur 

fünf Jahre zuvor erschienen Grundlagen der Arithmetik ist hier aufschlussreich, da in de-

ren Kapiteln I-III praktisch alle Aussagen über Zahl und Einheit, auf die Bergson sich 

stützt, als irrig erwiesen sind. Nicht mehr in der gleichen Weise trifft diese Kritik auf das 

letzte Kapitel von Matière et mémoire 

Perspektive die materielle Welt als eine Vielzahl, ja: eine Unzahl ineinander verschränk-

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


456 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

Am Ende dieses langen Wegs zeigt sich demnach die spezifische Aufgabe, der das 
Subjekt untersteht. Da das Messer des Namens immer schon in sein Apeiron reiner 
Intensität geschnitten hat und damit jene flirrende Oberfläche hervorgebracht hat, 
kann das Subjekt nicht anders, als sich eingeordnet zu finden in eine Wahrheit, die 
längst entschieden hat, was es sein kann und unter welchen Bedingungen. Insofern 
das Subjekt aber als ein solches notwendig ein Clinamen der Geschichten und Wel-
ten ist, muss es zwangsläufig eine monströse Abweichung der Ordnungen hervor-
bringen oder aber sich in seinem Verfehlen der Ordnungen selbst in seiner Monst-
rosität begreifen. Monstrumsein und Subjektsein ist damit dasselbe. Dieses Monst-
rum, jene Realität, die wie ein lichtdurchlässiger Körper dieses Licht doch bricht 
und umlenkt, steht in einer Weise für sich selbst ein, verweist auf sich selbst, dass 
es sich in nackter und steriler Selbstaffirmation oder in autistischem Schweigen und 
Genuss der eigenen Intensität verlieren müsste. Dass es sich nicht verliert, dass es 
jene Sozialität, die der Name ihm schon als Fremdes ins Fleisch gesenkt hatte, sich 
auch als ein Nicht-Fremdes erwerben kann, das hängt von seiner Fähigkeit ab, all 
dem Gesetzten der Gesetze ein anderes entgegenzusetzen. Was dieses andere ist 
und welchen Vertex es zu tragen vermag, ist dabei niemals von vornherein geklärt: 
Verweigerung und Verstummen, Unterordnung und Affirmation, Aufbegehren und 
Verwerfen, Akzeptieren und Subversion  solche und andere Möglichkeiten stehen 
dem Subjekt offen. Doch immer muss es eine Setzung sein, ein anderes, das dem 
schon Gesetzten entgegengesetzt wird und eine unauflösliche Asymmetrie und da-
mit auch Dialektik stiftet, mit der das Subjekt sich ein-, aus-, querordnet. Welches 
Verhältnis zu den Ordnungen und Gesetzen, die das Subjekt übersteigen und ihm 
vorhergehen, dieses einnimmt, liegt dabei nicht in der Realität des Gesetzten schon 
enthalten, es ist dem Subjekt auch selbst nicht durchsichtig, denn diese Setzungen 
unterliegen wie alles Sein der logischen Zeit und sind daher nicht nur der Neuerfin-
                                                                                                                                       

ter Rhythmen fasst, die zusammen und gegeneinander erst die Fülle der Dauer bilden. In 

ganz dieselbe Richtung geht auch Simondons Theorie der Phasen, deren Rhythmik und 

 ff.). Man wird also hier echte Vorläufer sehen müssen. 

Hingegen gelangen Heideggers Analysen in den letzten Kapiteln von Sein und Zeit, so 

sehr sie die Problematik tiefer angreifen als große Teile der Tradition, nicht zur letzten 

Konsequenz. Über die Unterscheidung von Zeitlichkeit und Innerzeitigkeit kommt Hei-

degger nicht hinaus; die notwendige Pluralität der Zeiten ist höchstens zu erahnen. Sartre 

spricht auf einer Seite des Blick-Kapitels von Das Sein und das Nichts (306) von der 

Gleichzeitigkeit der Zeiten, doch es bleibt bei einer Andeutung. Castoriadis (Science mo-

derne. 243) stellt sich nach der Einsicht in eine Inkompatibilität von thermodynamisch, 

biologisch und historisch gefasster Zeit immerhin die Frage nach der Möglichkeit ver-

schiedener Typen 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ballade von der reinen Intensität | 457 

dung in Wiederholung fähig, sondern erzwingen diese sogar. Im Taumel des Au-
genblicks verdichtet sich dabei die logische Zeit des Subjekts, um die Gewalt einer 
zur Natur gewordenen Vergangenheit noch einmal wirken zu lassen oder um ihr ei-
ne neue, und sei es auch noch so minimale Abweichung, Brechung beizubringen.  

Die Aufgabe besteht also kurz gesagt darin, den Lärm des Subjekts zu artikulie-
ren, der Intensität und dem Apeiron Form zu geben, der Grenze zwischen dem In-
nen und dem Außen Stabilität. Und doch dürfen Artikulation, Form und Stabilität 
nirgends zum Selbstzweck erhoben werden, will das neu Gesetzte nicht als Buch-
stabe eines Gesetzes in Gewalt ausarten. Das Débordement des Apeiron, das Flirren 
der Oberfläche, die Undifferenziertheit der Intensität einerseits, die Verschiebbar-
keit des Vertex und der Alterminationen andererseits  jene Prozesse, die sich zum 
konkreten Fungieren der logischen Zeit zusammenschließen, müssen in ihrem 
Recht anerkannt bleiben, ein Recht, das sogar ein absolutes Veto als Möglichkeit 

in, etwas setzen zu können, das 
die eigene Monstrosität dadurch überwindet, dass es sie einer Universalisierung an-
heim gibt, die nur prozessual verstanden werden darf und deren Zeuge immer nur 
ein anderer sein kann: derjenige, der dann den Gegenschlüssel beibrächte.  

So entsteht die Notwendigkeit, etwas zu tun, etwas zu sagen, etwas zu werden, 
aus der asymmetrischen Spannung des Namens und der reinen Intensität, die jener 
zwingt; sie entspringt zugleich und ineins damit der Differenz der Zeiten, die immer 
nur auf eine Vielzahl von Vergangenheiten verweist und die auf eine Zukunft, in 
der sie sich treffen könnten, hin eröffnet werden müssen. In asymmetrischen Span-
nungen, in gegenseitigen Verfehlungen des Inkommensurablen reißt ein Spalt auf, 
der den Raum eines Tuns, Sagens, eines Setzens bildet. (Also auch von hier aus: 

einer dialektisch zerrissenen 
Oberfläche ab.) Was auch immer dann gesetzt wird, es kann nicht anders als selbst 
Teil der Performativität jener Theorie zu werden, die ich über mich selbst entwerfe. 
Das Gesetzte kann den Namen, in den ich mich stellen will, bestätigen oder genauer 
sich aus ihm Bestätigung erhoffen  doch tragischerweise kann man keines Namens 
Anspruch je vollständig erfüllen, es verhält sich da wie mit Freuds Über-Ich, das 
umso grausamer wird, je mehr man sich ihm unterwirft  oder das Gesetzte kann in 
beklagter Abweichung von einer Ordnung, einem Gesetz erscheinen, oder aber 
schließlich es kann selbst zum Keim einer neuen Ordnung werden, zur affirmierten 
Monstrosität, deren Vertex eines Tages festzusetzen und damit zu universalisieren 
ist (nur eben nicht mehr von mir). Das Gesetzte muss aber performativ werden, da 
es meines ist und sich, so oder so, in das Oszillieren der Vertices eingliedern muss. 
Immer wird sich dabei die Dialektik entfalten zwischen den Ordnungen, Gesetzen, 
Namen, denen ich eingeordnet bin, den Taten, Werken, Setzungen, die ich dagegen-
setze und um die herum sich je meine Intensität bündelt und artikuliert, und den je 
neuen, in jedem taumelnden Augenblick aufs Neue auszuhandelnden Verhältnissen, 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


458 | Elemente einer Metaphysik der Immanenz 

in die jene  Gesetz und Entgegengesetztes  gebracht werden: jedes Verhältnis be-
siegelt durch eine neue Setzung (eine Tat, ein Wort, ein Gedanke), jedes Verhältnis 
unter- und überspült vom Apeiron. Apeiron und Vertex sind jene ontologischen In-
kommensurablen, die jede endgültige Ruhe verunmöglichen, sie sind die Unruhe 

des Subjekts.  

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006 - am 14.02.2026, 14:27:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441008-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

