Corinna Schubert

MASKEN DENKEN -
IN MASKEN DENKEN

Figur und Fiktion
bei Friedrich Nietzsche

[transcript] Praktiken!der!Subjektivierung

162 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inllbra.com/defagb - Open Access - [ Ixmmmm


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Corinna Schubert
Masken denken - in Masken denken

Praktiken der Subjektivierung | Band 19

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Editorial

Poststrukturalismus und Praxistheorien haben die cartesianische Universalie eines sich
selbst reflektierenden Subjekts aufgeldst. Das Subjekt gilt nicht linger als autonomes
Zentrum der Initiative, sondern wird in seiner jeweiligen sozialen Identitit als Diskurs-
effekt oder Produkt sozialer Praktiken analysiert. Dieser Zugang hat sich als aufReror-
dentlich produktiv fir kritische Kultur- und Gesellschaftsanalysen erwiesen. Der ana-
lytische Wert der Kategorie der Subjektivierung besteht darin, verwandte Konzepte der
Individuierung, Disziplinierung oder der Habitualisierung zu erginzen, indem sie an-
dere Momente der Selbst-Bildung in den Blick riickt. So verstehen sich die Analysen des
DFG-Graduiertenkollegs »Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjektivierung in histori-
scher und interdisziplinirer Perspektive« als Beitrige zur Entwicklung eines revidierten
Subjektverstindnisses. Sie tragen zentralen Dimensionen der Subjektivitit wie Hand-
lungsfihigkeit und Reflexionsvermdgen Rechnung, ohne hinter die Einsicht in die Ge-
schichtlichkeit und die Gesellschaftlichkeit des Subjekts zuriickzufallen. Auf diese Weise
soll ein vertieftes Verstindnis des Wechselspiels von doing subject und doing culture in
verschiedenen Zeit-Riumen entstehen.

Die Reihe wird herausgegeben von Thomas Alkemeyer, Gunilla Budde, Thomas Et-
zemiiller, Dagmar Freist, Rudolf Holbach, Johann Kreuzer, Sabine Kyora, Gesa Lin-
demann, Ulrike Link-Wieczorek, Norbert Ricken, Reinhard Schulz und Silke Wenk.

Corinna Schubert, geb. 1984, arbeitet am Kolleg Friedrich Nietzsche der Klassik
Stiftung Weimar. Sie war Stipendiatin und wissenschaftliche Mitarbeiterin am
DFG-Graduiertenkolleg »Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjektivierung« in
Oldenburg und als Dozentin am Institut fir Philosophie der Carl von Ossietzky
Universitit Oldenburg titig. Ihre Forschungsschwerpunkte sind neben Friedrich
Nietzsche und Hannah Arendt v.a. Kulturphilosophie und Politische Philosophie.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Corinna Schubert

Masken denken - in Masken denken
Figur und Fiktion bei Friedrich Nietzsche

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gedruckt mit Unterstiitzung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG).

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde erméglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers
die Bearbeitung, Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder
Medium fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird.

(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de)

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Corinna Schubert

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Umschlagcredit: Farzane Vaziritabar: aus der Reihe »Ecce Nietzsche«, Nr. 33
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-5486-8

PDF-ISBN 978-3-8394-5486-2.

https://doi.org/10.14361/9783839454862

Buchreihen-ISSN: 2703-1276

Buchreihen-eISSN: 2703-1284

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Inhalt

VOIWOT o e e 9
1. ZurEinleitung. Menschund Maske ................ccooiiiiiiiiiiiiiiiie, m
1.1, Zum Begriff der persona .........coveuneeiiiinie it e 16
1.2, Forschungsstand ........coonneiiii e 20
1.2.1.  Die Maskenproblematik in der Nietzsche-Forschung .....................oet. 22
1.2.2. Maskenproblematik und Rollentheorie ..........ccooeeviiiiiiiiiiiiiiinans 28
1.3. Methodische Voraussetzungen ..........ooouuieiiiii i 32
1.3.1. Uberlegungen zu einer Genealogie der Maskenproblematik bei Nietzsche....... 3k

2.1.

2.2.

2.3.

3.1

3.2.
3.3.

41.

4.2.

1.3.2. Von Nietzsches konstellativem Verfahren zu einer neuen Lesart seiner Texte... 41

Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches ............................ooll. 51
Die guten Masken - Nietzsches Umwertung und Erweiterung der Maskenmetapher ... 52
Der Schauspieler als Problem ........eeeeeiiiiiiii e T4
2.2.). Das Problem des Schauspielers anhand des »Falls« Wagner .................. 76
2.2.2. Wirkung statt Wahrheit ..o e 87
2.2.3. Das Schauspieler-Problem der Demokratie und der Moderne................... 98
2.2.4. Das Problem des Schauspielers als Problem der Dichter und Philosophen ..... n9
2.2.5. Eine neue Erkenntnispraxis: Die »Kunst der Transfiguration« ................ 123
ZUT FIQUIBNIBAR ... ettt et et 134
2.3.1. Im Gesprach - Von Einsiedlern, Wanderern und anderen ..................... 138
2.3.2. Narrische Weisheiten und weise Narren - Anndherung an eine Textfigur...... 156
Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur ............................... 163
Jenseits von wahr und falsch - Die konstitutionellen Fiktionen....................... 174
Mensch und Maske im Spiegel der Sprache ........ooieiiiiiiiii i, 187
Mit der Sprache gegen die Sprache - Nietzsches Schreibstrategien ................. 194
Der Mensch ist Maskenspiel..................ccooiiiiiii 201
Wo beginntdas ICh?. ... 204
Von neuen Namen und den Landschaften des Geistes...........oooeeiiiieeiine... 223

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser........ 239

Verzeichnisder Siglen............ ..o 249
Literaturverzeichnis............. ..ot 251
L QUBIIEN e e 251
[ FOrschungSliteratur. ... .ooeee et e 252

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Die zweite Person Ich

Als ich dich noch siezte,

sagte ich ich und meinte damit
mich

Seit gestern duze ich dich,
weifs aber noch nicht,

wie ich mich umbenennen soll.
—Yoko Tawada

Freuet euch des wahren Scheins
Euch des ernsten Spieles:

Kein Lebendiges ist Eins

Immer ist’s ein Vieles

—Goethe

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Vorwort

Seit einigen Monaten hat der Begriff »Maske« ganz unvermutet an Popularitit ge-
wonnen. Eine Zeitlang war das Wort in aller Munde und das Objekt »Alltagsmaske«
zierte jedes Gesicht. Schnell griffen auch dsthetische Kriterien, wahlte man beson-
ders schénen Stoff und wurden manche Masken mit einem Aufdruck verziert, der
Tierschnauzen oder Grimassen zeigte. Das mit medizinischen Bedenken begriin-
dete Gebot des Maskentragens — wie unterschiedlich es auch bewertet werden mag
— hat unsere Lebenswirklichkeit in einem zumindest in Europa bisher unbekann-
ten Ausmaf3 verindert.

Der Alltag von Arztinnen und Medizinern, eine Maske zum Schutz vor Anste-
ckung zu tragen, ist zum voriibergehenden und vielleicht wiederkehrenden Alltag
vieler Menschen geworden. Der nun in der Offentlichkeit zu tragende Mundschutz
hat nicht nur den habituellen Lebensgewohnheiten, sondern auch dem semanti-
schen Spielraum der Maske eine neue Facette hinzugefugt.

Zwar beschiftigt sich dieses Buches mit ganz anderen Masken, doch ist es sei-
ne Absicht, Wissen und Vorstellung von den Masken insgesamt zu erweitern. So
konnten die »Alltagsmasken« ihrerseits umgedeutet werden - als alltigliche, in al-
len Situationen sich ausbildende Masken und conditio humana, wie Nietzsche sie
verstand.

Die Arbeit an diesem Buch begann in Leipzig und Berlin. In regelmifigen Kol-
loquien an der TU Berlin konnte ich meinen Blick schirfen und einen eigenen For-
schungsansatz entwickeln.

Dass ich dieses Projekt iiber dreieinhalb Jahre fortsetzen und schlieflich been-
den konnte, danke ich dem DFG-Kolleg »Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjekti-
vierung in historischer und interdisziplinirer Perspektive« der Carl von Ossietzky
Universitit Oldenburg. Meinen Betreuern, Reinhard Schulz und Claus Zittel, sei
ihre Gesprichsbereitschaft und Kritik, ihre Geduld und Ermutigung gedankt.

Sowohl die Teilnehmenden der Kolloquien als auch meine Mitkollegiatinnen
und -kollegiaten haben in Diskussionen zur Profilierung der Argumentation bei-
getragen.

Ihnen allen bin ich zu grofiem Dank verpflichtet.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

Mein Dank gilt auflerdem Beat Rollin, den ich stets in Fragen zum Nachlass
Nietzsches konsultieren durfte, sowie Axel Pichler, Jakob Dellinger und Enrico Miil-
ler fur Anmerkungen und Kritik.

Der interdisziplinire Rahmen des Graduiertenkollegs bot diesem Projekt ein
besonders geeignetes Umfeld. Ziel war es dort und ist es auch dieser Arbeit, Fra-
gestellungen ficheriibergreifend zu entwickeln und zu bearbeiten. Das Thema die-
ses Buches bewegt sich daher zwischen philosophischen Ausfithrungen und einer
hohen Aufmerksambkeit fiir die literarischen Darstellungsformen. Insofern verbin-
det sich mit der Ausrichtung der Arbeit die Hoffnung, dass sie neben Experten und
Expertinnen der Nietzscheforschung ihr Publikum auch im tiberfachlichen Bereich
finden moge.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Der Weltlauf (aién) ist ein Kind
Das spielend die Steine setzt
Eines Kindes ist die Herrschaft
Heraklit

Masken begleiten den Menschen seit seiner evolutioniren Kindheit. Sie sind Teil
frithester prihistorischer Errungenschaften in ritueller und kiinstlerischer Hin-
sicht. Davon zeugen etwa die berithmten Héhlenmalereien in der Grotte des Trois
Fréres aus dem Magdalénien: Darstellungen von Schamanen, die, in Ganzkdrper-
masken aus Hirsch- und Bisonfell gekleidet, aufrechtstehend und an den Fiien
deutlich als Menschen erkennbar, Ritualpraktiken durchfithren. Zunichst lassen
sich Masken im rituell-religiésen Kontext verorten. Als Dimonen- oder Gotter-
masken dienen sie der Reprisentation des Heiligen, beschworen oder vertreiben
Geister in apotropdischer Absicht. Als Tiermasken re-naturalisieren sie das Kul-
turwesen Mensch, indem sie die Natur-Kultur-Unterscheidung zugleich signali-
sieren und unterlaufen. Als Totenmasken in Ahnenkult und Memorialkultur bilden
sie den Sterbenden ab oder stilisieren ihn, wahren sein Gedichtnis und markieren
zugleich den Ubergang vom Leben zum Tod. Im Gebrauch der Maske scheint sich
der Mensch seiner maf3geblichen Existenzbedingungen zu versichern.

Spitestens mit der Entwicklung komplexerer Schauformen, wie Umziige und
Prozessionen, gehen Masken schlielich in den Bereich des Spiels und der Kiinste
im weitesten Sinne iiber. In Form der Theatermasken dienen sie durch ihre mitun-
ter extreme Stilisierung und Typisierung wahlweise der Identifikation oder auch
der Verstérung des Publikums. Im europiischen Raum werden sie am prominen-
testen in der griechischen Tragddie und Komddie eingesetzt und bleiben tiber Jahr-
hunderte fester Bestandteil verschiedenster theatraler Darbietungen.

Begegnet uns die Maske im Medium des Textes, verkompliziert sich die mit
ihr verbundene Problematik nochmals. Denn der ohnehin schwer fassliche Be-
deutungstriger wird nun in einen literarischen oder philosophischen Sinnzusam-
menhang gestellt: Die mit der Maske behafteten Problematiken der Verwandlung,
der Ubergingigkeit, der Identitit und der Tiuschung werden nun fiir eine eigene
Agenda beansprucht und zu ihrer Veranschaulichung mobilisiert.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

Schlieflich wird der Maske im Bereich der bildlichen Darstellung und der Spra-
che ein Platz als Metapher zugewiesen. Sie reprisentiert in dieser Funktion seit
dem 18. Jahrhundert als Gesichtsmaske einerseits die Scheinbarkeit und Eitelkeit
(vanitas) allen Daseins in seiner Bedrohtheit vom Tode, wobei gleichzeitig die wah-
re, ewige Welt Christi als Kontrast und jenseitiges Heilsversprechen prisent ist.'
Andererseits wird der Mensch so als immer schon in Falschheit und Liige, in Siind-
haftigkeit und Versuchungen verstrickt dargestellt. Bis heute sind verschiedenste
Modi der Maske nebeneinander anzutreffen, eignen sich etwa die Theater- und
Festkultur, die Musikszene und politische Bewegungen Masken fiir ihre eigenen
Zwecke an. Das mag daran liegen, dass Masken ritselhafte und vielschichtige Phi-
nomene sind, die alle Vorstellungen, die die sich der Mensch vom Menschen macht,
gleichermafien berithren. Auf wissenschaftlichem Gebiet setzen sich daher zahlrei-
che Monographien und Texte mit der Maske unter kulturhistorischen, anthropo-
logischen, ethnologischen und nicht zuletzt theaterwissenschaftlichen und philo-
sophischen Gesichtspunkten auseinander.”

Bereits seit der Antike — also lange bevor die Maske zu einem Emblem des
Menschen wurde - ist aulerdem eine Metaphern-Relation zwischen Theater und
menschlichem Leben nachzuweisen, zwischen dem performativen Spiel auf einer
Bithne und dem Spielcharakter des menschlichen Daseins. Johann Sofer hat 1956
in seinem bis heute mafigeblichen Aufsatz Bemerkungen zur Geschichte des Begriffs
»Welttheater« einige Momente aus der Geistesgeschichte versammelt, die auf sol-
che Vorstellungen rekurrieren. Seitdem der Mensch sich exemplarische Geschich-
ten tiber sich selbst erzihlt und sie in darstellerischer Form prisentiert, liegt auch
die Analogie des eigenen Lebens mit den Mechanismen der theatralen Welten na-
he. Auch von auflereuropiischen Kulturen, namentlich der indischen, hat sich das

1 Vgl. diesbeziiglich Baumbach: »Im neuzeitlichen Europa meint Maske im Allgemeinen [..]
das Ding, welches die Personalitdt des Tragers verdeckt. So kann Maske nun nur noch eine
immer schon vorausgesetzte Identitdt (des Menschen mit sich selbst) zeitweilig verbergen,
erwiinschte, aber nicht besessene Identitats-Merkmale wenigstens dufierlich hervorbringen
oder von Identitdtszwingen entlasten. [...] Mit der Auspragung derartig innengeleiteter, de-
fensiver Masken [...] entsteht die metaphorische Maske ebenso wie die Maskenmetaphorik
im Zeichen von Verstellung, Heuchelei und Tauschung.« (Gerda Baumbach: Seid gegriifit,
Maske! Zur Maskenproblematik in der Neuzeit. In: UIf Birbaumer; Michael Huttler; Guido
di Palma (Hg.): Corps du Théatre. Organicité, contemporanéité, interculturalité, Wien 2010,
S.105-137, hier S.106f.).

2 Die wichtigsten Monographien sind: Richard Weihe: Die Paradoxie der Maske. Geschichte
einer Form, Miinchen 2004; Hannes Bertschli: Masken und Gesichter, Basel 1982; Eckhard
Leuschner: Persona, Larva, Maske. lkonologische Studien zum 16. bis frithen 18. Jahrhun-
dert, Frankfurt a.M.1997; John Nunley; Cara McCarty (Hg.): Masks. Faces of culture, New York
1999; Karl Meuli: Maske, Maskereien. In: Handworterbuch des deutschen Aberglaubens, Ber-
lin/Leipzig 1932, Sp. 1744-1852; Ansgar Michael Huls: Maske und Identitidt. Das Maskenmotiv
in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900, Wiirzburg 2013.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Zeugnis einer Entsprechung zwischen den auf Marionettenbithnen in abstrakter
Form prisentierten Figuren und lebendigen Menschen erhalten. So ist das philo-
sophische Lehrgedicht Bhagavadgita, als Teil des Mahabharata, eines der iltesten
Beispiele, das Sofer anfithrt: »Im Herzen aller Wesen drin wohnet der Herr, o Ar-
juna!/Er bewegt wie im Puppenspiel die Wesen alle wunderbar.«* Wie weit diese
Vorstellungen auch in der Antike verbreitet waren, veranschaulicht Sofer durch Zi-
tate von Heraklit, Platon, Cicero, Ovid, Seneca, Epiktet und Marcus Aurelius.

In den Nomoi hatte Platon in diesem Zusammenhang sogar zwei Gleichnisse
aufgeboten. Zunichst gilt der Mensch als einer Marionette dhnlich, deren Fiden
ihn in entgegengesetzte Richtungen ziehen, zur Tugend oder zur Untugend hin:
»Denken wir uns jedes von uns lebenden Geschépfen als eine Drahtpuppe in der
Goétter Hand«.* Spiter wird ein Vergleich zwischen Tragédiendichtung und Staats-
verfassung gezogen, gilt der Staat hier doch als »Nachbildung des schénsten und
besten Lebens« und seine Gesetzgeber selbst als »Dichter einer méglichst schons-
ten sowie auch besten Tragddie«.®

Es muss hier reine Spekulation bleiben, inwiefern die genannten Autoren Ein-
fluss auf das frithneuzeitliche Konzept des theatrum mundi gehabt haben, die Ahn-
lichkeiten sind indes nicht von der Hand zu weisen.® Die Vorstellung, das mensch-

3 Zitiert nach Sofer: Bemerkungen zur Geschichte des Begriffs »Welttheater«. In: Maske und
Kothurn, Band 2, Heft 3-4, Berlin 1956, S. 256-268, hier S. 259.

4 Platon: Nomoi. 644 d-e. Das Gesprach zwischen dem Kreter Kleinias, dem Spartaner Megillos
und einem Athener, dessen Name nicht genannt wird, ist ein Dialog iiber Staatstheorie. Zur
Veranschaulichung der Triebstruktur des Menschen greift der Athener zu der Marionetten-
Metapher: »Denken wir uns jedes von uns lebenden Geschopfen als eine Drahtpuppe in der
Gotter Hand, ob nun von ihnen zum Spielzeug oder zu irgendeinem ernsteren Zwecke ge-
bildet: denn das wissen wir nicht; das aber begreifen wir, daR die erwdhnten Cefiihle, die
wie gewisse Sehnen oder Faden sich in uns regen, uns ziehen, und zwar, als einander entge-
gengesetzt, zu entgegengesetztem Handeln, dahin, wo die Grenzscheide zwischen Tugend
und Schlechtigkeit liegt.« Vgl. diesbeziiglich auch das bereits in eigener Ubersetzung zitierte
Fragment 52 von Heraklit: »Der Weltlauf (aidn) ist ein Kind, das spielt und seine Ziige macht,
eines Kindes ist das Konigreich« (Thomas Buchheim: Die Vorsokratiker. Ein philosophisches
Portrat, Miinchen 1994, S. 78).

5 Platon: Nomoi, 817 b.

6 Vgl. zum Phianomen des theatrum mundi unter theater- und kulturhistorischer Perspektive

Richard Alewyn; Karl Sélzle: Das grofie Welttheater. Die Epoche der héfischen Feste in Do-
kument und Deutung, Hamburg 1959. Seiner metaphorischen und epistemischen Dimensi-
on gehen die Autoren in Flemming Schock; Oswald Bauer; Ariane Koller (Hg.): Dimensionen
der Theatrum-Metapher in der Frithen Neuzeit. Ordnung und Reprédsentation von Wissen,
Erlangen 2008, nach. Die »Rede vom Theater« hitte »der Zeit vom 16. bis zum 18. Jahrhun-
dert als variable Ordnungsmetapher« gedient, wobei es »nicht nur um die ErschliefSung und
Akkumulation von Wissen, sondern auch um die Frage seiner Organisation und Dispositi-
on, um Systematisierung« gegangen sei (ebd. S. XI). Martin Euringer: Zuschauer des Welt-
theaters. Lebensrolle, Theatermetapher und gelingendes Selbst in der Frithen Neuzeit (Univ.
Diss.), Darmstadt 2000, erschliefit unter Bezugnahme auf Calderén, Erasmus von Rotter-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

liche Leben in der Welt kénne eine Entsprechung im Bithnenspiel haben, verlor
iber die Jahrhunderte hinweg nicht ihren Reiz, wie unterschiedlich die histori-
schen Epochen auch ihr Verstindnis vom Menschen auslegten. Nach dieser Auffas-
sung wire der Mensch der Schauspieler eines nach Gottes Plan verfiigten Dramas
und Teil eines Ganzen, dessen Ablauf je schon feststeht: Jeder und jedem kom-
me darin die Aufgabe zu, die eigene >Rolle« gottgefillig darzustellen. Dieser Logik,
die an der Stabilitit einer gottlichen Ordnung orientiert ist und sich daran be-
misst, ob einer die ihm zugewiesene Rolle >gut« oder >schlecht spielt¢, hat nicht
zuletzt Pedro Calderdn in seinem Drama »El gran teatro del mundo« (1655) ein ein-
flussreiches Denkmal gesetzt. Bereits mehr als ein halbes Jahrhundert zuvor hatte
Shakespeare fiir die Komodie As you like it die berithmten Verse niedergeschrieben:
»All the world’s a stage/And all the men and women merely players;/They have
their exits and their entrances,/And one man in his time plays many parts«. Die
Grundziige dieser Idee eines >Welttheaters< wiederum scheinen seit den 1930er Jah-
ren vom soziologischen Rollenmodell adaptiert worden zu sein, wobei nun freilich
omniprisente gesellschaftliche Strukturen die Funktion des gottlichen Spielleiters
ibernehmen: Das mafdgebliche Paradigma der sozialen Rolle erscheint von die-
sem Standpunkt aus als eine Reaktivierung der theatrum mundi-Metapher auf ge-
sellschaftswissenschaftlichem Terrain.

Seit der Neuzeit ist die Maske zunehmend in der Sprach- und Bildgestalt der
Tauschungsmetapher prisent. Diese geliufige und vordergriindig so evidente
Maskenmetapher erzeugt jedoch ein beachtliches Problem, das nicht zuletzt mit
Nietzsche deutlich formuliert werden kann: Denn obwohl die Maske in ihrer Uber-
tragung auf das menschliche Sein in der Tat groRe Plausibilitit und, neben einer
jahrhundertelangen Tradition, auch visuelle Suggestivkraft besitzt, wird die mit
ihr einhergehende Implikation geradewegs zur intellektuellen Stolperfalle. Diese
ist darin begriindet, dass mit der materiellen, auf Ritual und Theatertradition
basierenden Maske die Funktion eines Maskentrigers unwiderruflich verbunden
ist. Schliefllich sind es hier reale Menschen, die sich aus unterschiedlichsten
Griinden mit Masken verkleiden und deren Mensch-Sein unter der Maske oft auch
thematisch wird. Soll aber auf diese Grundlage ein Menschenbild gestellt oder
auch nur ein Aspekt des Menschen beleuchtet werden, gerit die Annahme eines
>Maskentrigers«< hinter den Masken stets zu einem Moment der (Re-)Etablierung
substanzontologischer Strukturen.

Das Argument ist indes nur auf den ersten Blick iberzeugend, birgt es doch in
letzter Konsequenz einen Zirkelschluss in sich: Wenn der Mensch nicht stets sein
wahres Gesicht zeigt, sondern sich verstellt und insofern auf mancherlei Weise und
aus vielerlei Griinden Masken vornimmt, miisse es folglich auch immer >jemandenc

dam, Shakespeare, Montaigne und Descartes die Theatermetapher im Hinblick auf die frith-
neuzeitliche »Philosophie des Selbst«.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

geben, der diese Masken trigt. Jemanden, der sie auf- und wieder absetzt und eine
Maske mit einer anderen vertauscht. Oder, in der Sprache der Soziologie gespro-
chen: Wenn der Mensch in unterschiedlichen Kontexten verschiedene soziale Rol-
len spielt, muss es auch denjenigen geben, der dieses Spiel ausfithrt, der von einer
Rolle in eine andere schliipft usf. Diese Schlussfolgerungen fithren jedoch dazu,
das Konzept des sMaskentragers< bzw. >Rollenspielers« selbst in seiner Giiltigkeit
unhinterfragt zu lassen — wird es doch zwingend fiir das Funktionieren des jewei-
ligen Modells vorausgesetzt. An diesem Punkt nun erreicht die Ubertragung der
Schliisselsemantiken von der materiellen Ritual- und Theatermaske auf die Maske
als Identititsmetapher aus heutiger Sicht ihre Grenze. Denn die Funktionsstelle
eines Maskentrigers anzunehmen, ist mit den subjektkritischen Positionen, wie
Nietzsche sie entwickelt, schlechterdings unvereinbar, sie ist sogar erkenntnis-
hemmend. Warum also trotzdem mit der Maske an den Menschen herantreten?
Anders gefragt, was kann mit einem wie auch immer gearteten Masken-Modell
vor dem Hintergrund eines postontologischen Denkens, wie es Nietzsche vorge-
legt hat, erreicht werden? Wie zu zeigen sein wird, gilt es, den Menschen als Plu-
ralitit zu beschreiben, die nicht wieder auf einen >Trager« oder >Spieler« als allem
zugrundeliegende Einheit zuriickgefithrt werden kann. Statt eine Seele zu haben
oder auch nur ein Subjekt zu sein, gilt der Mensch also als ein Spiel verschiedener
personae. Um die bekannte Redensart aufzugreifen, wiirde somit hinter der einen
Maske immer eine nichste und wieder eine nichste Maske zum Vorschein kom-
men, wobei das gleichzeitige Nebeneinander verschiedener Masken ausdriicklich
mitgedacht ist. Dieses kontraintuitive Moment soll durch das Herausarbeiten von
mit der Maske verbundenen funktionalen Elementen (v.a. Artifizialitit, Pluralitit,
Verwandlung, Transformation, Prozessualitit) aufgefangen werden. Die zentralen
Fragen sind deshalb: Wie organisieren sich die wechselnden Masken? Durch wel-
che Momente oder Impulse kommt das Abtauschen zustande? Was sind die daftr
relevanten Einflussfaktoren?

Dem bereits angedeuteten Verzicht auf das Konzept einer einheitsstiftenden
Instanz hinter den Masken — nenne man sie nun Seele, Subjekt, Maskentrager oder
Rollenspieler — scheint indes ein spezifisches Moment im Denken Nietzsches zu
korrelieren. Es kann beschrieben werden als radikale Distanzierung von der Denk-
figur der Einheit, die als Autoritit des Einen wirkt und dufert sich demgegeniiber
in einer folgenreichen Reorganisation des Denkens als Prozessualitit, Wandel und
Vielheit. Denn die Vorstellung von der >Einheit« einer Sache ist die Vorstellung ih-
rer Identitit mit sich selbst. Diese Identitit mit sich hat sie in einem absoluten,
d.h. zeitlosen Sinne. Seit den Vorsokratikern, v.a. aber durch Parmenides und spi-
ter Aristoteles, sind die entsprechenden Begriffe povdg (bzw. lat. unitas) verbunden
mit dem Konzept des Seins und driicken insofern die wie auch immer geartete
Einheit dieses Seins aus. Wandel und Werden sind demnach lediglich akziden-
telle Verinderungen an einer Substanz, die sich ihrerseits dem Wandel entzieht.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

Ebenso wie Nietzsches Philosophie insgesamt darauf abhebt, das begriffliche Kon-
zept des >Seins< einzutauschen gegen das des >Werdens<, kann als konsequente
Durchfithrung dieses Projekts auch die Aufwertung des >Vielen< gegeniiber dem
>Einen< angesehen werden. Gemessen an seiner spekulativen Reichweite scheint
dieses Umstellen vom Sein der Einheit zum Werden der Vielheit Nietzsches folgen-
reichstes Umwertungsprojekt zu sein. Als Methode durchzieht es jedes genealogi-
sche Unterfangen, weil Genealogie bei Nietzsche bedeutet, die veristelten Wurzeln
eines Phinomens zu ergriinden und damit eine Zerstreuung der Ursprungsfrage
zu erreichen.” Als Problematik ist es das Fundament der Erérterungen iiber die
Verfasstheit des Menschen und verwirft ein am grammatischen Subjekt und der
Seelen-Einheit orientiertes zugunsten eines polyzentrischen Modells. Als funktio-
naler Zusammenhang durchdringt es einerseits die Sprachkritik, indem Begriffe
zuallererst als ein Gleichmachen des Ungleichen verstanden werden und damit
die semantische Polyphonie eines Wortes vereinseitigen; andererseits wirkt die-
selbe Skepsis bis in die Bereiche der Logik und Mathematik hinein.® Nicht zuletzt
aber steht die Umstellung des Denkens von Einheit auf Vielheit notwendigerweise
in einem engen Zusammenhang mit der spezifischen Ausformung der Masken-
problematik in Nietzsches Werk: Ist diese doch wesentlich als Bewegung von Ver-
wandlungen, als Dynamik des anders-Werdens, als ein Abtauschen von Masken
und Oberflichen bestimmt.

1.1.  Zum Begriff der persona

Das Wort >Person< kann in der europdischen Geistesgeschichte eine der wohl faszi-
nierendsten und gleichzeitig wechselhaftesten Etymologien vorweisen. Im Latei-

7 Vgl. insgesamt die Genealogie der Moral, wo Nietzsche mehrfach ansetzt, verschiedene Ur-
spriinge der Moral zu geben. Ein weiteres Beispiel fiir eine auf diese Weise unternomme-
ne Zerstreuung der Ursprungsfrage stellt die genealogische Herleitung des Schauspielers in
FW 361 dar: Auch dort findet sich auf engstem Raum eine soziogenetische, eine psychoge-
netische und eine kunst- bzw. kulturhistorische Herleitung (vgl. Kapitel 2.2.3.1). Nebenbei
bemerkt, darf heute vor allem der unter Zuhilfenahme der Naturwissenschaften begriinde-
te Ursprungsmythos der Entstehung des Weltalls misstrauisch stimmen: Denn die Annah-
me eines Urknalls, bei vorheriger Konzentration der Materie und Gase auf einen einzigen
schwersten Punkt, ist ein weiterer Ausdruck der im Grunde religiésen Praferenz fiir die Ab-
leitung des (vorhandenen) Vielen vom (urspriinglichen, vorgangigen) Einen. Dem entgegen
steht das Modell eines polyzentrischen Urknall-Ceschehens.

8 Zum Zusammenhang der Bereiche Sprache, Mathematik und Logik mit dem Ideal ewig giilti-
ger Bestandigkeitvgl. MA1,11. Als eine der »Voraussetzungen, denen Nichts in der wirklichen
Welt entspricht«, wird die »ldentitit des selben Dinges in verschiedenen Puncten der Zeit«
genannt (MA |, 11, KSA 2, S. 30f).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

nischen war persona zunichst als Bezeichnung der Maske geliufig,” die die Schau-
spieler zu verschiedensten Anlissen trugen. Dann bezeichnete persona auch die
durch die Masken prisenten Figuren, v.a. die in den Tragoédien oder Komdodien
festgeschriebenen Charaktere sowie drittens die Triger der Masken, die Schau-
spieler. Dieser theaterbezogenen Ausgangslage wurden mit der Zeit zahlreiche Be-
deutungsaspekte hinzugefiigt und es wurde tiblich, bestimmte Attribute oder Ver-
hiltnisse des Menschen selbst als persona zu bezeichnen. Damit trat persona aus
dem Theaterbereich heraus und in das alltigliche Leben hiniiber.”” Der Bedeu-
tungsspielraum von persona qua Maske umfasste fortan auch Sinnebenen, die das
jemandem Zustehende« bezeichneten: Also etwa die Eigenschaft, eine rechtsgiil-
tige persona zu sein.” Dies zeugt davon, dass mit dem Wort der persona eine be-

9 Dass sich persona direkt aus dem entsprechenden griech. Wort fiir -Maske« (tpdowtov) her-
leite und von personare = durchtonen, also der angeblich lautverstirkenden Wirkung der
Schauspielermaske, beeinflusst ist, kann heute als widerlegt gelten. Vgl. zu dessen Etymo-
logie Hans Rheinfelder: Das Wort>persona«. Geschichte seiner Bedeutungen mit besonderer
Berlicksichtigung des franzosischen und italienischen Mittelalters. Beihefte zur Zeitschrift
fiir romanische Philologie, Heft 77, Halle (Saale) 1928, S.18-26. Vgl. auch das Lemma >Perso-
na<in Paulys Real-Encyklopddie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 19.1. Die Autoren
G. ). Vossius und O. Keller vertreten die Meinung, »persona sei Lehnwort aus dem sachlich
gleichen gr. MpoowTov (Mepoedvn: Proserpina), das aus *persopa nach persénare volks-
etymologisch umgestaltet sei. Doch ist das lautliche Verhéltnis von Nepoe@ovn: Proserpina
gerade das umgekehrte und der EinfluR, den persdnare gehabt haben soll, ist nicht in der
Sache begriindet.« (ebd. S.1036) Dieses Urteil, weil es nicht »dem Wesen der Maske gerecht
(werde), die zunichst tpoowTov, allenfalls Kopf, aber nicht Lautverstérker ist.« (Ebd.). Au-
Rerdem seien »die Ausdriicke personatus, personata fabula dlter als die Einfiihrung der Mas-
ke bei den Romern [..], die erst um 100 v. Chr. durch den Schauspieler Roscius in allgemeine
Aufnahme kam: Diomedes GL | 489 s.u. Bd. | A S.1124.« (ebd. S.1037). Zur Aufarbeitung der
philosophiehistorischen Hintergriinde des Begriffs der Person vgl. Dieter Sturma (Hg.): Per-
son. Philosophiegeschichte — Theoretische Philosophie — Praktische Philosophie. Paderborn
2001.

10 Allerdings sind die Facetten des persona-Begriffs weitreichender, als es etwa die Deutung
im Rahmen einesgesellschaftlichen Rollenspiels< zulasst, das sich als Metapher in Wissen-
schaftund Umgangssprache wieder zunehmender Beliebtheit erfreut. Allein die Studie Hans
Rheinfelders Das Wort persona (1928) listet iiber fiinfzig verschiedene Bedeutungen auf. Seit
der Spatantike ist persona als zentraler Terminus der christlichen Dogmatik in Verwendung,
etwa in den Schriften Tertullians, Augustinus’ oder des Boethius’: Dort wird die Unterschie-
denheit Gottes in sich diskutiert und eine Aufspaltung in die drei personae Gottes als Vater,
Sohn und Geist vorgenommen. Auch ist bekannt, dass persona im juristischen Bereich eine
Dimension rechtlicher Eigenschaften bezeichnete, weshalb etwa nach Cassiodorus die Skla-
ven nichtals (gesetzliche) Personen galten (»servos qui personam legibus non habent.«zit.n.
Paulys Real-Encyclopédie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 19.1, S. 1040).

11 Zum Zusammenhang der persona als Rechtssubjekt und Grundlage der romischen Rechts-
form mit Nietzsches Rekonstruktion von Vertrags- und Schuldrecht auf der Basis der Fahig-
keit >versprechen zu diirfen< vgl. Henry Kerger: Nietzsches normativ-institutionalistisches
Postulat personaler Gerechtigkeit auf der Basis der Vollpositivitit allen Rechts. In: Rechts-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

17


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

stimmte Dimension von Rechtsanspriichen und Machtbereichen benannt ist: Der
Macht, die einem qua persona bzw. qua Maske zukommt — und ohne eben nicht. In
diesem Sinne ist mit der Maske als persona immer ein Machtzuwachs verbunden,
wenngleich zeitlich und riumlich begrenzt.

In Ciceros an seinen Sohn gerichteter Lehrschrift De officiis findet sich einer der
frithesten Ansitze, den Menschen systematisch in ein Spektrum mehrerer personae
einzubinden und so dessen verschiedene Weltverhiltnisse zu erfassen. Demnach
vereine der Mensch gleichzeitig vier personae in sich: er ist (1.) allgemein-menschli-
ches Vernunftwesen und (2.) individueller Charakter, hinzu kommen (3.) die durch
Zufall und Zeitumstinde gesetzten Einfliisse, also seine soziokulturelle Konstitu-

1.”* Einerseits

tion und (4.) biographische Entscheidungen, wie etwa die Berufswah
formt sich also erst im Zusammenspiel verschiedener personae der konkrete Mensch
aus. Andererseits ist durch das polysemantische Bedeutungsspektrum des Wortes
persona immer schon eine Verbindung des Theaterbereichs (Maske, Figur) mit den
fiir die Menschen geeigneten Bezeichnungsqualititen vollzogen. Demnach war es
bereits in der romischen Antike durchaus méglich, den Menschen als ein durch
viele personae-Aspekte konstituiertes Wesen zu begreifen.

Dies dndert sich aus begriffsgeschichtlicher Perspektive mit dem christlich ge-
prigten Mittelalter. Verkiirzt kann man sagen, dass die theatralen, schauspieler-
und maskenspezifischen Elemente des persona-Begriffs sowohl ausgesondert als
auch moralisch abgewertet werden.” Gleichzeitig entsteht ein Persénlichkeitskon-
zept, das auf eine radikale Ubereinstimmung des Menschen >mit sich¢, auf Identitit
und Individualitit und vor allem auf Kongruenz als der Einheit von Seele und Le-

theorie, Bd. 47, Heft 4, 2016, S. 443-477. Ausgehend von Nietzsche unterscheidet Kerger be-
grifflich die (Rechts-)Person vom Individuum: Im Personen-Verhiltnis stehe »Person gegen
Person«, wahrend das Individuum als Teil des Ganzen in ein Verhaltnis zur Gesellschaft trete
(ebd. 447ff.).

12 Vgl. Marcus Tullius Cicero: De officiis, Liber |, §§ 105-115 (iibersetzt u. herausgegeben v. Karl
Biichner), Zirich 1994, S. 90-101. Cicero geht es vor allem darum, zu vermitteln, dass die per-
sonlichen Wahlmoglichkeiten, die ja lediglich die 4. persona betreffen, auf die von den ande-
ren personae prafigurierten Gegebenheiten gut abgestimmt sein sollten (vgl. ebd. § 114).

13 Im kulturhistorischen Hintergrund stehen hier komplexe Entwicklungen. Zunichst waren
Masken und Schauspielerei schon deshalb verdichtig, weil sie auf Verwandlungskiinsten und
Vermummung beruhen sowie auf der Vervielfaltigung von Identitdten und dem Spiel mitih-
nen. Hinzu kommt, dass die Akteure verschiedener theatraler Formen mit teils grotesk-tan-
zerischer, teils vulgérer Kérpersprache kommunizierten, die auch Artistik und Kunstspringe-
rei einschloss. Derart bezugnehmend auf die leibliche Verfasstheit des Menschen, geraten
solche Kunstformen leicht in Konflikt mit einer Religion, die Ceist und Seele geheiligt hat
und die den Kérper lediglich als sterblichen Vollzugsort aller moglichen Siinden sieht. Vgl.
hierzu einfithrend Rudolf Miinz: Theatralitidt und Theater. Zur Historiographie von Theatra-
litatsgefligen, Berlin 1998.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

bensfithrung abzielt. Diese Sichtweise prigt im Grunde bis heute unser Verstind-
nis der Person als Identititskonzept.

Fiir Friedrich Nietzsche dagegen hat gerade dieser semantische Zusammen-
hang zwischen persona, Maske und Mensch wieder eine besondere Relevanz. Indem
Nietzsche mit seiner radikal metaphysikkritischen Philosophie und durchaus un-
ter Riickbezug auf den persona-Begriff ein Verstindnis vom Menschen als Subjekts-
Vielheit entwirft, wird das Relationsgefiige >Mensch« — >Maske« unter neuen Vor-
zeichen zuriickgewonnen. Es ist die fiir Nietzsche so charakteristische Zusam-
menfihrung von Subjekt-, Sprach- und Metaphysikkritik, durch die sein Denken
iiber seine Vorginger der Philosophiegeschichte hinaus einen ganz eigenen Bei-
trag leistet. Die genannten Zusammenhinge sollen in dieser Arbeit erstmals unter
dem tibergreifenden Problemkomplex der Maske nachvollzogen werden. Deshalb
erschliefdt die Arbeit das Denken Nietzsches als Ganzes einerseits als eine Philoso-
phie der Masken, andererseits als ein Philosophieren in Masken.™

Ferner ist hervorzuheben, dass Nietzsche Begriffe wie den der Maske, aber auch
den des Schauspielers oder der Verwandlung gleichermafien in neue Kontexte ein-
fugt, wie er die mit diesen Konzepten verbundenen Aspekte des Scheins und der
Verstellung konsequent umwertet. Dies ist insofern bemerkenswert, weil spites-
tens seit dem 18. Jahrhundert eine Engfithrung des Begriffs der Maske auf den Be-
reich boswilliger Tauschung vollzogen war. Die zugleich auf das Gesicht reduzierte
Maskenmetapher klingt heute noch in gebriuchlichen Redewendungen nach, et-
wa wenn wir jemanden entlarvens, ihr >die Maske vom Gesicht reifien< oder ihm
>hinter die Maske schauenx.

Ich begann dieses Projekt, indem ich mir vornahm, die Texte, in denen Nietz-
sche von der Maske handelt, einer systematischen Interpretation zu unterziehen.
Zu diesem Zeitpunkt war fir mich noch nicht absehbar, dass die gewihlte Pro-
blemstellung dazu fithren wiirde, mich methodisch mit Motivkonstellationen und
Textfiguren zu beschiftigen, erkenntnistheoretische Fragestellungen zu erkunden
und eine funktionale Kategorie, die Denkfigur der Maske, zu entwickeln. Eben-
dies aber sind Resultate des Forschungsprozesses dieser Arbeit. Gemif dem Titel
»Masken denken — in Masken denken« hitte das urspriingliche Konzept aufierdem
vorgesehen, in zwei Hauptkapiteln beide Aspekte der Maskenproblematik, die the-
matische und die textuell-performative Seite, abzuhandeln. Schon zu Beginn des
Schreibprozesses musste ich jedoch einsehen, dass eine strikte Trennung beider

14 Bereits Boning hat auf die doppelte Bedeutung der Wendung als Genitivus subjectivus und ob-
jectivus hingewiesen: »Sie ist eine maskenhafte Philosophie, die um diesen Wesenszug weif}
und ihm —zwangslaufig in maskenhafter Weise — nachdenkt.« (Thomas Boning: Metaphysik,
Kunst und Sprache beim friihen Nietzsche, Berlin/New York 1988, S. 417). Sie dufere sich in
der »Struktur eines niemals aufzuhebenden >Dahinter« (ebd. S. 412) und sei darin »das Ge-
schehnis des standigen Entzugs eines unbedingten Seins, das wir in unserem Lebensvollzug
anzunehmen genoétigt sind« (ebd. S. 418).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Masken denken - in Masken denken

Bereiche, selbst unter steter Betonung ihrer wechselseitigen Durchdringung, fiir
mich unméglich war. Dieser Umstand schliagt sich in Aufbau und Ausfithrung der
vorliegenden Arbeit darin nieder, dass beide Perspektiven einerseits ihren Raum
erhalten, wihrend sie andererseits als ineinander verschrinkt vorgestellt werden.

Auflerdem interpretiere ich in dieser Arbeit zuerst und vorrangig Abschnitte
aus dem verdffentlichten Werk Nietzsches, da ihm ein héherer Grad an Uberarbei-
tung und Reflexion eignet als den im Nachlass vorliegenden Texten.” Dem liegt
auch die Uberzeugung zugrunde, dass schon die publizierten Texte genug zu den-
ken geben und ihr Potential lingst noch nicht als ausgeschopft gelten kann. Darum
werde ich in der vorliegenden Arbeit nur sparsam und an den thematisch beson-
ders relevanten Stellen auf den Nachlass zuriickgreifen.

1.2. Forschungsstand

Masken sind, wie dargestellt, mehr und mehr als Mittel der Tiuschung in Verruf
geraten: Einerseits sind unter christlichen Gelehrten mit ihnen die Vorstellungen
von Lige, Betrug und Teufelei verbunden, andererseits werden in der Aufklirung
Forderungen nach Transparenz und dem Ideal einer unverstellten Wahrheit in den
Vordergrund geriickt, denen der Verbergecharakter der Masken ihrerseits suspekt
war. Es ist diesem in der Kultur- und Geistesgeschichte der Maske zugeschriebenen
moralischen Status geschuldet, dass auch im Zusammenhang mit der Philosophie
Nietzsches die dortigen Beziige zur Maske zunichst ihrem zweifelhaften Image
gemif interpretiert wurden: Aspekte der Liige, des Betrugs und schlechter Ab-
sichten standen im Vordergrund. Wann immer sich die anfingliche Forschung an
einer Deutung der zahlreichen, die Masken thematisierenden Abschnitte versucht
hat, ist sie weit hinter den von Nietzsche eroffneten Spielriumen zuriickgeblieben.
Befangen in traditionellen Denkweisen, sah man in den Masken kaum mehr als die
Metapher boswilliger Tiuschung. Bestenfalls hat man, angeregt durch Nietzsche,
eine Aufwertung der tiuschenden Bewegung vollzogen, womit Maske zum Sinn-
bild einer distanzwahrenden Schutzfunktion gegeniiber sich selbst oder anderen
wird. Auch schienen Masken als kulturhistorischer Bestandteil des Theaters, der
Volksbelustigung und Vermummung einer ernsthaften Beschiftigung nicht wert
genug, dass man sich mit ihnen auf eine Weise hitte auseinandersetzen wollen, die

15 Vgl. Claus Zittel: »Nachlass 1880-1885«. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch,
Stuttgart/Weimar 2000. S. 138-142, hier S.139. Zwar ist auch ein Text wie etwa der Ecce homo
unverdffentlicht geblieben und liegt lediglich als korrigiertes Druckmanuskript vor, weshalb
er hier trotzdem zur Interpretation herangezogen wird, doch besteht ein grofRer Unterschied
zwischen einem solchen, bereits hochgradig komponierten Text und den Nachlassnotizen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

iiber eine oberflichliche und die herkémmlichen Urteile reproduzierende Bewer-
tung hinausginge. So allein ist erklirbar, weshalb die Maskenproblematik so lange
weitgehend unhinterfragt auf ihren Tiuschungseffekt reduziert und damit mora-
lisch bewertet wurde — und zwar je nachdem, wie wohlwollend der Autor Nietzsche
gegeniibersteht, in anerkennender Manier oder mit tadelndem Unterton.

Bereits 1918 widmet Ernst Bertram in dem Buch Nietzsche. Versuch einer Mytho-
logie ein Kapitel der Maske. Ihm kommt das Verdienst zu, unter dieser Uberschrift
sowohl Passagen aus der Geburt der Tragidie, die die Maske im Theaterkontext ver-
handeln, als auch die Themen des Schauspielers und Wagners zusammengefithrt
zu haben. Ist seine Interpretation zwar nicht einfach mafigeblich fir die spite-
re Forschung zu nennen, weil ihr idealisierender Charakter rasch als allzu affir-
mative Schwirmerei eines Nietzsche-Apologeten erkennbar ist, so scheint sie be-
ziiglich der Maske jedoch die hauptsichlichen Argumente vorwegzunehmen. In-
dem Bertram postuliert, dass Nietzsche »sich aus fremden Masken reden laf3t«,
dabei jedoch »eine letzte schiitzende Maske vor sich selber« getragen habe, sind
zwei wesentliche Aspekte deutlich formuliert:"® Maske kommt hier einerseits nur
in verbergender, tiuschender, schiitzender Funktion infrage. Andererseits werden
wichtige Elemente von Nietzsches Philosophieren als Masken deklariert und zwar
als >Masken Nietzsches«. Ein solches Reden impliziert notwendig, Nietzsche habe
aus bestimmten Griinden sein >wirkliches< Denken in Masken gekleidet und somit
seine >wahre« Philosophie verborgen. Um sich ihr dennoch zu nihern, miisse sie
folglich von den Masken erst entkleidet und entlarvt werden. Hauptsichlich gel-
ten fiir Bertram alle Aulerungen iiber andere Denker als Masken, sei es Sokrates,
Shakespeare, Sterne oder Goethe, wobei Nietzsche diese historischen Verstecke le-
diglich dazu benutze, um unbemerkt von sich selbst zu sprechen und »geheime
Selbstbildnisse« zu schaffen.” Doch auch in der Gesamtschau von Nietzsches Phi-
losophie ist, Bertram gemif3, die Dialektik der verbergend-entbergenden Maske
ins Werk gesetzt, denn: »Jede Zeile seines Werks verrit den, der sich nicht ver-
raten mochte, den >Wanderer« des >Jenseits¢, der nur eine Bitte hat: eine Maske
mehr! eine zweite Maske!«® Die Logik dieses Arguments, nach der die in den Tex-
ten prisenten Figuren (hier: der Wanderer) allesamt als Masken Nietzsches anzu-
sehen seien, hat seitdem unter Forschern eine erstaunliche Konjunktur erfahren.

16  Ernst Bertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin 1918, S.172.

17 Ebd. S.174. Schon vorher heifdt es: »Zu diesen Masken Nietzsches gehort vor allen andern
Sokrates. Dann Heraklit, Empedokles, Epikur, von Neueren Lionardo [sic!], Shakespeare, Pas-
cal, Napoleon. Und nicht zuletzt auch Goethe. Wer sich die Mithe gibt, den fast unzihlbaren
Stellen nachzugehen, an denensich Nietzsche tiber Coethe gedufiert hat, wird iber die auto-
biographische Bedeutung dieser AuRerungen [...] in keinem Zweifel sein: Nietzsche bediente
sich dieser olympischen Maske mit kithnster Vorliebe als eines aussagenden, ihn selber aus-
sagenden Mundes.« (ebd. S.173).

18 Ebd.S.178.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Masken denken - in Masken denken

Dass solche tiberspannten und allumfassenden Auslegungen des Masken-Motivs
bis heute ihren Reiz nicht verloren haben, mag daran liegen, dass sie den Inter-
preten in den Rang desjenigen versetzen, der Kraft seiner geistigen Fihigkeiten,
seiner Sensibilitit, ja seiner exegetischen Begabung >hinter die Masken« Nietzsches
zu schauen vermag.

1.2.1.  Die Maskenproblematik in der Nietzsche-Forschung

Es ist nicht tibertrieben, zu behaupten, dass neben sehr wenigen Ausnahmen die
bisherige Forschungsliteratur den Zusammenhang der Philosophie Nietzsches mit
der Maskenproblematik vor dem Hintergrund einer biographischen bzw. autor-
zentrierten Argumentation abgehandelt hat. Diese Interpretationsfolie, die sich
darauf kapriziert, die >Masken Nietzsches« nachzuweisen, ist untrennbar mit ei-
nem Verstindnis von Maske als tiuschendem, verbergendem Element verbunden
und bleibt daher der Dialektik von (falschem) Auflen und (wahrem) Innen verpflich-
tet. AuBerdem nimmt sie ijhren Gegenstand niemals thematisch, exegetisch oder
philosophisch wahr, sondern wittert hinter dem Wort >Maske<« immer zuerst ein
Versteckspiel des Autors Friedrich Nietzsche. Hierzu kénnen v.a. die Monographi-
en von Ernst Bertram (1918), Karl Jaspers (1935), Achim Fiirstenthal (1940), Walter
Kaufmann (1980) und die Schmihschrift der Briider Buser (1914) gezihlt werden.”
Unter den neueren Arbeiten kniipfen sowohl Gianni Vattimo (1974) als auch Vivetta
Vivarelli (1998) und Ansgar M. Hiils (2013) ausdriicklich an den von Bertram er-
Offneten Interpretationsrahmen an und erginzen ihn, ohne dessen Spielraum in
der Beurteilung der Masken zu iiberschreiten.*® Zahlreiche Aufsitze fiigen sich in

19 ErnstBertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlin 1918; Karl Jaspers: Nietzsche. Ein-
fihrung in das Verstandnis seines Philosophierens. Berlin 1935; Achim Fiirstenthal: Maske
und Scham bei Nietzsche. Ein Beitrag zur Psychologie seines Schaffens. Basel 1940; Walter
Kaufmann: Discovering the mind, Volume 2: Nietzsche, Heidegger and Buber. New York1980;
die Kapitel 26-29 (ibersetzt von Ernst Behler in: Walter Kaufmann: Nietzsches Philosophie
der Masken. In: Nietzsche-Studien, Bd. 10/11, 1981/82, S.111-131; Hans und Wilhelm Buser:
Friedrich Nietzsche Der Hochstapler im Philosophenrock und Prophet des Henkerstaates im
Lichte seines beriihmt gemachten Werkes »Also sprach Zarathustra« oder: Herunter mit der
Maske! Augsburg 1914.

20  Gianni Vattimo: Il soggetto e la maschera. Nietzsche e il problema della liberazione. Milano
1974 betont, dass mit der Maske zuvorderst andere Konzepte verbunden sind, wie das der
Fiktion, Illusion und der Wahrheit als Fabel, stellt die Maske dann aber als>Leitfaden<in den
Dienst eines Nietzsches Denken angeblich dominierenden Uberbaus und deutet dessen Phi-
losophie insgesamt als eine Philosophie des Ubermenschen: »Scegliere la maschera come
filo conduttore non vuol tuttavia dire riconoscere senz’altro la filosofia di Nietzsche come
una filosofia della maschera; pitt a buon diritto essa puo definirsi [...] una filosofia dell’ol-
treuomocx (ebd. S. 9). Insofern interessiert Vattimo die Maske nicht als philosophisches Pro-
blem, sondernsiedientihm lediglichals prominentes Schlagwort fiir die Ausarbeitung seiner
Ubermenschen-Thematik. Solche Ansitze werden heute zurecht und zumeist als unzulissi-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

dieses Bild.” Selbst bei van Tongeren (1989 und 2000) itberwiegt noch der Bezug
zwischen den Masken und Nietzsche, zwischen esoterischem Gehalt und dessen
Maskierung im Text, obgleich er ebenso wie Langer (2005) die Vielschichtigkeit
der Maskenproblematik erkennt und sie in einem weitaus differenzierteren Gefii-
ge verortet.*

Insgesamt sind die Schwierigkeiten auffillig, die es bereitet, der Maske syste-
matisch Herr zu werden: Bertram etwa setzt verschiedene Zitate miteinander ins
Verhiltnis, die zweifellos relevant sind, doch vermag er keine iberzeugende Ver-
bindung zwischen ihnen herzustellen. Auch Karl Jaspers zitiert in dem Notwendig-
keit und Wahrheit der Maske iiberschriebenen Kapitel lange Schliisselpassagen, ohne
sie hermeneutisch entsprechend auszudifferenzieren. Zwar betont er neben Fragen
des Stils auch die erkenntnistheoretische Relevanz der Maske als im Spannungs-
feld von Schein und Sein, Wahrheit und Liige angesiedelt, doch scheint sein Urteil
rasch auf »Nietzsches Wesenshaltung« und seine Schriften im Ganzen abzuzielen,
die als Masken in Betracht zu ziehen seien: »In der Maske ist sowohl die gemeine
Lige wie die eigentliche Wahrheit; im Werk als Maske ist die Verwechselbarkeit

ge Hypertrophien verworfen. Demgegeniiber entwickelt Vivetta Vivarelli: Nietzsche und die
Masken des freien Geistes: Montaigne, Pascal und Sterne, Wiirzburg 1998 das »Masken-Motiv
als understatement« (ebd. S. 8), und in Bezug auf Nietzsche gilt es als eine »Maske des Philoso-
phen, die der stilistischen Zurtickhaltung sehr dhnelt« (ebd. S.10). Die drei Referenzautoren
werden dabei als exemplarische >freie Geister< verhandelt und qua Analogieschluss zu Mas-
ken Nietzsches als notwendige, tduschende Verkleidungen eines tiefen, leidenden Ceistes,
denn fir die Autorin »scheint ein geheimnisvoller Zusammenhang zwischen Biographie und
philosophischem Prinzip zu bestehen« (ebd. S.13). Auch Hils, der »Nietzsches >Philosophie
der Maskenc<ein ausfiihrliches Kapitel widmet, reifdt zwar die richtigen Themen an, fiihrt sei-
ne Argumentation jedoch immer wieder auf die positive Verstellungskunst oder auf biogra-
phische Deutungen zuriick (vgl. Ansgar Michael Hiils: Maske und Identitit. Das Maskenmotiv
in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900, Wiirzburg 2013, S. 102-124).

21 Vgl.z.B. Kurt Weisshaupt: Maske und Gehalt. Stufen des Esoterischen bei Nietzsche, In: Holz-
hey, Helmut; Walter Zimmerli (Hg.): Esoterik und Exoterik der Philosophie. Beitrage zu Ge-
schichte und Sinn philosophischer Selbstbestimmung, Basel/Stuttgart1977. S.191-205; Klaus
Wellner: Nietzsches Masken in Ecce homo. In: Nietzscheforschung, Bd. 12, 2005, S. 143-150; To-
bias Nikolaus Klass: Von Peitschen und Masken. Nietzsches Suche nach Strategien der Selbst-
Anrithung. In: Alfred Schifer; Michael Wimmer (Hg.): Masken und Maskierungen, Opladen
2000, S. 251-279; Takahide Imasaki: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der
Philosophie Friedrich Nietzsches. In: Jutta Georg; Renate Reschke (Hg.): Nietzsche und Wag-
ner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016. S. 38-45.

22 Paul van Tongeren: Die Moral von Nietzsches Moralkritik. Studien zu »Jenseits von Gut
und Bose«, Bonn 1989; Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An introduction
to Friedrich Nietzsche’s Philosophy, West Lafayette 2000; Daniela Langer: Wie man wird,
was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche und Barthes, Pader-
born/Miinchen 2005.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

23


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Masken denken - in Masken denken

durch Zweideutigkeit und Vordergrund«.”® Wenn in der Maske auch eigentliche
Wahrheit ist, kann dies nur so gemeint sein, dass Maske die Wahrheit >hinter sich<
verbirgt, durch ihren Vordergrund verschliisselt und sie damit zuginglich nur fir
diejenigen macht, die sich aufs Demaskieren verstehen. Dabei geht auch Jaspers
leichten Fufdes den Schritt von der Maske zu Nietzsche, von den vielgestaltigen
Darstellungs- und Stilformen zur maskierten Zweideutigkeit und von den Textfi-
guren zum in ihnen insgeheim sich aussprechenden Autor:

Die Notwendigkeit des Maskenseins wirft ihren Schatten auf den Sinn des Werks:
Das Werk kann in keinem Gedanken die Wahrheit selbst aussprechen. Die Unei-
gentlichkeit alles Bestimmten hat die Zweideutigkeit des Eigentlichen, die Un-
mitteilbarkeit die in Masken erscheinende Einsamkeit zur Folge.**

Walter Kaufmann hingegen riickt Nietzsches Philosophie der Masken an einen zentra-
len Punkt in dessen Schaffen und betont die Andersartigkeit der Positionen. Zwar
bemerkt er zurecht, »dafd Nietzsche, der zu der Idee der Maske durch seine Be-
schiftigung mit der griechischen Tragddie kam, Masken nicht notwendigerweise
als unaufrichtig und bése ansah«,” kommt jedoch nicht iiber diese Umkehrung
hinaus, die der Tiuschungsfunktion einen positiven, schiitzenden Effekt zuge-
steht. Kaufmann weist auflerdem darauf hin, dass bereits Nietzsche den Menschen
zu dessen beruflichen Rollen in Beziehung gesetzt und darin eine Art kiinstlicher
Natur gesehen hat, lange bevor in der angloamerikanischen Soziologie das >Rol-
lenmodell« in Mode kam.* Zudem wirft Kaufmann das Problem des Verstanden-
Werdens als Stilfrage auf und bleibt doch die Antwort auf seine Frage schuldig
»wie intellektuelle Rechtschaffenheit und Ehrlichkeit, auf die Nietzsche solch gro-
8en Wert legt, mit seiner Philosophie der Masken in Einklang gebracht werden
kann«.”” Solche Auflerungen sind insgesamt symptomatisch fiir all jene Versuche,
auf Nietzsches Texte mit einem traditionellen Maskenverstindnis, allem voran je-
doch mit nur einem Maskenbegriff zuzugreifen. Sie beruhen auf der unausgespro-
chenen, moralischen Bewertung der Masken als Gefdhrderinnen jeder ernsthaften
Wahrheitssuche. Wie in der vorliegenden Arbeit gezeigt werden soll, setzt Nietz-
sche demgegeniiber gerade die Masken dafiir ein, neue Spielriume fiir das Erken-
nen zu gewinnen.

23 Karl Jaspers: Nietzsche. Einfiihrung in das Verstandnis seines Philosophierens, Berlin 1935,
S. 403.

24  Ebd.S. 406.

25  Walter Kaufmann: Nietzsches Philosophie der Masken. In: Nietzsche-Studien, Bd. 10/11,
1981/82, S.113.

26  Vgl.ebd.S.114. Kaufmann argumentiert unter Riickbezug auf FW 356. Vgl. diesbeziiglich mei-
ne Ausfithrungen in Kapitel 2.2.3.2.

27  Ebd.S.19.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Exemplarisch fiir jene Art der Beschiftigung mit der Maskenproblematik,
die durchaus auf die richtigen Themenkomplexe hinweist, diese jedoch mangels
hermeneutischer Sorgfalt immer nur unzureichend interpretieren kann, steht
der 2006 erschienene Aufsatz von Georges Goedert. Er trigt den Titel Nietzsches
Begriff der Maske — allerdings wird das damit angekiindigte Programm nicht einmal
ansatzweise erschopft. Goedert weist dem Maskenbegriff zunichst ein dreige-
teiltes Einsatzgebiet zu und unterscheidet dafiir die Schwerpunkte »Maske und
Gesellschaft; Maske und Wahrheit; Maske und Bewusstsein«.?® Darufhin heifit es
beziiglich der ersten hermeneutischen Ebene der Intersubjektivitit: »Es fillt auf,
wie sehr sich Nietzsche in diesem Zusammenhang auf eigene Lebenserfahrung
bezieht. So hat nach ihm die Maske bspw. im Alltag Schutz zu gewihren vor
Zudringlichkeiten: Schutz gegen Neugierde — hier spricht der Einsiedler«.? Dabei

28  Ceorges Goedert: Nietzsches Begriff der Maske. In: Susanne Craemer; Enrica Dilk; Heinz
Sieburg u.a. (Hg.): Europdische Begegnungen. Beitrdge zur Literaturwissenschaft, Sprache
und Philosophie. Festschrift fir Joseph Kohnen, Luxembourg 2006, S. 579-588, hier S. 579.
Der grofte Schwachpunkt des Aufsatzes offenbart sich in seinem Umgang mit der Ausdiffe-
renziertheit des eigenen Themas. Wahrend Goedert zu Beginn aus Kaufmanns Text »Disco-
vering the Mind«zitiert und sofort dessen Argument einer»Uberfiille von einschlagigem Ma-
terial« (S. 579) abzuschwichen bemiiht ist, scheint damit lediglich das eigene Unterfangen
gerechtfertigt zu werden, auf kaum zehn Seiten von »Nietzsches Begriff der Maske« zu han-
deln. Goedert nennt Kaufmanns These eine »Ubertreibung, die auf mangelnder Systematik
beruhe und wendet dagegen ein, dass »der Philosoph das Maskenmotivimmerhin nur an we-
nigen Stellen aufgreift« (ebd.). Als Begriindung fiihrt er an, Kaufmann habe nicht geniigend
auf die Abgrenzungen geachtet, mit denen Nietzsche angeblich den Begriff der Maske von
verwandten Begriffen »wie >Rolle¢, sSchauspieler<, sVerstellung< und »Verkleidung« getrennt
hitte (ebd.): Auf dieses Missverstandnis sei Kaufmanns Fehl- und Uberbewertung zuriickzu-
fithren. Wenn Goedertjedoch nur eine Seite spater konstatiert: »Unter diesem Gesichtspunkt
ist allerdings der Begriff>Verkleidung« quasi gleichbedeutend mit dem der Maske. Dasselbe
gilt, zum grofiten Teil wenigstens, fir die >Verstellunge.«, ist der Selbstwiderspruch greifbar,
denn auch hier dient der Maskenbegriff dazu, eine Fiille anderer Begriffe zu konkretisieren.
In der Folge werden kommentarlos Begriffe wie etwa der »Schauspieler« oder die »Verklei-
dung« mit dem Begriff der Maske in Verbindung gebracht und auf die »moralische Verklei-
dung« (FW 352) hingewiesen, weshalb Goedert schlussfolgert: »Moral wird damit zur Mas-
ke!« (S.580). Auf diese Weise hat Goedert die eigene Kritik so rasch wieder demontiert, wie
nun durch die Hintertiir erneut jene begriffliche »Uberfiille« und Uniibersichtlichkeit einzu-
brechen droht, die er vorher gerade fiir seine Arbeit hatte ausschliefen wollen.

29  Ebd.S.580. Eine dhnliche Argumentation, die die Textfiguren grundsatzlich als Masken von
Nietzsche interpretiert, findet sich z.B. bei Klaus Wellner, der das Lemma Maske, Schauspieler
im Nietzsche-Lexikon verfasst hat und der befindet: »Die Gestalten >freier Geist¢, sWanderer
und sein Schatten<undsZarathustra<sind Metaphern fiir Wahrheitsperspektiven und Masken
des Autors.« (Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 220f.). Well-
ner fithrt danach zwei Aphorismen mit Maskenbezug an und deutet sie in ihrer Thematik des
Leidenden, der Ekel empfindet und daher Verkleidungen benétigt JGB 270), sowie des tiefen
Geistes, um den Masken wachsen (JGB 40) als unmittelbare Selbstbezeichnungen des Autors.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

25


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Masken denken - in Masken denken

bezieht sich Goedert auf einen Aphorismus mit dem Titel »Der Einsiedler
spricht noch einmal.« (FW 365) und identifiziert ganz ausdriicklich
Nietzsche mit der literarischen Figur des Einsiedlers. Dass diesem Verfahren nach
wie vor ein hohes Maf} an Plausibilitit zugesprochen wird, macht es jedoch nicht
weniger problematisch. Umso bedeutsamer wird es, mit Nachdruck auf einer
Trennung zwischen Autor und den zahlreichen Textfiguren zu bestehen. Weil Go-
edert davon iiberzeugt ist, dass »[d]ie Maske tiuscht, filscht, verbirgt«,*® kénnen
selbst seine anschlieffenden Erdrterungen zu Nietzsches Subjekt-, Sprach- und
Bewusstseinskritik nur fehlgreifen. Tatsichlich ist die Zusammenschau dieser
Themenfelder wesentlich fiir die Maskenproblematik, doch gerit sie zu einer
absurden Argumentation, wenn alleiniger Verstehenshintergrund die Masken-
metapher der Tiuschung ist: Entsprechend habe Nietzsche nach Goedert zum
Ausdruck bringen wollen, wir seien umgeben von »Masken, die nicht nur unser
eigenes wahres Wesen verbergen, sondern, von uns iiber die Dinge gebreitet, auch
diese daran hindern, sich in ihrer Wahrheit, das heif3t hier, in ihrer partikularen
Eigenheit zu manifestieren«.” Als gréfiten Storfaktor macht Goedert die Sprache
ausfindig, weshalb in der Konsequenz unbewusste korperliche Gebarden aufgrund
ihres geringeren Grades an Vermitteltheit zum Garanten und Residuum einer
»urspriinglichen Realitit« stilisiert werden,* von der das Bewusstsein qua Spra-
che eben nur eine drgerliche Maskierung und Verfilschung geben kénne. Durch
»Dechiffrierung« sei somit ein »Zugang zu unserem tieferen Innern« méglich.*
Zu zeigen, dass Nietzsche nichts ferner liegt, als den Diskurs der hinter Masken

Es ist eine unleugbare Tendenz dieser Ansatze, hier wie andernorts, dass sie Nietzsche zum
grofien Leidenden, zum missverstandenen Genie und allzeit Verkannten stilisieren, sobald
das Maskenthema zur Sprache kommt. Ebenso dufiert sich Baeumler: »Das, was er eigentlich
will, a8t er immer nur ahnen. [...] Nietzsche schreibt gleichsam pseudonym: Schopenhauer,
Wagner, Dionysos, der freie Geist, Zarathustra sind seine Masken.« (Alfred Baeumler: Nietz-
sche der Philosoph und Politiker, Leipzig 1931, S.9). Unterbestimmt bleibt dieser konkrete
Punkt auch bei Werner Stegmaier: Eine Frage zum Schluss. Das neunte Hauptstiick: »was
ist vornehm?«. In: Marcus A. Born (Hg.): Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bdse, Ber-
lin 2014, S.179-205. Anlésslich der statt des urspriinglich geplanten Maskenkapitels in ganz
Jenseits von Gut und Bdse verstreuten Masken-Aphorismen schreibt Stegmaier: »[Slie machen
darauf aufmerksam, dass auch die ibrigen Aphorismen Masken und als solche zu verstehen
sind« (ebd. S.183). In welchem Sinne Aphorismen als Masken gelten konnen, bleibt unklar.
Stegmaier bietet spater den Gedanken an, Nietzsche schreibe in JGB 289 »in der Maske eines
Einsiedlers« (ebd. S.199f).

30 Georges Goedert: Nietzsches Begriff der Maske. In: Susanne Craemer; Enrica Dilk; Heinz
Sieburg (Hg.): Europdische Begegnungen. Beitrage zur Literaturwissenschaft, Sprache und
Philosophie. Festschrift fir Joseph Kohnen, Luxembourg 2006, S. 579-588, hier S. 584.

31 Ebd. S 586.

32 Ebd.S.586.

33 Ebd.S.585.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

verborgenen, >wahreren« Eigentlichkeit weiterzufithren, ist ein Anliegen dieser
Arbeit.

Am Beispiel des Aufsatzes von Goedert sowie der Monographien von Bertram,
Jaspers und Kaufmann wird insgesamt deutlich, wie die Auseinandersetzung mit
den Masken in scheinbar unauflésbaren Aporien (Unmitteilbarkeit, Problem der
Rechtschaffenheit) oder im unbefriedigenden Aufweis einer inneren Widerspriich-
lichkeit enden kann. Und das aus zwei Griinden: Bleiben die Masken allein auf
Nietzsche als Autor bezogen, dann wird entweder die Mitteilbarkeit der philo-
sophischen Inhalte Gberhaupt infrage gestellt (Jaspers), in den Masken ein Be-
weis fiir die Uberempfindlichkeit und Schutzbediirftigkeit des Philosophen gese-
hen (Bertram, Goedert) oder Nietzsche ein moralischer Vorwurf gemacht (Kauf-
mann, Goedert). Zweitens aber ergeben sich die genannten Scheinparadoxien nur
dann, wenn davon ausgegangen wird, dass Begriffen unabhingig von ihrem Kon-
text ein immer gleichbleibender Bedeutungsgehalt zukommt. Demgegeniiber ver-
folgt die vorliegende Arbeit den methodischen Ansatz, Nietzsches Texte in ihrer
konstellativen Verfasstheit zu erschliefRen und geht davon aus, dass in Begriffen,
z.B. dem der Maske, verschiedentlich Bedeutungsebenen aktualisiert werden kon-
nen (vgl. Kapitel 1.3.2).

So richtig es ist, die Textfiguren z.B. des Wanderers, des freien Geistes, des
Einsiedlers etc. mit der Maskenproblematik in Verbindung zu bringen - so fehl
greift doch, wer in ihnen lediglich die sMasken« Nietzsches erkennen will. Erstens
ist damit jede Distanz zwischen dem Autor und den Figuren eines Textes nivel-
liert, mithin wird jeder Spielraum fiktionaler Gestaltung negiert. Weshalb es ei-
nem sprachlich so ausdrucksstarken Philosophen iiberhaupt darum zu tun gewe-
sen sein sollte, immer nur >sich selbst< auszusprechen und ssich hinter Masken< zu
verbergen, wird selten begriindet und scheint zunichst ein reiner Gewohnheits-
schluss zu sein. Andernfalls wird argumentiert, Nietzsche selbst habe nicht nur
darauf hingewiesen, sondern ausdriicklich gefordert, seine Texte auf ihn hin zu
interpretieren. Dass dieses Argument jedoch nicht zwingend ist, ldsst sich leicht
belegen.* Die allzu grofRe Selbstverstindlichkeit indes, mit der die Textfiguren als

34  Zwar findet sich in der Vorrede zur Frohlichen Wissenschaft von 1886 der Hinweis, man habe
»vorausgesetzt, dass man eine Person ist, nothwendig auch die Philosophie seiner Person«
und ferner die Uberlegung »ob nicht, im Grossen gerechnet, Philosophie bisher nur eine
Auslegung des Leibes und ein Missverstindnis des Leibes gewesen ist«
(FW, Vorrede 2, KSA 3, S. 347f.). Nun ist die daraus abgeleitete Schlussfolgerung einer Unum-
ganglichkeit biographischer Interpretation alles andere als evident, geht es doch dem zitier-
ten Abschnitt der Vorrede um einen Aufweis der radikalen Leibgebundenheit allen Denkens.
Dabei bewegt sich diese dezidiert psychologische Perspektive innerhalb zweier Positionen,
die Nietzsche als »Gesundheit« und »Krankheit« paraphrasiert, wobei ersterer ein Philoso-
phieren aus Kraft und Uberfiille, zweiterer dagegen aus Mangel und Notstand korreliere.
Aus diesen »physiologische[n] Bedurfnisse[n]«resultierten dann entsprechende Werturteile

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

27


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Masken denken - in Masken denken

Nietzsches Masken identifiziert werden, sollte misstrauisch stimmen. Wird damit
doch nichts Anderes nahegelegt, als dass die Textfiguren und die Szenerien, in die
sie eingebettet sind, insgesamt weniger in Betracht kommen, als die vermeintli-
che Erkenntnis, dass sich der Autor in immer anderen Masken inszeniert habe. Die
mit dem Bild der tiuschenden, verbergenden Maske einhergehende Logik impli-
ziert stets eine dahinterliegende, wahrere Position, wobei die Maske nur niitzliches
Mittel zum Zweck ist. Auflerdem wird impliziert, dass das sich verbergende Selbst
mindestens in dieser Geste der Maskierung zu erkennen wire — als wiisste man
genau, wer Nietzsche ist und wo er eigentlich« von sich selbst spricht, auch wenn
der Text anders lautet. Nietzsche indes hatte gewiss viel >zu verbergen< — aus den
Texten jedoch ldsst er sich nicht als etwas darin Verborgenes wieder ans Licht der
Erkenntnis bringen. Trotzdem also Nietzsches Texte Nietzsche gleichsam entbeh-
ren, sind seine Texte Schauspieler-Texte, sind sie Masken-Texte.

Zweitens — und dieses Argument wiegt beinah schwerer — werden die philoso-
phischen Texte auf diese Weise um ihre besten Wirkungsmoglichkeiten gebracht,
wird ihre Brisanz und Relevanz geschmailert. Mit der Anrufung des Autors wird der
Blick auf Alternativen versperrt: Weder kann nun noch eine Dimension der Allge-
meingiltigkeit reklamiert werden, noch werden Text und Textfiguren als mogliche
Identifikationsflichen fiir die Leserinnen und Leser in Betracht gezogen. Nicht
zuletzt wird diese Arbeit dafiir argumentieren, dem angedeuteten Potential mehr
Raum zu geben (vgl. Kapitel 5).

1.2.2. Maskenproblematik und Rollentheorie

Die hier folgenden Uberlegungen stellen keinesfalls eine erschépfende Auseinan-
dersetzung mit dem Rollen-Paradigma in der Soziologie dar, dessen fundierte Kri-

Uber das Dasein, die Nietzsche folgerichtig als »Missverstandnisse der leiblichen Beschaf-
fenheit« ansieht und nicht als die faktische, wahre Weltabbildung, als die sie sich gerieren
(ebd. S.348). Wer nun diese Reflexionsstruktur zuallererst auf Nietzsches Briefkorrespon-
denz oder seine gesundheitliche Verfasstheit projiziert, bewegt sich nicht einmal annihe-
rungsweise auf der Hohe derjenigen Argumentation, auf die er sich zu Legitimationszwe-
cken beruft. Diese verlangt namlich, von den Wertungen, Urteilen, Argumenten, Bejahungen und
Verneinungen der Philosophien selbst auf die Personlichkeit zu schlieRen — nicht von Sekundar-
dokumenten des gossip. Insgesamt ist zu beobachten, dass das anhand der Masken kon-
struierte Bild von Nietzsche sehr klischeebehaftete Ziige eines leidenden, sich nach Ruhe
und Einsamkeit sehnenden Philosophentypus vergegenwartigt, der vor der Zudringlichkeit
anderer hinter Masken Schutz sucht. Die Attraktivitit dieses Topos durfte freilich in einem
impliziten Modus liegen: Wer erkannt hat, dass Nietzsche sich verbergen wollte, der ist, mit-
fithlend, hinter ein Geheimnis gekommen, weshalb die Rede vom >Maskentrager« Nietzsche
auch dazu dienen diirfte, auf den eigenen psychologischen Scharfsinn hinzuweisen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

tik bereits 1972 von Frigga Haug unternommen wurde.* Gleichwohl dienen sie der
Abgrenzung des in dieser Arbeit vorgestellten Konzepts des Menschen als Mas-
kenspiel und Maskenensemble von den geldufigen Rollentheorien. Bedienen diese
sich doch bis heute einer hochproblematisch gewordenen Metapher, ohne deren
methodologische wie theoretische Implikationen ausreichend zu reflektieren.?
Im angloamerikanischen Raum war bereits in den 30er Jahren von George Her-
bert Mead (Mind, Self and Society, 1934) und Ralph Linton (The Study of Man, 1936) das
Sozialrollenmodell in die Soziologie eingebracht worden. Fiir den deutschsprachi-
gen Raum wird es Ralph Dahrendorf zugeschrieben, in seinem Buch Homo sociolo-
gicus (1958) vorrangig Meads Gedanken aufgenommen und das Modell vorangetrie-
ben zu haben. Das vermutlich einflussreichste Buch aber sollte Erving Goffmans
Studie The Presentation of Self in Everyday Life (1959) werden. Darin sind in durchaus
anschaulicher Weise verschiedene Formen von beobachtetem Alltagsgeschehen be-
schrieben und unter der Mafigabe summiert, die Verstellungsmechanismen des
Sozialen offenzulegen. Das von Goffman verwendete Vokabular ist reich an Thea-
termetaphern (Publikum, Darsteller, eine Rolle spielen, Vorder- und Hinterbiihne,
Ensemble, Requisiten etc.) und dadurch gleichermafien methodologisch iiberstra-
paziert wie theoretisch unterbestimmt. Schlieflich handelt es sich dabei um eine
Ubertragung von Fachvokabular der Theaterbithne auf soziale Situationen jeder
Art, die weder geniigend begriindet noch hinterfragt wird. Die scheinbare Plausi-
¢,

bilitat, die dieser Vorgang aufgrund seiner Nahe zur Alltagssprache besitzt,*” wird

35  Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der birgerlichen deut-
schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972. Das Buch bietet sowohl einen rekonstruktiven Ab-
riss vornehmlich der deutschsprachigen Rollentheorien im 20. Jahrhundert, von Dahrendorf
Uber Popitz, Plessner, Gehlen und Janoska-Bend| bis zu Dreitzel und Gerhardt, wie deren Kri-
tik. Die Kategorie der Sozial-Rolle wird unter Riickbezug auf verschiedene Autoren in den
ihr zugeschriebenen Funktionen der Entlastung, der sozialen Kontrolle, der Anpassung, so-
wie der Entfremdung reflektiert. Haug betont dabei zurecht das in einer Beschreibung der
Gesellschaft durch die Theatermetapher angelegte Moment der Resignation und der Behin-
derung (revolutionirer) Veranderungen. Mag auch das dem Zeitgeist geschuldete Urteil, die
Rollentheorie sei wesentlich »zu bestimmen als Weltanschauung einer ihrer Privilegien be-
raubten Klasse oder Schicht« heute befremdlich wirken (ebd. S. 125f.), so ist doch ihre grund-
satzliche Kritik durchaus berechtigt, wenn Haug schreibt: »Diese Theorie zielt, so sehr sie
sich verbal dagegen striubt, immer aufs isolierte Individuum. [...] Entfremdung bezieht sich
nicht auf bestimmte Produktionsverhéltnisse, sondern auf das Verhaltnis des Individuums
zu seiner Rolle« (ebd. S.132). Fiir eine Darstellung der historischen Entwicklung und Verbrei-
tung der Rollentheorie, v.a.in den Vereinigten Staaten vgl. Dieter Claessens: Rolle und Macht,
Miinchen 1968.

36  Zur Aktualitat des Rollenbegriffs vgl. Peter Busse: Die Rolle. Zur Geschichte und Kritik eines
zentralen sozialwissenschaftlichen Begriffes, Miinchen 2016; sowie Mark WeifRhaupt: Rolle
und Identitdt. Grundlagen der Rollentheorie, Saarbriicken 2008.

37  Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der biirgerlichen deut-
schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972, S.133: »Aus der Tatsache, dafd der Rollenbegriff als Me-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

29


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Masken denken - in Masken denken

jedoch angesichts der erheblichen Konsequenzen sowohl fiir die Beobachterper-
spektive als auch fir den Beschreibungshorizont geschmailert. Denn die Anwen-
dung einer solch vermeintlich omnipotenten Metapher als wissenschaftliche Ana-
lysekategorie wird insofern problematisch, als ihr allumfassender Charakter je-
de soziale Interaktion jeweils schon ergriffen hat. Entsprechend steht der Begriff
des >Publikums< im Vordergrund: Sobald nur zwei Augenpaare aufeinandertref-
fen oder einer sich von einem anderen beobachtet weifd, sobald eine in diesem
Sinne interindividuelle, soziale Situation hergestellt ist, wird sie der Magabe des
Schauspielerischen iiberantwortet und der Darstellung des Selbst vor dem Ande-
ren, mithin den Mechanismen der Selbst-Prisentation unterstellt. Andere Inter-
pretationen werden dabei gar nicht erst in Betracht gezogen. Zwar hat Goffman
selbst die Unzulinglichkeit des Modells angedeutet, doch bestitigt seine Arbeit
permanent argumentativ eine grundsitzliche Teilung des Menschen in ein gleich-
sam privates, ehrliches, wahres Selbst und die Rollenspielerei, die als notwendige
Darstellung dieses Selbst vor anderen, sogar bei guten Absichten, als performati-
ves Abbild immer nur eine Verfilschung sein kann. Weil sich der Mensch bestindig
nach zahlreichen Mafistiben und Anforderungen richten miisse, werde statt den
eigentlichen Handlungen lediglich der gute Eindruck angestrebt. Es verwundert
daher nicht, dass Goffman gerade dieses performative Moment der Sozialrolle mit
einem moralischen Argument verkniipft:

Aberals Darstellersind die Einzelnen nicht mit der moralischen Aufgabe der Erfil-
lung dieser Mafistabe beschiftigt, sondern mit der amoralischen Aufgabe, einen
iberzeugenden Eindruck zu vermitteln, dafs die Mafistébe erfiillt werden. Unse-
re Handlungen haben es also weitgehend mit moralischen Fragen zu tun, aber als
Darsteller sind wir nicht moralisch an ihnen interessiert. Als Darsteller verkaufen

wir nur die Moral 3

Dass dieses moralische Problem der Liige und Tauschung itberhaupt erst durch die
entsprechenden Metaphern entsteht (Publikum, Sozialrolle, Darsteller etc.), wird

tapher in der Alltagssprache verbreitet ist, bezieht die Soziologie ihre Legitimation, die Rol-
lentheorie als Erkenntnistheorie fiir die Wissenschaft von der Gesellschaft auszubauen.«

38  Erving Goffman: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag (Orig. »The Pre-
sentation of Self in Everyday Life«, New York 1959. Ubers. v. Peter Weber-Schifer), Miinchen
1969, S.229f. Insgesamt kann zu Goffman angemerkt werden, dass die Erkenntnis, gesell-
schaftliches Miteinander im Allgemeinen wie jede zwischenmenschliche Begegnung im Be-
sonderen konne von selbstdarstellerischen Elementen gepragt sein, keinesfalls eine so neue
Entdeckung ist, wie das Buch und seine bis heute auch in der deutschsprachigen Soziolo-
gie wohlwollende Aufnahme suggerieren. Die gesamte europdische Kulturgeschichte (Stich-
wort:theatrum mundi) wird genauso ignoriert, wie die entsprechende kulturhistorische bzw.
theaterhistorische Forschung. Daher kann Goffman das Risiko der mit der Metapher einher-
gehenden Implikationen auch nicht in den Blick nehmen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

ausgeblendet. Frigga Haug hat zudem kritisiert, dass durch den Begriff der >Rolle«
verschiedene gesellschaftliche Problemfelder in das Individuum verlegt und somit
eine »Verschleierung von Herrschaft und Macht« erreicht wiirden.** Aus philoso-
phischer Perspektive liegt die Unzulinglichkeit derjenigen soziologischen Theori-
en, die mit der Rollen-, Theater- oder Maskenmetapher arbeiten, in der Problema-
tik des >Maskentragers< begriindet. So war hier die Reaktivierung des autonomen,
selbstgewissen Individuums benannt worden, das als Akteur ins Rollen- und Mas-
kenspiel eintritt. Gerade das Vokabular erweist sich dabei als besonders hinderlich.
In die innere Logik der dem Theater entlehnten Metaphern verstrickt, wird mit der
Rollensemantik stets ein bestimmtes Verstindnis vom Menschen reproduziert: Er
gilt dann als Schauspieler, der seine Rollen spielt, aber >eigentlich< jemand anderes
ist oder der als Maskentriger anderen gegeniiber Masken aufsetzt, >hinter« denen
er jedoch in seiner privaten Integritit unberiihrt bleibt.

Neuere praxeologische Positionen aus Soziologie und Philosophie, aber auch
aus Geschichte und Literaturwissenschaft vertreten dagegen die Ansicht, dass ein
>Selbst« in konkreten Situationen immer erst konstituiert wird. Indem Menschen
in Interaktion oder Kommunikation eintreten, d.h. an Praktiken teilnehmen, bildet
sich unter wechselseitiger Beeinflussung ihr jeweiliger Status als Subjekt erst her-
aus. Gleichzeitig konstituieren sie ihrerseits die Praktiken immer mit und verin-
dern sie mitunter.*® Dieses hochdynamische, situative und konstellationsbezogene

39  Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der biirgerlichen deut-
schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972. S.122ff. Infolgedessen wiirden, so Haug, sowohl die
6konomischen Bedingungen als auch die politisch-sozialen Verhaltnisse filschlicherweise
als unveranderlich erscheinen. Vgl. auch Ralf Dahrendorfs Vorwort fiir die deutsche Uberset-
zung von Goffmans Buch, dem er»einen totalen Rollenverdacht« bescheinigt. Beziiglich des
dort propagierten Imperativs der Selbstdarstellung spreche Goffman »mehr von den Zwian-
gen als von den Chancen, in denen menschliches Verhalten steht, so dafs mancher sein Buch
erniichtertaus der Hand legen mag, ohne einen Blick zu gewinnen fiir die Méglichkeiten, aus
der totalen Institution Gesellschaft auszubrechen.« (Erving Goffman: Wir alle spielen Thea-
ter. Die Selbstdarstellung im Alltag, Miinchen 1969. Vorwort von Ralf Dahrendorf, S. VIII).

40 Vgl. z.B. Thomas Alkemeyer: Subjektivierung in sozialen Praktiken. Umrisse einer praxeo-
logischen Analytik. In: Thomas Alkemeyer; Gunilla Budde; Dagmar Freist (Hg.): Selbst-
Bildungen. Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, Bielefeld 2013, S.33-68.
Alkemeyer hebt in seinem Beitrag folgendes hervor: »Wenn wir von Subjektivierung spre-
chen, interessieren wir uns dafiir, wie Individuen durch ihr Engagementin sozialen Praktiken
Welt- und Selbstverhiltnisse eingehen, die es ihnen erméglichen, nicht nur reproduzierend,
sondern auch transformierend oder subversiv in der sozialen Welt titig zu werden: Prakti-
ken und ihre Subjekte konstituieren sich, so unsere These, gegenseitig und verdndern somit
auch gemeinsam ihre Gestalt. Im Unterschied zu einer philosophischen Tradition, in der das
Subjekt als ein (iberdauerndes, autonomes Ganzes transzendent vor, hinter oder auerhalb
der gesellschaftlichen Praxis angesetzt wird, richtet sich die praxeologische Perspektive auf
Subjekt-Bildungen und damit auf jene in Zeit und Raum ausgedehnten Prozesse, in denen
sich die Ordnung des Subjekts herstellt, organisiert und verandert. Sie hebt damit den tran-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Masken denken - in Masken denken

Verstindnis von Subjektivitit als Subjektivierung stellt eine an Foucault, Butler und
Schatzki geschulte Sichtweise dar und ist insofern eng mit Nietzsches genealogi-
schem Experiment verbunden. Dadurch werden historische und soziale Prozesse
beschreibbar, ohne deren Akteure als autonome, prireflexive oder pripraktische
Subjekte vorauszusetzen. Auch unter diesen Bedingungen sind die gesellschaftli-
chen Anforderungen an den Menschen in die wissenschaftliche Reflexion einbe-
zogen, z.B. das im Beruf erwartete Auftreten oder das Akzeptieren und Reprodu-
zieren bestimmter Gepflogenheiten. Und ebenso werden Menschen in ihrer Befi-
higung begriffen, die an sie in verschiedenen Kontexten gerichteten Erwartungen
sowohl zu kennen, als auch sie bedienen, mit ihnen spielen oder sie unterlaufen zu
kénnen. Insofern sind mit dem praxeologischen Zugang auch die Aspekte alltigli-
cher Selbstdarstellung mitgedacht, jedoch unter Vermeidung sowohl substanzon-
tologischer wie moralisierender Prisuppositionen und ohne ihnen einen so heraus-
gehobenen Stellenwert beizumessen, wie die am Modell der Sozialrolle orientierten
Theorien. Vielmehr kénnen die verschiedenen menschlichen Inszenierungsweisen
anders beurteilt werden, indem sie nicht notwendig eine zu bedauernde Verstel-
lung oder die Verleugnung des als authentisch vorausgesetzten >Selbst« bedeuteten,
sondern zunichst einmal als Teilbereiche von Praktiken zu beschreiben wiren.
Entsprechende Konsequenzen wiren auf philosophischer Ebene zu ziehen,
indem zwar mit dem Maskenbegriff operiert und er im Anschluss an Nietzsche
w.a. fur die Konstitution des Menschen fruchtbar gemacht werden soll, dabei
aber gleichzeitig eine metaphysische oder substanzontologische Riickbindung zu
vermeiden wire. Hierzu versucht die vorliegende Arbeit einen Beitrag zu leisten.

1.3. Methodische Voraussetzungen

Der Titel der Arbeit ist programmatisch, wird doch die Philosophie Nietzsches
als eine entwickelt, die gleichermafien >Masken denkt< wie sie >in Masken denkt«.
Die Herausforderung war nun, die inhaltlichen, methodischen, strukturellen und
funktionalen Dimensionen abzubilden, ohne sie als zwei thematische Bereiche, in
>Inhalt< und >Form« getrennt, verhandeln zu miissen. Das Ergebnis ist ein Textauf-
bau, der diesem Umstand insofern gerecht zu werden versucht, als jedes der drei
Hauptkapitel die verschiedenen Perspektiven in sich vereint: Dies ist einerseits be-
werkstelligt worden, indem in die Textanalyse solche formellen Aspekte eingeflos-
sen sind, durch die die vorgelegte Interpretation bereichert werden konnte. Ande-
rerseits schlief3t jedes Hauptkapitel mit einem Schwerpunkt ab, der die spezifische

sitorischen Status, die Unabgeschlossenheit und Unvollstindigkeit jeder Subjekthaftigkeit
hervor.« (ebd. S. 33f).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Verfasstheit der Texte Nietzsches jeweils von dem zuvor verhandelten Thema her
in den Blick nimmt (vgl. die Kapitel 2.3, 3.3 und 4.2).

Dass in der Philosophie Nietzsches die Maskenproblematik gleichermafien ei-
ne herausragende Stellung einnimmt, wie sie in ihren Ausformungen ein enormes
Spektrum abdeckt, ist bereits erliutert worden. Angesichts des verengten Bedeu-
tungsfeldes von Maske spitestens seit dem 18. Jahrhundert ist dieser Befund jedoch
alles andere als selbstverstindlich, weshalb sich weitreichende Fragen aufdringen
— etwa, worin dieses so vielgestaltige Ideenspektrum begriindet sein mag und wo-
her die entscheidenden Anregungen dazu stammen kénnten. Ihre Beantwortung
ist indes Aufgabe einer geduldigen Quellenforschung, die Nietzsches Lektiiren der
entsprechenden Schaffensphasen nachvollzieht und deren Einfluss auf publizierte
Textstellen konkret nachzuweisen unternimmt. In dieser Hinsicht ist bereits viel
geleistet worden.*" Eine solche Arbeit kénnte nur mit dem Anspruch erfolgreich
unternommen werden, die von Nietzsche auf seinem >Denkweg« hinterlassenen
Spuren auch wirklich aufsuchen zu kénnen und wiirde damit in letzter Konsequenz
auf eine Rekonstruktion faktischer Zuginge und Einflussmomente abzielen. Dem-
gegeniiber ist es mir jedoch um ein hermeneutisches Vorhaben zu tun, das nicht
rekonstruierend vorzugehen beabsichtigt, als vielmehr aus dem vorliegenden Text-
material selbst plausible Deutungen zu gewinnen und sie philosophisch fruchtbar
zu machen sucht. Entsprechend liegt der Fokus dieser Arbeit auf der kontextsensi-
blen Interpretation einschligiger Texte und, davon ausgehend, dem ErschlieRen

41 DerEinfluss Schopenhauers auf Nietzsches Maskenverstiandnis ist vergleichsweise gut doku-
mentiert. Insbesondere dessen Ubersetzung einer Aphorismensammlung von Baltasar Gra-
cian (als Handorakel und Kunst der Weltklugheit) soll dabei von Bedeutung gewesen sein. Vgl.
hierzu Vivetta Vivarelli: Nietzsche und die Masken des freien Ceistes: Montaigne, Pascal und
Sterne, Wiirzburg 1998; Achim Geisenhansliike: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Ver-
stellung in der europdischen Literatur, Darmstadt 2006 und Ansgar Michael Hiils: Maske und
Identitdt. Das Maskenmotiv in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900, Wiirzburg 2013. Al-
lerdings werden Einflisse hier lediglich auf der Ebene der Maske als Tauschungsmetapher
untersucht, die doch nur einen geringen Teil des Spektrums bei Nietzsche ausmacht. Da die
genannten Autoren keine Unterscheidung zwischen den verschiedenen semantischen Di-
mensionen der Maskenproblematik treffen, bleiben diese Aspekte unberiicksichtigt. Auch
die im Zusammenhang mit dem Topos des >Welttheaters< genannten Autoren sowie die an-
tiken Tragddien- und Komodiendichter sind angesichts der philologischen Bildung Nietz-
sches im Hintergrund als Stichwortgeber denkbar. Diesbeziiglich ist Manfred Riedel (Hg.):
Philologie und Philosophie in Nietzsches Denken, KéIn/Weimar/Wien 1999 hervorzuheben
und fiir die Aufarbeitung der Vorlesungsschriften Carlotta Santini: Friedrich Nietzsches Bas-
ler Vorlesungen iiber die Geschichte der griechischen Literatur. In: Geschichte der Germanis-
tik. Mitteilungen, Gottingen 2012, Doppelheft 41/42, S.141-143. Vgl. auch den historisch-kri-
tischen Kommentar zu Friedrich Nietzsches Werken: Andreas Urs Sommer (Hg.): Nietzsche-
Kommentar, Berlin/Boston 2013ff.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

33


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Masken denken - in Masken denken

der Maskenproblematik fiir Nietzsches Philosophieren insgesamt. Nichtsdesto-
trotz soll im Folgenden zunichst versucht werden, vereinzelte Schlaglichter auf
das umfangreiche Problem der Herkunft der Maskenproblematik zu werfen, wobei
statt vollstindiger Rekonstruktionen punktuelle Tiefenbohrungen zu unternehmen
sind. Danach wird sich ein weiterer Abschnitt unter dem Gesichtspunkt methodi-
scher Voraussetzungen mit der konstellativen Verfasstheit von Nietzsches Texten
beschiftigen.

1.3.1.  Uberlegungen zu einer Genealogie der Maskenproblematik bei
Nietzsche

Im April des Jahres 1870 erwihnt die Vossische Zeitung eine neue Berliner Pu-
blikumssensation, die sich ganz offenkundig »von Tag zu Tag einer gréfieren
Theilnahme« erfreute und am Sonntag vor Ostern stolze 1105 Besucher zihl-
te.* Das damals unter dem Namen »Londoner West-End-Museum« firmierende
Wachsfiguren- und Kuriositatenkabinett, wurde spiter als »Castan’s Panoptikum«
bekannt und von den Briidern Louis (1928-1908) und Gustave Castan (1936-1899)
geleitet, die als Bildhauer selbst zahlreiche der ausgestellten Figuren modellierten.
Das Panoptikum warb mit einer bunten Schau aus lebensgrofien Wachsfiguren,
meist bekannter, auch historischer Personlichkeiten und zeigte Szenerien aus dem
Volksleben in plastischen Bildgruppen. Neben »ethnographischen Merkwiirdigkei-
ten« und einer »Schreckenskammer«, die etwa mit der Darstellung von Mérdern
auf der Anklagebank oder einer Zelle der Pariser Bastille aufwartete, waren plas-
tische Nachbildungen bekannter Gemilde zu sehen.” Es gab mehrere Filialen
und Wanderausstellungen, die das Panopticum u.a. nach Dresden fiithrten. Die
Castans reagierten selbst tagesaktuell und zeigten zum ausgehenden Kriegsjahr
1870 etwa die Plastik des »sterbenden Turko«: Eines afrikanisch-franzésischen
Kriegsgefangenen, der keuchend mit dem Tode ringt und dessen Brust im Takt
eines Uhrwerkmechanismus sich hob und senkte. Dabei stand fiir die Herstellung
der Objekte eine maglichst lebensechte, illusionistische Prasentation im Vorder-
grund, der diese Unterhaltungsform offenkundig einen Grofteil ihrer Attraktivitit
zu verdanken hatte. Es ist durchaus denkbar, doch leider nicht iiberliefert, dass
Nietzsche derartige Kabinette besucht hat. Zumindest aber wird er iiber die in
den Zeitungen geschaltete Werbung oder durch Bekannte von den Attraktionen

42 »Das Londoner West-End-Museum in der KénigstraRe 47, vis-a-vis dem Stadtgericht, erfreut
sich von Tag zu Tag einer grofieren Theilnahme, am vergangenen Sonntag besuchten 1105
Personen die Ausstellung.« Vossische Zeitung, 6.4.1870. Zitiert nach: Angelika Friederici: Mr.
Castan’s London-Westend-Museum: der Berliner Anfang. In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein
Medium wird besichtigt, Heft 18, Berlin 2014. S. A2-11.

43 Angelika Friederici: Die Castans und ihr Lebenswerk. In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein Me-
dium wird besichtigt, Heft 1, Berlin 2008. S. A1-10.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

erfahren haben. Offensichtlich traf diese Form kiinstlerischer Ausstellungen je-
doch nicht seinen Geschmack. Denn in der 1872 erschienenen philosophischen
Erstlingsschrift, Die Geburt der Tragidie aus dem Geiste der Musik, argumentiert
Nietzsche mit Schiller** dafiir, den maskierten Chor der griechischen Tragédie
als entschieden Illusions-verwehrendes, idealisierendes und stilisierendes Kunst-
mittel anzusehen, »mit dem jedem Naturalismus in der Kunst offen und ehrlich
der Krieg erklirt« werden sollte.* Fiir die Gegenwart jedoch wird polemisch
konstatiert: »Ich fiirchte, wir sind dagegen mit unserer jetzigen Verehrung des
Natiirlichen und Wirklichen am Gegenpol alles Idealismus angelangt, nimlich
in der Region der Wachsfigurencabinette«.* Damit ist unmissverstindlich eine
kunstbezogene Priferenz des Artifiziellen vor dem Natiirlichen artikuliert. Die
Tendenz dieser Wertschitzung scheint sich denn auch in Nietzsches besonderer
Aufmerksambkeit gegeniiber Masken und in der Bedeutung wieder zu finden, die
er den Fiktionen beimessen wird.

Davon zeugen nicht zuletzt seine Ausfithrungen zum griechischen Theater in
den Schriften zwischen 1869 und 1879, die gleichermafien konkret-anschaulich
sind, wie sie eine offenkundige Faszination des jungen Basler Professors fir die
antike Theaterpraxis belegen. Besonders geeignet, einen Zugang zum skizzierten
Problemfeld zu eréffnen, lassen die Texte bereits den spiteren philosophischen
Umgang mit der Maske sowie die Umwertung und Neuausrichtung der Maskense-
mantik erkennen. Meines Erachtens konnen die zu erdrternden Aspekte also in
transformierter Form und zumindest in ihrer funktionalen Qualitit im spiter
publizierten Werk wiedergefunden werden. Als philosophischen Weichenstellun-
gen lassen sie sich anhand von drei Themenschwerpunkten veranschaulichen,
die jeweils mit der Materialitit der Masken verbunden sind: Dem Aspekt der
Artifizialitit (a), dem der Verwandlung (b) und dem Verhiltnis von Einheit und
Vielheit (c).

a) Artifizialitit

Wie bereits angedeutet, hat in der Kunst fiir Nietzsche das Artifizielle einen ent-
schiedenen Vorrang gegeniiber der lebensgetreuen Nachahmung des Natiirlichen.

44  GemeintistSchillers Vorrede zur»Braut von Messina«: Uber den Gebrauch des Chors in der Trago-
die von1803. Friedrich Schiller: Schillers Werke (hg. v. Siegfried Seidel), Bd. 10, Weimar/Stutt-
gart1980.

45  GT7,KSA1,S.55.Vgl. hierzu auch Dreyers Befund: »Nietzsches Theaterkonzeption steht quer
zu dieser seit der Aufklirung erstrebten Natiirlichkeit samt ihrer Okonomie der Einfiihlung.
Matthias Dreyer: Nietzsches Masken. Medien der Verlebendigung. In: Lorenz Aggermann;
Eva Holling u.a. (Hg.): »Lernen mit den Gespenstern zu leben«. Das Gespenstische als Figur,
Metapher und Wahrnehmungsdispositiv, Berlin 2015, S. 273-287, hier S. 280.

46  Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

35


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Masken denken - in Masken denken

In einem derartigen Zusammenhang wird bekanntermafen dem Dichter Euripi-
des angelastet, den Verfall der griechischen Tragédie unter Einfluss des sokrati-
schen Elenchos maf3geblich verantwortet zu haben. Seine dsthetischen Grundent-
scheidungen stiinden im Zeichen einer Naturalisierung und Profanisierung der
Tragodie: Statt in den mythischen Helden einen Charakter »zum ewigen Typus [zu]
erweitern«, habe Euripides den Zuschauer auf die Bithne gebracht, weshalb ein
»Ueberhandnehmen der Charakterdarstellun g«zu konstatieren sei.*
Diese Feststellung ist in der zweiten Basler Vortragsschrift Socrates und die Tragodie
(1870) anhand der szenischen Darstellungsformen auf der Bithne und des Masken-
gebrauchs prizisiert:

Mit Euripides drang der Zuschauer auf der Bithne ein, der Mensch in der Wirklich-
keit des alltidglichen Lebens. Der Spiegel, der frither nur die groen und kithnen
Ziige wiedergegeben hatte, wurde treuer und damit gemeiner. Das Prachtgewand
wurde gewissermafien durchsichtiger, die Maske zur Halbmaske: die Formen der
Alltiglichkeit traten deutlich hervor.*®

In der hier gebotenen Aufwertung der Maske gegeniiber der Halbmaske driicke
sich weniger ein theaterhistorisches Urteil aus — denn Masken waren selbstver-
stindlich auch zu Euripides’ Zeiten ein wichtiger Bestandteil der Auffithrungen:
Wihrend in der Komodie die Halbmaske Verwendung fand, war der Tragédie die
Maske vorbehalten, die das ganze Gesicht bedeckte. Vielmehr ist damit ein is-
thetisches Urteil artikuliert, das in der Maske den dort dominierenden Ausdruck
des Typenhaften, Allgemeinen, des Heroisierten und im Mythus Verwurzelten ge-
geniiber dem Individuellen heraushebt. Wird nun »die Maske zur Halbmaske, ist
damit auf ein beginnendes Interesse am menschlichen, blofRen Gesicht, am >Cha-
rakter« gegeniiber dem Typus und nicht zuletzt an der Darstellung der Natur statt
der Selbstgewissheit der Kunst im Artifiziellen verwiesen. Die These, gerade der
mit Euripides aufkommenden Tendenz eine wesentlich »naturalistische und un-
kinstlerische« Wirkung zuzuschreiben,* steht folglich im Dienst einer generellen
Bewertung der Kunst: Das Kiinstliche wird von Nietzsche in seiner Qualitit ent-
wickelt, ein Herausheben des Dargestellten aus dem Alltiglichen zu leisten. Gegen

47 GT17, KSA 1, S.113. Solche ins Alltigliche tibersetzte Charaktere wiissten sich in allem ver-
standlich zu machen, alles zu reflektieren und tber ihre Criinde jederzeit Auskunft zu ge-
ben. Der Vorwurf des ins Asthetische tiberfithrten Sokratismus, dass nimlich »alles bewufdt
sein«miisse, »um schon zu sein«, blickt also zunachst auf die Auswahl des Stoffes und dessen
sprachliche Ausgestaltung (Socrates und die Tragddie, KSA 1, S. 540). Dabei wird das kleine
und mitunter kleinliche Drama des individuell-Gewohnlichen gegen das Helden- und Typen-
hafte der Tragodien eines Aeschylus oder Sophokles gestellt.

48  Socrates und die Tragodie, KSA 1, S. 534.

49  Sokrates und die griechische Tragddie, KSA 1, S. 623.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

eine blofRe Nachahmung als Verdoppelung der Natur bzw. des Alltags der Men-
schen scheint diese Form des Artifiziellen als hochste Qualitit der griechischen
Kunst auf und wird Nietzsches Kunstbegrift entscheidend pragen. In der Frihli-
chen Wissenschaft von 1882 wird der Aphorismus 80 dhnlich argumentieren: Er ist
mit »Kunst und Natur« itberschrieben und hebt zunichst die »Unnatiir-
lichkeit des dramatischen Verses« der griechischen Tragddie hervor. Sodann wird
das Urteil verallgemeinert: »Diese Art Abweichung von der Natur
ist vielleicht die angenehmste Mahlzeit fiir den Stolz des Menschen; ihretwegen
tiberhaupt liebt er die Kunst, als den Ausdruck einer hohen, heldenhaften Unnatiir-
lichkeit und Convention«.”® Das Emblem des Artifiziellen, Kiinstlichen und damit
Kinstlerischen aber ist die Maske. Sie ist es umso mehr in Bezug auf die Darstel-
lung des Menschen als Typus und als stilisiertes Ideal, als Heros oder Mythos, kurz
des Menschen in Kommunikation mit seiner Kultur.

b) Verwandlung

Der von Nietzsche im Januar 1870 in Basel gehaltene Vortrag Das griechische Mu-
sikdrama zeichnet sich durch eine in hohem Mafie emphatische Beschreibung des
antiken Bithnengeschehens aus. Diese beginnt mit einem lebhaften Nachvollzug
der gesamten Theatersituation, beschreibt dann die Auftrittswirkung der Darstel-
ler und schlief3t mit einer respektvollen Wiirdigung der von den Schauspielern und
Choreuten erbrachten Leistung:

In hellster Tagessonne, ohne all die geheimnifdvollen Wirkungen des Abends
und des Lampenlichts, in grellster Wirklichkeit sihe er einen ungeheuren offnen
Raum mit Menschen (berfiillt: alle Blicke hingerichtet auf eine in der Tiefe wun-
derbar sich bewegende maskirte Mannerschaar und ein paar ibermenschlich
grofde Puppen, die auf einem langen schmalen Bithnenraume im langsamsten
ZeitmaRe auf und niederschreiten.”

Zuallererst ist bemerkenswert, dass hier wiederum eine durchaus kiinstliche Wir-
kung diesmal der Ereignisse im Theatron betont wird. Die Zuschauer sehen ein-
ander und kénnen sich so als Gemeinschaft erfahren, die einem religiésen Fest in
Form der Darbietung von Choreuten und Schauspielern beiwohnt. Weder die um-
gebenden Bedingungen einer Auffithrung (helles Tageslicht, schmales Proskenion)
noch die Ausstattung der Darsteller noch ihre Gestik, Mimik und ihr Tanz sind
daran orientiert, irgendeine Nachahmung der Wirklichkeit zu erzeugen. Im Ge-
genteil ist ihre Bewegungsmoglichkeit durch Kostiim, Maske und Kothurn sowie
die schmale Bithnenform enorm eingeschrinkt. Dies wird in starkem Gegensatz zu

50 FWII, 80, KSA3,S. 435f.
51 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 519.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,

37


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Masken denken - in Masken denken

allem gestanden haben, was Nietzsche im zeitgendssischen Theater erleben konnte:
Es war die Zeit der Historisierung, die neben historischen Nachbildungen der Kos-
tiime und Kulissen Wert auf einen iberwiegend naturalistischen bzw. veristischen
Schauspielstil legte. Insgesamt sollte der illusorische Eindruck der duflersten Na-
turwahrheit auf der Bithne erweckt werden. Demgegeniiber betont Nietzsche die
abstrakte, kiinstliche Wirkung des griechischen Theaters:

Denn wie anders als Puppen mussen wir jene Wesen nennen, die auf den hohen
Stelzen der Kothurne stehend, mit riesenméfsigen den Kopf (iberragenden stark
bemalten Masken vor dem Gesicht, an Brust und Leib, Armen und Beinen bis in
das Unnatirliche ausgepolstert und ausgestopft, sich kaum bewegen kénnen, nie-
dergedriickt von der Last eines tief herabfallenden Schleppgewandes und eines
machtigen Kopfputzes. Dabei haben diese Gestalten durch die weit ge6ffneten
Mundldcher im stirksten Tone zu reden und zu singen, um sich einer Zuschau-
ermasse von mehr als 20 000 Menschen verstidndlich zu machen: fiirwahr, eine
Heldenaufgabe, die eines marathonischen Kampfers wiirdig ist.>

Zustimmend zitiert Nietzsche den Musiktheoretiker Ambros, dem der »kostiimir-
te[] Schauspieler« der zeitgendssischen Bithnen als »natirlicher Mensch« erscheint
und der anmerkt: »den Griechen jedoch trat in der tragischen Maske ein kiinst-
licher [..], heroisch stylisirter entgegen«.” In einem nichsten Schritt habe sich
diese stilisierte, dsthetisierte Kiinstlichkeit auf die Darsteller iibertragen, denn, so
schlussfolgert Nietzsche, »hier empfand der Schauspieler, wie er in seinem Kos-
tim eine Erhebung iiber die alltigliche Menschenbildung darstellte, auch in sich
einen Aufschwung«.** Diese Idee beruht wesentlich auf der Annahme, die Kunst
der Schauspieler und Choreuten sei in die religiésen Kulthandlungen um Dionysos
eingebettet gewesen. Nach Nietzsche hatte sie ihren Ursprung in den Kultliedern
der Dithyramben, womit die musikalischen und tinzerischen Darbietungen in eine
Nihe zu Trance und Rausch geriickt sind. Als solche vom dionysischem Rauschzu-
stand ergriffen, seien die Tragddienschauspieler selbst Verwandelte und folglich
tiber das Alltigliche Erhobene: »Denn nicht damit beginnt [das Drama, C.S.], daf

52 Ebd.S. 519f. Die besonderen artifiziellen Elemente des griechischen Theaters werden in der
Fréhlichen Wissenschaft unter der Uberschrift »Kunst und Natur« wieder aufgenommen: »Hier
soll eben der Natur widersprochen werden! Hier s o1l eben der gemeine Reiz der Illu-
sion einem hoheren Reize weichen! Die Criechen gehen auf diesem Wege weit, weit —zum
Erschrecken weit! Wie sie die Bithne so schmal wie moglich bilden und alle Wirkung durch
tiefe Hintergriinde sich verbieten, wie sie dem Schauspieler das Mienenspiel und die leichte
Bewegung unmoglich machen und ihn in einen feierlichen, steifen, maskenhaften Popanz
verwandeln, so haben sie auch der Leidenschaft selber den tiefen Hintergrund genommen
und ihr ein Gesetz der schénen Rede dictirt« (FW 11, 80, KSA 3, S. 436).

53  Ebd.S.527.Nietzsche zitiert aus August Wilhelm Ambros: Geschichte der Musik, Wien 1862ff.

54  Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 520.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

jemand sich vermummt und bei Anderen eine Tiuschung erregen will: nein viel-
mehr, indem der Mensch aufler sich ist und sich selbst verwandelt und verzaubert
glaubt«.” Deutlich distanziert sich Nietzsche hier von der Idee, die dramatische
Darstellung sei mafigeblich verbunden mit einer Tiuschungsabsicht. Indem das
Drama innerhalb religiéser Praktiken situiert wird, fillt das Maskiertsein als Ver-
wandeltwerden nicht unter den moralischen Diskurs der Lige, der Betriigerei und
Verstellung.

¢) Verhiltnis von Einheit und Vielheit*®

Zuletzt soll eine in den frithen Schriften prisente Verbindung der Konzepte des
Vielen und der Einheit im Zeichen des Dionysischen thematisiert werden. Die hier
zu erdrternden Beispiele sind in eine doppelte Bewegung eingelassen: 1.) von Ein-
heit zur Vielheit und 2.) von Vielheit zur Einheit. Dabei ist der Einfluss Arthur
Schopenhauers in dieser Phase von Nietzsches Denken noch besonders stark, was
auch den eminent spekulativen und darum nicht unumstrittenen Deutungsanteil
erklirt.”” Bemerkenswert ist auflerdem, dass das Konstituens dieser Bewegungen
die Masken sind, denen hier das Potential zugesprochen wird, zwischen auf den
ersten Blick einander scheinbar ausschlieRenden Positionen vermitteln zu kénnen.
Gleichzeitig ist immer auch eine Nihe zur Frage nach Identitit und Personalitit
angezeigt.

Wie bereits angedeutet, leitet auch Nietzsche die griechische Tragodie aus den
Dithyramben her, die zu Ehren des Gottes Dionysos gesungen wurden. Indem aber
Dionysos und sein musikalisch-tinzerisch orientierter Kult das reale Fundament
der Tragodie darstellen, kénnen alle spiteren Protagonisten der Tragddie als den

55  Ebd.S. 521

56  Vgl. Dimitris N. Lambrellis: The one and the many in Nietzsche. In: Nietzsche Studien, Bd.
19,1990, S.129-142.

57  Nietzsche hatte Schopenhauers Theorem vom sprincipium individuationis< in seine Grund-
konzeption der Geburt der Tragddie lbernommen. Die Vereinzelung des Menschen aus dem
(vorgestellten) Einssein des Urgrundes wird dabei als leidvoll erfahrene Individuation be-
griffen. Der »Erl6sung im Scheine« méchtig, halt das Apollinische Prinzip einen Schleier vor
diese schmerzvolle Wahrheit: Durch Grenzlinien zwischen den Individuen verbirgt Apollon
deren eigentliche Verbundenheit im Ur-Einen und stellt zudem die Forderungen von Selbst-
erkenntnis und Mafd auf (GT, KSA1,S. 618). Die Grenzen der auf diese Weise hergestellten Ge-
niigsamkeit mit sich selbst reifdt andererseits das dionysische Prinzip wieder ein, verschlingt
die Einzelwesen und l4sst sie im Rauscherleben sich dem Urgrund verbunden fiithlen. Gleich-
zeitig gerate »der Glaube an die Unloslichkeit und Starrheit des Individuums« ins Wanken
(Das Griechische Musikdrama, KSA 1, S. 522). Solchen Ereignissen habe sich die griechische
Kultur periodisch ausgesetzt und sie zuletzt mit dem Agon der Tragddienauffithrungen in
ihr religioses Kultgefiige aufgenommen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

39


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Masken denken - in Masken denken

Gott Dionysos reprisentierende Figurationen angesehen werden. Dessen leidvol-
le Zerreiflung wird von diesen Heldenfiguren (und durch sie) in den Handlungen
und Pathosszenen der Tragddie gleichsam wiederholt. Dionysos — so schlussfol-
gert Nietzsche — habe also niemals aufgehort, der tragische Held der Tragodie zu
sein, sondern er »erscheint« dort nach wie vor »in einer Vielheit der Gestalten«.
Folglich seien »alle die berithmten Figuren der griechischen Bithne, Prometheus,
Oedipus usw. nur Masken dieses urspriinglichen Helden Dionysos«.*® Eins und
Vieles stehen hier in einer doppelten Relation zueinander: Aus dem Einen ist Vie-
les geworden (Individuation), dieses aber strebt zuriick zum Einen (Urgrund) bzw.
reprisentiert das Viele diese urspriingliche Einheit.

Weil Nietzsche die Tragddie aus den chorisch vorgetragenen Dithyramben-
Gesingen entstehen lisst, stellt fiir ihn zweitens der Tragddienchor strukturell ihr
Fundament dar. Sich gegen Schlegel wendend, der im Chor lediglich einen »idea-
lischen Zuschauer« gesehen habe, worin sich gewissermafen die Stimme des atti-
schen Volkes spiegelte, deutet Nietzsche die Gesamtsituation auf eigene Weise. Der
einstimmige Gesang des maskierten Chors gilt ihm schliefilich als »kolossale[] Ver-
groflerung« der Empfindungen des Helden: Eine Vielheit von Personen verwandelt
sich auf diese Weise zum »Schallrohr« der Empfindungen eines Einzelwesens.”
»Obschon eine Mehrheit von Personen, stellt er [der Chor, C.S.] doch musikalisch
keine Masse vor, sondern nur ein ungeheures, mit itbernatiirlicher Lunge begabtes
Einzelwesen.«*® Was den Chor aber dazu befihige, iiber die einzelnen Individu-
en hinaus diese verallgemeinernde Funktion zu leisten, sei die Verwandlung der
Choreuten durch Kostiim und Maske, die, vorgestellt als uniforme Verkleidung,
der Einstimmigkeit des Gesangs entspricht.

Besonders anhand der letzten Beispiele zum Verhiltnis von Einheit und Viel-
heit ist deutlich geworden, dass es nicht um eine simple Ubertragung der hier
gewonnenen Einsichten auf das spitere philosophische Werk Nietzsches gehen
kann. Vor allem die von Schopenhauer iibernommenen metaphysischen Kompo-
nenten (Vereinzelung der Menschen von einem >Urgrunds, daraus resultierendes
Erlésungsbediirfnis der Menschen, Erlosungsfunktion der Musik als die unmit-
telbarere Sprache etc.) haben bereits wenige Jahre spiter keine Entsprechung im
Werk mehr. Gleichwohl sind einige funktionale Bezugspunkte der Maskenproble-
matik fir den Gesamtkontext dieser Arbeit bedeutsam. Bemerkenswert ist etwa
das ginzliche Fehlen einer moralisch-abwertenden Beurteilung der Maske als tiu-
schendem, verbergendem Mittel und demgegeniiber ein Hervorheben des artifizi-
ellen Moments. Dies konnte damit zusammenhingen, dass der Ausgangspunkt fir
Nietzsche eben gerade die Masken in ihrer Bedeutung als materielle Artefakte und

58  Sokrates und die griechische Tragddie, KSA 1, S. 619.
59  Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 525.
60  Ebd.S. 525f.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Teile kultischer bzw. theatraler Praktiken sind, die in der konkreten Theaterrealitit
verwurzelt waren. Hinzu kommt, dass — dhnlich wie es fiir den persona-Begriff gilt
— der Mensch in seiner gesamtkérperlichen Dimension thematisiert wird, als ein
sich verwandelnder und verwandelt seiender Mensch. Damit ist nun nicht allein
ein Gegenentwurf zur Maskenmetapher und ihrer Reduktion auf das Gesicht als
Sitz der >Seeles, artikuliert. Vielmehr geht Nietzsche schon an diesem Punkt tiber
die Dialektik der Maske als (bswilligem) Verbergen von einer (wahren) Eigentlich-
keit hinaus und fokussiert demgegeniiber sowohl die Ermichtigungsfunktion der
Maske als auch ihren Bezug zu Vielheit, Artifizialitit und Verwandlung.

1.3.2.  Von Nietzsches konstellativem Verfahren zu einer neuen Lesart
seiner Texte

Wer sich den Texten Nietzsches nihert, sieht sich vor enorme Herausforderungen
hinsichtlich ihres funktionalen Aufbaus, der verhandelten Themen und komple-
xen Bezugsstrukturen gestellt. Genauer gesagt, sehen wir diese Herausforderun-
gen gerade heute sich mehr und mehr auftiirmen - schien doch noch vor zwanzig
Jahren der Griff nach einfachen und vereinfachenden hermeneutischen Rezepten
opportun. Das zeigen nicht zuletzt unzihlige Studien, die Schlagworte wie den
»Ubermenschenc, die »Ewige Wiederkunft« oder einen auf die Legitimation des-
potischer Machtstrukturen zurechtgestutzten »Willen zur Macht« als vermeintli-
ches Zentrum von Nietzsches Denken darstellen. Solche Bemithungen, die sein
so heterogenes Philosophieren unter ein zentrales Konzept zwingen, mogen zwar
Eindeutigkeit, zuweilen selbst eine gewisse Plausibilitit erzeugen, doch nur um
den Preis verriterischer Einfachheit. Wenn Nietzsches Philosophie sich schlech-
terdings nicht auf eine oder wenige Grundbegriffe beziehen und reduzieren lisst,
liegt das vor allem an den von ihm bevorzugten Darstellungsformen (seien dies
essayistische Abhandlungen, Aphorismen, Sentenzen, Sinnspriiche, Erzihlungen
oder gereimte Verse). Sein suchendes Experimentieren mit solchen Textformen
geht notwendig mit einer Unbestimmtheit und Offenheit der Texte samt ihrer in-
haltlichen Dimension einher.®" Eine Folge dieser Formenvielfalt ist das Wiederkeh-
ren von Themen, Motiven oder Argumentationsmustern in Variation.

61 Kontrovers diskutiert wird die abschlieRende Einordnung von Nietzsches Texten als Apho-
rismen, Sentenzen oder zu anderen Gattungsbezeichnungen. Die vorliegende Arbeit sieht
ihre Aufgabe nicht darin, sich in dieser Streitfrage letztgiiltig zu positionieren und verwen-
det daher meistenteils die Worte »Abschnitt«, »Aphorismus« oder »Paragraph« als einfache
Sammelbezeichnungen fiir die diversen von Nietzsche veréffentlichten Kurzformen. MaR-
geblich fiir die Diskussion dieses Aspekts sind etwa die Schriften von Heinz Kriiger: Uber
den Aphorismusals philosophische Form, Miinchen 1988 und von Bernhard Greiner: Friedrich
Nietzsche. Versuch und Versuchung in seinen Aphorismen, Miinchen 1972. Zuletzt hat Mo-
rea eine ausfithrliche Monographie zu diesem Thema vorgelegt: Donatella Morea: Il respiro

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Masken denken - in Masken denken

Die hier angebotene Lesart eines konstellativen Verfahrens verdankt ihre me-
thodische Perspektive den Errungenschaften neuerer Forschungsansitze zu Nietz-
sche, die sich in der Debatte iiber Performativitit und Autorialitit, in Kontextuali-
titsforschung und Schreibprozessforschung sowie in der Diskussion um den Zu-
sammenhang von Form und Inhalt niedergeschlagen haben.®* In den letzten zwei
Jahrzehnten hat das Zusammenwirken dieser Felder ein neues Niveau im Umgang
mit Nietzsches Texten etabliert. Auf diesem Reflexionsniveau setzt die vorliegen-
de Arbeit an und macht die genannten Forschungsaspekte fiir den Maskenbegriff
fruchtbar.

Da methodologische Vorannahmen erheblich die jeweils unternommene In-
terpretation beeinflussen und selbst jeden sbloflen< Nachvollzug von Nietzsches
Denken prifigurieren, ist es von zentraler Bedeutung, sich iiber die eigene Her-
angehensweise Rechenschaft abzulegen. Wihrend des Herantastens an meine
Problemfelder und der wiederholten Lektiire entsprechender Abschnitte sah ich
mich vor das Problem gestellt, den Begriff der Maske oder des Schauspielers in
sehr unterschiedlichen Kontexten vorzufinden. Rasch wurde klar, dass es nicht
geniigen konnte, immer dieselbe Bedeutung eines solchen Begriffs vorauszu-
setzen: Sind doch mit diesen Kontexten gleichzeitig verschiedenes Sprechen
und Urteilen iiber zentrale Begriffe verbunden. Herman Siemens und Paul van
Tongeren haben nochmals auf die Besonderheit von Nietzsches Umgang mit Be-
griffen hingewiesen: »Not only does the meaning of certain words change with the
development of his thought; more than most philosophers, he consciously works
with the possibility of ascribing different meanings to the same words through
differing contextualizations«.® Diesen wichtigen Befund gilt es, gemif} seiner
Tragweite, bei der Anniherung an Nietzsches Denken umfassend zu beriicksich-
tigen. Eine kontextuell verfahrende Methode hat Werner Stegmaier erprobt und

pittlungo. Laforisma nelle opere di Friedrich Nietzsche, Pisa 2011. Vgl. auch meine Rezension
dieses Buches in Nietzsche-Studien, Bd. 43, 2014, S. 250ff.

62  Zu den wichtigsten Arbeiten zihlen Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An
introduction to Friedrich Nietzsche’s Philosophy, West Lafayette 2000; Daniela Langer: Wie
man wird, was man schreibt, Paderborn/Miinchen 200s; Claus Zittel: Das dsthetische Kal-
kiil von Friedrich Nietzsche Also sprach Zarathustra, Wiirzburg 2000/2011; Werner Stegmaier:
Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des V. Buchs der Fréhlichen
Wissenschaft, Berlin/Boston 2012; Axel Pichler: Philosophie als Text — Zur Darstellungsform
der »Gotzen-Dadmmerung, Berlin/Boston 2014; Christian Benne; Enrico Miiller (Hg.): Ohn-
macht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2014; Jakob Dellinger: »..auch nur ein
Glaube, eine Einbildung, eine Dummbheit?« FW 345 zwischen >Philosophie<undsLiteratur. In:
Katharina Gratz; Sebastian Kaufmann (Hg.): Nietzsche zwischen Philosophie und Literatur.
Von der Frohlichen Wissenschaft zu Also sprach Zarathustra, Heidelberg 2016, S. 255-322.

63  Hermann Siemens; Paul van Tongeren: Das Nietzsche-Worterbuch. Anatomy of a >grofies
Projekt«. In: Volker Caysa; Konstanze Schwarzwald (Hg.): Nietzsche — Macht — Grofie, Ber-
lin/Boston 2012, S. 451-466, hier S. 452.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

ihren Gegenstand wie folgt expliziert: »Die internen und externen Kontexte der
Aphorismen schlieRen aufler den ins Spiel gebrachten Begriffen, die meist eine
signifikante Geschichte in Nietzsches Werk hinter sich und auch noch vor sich
haben, die schriftstellerischen Formen ein«.** Angelehnt an diese methodische
Fokussierung und die ihr zugrundeliegende Uberzeugung, dass bei Nietzsche die
Kontextabhingigkeit seiner Begriffe von wesentlicher Bedeutung ist, richtet auch
diese Arbeit ihre Aufmerksamkeit einerseits auf die kontextbezogene Dynamik
der Begriffe, andererseits auf die Darstellungsformen.

Offenbar gebraucht Nietzsche gleiche Begriffe bzw. Begriffsvariationen auf
voneinander mehr oder weniger stark divergierenden Bedeutungsebenen. Davon
ist nun nicht jedes Wort betroffen, insofern die meisten Worte eher grammatische
Funktionen erfilllen, wohl aber sind es zentrale Begriffe. Die Herausforderung
besteht darin, eine solche notwendig vielschichtige Begriffsarchitektur plausibel
nachzuvollziehen. Moglich wird dies, indem Nietzsches eigenes Verstindnis von
Begriffen sowie sein Umgang mit ihnen herangezogen wird.

Im Folgenden soll daher zunichst auf das Problem der Begriffsbildung bei
Nietzsche eingegangen, dann die relative Komplexitit von Textabschnitten und
schlieRlich die strukturgebende Bedeutung von Motiven thematisiert werden. Aus-
gehend von dieser Zusammenfithrung der hier als wesentlich erachteten Merkmale
von Nietzsches Texten, ist es das Ziel, die im weiteren Verlauf der Arbeit einge-
schlagene Interpretationsrichtung und ihre Methoden zu erliutern.

a) Begriffe und ihr »flissiger< Sinn

Bereits 1873 formuliert Nietzsche neben der mafigeblich an Gustav Gerber ori-
entierten Sprachkritik auch eine unmissverstindliche Kritik der Begriffsbildung:
»Jeder Begriff entsteht durch Gleichsetzen des Nicht-Gleichenc, heif’t es in Ueber
Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne.® Auf diese Weise ist das zuverlissige
Funktionieren von Begriffen als Instrumenten der Wirklichkeitsbeschreibung zu-
mindest mit Fragezeichen versehen und als Problem thematisiert. Wenige Jahre
spiter ist in Menschliches, Allzumenschliches die dulerst anschauliche Metapher zu

64  Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des
V. Buchs der Frohlichen Wissenschaft, Berlin/Boston 2012. Vorwort, S. VI. Stegmaiers Vorha-
ben ist noch umfassender, denn er erschliefit das »Geflecht der Aphorismen« und bezieht
auch deren »Ort im jeweiligen Buch und Werk, vorbereitende und erlduternde Notate und
Anschlisse an Quellen«in seine Untersuchungen ein (ebd.).

65 UL1,KSA1,S.880. Zum erkenntnistheoretischen Aspekt von Nietzsches frither Sprachkritik
vgl. Claus Zittel: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der Metapher. Nietzsches relatio-
nale Semantik. In: Nietzscheforschung, Bd. 7, 2000, S. 273-285. Zur Geschichte der Sprachphi-
losophie siehe Siegfried ). Schmidt: Sprache und Denken als sprachphilosophisches Problem
von Locke bis Wittgenstein, Den Haag 1968.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

43


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

Masken denken - in Masken denken

lesen: »Als ob nicht alle Worte Taschen wiren, in welche bald Diess, bald Jenes,
bald Mehreres auf einmal gesteckt worden ist! So ist auch >Rache« bald Diess, bald
Jenes, bald etwas sehr Zusammengesetztes«.%® Einerseits kultiviert Nietzsche also
eine generell sprachskeptische Haltung, andererseits thematisiert er starre Bedeu-
tungszuschreibungen als Irrtiimer. Sein am prominentesten in der Genealogie der
Moral dargestellter >Begriff des Begriffs< weist dariiber nochmals hinaus: »alle Be-
griffe, in denen sich ein ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, entziehen sich
der Definition; definierbar ist nur das, was keine Geschichte hat.«’

Angelehnt an diese definitionskritischen, begriffsgenealogischen Ausfithrun-
gen scheint Nietzsche die >Geschichte« seiner Begriffe immer wieder neu geschrie-
ben und die Begriffe selbst immer wieder neu konstelliert zu haben. Dass Kritik
an der Sprache nicht lediglich ein Thema unter anderen darstellt, sondern den sich
ohnehin innerhalb dieses Mediums bewegenden Philosophen zu raffinierten me-
thodischen Umstellungen und sprachlichen Erfindungen herausgefordert hat, ist
vielerorts und in allen Texten spiirbar. Als Alternative zur Begriffsdefinition liegt
bei Nietzsche offenkundig schon frith ein Gegenentwurf vor, der darauf abzielt,
sich ebenjenen konsequent zu verweigern. Er gleicht dem Versuch, in fortwih-
rend neuen Anldufen, jene historisch gewachsene »Synthesis von >Sinnen«*® zu
entwirren, deren innere Differenziertheit unter einem Begriff unsichtbar gewor-
den war und deren Bedeutungsvarianten in einem einzigen Sinnkonstrukt sich
zu subsumieren hatten. Ebenso umfasst dieses Gegenmodell ein Uberfithren der
begriffsdefinierenden Methode in konstellative Begriffsarchitekturen. Nietzsche
setzt demnach bewusst auf ein Experimentieren mit Begriffsgenealogien, ist dieses
Vorgehen doch dazu geeignet, von einem etablierten Begriff einzelne Sinnhorizon-
te abzuspalten und sie dadurch wieder als Teile der vollzogenen Begriffsbildung
erkennbar zu machen. Auf diese Weise konnen nicht nur eigene Schwerpunkte
im Gebrauch eines Begriffs gesetzt werden, indem hier der eine, dort ein anderer
Bedeutungsaspekt betont wird. Auch lisst sich durch das Zusammentragen vieler
Aspekte gleichsam ein Mosaik aus den Bedeutungsfacetten eines Begriffs bilden.
Versuchen wir also, die »Taschen« zu leeren: Ein beherzter >Griff in die >Taschex,
die der Begriff ist, bringt mitunter Erstaunliches hervor.

Die gegebenen Zitate konnen daher gewissermaflen als autopoietische Bedie-
nungsanleitung angesehen werden. Dies wiirde bedeuten, die aus ihnen resultie-
renden Schlussfolgerungen auf die Texte selbst anzuwenden und einen >fliissigen

66  MAII, WS, 33,KSA 2, S.564. Der Aphorismus beginnt folgendermaften:»Elemente der
Rache. —Das Wort>Rachec«ist so schnell gesprochen: fast scheint es, als ob es gar nicht

mehr enthalten konne, als Eine Begriffs- und Empfindungswurzel.« (Ebd.).
67 GMIlL,13,KSA5, S 317,
68 GMIl, 13, KSAs, S 317.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Sinn« von Nietzsches eigenen Begriffen anzunehmen.® Soll nun einerseits die Be-
deutungsdimension eines Wortes als wandelbar angesehen werden, so ist sie damit
andererseits in eine folgenreiche Kontextabhingigkeit gestellt: Aus dem umgeben-
den Kontext konnen mit gréfRerer Sicherheit Riickschliisse darauf gezogen werden,
welche Firbung ein Begriff annimmt. Dabei sind die den weiteren Kontext bestim-
menden Themen genauso zu beriicksichtigen wie etwa eine Sprecherposition, der
Aussagen zugeschrieben wurden.

b) Textabschnitte und ihr innerer Vielklang

Vergleicht man einzelne Aphorismen bzw. Paragraphen der Texte Nietzsches unter
strukturellen Gesichtspunkten, so lisst sich folgendes feststellen: Die grofie Mehr-
heit der Abschnitte von Nietzsches erstem Aphorismen-Buch, Menschliches, Allzu-
menschliches, sind thematisch homogen. Das bedeutet, in ihnen wird ein konkretes
Thema verhandelt und in einer Kette von Beobachtungen, seltener von Argumen-
ten, dargelegt, die auf eine bestimmte Konklusion abzielen. Je nach Ausrichtung
variieren Umfang und innere Differenziertheit, doch bleiben die aufgebotenen Bei-
spiele, Betrachtungen oder Begriindungen stets auf das Ausgangsthema bezogen.
Sie kénnen monophone oder einfache Abschnitte genannt werden. Ab der Morgenrithe
und in den ersten vier Biichern der Frohlichen Wissenschaft geht Nietzsche nun ver-
mehrt dazu tiber, eine formale wie thematische Steigerung des Komplexititsgrades
der einzelnen Paragraphen zu forcieren. Mit dem fiinften Buch der Frohlichen Wis-
senschaft tber Jenseits von Gut und Bdse bis hin zum Spatwerk sind nun vorwiegend
zwei oder mehrere Motive miteinander zu Motivkomplexen verbunden worden.
Sie werden hier polyphone Abschnitte genannt. Gegeniiber den monophonen Abschnit-
ten zeichnen sie sich dadurch aus, dass in ihnen eine Mehrzahl von Motiven the-
matisiert, verhandelt, verbunden oder miteinander konfrontiert wird. Dabei sind
mitunter auch die Argumentationsstrukturen ineinander verwoben. Das in sie ein-
geschriebene Spiel der Motive umfasst den Gang der Argumentation durch die
einzelnen Motive, der als Konstellation gleichzeitig immer schon ein Weg iiber sie
hinaus ist.

Der 1889 im Druckmanuskript vorliegende Text Ecce homo gibt indes einen Hin-
weis auf dieses Verfahren. Nietzsche unternimmt in dem Kapitel Warum ich so gute
Biicher schreibe einen Riickblick auf sein Werk und notiert zur Geburt der Tragidie,

69  Vgl.GMII,12:»Die Form ist fliissig, der>Sinncist es aber noch mehr..« (GM 11,12, KSA 5, S. 315).
Instruktiv hierzu die Ausfithrungen von Werner Stegmaier: Nietzsches »Genealogie der Mo-
ral«, Darmstadt 1994. S. 70-93. In der Genealogie der Moral steht bekanntlich der Begriff der
»Strafe« fir diese Unmoglichkeit ein, das Strafen an einen einheitlichen Sinnhorizont zu bin-
den: Hat sich doch wihrend der jahrtausendealten Zivilisationsgeschichte der Vorgang des
Strafens mehrfach gewandelt, wobei sein Zweck, Wert und letztlich die begriffliche Verstan-
digung dariiber umgepragt wurden.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

45


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Masken denken - in Masken denken

darin wiirden »Dinge, die noch nie einander ins Gesicht gesehn hatten, plétzlich
gegeniiber gestellt, aus einander beleuchtet und begriffen ..Die Oper zum
Beispiel und die Revolution ..«.” Ist in dieser Passage die Méglichkeit eines kon-
stellativen Vorgehens dokumentiert, so wird es gleichzeitig als eine schon sehr frith
angewandte Methode ausgewiesen. Dies konnte ein Indiz dafiir sein, dass die Ten-
denz, unterschiedliche Motive miteinander in Verbindung zu bringen, bereits in
dem philosophischen Erstlingswerk in Grundziigen angelegt gewesen und mit der
Zeit weiterentwickelt und verstirkt worden wire. Hierbei ist allerdings weniger
von Interesse, ob Nietzsche sich dariiber bewusst war, dass dieses Muster als Blau-
pause auch fiir sein weiteres Schreiben gedient haben konnte. Wichtig scheint mir
allein der Hinweis auf ein belastbares hermeneutisches Modell, das neue frucht-
bare Spielriume der Interpretation zu offnen verspricht: Hat vorher ein einzel-
nes Thema eine moglichst konsequent sich aufbauende Pointierung erfahren, geht
Nietzsche nun dazu iiber, der Entwicklung der Argumentation ungewohnte und
tiberraschende Wendungen zu geben. Als folgenreichster Effekt dieser Konstella-
tion verschiedener Motive ist hervorzuheben, dass nun ein Motiv ein anderes, oft
von ihm sehr verschiedenes, durch seine Eigenart befragt. In Nietzsches Bild ge-
sprochen, beleuchten die Motive einander mit ihrem je eigenen Licht und bringen
so am anderen Motiv neue Aspekte hervor.

c) Motive und ihre konstellativen Effekte

Mit der Wortwahl des >Motivs<soll das Vorhandensein von thematischer Bestimmt-
heit bezeichnet werden, die jedem Abschnitt verschiedentlich innewohnt, insofern
in ihm etwas Konkretes verhandelt wird. Wo jeweils die Grenzen zwischen einem
Motiv und einem anderen zu ziehen wiren, ist genauso wenig im Voraus festleg-
bar, wie die Frage, welche Kriterien erfiillt sein miissen, um sie voneinander zu
unterscheiden oder ab wann tiberhaupt von distinkten Motiven gesprochen wer-
den kann. Eine exakte Regel fiir das Erkennen und Abgrenzen von Motiven auf-
zustellen, scheint mir indes weder geboten noch durchfiithrbar, da mit einer ak-
kuraten Systematisierung nichts gewonnen wire als eine letztlich unproduktive
Einengung. Es muss geniigen, die Verschiedenheit inhaltlicher Positionierungen,
das Zusammentreffen unterschiedlicher Themengebiete und daraus resultieren-
de Konstellationen von Motiven itberhaupt festzustellen, um diese besondere Ver-
fasstheit der Texte Nietzsches zu veranschaulichen. Ich werde daher lediglich zur
Explikation einige Funktionen angeben und Beispiele nennen.

Ein Motiv hilt demnach die Aspekte einer bestimmten Argumentationsweise
zusammen. Meist wird es von zentralen Begriffen getragen, die es erzeugen und

70  EH Bicher, GT, KSA 6, S. 310.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

markieren. Anhand solcher Begriffe oder Wortgruppen werden Motive im weites-
ten Sinne identifizierbar. Sie konnen auflerdem wesentlich dazu beitragen, dass
ein Begriff eine andere als die tibliche Bedeutung und Wertung erhilt: Indem sich
die Motive wechselseitig durchdringen, werden neue Riume der Sinngebung er-
zeugt.

Wenn die Aufmerksamkeit beim Interpretieren auf diese konstellativen Effekte
gelenkt wird, geraten so manche Feinheiten von begrifflichen Bedeutungsverschie-
bungen in den Blick. Generell kann gesagt werden, dass jede Titelzeile, die einzelne
Abschnitte der Morgenrithe und der Frohlichen Wissenschaft pragt, ein Motiv kon-
kret benennt. Oft bezieht sich dann der Abschnitt selbst auf diese Uberschrift und
fiuhrt sie lediglich detailreicher aus. Mitunter aber kann die einem Aphorismus
vorangestellte Uberschrift auch ein ganz eigenstindiges Motiv vorgeben: So wird
beispielsweise in FW 364 angekiindigt,dass»Der Einsiedler redet. «”
Durch diesen Hinweis ist der darauf folgende Abschnitt als Rede eines Einsiedlers
ausgewiesen, mithin einer nicht niher bestimmten, dennoch konkreten Sprecher-
position zugeeignet. Im derart iiberschriebenen Text selbst kommt der Einsiedler
bzw. verwandte Worte gar nicht mehr vor, sondern es wird eine bestimmte Kunst
des Umgangs mit Menschen expliziert. Auch solche Uberschriften, die dem Ab-
schnitt eine spezielle Wendung und Firbung geben, zihlen dazu. Im Fall von FW
324 etwa trigt der Titel »In media vita.«, im Fall von M 559 die Auffor-
derung»Nicht zu sehr!«ganz erheblich zu einem erweiterten Kontext fir
die Interpretation bei.

Dementsprechend wire der Sinngehalt eines Textabschnitts als Konstellation
von Motiven zu erschlieffen, indem nachvollzogen wird, welche Motive vorhan-
den sind, wie sie aufeinander folgen oder ob sie, was hiufig vorkommt, ineinan-
der iibergehen. Die Verbindung, die sie miteinander eingehen, kann verschiedene
mehr oder weniger komplexe Formen annehmen. Zu nennen wiren beispielsweise
(a) das schlichte aufeinander-Folgen von zwei Motiven (z.B. M 152; FW 4; FW 58);
(b) die Ubernahme des Vokabulars einer Motivik in eine andere (z.B. MA I, 224;
FW 361); (c) das Einrahmen eines Motivs durch ein anderes an Anfang und Ende
des Aphorismus (z.B. JGB 203). Mitunter kann die Verschrinkung so weit gehen,
dass (d) die Motive einander aufzehren (z.B. FW 344). Ein Motiv kann auflerdem
(e) lediglich in den ersten Satz (die Uberschrift; z.B. FW 379; FW 380) oder (f) in
den letzten Satz (z.B. FW 56; JGB 291) eingelassen sein.

71 FW 364, KSA 3, S. 612. Die Beispiele hierfiir sind zahlreich. Der darauffolgende Abschnitt
FW 365 ist Ubertitelt mit den Worten»Der Einsiedler spricht noch ein-
m al« inFW368lesenwirwiesDer Cyniker redet«undin FW379wirddie»Z wi -
schenrede eines Narren«angekiindigt. Zur Sprecherposition als Maske vgl. Ka-
pitel 2.3.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

47


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Masken denken - in Masken denken

Manchmal wird also das Eingangsthema gleichsam »>fallengelassen<und ein an-
deres Motiv dominiert die Argumentation. Doch oft ist bemerkbar, dass dabei das
erste Motiv in das nichstfolgende weiter ausstrahlt. Das kann einerseits durch
das Aufnehmen zentraler Begriffe geschehen oder etwa durch Rahmung. Auf die-
se Weise kommentieren sich die einzelnen Motive gegenseitig. Die entstehende
Kommentarfliche ist als solche irreduzibel, weshalb bei der Interpretation eines
Abschnittes fortan nicht mehr davon abgesehen werden kann, dass hier mehrere
Motive ineinander verschrankt vorliegen. Zuletzt lisst sich unter Beriicksichtigung
der konstellativen Verfasstheit von Nietzsches Texten, auch dem Problem der ver-
meintlichen Paradoxien oder Widerspriiche begegnen, das die Nietzscheforschung seit
ihrem Beginn begleitet hat. Schon 1935 befand Karl Jaspers: »Was Nietzsche sagt,
ist widerspriichlich«. Dabei gilt ihm die Polysemie offenbar als Fehler und als

Schwierigkeit, dafd Nietzsche mit denselben Worten je nach Zusammenhang ganz
Verschiedenes, ja Entgegengesetztes meint (z.B. mit Schein, Maske, Wahrheit,
Sein, Volk, Wille, ja mit fast allen wesentlichen Worten, die bei ihm immer nur
voriitbergehend wie Termini sind), und daR Nietzsche sich dessen selten bewuf3t
wird, daher es auch fast nie korrigiert. [...] Die Widerspriiche im blofien Wortge-
brauch sind keine echten Widerspriiche und sind auszumerzen.”

Rasch wird deutlich, dass Jaspers hier ein fiir Nietzsche inadiquates Begriffs-
verstindnis zugrunde legt. Dass ein Begriff abhingig von seinem Kontext un-
terschiedliche Semantiken annehmen kann, wird von Nietzsche als Umstand
vorausgesetzt und strategisch eingesetzt. Daher ist der nicht uniibliche Vorwurf
eines logischen Widerspruchs oder von Inkohirenz hier haltlos. Manchmal geniigt
es, die Textfigur wahrzunehmen, der die jeweiligen Aussagen in den Mund gelegt
wurden, um den Eindruck zu entkriften, hier widerspreche Nietzsche >sich selbst<
bzw. einer anderswo eingenommenen Position. Demgegeniiber hat etwa Miiller-
Lauter auf die Scheinhaftigkeit mancher Widerspriiche hingewiesen, da Nietzsche
zuweilen »mit dem gleichen allgemeinen Begriftf dessen verschieden bewertete
Besonderungen benennt« und »einen Sachverhalt je nach seiner Beziehung zu
anderen Sachverhalten entgegengesetzt bewertet«.”

Ebenso kann dem mit Nietzsches Philosophie eng verbundenen und kontro-
vers diskutierten Schlagwort des >Perspektivismus< durch die Sichtweise der Mo-

72 Karl Jaspers: Nietzsche. Einfithrung in das Verstandnis seines Philosophierens, Berlin 1935,
S. 414. Vgl. aber auch z.B. Gerhardt: »Nietzsches Denken bewegt sich in Widerspriichen und
sucht in allem das Extreme.« (Volker Gerhard: »Experimental-Philosophie«. Versuch einer
Rekonstruktion. In: Mihailo Djuri¢; Josef Simon (Hg): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche,
Wiirzburg 1986. S. 45-61, hier S. 45).

73 Wolfgang Miiller-Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensatze und die Cegensitze
seiner Philosophie, Berlin/New York 1971, S.1.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

tivkonstellationen ein wichtiger Aspekt hinzugefiigt werden.”*Demnach wiren un-
terschiedliche Perspektiven dadurch gekennzeichnet, dass eine neuartige Konstel-
lation von Motiven eingesetzt wurde. Sie miissen nun weder alle gleichzeitig Nietz-
sches (wahren) Ansichten entsprechen - so, als hitte er sich nicht fiir eine einzige
Meinung entscheiden kénnen. Sondern sie sind stattdessen als Versuchsanordnun-
gen und Gedankenexperimente zu deuten, etwa, um herauszufinden, was passiert,
wenn diese Ansicht mit jener anderen gekreuzt wird. Oder um eine Umwertung
bisheriger Positionen auf die Spitze zu treiben (z.B. der christlichen Moral). Oder
um mit einer intertextuellen Verweisebene zu spielen (z.B. »Ich bin kein Mensch,
ich bin Dynamit«). Oder um in Narrenmanier eine Autoritit der Philosophiege-
schichte zu verspotten (vgl. Nietzsches Umgang mit Kant).

Anhand dieser Ausfithrungen sollte deutlich geworden sein, wie wichtig es ist,
die Philosophie Nietzsches aus einer textuell prizisen Lektiire heraus zu erschlie-
fRen: Durch aufmerksames Studium der Kontexte, durch ErschliefRen der in Kon-
stellation gebrachten Motive sowie durch die Beachtung sprachlicher Nuancen.
Denn in welche Richtung ein zentraler Begriff hier gewendet wurde, in welchem
>Licht« er dort erscheint und unter welchem moralischen oder erkenntnistheoreti-
schen, psychologischen oder genealogischen Gesichtspunkt er konkret verhandelt
wird, hat unmittelbar Einfluss auf seine jeweils aktualisierte Bedeutung. Wenn zu-
trifft, dass in einen Begriff iiber Jahrhunderte lebendiger Sprachgeschichte hinweg
verschiedenste Sinnebenen eingeschrieben sind, die wiederum von anderen Inter-
pretationen iiberlagert wurden, dann diirften Begriffe philosophisch nicht tiber
Definitionen erschlossen, sondern auf ihre jeweils giiltigen Facetten hin befragt
werden.

Die vorliegende Arbeit mochte die vergleichende Beschreibung eines derarti-
gen Motivkomplexes, des Motivkomplexes der Maskenproblematik, leisten. Poten-
tiell werkiibergreifend, liegt ihr Fokus auf dem Nachvollzug der unterschiedlichen
Firbungen, die das Hauptmotiv und die es tragenden Begriffe in den jeweils ver-
schiedenen Kontexten annimmt. Insofern als die Bedeutung eines Motivs maf3-
geblich davon beeinflusst ist, mit welchen anderen Motiven es in Zusammenhang

74  Wihrend etwa Kaulbach den Perspektivismus mit einem positiv bewerteten Relativismus
zusammenfiihrt, im Sinne eines gleichberechtigten Nebeneinanders verschiedener Perspek-
tiven, wobei aber jedem nur eine Perspektive zukommt oder die entsprechend hdchste er-
worbene Perspektivenstufe Giiltigkeit hat (vgl. Friedrich Kaulbach: Der Philosoph und seine
Philosophie: Perspektive und Wahrheit bei Nietzsche. In: Mihailo Djuri¢ (Hg.): Nietzsches
Begriff der Philosophie, Wiirzburg 1990, S. 9-20), erwagt Gerhardt wiederum eine Metaper-
spektive (Volker Gerhardt: Die Perspektive des Perspektivismus. In: Nietzsche-Studien, Bd.
18,1989, S. 260-281). Vgl. demgegeniiber Zittel, dem der Perspektivismus gerade als »Verhin-
derung von Absolutsetzungen« gilt (Claus Zittel: »Perspektivismus«. In: Henning Ottmann
(Hg.): Nietzsche-Handbuch, Stuttgart/Weimar 2000, S. 299-301, hier S. 300).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

49


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Masken denken - in Masken denken

gebracht wurde, wird dieses sich in relationaler Abhingigkeit von ihnen immerfort
wandeln und wenden.

Gleichwohl sind in einige Kapitel weiterfithrende theoretische Uberlegungen
eingeflossen (insbesondere im Kapitel 2.2). Integriert in die Interpretation etwa
des Schauspieler-Problems, war die Auseinandersetzung mit Nietzsches Begriffs-
architektur nicht zu trennen von den konkreten Texten einerseits und methodo-
logischen >Entdeckungen« darin andererseits. Um Wiederholungen zu vermeiden,
sind einige dieser Themen hier lediglich angedeutet worden, wihrend sie an an-
derer Stelle eine Vertiefung erfahren, auf die dann jeweils verwiesen wird.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Verstecktes Kind. [...] Das Kind, das hinter
der Portiere steht, wird selbst zu etwas
Wehendem und Weiflem, zum Gespenst.
Der Efstisch, unter den es sich gekauert
hat, lafst es zum holzernen Idol des Tem-
pels werden, wo die geschnitzten Beine
die vier Sdulen sind. Und hinter einer Tiire
ist es selber Tiir, ist mit ihr angetan als
schwerer Maske [...]. Um keinen Preis darf
es gefunden werden. Wenn es Gesichter
schneidet, sagt man ihm, braucht nur die
Uhr zu schlagen und es mufd so bleiben.
Was Wahres daran ist, das weif} es im
Versteck. Wer es entdeckt, kann es als
Gotzen unterm Tisch erstarren machen,
fir immer als Gespenst in die Gardine es
verweben, auf Lebenszeit es in die schwere
Tir bannen. [...] Die Wohnung ist dabei
das Arsenal der Masken.

Walter Benjamin

Ist mit der Maske die Dynamik permanenter Verwandlungen verbunden, so steht
das >Wort Maske« einer solchen flieRenden Verwandelbarkeit in nichts nach. Das
an der einen Stelle verwendete Wort >Maske< kann sich in dem ihm zugeeigneten
Bedeutungshorizont mehr oder weniger stark von >demselben< Wort unterschei-
den, das andernorts in einen anderen Horizont eingelassen ist. Ahnlich dem Kind,
dessen Versteckspiel Walter Benjamin beschreibt und das je nach seiner Umgebung
verwandelt wird: mal in den Gegenstand selbst, dann ist es Tiir und Betttuch, mal
in ein Dazugehériges, ein zwischen den Tischbeinsiulen aufgestellte Idol. Ahnlich

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Masken denken - in Masken denken

diesen Abliufen verwandelt sich auch das Wort »Maske<. Was ist also sein »Arsenal
der Masken«?*

Gemif dem bisher entwickelten methodischen Vorgehen, das die Konstellati-
on verschiedener Motive als begriffliche Kontexte erschliefit, soll es im Folgenden
darum gehen, eine moglichst umfassende Deutung der verschiedenen Facetten der
Maskenproblematik in Nietzsches Texten vorzulegen. Dabei werden drei Spielrau-
me ausgelotet: zunichst soll die konkrete Maskensemantik erschlossen, dann die
Perspektive auf den Begriff des Schauspielers erweitert werden, der sich wiederum
als Problem auf die Bedingungen philosophischer Erkenntnis 6ffnet. Zuletzt mar-
kiert die Figurenrede den Punkt, an dem der Masken-Modus der Verwandlungen
schliefdlich den Text selbst ergreift und durch die Vielstimmigkeit der Textfiguren
die Darstellungsoptionen des Erkennens vermehrt.

2.1. Die guten Masken - Nietzsches Umwertung und Erweiterung der
Maskenmetapher

Wie bereits ausgefithrt, findet sich die Maske bei Nietzsche in verschiedenen Kon-
texten und mit dem Ziel verschiedenster Aussageabsichten eingesetzt. Das folgen-
de Kapitel zielt darauf ab, diese Vielschichtigkeit von Nietzsches Maskenseman-
tik in groben Ziigen darzustellen. Dabei besteht die Herausforderung allerdings
darin, verkiirzende Schematisierungen moglichst zu vermeiden, weshalb hier mit
eher deskriptivem Fokus ein Uberblick der Tendenzen zu geben sein wird, statt
ein differenziertes Ordnungssystem auszuarbeiten. Demnach sind wenigstens drei
Ebenen der Verwendung entsprechender Begrifflichkeiten aus dem Begriffsumfeld
von Maske und Schauspieler nachweisbar: 1.) im eher traditionellen Bedeutungs-
umfang der Maskenmetapher der Tauschung, 2.) als Umwertung dieser Maskenme-
tapher, 3.) als Erweiterung und Offnung der Maskensemantik auf andere Gebiete
hin. Die Nummerierung ist nun weder als chronologische Ordnung zu verstehen,
in dem Sinne, dass Nietzsche durch die Eroberung einer zweiten und dritten Be-
deutungsebene von der jeweils fritheren abgesehen hitte, noch schliefien sich die
verschiedenen Verwendungsweisen kategorisch aus (vgl. den unten zu erérternden
Abschnitt JGB 25). Vielmehr stehen sie bis in die spiten Schriften hinein nebenein-
ander, wobei allerdings der Gebrauch der Maskenmetapher der Tiuschung keine
neuen Aussagewerte pragt.

Aus diesem Grund ist die erste Kategorie fir diese Untersuchung am wenigs-
ten bedeutend, weil sie lediglich diejenigen Wendungen versammelt, die der Um-
gangssprache entnommenen und an geliufige, in gewisser Weise triviale Redens-

1 Vgl. Walter Benjamin: Einbahnstrae (Hg. v. Detlev Schottker). In: Ders.: Werke und Nachlafs.
Kritische Gesamtausgabe, Bd. 8, Frankfurt a.M. 2009, S. 43f.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

arten angelehnt worden sind. Entsprechend bedienen sie die semantischen Mecha-
nismen aus dem Bedeutungsumfeld der tiuschenden Maskenmetapher: Wichtige
Informationen, eigentliche Beweggriinde oder die wahre Uberzeugung seien >hin-
ter einer Maske« verborgen worden, wobei gleichzeitig eine boswillige Absicht un-
terstellt wird. Denn dem Unbehagen gegeniiber Maskierungen, verbergenden Ges-
ten, Liige, Verschleierung oder Verschwiegenheit liegt immer auch der Vorwurf zu-
grunde, dass die Motive dafiir schlecht und bedrohlich sein miissen, niemals aber
nur belanglos oder ungefihrlich sein kénnten. Lediglich der, der »nichts zu verber-
gen hat, gilt als lautere und unbedenkliche Person und ist folglich gut. In diesem
Sinne ist die Maske moralisch gemacht worden. Die betreffenden Abschnitte, in
denen Nietzsche das Wort Maske oder verwandte Begriffe als Ausdruck solcher
Anwendungsformen der Maskenmetapher der Tiuschung benutzt, sind denn auch
wenig iiberraschend von den geldufigen Sinnkontexten dominiert. Einige Beispiele
sollen dies exemplarisch veranschaulichen. Da wire zunichst ein Aphorismus aus
der Frohlichen Wissenschaft, in dem es um die tberlieferten letzten Worte einiger
romischer Kaiser und insgesamt um Haltungen zum Lebensende geht:

Letzte Worte. —Man wird sich erinnern, dass der Kaiser Augustus, jener
furchterliche Mensch [..], mit seinem letzten Worte indiscret gegen sich selber
wurde: er liess zum ersten Male seine Maske fallen, als er zu verstehen gab, dass
er eine Maske getragen und eine Komdodie gespielt habe, —er hatte den Vater des
Vaterlandes und die Weisheit auf dem Throne gespielt, gut bis zur Illusion! Plau-
dite amici, comoedia finita est! -

Fokussiert man nun blof die infrage stehenden Begriffe und Bedeutungen, so kén-
nen folgende Redewendungen extrahiert werden: eine Maske tragen, eine Maske
fallen lassen, Komdodie (bzw. Theater) spielen. Es bedarf wohl keiner ausfithrlichen
Erliuterung mehr, um eine Deutung dieser Zusammenstellung im Rahmen der
Maskenmetapher der Tiuschung plausibel zu machen. Angeregt von dem Augustus
als letzte Worte zugeschriebenen lateinischen Spruch, fihrt Nietzsche auf gleicher
Hohe der Metapher fort und erweitert ihre Ebene des >Komddienspielens« um die
etwas verbergende Maske, die, wenn sie fillt, die Wahrheit endlich enthilt.

2 FW36,KSA3,S. 405. Weitere Bedeutungszusammenhinge des Wortes>Maske<aus der ersten
Kategorie seien hier in aller Kiirze versammelt. In Verbindung mit einem geistlosen Reichen:
»Nun erscheint eraberganzanders, als seine armselige Abkunft erwarten lasst, weil
er sich mit Bildung und Kunst maskiren kann: er kann eben die Maske kaufen«(MAII,
VM 310, KSA 2, S. 505); 6ffentliche Meinungen als »Masken, Putz und Verkleidung« (MA 11,
VM 325, KSA 2, S.514); (iber ironisches Sprechen unter Studierenden, wobei einige »an Bil-
dung, Sittsamkeit, Gelehrtheit, Ordnung, Miassigung alles Maskeradenhafte aufdecken« und
dabei »mit einer Bosheit im Blicke und einer begleitenden Grimasse« die entsprechenden
Redegewohnheiten lidcherlich machten (MA Il, WS 228, KSA 2, S. 656).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

53


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Masken denken - in Masken denken

Weiterhin ist bemerkenswert, dass in Nietzsches Texten zu diesem konkreten
Bedeutungskomplex ganz bestimmte Worte beitragen: Insbesondere Begriffe wie
»Maskierung« oder »Maskerade« und Wortgruppen wie »maskiert sein« oder »sich
maskieren« sind Signale fiir das Anwendungsgebiet der Tiuschungsmetapher. So
endet etwa der Abschnitt JGB 5 nach einer Philosophenschelte, die die verbreitete
Uberzeugung objektiven, reinen Erkennens unter Abstrahierung von der eigenen
Person kritisiert, folgendermafien:

Oder garjener Hocuspocus von mathematischer Form, mit der Spinoza seine Phi-
losophie —»die Liebezu seiner Weisheit«zuletzt, das Wort richtig und billig
ausgelegt—wie in Erz panzerte und maskirte, um damit von vornherein den Muth
des Angreifenden einzuschiichtern, der auf diese uniiberwindliche Jungfrau und
Pallas Athene den Blick zu werfen wagen wiirde: — wie viel eigne Schiichternheit
und Angreifbarkeit verrith diese Maskerade eines einsiedlerischen Kranken!

Auch hier wird rasch deutlich, dass die infrage stehenden Begriffe (maskieren,
Maskerade) keinen eigenstindigen semantischen Stellenwert erhalten haben, wes-
halb sie im tblichen, metaphorischen Kontext zu interpretieren sind. Die > Maskes,
die Spinoza seiner Philosophie gegeben haben soll, sei einerseits der Versuch ei-
nes Schutzzaubers durch mathematische Formeln und diene andererseits wie eine
Panzerung dazu, die eigene Angreifbarkeit des Philosophen zu verbergen. Nietz-
sches Darstellung der Philosophie — als Liebe zu einer bestimmten Weisheit — er-
scheint in mehrfacher Uberlagerung von Sinnbildern analog der Liebe zu einer
Frau, die der Liebende, der Philosoph, vor Angreifern und Eroberern zu schiit-
zen habe. Gleichzeitig werden auf engstem Raum (mannliche) Neigungen wie et-
wa zum eifersiichtigen Bewachen von Jungfrauen mit dem Verteidigen von Stidten
parallel gefithrt (Athens Schutzgottin war die gepanzerte Pallas Athene) und - als
provokante Klimax — mit dem Eifer zum Argumentieren fiir eine Sache. Die da-
fur aufgebotene Panzerung, seien es Schilde oder Formeln, deklariert Nietzsche
kurzerhand zur »Maskerade« mit dem Ziel der Einschiichterung etwaiger Angrei-
fer jeder Art: Sie sei als Zeichen verborgen gehaltener Schwiche zu deuten. Denn
zuletzt verrit sich die Maske und verrit damit ihr Geheimnis, das in der blofien
Tiuschung lag: Der Schutzmechanismus bricht, unwirksam geworden, in sich zu-
sammen.

Ein zweites umfangreiches und fiir diese Arbeit relevanteres Bedeutungsfeld
der Maske lasst sich ebenfalls vielfach in den Texten nachweisen. Es ist einer weit-
reichende Konsequenzen zeitigenden Umwertung zu verdanken, durch die Nietz-
sche gerade jenen Tauschungsaspekt radikal aufwertet und umdeutet, der der Mas-
ke den Ruf eines Emblems der Bosen, Liugner und Heuchler eingehandelt hatte.

3 JGB 5, KSA 5, S.19. Vgl. zum Stichwort der>Maskerade<in dieser Bedeutung z.B. WL 2; FW 39;
FW 352; FW 377; JGB 25.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Mit ihr ist fortan die Moral der Maske umgedeutet und aus dem Bereich morali-
scher Ge- oder Verbote getilgt worden. Die entsprechenden Abschnitte themati-
sieren vorrangig Aspekte des zwischenmenschlichen Umgangs und seiner psycho-
logischen Ausdeutung. In ihrer argumentativen Struktur ihneln sie oft einander,
weshalb die zentrale Aussage leicht greifbar ist: Die Fahigkeit, sich im Verkehr mit
Anderen verschiedener Masken bedienen zu konnen, wird nun durchaus positiv
bewertet. Mithilfe solcher Masken, d.h. Verstellungskiinste, vermégen Menschen
im Kontakt miteinander auf mancherlei Weise zu interagieren, wobei durch das
Verbergen der eigentlichen Beweggriinde vorrangig Konflikte vermieden werden
sollen. Entsprechend ist das Vokabular erweitert um einige — wenig iiberraschen-
de, da geliufige — Redensarten, wie »sich verstellens, etwas vorstellens, »sich gebenc
oder um Worte wie >Oberfliche, »Verkleidung:« etc.

Die in verschiedener Variation ausgefithrten Themen beschreiben etwa Mo-
mente, in denen jemand dem Gegeniiber aus bestimmten Griinden anders erschei-
nen will, als er ist (z.B. eitel und nicht stolz, oder neidisch und nicht edel).* Ebenso
wird reflektiert, dass manche der eigenen Aufergewdhnlichkeit wegen anderen et-
was vorspielen, um sie nicht zu beschimen:

Mediocritdt als Maske. —Die Mediocritit ist die glucklichste Mas-
ke, die der Giberlegene Geist tragen kann, weil sie die grosse Menge, das heisst
die Mediocren, nicht an Maskirung denken lasst—: und doch nimmt er sie gerade
ihretwegen vor, — um sie nicht zu reizen, ja nicht selten aus Mitleid und Giite.®

Was hier einerseits leicht einen Klang des Uberheblichen annehmen kann, ist an-
dererseits Ausdruck von Vorgingen, wie sie sich tagtiglich aufgrund von Status-
gefillen verschiedentlich ereignen mogen. Konfrontiert man wenig komplizierte
Menschen mit einem den gewodhnlichen Mustern entsprechenden Verhalten, so
werden sie deshalb »nicht an Maskirung denken«, weil die Wahrnehmung des Ver-
trauten iiberwiegt. Gesteht man also eine Differenz zwischen Durchschnittlich-
keit und Uberlegenheit auf einem bestimmten Gebiet zu, so ist rasch klar, dass
die »Mediocritit« als das Bekannte kaum Misstrauen erwecken wird, noch kénnte
die héhere Ebene ihrerseits iiberzeugend simuliert werden. Doch auch hinsicht-
lich anderer Themen wird das Zusammentreffen von Ungleichen problematisiert.
So besteht etwa die Herausforderung beim Kommunizieren darin, gewissermafien
einen Transfer im Gefille der jeweiligen Denkweisen und Artikulationsfihigkeiten
zu bewiltigen, wobei die Bringschuld eindeutig bei denen liegt, die von vornherein

4 Vgl. MA I, VM 240: »Die Eitelkeit ist die Hoflichkeits-Maske des Stolzen.« (MA II, VM 240, KSA
2, S.487) und in der Gegenuberstellung von Neid und Grossheit als Masken des jeweils an-
deren:»[Slicherlich aber wird Grossheit des Benehmens oft als Maske des Neides gebraucht,
von Ehrgeizigen, welche lieber Nachtheile erleiden und ihre Feinde erbittern wollen, als mer-
ken lassen, dass sie sich innerlich mit ihnen gleich setzen.« (MA II, VM 383, KSA 2, S. 528).

5 MA I, WS 175, KSA 2, S. 627.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

55


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Masken denken - in Masken denken

die notwendige Flexibilitit v.a. bei der verbalen Verstindigung mitbringen. Den-
noch resultiere daraus, dass sich solche >tief< genannten Menschen im Umgang mit
anderen fremd und wie Schauspieler fithlen konnen:

Die Tiefen. -Tiefdenkende Menschen kommen sichim Verkehr mit Andern
als Komodianten vor, weil sie sich da, um verstanden zu werden, immer erst eine
Oberflache anheucheln missen.®

Im Wortspiel mit dem Gegensatz zwischen >Tiefecund >Oberfliche«liegt hier jedoch
nicht vordergriindig eine Geringschitzung derjenigen, denen es an Tiefe erman-
gelt, sondern die schlichte Einsicht, dass fortwihrend Menschen einander als etwas
bzw. als jemand >zu erkennen gebens, dass mithin kein Kontakt ohne das Wahrneh-
men und Anerkennen solcher Oberflichen méglich wire. Jedoch entscheidet ein
dhnliches Maf? an Tiefe dariiber, ob man sich mehr oder weniger verstellen muss,
um fir den anderen verstindlich zu sein oder um Irritationen zu vermeiden. Spa-
ter wird Nietzsche den funktionalen Zusammenhang der Worte Oberfliche, Maske,
Haut und Mantel betonen.

Insgesamt gilt, dass in fritheren Schriften, etwa in Menschliches, Allzumenschli-
ches, Uberlegungen dieser Art recht deutlich formuliert und knapp pointiert in ei-
ne aphoristische Form gebracht wurden, wohingegen beispielsweise in Jenseits von
Gut und Bose sehr dhnliche Themen im Rahmen vielschichtiger Motiv-Verbindungen
verhandelt werden. So sind etwa die Sinnebenen der soeben zitierten Abschnitte in
den bekannten Aphorismus JGB 40 eingegangen. Weil das Buch in frithen Entwiir-
fen ein eigens der Maske gewidmetes Kapitel erhalten sollte, wovon Nietzsche aller-
dings schon vor Anfertigung des Druckmanuskriptes absah und die betreffenden
Abschnitte auf andere Kapitel verteilte,” enthilt Jenseits von Gut und Bose zahlreiche
>Masken-Aphorismenc«. Darunter sind die vielleicht schonsten und eigenwilligsten
philosophischen Ausfithrungen, die der Maske je gewidmet wurden. In ihrer an-
mutigen Poetizitit stellen sie eine interpretatorische Herausforderung dar. Jenseits
von Gut und Bése treibt nun die Umwertung bzw. positive Bewertung der tduschen-
den Maske insofern voran, als dass der Aspekt ihrer Schutzfunktion stirker in den
Fokus riickt. Solche Schutzmechanismen werden nétig, wenn es darum geht, Di-
stanzen gelten zu lassen und sie zu wahren. Beabsichtigt ist dabei ein Vermeiden
unnétiger Provokationen, Krinkungen oder Konflikte. Masken wirken hierbei in
zweierlei Richtung: Einerseits helfen sie dabei, etwas Schiitzenswertes vor ande-
rer Augen zu verbergen und dienen damit dem Selbstschutz. Andererseits aber —
und dieses Moment ist auch den vorigen Zitaten zu entnehmen - kénnen Masken

6 MAIl, VM 232, KSA 2, S. 485.

7 Vgl. Beat Rollin: Ein Fidchen um'’s Druckmanuskript und fertig? Zur Werkgenese von Jenseits
von Gut und Bdse. In: Marcus A. Born; Axel Pichler: Texturen des Denkens. Nietzsches Insze-
nierung der Philosophie in »)enseits von Gut und Bose«, Berlin/Boston 2013, S. 47-67.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

zum Schutz anderer Menschen vorgenommen werden: Indem man das Gegeniiber
nicht mit den eigentlichen Urteilen, den wahren Beweggriinden oder einem all-
zu aullergewohnlichen Charakterzug konfrontiert, sondern diese verborgen hilt
und >maskierte, bleibt es von Unannehmlichkeiten und Beschwernissen solcher Art
unberiihrt.

Beide Auspragungen (Selbstschutz und Schutz anderer) werden von Nietzsche
in mancherlei Variation thematisiert, wobei sie eng mit bestimmten Motiven zu-
sammenhingen, darunter etwa Scham, widerfahrenes Leid, Distanznahme, Ehr-
furcht. Als mogliche Maskierungen und Verkleidungen werden beispielsweise Hei-
terkeit, Wissenschaft, Frechheit, Narrheit genannt, jeweils zum Verbergen eines
tief empfundenen Leides: Eindringlich beschreibt der Paragraph JGB 270 das Tren-
nende von Schmerzerfahrungen. Ein leidender Mensch finde daher »alle Formen
von Verkleidung nothig, um sich vor der Berithrung mit zudringlichen und mitlei-
digen Hinden und tiberhaupt vor Allem, was nicht Seinesgleichen im Schmerz ist,
zu schiitzen.«® Der Abschnitt beschliefit mit dem bekannten Fazit: »Woraus sich
ergibt, dass es zur feineren Menschlichkeit gehort, Ehrfurcht svor der Maske« zu
haben und nicht an falscher Stelle Psychologie und Neugierde zu treiben.«’ Unter
der Mafdgabe einer Umwertung der Maskenmetapher ist es also nicht mehr gebo-
ten, andere zu »entlarven< und ihnen >die Maske vom Gesicht zu reiflen¢, wie es
geliufige Redewendungen nahelegen. Vielmehr bezeugt die der Maske entgegen-
gebrachte Ehrfurcht ein Maf} an Sensibilitit und Takt, das vor der Maske innehilt,
um deren Schutzfunktion zu respektieren. >Ehrfurcht vor der Maske< hiefle dem-
nach, eine Maske als Maske zu erkennen, mithin das Bediirfnis nach Verkleidung,
nach Verschwiegenheit anzuerkennen und ein Geheimnis, also Unwissenheit, zu-
zulassen.

Auf eine andere Ebene hebt JGB 225 die genannten Zusammenhinge, indem
dort die »Zucht des Leidens« gegen eine Ethik des unbedingten Mitleids gestellt
wird: Es sei gerade die »Spannung der Seele im Ungliick«, durch die ihr wertvolle
Fihigkeiten anwiichsen, wie etwa Stirke, Tapferkeit »und was ihr nur je von Tie-
fe, Geheimniss, Maske, Geist, List, Grosse geschenkt worden ist«.”® Schon allein
die Reihe der Aufzihlung adelt die Maske und lisst erahnen, in welchem Mafle
eine Aufwertung von Maskierungsweisen hier unternommen wurde. Die Begriin-
dung, weshalb ein Mensch durchaus auch durch schwere Zeiten zu gehen habe

8 JGB 270, KSA 5, S. 225. Auch hier gibt nicht nur ein Wort den Zustand des Leidenden wie-
der, sondern wird durch Uberblendung mehrerer Beschreibungsoptionen eine méglichste
Genauigkeit der Facetten ermdglicht, wobei das pathos der Wortwahl eine emotionale N&-
he zum Gegenstand erreicht: Ein Leidender spiire etwa »geistige[n] Hochmuth und Ekel,
»schaudernde Gewissheit« und einen »Stolz des Auserwahlten der Erkenntnis« (ebd.).

9 JGB 270, KSA 5, S. 226. Mit einer Anspielung auf Hamlet war zuvor betont worden, bisweilen
sei»die Narrheit selbst die Maske fiir ein unseliges allzugewisses Wissen« (ebd.).

10 JGB225,KSAS,S.161.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

57


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Masken denken - in Masken denken

und schmerzvolle Erfahrungen bereichernd wirken kénnen, ist von beispielloser
Grofde und Zeugnis von Nietzsches anspruchsvoller Ethik: »Im Menschen ist G e -
schépf und Schépfer vereint: im Menschen ist Stoff, Bruchstiick, Uber-
fluss, Lehm, Koth, Unsinn, Chaos; aber im Menschen ist auch Schépfer, Bildner,
Hammer-Hirte, Zuschauer-Gottlichkeit und siebenter Tag: — versteht ihr diesen
Gegensatz?<" Es sind solche Effekte der Vertiefung und Erweiterung innerer Zu-
stinde, der Steigerung, Stirkung und Verfeinerung seelischer Krifte auf die Nietz-
sche hier verweist, deren Entstehungsbedingungen jedoch in Situationen von Un-
gliick, Schmerz, Leid oder Vereinsamung verortet werden. Auch bestimmte For-
men der Maskierung haben hier ihren Ursprungsmoment. Dabei legt die analoge
Zusammenstellung der Begriffe >Maske<und >Leid« nahe, sie ganz im Sinne von JGB
270 in den Bedeutungshorizont der um des Selbstschutzes und der notwendigen
Distanzen Willen vorgenommenen Verkleidung zu stellen.

Am prominentesten ist die Maske wohl in dem bekannten Aphorismus JGB 40
verewigt, der mit den so einprigsamen Worten beginnt: »Alles, was tief ist, liebt
die Maske«, um dann fortzufahren: »die allertiefsten Dinge haben sogar einen Hass
auf Bild und Gleichniss. Sollte nicht erst der Gegensatz die rechte Verklei-
dung sein, in der die Scham eines Gottes einhergienge?«.”* Auch dieser Aphoris-
mus hat seinen Platz in dem erdrterten Kontext der Schutzfunktion und positiv
gewendeten Tiuschung, wenngleich er zusitzlich einige ungewdhnliche Deutun-
gen bereithilt. Maske wird hier als probates Mittel der Verkleidung angesehen,
durch das die Unkenntlichmachung so weit vorangetrieben werden kénne, dass
nurmehr der Anschein des Gegensatzes gegeben ist. Sie ist also erst dann die beste
Maske fir die »allertiefsten Dinge«, wenn sie diese in ihren Gegensatz zu klei-
den vermag. Blof durch ein Bild, durch eine andere Oberfliche maskiert zu sein,
geniigt offenbar ebenso wenig, wie die Verkleidung in ein Gleichnis, das seinen
Gegenstand umschreibt und in ein anderes >Gewandc hiillt, per Analogie oder Ver-
gleichung jedoch wieder Riickschliisse zuldsst: Die Gefahr ist zu grof3, trotz Mas-
ke erkannt oder erahnt zu werden. Entsprechend fillt die Empfehlung fiir taug-
lichere Gegensatz-Masken aus: Zartes wird hinter Grobheit versteckt, Liebe und
Grossmut von schroffer Hirte verborgen, Reden zum Verschweigen gebraucht. Je-
doch entwirft Nietzsche die Vorstellung willentlich vorgenommener Masken nur
als eine Seite des Problems. Im gleichen Maf3e wie absichtsvolle Verbergehandlun-
gen wiirden nimlich auch unwillkiirliche, nicht beabsichtigte Masken gerade um

i8 Ebd. Zu der Idee asymmetrischer Moralvorstellungen im Verzichten auf Gegenseitigkeit vgl.
Werner Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin 2007. Insbesondere Kapitel 16, S. 591ff.

12 JGB40,KSAs, S. 57. Fiir eine ausfiihrliche Interpretation von JGB 40 v.a. hinsichtlich des Pro-
blems der Scham und der Selbst- bzw. Fremdkenntnis vgl. Enrico Miiller: Geist und Liebe
zur Maske. Zu Aphorismus JGB 40 und Nietzsches Personenbegriff. In: Marcus A. Born; Axel
Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits
von Gut und Bosex, Berlin/Boston 2013, S. 243-257.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

die tieferen, gedankenschweren Menschen entstehen. Aufgrund bestehender Dif-
ferenzen kénnten solche nicht einfach auf Verstindnis zihlen, weshalb Momen-
te bedrohlicher Unsicherheit ebenso verborgen wiirden, wie die wiedergewonne-
ne Lebenssicherheit. Als Missverstindnisse, Fehldeutungen, Verwechslungen und
Verkennungen triigen auch die ungewollten Masken mafigeblich zu dem Bild bei,
das sich andere von der entsprechenden Person machten:

Ein solcher Verborgener [.] will esund fordert es, dass eine Maske von ihm
an seiner Statt in den Herzen und Kopfen seiner Freunde herum wandelt; und
gesetzt, er will es nicht, so werden ihm eines Tages die Augen dariiber aufgehn,
dass es trotzdem dort eine Maske von ihm giebt,—und dass es gut so ist. Jeder tiefe
Geist braucht eine Maske: mehr noch, um jeden tiefen Geist wachst fortwahrend
eine Maske, Dank der bestindig falschen, ndmlich flachen Auslegungjedes
Wortes, jedes Schrittes, jedes Lebens-Zeichens, das er giebt.

Hervorzuheben wire an dieser Stelle die nachdriickliche Bewertung der Maske als
»gutc, wobei damit nichts geringeres gesagt ist, als dass im Zweifelsfall selbst die
vertrautesten Menschen umfassend tiber die wirkliche Situation und Verfassung
getiuscht wiirden. Die Furcht vor Unverstindnis oder die Erfahrung von Inakzep-
tanz gerade gegeniiber den zartesten Hoffnungen oder Noten mogen dafiir aus-
schlaggebend sein. Ferner tiberrascht die Formulierung von der Maske, die fort-
wihrend >um jemanden herum«wachse. Zuvor war dem Umstand Ausdruck verlie-
hen worden, dass es Maskierungsprozesse gebe, die nicht willentlich beeinflussbar
sind, sondern sich ohne eigenes Zutun ereignen. Ein solches Wachstum verber-
gender Hiillen basiert in diesem Fall auf fehlgreifenden Interpretationen, auf dem
Missverstehen und Missdeuten von Gesagtem oder von Handlungen. Indem auch
gegen den Willen und selbst gegen das Wissen des >tiefen Geistes< um ihn herum
Masken notwendig entstehen, ist also ein Moment der Unfreiwilligkeit, Unwill-
kiurlichkeit und Unverfiigbarkeit von Maske betont. Hier ist sie nicht mehr blof3
eine bewusst gewihlte, willentliche Geste des Schutzes, sondern auch ein Zufall
des Missverstehens und ein mitunter ungewolltes, durch Differenzen verursachtes
einander-Verfehlen. Mehr noch entzieht sich die Maske dem Einfluss desjenigen,
um den sie wichst, zu dem sie unwiderruflich gehort und von dem sie doch nicht
verantwortet ist.

Wie beildufig erschlieft Nietzsche hier den Radius zwischenmenschlicher Ak-
tion als ein Interpretationsgeschehen, bei dem das Gegeniiber ausgelegt und ge-
deutet wird — wihrend infolgedessen die Vorstellung, irgendwann zu einem >wah-
ren Kernc vorzudringen, als reine Illusion nicht einmal Erwihnung findet. Viel-
mehr dominiert eine Mischung aus Wahrnehmungen, Erwartungen und Projek-
tionen diesen Prozess, dessen Resultat dann auch Falschbilder und Missverstind-
nisse, das Verkennen der spezifischen Seinsweise anderer, wie nicht zuletzt der
eigenen Existenz ist. Uniiberbriickbar einziger Zugang zum Anderen, gerit nun-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access

59


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Masken denken - in Masken denken

mehr die entstandene und fortlaufend entstehende Kruste der Interpretationen
zur umwachsenden Maske. Diese ist zwar als Merkmal jeglicher Intersubjektivi-
tit erschlossen, fiir den >tiefen Geist< jedoch insofern fortwihrend problematisch,
als sie infolge klaffender Differenzen und des nur >flachen« Verstindnisses umso
deutlicher gespiirt wird, als es gewohnlich der Fall sein mag. Nietzsche macht sich
und seinen Lesern indes keine Illusionen dariiber, wie weitreichend dieses Phino-
men zu veranschlagen ist und wie wenig man sein Gegeniiber tatsichlich kennen
kann: »Wir machen es auch im Wachen wie im Traume: wir erfinden und erdichten
erst den Menschen, mit dem wir verkehren — und vergessen es sofort.«** Es liegen
also mehrfache Implikationen dem pointierten ersten Satz von JGB 40 zugrun-
de. »Alles, was tief ist, liebt die Maske« impliziert zunichst, dass Tiefe einerseits
die Ausnahme ist, andererseits schon in der Tiefe selbst Distanzen, Unterschiede,
Trennendes begriindet liegen. Deshalb ist zweitens ein stiefer Geist« besser damit
beraten, Masken zu tragen, Missverstindnisse und Missdeutungen zuzulassen, als
sich erkennen zu lassen. Er wird die willkiirlichen und die gewachsenen Masken
lieben, weil er durch sie als Verborgener nicht fortwihrend mit all jenen Folgen
von Unverstindnis, Neid, aber auch von Mitleid oder Angsten konfrontiert ist, die
seine Ausgezeichnetheit hervorrufen.

Dass Nietzsche nun nicht einfach jede Ausprigung von Tiuschungsmand-
vern gutheiflt, sondern sehr wohl zwischen verschiedenen Formen legitimer,
weil Schutz bietender Verschleierung, harmlos verbergender Betriigerei und
anmaflender Selbstgerechtigkeit in der Zurschaustellung unterscheidet, soll nun
zuletzt ein Blick auf JGB 25 veranschaulichen. Bemerkenswerterweise ist dabei der
Gebrauch schamvoll tduschender und verbergender Strategien, der von Nietzsche
eine positive Wertung erfihrt, mit dem Wort der Maske versehen. Diejenigen
Regungen, die vielmehr Ausdruck von Ressentiment, Rachsucht, Furcht oder
Verfolgung sind, haben hingegen das Signum und den Begrift des Schauspielers
fiir sich. Statt ihren Lehren unbedingte Geltung zu verschaffen, wird den Philoso-
phen geraten: »Geht lieber bei Seite! Flieht in's Verborgene! Und habt eure Maske
und Feinheit, dass man euch verwechsele! Oder ein Wenig fiirchtel«.”* Denn des
Philosophen »Aufopferung fiir die Wahrheit« offenbare, »was vom Agitator und
vom Schauspieler in ihm steckte«: Er sei dann »entartet zum »Mirtyrer«, zum
Bithnen- und Tribiinen-Schreihals«.” Maske also gegen Schauspielerei, die Geste
des Verbergens gegen die der offentlich-radikalen Positionierung und beflissenen
Verteidigung unter Gefahren. Kaum ein Abschnitt verdeutlicht in so gedringter
Form die von Nietzsche vollzogenen Wertungen. Ein drittes Moment differenziert
zusitzlich den Gebrauch der Maskensemantik, wobei Nietzsche der Vermutung

13 JGB138,KSAS, S 97.
14 JGB25,KSAS, S 42.
15 Ebd.S. 43.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Raum gibt, dass Menschen, die ob der Provokationskraft ihrer Wahrheit intensiver
Verfolgung und Ausgrenzung, Zustinden von Furcht und Feindschaft ausgesetzt
waren, zu Rachsucht, Bosheit, Arglist und Hochmut neigen und dass solche Im-
pulse auch ihr Denken untergriindig bestimmen wiirden. Genau diese Tendenzen
meint Nietzsche dann bei Spinoza oder Giordano Bruno zu entdecken, indem sie
in ihren Schriften »unter der geistigsten Maskerade« lediglich ihre Rachsucht ver-
bergen wiirden.'® Hier bezeichnet also der Begriff >Maskerade« die Verschleierung
selbstgerechter, unbedingter und unbeirrbarer Positionen, die Nietzsche aus den
Bedingungen von Rebellion und Widerstand hervorgegangen zu sein verdichtigt.

Es wurde bereits angedeutet, inwiefern diese Aufwertung der Maskenmeta-
pher der Tauschung - bei all ihrem psychologischen und ideellen Verdienst — noch
der alten Logik verpflichtet bleibt: Thre Bewegung ist die des Verbergens von etwas,
das als wahrer, echter und eigentlicher vorausgesetzt wird, durch das >Vorspielen«
falscher Tatsachen. In diesem Sinne betrifft die Umwertung lediglich das Bewerten
der Motive bzw. Effekte der verschiedenen Maskierungs- und Tiuschungsvorgin-
ge, nicht aber die dahinterliegende logische Struktur. Dies dndert sich nun mit
Blick auf die dritte Kategorie, die eine Erweiterung und Offnung der Maskense-
mantik hin zu ganz anderen Konzepten ermdglicht. Leitbegriffe dieser Kategorie
sind etwa das lateinische persona, vor allem aber Verwandlung, Vielheit, Vielfiltig-
keit, Wechsel und das Wort >Masken< im Plural bzw. im intendierten Plural. Die
nun unter Zuhilfenahme der Maskensemantik durchmessenen thematischen Fel-
der reichen von einer neuen Konzeption des Menschen als Vielheit," iiber das poli-
tische System der Demokratie und daran anschlief}ende kulturelle Implikationen,
bis hin zu einer folgenreichen Umwertung im Bereich der Erkenntnistheorie.”® Ein
solch enormes Spektrum kann in diesem Kapitel also keinesfalls in jedem philoso-
phischen Aspekt detailliert gewiirdigt, soll aber dennoch, orientiert am Leitfaden
der Maskenproblematik, durchschritten werden. An dieser Stelle erfolgt nun ei-
ne Deutung derjenigen Abschnitte, die in der weiteren Arbeit nicht ausfiihrlich
zur Sprache kommen werden und die trotzdem als wichtige Bestandteile der von
Nietzsche geprigten Maskensemantik anzusehen sind.

16 Ebd.

17 Als exemplarisch fiir das Verhaltnis von Maske und Subjekts-Vielheit kann der >Wanderer«
Aphorismus (JGB 278) gelten, (iber den ich eine detaillierte Analyse vorgelegt habe. Vgl. Co-
rinna Schubert: »Wanderer, wer bist du?« Uberlegungen zu Maske und Dialog, Figur und dem
Vornehmen in Jenseits von Gut und Bose 278. In: Marcus A. Born; Axel Pichler: Texturen des Den-
kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Bése«, Berlin/Boston
2013, S. 279-303.

18 Vgl. zu dieser Thematik das Kapitel 2.2.5 und zur Interpretation des fiir die Maskenproble-
matik bedeutenden Aphorismus JGB 289, nach dem »jedes Wort auch eine Maske« sei (JGB
289, KSA 5, S. 234), das Kapitel 3.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Masken denken - in Masken denken

War die Interpretation von Textstellen aus den ersten beiden Bedeutungsebe-
nen relativ unzweideutig und leicht erschlief3bar, weil sie entweder der Maskenme-
tapher der Tauschung oder deren Umwertung gehorchten, ist der semantische Um-
fang nun umso verzweigter und herausfordernder. Nunmehr kénnen Masken zur
Erérterung von erkenntnistheoretischen, metaphysischen und psychologischen so-
wie kulturellen Problemen fruchtbar gemacht werden, sind sie an der Konstituti-
on von Subjektivitit und der menschlichen Verfasstheit beteiligt, werden mit dem
Verhiltnis von Vielheit und Einheit in Verbindung gebracht und sind damit nicht
zuletzt ein Teil der Ontologie- und Substanzkritik. Mit Nachdruck hat Nietzsche
die Maske auf diese Weise in einen Bezug zu seinem Modell des Menschen gestellt.

Nachdem mit der jahrhundertealten Vorherrschaft der Maskenmetapher der
Tiuschung mitsamt ihrer Reduktion der Maske auf das Gesicht bzw. die Gesichts-
maske gebrochen wurde, erhalten Masken ihre auf den ganzen Menschen bezogene
Bedeutung zuriick. Vor allem geschieht dies im Zusammenhang mit dem Motiv des
Kleides, der Verkleidung, aber auch Kontextbegriffe wie Mantel, Haut oder Ober-
fliche deuten daraufhin. Im folgenden Beispiel aus der Frihlichen Wissenschaft sind
beide Ebenen — die der Umwertung der Tiuschungsmetapher und der Erweiterung
der Maskensemantik — miteinander verbunden. Nachdem schon im Aphorismus
zuvor in der Form einer Figurenrede >der Einsiedler« sich tiber die Kunst des Um-
gangs mit Menschen geiufert hat, folgt eine weitere >angekiindigte Rede« (vgl.
hierzu das Kapitel 2.3.1):

Der Einsiedler spricht noch einmal. - Auch wir gehn mit
»Menschen« um, auch wir ziehn bescheiden das Kleid an, indem (als das) man
uns kennt, achtet, sucht, und begeben uns damit in Gesellschaft, das heisst unter
Verkleidete, die es nicht heissen wollen; auch wir machen es wie alle klugen Mas-
ken und setzen jeder Neugierde, die nicht unser »Kleid« betrifft, auf eine hofliche
Weise den Stuhl vor die Thiire."”

Wahrend der zweite Teil des hier zitierten Abschnittes eindeutig im Rahmen der
positiv gewendeten Maske als Selbstschutz gedeutet werden kann, muss der Be-
ginn gesondert erschlossen werden. Die hier sogar >klug« genannten Masken pri-
sentieren zuverlissig ein >Kleids, d.h. eine Oberfliche, die allein zur Wahrnehmung
bestimmt ist. Wird der Einsiedler nun mit neugierigen Impulsen konfrontiert, die
nicht sein >Kleid¢, die Maske und Oberfliche, betreffen, sondern das, was >darunter«
ist, wird einer solchen Indiskretion mit abweisender Haltung begegnet. Bemer-
kenswert ist auch die Wortwahl, die ein gewisses Verstindnis fiir die Neugier, je-
denfalls aber keine Krinkung zeigt, denn die Ermahnung wird auf »héfliche Weise«
unternommen — anders, als es in Jenseits von Gut und Bose hiufig der Fall ist, wenn

19  FW 365, KSA 3, S. 613.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Maske, Verletztheit und Scham zusammentreffen. Auch der eingangs angeschlage-
ne Ton signalisiert eine grundsitzliche Bereitschaft, die Spielregeln des Umgangs
mit anderen Menschen zu akzeptieren: Weil die Einsiedler-Figur darum weif, dass
sie von ihren Mitmenschen geachtet und (aufygesucht wird, unterwirft sie sich »be-
scheiden« den an sie gerichteten Erwartungen. Dies fithrt uns geradewegs ins Zen-
trum des Zusammenhangs von Mensch und Maske. Im ersten Satz lenkt die kurze
Einfiigung in Klammern die Aufmerksamkeit auf eine folgenreiche Bedeutungs-
verschiebung: von »in dem« Kleid zu »als das« Kleid. Wihrend die (verkiirzte)
Satz-Option »Wir ziehen das Kleid an, in dem man uns kennt« zwar bereits die
Notwendigkeit von Verkleidungsformen im Umgang mit anderen Menschen of-
fenlegt, scheint die Formulierung dennoch mangelhaft. Aufgrund der sprachlich
noch vorhandenen Differenz zwischen dem >Kleid< und demjenigen, der ses tragt,
entsteht der Eindruck, man kénne einerseits das Kleid, andererseits aber auch den-
jenigen kennen, den es kleidet. Demgegeniiber bietet die zweite Option eine zwar
ungewohnliche, doch iiberraschend exakte Formulierung: sWir ziehen das Kleid an,
als das man uns kennt.< Das im Original im Sperrdruck hervorgehobene Wortchen
»a | s« andert die Bedeutung so immens, dass an ihm eine ganze Anschauung zur
Konstitution von Personalitit abzulesen ist: Jemanden sals ein Kleid«< zu kennen,
heifdt, nichts anderes von ihm als das Kleid zu kennen und die wahrgenommene
Oberfliche als seine Identitit zu akzeptieren. Der Begriff >Kleid« hat hier freilich
die Bedeutung von Erscheinungsbild, Gebaren, Auftreten, Gesamteindruck eines
Menschen. Und noch ein Detail verbliifft: Im Gegensatz zu den gleich eingangs in
Anfithrungszeichen (und damit infrage) gestellten »Menschenc, scheint der Ein-
siedler bestens darum zu wissen, dass er nicht mit Menschen umgeht, sondern mit
Kleid und Maske. Schliefllich folgt auf das Bekenntnis zu erwartungskonformem
Verhalten, also zum Anlegen eines bestimmten Kleides, der Verweis, damit begebe
man sich nun »in Gesellschaft, das heisst unter Verkleidete, die es nicht heissen
wollen«.”® Verkleidet sein, ein Kleid tragen »als dasc man wahrgenommen wird, ist
folglich mitnichten ein Privileg des Einsiedlers, sondern wird zu einer Grundbe-
dingung gesellschaftlicher Interaktion und damit zur fundamentalen Konstitution
des Menschen. Die Grenzlinie verliuft nun dort, wo man sich der Unentrinnbarkeit
der Masken bewusst ist oder sie andererseits leugnet. Dann will man eben nicht
ein >Verkleideter< heif’en, sondern besteht auf dem Eindruck von Wahrhaftigkeit

20 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

63


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Masken denken - in Masken denken

des eigenen Selbst, modern gesprochen, auf Authentizitit.” Was der Einsiedler
den iibrigen Menschen voraus hat, ist genau diese Einsicht.

Es sind solche Abschnitte, in denen verschiedene Aspekte der Maskenproble-
matik miteinander vermischt sind oder nebeneinander verhandelt werden, die ein
erhebliches Irritationspotential bereithalten. Indes ist das Spektrum der >guten
Maske« in einem Mafle erweitert, das den hohen Stellenwert erkennen lisst, den
die Masken bei Nietzsche nunmehr einnehmen, aber auch, in wie groflem Umfang
sich die Maskenproblematik tatsichlich strapazieren und ausdehnen lisst. Einige
nun zu veranschaulichende Tendenzen sollen zeigen, welche Aspekte hinzugetra-
gen bzw. reaktiviert wurden. Da ist zum einen der bedeutende Topos, mit dem ei-
ne Briicke zwischen den bislang einander ausschlieRenden Konzepten »>Sein< und
»Schein« geschaffen wird.* Ublicherweise ist das Verhiltnis von Sein und Schein in
eindeutiger Weise bestimmt: Ziel und Zweck des Scheins ist es, einen tiuschenden
oder verbergenden Schleier tiber die Wirklichkeit zu legen, wodurch der Eindruck
des Seins veridndert und erst einmal unkenntlich gemacht ist. Der Schein (bzw. die
Maske) tiuscht iiber die wahre Beschaffenheit der Dinge. Vor allem aber miissen
Schein und Sein als wesentlich voneinander getrennt gelten, wihrend zusitzlich
jenes diesem hierarchisch iibergeordnet gedacht wird. Es eriibrigt sich, hinzuzu-
fiigen, dass ein Grof3teil des Selbstverstindnisses und Stolzes der Philosophen bis-
lang darin lag, solche Schleier und Geheimnisse zu liften, um >die Wahrheit ans
Licht« zu bringen.

Bei Nietzsche lassen sich nun etliche Textstellen finden, in denen nicht nur
die Scheinhaftigkeit der Welt aufgewertet, sondern einer ganz neuen Dynamik im
Umschlagen des >Scheins« in >Sein« itberantwortet wird. Eine solche Vorstellung, es
sei grundsitzlich ein ineinander-Ubergehen von >Schein« in >Sein« méglich, torpe-
diert zunichst einmal das geliufige Modell ihrer grundlegenden Getrenntheit. Ein

21 Zum Ansatz des >Mehr Sein als Scheinen Wollens< vgl. Baumbach: »Doch in der aufgeklar-
ten abendlandischen Welt, besonders in der protestantischen, zéhlt es zu den Tugenden,
die Miihe zu verbergen, die tagtaglich darauf verwendet wird, bella figura, einen guten Ein-
druck zu machen: begonnen beim Sich Kleiden (iber die Gestik bis zum Reproduzieren von
Formen zustimmungsfahigen Verhaltens, abgestimmt auf die verschiedensten Situationen,
etwa andere von der eigenen Verlasslichkeit und Befihigung zu liberzeugen, die Anforde-
rungen an Benehmen und Schonheit zu erfiillen oder, um sicher zu wirken. [..] Dieses 6f-
fentliche>Selbstc<ist, ob bewusst oder nicht, auch eine Person, die man gleichsamvortragte.«
Jedoch zerfalle das Schauspieler-Sein im Alltag »nicht einfach ins6ffentlich< und sprivats, in
»Schein<und»Sein«. Eine Aufteilung des Menschseins in einensprivaten Rollentrager<und ei-
ne>6ffentliche Rollecwird dem sozialen Spiel im Dasein nicht gerecht. Auch das alltagliche
Schauspieler-Sein ist ein doppeltes und vielfaches Sein.« (Gerda Baumbach: Schauspieler.
Historische Anthropologie des Akteurs. Band 1: Schauspielstile, Leipzig 2012, S.128f.).

22 Vgl.zu diesem Aspekt die bis heute mafRgebliche Studie von Hans-Gerd von Seggern: Nietz-
sches Philosophie des Scheins, Weimar 1999.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Aphorismus aus Menschliches, Allzumenschliches zeigt dies in aller wiinschenswerten
Deutlichkeit:

Wie der Schein zum Sein wird. —[.] DerHeuchler, welcherim-
mer ein und die selbe Rolle spielt, hort zuletzt auf, Heuchler zu sein [...]. Wenn
Einer sehrlange und hartnéckig Etwas scheinen will, sowird es ihm zuletzt
schwer, etwas Anderes zu s e i n. Der Beruf fastjedes Menschen, sogar des Kiinst-
lers, beginnt mit Heuchelei, mit einem Nachmachen von Aussen her, mit einem
Copiren des Wirkungsvollen. Der, welcher immer die Maske freundlicher Mienen
tragt, muss zuletzt eine Gewalt iiber wohlwollende Stimmungen bekommen, oh-
ne welche der Ausdruck der Freundlichkeit nicht zu erzwingen ist, — und zuletzt
wieder bekommen diese (iber ihn Gewalt, er i st wohlwollend.”®

Im Kern geht es hier um etwas, das wir mit Bourdieu >Habitus< zu nennen uns an-
gewohnt haben: um Verhaltensweisen, deren Schnittpunkte im Bereich des inter-
individuellen Umgangs von Menschen miteinander sowie des Selbstverhiltnisses
des einzelnen Menschen zu sich liegen. In der Dauer und Intensitit eines Verhal-
tens besteht Nietzsche zufolge der Grund dafiir, dass >Schein« zu »>Sein< werden
konne. Darauthin ist in einen vergleichsweise kurzen Satz eine Beobachtung ge-
dringt, die spiter in FW 356 und FW 361 weiter ausgearbeitet wird:** Der Umstand
des Erlernens von Techniken und Fihigkeiten, verstanden als Einiiben in die je-
weiligen beruflichen Praktiken, sei demnach im Beginn allererst ein Nachahmen
dessen, was von aufien vorgegeben werde und die jeweiligen Rollenmuster erfiil-
le. Bevor mit der Zeit zunehmend der erzeugte Anschein in eine Verinnerlichung
bzw. Verleiblichung iiberfithrt werde, miisse man sich anfangs in die wirkungsvol-
len Elemente erst einiiben, um Anerkennung in seiner >Rolle« zu erfahren. Selbst
Kinstler seien — entgegen ihrer von der Romantik stammenden Aura einer ange-
borenen Genialitit und ihnen zufallenden Inspiration — hier zu verorten, denn sie
miissten sich sowohl die kiinstlerischen Fihigkeiten aneignen, als auch die ent-
sprechenden Inszenierungstechniken ihrer Zunft bedienen lernen. Wenn dariiber
hinaus im tiglichen Umgang das Gesicht dazu dienen soll, eine »Maske freundli-
cher Mienen« zu prisentieren,” so folgert Nietzsche, miisse sich der Mensch zu
beherrschen und neben der Mimik auch die innere Einstellung zu kontrollieren ge-
lernt haben. Der Riickkoppelungseffekt, durch den anschliefiend aus dem Vorspie-
len von Freundlichkeit ein echtes Gefiihl des Wohlwollens entstehe, ist wiederum
Ausdruck der Idee einer fundamentalen Transformierbarkeit von >Schein« in >Seinc.
Der Metapher folgend, kénnte man sagen, dass die sMaskes, die anfangs noch no-
tig war den Schein zu wahren, spiter ganz zum >Gesicht« wird, also durch Ubung

23 MAI,51,KSA 2, S. 7f.
24 Vgl. die Ausfithrungen zu beiden Aphorismen in Kapitel 2.2.3.
25 MAI,51,KSA2,S. 72.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

65


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Masken denken - in Masken denken

und Gewohnbheit in ein mehr unverstelltes Sein iibergeht. Schein und Sein sind
also nicht einander wesensgemif} entgegengesetzt, sondern diffundieren stetig.
Der Moment des Umschlagens indes — und das ist der neuralgische Punkt — kann
weder genau bestimmt werden, noch ist er irreversibel. Deshalb sind die Grenzen
zwischen >Sein< und >Schein« aufgeldst, diejenigen zwischen >Wahrheit< und >Liige«
mitunter verwischt, ohne dass ein Moment erlésender Beruhigung, etwa anhand
klarer Kriterien angezeigt wire. Steht im hier diskutierten Abschnitt noch das uni-
direktionale Ubergehen vom Anschein in Echtheit im Vordergrund, werden spiter
die Konsequenzen aus dieser Konzeption gezogen.

Auch der Abschnitt FW 54, der den Titel »Das Bewusstsein vom
Scheine« trigt, ist dahingehend bedeutsam. In die Analogie eines Trau-
mes gekleidet, ist er einer der ergreifendsten Einlassungen mit dem Motiv der
Bedeutungslosigkeit menschlicher Existenz und den daraus resultierenden Me-
chanismen von Sinnstiftung. Das Sprecher-Ich gibt an, von einem Traum erwacht
und zu der Uberzeugung gelangt zu sein, dass es weitertriumen miisse, um nicht
zu Schaden zu kommen. Es resiimiert:

Was ist mir jetzt »Schein«! Wahrlich nicht der Gegensatz irgend eines Wesens, —
was weiss ich von irgend welchem Wesen auszusagen, als eben nur die Pradicate
seines Scheines! Wahrlich nicht eine todte Maske, die man einem unbekannten
X aufsetzen und auch wohl abnehmen kénnte! Schein ist fiir mich das Wirkende
und Lebende selber, das soweit in seiner Selbstverspottung geht, mich fithlen zu

lassen, dass hier Schein und Irrlicht und Geistertanz und nichts Mehr ist [..].2°

Hier wird, wie bereits zuvor, die Idee verworfen, es gebe einen essenziellen Gegen-
satz zwischen Schein und Wahrheit, zwischen wahrgenommener Welt und einer
dahinter vermuteten >wirklicheren< Welt. Im Gegenteil >ist« die Welt Nietzsche zu-
folge so, wie sie »scheint«. Ebenso wird das geldufige sprachliche Bild als ungiiltig
erklirt, nach dem der Schein vor dem Wesen der Dinge wie die Maske vor einem
Gesicht sitze, wobei die >sWahrheit« (das Gesicht) vom >Schein« (der Maske) verbor-
gen werde. Nietzsche rekurriert hier deutlich auf die mit der Maskenmetapher
einhergehende Logik, nach der Masken sowohl aufgesetzt als auch abgenommen
werden kénnen. Dadurch aber werde der Eindruck erweckt, der >Schein« sei auf ir-
gendeine Weise riickstandslos abtrennbar von jenem >Wesens, das er verberge. An
dieser Stelle tritt eine besonders fatale Inadiquanz der Metapher zutage, die jedoch
die problematische Eigendynamik sprachlicher Bilder iiberhaupt aufzeigt. Nietz-
sche bezieht daher die Gegenposition, wonach Schein, Schleier und Maske auf der
einen und Sein, Wahrheit und Wesen auf der anderen Seite viel enger miteinan-
der zusammenhingen und dass folglich die Dinge grundlegend verindert werden,

26 FW54,KSA3,S. 417.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

sobald man ihnen ihre Scheinhaftigkeit nimmt. Entsprechend heifit es in der Vor-
rede zur zweiten Auflage der Frohlichen Wissenschaft: »Wir glauben nicht mehr dar-
an, dass Wahrheit noch Wahrheit bleibt, wenn man ihr die Schleier abzieht«.*
Statt die tatsichliche Wahrheit zu ent-decken, wiirden ihr vielmehr jeweils andere
Schleier und neuer Schein hinzugefiigt, die aus den Erwartungen, Standpunkten,
Moralen und Absichten bestehen, mit denen jemand an die Dinge herangeht, weil
es im Anschluss an Nietzsche keine voraussetzungslose Wissenschaft geben kann.

Zuletzt liegt in der vom Sprecher-Ich eréffneten Opposition, Schein sei eben
nicht als »eine todte Maske« zu betrachten, sondern »das Wirkende und Lebende
selber«, eine Priferenz zugunsten dynamischer, fliissiger, wechselnder, verwan-
delnder Beschreibungsmomente.?® Mit etwas interpretatorischem Mutwillen
konnte die ausgeschlossene Option der einen >toten Maske« auch dahin verscho-
ben werden, dass nunmehr von vielen lebendigen Masken zu reden wire. Zu dem
auf diese Weise ins Werk gesetzten Schein tritt nun noch dessen Sichtbarmachung
hinzu: Durch Spott werde der Umstand wahrnehmbar gemacht, »dass hier Schein
und Irrlicht und Geistertanz und nichts Mehr ist« — wobei das »Mehr« auf jenes
»Wesen« und Sein zuriickverweist, das als Widerpart zuvor ausgeschlossen worden
war.”® Aufgrund des positiven Hervorhebens von Artifizialitit und der Tatsache,
dass dem Zeigen und Aufzeigen des Scheins ein hoher Stellenwert zugesprochen
wird, konnen diese Mechanismen im Sinne der Denkfigur der Maske eingestuft
werden, die spiter zu entwickeln sein wird (vgl. Kapitel 3). Der Aphorismus be-
schlief8t damit, der Arbeit aller Erkennenden einen besonderen Sinn zu verleihen,
wonach ihre Uberzeugungen, ihr Eifer, das zusammengetragene Wissen und ihr
Drang nach Wahrheit dazu da seien, »den irdischen Tanz in die Linge zu ziehen«:
Der Erkennende gilt in feierlichen Worten als »Festordner des Daseins«, um
»die Dauer des Traumes aufrecht zu erhalten«und folglich
den Menschen vor den defitistischen, nihilistischen Folgen der Einsicht in ihre
Bedeutungslosigkeit zu bewahren.*

Hier wie auch an anderen Stellen wird ersichtlich, dass Nietzsche den Begriff
der Maske mitunter konkret im Umfeld der Problematik von >Schein und Sein«
verortet und sie zunichst auf die Seite des Scheinhaften schligt. Aufgrund des
eng mit ihr verbundenen Aspekts der Vielheit jedoch, wird sie mehr und mehr
zum Katalysator einer Dynamik, die in der Konsequenz das Gegensatzprinzip
»Schein« vs. »>Sein« grundsitzlich infrage stellt. Tatsichlich kann spitestens seit
den einschligigen Abschnitten aus Jenseits von Gut und Bise Nietzsches Umgang mit
dem Dichotomie-Problem beschrieben werden als ein Verfahren der Pluralisierung

27  FW, Vorrede 4, KSA 3, S. 352.
28 FW54,KSA3,S 417.

29  Ebd.

30 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

67


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Masken denken - in Masken denken

und der Abstufung mehrerer Ebenen. Indem auf diese Weise die absolute Positio-
nierung Eines gegen ein Andres abgel6st wird durch den Maf3stab des Vielen, stellt
sich der harte Gegensatz zwischen >wahr« und >falsch« als aufgebrochen dar. Er
wird stattdessen in die Annahme von »Stufen der Scheinbarkeit« transformiert.*
An diesem fir die Maskenproblematik hochst folgenreichen Schritt ist ablesbar,
in welchem Mafle der seit Platon giiltigen Lehre vom Wahren als dem Guten
widersprochen ist, indem Nietzsche die Logik der Tiuschung, nach der jedwede
Tiuschung als schlecht, Wahrhaftigkeit jedoch als gut gilt, aushebelt (Umwertung
der Maskenmetapher). Wenn gleichzeitig Tiuschung und Schein nicht mehr einer
absoluten >swahren Welt« entgegenzusetzen sind, wenn demgegeniiber viele feine
Ebenen des smehr oder weniger Scheinbaren< angenommen werden, dann tritt die
wachsende Bedeutung hervor, die der Maske als fiir die Organisation von Vielheit
und Verwandlung Zustindige verliehen wird.

Davon zeugt beispielsweise der Abschnitt JGB 230, worin zunichst ein
»Grundwille des Geistes« als vereinfachender, manches Wissen abweisender und
sich selbst bereitwillig tiuschender Mechanismus dargestellt wird, der insgesamt
ein ausgesprochen hohes Mafd an Scheinbarkeit um sich erzeugt und akzeptiert.
Zu thm gehore ebenso

jene nicht unbedenkliche Bereitwilligkeit des Geistes, andere Geister zu tduschen
und sich vor ihnen zu verstellen, jener bestindige Druck und Drang einer schaf-
fenden, bildenden, wandelfihigen Kraft: der Geist geniesst darin seine Masken-
Vielfiltigkeit und Verschlagenheit, er geniesst auch das Gefiihl seiner Sicherheit
darin, — gerade durch seine Proteuskiinste ist er ja am besten vertheidigt und ver-
steckt.3

31 Vgl.»Ja, was zwingt uns (iberhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften Gegensatz von
>wahrcund>falsch«giebt? Genligt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen und gleich-
sam hellere und dunklere Schatten und Gesammtone des Scheins [...]7« (JGB 34, KSA 5, S. 53f.)
und:»Mag namlich auch die Sprache, hier wie anderwarts, nicht (iber ihre Plumpheit hinaus-
kénnen und fortfahren, von Gegensitzen zu reden, wo es nur Grade und mancherlei Feinheit
der Stufen giebt« (JGB 24, KSA 5, S. 41).

32 JGB 230, KSA 5, S.168. Es sind verschiedene Motivebenen miteinander verflochtenen, wo-
bei zunédchst zu bemerken ist, dass JGB 230 gleich zu Beginn auf den ihm vorangehenden
Abschnitt mit den Worten rekurriert: »Vielleicht versteht man nicht ohne Weiteres, was ich
hier von einem >Grundwillen des Geistes< gesagt habe: man gestatte mir eine Erlduterung.
—« (ebd. S.167). Diese folgt auf dem Fu und entwickelt eben jenen »Grundwillen«in seinen
Mechanismen der Vereinfachung und Verfalschung. Zu ihm kann der »Hang des Erkennen-
den« nur noch als Gegenspieler und vergeistigte Grausamkeit ins Verhdltnis treten, weil er
demgegeniiber »die Dinge tief, vielfach, griindlich nimmt und nehmen will«(ebd.S.168).
Dieses Moment ist eine Art Bindeglied zwischen dem Motiv des >Grundwillenss, das unge-
fahr die Halfte des Abschnittes einnimmt und dem folgenden Motiv, das sich mit dem Pro-
blem beschaftigt, wie dieser Erkenntniswille bislang benannt worden ist. Was zunachst tri-
vial erscheinen mag, ist die — wiederum jenem Interesse geschuldete — Einsicht, dass mit

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Hervorzuheben wire hier, dass das verbergende Tiuschen aus Griinden des Selbst-
schutzes und der Selbstsicherheit zwar erwihnt wird, jedoch eben nur ein Aspekt
ist. Erginzend dazu wird der Genuss thematisiert, den es dem menschlichen Geist
offenbar bereite, »seine Masken-Vielfiltigkeit« auszuspielen: Diese ist nun nicht
blof} Ausdruck einer Lust zum Liigen und Betriigen, sondern gilt als das Resul-
tat vom »Druck und Drang einer schaffenden, bildenden, wandelfihigen Kraft«.*
Mit diesen Worten ist der menschlichen Fihigkeit, sich verstellen zu kénnen und
nicht ausschlieflich wahrhaftig zu sein, ein nicht unbedeutender Wert als hoch-
produktives, zum >Schaffen« und >Bilden« taugliches Vermogen verliehen. Gleich-
zeitig impliziert es geradezu ein Bediirfnis nach Verwandlung, Schauspielen und
Maskentragen. Indem Nietzsche hierbei von inneren Kriften redet, die bestin-
dig »driicken< und »>dringens, werden die Mechanismen von Verstellung und Tau-
schung nicht zuvorderst im Bereich des intentionalen, bewussten, zielgerichteten
Handelns verortet, sondern den unwillkiirlichen Regungen zugerechnet. Der Geist
geniefle schlechthin seine Potentialitit, die sich darin dufiere, nicht lediglich ei-
ne Wirklichkeit zu prisentieren, sondern in der Freude am Spiel Varianten seiner
selbst zu entwerfen, wobei diese Vielheit der Masken durchaus als Aneignung des
Anderen, des Fremden, vielleicht gerade des Gegenteils zu verstehen ist.

Bemerkenswerterweise wird in diesem Zusammenhang das Wort »>Schauspie-
ler< gar nicht verwendet, sondern es bleibt den Masken vorbehalten, diesen Stellen-
wert zu besetzen. Vermutlich ist dieser Umstand dem Vergleich der Geistesfihig-
keiten mit dem antiken Gott Proteus geschuldet, der wie auch andere griechische
Meergottheiten mit den vielfiltigsten Formwandlungen assoziiert wurde. Damit
wird zusitzlich der Aspekt verstirke, solche Masken nicht lediglich als (boswil-
lig-tduschende) Gesichts-Masken anzusehen, sondern in ihnen vielmehr das um-
fassende Verwandlungen erméglichende Element und die daraus resultierenden
Spielformen im Verhiltnis zu anderen Menschen zu betonen, seien sie nun scherz-
hafter und tibermiitiger Art oder distanzbildend.

Im direkten Anschluss an die zitierte Passage versinnbildlicht eine illustre
Zusammenstellung von Worten nochmals den Grundcharakter des menschlichen
Geistes als »Willen zum Schein, zur Vereinfachung, zur Maske, zum Mantel, kurz
zur Oberfliche — denn jede Oberfliche ist ein Mantel«.>* Die semantischen Vorstel-
lungswelten, die durch die Verbindung >Oberfliche als Mantel« im Zusammenhang
mit der Maske erzeugt werden, betonen nun wieder mehr deren verbergenden
Effekt. Dazu tritt die noch kurz zuvor thematisierte »Masken-Vielfiltigkeit« als

ehrenwerten Namen (z.B. Liebe zur Wahrheit oder Weisheit, also Philosophie) lediglich der
»schreckliche Grundtext homo natura« iiberschrieben worden sei. Folglich fuRt der Erkennt-
niswille auf einer vergeistigten Grausamkeit, die der Erkennende gegen sich selbst richtet,

wie es Zur Genealogie der Moral detaillierter entwickeln wird (ebd. S.169).
33 Ebd.
34  Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

69


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Masken denken - in Masken denken

Aspekt einer immanenten Vielheit in eine eigentiimliche Spannung. Diese rithrt
nicht zuletzt von der Verwendung des Singulars >Maske« im Zusammenhang mit
dem verbergenden Mantel und des Plurals der >Maskens, wenn es demgegeniiber
die Méglichkeitsriume und Verwandlungspotentiale hervorzuheben gilt.

Dieser zweite Aspekt, der die mit Masken einhergehende Vielheit als Chance
und gleichsam als Mittel der Neugier, des Spielens und Experimentierens begreift,
durchdringt und bestimmt vielerorts die von Nietzsche eingesetzte Maskenseman-
tik. So findet sich beispielsweise in der 1881 verdffentlichten Morgenrithe inmit-
ten einer wenig schmeichelhaften, spéttischen Charakterisierung der Deutschen,
die seit der Griindung des deutschen Kaiserreiches (1871) neue politische Entwick-
lungen erlebten, folgende Wendung: In der Politik sei der Deutsche jetzt »insge-
heim voller Ubermuth, einmal schwirmen und launenhaft und neuerungssiichtig
sein zu diirfen und mit Personen, Parteien, Hoffnungen wie mit Masken zu wech-
seln«.> Obwohl die Masken hier keinen eigenen Schwerpunkt darstellen, sondern
lediglich als Vergleich fungieren, ist die ihnen zugewiesene Bedeutung bemerkens-
wert. Thematisiert wird das Wechseln von Masken und zwar als ein Abtauschen
mehrerer verschiedener Positionen. Nietzsche stellt dieses Moment radikal gegen
den diagnostizierten Charakter des Deutschen, den er als trige, angstlich, gehor-
chend und daher berechenbar skizziert: »aber in ganz neuen Lagen, die ihn aus
der Schlifrigkeit herausziehen, ister beinahe leichtsinnig; er geniesst dann
die Seltenheit der neuen Lage wie einen Rausch«.’® Dieser Rausch erst bringe je-
nen Ubermut hervor und geradezu eine Sucht nach Neuerungen. Welche histori-
schen Ereignisse Nietzsche genau im Sinn hatte, wird aus den Andeutungen nicht
abschliefRend ersichtlich. Vermutlich spielen die vorangegangenen politischen, so-
zialen und kulturellen Umbriiche der Zeit — die 1848er Bewegung und der in die
Reichsgriindung miindende deutsch-franzésische Krieg — ebenso eine Rolle, wie
die kontroversen Reaktionen auf den >Kulturkampf< und die von Bismarck erlasse-
nen Sozialistengesetze. Die Masken stehen hier also im Zeichen des Experimen-
tierens, wobei Meinungen und Hoffnungen ausprobiert oder das Sympathisieren
mit Personen und deren Positionen durchgespielt werden kénnen. Angesichts der
sonstigen Trigheit des deutschen Charakters, dem noch dazu im zweiten Teil des
Aphorismus eine wesentlich am Gehorsam orientierte Moral bescheinigt wird, ge-
rit die Darstellung des Maskenwechsels zu einem Moment ausnahmsweiser, spie-
lerischer, beinah erreichter Leichtigkeit, die auf jene Ausnahme und »Stunde des
Ungehorsams« vorzubereiten geeignet scheint, in der der Deutsche sich iiber die
eigene Moral erheben kénne.*”

35 M207,KSA3, S.186.
36  Ebd.
37 Ebd. S.188.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Dieses Thema einer gewissen Unentscheidbarkeit und Multioptionalitit, bei
gleichzeitiger Nicht-Passung und das darauffolgende Wechseln mit Meinungen,
Identititen, Interessen oder Berufen klingt bei Nietzsche oft mit Bezug auf den
zeitgendssischen europiischen Menschen an.*® Offenbar verleiten solche Zusam-
menhinge sogar dazu, das von Nietzsche sonst eher verdchtlich und ganz im Sinne
der Tiuschungsmetapher gebrauchte Wort >Maskerade« wenigstens zeitweilig zu
rehabilitieren und in den Kontext der Vielheit einzutragen. Jedenfalls schligt JGB
223 diesbeziiglich ungewohnte Téne an: Rekurrierend auf einen Ubereifer im His-
torischen, mit dessen Kritik auch schon die zweite Unzeitgemisse Betrachtung
Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben (1874) beschiftigt war, wird das
iibertriebene Interesse fiir andere Zeitalter, fiir »Vorzeit und Ausland« einerseits als
kulturelle und geistesgeschichtliche Schwiche und Mangel an Eigenem ausgelegt,
andererseits in durchaus parodistischem Ton ein méglicher Nutzen aufgezeigt.”
Mit betont beifdendem Spott in rhythmisch perfektionierter Sprache beginnt der
Aphorismus und stimmt auf das Leitmotiv ein: »Der europdische Mischmensch —
ein leidlich hisslicher Plebejer, Alles in Allem — braucht schlechterdings ein Kos-
tiim: er hat die Historie nothig als die Vorrathskammer der Kostiime«.*® Als sol-
che Kostiime gelten im folgenden »Moralen, Glaubensartikel, Kunstgeschmicker
und Religionen«, konkret etwa sei es moéglich — in einer wilden Mischung aus Be-
griffen der Architektur-, Kunst-, Musik- und Kulturgeschichte — »sich romantisch
oder klassisch oder christlich oder florentinisch oder barokko oder >national vor-
zufithren«.” Dabei miisse der Europier jedoch bemerken, dass ihm keines der
vielen Kleider aus anderen Jahrhunderten tatsichlich stehe und sich folglich ei-
nem »Wechsel der Stil-Maskeraden« hingeben.** Hier geht es also nicht darum,
durch die Maskerade ein Tiuschungsmandver zu inszenieren — im Gegenteil gebe
es sogar »Verzweiflung dariiber, dass uns >nichts steht« — sondern die Vielheit im
Wechsel hervorzuheben. Die bestiirzende Erkenntnis ist dabei, dass es gar keinen
>Kern« gibt, der verborgen werden kénnte, keine bleibende >Identitit« (nicht ein-
mal eine nationale), die auf den Leib des modernen Europiers passte. Das durch-
aus tragische, pessimistische Moment dieser Darstellung wird nun allerdings mit
einem grotesk-komischen Ton vermischt, der der Uberzeugung Raum gibt, man
sei doch wenigstens als »Parodisten der Weltgeschichte« noch geeignet. Da sich
eine gelungene Parodie nicht zuletzt durch die genaue Kenntnis des Gegenstands
auszeichnet und insofern das Spotten als Korrektiv eine lange kulturgeschichtliche
Tradition hat, sei man »vorbereitet wie noch keine Zeit es war, zum Karneval gros-
sen Stils, zum geistigsten Fasching-Gelichter und Ubermuth, zur transscendenta-

38 Vgl etwa FW 352; FW 365; JGB 214.
39 JGB223,KSAS,S.157.

40 Ebd.
41 Ebd.
42  Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Masken denken - in Masken denken

len Hohe des héchsten Blédsinns und der aristophanischen Welt-Verspottung«.®
Dieses durch die Masken-Wechsel bewirkte Experimentieren mit einer affirma-
tiven Haltung kulminiert in der Schlussbemerkung, dass womdéglich, wenn auch
sonst die Originalitit fehle, »doch gerade unser Lach en noch Zukunft hat!«.*

Ebenfalls bezugnehmend auf die kulturelle Entwicklung Europas, dabei aber
das Spektrum politischer Themen wiederaufgreifend, stellt JGB 242 die Maske in
einen gesellschaftlichen Zusammenhang. Spekulativ nihert sich Nietzsche der Be-
schreibung eines gerade im Entstehen begriffenen Menschentyps. Zunichst sei ein
»physiologischer Prozess« zu bemerken, der sich im Rahmen der »de-
mobkratische[n] Bewegung Europa’s« vollziehe: Entlang einer immer gréf3eren Un-
abhingigkeit von dauernden klimatischen, stindischen, nationalen, beruflichen
und soziokulturellen Bedingungen, entwickle der neue Europier »ein Maximum
von Anpassungskunst und -kraft«, die Nietzsche in ein Verhiltnis zur Ausbildung
schauspielerischer Fihigkeiten gestellt hatte.* Um die aus diesem Prozess resultie-
renden Auswirkungen zu fassen, nimmt Nietzsche zum leitenden Motiv der Gene-
se des europiischen Menschen nun die Entgegensetzung zweier Pole hinzu: zwi-
schen den vielen Menschen, die eher gehorchen und solchen wenigen, die herr-
schen, zwischen dem »Heerdenthier Mensch« und dem »Ausnahme-Menschenc,
zwischen Sklaven und Herren, hier in das Wort des »Tyrannen« gekleidet.*® Die
Entstehung beider Typen wiirde von den beschriebenen Entwicklungen in Rich-
tung Demokratie begiinstigt. Aufgrund der nun notwendigen »Anpassungskraft,

43 Ebd.

44  Ebd.

45 JGB242,KSAS, S.182. Thematisch wie werkgenetisch besteht ein deutlicher Zusammenhang
zwischen diesem Aphorismus und zwei Abschnitten aus dem V. Buch der Frohlichen Wissen-
schaft. In FW 361 wird von solchen »Anpassungs-Fahigkeiten«als »mimicry«im Rahmen einer
Entwicklungsgeschichte des schauspielerischen Instinkts gesprochen (FW 361, KSA3,S. 608).
Auch FW 356 verkniipft die Motive Europa, Demokratie und Schauspieler. Hier findet sich
ebenso wie in JGB 242 die Uberlegung, nach der eine iiber mehrere Generationen feste Zu-
gehorigkeit zu einem Beruf durch ein Ausprobieren unterschiedlicher Berufsfelder abgeldst
werde. Sowohl in FW 356 als auch in JGB 242 wird dieser gesellschaftliche Umstand auf die
individuelle Charakterbildung riickbezogen. Zu beiden Abschnitten vgl. das Kapitel 2.2.3.

46  JGB 242, KSA 5, S.183. Vgl. Miillers Deutung dieses Aspekts von JGB 242: »Nietzsches>Tyran-
nencsind angesichts der Erfahrungen des 20. Jahrhunderts vermutlich keine megalomanen
Machtpolitiker mehr, die eine Cesellschaft beherrschen und beliebig lenken kénnen. Eher
noch sind es jene Einzelne, die ihr Selbst nicht nur gesellschaftlich verwirklichen wollen,
sondern sich, jenseits von neuem Gut und Bése, darin entaufiern, eine sich selbst als alterna-
tivlos beschreibende Gesellschaft wenigstens noch >geistig« tyrannisieren zu kénnen.« (En-
rico Miiller: Die Sprache des Ressentiments, die Musikalitit der Sprache und der »Europier
der Zukunft«. Das achte Hauptstick: »Vélker und Vaterlander«. In: Marcus A. Born: Friedrich
Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, Klassiker auslegen, Bd. 48, Berlin 2014, S.167-178, hier
S.178).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

welche immer wechselnde Bedingungen durchprobiert« (man lese: schauspiele-
rische Fihigkeiten), entwickle sich die Mehrheit schlicht zum niitzlichen Arbei-
ter.*” Andererseits werde »im Einzel- und Ausnahmefall [..] der starke Mensch
stirker und reicher gerathen miissen, als er vielleicht bisher gerathen ist, — Dank
der Vorurtheilslosigkeit seiner Schulung, Dank der ungeheuren Vielfiltigkeit von
Ubung, Kunst und Maske«.*® So sehr diese Stelle im Allgemeinen verbleibt und ih-
ren Gegenstand nicht konkretisiert, so deutlich wird hier doch der grundlegenden
Variabilitit von Lebensbedingungen, durch die die allzu schnelle Sedimentierung
eines Charakters verzogert wird, eine bereichernde, stirkende Wirkung attestiert.
Denn wo es notwendig ist, auf die Wechsel zu reagieren, sich selbst umzustellen,
sich zu verwandeln und zu verindern, eignet man sich automatisch >Ubung« in al-
lerlei >Kunstfertigkeiten< und im Umgang mit >Maskens, mit Verstellungskiinsten
an. Ohne dass vorher eine selektierende Vorauswahl oder Beschrinkung der Erfah-
rungen stattgefunden hitte, reagiere der starke Mensch unter Aufbietung seiner
ganzen Personlichkeit auf die verdnderliche Umgebung. Fiir Nietzsche scheint in
diesem sich selbst organisierenden Chaos und in den Bedeutung tragenden Zu-
fillen ein immenser Wert fiir die Erlebniswelt und die Ausbildung jener Menschen
zu liegen. Bemerkenswert ist wiederum die Zusammenstellung einer >ungeheuren«
Vielfiltigkeit mit dem Begriff der Maske, wobei das semantische Spektrum durch
die Unterbestimmtheit als weit gefichert anzunehmen ist und somit das gesam-
te Feld des Masken-Gebrauchs infrage kommt: vom verbergenden Tauschen und
dem Einiiben in eine Titigkeit, iber Formen des Selbstschutzes bis zum Ubermut
im Spiel mit Moglichkeiten, Alternativen, Verwandlungen, Personifikationen und
dem Nicht-Festgestellten.

Nietzsches verschiedene Verwendungsweisen von Begriffen aus dem Wortum-
feld »Maske« (Masken, Maskierung, Maskerade, maskieren) sind in diesem Kapi-
tel in eine grof3flichige Ordnung gebracht worden. Die hiermit vorgelegte Uber-
sicht verfihrt bewusst linear-akkumulativ und nicht systematisch im kleinteiligen
Sinne, um eine verkiirzende Schematisierung der individuellen Zusammenhinge
zu vermeiden. Drei Bereiche des Gebrauchs der Maskensemantik kénnen unter-
schieden werden: 1. Maskenmetapher der Tiuschung; 2. Umwertung der Masken-
metapher; 3. Erweiterung der Maskenmetapher und Offnung der Maskenseman-
tik auf neue Themen. Die in diesem Kapitel erfolgte Interpretation von Schliissel-
Aphorismen hatte zum Ziel, auf exemplarische Weise die Deutung der verschiede-
nen Facetten Nietzschescher Maskensemantik zu unternehmen und aufzuzeigen,
welches hermeneutische Spektrum mit einem differenzierten Blick auf die Maske
gewonnen ist.

47 )CB242,KSAs,S.183.
48 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

13


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74

Masken denken - in Masken denken

Mit dem nichsten Kapitel soll die Maskenproblematik ihrerseits auf ein wei-
teres Wort hin ausgedehnt werden: Besetzt doch der >Schauspieler« nicht allein
wichtige Positionen in Nietzsches Schriften, sondern wirkt dariiber hinaus als ein
zur Maske komplementirer Begriff, mit dessen Hilfe erst der Zugriff insbesondere
auf ein neues erkenntnistheoretisches Ethos als radikale Neuverortung des Philo-
sophierens selbst moglich wird.

2.2. Der Schauspieler als Problem

»Das Problem des Schauspielers hat mich am lingsten beunruhigt; ich war im Un-
gewissen dariiber [..], ob man nicht erst von da aus dem gefihrlichen >Kiinstler«
- einem mit unverzeihlicher Gutmiithigkeit bisher behandelten Begriff — beikom-
men wird.«*. Der Satz aus der Frohlichen Wissenschaft ist nicht etwa als das Be-
kenntnis eines wissenschaftlichen Forschers zu lesen, den es auch einmal in den
Bereich der Kunst verschlagen hat. Vielmehr bestimmt er einen der Eckpunkte ei-
nes ausgesprochen vielseitigen Philosophen, der nicht einfach nebeneinander ver-
schiedene Professionen in sich vereinte, sondern der, mit einem Worte Sloterdijks,
»Musiker als Schriftsteller, Dichter als Philosoph« gewesen ist.*® Fiir diese Unter-
suchung miisste hinzugefiigt werden, dass Nietzsche mit Blick auf Wagner kunst-
theoretische Ausfithrungen am Moralisch-Philosophischen abbildet. Dementspre-
chend wire Nietzsche hier Moralist als Musiker bzw. Moralist mit dem Gewis-
sen eines Musikers, wenn er den Opernkomponisten Wagner als durchtriebenen
Schauspieler darstellt und dabei in Kauf nimmt, dass die provozierende Geste stir-
ker als die thematische Explikation wahrgenommen wird.

Doch auch jenseits dieser das Schauspieler-Problem insgesamt dominierenden
Konstellation (Schauspieler — Wagner) werden der Begriff des Schauspielers und
das Phianomen des Schauspielerischen in Nietzsches Texten thematisch. Ich hatte
bereits darauf hingewiesen, dass die Maskenproblematik nicht lediglich anhand
des Wortes >Maske« zu diskutieren ist, sondern in ihrer strukturellen Ausprigung
auch andere Worte und Begriffe umfasst. Folglich wird dem Schauspieler-Problem
in dieser Arbeit ein relativ umfangreicher Platz eingerdumt, weil der >Schauspie-
ler< als zur Maske komplementirer Begriff eins der grofRen thematischen Felder
einnimmt. Dabei steht nun keinesfalls die Annahme im Vordergrund, durch die
beiden Begriffe seien auch zwei distinkte Bedeutungsfelder abgesteckt: So kénnen
sich die Einsatzbereiche beider durchaus tiberschneiden, beispielsweise um der

49 FW 361, KSA3,S. 608.
50  Peter Sloterdijk: Der Denker auf der Biithne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt a.M. 1986,
S.19.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Verwandlungsfihigkeit des Menschen insgesamt oder Spielformen sozialer Inter-
aktion Ausdruck zu verleihen. Allenfalls kénnte man eine Tendenz der Motive be-
nennen, die im Sinne der konstellativen Zusammenstellung eher mit dem einen
oder dem anderen Begriff korrelieren. Die mit dem Wort »Schauspieler« signifi-
kant in Verbindung stehenden Motive sind etwa Wagner, demokratische Systeme,
der Kinstler oder die antike griechische Kultur. sMasken« hingegen werden von
Nietzsche hiufig in einen Zusammenhang mit der Moglichkeit des schamvollen
Verbergens oder der menschlichen Konstitution als Vielheit gebracht.

Auflerdem - und auch dieser wichtige Aspekt rechtfertigt den Umfang des dem
Schauspieler gewidmeten Kapitels — stammen die zu behandelnden Texte aus der
spiten Schaffensphase Nietzsches, etwa ab 1886. Deren gegeniiber fritheren Wer-
ken immens gesteigerte Ausdruckskraft und sprachliche Meisterschaft macht diese
Texte zu sehr elaborierten, an Verweisen und Anspielungen reichen Gebilden mit
mehrstufigen Reflexionsebenen. Zuweilen findet sich ein ganzer philosophischer
Erkenntnishorizont in einen oder wenige Sitze kondensiert. Folglich beansprucht
eine angemessene Interpretation einen grofleren Raum, als vergleichsweise we-
niger verschachtelte Abschnitte. Nicht zuletzt eignet sich Der Fall Wagner tiber-
raschenderweise in besonderem Mafie, Nietzsches Umgang mit dem Begriff des
>Begriffs< nachzuspiiren und erweist sich als willkommene Prizisierung der me-
thodischen Ausfithrungen.

Neben der Maske werden also sowohl der Begriff als auch das Problem des
Schauspielers fiir Nietzsches Philosophieren bedeutsam. Wenn der Schauspieler
zum >Problemc« eines Philosophen wird, ist davon auszugehen, dass nicht ledig-
lich die Sphire des Theaters damit berithrt und problematisiert wird. Wenn der
Schauspieler zum >Problem« des Philosophen Nietzsche wird, ist ferner davon
auszugehen, dass selbst die Sphire der Tiuschungsmetaphern sowie der mora-
lischen Bewertung des Falsch-Seins in der Verstellung als Deutungsmodell nicht
ausreicht. Die Problematik des Schauspielers ist nicht mehr in die dichotomische
Logik des Gegensatzes >wahr/echt« —>falsch/unecht< eingeschrieben. Entsprechend
hat Nietzsche das Problem des Schauspielers einerseits in eine Phinomenologie
der Kunst und Asthetik, andererseits in kulturhistorische und soziogenealogi-
sche Uberlegungen einbezogen. Beispielsweise dient das gezielt biologisierende
Vokabular von FW 361 geradezu der Loslosung des Begriffs >Schauspieler< aus
altbekannten Kontexten und seiner Umwertung in ein philosophisches Problem.
Das >Problem« des Schauspielers ist vor dem konstellativen Hintergrund in eine
thematische Komplexitit itbergegangen, deren Eckpunkte das kulturelle System
der Moderne, das politische System der Demokratie und das musikalische System
als Ausdruck der Moderne am Beispiel Richard Wagners sind.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access

75


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Masken denken - in Masken denken

2.2.1.  Das Problem des Schauspielers anhand des »Falls« Wagner

Es ist bereits viel iiber Nietzsche und Wagner geschrieben worden.”* Der Fokus
liegt dabei vorrangig auf einer Rekonstruktion des Verhiltnisses der beiden Per-
sonlichkeiten zueinander und darauf, biographisches Material zusammenzutra-
gen und dieses auszuwerten. Entsprechend grof} ist hier die Anzahl einschligiger
Arbeiten. Weniger hiufig sind hingegen Ansitze, die die in den Schriften Der Fall
Wagner und Nietzsche contra Wagner enthaltenen philosophischen Inhalte aufberei-
ten.”* In diesem Kapitel soll nun das Schauspieler-Problem eine Fokussierung auf
Nietzsches Wagnerbild erhalten und zwar im Zeichen der in Ecce homo niedergeleg-
ten »Kriegs-Praxis«. Deren dritter Satz lautet bekanntlich: »ich greife nie Personen
an«.” Es ist bemerkenswert, wer an dieser Stelle als Beispiel fiir eine solche Person
benannt ist, auf die sich zwar exemplarisch in bestimmter methodischer Absicht
bezogen, die aber nicht angegriffen werde: Neben David Strauss, dem Nietzsche
seine erste Unzeitgemisse Betrachtung gewidmet hatte, ist gerade Richard Wagner
platziert. Er steht als Chiffre fiir »die Falschheit, die Instinkt-Halbschlichtigkeit
unsrer >Cultur« ein.** Nimmt man diesen an Deutlichkeit kaum zu iiberbietenden
Hinweis ernst und wendet ihn auf die annihernd zeitgleich entstandenen Texte

51 Die wichtigsten Sammelbande und Monographien sind: Renate Reschke, Jutta Georg-
Lauer (Hg.): Nietzsche und Wagner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Bos-
ton 2015; Martine Prange: Nietzsche, Wagner, Europe, Berlin/Boston 2013; Andreas Rup-
schus: Nietzsches Problem mit den Deutschen. Wagners Deutschtum und Nietzsches Phi-
losophie, Berlin/Boston 2013; Wolfgang Miiller-Lauter: Uber Freiheit und Chaos. Nietzsche-
Interpretationen Il, Berlin/New York 1999; Thomas Steiert (Hg.): »Der Fall Wagner«. Urspriin-
ge und Folgen von Nietzsches Wagner-Kritik, Laaber 1991; Luitpold Griesser: Nietzsche und
Wagner — Neue Beitrage zur Geschichte und Psychologie ihrer Freundschaft. Nachdruck der
Ausgabe von 1923, Hamburg 2010.

52 Vgl. hierzu den Aufsatz von Roger Scruton: Nietzsche on Wagner In: Daniel Came (Hg.): Nietz-
sche on art and life. Oxford University Press 2014, S. 236-251 dar. Dezidiert soll hier Nietzsches
philosophische Perspektive auf die Musik thematisiert werden (vgl. S. 236). Hervorzuheben
sind v.a. die verschiedenen Ansitze des Musikverstandnisses, die fiir Nietzsche und Wag-
ner veranschlagt werden (S. 242f)). Gleichwohl verfillt auch Scruton in eine biographisie-
rende Argumentation und unterschitzt die philosophische und sprachliche Dimension der
Wagner-Texte (vgl. S. 248). Gerade die Funktionalitit so mancher Aussagen als Elemente der
Parodie und Satire im Sinne des dem Fall Wagner vorangestellten Mottos: »ridendo dicere
severum...« bleibt bei ihm unbeachtet. Zwar verspricht auch Thomas Steiert in seiner Einlei-
tung, den Horizont der Wagner-Nietzsche-Deutung um die philosophische Facette zu erwei-
tern, die versammelten Beitrage indes vermogen dies nicht befriedigend einzulésen (vgl.
Thomas, Steiert (Hg.): »Der Fall Wagner«. Urspriinge und Folgen von Nietzsches Wagner-
Kritik, Laaber1991, S. 11f.). Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins, Wei-
mar1999, S. 93-104, behandelt das Thema Wagner und décadence.

53  EH, weise7, KSA 6, S. 274.

54 EH, weise 7, KSA 6, S. 275.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

an, stitnde nun nicht mehr das Angreifen der privaten Person Wagners im Vor-
dergrund. Stattdessen hitte sich Nietzsche dieser in hohem Mafe streitbaren Per-
sonlichkeit, gemif der Kriegs-Praxis, »wie eines starken VergréfRerungsglases« be-
dient »mit dem man einen allgemeinen, aber schleichenden, aber wenig greifbaren
Nothstand sichtbar machen kann«.* Ich halte es also fiir zielfithrend, den Fall Wag-
ner sowie Nietzsche contra Wagner als Texte zu lesen, die wesentlich auf Typisierun-
gen und Zuspitzungen angelegt sind. Solche verfremdenden Verfahren im Text als
Methode nachzuweisen und nicht als Mangel oder gar Tatsachenfilschung zu de-
klarieren, scheint eine Grundsatzentscheidung zu sein, die jeder Forscher und jede
Forscherin im Vorfeld zu treffen hitte. Ziel dieser Rekonstruktion und Interpreta-
tion ist das Aufweisen allgemeiner Tendenzen am Besonderen und Exemplarisch-
Personlichen.

Als ein solcher allgemeiner >Notstand« stellt sich das Verhiltnis der Kiinste
zum Schauspielerischen dar. Insofern aber Kiinste nur innerhalb eines kulturel-
len Gefiiges denkbar sind, bringen beide Ebenen, Kunst und Kultur, sich immer
auch wechselseitig hervor, indem sie sich aneinander abbilden. Die Kiinste gelten
Nietzsche gewissermafien als Zeigerpflanzen fiir kulturelle Zustinde, fiir die Be-
schaffenheit des gesellschaftlichen Nihrbodens und der sozialen Klimabedingun-
gen. Der von Nietzsche hergestellte Zusammenhang Richard Wagners mit einer
bestimmten >Kultur-Falschheit« soll im Folgenden thematisch ergriindet werden.
Steht doch die Charakterisierung Wagners als Schauspieler an prominenter Stelle,
nicht nur im Fall Wagner. Deshalb soll u.a. der bekannte Abschnitt »Vom Probleme
des Schauspielers« (FW 361) in die folgenden Uberlegungen einbezogen werden.
Das Kapitel zielt also darauf ab, das Problem Wagners, das Nietzsche als eines der
Moderne nachzeichnet, durch das Problem des Schauspielers zu beleuchten — und
vice versa dem Problem des Schauspielers, das nicht zu trennen ist von >Falschheit«
und der Problematik der Maske, durch die mit Wagner aufgeworfenen Fragen ni-
her zu kommen.

55 Ebd. In Dieter Borchmeyer; Jorg Salaquarda (Hg.): Nietzsche und Wagner. Stationen einer
epochalen Begegnung. Frankfurt a.M./Leipzig 1994 sind samtliche fiir die Beziehung Nietz-
sches zu Wagner relevante AuRerungen, Briefwechsel und (Tagebuch-)Aufzeichnungen ver-
sammelt. Statt eines Vorworts dient dieser Dokumentation die entsprechende Stelle aus
dem Ecce homo zur »Kriegs-Praxis«. Leider bleibt das umfangreiche Nachwort nicht auf der
Héhe dieser methodologischen Ankiindigung. Insbesondere in dem Der Fall Wagner und
Nietzsche contra Wagner gewidmeten Abschnitt mit dem Titel »Die Abrechnung«werden be-
standig die biographische Ebene (personliche Briefe) und die sachliche Ebene (die Texte
Nietzsches) vermischt. Zudem werfen Urteile, die fir beide Bezugstexte ein»Nachlassen der
logischen Disziplin Nietzsches« sowie das »Schwinden der geistigen Kontrolle« (S.1370) kon-
statieren, die Frage auf, wie vor diesem Hintergrund eine ernsthafte Auseinandersetzung
gelingen soll.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

71


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Masken denken - in Masken denken

Aber es gilt noch etwas zu bedenken: Nietzsche bringt nachdriicklich den eige-
nen Namen mit dem Namen des Problems und des >Falls< Richard Wagner in Ver-
bindung. Die den Text gleichsam besiegelnde Unterschrift in Majuskeln: »FRIED-
RICH NIETZSCHE.« wird mit einem Satzpunkt beschlossen.*® Dies ist kein biir-
gerlicher Name, eher eine Chiffre und Abbreviatur, mehr noch ein Stempel. Kei-
nesfalls aber die Referenz auf eine authentische Identitit aufierhalb des Textes. Im
Gegenteil wird die Identitit zur Namenschiftre, der Autor zum >Problems, die ei-
gene Lebensgeschichte zum >Fall. Es ist das Problem der décadence und der »Fall«
einer »Selbstitberwindung«, wie es das Vorwort andeutet.”” Zweifellos miissen hier
dhnliche MaRstibe wie bei Wagner angelegt und es muss konstatiert werden, dass
Nietzsche auch sich selbst zum exemplum macht. Demnach sind die Symptome der
Moderne — das Problem der décadence und das des Schauspielers — auch wesent-
lich Nietzsches Probleme. Darauf, dass die diagnostizierte Nahe nicht auch auto-
matisch Wesensgleichheit bedeuten muss, hat Nietzsche eindriicklich hingewiesen
und als die grundlegende Differenz zwischen ihm und Wagner gegensitzliche Hal-
tungen zu den Symptomen angegeben: »Ich bin so gut wie Wagner das Kind dieser
Zeit, will sagen ein décadent: nur dass ich das begriff, nur dass ich mich dagegen
wehrte.«®

Ein methodologisches >Vergréferungsglas« einzusetzen, bedeutet nun zu-
nichst, Stilisierungen am Untersuchungsobjekt vorzunehmen. Die Stilisierungen
selbst sind konstitutiv notwendig, weil eine besondere, andere Optik hergestellt
werden soll. Deren Zweck ist die Verbindung einer bestimmten Person mit einem
allgemeinen Problem - und dieses Vorgehen steht im Zeichen einer Philosophie,
die ihre Argumente vorzugsweise ad hominem vorbringt.”® Die Stilisierungen
geschehen also nicht in der Absicht, eine Person blofzustellen, sondern im
Gegenteil, um gerade das personlich-Individuelle von ihr abzuziehen, typische

56  Esscheintdiespaten Schriften auszuzeichnen, dass Nietzsche seinen Namen in dieser Art re-
prasentiert. Bei der Gotzen-Dimmerung ist das Vorwort genauso unterzeichnet (>FRIEDRICH
NIETZSCHE.«). Der Antichrist ist zweimal signiert: Das Vorwort ist mit »Friedrich Nietzsche.«
unterzeichnet, der Schluss des Buches, den das »Cesetz wider das Christenthum« darstellt,
mit einem gesperrten»Der Antichrist« Bei Ecce homo und Nietzsche contra Wagner
ist es wieder allein das Vorwort, das ein »Friedrich Nietzsche.« abzeichnet und abschliefst.
Im Falle des Falls Wagner scheint der den Text abschliefiende und die drei folgenden Teile
(Nachschrift, Zweite Nachschrift, Epilog) er6ffnende Name die Unterzeichnung entweder1.)
des Briefes zu sein, als der sich die Schrift anfangs selbst deklariert hat, oder 2.) die Unter-
zeichnung der drei Forderungen zu sein, dhnlich wie das »Cesetz wider das Christenthum«
der Name »Antichrist« signiert.

57 WA, Vorwort, KSA 6, S.11.

58  Ebd.

59  Vgl. zu dieser Thematik den einleitenden Aufsatz von Christian Benne, Enrico Miiller: Das
Personliche und seine Figurationen bei Nietzsche. In: Dies. (Hg.): Ohnmacht des Subjekts.
Macht der Personlichkeit, Basel 2015, S. 15-67.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Charakeeristika anderweitig nutzbar und »einen allgemeinen, aber schleichenden,
aber wenig greifbaren Nothstand sichtbar« zu machen.®® Indem so das Allge-
meine gewissermafien verpersonlicht, die Person dagegen verallgemeinert wird,
kann dem Allgemeinen eine personliche, singulire Dimension der Einzigartigkeit
restituiert werden. Sie erlaubt es Nietzsche offenbar, das >wenig Greifbare« in den
Griff zu bekommen, ohne lediglich auf die Allgemeinheit der Begriffe begrenzt zu
sein. Die Ungerechtigkeit und, vom Standpunkt der Philosophie Nietzsches, Un-
gereimtheit, die darin liegt, mittels scharfer Polemik den Eindruck zu erwecken,
ein Einzelner kénne fir eine kulturelle Entwicklung haftbar gemacht werden, wird
mit Blick auf den Gewinn an Distanz und Erklirungspotential in Kauf genommen.
Es sollen ja eben weniger die Personen als Vereinzelte interessieren, sondern
die hochaktuellen Notstinde und Probleme, die durch die Personen hindurch
begreifbarer werden. Im Gegenteil konnte man Nietzsches Texte zu Wagner auch
als ein genealogisches Projekt sehen, in dem die Person Wagner von vornherein
nicht ohne ihre enge Durchdrungenheit von den kulturellen Faktoren der Zeit
gedacht wire und vice versa Wagners erheblicher Einfluss auf sein Publikum und
auf die Musikgeschichte reflektiert wire.®" Ein solches Konzept aber verbietet
geradezu eine detaillierte, den biographischen Fakten verpflichtete Herange-
hensweise, weil es entweder hiefle, sich im Allzukleinen und Allzumenschlichen
zu verlieren, oder ohne zeitkritisches Korrektiv dem Wagner-Kult zu erliegen.
Demgegeniiber stehen Stilisierung, Typologisierung und die zuspitzende Polemik
von Nietzsches Wagnerbild im Dienst seines Ansinnens, die Bedingungen und
Wirkungen Wagners als eines Phinomens der Moderne und der Musikgeschichte
nachzuzeichnen. Damit wiirde der dritte Satz der »Kriegs-Praxis« — sich einer
Person wie eines VergrofRerungsglases zum Sichtbarmachen allgemeiner Entwick-
lungen zu bedienen - als methodisches Vorgehen erkennbar, in dem deduktive
und induktive Schlussfolgerungen, einander erginzend, vermischt sind. Der
Mafdstab des Denkens wire mithin, iiber einen einzelnen Menschen nicht als
Individuum zu handeln, das Nietzsche ohnehin in seiner fiktiven Struktur neu
beschrieben hat. Neben dessen Teilbarkeit, Unabgeschlossenheit und konstituti-
ven Durchwirktheit mit zeithistorischen oder soziomateriellen Faktoren®* wird
eben auch die Produktivitit einer exemplarischen Zuspitzung geltend gemacht.
Wagner wird in diesem Sinne als ein Kondensat der Moderne prisentiert.

Es scheint allerdings so, als witrden die genannten Themen — Wagner einer-
seits, die Schauspielerproblematik andererseits — in besonderem Mafie zu biogra-
phisch orientierten Spekulationen anhalten. Verbindet man doch mit Schauspie-

60 EH, weise7, KSA6, S. 275.

61  Vgl. den Abschnitt Wohin Wagner gehort in Nietzsche contra Wagner. KSA 6, S. 427f.

62  Diese sind im Kapitel Warum ich so klug bin des Ecce homo als Einflussfaktoren der Erndhrung,
des Ortes, des Klimas und der Erholung reflektiert.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

79


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Masken denken - in Masken denken

lerei und Maskierung zuallererst das verwerfliche Vorspielen falscher Tatsachen
unter Missachtung des (christlichen) Tduschungsverbots. Ein Blick in die entspre-
chende Sekundairliteratur zeigt deshalb, dass nicht nur, wie bereits angemerkt,
das biographische Interesse insgesamt iiberwiegt, sondern dass das Schauspieler-
Problem selbst selten eine adiquate Deutung erfihrt.®> Wagner als >Fallc unter dem
methodisch-philosophischen Vergrofierungsglas scheint daher unterbelichtet, ob-
wohl dem Problem des Schauspielers darin ein hoher Stellenwert zukommt. Dieser
Umstand ist daran ablesbar, dass immer schon klar zu sein scheint, worum es sich
handelt, wenn die Beziige Schauspieler-Wagner—Nietzsche thematisiert werden.
Jedenfalls wird nicht erliutert, was mit dem Begriff >Schauspieler« allgemein und
fiir Nietzsche im Besonderen jeweils gemeint sein konnte, weil seine Bedeutung als
selbstverstandlich vorausgesetzt wird. Exemplarisch fir ein solches Vorgehen ist
Ingo Christians Beitrag zum Lemma »Schauspieler, Maske« im Nietzsche Handbuch:
»Die Begegnung und Auseinandersetzung mit Wagner gewann u.a. auch deshalb
eine solche Intensitit fiir Nietzsche, weil er bei ihm den Hang zum Schauspielern
gespiegelt sah, den er nur allzu gut an sich selber kannte.«** Fraglich ist nicht nur
diese Behauptung schlechthin, sondern auch, ob es tatsichlich um dieselbe Art des
Schauspielerischen gehen kann, die den gefeierten Komponisten und Dirigenten,
der sich noch zu Lebzeiten mit dem Festspielhaus in Bayreuth ein Denkmal setzt,

63  Stegmaier bestimmt »Wagner als Prototyp des Schauspielers« und versammelt thematisch
einschlagige Zitate bis zur Frohlichen Wissenschaft (Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung
der Philosophie, Stuttgart 2012, S. 326ff.). Dabei wird neben der Vierten Unzeitgemissen Be-
trachtung: Richard Wagner in Bayreuth auch der Nachlass bis 1885 einbezogen. Rupschus hin-
gegen deutet das Schauspieler-Problem im Horizont von Nietzsches Abneigung gegen die
Deutschen und thematisiert u.a. die »antideutsch aufgeladenen, polemisch liberspitzten At-
tacken aufdie Deutschen«als eine Inszenierungsstrategie, die Nietzsches Schreiben selbstin
die Nahe der Schauspielerei riickt (vgl. Andreas Rupschus: Nietzsches Problem mitden Deut-
schen. Wagners Deutschtum und Nietzsches Philosophie, Berlin/Boston 2013, S. 160-169, hier
S.168).

64  Henning Ottmann (Hg): Nietzsche Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar
2000. Lemma: Schauspieler, Maske. S. 318. Dies ist nicht nur eine wenig beweisbare Vermu-
tung, auch widerspricht sie im Kern einer vom Verfasser Ingo Christians selbst angefithrten
Nachlass-Stelle von 1885/86 in KSA 12, 2 [34], S. 80: »Dafd ich tiber das auRerordentliche Pro-
blem des Schauspielers zur Besinnung gekommen bin—ein Problem, das mir vielleicht ferner
liegtals irgend ein anderes«. Kein versierter Biographist konnte vor dem Hintergrund dieses
Zitats das oben angefiihrte Argument guten Gewissens aufrecht halten. Dieses Beispiel dient
der Verdeutlichung, dass die Thematik zu derlei ungesicherten Aussagen geradezu zu ver-
fithren scheint, weil Schauspieler und Maske im Tauschungsaspekt eine konkret zwischen-
menschliche Dimension berithren. Bezeichnenderweise wird von Christians das Bezugsge-
fiige Wagner—Nietzsche—Schauspieler ausschliefilich mit solchen biographisierenden Argu-
menten hergestellt, was zur Folge hat, dass nicht ein einziges Mal auf den Fall Wagner oder
Nietzsche contra Wagner verwiesen, sondern lediglich aus Nachlass-Stellen zitiert wird.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

verbinden soll mit dem jungen Professor und spiteren »fugitivus errans«,* der
zeitlebens um die Anerkennung seiner Schriften ringt.

Der Verdacht indes, den Nietzsche Wagner gegeniiber hegt und von dem aus
er erst mit dem Begriff des Schauspielers an ihn herantritt, ist viel weitgreifender
als der iiblicherweise mit dem Schauspieler-Topos verbundene Vorwurf, sich ver-
stellend und Beifall heischend >eine Schau zu spielen<. Denn diese Wertungsweise
wird von Nietzsche nicht mehr mitvollzogen, indem er das Primat des >Seins«< vor
dem >Schein« grundsitzlich infragestellt. Vielmehr werden die Anmaflung Wag-
ners, Schauspieler als Musiker zu sein und das konsequente Durchfithren dieser
Anmaflung als hochproblematisch eingestuft. Schauspieler als Musiker zu sein, be-
deutet, nicht eigentlich die Musik zu wollen, sondern ihre Wirkung auf die Massen.
Nur auf diese Wirkung hin werden die musikalischen Mittel ausgewéhlt und ein-
gesetzt. Einerseits muss Wagner sich nun nach dem Massengeschmack richten,
weil das Erfolg verspricht. Andererseits wird er dazu diejenigen Mittel wihlen, die
unbedingt umwerfen, betiuben und die das Grofde, das Erhabene reprisentieren.
Der Erfolg, der Wagner als Destillat der modernen Kultur beschieden war, lisst
dann auch diese Kultur verdichtig erscheinen. Die fiir diesen Themenkomplex re-
levanten Zusammenhinge zwischen der Moderne, die Nietzsche als ein von der
»Masse< dominiertes System auffasst, der Kunst und dem Schauspieler, sollen nun
erortert werden.

Insgesamt zentral fiir die Problematik des Schauspielers bei Nietzsche ist eine
eigentiimliche Unterscheidung, die den Grad der Bewusstheit des (Falsch-)Spielens
betrifft. In der Zweiten Nachschrift zum Fall Wagner wird sie anhand einer Gegen-
tiberstellung expliziert, deren Argumentationsfithrung ich im Folgenden skizzie-
ren mochte.® Der Gedankengang beginnt mit der Feststellung: »Alles, was heute in
der Musik auf>grossen Stilc Anspruch macht, ist damit entwe d e r falsch gegen
uns oder falsch gegen sich.«”” Zweierlei wire an dieser Stelle zu kliren: Erstens,
was es mit dem »grofRen Stil« auf sich haben kénnte und zweitens die beiden Arten
des Falschseins.

a) Rechtschaffenheit im Kleinen.

Musik wird als in irgendeiner Weise sich falsch gebend bezeichnet, wenn sie einen
»Anspruch« erhebt auf »grossen Stil«. Er gerit zu einer unredlichen Anmafiung im

65  Selbstbezeichnung in einem Brief an Paul Rée vom Juli 1879 (KSB 5, Nr. 869, S. 431).

66  Auch Christians erdffnet diese Polaritit, doch schlagt er allzu rasch Wagner auf die Seite
der bewussten, »berechnenden Schauspieler«, welches Urteil sich v.a. mit Blick auf denFall
Wagner als haltlos erweist (Henning Ottmann (Hg): Nietzsche Handbuch. Leben — Werk —
Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, Lemma: Schauspieler, Maske, S. 318).

67 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Masken denken - in Masken denken

Bereich der Musik, wobei nur wenig spiter die Gegenposition in einer Apotheo-
se des >kleinen Stils< benannt ist: »Was heute gut gemacht, meisterhaft gemacht
werden kann, ist nur das Kleine. Hier allein ist noch Rechtschaffenheit méglich.«*®
Der grof3e Stil der Philosophie ist das System. Die Unredlichkeit eines musikali-
schen >grossen Stils< in der Moderne erinnert in der Art der Gegeniiberstellung an
jenen »Wille[n] zum System« im Bereich der Philosophie, der einen »Mangel an
Rechtschaffenheit« verrate.®” Nietzsches Antwort auf dieses Problem ist bekannt-
lich sein aphoristisches, >dichterisches« Philosophieren, das jedem Systemzwang
entschliipft.

Weder Musik noch Philosophie sind in der Moderne unméglich geworden und
weder die eine noch die andere scheint davor bewahrt zu sein, Dogmatiker im gro-
3en Stile oder in sich geschlossenen Systems hervorzubringen — jedoch gerit die
AnmafSung solchen groflen Stils in der Musik oder eines Systems in der Philoso-
phie in dieser nachmetaphysischen Zeit, wie Nietzsches sie entwirft, notwendig
zur unredlichen Falschheit.

b) Zwei Arten des Falschen.

Das Falsch-Sein eines Anspruchs auf >grossen Stilc wurde unterteilt in ein Falsch-
Sein »gegen uns« d.h. gegen andere und eins »gegen sich«. Ersterem kann zum
mindesten ein Bewusstsein fur die Unredlichkeit zugemessen werden, die es be-
deutet, einen solchen Anspruch des grofien Stils in die Musik hineinzutragen.
Nietzsche schligt Brahms auf diese Seite. Wer jedoch »falsch gegen sic h« ist
- mag er dabei immer auch andere betriigen — bleibt gefangen im Selbstbetrug,
also darin, sich tiber die kulturellen Implikationen seiner Zeit nicht Rechenschaft
abgelegt zu haben.

Dass Nietzsche an dieser Stelle zwei Moglichkeiten der Psychologie des sgros-
sen Stils<in der Moderne erdffnet und nur einer davon den Begriff des Schauspiele-
rischen zuschreibt, bleibt angesichts der doch beiden immanenten Falschheit und
Betriigerei deutungswiirdig: »Brahms ist k e i n Schauspieler.« - Wagner dagegen
schon.” Somit wird zum Schauspieler, wer »falsch gegen sich« ist. Hier scheint ei-
ne der zahlreichen von Nietzsche vollzogenen Begriffsumwertungen vorzuliegen,
schlieRlich witrde man intuitiv denjenigen einen Schauspieler nennen, der ande-
ren, nimlich seinem Publikum, falsche Tatsachen vorspielt, z.B. dass er Hamlet

68  Ebd. Projiziert man diese Uberlegungen auf WA 7, wird die vielleicht einzige Ambivalenz der
Nietzscheschen Wertung offenbar: So provozierend wie polemisch wird eine Seite Wagner-
scher Musik des >kleinen Stils< hervorgehoben, worin »kleine Kostbarkeiten«, »lauter kurze
Sachen von finf bis finfzehn Takten, lauter Musik, die Niemand kennt«aufzufin-
den seien (WA 7, KSA 6, S. 29).

69 Vgl.CD, Spriiche 26, KSA 6, S. 63.

70 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

sei. Offenbar also unterliegen dem Schauspieler-Wagner andere begriffliche Im-
plikationen, die damit zu tun haben diirften, Schauspieler als Musiker zu sein.
Musik in der Moderne, sofern sie eine Musik des >grossen Stils< sein will, gilt
also als Ausdruck ihres »physiologischen Widerspruchs«: Einerseits sei es eben
grundsitzlich moglich, sich der »alten Meister« als Lehrer zu bedienen und, ler-
nend, ihren »grossen Stil« nachzuahmen - andererseits bleibe ein solches An-
sinnen eben nur »illusorischg, sofern man »die Voraussetzung dazu nicht
mehr im Leibe hat«.”" Der Widerspruch, der hier als Hauptmerkmal der Moder-
ne benannt und in gut Nietzschescher Manier physiologisch begriindet wird, liegt
gerade darin, an die grofen Meister ankniipfen zu wollen, ohne jedoch diesen
Schritt aus den eigenen kulturellen Voraussetzungen heraus rechtfertigen zu kon-
nen: »Nicht jeder hat das Recht zujedem Lehrer: das gilt von ganzen Zeital-
tern.«’* Es ist damit eben ein nur nachgeahmter >grofer Stil¢, der sich nicht mit
Notwendigkeit aus solchen leiblichen Voraussetzungen entwickelt hat, wie es et-
wa die »itberstromende Animalitit eines Rossini« versprach.” Nietzsche scheint
auch hier den unbewusst wirkenden und wachsenden Tendenzen, die gleichsam
»aus sich heraus« Musik erschaffen, den Vorzug zu geben. Das Argument ist je-
doch kein blofies Romantisieren einer vermeintlichen Natiirlichkeit, sondern sieht
dort die grofiere Berechtigung einer Musik, wo es die Physis und Leiblichkeit als
deren real existierende Voraussetzung annimmt.” Der Verdacht, der hier gegen
Wagner und damit gegen die moderne Musik ausgesprochen wird, kénnte schlim-
mer nicht sein: Der nachgemachte >grosse Stil erscheint demnach lediglich als die
beste Methode, um effektiv auf das Publikum zu wirken und es fiir sich einzuneh-
men. In letzter Konsequenz findet sich die Musik damit zu einem blofRen Mittel fir

71 Ebd.S. 48f.
72 Ebd. S.49. An anderer Stelle ist die Rede von einem »Missbrauch (iberlieferter Mittel, ohne

das rechtfertigende Vermdgen, das zum-Zweck; die Falschmiinzerei in der Nach-
bildung grosser Formen, fiir die heute Niemand stark, stolz, selbstgewiss, gesund genug
ist« (ebd. S. 47).

73 Ebd.Im Sommer1885 hatte Nietzsche das ihm von Heinrich Koselitz (Peter Gast) ins Engadin
gesandte Buch Stendhals Vie de Rossini gelesen.

74  Eine dhnliche Wertung beziiglich kultureller Entwicklungen liegt vor, wenn Nietzsche das
Volkslied anerkennend hervorhebt (CT, 6) oder die Entwicklung der italienischen Oper als
nicht aus dem Volke kommend, nicht natirlich gewachsen, sondern gelehrt aufgesetzt kri-
tisiert: »Schon der erste Gedanke an die Oper war ein Haschen nach Effekt. Durch solche Ex-
perimente werden die Wurzeln einer unbewufiten, aus dem Volksleben herauswachsenden
Kunst abgeschnitten oder mindestens arg verstimmelt. So wurde in Frankreich das volks-
thiimliche Drama durch die sogenannte klassische Tragddie verdriangt, also durch eine rein
aufgelehrtem Wege entstandene Gattung, die die Quintessenz des Tragischen, ohne alle Bei-
mischungen, enthalten sollte. Auch in Deutschland ist die natirliche Wurzel des Drama’s, das
Fastnachtspiel, seit der Reformation untergraben worden.« (Das griech. Musikdrama, KSA 1,
S.516). Den Stellenwert, den hier noch jene schlecht versteckte Volkstiimelei hat, nimmt, wie
gezeigt wurde, im Fall Wagner als dezidiert physiologische Voraussetzung der Leib ein.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

83


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Masken denken - in Masken denken

den Erfolg des Kiinstlers degradiert. Im 6. Abschnitt des Falls Wagner ist das sehr
deutlich thematisiert, indem in parodistischer Absicht eine Rede des personifizier-
ten »Erfolg Wagners« fingiert wird. Dieser spricht nun davon, dass schlech-
te Musik nicht nur einfacher hervorzubringen sei als gute, sondern dass sie wohl
auch vorteilhafter, weil sie »wirkungsvoller, iiberredender, begeisternder« sei. Un-
ter Abwandlung eines Verses von Horaz iiberlisst es Nietzsche hier geschickt dem
»Erfolg Wagners«, Anspielungen auf eine Unfihigkeit des Maestro zum Schaf-
fen schoner Musik zu machen: »Pulchrum est paucorum hominum. [...] Wozu also
Schonheit? Warum nicht lieber das Grosse, das Erhabne, das Gigantische, Das, was
die Massen bewegt?«.” Folgerichtig errit der Schauspieler-Instinkt Wagners
die wirkmachtigsten Stilmittel in einer Nachahmung des >grossen Stils«. Dagegen
werden nun die »starke Rasse eines Hindel« und die »iiberstromende Animalitat
eines Rossini« gestellt, wobei das physiologische Argument jeglicher Uberpriifbar-
keit entbehrt.” Es handelt sich um einen gezielt provokant und kontrafaktisch ge-
setzten Maf3stab, der in der Ubertragung der Werte >wahr« und >unwahr« auf den
Bereich der Musik seine Entsprechung hat. Hierauf wird noch einzugehen sein.
Im Anschluss an die Gegeniiberstellung Wagner (Schauspieler) — Brahms (kein
Schauspieler) folgt der Satz: »Man kann einen guten Theil der an dren Musiker
in den Begriff Brahms subsumiren.«”” Das ist zunichst einmal eine ungebriuchli-
che Zusammenstellung. Was bedeutet es, wenn >Brahms« ein Begriff sein soll? Fir
gewohnlich wiirde man sagen, Brahms ist ein Name und konkret der Nachname
des Komponisten Johannes Brahms, der Klavierkonzerte, Walzer und Ungarische
Tinze schrieb und als Protagonist der Szene im Musikstreit um 1860 gegen die
Neudeutsche Schule, darunter Wagner, polemisierte.”® Hier aber wird eine his-
torische Personlichkeit funktional zu einem Begriff gemacht und formal wie ein
Begriff verwendet. Es ist dies Ausdruck einer Tendenz im Schreiben Nietzsches,
Einziges allgemein und Allgemeines am Personlichen zu fassen zu bekommen. Am
Beispiel Brahms wird somit ein Typus entworfen, der ohne geeignete physiologi-
sche Voraussetzungen Musik des >grossen Stils« nachgeahmt, dabei aber um diese
Anmaflung gewusst und daher seinem Publikum etwas vorgespielt habe. Der Name

75 WA 6, KSA 6, S. 23f. Vgl. zum Topos der Musik als bloRem Mittel insgesamt auch WA 8, KSA
6,S.29-32.

76 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S.49. An anderer Stelle, in Nietzsche contra Wagner, wird
Nietzsche den Deutschen jegliche Befahigung zur Musik absprechen, allen grofRen deut-
schen Musikern eine auslandische Herkunft andichten (»Slaven, Croaten, Italidner, Nieder-
lander — oder Juden«) und Schiitz, Bach sowie Hindel folgerichtig »Deutsche der starken
Rasse, ausgestor bene Deutsche«nennen (KSA 6, S. 420).

77 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

78  Anspielungen auf diese Auseinandersetzung finden sich auch in der Zweiten Nachschrift
zum Fall Wagner.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Brahms wird zum Oberbegriff einer bestimmten Kategorie und soll damit die Mog-
lichkeit bieten, auch andere Musiker in ihr aufzunehmen. Der »Begriff Brahms«
als in sich paradoxe Wortzusammenstellung zeugt selbst in komprimierter Form
ausdriicklich davon, dass hier gleichzeitig die Merkmale einer historisch einzigen
Personlichkeit und der abstrakten Ebene allgemeiner Begriffe zu vereinen wiren.

Tatsichlich ist viel gewonnen, wenn man sich Nietzsches uniiblichen Umgang
mit dem Begriff >Begriff« veranschaulicht. In der Genealogie der Moral werden be-
kanntlich feste begriffliche Definitionen zuriickgewiesen, da »alle Begriffe, in de-
nen sich ein ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, [...] sich der Definition
[entziehen]«.” Begriffe sind also nicht mehr iiberzeitliche Festlegungen auf einen
Bedeutungshorizont, sondern wiren selbst als dynamische, »fliissige« Interpreta-
tionsgeschehen zu beschreiben.® Indem so der Begriff des Begriffs als neu justiert
gelten darf, muss notwendigerweise die Eigentiimlichkeit des Wortes >Begriff< in
Nietzsches Texten aufmerksam machen: Dessen funktionale Verwendung scheint
aufgebrochen und vermehrt, wobei er wahlweise unter ein Wort Zusammenfas-
sungen leistet (z.B. der »Begriff Brahms«) oder Typisches gebiindelt hervorhebt,
ohne zugleich auf Verallgemeinerbarkeit abzuzielen. So habe man, notiert Nietz-
sche nicht ohne boshaften Witz, »den hochsten Begriff Wagner nicht aus dem zu
entnehmen, was heute von ihm gefillt«, vielmehr ihn als »unsern gréssten Mi-
niaturisten, als einen Meister »kleine[r] Kostbarkeiten« und »kurze[r] Sachen von
finf bis fiinfzehn Takten« wahrzunehmen.®

Mit dem >Begriff< hingt darum vor allem eine Art gedanklicher Operation zu-
sammen, die man gewissermaflen als das Kondensat und Ergebnis einer sprach-
lichen Destillation beschreiben kénnte: Bestimmte Momente werden als charakte-
ristische hervorgehoben und von anderen abgeschieden (1); diese einem einzelnen
Phinomen oder einer Personlichkeit abgewonnenen Charakteristika sind nun da-
zu aufbereitet, auf andere Phinomene, Verhiltnisse oder Personen iibertragen zu
werden (2); erst dieser Mechanismus der Ubertragung garantiert einen Anteil am
Allgemeinen (3). Setzt man diese Schritte (Abscheidung, Ubertragung, Verallge-
meinerung) fiir bestimmte Formen der Begriffsbildung methodisch voraus, ist es
moglich, dem irritierenden Umgang Nietzsches mit Begriffen und den daraus re-
sultierenden Bedeutungsspielriumen produktiv zu begegnen. Dahinter steht der

79 GMII,13,KSA5, S . 317.

80 Den Abtausch von Interpretationen hat Nietzsche mit dem Begriffsgefiige der »Willen zur
Macht« beschrieben, worin Aneignungs- und Uberwiltigungsprozesse immer wieder neue
Sinnstiftungen leisten. Vor diesem Hintergrund ist Nietzsches etymologisches Vorgehen in
der Genealogie der Moral bei der Entwicklung der Begriffe »gut«, »bose« und »schlecht« zu
sehen. Vgl. Werner Stegmaier: Nietzsches »Genealogie der Moral«, Darmstadt 1994. S. 60-
93.

81 WA, 7. KSA 6, S. 28f.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

85


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Masken denken - in Masken denken

Versuch, aus den Texten selbst die fiir sie geeigneten Analyseinstrumente zu ent-
wickeln. Mit einer auf diesem Wege gewonnenen >autopoietischen Bedienungsan-
leitung« sind bestenfalls auch neue Zugriffe auf bisher weniger zugingliche Text-
stellen geschaffen. Gerade weil Nietzsches Begriff des Begriffs die Unmdglichkeit
feststehender Definitionen betont, scheint es vielversprechend, eine Anwendung
dieser Idee zu iberprifen und nachzuvollziehen, wie nunmehr >verfliissigte< Be-
griffsgenealogien ins Werk gesetzt werden (vgl. diesbeziiglich die Ausfithrungen in
Kapitel 1.3.2). Dieser besondere Umgang mit einer philosophischen Grundkatego-
rie sollte v.a. dort aufzufinden sein, wo das Wort »Begriff< etwas anzeigt oder wenn
es um zentrale Begriffe geht.®*

Eine dhnliche Funktionalstelle nimmt nun auch der Begriff >Schauspieler« ein.
Zwar bezeichnet er gemeinhin nicht etwa Einzelnes, sondern umfassend eine be-
stimmte Kiinstlergruppe oder als Metapher bestimmte Handlungsweisen. Jedoch
setzt Nietzsche diesen, ebenso wie viele andere Begriffe, mit grundsitzlich ande-
ren Aussageabsichten ein als es der Sprachgewohnheit entspricht. Die dabei ange-
wandte Subtilitit kann analytisch nur um den Preis eingeholt werden, die iiberein-
anderliegenden Schichten zu isolieren und ihr Zusammenwirken rekonstruierend
zu beschreiben. Was passiert nun, wenn der Begriff des Schauspielers auf Richard
Wagner bezogen wird? Was geschieht mit dem Schauspieler, was geschieht mit
Wagner? Ahnlich wie fiir den »Begriff Brahms« hervorgehoben, werden hier die
beiden Ebenen des Allgemein-Begrifflichen und Einzig-Singuliren ineinander ge-
blendet.

Das Bild von zwei verschiedenfarbigen, lichtdurchlissigen Folien, die iiberein-
andergelegt werden, mag diesen Effekt veranschaulichen: Keine der beiden Folien
behilt ihre urspriingliche Farbe in der Kombination. Die oben liegende Folie wird
zwar grundsitzlich >den Ton angebens, jedoch von der unter ihr liegenden Folie be-
einflusst werden. Fir das hier zu behandelnde Problem ist dieses Sprachspiel auch
deshalb interessant, weil man sich die Folien vertauschbar vorstellen kann. Wird
nun die untere nach oben gelegt, dominiert ihre Farbe den Gesamteindruck, wo-
bei die andere Farbe durchscheint. Somit ist es mdglich, beide Phinomene unter
dem Einfluss des jeweils anderen zu beschreiben. Anders gesagt: Der Schauspieler
bleibt nicht Schauspieler und Wagner bleibt nicht Wagner.

Eine beliebte Strategie Nietzsches ist zudem, seinem Untersuchungsgegen-
stand den ihm tblicherweise zugesprochenen Status abzuerkennen. In Bezug auf
Wagner nimmt dies zunichst die Form spottischen Fragens an: »Ist Wagner {iber-
haupt ein Mensch? Ist er nicht eher eine Krankheit?«** Spiter heifit es in analoger

82  Zum Verhiltnis von Sprache, Metapher und Begriff bei Nietzsche vgl. die instruktiven Aus-
fithrungen von Claus Zittel: Das dsthetische Kalkiil von Friedrich Nietzsche Also sprach Zara-
thustra, Wirzburg 2000/2011, S. 20ff.

83 WAS5,KSA6,S. 21.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Satzgestalt: »War Wagner iiberhaupt ein Musiker? Jedenfalls war er etwas Anderes
m e h r: ndmlich ein unvergleichlicher Histrio [...]. Er gehdrt wo andershin als in
die Geschichte der Musik«.?* Indem er so verfihrt, verdeutlicht Nietzsche spiele-
risch und provokant den Konstruktionscharakter begrifflicher Zuschreibungen.

Vom >Schauspieler«ist darum nur ein bestimmtes Moment abgetrennt und her-
vorgehoben: Das seiner Wirkung. Gemeint ist seine Befihigung in der besonderen
Kommunikationssituation der Theater- oder Opernbiihne, auf ein grofies Publi-
kum zu wirken. Der Begriff des Schauspielers, angewandt auf Wagner, konsumiert
sich beinahe in diesem einen Aspekt. Besonders der an die Schauspieler gerichtete
moralische Vorwurf, als Meister der Tiuschung, des Unechten und Vorgespielten
immer unter dem Verdacht der Unwahrhaftigkeit zu stehen, wird von Nietzsche
ausgeklammert und in die Frage nach der Wahrheit der Musik transformiert. Wirke
nun Wagner als >Schauspieler< auf ein Publikum, artikuliert Nietzsche damit zwei
Vorwiirfe: Erstens den, dass seine Musik nicht wahr sei. Aufgrund ihrer Tendenz,
etwa die Faktoren Erhabenheit und Grofie suggestiv einzusetzen und die Zuhdorer
einfach zu tiberwiltigen, habe sie als eine Musik des angemaf3ten >grofRen Stils< zu
gelten. Zweitens seien die dem Publikum in den Opernlibretti vermittelten Bot-
schaften nihilistischer Art und als Symptome der Moderne zu bewerten. Beides
verdient nihere Betrachtung. Zunichst aber soll geklirt werden, was unter dem
Stichwort der »Wirkung« zu verstehen ist.

2.2.2. Wirkung statt Wahrheit

Dass Nietzsche Werke des franzosischen Philosophen, Schriftstellers und Auf-
klirers Denis Diderot zur Kenntnis nahm, ist gut belegbar.® Jacques le fataliste
et son maitre war seit 1792 in deutscher Ubersetzung zuginglich und Nietzsche
spitestens mit seiner Hegel-Lektiire bekannt. Die dialogische Satire Rameaus Neffe
war erstmals 1805 in Deutschland erschienen und von keinem geringeren als
Goethe iibersetzt worden.®® Diderot darf neben dem Dramatiker und Theater-

84 WAB,KSA6,S.30.

85  Vgl. z.B. ein in M 293 eingeflossenes Wortspiel aus dem Fils naturel. Bei Diderot allerdings
heifdt es: »Nur der Bose ist einsam«, wihrend Nietzsche eine Umkehrung der Worte prasen-
tiert: »Nur der Einsame ist bose« (belegt in: KSA 14, S. 225). Die deutschsprachige Forschung
hat sich des Verhiltnisses von Nietzsche zu Diderot noch nicht umfassend angenommen.
Vgl. aber die Studie von Angelika Schober: Diderot et Nietzsche. In: Diderot studies, Vol. 25,
Genéve 1993, S. 89-107, von Joseph Molitorisz: Toward a new humanism: a study of Diderot’s
and Nietzsche’s dialectical methodologies, Seattle 1983 und von Willy Frey: Quelques formes
des antichristianismes: Voltaire, Diderot et Nietzsche, Neuchatel 1933.

86  Dieser politisch nicht unbedenkliche Text lag den Franzosen selbst erst seit 1821 und zwar
in einer Riickiibersetzung aus dem Deutschen vor. Erst 1891 war das franzosische Original zu
haben. Vgl. die Anmerkungen von Friedrich Bassenge zum Abdruck von »Rameaus Neffe«in:
Denis Diderot: Asthetische Schriften, Band 11, Westberlin 1984, S. 817.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

87


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Masken denken - in Masken denken

theoretiker Lessing und dem Theaterleiter Goethe als einer der hauptsichlichen
Einfliisse auf Nietzsches Beschiftigung mit dem Schauspieler-Thema gelten.
Die zu Diderots Lehrstiick Der natiirliche Sohn gehorigen Unterredungen prasen-
tieren detaillierte Ausfithrungen iiber Schauspieltechniken und grundsitzliche
Aspekte der Theaterdsthetik. Nietzsche rezipiert spitestens seit seiner Arbeit an
Menschliches, Allzumenschliches Lessings einflussreiche Ubersetzung des Fils naturel,
verdffentlicht unter dem Titel »Das Theater des Herrn Diderot«.®”

Auflerdem hatte Nietzsche in der Ausgabe der von Cotta edierten Zeitung Mor-
genblatt fiir gebildete Stinde vom 26. April 1830 Ausziige aus dem Paradoxe sur le comé-
dien lesen konnen. Diese schauspieltheoretische Schrift hatte Diderot bereits zwi-
schen 1770 und 1777 verfasst, sie wurde aber auch in Frankreich erst postum und
just im Jahr 1830 veréffentlicht. Die erste mir bekannte deutschsprachige Uberset-
zung des Paradoxe liegt mit dem Vorabdruck im Morgenblatt vor.®® Es ist deshalb fiir
meine Uberlegungen bedeutsam, weil darin zwei verschiedene Schauspieltechni-
ken einander gegeniibergestellt werden: Der empfindende und der kiihl nachah-
mende Schauspieler. Der erstere lebt gewissermaflen auf der Bithne seine Rolle
und in seiner Rolle, sodass Diderot am Beispiel der franzdsischen Schauspielerin
Marie Dumesnil festhalten kann: »sie kommt auf die Bretter und weifd nicht, was
sie sprechen wird, das halbe Stiick tiber weif sie nicht, was sie spricht«. Darunter
aber leide eine gleichmiRige und vor allem wiederholbare Qualitit des Bithnen-
spiels, denn »[f]ithlte der Schauspieler bei seinem Spiel, kénnte er da zweimal hin-
tereinander dieselbe Rolle mit derselben Kraft und demselben Gliick geben?«. Der
zweite Typ, den Diderot deutlich priferiert, arbeite ganz anders: »Der Schauspie-
ler dagegen, dessen Spiel sich auf Verstand, auf Studien des Menschen, auf stete
Nachahmung eines idealen Musters, auf Einbildungskraft und Gedichtnify grin-
det, ist und bleibt in allen Vorstellungen [..] immer gleich vollkommen.«® Man
konnte beide Techniken also auch vom Grad der Bewusstheit des Schau-Spielens
her beschreiben: Indem der schlechte Schauspieler die kiinstliche Situation des

87  Dievon Lessing tbersetzte Ausgabe »Das Theater des Herrn Diderot« (Berlin: Vof, 1760) ist
seit Mai1879 in Nietzsches Besitz verbiirgt. Vgl. Guiliano Campioni u.a. (Hg.): Nietzsches per-
sonliche Bibliothek, Berlin/New York 2003, S. 186ff. Es umfasst neben Le fils naturel (1757, Der
natirliche Sohn) und den dazugehérigen drei Unterredungen auch das biirgerliche Schau-
spiel Le pére de famille (1758, Der Hausvater), sowie die Abhandlung De la poésie dramatique
(1758, Von der dramatischen Dichtkunst).

88  Die Nummern 99 und 100 des Morgenblatt von 1830 beinhalten den Vorabdruck des Paradoxe.
Der vollstindige Text liegt in deutscher Ubersetzung von Katharina Scheinfuf erst seit 1953
vor. Abgedruckt in: Denis Diderot: Erzahlungen und Gespriche, Leipzig 1953.

89  Alle Zitate aus: Morgenblatt fir gebildete Stinde, Nr. 99, Montag, 26. April 1830. Zu Dide-
rots Konzeption der Schauspielkunst zwischen beobachtender Empfindsamkeit und berech-
netem Spiel vgl. Eberhard Opl: Die Wandlung des Begriffes sensibilité in der Asthetik Di-
derots. In: Maske und Kothurn. Internationale Beitrage zur Theaterwissenschaft, Heft 3-4,
Wien/KéIn 1987, S. 33-53.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Theaters weitestgehend ausblendet, muss er sich so sehr seiner Rolle iiberlassen,
dass sein Spiel einem nicht mehr bewussten Zustand gleichkommt. Dem guten
Schauspieler hingegen bleibt der Umstand der Bithnensituation immer vor Augen.
Selbst wenn er Diderots Forderungen der >Vierten Wandc erfiillt (d.h. dem Publi-
kum eine unbedingte Illusion bietet), bedient er sich bewusst seines in Ubungen
wiederholten und erlernten Handwerks. Die Parallelen zu Nietzsches Uberlegun-
gen sind offenkundig. Eindeutig feststellen oder gar beweisen lassen sich solche
Einflisse freilich nicht. Dennoch moégen diese Hinweise hilfreich sein, einige der
Gedanken und Argumentationsmuster Nietzsches im zeitgendssischen Diskurs zu
verorten.

Die beschriebene Diskrepanz zwischen den beiden Arten des Falsch-Seins
verweist auf eine weitere Unterscheidung, die Nietzsches Schriften beziiglich des
Schauspielers oft nur implizit unterliegt: In bestimmten Fillen sind die Kriterien,
eine Meisterschaft in der Kunst der Falschheit und Verstellung zu erlangen, im
Leben andere als auf der Bithne.

Beginnen wir mit den >Berufsschauspielerns, deren Darstellungskunst bereits
in der Geburt der Tragodie einige Uberlegungen gewidmet sind. In dem infrage ste-
henden Abschnitt wird die euripideische Tragddie in ihren kulturauflosenden Ten-
denzen thematisiert. Es geht mir an dieser Stelle um eine — notwendig den Ge-
samtkontext des Werkes auf ein Minimum reduzierende — Rekonstruktion der
dort unterschiedenen zwei Arten des Schauspielens: Mit einem Verweis auf den
Ion des Platon ist die erste als eine Identifikation des Schauspielers mit den dar-
gestellten Handlungen und Gefiihlen, mithin seine vollige Abstandslosigkeit zum
dramatischen Gegenstand beschrieben. Nietzsche fasst diese Art zusammen zum
»Schauspieler mit dem klopfenden Herzen«.*® Thm wird nun - und hier befinden
wir uns schon nicht mehr im Ion — die »affectlose Kithle des wahren Schauspie-
lers« entgegengestellt, der »gerade in seiner hochsten Thitigkeit, ganz Schein und
Lust am Scheine« sein soll.”* Wihrend der erste Schauspieler sich um des Effektes
willen seinen Gefiihlen iiberldsst und das Bewusstsein fiir die kiinstliche Situation
moglichst unterdriicken muss, trigt die bewusste »Lust am Scheine« den epischen
Schauspieler in seiner Kunst. Im Morgenblatt ist eine Stelle aus dem Paradoxe fol-
gendermafien iibersetzt worden: »Die Hauptsache, die ich beim grof3en Schauspie-
ler verlange, ist viel Verstand. Er soll nach mir ein kalter ruhiger Beobachter sein«.
Nietzsche konnte also sowohl in der Wortwahl von Diderot inspiriert worden sein
als auch generell im Konzept einer Gegeniiberstellung zweier Schauspieltechni-
ken sowie deren Bewertung. Hatte der Franzose doch geschrieben: »zuviel Gefiihl

90 Vgl. GT, KSA1, S. 84. Dies ist, in der Logik der Geburt der Tragidie, gleichwohl etwas anderes
als das rauschhafte Aufgehen im dionysisch erlebten Moment.

91  GT, KSA 1, S.84. Gemeint sind hier die Schauspieler eines »dramatisirten Epos« sowie der
»epische Rhapsode«.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

89


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Masken denken - in Masken denken

macht mittelmiRige Schauspieler; mittelmifliges Gefithl macht die Mehrzahl der
schlechten Schauspieler, und im ginzlichen Mangel an Gefiihl liegt der Keim zum
grofRen Schauspieler«.”

Diese Unterscheidung zweier grundsitzlich verschiedener Herangehensweisen
an das Schauspieler-Handwerk trifft sich — bei aller sonstigen Verschiedenheit —
mit den im Fall Wagner explizierten Spielarten der Verstellung genau an dem Punkt
der Bewusstheit oder Unbewusstheit des Spielens im Akt des Spiels selbst. Auch
der Verweis auf Talma im Fall Wagner, auf den spiter eingegangen werden soll,
zielt in diese Richtung. Gibt es fiir den Berufsschauspieler iiblicherweise einen Ort
der Bithne einerseits und eine klar davon getrennte Sphire andererseits, wo Rolle,
Kostiim und dazu gehorige Darstellungskiinste abgelegt sind, so gelten im Falle der
Schauspielerei im Leben andere Regeln. Vor allem in Hinsicht der besten Wirkung
auf das jeweilige >Publikum« wird dieser Aspekt fiir Nietzsche bedeutsam. Manch-
mal ist es demnach notig, dass der ideale Schauspieler im Leben den Umstand,
dass er schauspielt, gidnzlich vergisst. Dies verdeutlicht ein bemerkenswertes Notat
von 1887: »Uberall, wo die Verstellung stirker wirkt, wenn sie unbewuf3t ist, wird
sie unbewufit.«”® Nietzsche hat in dieser Nachlass-Stelle vor allem die Frauen im
Blick, macht aber auch fiir Wagner eine Selbstdarstellungskunst geltend, die sich
selbst nicht transparent ist. Auch wenn die Uberlegung in dieser Form nicht ver-
Offentlicht wurde, vermag sie einen guten Hinweis zu geben. Impliziert sie doch,
in Anlehnung an Nietzsches Sprachspiel, eine instinktiv sich ausformende Macht
der Verstellung, deren Gradmesser die Wirkung ist.

Vorhin habe ich darauf hingewiesen, dass Nietzsche am Schauspieler nicht
mehr die moralische Problematik von Verstellung und Liige interessiert. Es ist aber
offengeblieben, welcher Aspekt stattdessen bedeutsam wird. Nun liegt die These
nahe, dass es sich um die Frage nach dem Effekt handelt, insofern die Schauspie-
lerei von der Seite ihrer Wirkung her gedacht wird. Weder an die Frauen noch an Wag-
ner richtet Nietzsche den moralischen Vorwurf, andere zu tiuschen, wenn er sie
Schauspieler nennt. Indem sie allerdings als Schauspieler statt auf irgendeine (von
Nietzsche ohnehin verabschiedete) sWahrheit< auf die Wirkung setzen, ergeben
sich verschiedene Probleme. Mit Blick auf alle modernen Musiker macht Nietz-
sche am Beispiel Wagners deutlich, dass die Musik den Schauspieler-Tugenden
unterworfen wird, wenn sie allein auf die effektivste Massenwirkung und damit
auf die Selbstbestirkung des Komponisten oder Musikers abzielt. Sie lebt dann
nicht mehr aus sich selbst heraus und trigt ihren Sinn nicht in sich selbst. Folglich

92  Alle Zitate: Morgenblatt fiir gebildete Stande, Nr. 99, Montag, 26. April 1830.

93 Nachlass 1887, 8 [1]; KSA 12, S. 325. Die Aufzeichnung wurde von Nietzsche auf einem Blatt
notiert, das der Archivmappe Mp XVII (Bl. 107r) zugeordnet ist. Dessen wissenschaftliche
Transkription wird erst in KGW 1X 13 nachzuvollziehen sein. Ich danke Beat Réllin fir einen
Vorabblick auf die Materialien, der die hier gegebene Umschrift ermdoglichte.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

wird sie den >grofRen Stilc nur deshalb kopieren, weil dieser die entsprechenden
Wirkungen garantiert. Der Begriff des Schauspielers wird somit zu einer mitunter
weit ausgelegten Beschreibungskategorie, mit der sowohl bewusst eingesetzte als
auch unbewusst bleibende Moglichkeiten der Einflussnahme und des Einwirkens
auf andere Menschen assoziiert sind.

Da Nietzsche ein Umschlagen von unbewussten in bewusste Vorginge (und vice
versa) annimmt, »Bewusstheit< bei ihm also viele Grade kennt, wird die Komplexitit
des Phinomens nochmals entscheidend potenziert. Dies zeigen nicht zuletzt die
zahlreichen Abschnitte, in denen ein Ubergehen vom >Schein¢ zum »>Sein«< thema-
tisiert wird. Dabei geschieht eine Transformation von auf bestimmte Wirkungen
abzielender Verstellung, sei sie bewusst oder unbewusst, in eine Natiirlichkeit der
Handlungen, die ihren anfangs scheinhaften Charakter abgelegt haben. Verstel-
lung und Wahrheit tauschen einander ab, bis das eine nicht mehr vom anderen zu
unterscheiden ist. Allem voran wird die begriffliche Gegeniiberstellung Tiuschung
vs. Wahrheit und Schein vs. Sein als eine kiinstliche und letztlich nicht mehr klar
abzugrenzende Unterscheidung auch sprachlich infrage gestellt. Schon allein die
paradox anmutende Idee von >unbewufter Verstellung« macht diese Problematik
deutlich: Sich zu verstellen ist per se verbunden mit der Intention der Tiuschung,
sei sie gravierend oder banal wie bei der Etikette der Hoflichkeit, die sich in einem
gewissen Grade immer selbst transparent bleibt. Wenn die Verstellungskunst al-
lerdings so subtil sein muss, dass sie nicht mehr als solche zu erkennen ist — etwa,
weil es iiberredender wirkt und itberhaupt wirkungsvoller ist, wenn ein Anschein
von Authentizitit gegeben ist — so muss sie sich auch vor dem Tduscher selbst ver-
bergen. Erst, wenn er glaubt, sich nicht mehr zu verstellen, wenn die Verstellung
also unbewusst geworden ist, erreicht sie ihre hochstmogliche Wirkungsfihigkeit.
Nicht von ungefihr verlagert Nietzsche in FW 361 diese Art der >unbewuf3ten Ver-
stellung« ins Reich der Tiere, indem er die Anpassungsform der Mimikry themati-
siert und per Analogieschluf? auf das Tier Mensch appliziert. Infolgedessen wird
auch das Instrumentarium der Begriffe biologisiert. Was der Berufsschauspieler
mit seinem handwerklichen Kénnen und jahrelanger Ubung bewusst herstellen
kann - die perfekte Illusion bzw. das als wahr geglaubte Unwahre — muss bei al-
len >Gelegenheitsschauspielernc erst bis ins Unbewusste verinnerlicht werden, um
seine beste, iiberredenste Wirkung zu entfalten.

Aus diesem Grund, nidmlich der fundamentalen Ambiguitit und Nicht-
Festgelegtheit der Art, in der Nietzsche mit Begriffen umgeht, ist es verkiirzt,
wollte man dem Schauspieler eine durchweg negative Konnotation in seinen Tex-
ten unterstellen.®* Vielmehr ist dem Begriff keine moralisch eindeutige Wertung
implementiert und er ist als neben der Maske zentralem Begriff der Reaktion auf

94  Dementsprechend ist auch die von Wellner vollzogene Beurteilung, »Schauspieler«seien bei
Nietzsche stets negativ, »Maske« hingegen positiv konnotiert, eine vorschnelle Verallgemei-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Masken denken - in Masken denken

Lebensumstinde offen gehalten. Ebenso wenig verbleibt die Maske in einer allein
positiven Konzeption, wenngleich diese durchaus hiufiger vorkommt.” Sehr
eindeutig ist hingegen die Kombination des Begriffspaars Wagner — Schauspieler
als eine negativ bewertete angelegt.

Wenn Nietzsche sich dabei scharf gegen die schauspielerische Tendenz wen-
det, so hat er immer das Metier der Kunst und insbesondere die Musik vor Augen.
Hier werden Verstellung, das Vortiuschen eines >grofen Stils< und die Inszenie-
rung des Genialen zum unverzeihlichen Vergehen an der Musik. Dies zeigen nicht
zuletzt die den Hauptteil des Fall Wagner abschliefienden drei Forderungen, die
sich allesamt auf die Kiinste beziehen:»Dass das Theater nicht Herr
iber die Kiinste wird .«verbindet sich eng mit der darauffolgenden For-
derung. Denn,»[d]ass der Schauspieler nicht zum Verfih-
rer der Echten wird«, zeigt die Verlockung auf, die mit der Wirkungs-
michtigkeit schauspielerischer Fihigkeiten einhergeht: Wer noch »echt< unter Mu-
sikern ist, steht demnach in der Gefahr, dem schnellen Erfolg auf ein Publikum
ausgerichteter Effekte zu erliegen. Besteht doch die Meisterschaft des Schauspie-
lers darin, unbedingt zu sich zu tiberreden und mit instinktgeleiteter Sicherheit
die Mittel zur besten Wirkung auf ein Massenpublikum zu finden. Die Klimax die-
ses Dreischritts aber bildet die Forderung,»[d]Jass die Musik nicht zu
einer Kunst zu ligen wird«, mit der ein Haupteinwand auch gegen
Wagner ausgesprochen ist.

Wie aber konnen unter der Perspektive einer Philosophie, die die Vorherrschaft
des Seins (des >Echten< als Wahrheit) iiber den Schein (das >Unechtec« als Liige und
Unwahrheit), aufgehoben hat, derartige Forderungen tiberhaupt noch artikuliert
werden? Die Antwort ist darin zu suchen, dass die Kategorien des Wahren und
Falschen lediglich fiir die Bereiche der Philosophie und der Wissenschaft hinter-
fragt und damit delegitimiert worden sind. Gerade ihr Jahrhunderte wihrender
absoluter und dogmatischer Geltungsanspruch macht sie fiir Nietzsche verdich-
tig. Indem nun aber der Kampfplatz des Wahren und Unwahren mit dem Problem
des Schauspielers zusammengefiihrt wird, kann Nietzsche diese Urteile auf den
Bereich der Musik itbertragen. Der franzésische Schauspieler Frangois-Joseph Tal-
ma soll hiufig mit Napoleon verkehrt und ihn im Jahr 1813 nach Deutschland be-
gleitet haben. In der Zuspitzung von Aussagen Talmas auf die provokante Formel
»was als wahr wirken soll, darf nicht wahr seing, prisentiert Nietzsche hier »die
ganze Psychologie des Schauspielers« und dessen »Moral«.*

nerung. Vgl. das von Klaus Wellner verfasste Lemma»Maske, Schauspieler«in: Christian Nie-
meyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 220f.

95  V.a.in der Variante der »Maskierung« oder »Maskerade« gibt es inhaltlich auch abwertende
Stellen.

96 WA 8, KSA 6, S.31. Es ist, wie hdufig bei Zitaten oder Referenzen Nietzsches, eine kluge
Destillation umfangreicherer Ausfithrungen Talmas, oder, wie Sommer schreibt, »eine Ver-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Mit der Feststellung »Wagner’s Musik ist niemals wahr.«*” bekommt Nietzsche
ganz offenkundig denjenigen >Notstand« zu fassen, der fiir ihn in Richard Wag-
ner exemplarisch zum Ausdruck kommt. Ist der Musiker Wagner ein Schauspieler,
stellt er also die Tugenden eines Schauspielers, auf das Publikum zu wirken, iiber
die Tugenden eines Musikers, in der Musik den Ausdruck seiner Kultur zu finden.
Anders gesagt: Ist Wagner unwahr, so der Schluss, ist es auch seine Musik.

Musik aber kann nicht wahr oder unwahr sein. Musik ist ein Ablaufen von T6-
nen und somit erst in ihrem Vollzug Musik. Als dieser Vollzug kann man ihr allen-
falls Wirklichkeit zuschreiben, indem sie sich in der Welt akustisch ereignet. Au-
Rerdem kann sie einen Geschmack treffen oder nicht. Die Kategorien von Wahrheit
und Falschheit auf die Musik zu applizieren, macht vordergriindig keinen Sinn.
Und in der Tat scheinen hier die dsthetischen Kategorien, nach denen man ein Ur-
teil itber »gute/geschmackvolle< oder >schlechte/geschmacklose« Musik fillen kann,
in die Urteile der Erkenntnistheorie swahr< und >unwahr« iberfithrt worden zu sein.
Wie vielfach bemerkt worden ist, haben bei Nietzsche diese Urteile nicht mehr als
absolute GrofRen, sondern nur noch als relationale einen Sinn. Insofern wire im-
mer zu fragen: wahr in Bezug worauf?

Erst angesichts der Schauspieler-Wagner-Thematik scheint der Wert von Mu-
sik nur negativ bestimmt werden zu kénnen (»Wagner’s Musik ist niemals wahr«).
Sie scheint hier fiir eine Musik zu stehen, die nicht sich selbst als Musik will — son-
dern das Vehikel einer Wirkungsmaschinerie auf ein Massenpublikum zu sein hat.
Wie wir gesehen haben, gilt Wagner als ein Schauspieler-Musiker, der »gegen sich
falsch« ist. Folglich ist er falsch gegen das Metier, das er ausiibt: »Wagner rechnet
nie als Musiker, von irgend einem Musiker-Gewissen aus: er will die Wirkung, er
will Nichts als die Wirkung.«*® Ein Musiker aber, der falsch gegen die Musik ist,
weil er mit ihr vor den Massen glinzen will, kann auch nur >falsche Musik« kom-
ponieren. Wahre Musik scheint dagegen ihre musikalischen Mittel in notwendiger
Entwicklung aus sich selbst heraus zu schaffen — und sich erst in einem zweiten
Schritt an das Publikum zu wenden. Was Nietzsche also missfillt, ist eine Art Kal-
ki, das er bei Wagner bemerkt hat und das sich im Gewollten der musikalischen
Effekte und dem Gekiinstelten der allein auf Wirkung bedachten Kompositionen
abbildet. Aus diesem Grund ist es wichtig, das Thema der Wahrheit oder Unwahr-
heit der Musik (Wagners) als einen an das Schauspieler-Problem gekniipften Topos
zu sehen — und zwar insofern der Schauspieler Talma hierbei der Stichwortgeber

knappung und Pointierung«aus Paul Foucher: Les coulisses du passé. Vgl. hierzu Andreas Urs
Sommer: Nietzsche-Kommentar. Der Fall Wagner. Gotzen-Dammerung, Berlin/Boston 2012,
S.127ff. Die Notizen in Nietzsches Nachlass zu Talma stammen aus den Jahren 1887 und 1888.
97 WABS8,KSA®6,S.31.
98  Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

93


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Masken denken - in Masken denken

ist. Ohne dabei aus dem Schauspieler-Topos eine moralische Verwerflichkeit ab-
zuleiten, nimmt es hier die Position eines dsthetischen Urteils ein. Die vorgenom-
mene Operation ist also eine zweifache: Das sWahre« ist aus den erkenntnistheo-
retischen und den moralischen Kontexten entnommen. Ebenso ist der >Schauspie-
ler< des engeren Theater-Kontextes und des moralischen Verdikts der Betriigerei
entkleidet. Beide sind demgegeniiber in einen bestimmten idsthetischen Kontext
eingeschrieben, den der Musik. Man darf ein analoges Verfahren der Ubertragung
vermuten, wenn Nietzsche an anderer Stelle seine Wertschitzung gegeniiber der
Musik in den Begriff der Krankheit kleidet — wobei das Gegenstiick der Gesund-
heit sofort mit aufscheint. Dessen implizite Voraussetzung resultiert aus dem be-
kannten physiologischen Standpunkt, demgemif} die Leiblichkeit des Menschen
zu einem wichtigen Bezugssystem wird.” Freilich spielt auch seine Freude an der
wortgewandten Provokation eine Rolle, wenn Nietzsche im Fall Wagner fragt: »Ist
Wagner tiberhaupt ein Mensch? Ist er nicht eher eine Krankheit? [..] er hat
die Musik krank gemacht «'

Wir haben festgehalten, dass mit dem Schauspieler-Motiv an die Musik ein der
Asthetik fremder Wertmafistab herangetragen wird, der des Wahren und Unwah-
ren. Ein zweites Moment wurde bislang nur angedeutet und soll nun argumentativ
expliziert werden. Wenn Nietzsche Wagner unter die Schauspieler zahlt, so oftmals
unter dem Hinweis auf den Einfluss, den sie auf ihr zahlreiches Publikum ausiiben.
Anders als heute, wo etwa das Kino und Popkonzerte die Massen anlocken und das
Fernsehen rund um die Uhr Unterhaltungsprogramme bietet, waren Theater und

99 In Nietzsche contra Wagner werden dezidiert »physiologische Einwande« gegen die Musik
Wagners geltend gemacht, deren Relevanz damit begriindet wird, Asthetik sei»nichts als ei-
ne angewandte Physiologie« (NW, KSA 6, S. 418). Nietzsche beantwortet sich die Frage, was
ein »ganzer Leib« von der Musik wollen kann, wie folgt: Erleichterung durch kithne Rhyth-
men, Ausruhen von Schwermut, Heiterkeit, Tiefe und Vollkommenheit. Wagners Musik hin-
gegen bringe Atemnot, Heiserkeit, Herzprobleme, Kreislauf- und Magenbeschwerden. Ent-
sprechend lautet das scharfe Urteil: »Aber Wagner macht krank.« (ebd., S. 419). Nietzsche
wendet insgesamt verschiedenste sprachliche Uberblendtechniken an, um die Wirkung und
den Wert der Musik Wagners zu beschreiben. Im § 5 des Fall Wagners stellt er uns Wagner
als einen »Gastgeber« vor, der »mit bescheidenem Aufwand eine fiirstliche Tafel zu repra-
sentiren« wisse. Dieser Ausflug ins Kulinarische wird mit iberaus tibergriffigen Metaphern-
Spielen satirisch ausgekostet. Wahrend der Wagnerianer »mit seinem glaubigen Magen«
dieser »Kost« zuspreche, gilt fiir alle anderen: »Wagner gibt uns nicht genug zu beissen.«
Das Wagnerische Rezitativ giltimmerhin noch als schlechte Suppe mit»wenig Fleisch, schon
mehr Knochen und sehr viel Brithe«. Das »Leitmotiv« hingegen konne man »vielleicht als
idealen Zahnstocher« gebrauchen (WA 8, KSA 6, S. 31f.). Fiir den physiologischen Standpunkt
Nietzsches ist es nur folgerichtig, dass hier der Vorgang des Musikhérens mit dem der Nah-
rungsaufnahme verglichen wird: Wagners Musik macht nun nicht nur krank, sondern lasst
einen dazu noch hungrig. Solche Sprachspiele sind unter die »physiologischen Einwdnde«
gegen die Musik Wagners zu rechnen, wie sie in Nietzsche contra Wagner artikuliert werden.

100 WASG5,KSA6,S. 21.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Oper im 19. Jahrhundert echte Massenmedien. Nietzsche selbst besuchte zahlrei-
che Konzerte, Theater- und Opernauffithrungen in den verschiedensten Stidten.
Trotzdem oder gerade deshalb wird er nicht mide, die besondere Atmosphire des
Theaters im Allgemeinen und des Bayreuther Festspielhauses im Besonderen als
eigentlich gefihrliches Moment hervorzuheben:

In Bayreuth ist man nur als Masse ehrlich, als Einzelner liigt man, beliigt man sich.
[..] Indas Theater bringt niemand die feinsten Sinne seiner Kunst mit, am wenigs-
ten der Kiinstler, der fiir das Theater arbeitet, —es fehlt die Einsamkeit, alles Voll-
kommene vertragt keine Zeugen ... Im Theater wird man Volk, Heerde, Weib, Pha-
risder, Stimmvieh, Patronatsherr, Idiot— Wagnerianer: daunterliegtauch
noch das personlichste Gewissen dem nivellirenden Zauber der grossen Zahl, da
regiert der Nachbar, da wird man Nachbar..

Das Phinomen Wagner als Massenhysterie? Bei allen Grobheiten der Argumenta-
tion trifft Nietzsche dort einen neuralgischen Punkt, wo er Bedenken gegeniiber
den Moglichkeiten der Einflussnahme auf eine grofle Anzahl von Menschen iu-
Rert. »Wir kennen die Massen, wir kennen das Theater.«, sagt die Textfigur, der
»Erfolg Wagners«, und fugt hinzu, was die Massen bewege, sei allein »das Gro-
e, das Erhabne, das Gigantische«, kurz, das unbedingt »Uberwiltigende«.'** Zur
Charakterisierung des musikalischen Stils Wagners dienen dariiber hinaus Worte,
die ihm eine »hypnotische« und »die Nerven reizende« Wirkung bescheinigen. Zu-
sdtzlich entwickelt Nietzsche den Topos des Umwerfens: »Er ist ein Meister hyp-
notischer Griffe, er wirft die Stirksten noch wie Stiere um.«'** Der unbedingte
Wille Wagners, sich ein Massenpublikum zu unterwerfen, bringe so eine Musik
hervor, die den Einzelnen als Teil einer Masse und nicht als Einzelnen behandelt.
Deshalb ist Wagner auch das »unh 6 flichste Genie der Welt [..] er sagt ein
Ding so oft, bis man verzweifelt, — bis man's glaubt«.”* Der grofie Stil als Atti-
tiide und Nachahmung, nicht als natiirlich gewachsenes Musikelement; die Mit-
tel dazu aus dem Trickrepertoire der Hypnotiseure; beides eingesetzt zum Zweck

101 NW, Wo ich Einwande mache, KSA 6, S. 420. Die zitierten Worte sind selbst Teil einer mar-
kierten wortlichen Rede an einen Wagnerianer. Vgl. auch FW 368.

102 WA 6, KSA 6, S. 24. Auch Imasaki analysiert diesen Zusammenhang, allerdings mit fragwiir-
dig biographistischem Ansatz: »Der Grund, warum sich der Freigeist Nietzsche von [..] dem
Schauspieler Wagner distanzieren musste, liegt darin, dass beide der Maske bediirfen« (Taka-
hide Imasaki: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der Philosophie Friedrich
Nietzsches. In: Jutta Georg; Renate Reschke (Hg.): Nietzsche und Wagner. Perspektiven ihrer
Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016, S. 38-45, hier S. 42).

103 WA, KSA 6, S. 23. Vgl. hierzu auch WA 6, KSA 6, S. 24; WA 8, KSA 6, S. 29 und WA 9, KSA 6,
S.32.

104 WA1,KSA6,S.14.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

95


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Masken denken - in Masken denken

der bedingungslosen Vereinnahmung des Publikums — das sind hier die Hauptkri-
tikpunkte. Insofern Wagner sogar im Sperrdruck »die Heraufkunft des
Schauspielers in der Musik«bedeutet, ist es um die Unbefangenheit
und »Rechtschaffenheit« der Musiker geschehen: »Der grosse Erfolg, der Massen-
Erfolg ist nicht mehr auf der Seite der Echten, — man muss Schauspieler sein,
ihn zu haben!«!% Das klingt zunichst paradox: Einerseits wurde Wagner gerade
fiir seine hochst effektive Massenwirkung kritisiert, andererseits soll es »Massen-
Erfolge« auf der »Seite der Echten« gegeben haben (man denke etwa an Hindel
und Rossini, an Bizet und Beethoven). Bei genauerem Hinsehen aber wird deut-
lich, dass Nietzsche hier tatsichlich auf einer feinen, aber schwerwiegenden Un-
terscheidung besteht: Ob die Musikschaffenden fiir die Musik und um der Musik
willen, oder fur ihr Publikum, fiir die Massen komponieren. Massenerfolge schei-
nen beiden maglich. Allerdings ahnt Nietzsche, »dass in Niedergangs-Culturen,
dass iberall, wo den Massen die Entscheidung in die Hinde fillt, die Echtheit
tiberfliissig, nachtheilig, zuriicksetzend wird. Nur der Schauspieler weckt noch die
grosse Begeisterung.«'*

Wenn es eine Eigenart des Schauspielers ist, die Massen zu bewegen und auf
sie zu wirken, dann verdient das, womit auf sie gewirkt wird, hochste Aufmerksam-
keit. Neben der soeben besprochenen musikalischen Komponente gerit nun auch
die Frage in den Fokus, welcher Botschaft das Publikum ausgesetzt ist, wenn es sich
in einen mehrstindigen Opernabend begibt. Bekanntermafen war es schliefilich
der Parsifal, dessen christliche Motive bedienender Plot den entscheidenden >Trop-
fen< im tiberlaufenden >Fass< der Unmut Nietzsches gegen Wagner bedeutete. Im
Fall Wagner sind die inhaltlichen Bedenken auf das Moment der Erldsung zuge-
spitzt. Der Paragraph 3 etwa hiuft in iiberzeichneter, satirischer Absicht Beispiele
iber die jeweiligen Erlésungstendenzen aus allen zehn von Wagner zur Auffih-
rung bestimmten Opern auf, um zu unterstreichen: »Wagner hat iiber nichts so
tief wie iiber die Erlésung nachgedacht: seine Oper ist eine Oper der Erlésung.«**?
Neben den musikalischen Ausdrucksmitteln steht also gleichermafien die in der

105 WA 11, KSA 6, S.37. Schon in der Frohlichen Wissenschaft ist dieser Zusammenhang zwi-
schen Massenwirkung und Schauspielerei als rhetorisches Fragen thematisiert: »Um die
Menge zu bewegen.—MussnichtDer,welcherdie Menge bewegen will, der Schau-
spieler seiner selbst sein? Muss er nicht sich selber erstins Grotesk-Deutliche iibersetzen und
seine ganze Person und Sache in dieser Vergréberung und Vereinfachung vortragen
(FW 236, KSA 3, S.513).

106 Ebd.S.37f. Esist erstaunlich, wie treffend Nietzsches Diagnose an diesem Punkt fiir die spa-
teren Demokratien geworden ist, die ja noch nicht einmal politisch greifbar waren. Um 1900
hatte die sMasse< noch gar nichts zu entscheiden. Schaut man aber auf viele der relevanten
politischen und kulturellen Prozesse, fillt eine bedenkliche Pflicht zum Selbstdarstellertum
auf.

107 WA3,KSA6,S.16.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Oper erzihlte Geschichte unter dem Verdacht, Sprachrohr der modernen décadence
zu sein. Diese sei vor allem von einer »Instinkt-Doppelziingigkeit« gekennzeich-
net, der auch Wagners Opern unterliegen: »Nach der Herren-Moral, der vorneh-
men Moral hinschielen (- die islindische Sage ist beinahe deren wichtigste Ur-
kunde -) und dabei die Gegenlehre, die vom >Evangelium der Niedrigsten, vom
Bedirfniss der Erlésung, im Munde fithren! ..«’*® An diesem Punkt wird
besonders ersichtlich, wie sehr die Vorstellungen des Komponisten und des Philo-
sophen tiber den Wert und Nutzen von Musik divergieren, bzw. wie sehr Nietzsche
sie als solche stilisiert.’® In den beiden Wagner-Texten etwa sind Hinweise zu fin-
den, nach denen der musikalische Maf3stab Worte wie »leicht, biegsamc, aber auch
»bose, raffinirt, fatalistisch« anlegt und zugleich Heiterkeit, Tiefe und Zirtlich-
keit mit »Niedertracht« verbunden sind.™ Wenn dagegen, wie oben ausgefiihrt,
Wagner mit Wucht und Brutalitit sein Publikum zu hypnotisieren bemiiht ist und
noch dazu »asketische« Werte der Weltentsagung, der christlichen Keuschheit und
der Notwendigkeit, irgendworin Erlésung zu finden in Musik iibersetzt, ist das
nach Nietzsches Einschitzung eine geradezu gefihrliche Kombination. In der Ge-
nealogie der Moral gilt als eigentlicher Gegensatz zum asketischen Ideal die Kunst,
weil in ihr Lige und Tiuschung dem unbedingten Streben nach Wahrheit entge-
genstiinden. Dementsprechend heifit es dort mit einem Seitenblick auf Wagner:
»Eine Kiinstler-Dienstbarkeit im Dienste des asketischen Ideals ist deshalb die ei-
gentlichste Kiinstler-C o r r u p t i o n«.™ Dass der >Schauspieler« Wagner mit den
Mitteln der Musik solche décadence-Ideale verherrlicht habe, macht ihn fiir Nietz-
sche so problematisch.

Am Ende dieses Kapitels sei noch einmal an die Zuspitzung >Hindel und >Ros-
sini< erinnert, mit der ein weiterer Bezug zur Musik der Moderne gegeben ist. Den
beiden so verschiedenen Musikern wurde am Ende der Zweiten Nachschrift zum Fall
Wagner eine den >groflen Stilc im ganzen noch rechtfertigende Physis zugestan-
den, derer die modernen Musiker, allen voran Wagner und Brahms, entbehrten.
Der Abschnitt endet ganz unvermittelt im Zeichen einer in Nietzsches Texten an

108 WA Epilog, KSA 6, S. 51.

109 Inseinem Aufsatz unterstreicht Roger Scruton diese Differenzen. Auch wenn fiir Nietzsches
Position vereinfachend die »life affirming virtues« veranschlagt werden, sind die Ausfithrun-
gen zu Wagner erhellend: »For Wagner, in contrast, the aesthetic justification of the world
involves foregrounding our capacity for renunciation. Art is not a vindication of life but a
redemption from it« (Roger Scruton: Nietzsche on Wagner. In: Daniel Came (Hg.): Nietzsche
on art and life, Oxford 2014, S. 242). Nietzsches Stellung zur Musik ist freilich ambivalenter
und facettenreicher, als es Scruton vermitteln und es hier ausgefiihrt werden kann. Vgl. et-
wa zu Nietzsches Musikverstandnis Manos Perrakis: Nietzsches Musikésthetik der Affekte,
Freiburg/Miinchen 2011.

110 Vgl. WA1, KSA 6, S.13. und NW Intermezzo, KSA 6, S. 420.

111 CMIII, 25, KSA5, S. 403.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

97


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Masken denken - in Masken denken

verschiedenen Stellen wiederkehrenden Denkfigur der Verheiflung. Nachdem al-
so an der Musik das Krankheitsbild der Moderne diagnostiziert wurde und noch
bevor im Epilog Nietzsche seinen »Begriff des M o d e r n e n« explizieren wird,
steht an dieser Stelle des Textaufbaus ein Hoffnungsmoment. Insgesamt kénne
nichts »die Musik in der Hauptsache von der Hauptsache kuriren, von der Fa-
talitit, Ausdruck des physiologischen Widerspruchs zu sein«."* Die Mehrheit der
modernen Musik sei also auf diese Weise regelrecht verdorben, jedoch ist einer
zukiinftigen Moglichkeit argumentativ Raum gegeben: Schliefilich wiren Ausnah-
mefille denkbar, die die in der Moderne abhanden gekommenen physiologischen
Voraussetzungen gewissermaflen als Atavismus in sich bergen: »An sich ist die
Moglichkeit nicht ausgeschlossen, dass es noch Reste stirkerer Geschlechter,
typisch unzeitgemasser Menschen irgendwo in Europa giebt: von da aus wire ei-
ne verspitete Schonheit und Vollkommenheit auch fiir die Musik noch zu

erhoffen.«*

2.2.3. Das Schauspieler-Problem der Demokratie und der Moderne

Es ist bemerkenswert, dass Nietzsche sehr selten vom Schauspieler als eigentli-
chem Theaterschauspieler handelt. Vielmehr verwendet er ihn als einen Begriff mit
verschiedenem Konnotationspotential, indem mal dieser, mal ein anderer Aspekt
betont wird. Auch aufierhalb der Texte mit Bezug zu Richard Wagner sehen wir uns
unvermittelt mit Bedeutungsebenen konfrontiert, die den Schauspieler nicht auf
der Theaterbithne, sondern in der Gesellschaft verorten. Durch die angenomme-
nen Verfahren Abscheidung, Ubertragung und Verallgemeinerung soll beschrieben
werden, wie ein solcher Begrift des Schauspielers im Textkorpus funktioniert. An
manchen Stellen hat Nietzsche diese besondere Funktionalitit sogar direkt aus-
gewiesen, etwa indem der Schauspieler von einer einfachen Bezeichnung zu ei-
nem »Problem« avanciert (FW 361), indem Anfithrungszeichen das Wort »Schau-
spieler« verdichtig erscheinen lassen (FW 356) oder indem dezidiert auf »wirkli-
che Schauspieler« hingewiesen wird (FW 356). Alle drei Momente irritieren gezielt
das gebriuchliche Alltagsverstindnis dieses Wortes und dienen dazu, zeitgleich
verschiedene semantische Spielriume aufzurufen: Das erste Moment zeigt in der
ungewohnten Profilierung die Moglichkeit einer umgreifenden Sinn-Erweiterung
an. Die >Gansefiifichen«< konnen als ein von Nietzsche hiufig eingesetztes Mittel
zur Markierung von Sinnverschiebungen gelten."* Das dritte Moment hat den Ef-

112 WA Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

113 Ebd.S. 49.

114 Vgl. hierzu die Ausfithrungen in Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie.
Kontextuelle Lektire des V. Buchs der »Frohlichen Wissenschaft«, Berlin/Boston 2012, S. 291-
294. Nach Stegmaier zeigen Nietzsche Gansefiifichen »vornehmlich Sinnverschiebungen
an«, indem ihnen die Funktion zukommt, »gewdhnliche Ausdriicke ungewohnlich zu verwen-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

fekt, hinter anderen Schauspieler-Bezeichnungen eine uneigentliche Bedeutung
und solche Sinnebenen zu vermuten, die nicht den Kunst-Schauspieler meinen.

In exemplarischer Weise sollen die beiden folgenden Kapitel diese Ebenen the-
matisieren. Sie widmen sich zwei Abschnitten aus der Frohlichen Wissenschaft, die
von zentraler Bedeutung fiir Nietzsches Positionierungen zum Schauspielerpro-
blem jenseits Wagners sind und diesen einen jeweils eigenen Schwerpunkt geben.
Wihrend FW 361 den Schauspieler aus einer anthropologischen Perspektive her-
aus problematisiert, bevor seine Genealogie entworfen wird, verbindet ihn FW 356
mit der politischen Staatsordnung der Demokratie, wobei gleichermafen die Dia-
lektik von beruflicher Rolle und Charakter, wie die Befihigung der Menschen zur
Vergemeinschaftung einflief3en.

»Vom Probleme des Schauspielers« - FW 361

Nietzsche entwickelt in FW 361 einen Gedankengang, worin der Schauspieler als
Problem benannt wird und als ein solches sich erstmals philosophischer Beschif-
tigung verdient macht. Die innere Dramaturgie des Aphorismus ist mehrstufig. In
einem ersten Schritt wird der Typus >Schauspieler« entwickelt und auf die Kiinstler
bezogen — um in einem zweiten Schritt wieder von ihnen abzusehen und eine ge-
raffte, spekulative Entstehungsgeschichte des Schauspielers anzubieten. Die wenig
spiter als »Vorgeschichte des Kiinstlers« ausgewiesene Genealogie kann als zentra-
les Motiv des Aphorismus gelten. Den Abschluss bildet eine Reihe von Beispielen,
die den Einfluss des schauspielerischen Instinkts auf Berufsbereiche und soziale
Gruppen nachzeichnen.

Der Schauspieler als Problem interessiert jedoch nicht vorrangig als eine spe-
zifische Form der darstellenden Kiinste. Vielmehr wird er typisiert und nimmt,
auf diese Weise verallgemeinert, nunmehr den herausragenden Stellenwert eines
Bezugspunktes fir alle anderen Kiinste ein:

Vom Probleme des Schauspielers. —DasProblem des Schau-
spielers hat mich am langsten beunruhigt; ich war im Ungewissen dariiber (und
bin es mitunter jetzt noch), ob man nicht erst von da aus dem gefihrlichen Be-
griff »Kiinstler« — einem mit unverzeihlicher Gutmiithigkeit bisher behandelten
Begriff — beikommen wird.™

den und dadurch ihren Sinn zu erweitern oder zu verschieben. Statt eine neue, fremde Spra-
che zuschaffen, spricht er die bekannte befremdlich neu und weist mit GanseftiRchen eigens
darauf hin. Ist sein neuer Sprachgebrauch dann eingefiihrt, lisst er die Ginsefiifichen wieder
weg; ansonsten wiirden sie rasch inflationieren.« (ebd. S. 292).

115 Da viele einzelne Zitate aus FW 361 folgen werden, sind in diesem Kapitel entsprechende
Verweise nicht gesondert aufgefiihrt. Der Aphorismus findet sich in: FW 361, KSA 3, S. 608-
609. Andere Zitate aus Nietzsche sind wie iiblich nachgewiesen. Vgl. zum Schauspieler als
»Problem«auch: Nachlass 1885-1886, 2 [34], KSA 12, S. 8of.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

99


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Masken denken - in Masken denken

Was aber ist so Beunruhigendes am Schauspieler? Die Wortwahl weist darauf hin,
dass den vermeintlich harmlosen Begriffen entschieden eine neue Dimension an-
erzahlt (zugesprochen) werden soll: Wie der Schauspieler zum >Problems, so wird
der Kiinstler zu einem »gefihrlichen Begriff« gemacht, der noch dazu, bis dato eine
nachlissige »Gutmiithigkeit« erfahren habe. Eine Gefahr wurde unterschitzt und
wird nun ihrem Wert nach neu taxiert. Die auf diese Weise geschiirte Erwartung,
der vorliegende Text werde anders vorgehen, indem er den angezeigten Begriffen
und Problemen mehr Misstrauen entgegenbringe, wird einerseits durch den Ver-
such einer genealogischen Herleitung des Schauspielers, andererseits durch kon-
krete Beispielgebung eingel6st.

Widmen wir uns zunichst noch einmal dem »Begriff >Kiinstler«. Nietzsche
scheint es gerade darauf anzukommen, hier nicht kunstisthetische Vorstellungen
der Akteure in den Kiinsten, sondern eine sprachlich-begriffliche Dimension zu
betonen. Vorhin wurde festgestellt, dass Brahms und Wagner als Begriffe und nicht
als Kunstlernamen funktional werden. Damit geht ein Hervorheben bestimmter
Momente zuungunsten anderer einher. Erst dieses Typologisieren bietet die Mog-
lichkeit, unter einen >Begriff« mehrere Elemente zu subsumieren, wodurch das
Personliche, Einzige und Besondere eine Funktion der Verallgemeinerung erfil-
len kann. Es ist nun offenbar gleichzeitig besonders und allgemein. Nun ist das
Wort >Kiinstler« (gleiches gilt fir >Kunst<) auf eine viel gebrduchlichere Weise ein
Begriff. Brahms musste erst durch die entwickelten Operationen von einem Na-
men zu einem Begriff gemacht werden. In dhnlicher Weise scheint Nietzsche den
Begriff des Kiinstlers auf einen bestimmten Punkt hin auslegen zu wollen. Deshalb
gibt er keine Begriffsdefinition, sondern nihert sich ihm durch die Annahme eines
aller Kunst zugrundeliegenden Fundaments, des »schauspielerischen Instinkts«.
Dessen Typologie wird in FW 361 wie folgt gegeben:

Die Falschheit mit gutem Gewissen; die Lust an der Verstellung als Macht heraus-
brechend, den sogenannten »Charakter« bei Seite schiebend, iiberfluthend, mit-
unter ausléschend; das innere Verlangen in eine Rolle und Maske, in einen Schein
hinein; ein Ueberschuss von Anpassungs-Fahigkeiten aller Art, welche sich nicht
mehr im Dienste des nichsten engsten Nutzens zu befriedigen wissen: Alles das
ist vielleicht nicht nur der Schauspieler an sich?...

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Wir sehen nun, welche Kontur das >Problem des Schauspielers< gewinnt:"® Das
alles Handeln rechtfertigende »gute[] Gewissen« und die Handlungen motivieren-
de »Lust« stehen auf der Seite von »Falschheit« und »Verstellung«. Insofern aber
der in der (christlich-europiischen) Moral sonst iibliche Maf3stab das Wahrsein
ist, bedeutet der Schauspieler geradezu dessen Umkehrung. Nietzsche figt das
Schauspielerproblem somit in eine klar benannte, ethische Dimension ein und es
gewinnt dadurch an Brisanz, dass dort kein schlechtes Gewissen zu finden ist, wo
der geltenden Moral gemif} eins vorhanden sein sollte und jede »Falschheit« zu
sanktionieren wire. Durch die angenommene »Macht« der Verstellungslust wird
ein festes Selbstbild unterlaufen und die Vorstellung des Individuums als unteilba-
rer Charakter geradezu vernichtet. Dieser ist schon hier nur noch ein »sogenann-
ter« und zusitzlich durch Anfithrungszeichen infrage gestellt. Was an dessen Stelle
tritt, sind die Formen des Scheins, »Rolle und Maske«.

Im folgenden Abschnitt prisentiert Nietzsche hypothetisch die Position eines
Biologen, der die species Mensch untersucht. Davon zeugt schon allein das Voka-
bular: Nicht nur wird schauspielerisches Tun unter die Instinkte gestellt, auch die
mit der tierischen »mimicry« assoziierten »Anpassungs-Fihigkeiten« dienen der
Bewaltigung verschiedenster Lebensumstinde. Wird nun einerseits eine Parallele
zwischen solchen adaptiven Fihigkeiten und den gestalterischen Fihigkeiten des

116  Auch Stegmaier beschiftigtin seiner Analyse des V. Buchs der Fréhlichen Wissenschaft die »Un-
entrinnbarkeit der Schauspielerei«. Er argumentiert: sUmso mehr beunruhigte Nietzsche,
dass er sich selbst nicht aus der Schauspielerei ausschliefien konnte, sich selbst vielleicht
sogar am wenigsten.« So sei das Schauspieler-Problem »fiir ihn selbst zu einem existenziel-
len Paradox [geworden]: er, der am wenigsten Schauspieler sein wollte, musste am meisten
Schauspieler sein.« (Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Lektiire
des V. Buchs der»Fréhlichen Wissenschaft«, Berlin/Boston 2012, S. 321). Es mag Zeugnisse da-
von geben, die derartige Schlussfolgerungen nahelegen, jedoch langst nicht eindeutig und
verallgemeinerbar sind, etwa den bekannten Briefentwurf an seine Schwester, worin Nietz-
sche bekennt:»Wenn ich nicht ein gut Stiick von einem Schauspieler wire, so hielte ich’s nicht
eine Stunde aus, zu leben.« (Nizza, Mitte Marz 1885; KSB 111 3, Nr. 583, S. 25). Weder ldsst sich
auch beim spaten Nietzsche eine klare »Abwehr des Schauspielertums« (Stegmaier, a.a.0.
S.328) erkennen, noch ist das schon das ganze >sProblem<am Schauspieler. Die >Beunruhi-
gungc«darlber, wie sie in FW 361 benannt ist, bleibt dort zunichst explizit auf jede Art Kiinst-
ler bezogen und wird nur dort, v.a. mit Bezug auf Wagner problematisch und verdichtig, weil
er als Schauspieler die Massenwirkung sucht und dadurch die Musik verrat. Stegmaier fithrt
zudem die »Kunst seiner Schriftstellerei« an, die Nietzsche zu einem »Schauspieler par ex-
cellence« mache, indem die Sinne zu »abstrakten Wahrheiten« zu »verfithren« waren (ebd.).
Dass Nietzsche gerade diese Seite seiner philosophischen Kunst, nach den Lesern seine stilis-
tischens>Angelhaken<auszuwerfen, gar nichtso sehrals Problem, sondern vielmehrals Anreiz
erachtet haben mag, davon zeugen u.a. die an Lou Salomé gerichteten Empfehlungen »Zur
Lehre vom Stil« (vgl. Kapitel 5). Demgegeniiber wire viel gewonnen, fiir Nietzsches Belange
verschiedene Arten des problematischen wie unproblematischen Schauspielens gelten zu
lassen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Masken denken - in Masken denken

Schauspielers gezogen, bestimmt Nietzsche andererseits den Entstehungsmoment
der Schauspielerei als Kunstform dort, wo diese Fihigkeiten der Verstellung nicht
mehr nur lebensnotwendig sind. Es ist der »Uberschuss«, der den Schauspieler
macht. Anschliefiend an die oben zitierte Stelle heif3t es:

Einsolcher Instinkt wird sich am leichtesten bei Familien des niederen Volkes aus-
gebildet haben, die unter wechselndem Druck und Zwang, in tiefer Abhangigkeit
ihr Leben durchsetzen mussten, welche sich geschmeidig nachihrer Decke zu stre-
cken, auf neue Umstande immer neu einzurichten, immer wiederanders zu geben
und zu stellen hatten, befahigt allméhlich, den Mantel nach jed e m Windezu
hiangen und dadurch fast zum Mantel werdend, als Meister jener einverleibten
und eingefleischten Kunst des ewigen Verstecken-Spielens, das man bei Thieren
mimicry nennt: bis zum Schluss dieses ganze von Geschlecht zu Geschlecht auf-
gespeicherte Vermdgen herrisch, unverniinftig, unbandig wird, als Instinkt andre
Instinkte kommandiren lernt und den Schauspieler, den »Kiinstler« erzeugt [...].

Dieser Abschnitt von FW 361 umfasst die genealogische Herleitung des Schauspie-
lers, von der vorhin die Rede war. Lebensumstinde der Abhingigkeit bilden das
Fundament dieser Herkunftsgeschichte und folgerichtig ist sie im gesellschaftlich-
prekiren Bereich des »niederen Volkes« angesiedelt. Anlisslich solcher spekulativer
Genealogien spezifiziert Nietzsche weder eine historische Zeit noch eine Kultur,
noch wird die eine Methode vor einer anderen gerechtfertigt. Es liegt daher na-
he, sie eher als wissenschaftliche Hypothesen denn als fundierte Beweisfithrungen
zu lesen. Zugleich ist damit die Méglichkeit eréffnet, das Beschreibungsrepertoire
auch fir spiter sich ereignende (selbst fiir gegenwartige) Prozesse fruchtbar zu
machen. In der vorliegenden Genealogie ist es offenbar das Ziel, die Bedingungen
und Umstinde zu benennen, die ein Entstehen solcher kompromissloser Fertigkei-
ten der Verstellung plausibel machen. Nietzsche sieht sie dort, wo Menschen re-
gelrecht dazu gezwungen sind, immer wieder und immer anders sich anzupassen,
ihre Lebensfithrung zu verindern oder auch nur den ihre Abhingigkeit Begriin-
denden gegeniiber eine schiitzende Verstellungskunst zu kultivieren. Dazu mag es
gehoren, seine Gedanken nicht auszusprechen, Unwillen zu verbergen, nicht seine
Position durchsetzen zu wollen, die eigenen Bediirfnisse nicht geltend zu machen
und tiberhaupt aufzuhoren, sie zu spiiren. Die eigene Personlichkeit miisste zu die-
sem Zweck nahezu verschwinden, mindestens aber versteckt oder gedimpft und
mit dem Fremdbild in Ubereinstimmung gebracht werden. Kurz: Ein solcher Ab-
hingiger wird tun, was man von ihm erwartet, vor allem aber wird er >so seins,
bzw. so zu scheinen wissen, wie man es von ithm erwartet. Er wird, mit einem
Ausdruck Nietzsches, »den Mantel nach jed e m Winde zu hingen« gelernt ha-
ben. Die anschliefSenden Worte deuten an, dass an diesem Punkt Schein und Sein
zu verschwimmen beginnen: Mitunter verwechsele man sich mit dem, den darzu-
stellen man genétigt ist, »dabei fast zum Mantel werdend«. Zugleich ist im Text

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

der Umkehrschluss nahegelegt, wenn auch nicht ausgesprochen, dass ohne diesen
»wechselnden Druck und Zwang« ein solch hohes Maf} an Anpassungsbereitschaft
wohl ausgeblieben wire. In diesem Sinne ist an den Abhingigkeitsverhiltnissen
eine Seite hervorgehoben, die produktiv wird und in der Folge besondere Verhal-
tensweisen etwa der Selbstbeherrschung hervorbringt.

Auflerdem stellt Nietzsche als gleichermaflen biologisches wie anthropologi-
sches Argument eine Verbindung zu naturwissenschaftlichen Untersuchungen der

17 Die dabei im-

tierischen Verhaltensmuster und Anpassungsmechanismen her.
plizit gezogenen Parallelen zwischen Tier und Mensch betreffen die Situation der
Gefihrdung einerseits und die Methoden der Anpassung andererseits. Die Theorie
der Mimikry geht davon aus, dass sich evolutionsbedingt solche Tiere durchset-
zen konnten, die bestimmte Schutzmechanismen entwickelt haben. Auf diese Wei-
se sind z.B. die unbewehrten Schwebefliegen mit einer gelb-schwarz-gestreiften
Farbgebung getarnt, die das Aussehen der gefihrlicheren Wespe imitiert. Zweck
dieser Anihnlichung soll der bessere Schutz vor Fressfeinden sein, die die wehr-
haften Insekten eher meiden wiirden. Wihrend fiir bestimmte Tierarten die Ge-
fahr droht, anderer Tiere Nahrungsbediirfnis zum Opfer zu fallen, stellt Nietz-
sche fiir den Menschen an diese Stelle das Abhingigkeitsverhiltnis von anderen
Menschen. Es sind solche Umstinde, in denen das eigene Leben dem Gutdiinken
eines anderen ausgeliefert ist, sei es in Bezug auf Lebensqualitit oder die blof3e
Lebensdauer. Den Tarnmechanismus der Mimikry nimmt Nietzsche zum Anlass,
die eigentliche Ubertragungsleistung seiner Hypothese auszuspielen: Aus einer na-
turwissenschaftlichen Annahme wird eine anthropologische, die als bedeutenden
Einflussfaktor auf Verhaltensweisen und auf die Herausbildung bestimmter Fi-
higkeiten der Menschen deren Lebensbedingungen veranschlagt. Wahrend Tiere
sich tarnen oder in Bewegungslosigkeit verharren, um von potentiellen Feinden
nicht wahrgenommen zu werden, entwickeln Menschen unter Druckbedingungen
ein ganzes Spektrum an Handlungsoptionen. Gleichzeitig entwickeln sie ein in-
stinktives Gespiir dafiir, welche Handlungsoptionen ihnen ein fiir allemal verwehrt
sind, wollen sie sich nicht in Gefahr bringen. Die erlaubten Handlungen sind dem-
nach darauf ausgerichtet, bedrohliche Situationen zu entschirfen oder zu vermei-
den. Ferner darauf, nicht unter die Kategorie eines >Opfers« zu fallen, indem et-
wa der Abhingige gehorcht, statt sich zu widersetzen. Es sind Moglichkeiten des
Ausdrucks und der Kommunikation, Spielarten der Selbstbeherrschung, kurz, der
Verstellung und des »schauspielerischen Instinkts«. Indem Nietzsche von solchen
Anpassungsfihigkeiten als von einer »einverleibten und eingefleischten Kunst des
ewigen Verstecken-Spielens« spricht, »das man bei Thieren mimicry nennt, ist

117 Der ungenannt bleibende Bezugspunkt ist hier vermutlich das Buch von Karl Semper: Die
natirlichen Existenzbedingungen der Thiere, Leipzig 1880.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

103


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Masken denken - in Masken denken

einmal mehr die Bedeutung der leiblichen Verfasstheit des Menschen hervorge-
hoben und gleichzeitig aufs Engste mit der Ebene des Animalischen verbunden.
Ein Instinkt wird das Schauspielerische auch deshalb genannt, weil Nietzsche es
an diesem Punkt der Genealogie als »einverleibte« Verstellungskunst in den nicht-
reflexiven, spontanen, vorsprachlichen Bereichen ansiedelt. Erst wenn dieser »als
Instinkt andre Instinkte kommandiren lernt, tritt das schauspielerische Vermo-
gen ins Bewusstsein, wird willkiirlich beherrschbar und verfeinert sich zur bith-
nenreifen Schauspielkunst. Deren Techniken der Verstellung sind nun nicht mehr
situativ gebunden, sondern darauf ausgelegt, ein ganzes Publikum zu itberzeugen
und seine Aufmerksambkeit zu bannen. Den Grund fiir diese Entwicklung verla-
gert Nietzsche in einen Prozess der Ansammlung all jener Anpassungsfihigkeiten,
die sich im Gefolge des »schauspielerischen Instinkts« herausgebildet haben: Ir-
gendwann produziere die Akkumulation einen Uberschuss, von dem aus »dieses
ganze von Geschlecht zu Geschlecht aufgespeicherte Vermogen herrisch, unver-
niinftig, unbindig wird [...] und den Schauspieler, den >Kiinstler< erzeugt«. Unver-
niinftig zu sein, bedeutet in weiterhin bestehenden Abhingigkeitsverhiltnissen,
jene Vermogen zu verausgaben statt sie fiir das Reagieren auf mogliche Gefahren
aufzusparen. Es ist also eine Art Energieverschwendung, die zunichst Schauspie-
lertypen wie »den Possenreisser, Liigenerzihler, Hanswurst, Narren, Clown« und
auch literarische Figuren, wie »den classischen Bedienten, den Gil Blas« entstehen
lasse. Bemerkenswerterweise nennt Nietzsche zuallererst solche Schauspieler und
Artisten der Marktbithnen, des Jahrmarkts, also das sogenannte >fahrende Volks,
statt sich auf Akteure der stehenden, stidtischen Theaterbithnen zu beziehen. Den
vorliufigen Endpunkt der hypothetischen Genealogie markiert die Annahme, der-
zufolge man gerade »in solchen Typen [...] die Vorgeschichte des Kiinstlers und oft
genug sogar des >Genies« zu sehen habe.

An vielen Stellen wird somit ersichtlich, dass Nietzsche das >Problem des
Schauspielers«< nicht als ein kunsthistorisches angeht, sondern es in diesem Apho-
rismus in ethischer, handlungstheoretischer, sozio-genealogischer und biologisch-
anthropologischer Hinsicht entwickelt. Der Begrift des Kiinstlers indes erscheint
durch den Einfluss des »schauspielerischen Instinkts« auf eine weitreichende
Weise geradezu infiziert. Alle Merkmale der dargelegten Schauspieler-Typologie,
allen voran das gute Gewissen zu »Falschheit« und »Verstellung«, gelten nun als

Charakteristika auch fiir andere Kiinstler.™®

Antworten auf naheliegende Fragen,
inwiefern und wie sie die Kiinstler beeinflussen, bleibt der Aphorismus schuldig.
Damit ist allerdings nicht gesagt, dass Nietzsche nicht in anderen Abschnit-

ten Hinweise darauf gegeben hitte. Im Gegenteil sind zahlreiche weiterfithrende

118  Auch in FW 99 heifit es unter Einbeziehung Wagners als Prototyp des Kinstlers, »dass die
lieben Kiinstler sammt und sonders ein wenig Schauspieler sind und sein mussen.« (FW 99,
KSA 3, S. 456).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Uberlegungen durchaus auffindbar. Als wahrhaft sbeunruhigendes< Problem miiss-
te die Schauspieler-Problematik in beinahe jeden Kiinstlerdiskurs einbrechen, den
Nietzsche unternimmt. Stellvertretend fiir die Musiker hat er am Beispiel Wagners
eine Darstellung der Verbindung Schauspieler-Kiinstler vorgelegt und oben wurde
der Versuch unternommen, diesen Aspekten nachzugehen. Fiir andere Arten von
Kinstlern sollen im nichsten Kapitel entsprechende Ausfithrungen folgen.

Abschliefiend lieRRe sich mit Riickblick auf die methodischen Angaben formu-
lieren, dass in FW 361 der eingangs problematisierte Begriff des Kiinstlers mit dem
Motiv des Schauspielerischen konstelliert wird und konsequent in dieser Zusam-
menstellung verbleibt. Der Schauspieler wiederum ist selbst nicht urspriinglich in
den Kiinsten verankert: Zuerst wird das Phinomen jener »Lust an der Verstellung«
zuriickgebunden an einen »schauspielerische[n] Instinkt« und an die Anpassung
an soziale Gegebenheiten. Vom >Problem des Schauspielers« zu handeln, heif3t hier
also, es zunichst aufSerhalb der Kiinste anzusiedeln. Der Schauspieler als Bithnen-
kiinstler entsteht erst am Ende eines langen Prozesses und ist nach Nietzsche der
NutznieRer von solchen »aufgespeicherte[n] Vermdgen«. Fiir den Menschen wird
hier — moglicherweise im Gegensatz zum Tier — ein weit verzweigtes Ensemble
von Instinkten und Vermégen veranschlagt. Der unter ihnen ausgetragene Kampf
um eine einstweilige Vorherrschaft beeinflusst dann auch Neigungen, Befihigun-
gen und letztlich die Wahl von Berufsfeldern. Wo der »schauspielerische Instinkt«
dominiert, sei die Moglichkeit der Herausbildung von Schauspielern, oder auch
von Kiinstlern, die Folge. Wird dieser Instinkt selbst von anderen Instinkten be-
herrscht, macht er sich auf Umwegen bemerkbar:

Auch in héheren gesellschaftlichen Bedingungen erwéchst unter ahnlichem Dru-
cke eine dhnliche Art Mensch: nur wird dann meistens der schauspielerische In-
stinkt durch einen andren Instinkt gerade noch im Zaume gehalten, zum Beispiel
bei dem»Diplomaten«, —ich wiirde tibrigens glauben, dass es einem guten Diplo-
maten jederzeit freistiinde, auch einen guten Bithnen-Schauspieler abzugeben

[.].

Nietzsche ordnet die frithen Bithnenschauspieler in seiner Genealogie aus histo-
rischen Griinden und zu Recht eher den sozial niedrigstehenden Schichten zu,
galten doch diese Berufe jahrhundertelang als unehrlich und unehrenhaft. Folge-
richtig wiirde in anderen Bereichen der Gesellschaft der Schauspieler-Instinkt sich
nicht direkt dulern, sondern aufgrund der sozialen Anforderungen und Erwartun-
gen standesgemifle Richtungen einschlagen. Der Diplomat ist das erste von vier
Beispielen, anhand derer Wirkméglichkeiten eines durch andere Instinkte einge-
schrinkten schauspielerischen Instinkts durchgespielt werden. In der Reihenfolge
Diplomaten - Juden - Litterat — Frauen lisst Nietzsche Berufsbereiche und soziale
Gruppen abwechseln.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access

105


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Masken denken - in Masken denken

Unter dem Wort »Litterat« werden hier die Akteure einer »europiischen Pres-
se« gefasst, also Journalisten, die den »Sachkundigen« und »Fachmann« spielten,
wozu ihnen schauspielerische Talente offenbar gute Dienste leisteten: Ein Vorwurf,
der dem Journalismus wohl bis heute anhingig ist. Ersichtlich wird indes, dass der
Begriff >Schauspieler« an dieser Stelle schon weniger beunruhigt und wenn er iitber-
haupt noch ein >Problem« darstellt, dann doch zumindest eines, dessen Auswirkun-
gen jeweils verschieden zu gewichten wiren. Wer sich als ein solcher »Litterat« der
»Falschheit mit guten Gewissen« bedient, um eine Expertise vorzuspielen, die er
nicht besitzt, mag zur Ausiibung seines Berufs eben auf schauspielerische Fihig-
keiten angewiesen sein. Wie noch zu zeigen sein wird, tut der Dichter ein gleiches.

Wenn Nietzsche nun neben Diplomaten und Journalisten, auch Juden und
Frauen unter die Optik des Schauspieler-Problems stellt, sind damit zwei so-
ziale Gruppen einbezogen, in die man vorrangig >hineingeboren« wird, die also
festere Kategorien bilden, als es Berufe sind. Die Juden nennt er das »Volk der
Anpassungskunst par excellence«, was innerhalb der Argumentation von FW 361
insofern Sinn macht, als die skizzenhafte Schauspieler-Genealogie gerade den
Einfluss wechselnder Lebensbedingungen betonte. Wie im 19. Jahrhundert iiblich,
gilt auch fiir Nietzsche das jiidische Volk als heimat- und staatenlos, wodurch es
bestens darauf vorbereitet sein diirfte, Europder der Art hervorzubringen, von
denen in Nietzsches Schriften oftmals die Rede ist.**

Der Schluss des Aphorismus bleibt den Frauen vorbehalten: »man denke tber
die ganze Geschichte der Frauennach — m i s s e n sie nicht zuallererst [...] Schau-
spielerinnen sein?«. Und in der Tat hat in simtlichen historischen Epochen der
Grofteil der Frauen wenn nicht immer »in tiefer Abhangigkeit ihr Leben durchset-
zen« missen, wie es im genealogischen Abschnitt hief3, so aber doch in gewisser
Gebundenheit. Anders als die gesellschaftlichen Perspektiven der Minner bleibt
der Sinn- und Lebenshorizont fir Frauen jahrhundertelang auf Haus und Hius-
lichkeit bezogen. Der Rahmen ihrer Handlungsoptionen scheint enger an gesell-
schaftliche Normen und Erwartungen gekniipft. Wie tiblich interessiert Nietzsche
nicht, welche (kulturellen wie singuliren) Ausnahmen es gegeben haben mag, son-
dern er erprobt die Produktivitit von Zuspitzung und Fokussierung. Was es kon-
kret bedeutet, wenn etwa die Frauen Schauspielerinnen im vom Aphorismus vorge-
gebenen Sinne sein sollen, iiberlisst der Text freilich der Interpretation: Viel mehr
als anspielungsreiche Hinweise werden nicht gegeben, am wenigsten Erklarungen.
Blendet man aber die beiden >Folien« iibereinander, — die Schauspieler-Typologie

119  InJGB 242 wird die wichtigste Bedingung zum Entstehen von Europaern —»einer wesentlich
Ubernationalen und nomadischen Art Mensch«— bezeichnenderweise in einem »Maximum
von Anpassungskunst und -kraft« gesehen (JGB 242, KSA 5, S.182f.). Vgl. auch Henning Ott-
mann (Hg.): Nietzsche-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart/Weimar 2001/2011,
Lemma »Judentumg, S. 260ff.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

und seine Genealogie einerseits, die Frauen und ihre (von Nietzsche nicht expli-
zierte) »Geschichte« andererseits — kénnen immerhin einige Uberlegungen abge-
leitet werden. War das Schauspieler-Problem bestimmt als »Lust«, aber auch als
eine Notwendigkeit der Verstellung und des >Scheinenss, wird den Frauen zweier-
lei zugeschrieben:

Man hore die Aerzte, welche Frauenzimmer hypnotisirt haben; zuletzt, man liebe
sie, —man lasse sich von ihnen »hypnotisiren«! Was kommt immer dabei heraus?
Dass sie »sich geben, selbst noch, wenn sie —sich geben. ... Das Weib ist so artis-
tisch ...

Mit dem Hinweis, Frauen konnten gleichermafen hypnotisiert werden, als selbst
»hypnotisiren«, mag die Fihigkeit gemeint sein, andere fiir sich einzunehmen und
unbedingt von sich zu iiberzeugen - ein ausgewiesenes Schauspielerhandwerk.°
Wenn sie dabei »sich geben, so ist auch sprachlich eine Nihe zur Verstellung an-
gezeigt: Man »gibt sich« als eine andere, man gibt sich sals ob< oder es wird etwas
als etwas anderes ausgegeben. Anstelle der zitierten Zeilen hief} es im Druckma-
nuskript noch deutlicher: »Und im Grunde, was lieben wir an ihnen wenn nicht
gerade das: dafd sie, wenn sie >sich geben« immer ein Schauspiel geben? ...«.*
Von der Seite des genealogischen Narrativs her kann ein solches Verhalten durch-
aus im Sinne des »Verstecken-Spielens« und der Mimikry aufgefasst werden. Da-
fiir miisste man erstens annehmen, dass ein Vorteil darin lage, fiir sich einzuneh-
men, gefallen zu wollen und zu diesem Zwecke >sich zu gebenc. Nietzsche hitte
womoglich die »Geschichte der Frauen« als eine >Geschichte des Putzes« verfasst,
gibt es doch einige prominente Abschnitte iiber diese den Frauen zugeschriebene
Fihigkeit und Vorliebe.”™ Beispielsweise ist dieser Aspekt in einem nicht wenig
provokant und streitbar formulierten Aphorismus aus Jenseits von Gut und Bése the-
matisiert: »Mann und Weib im Ganzen verglichen, darf man sagen: das Weib hitte
nicht das Genie des Putzes, wenn es nicht den Instinkt der zweiten Rolle hit-
te.«'” Die Kunst, sich >schén zu machen< und >herauszuputzen< wird hier unter
den Gesichtspunkt gestellt, dass dies hiefde, jemandem gefallen und ihn fiir sich
einnehmen zu wollen. Dann aber wire immer erst dieser jemand vorausgesetzt

120 Zum Thema der Hypnose vgl. sehr instruktiv Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philoso-
phie, Berlin/Boston 2012, S. 334ff.

121 Vgl. KSA 14, S. 275. Zur stilistischen Problematik der Publikationen gegeniiber dem Nach-
lass vgl. Claus Zittel: Nachlafk 1880-1885. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch.
Stuttgart/Weimar 2000, S.138-142. Im Nachlass formuliere Nietzsche »seine Gedanken [...]
thetischer«, in den veréffentlichten Schriften dagegen »hypothetisch, doppelbédig und viel-
schichtig«, wodurch ihnen »qua Form ein Reflexionsgrad mehr«eigne (ebd. S.138f.).

122 Soin MA Il, VM 290, KSA 2, S. 499; MA II, WS 215, KSA 2, S. 647ff.; JGB 127, KSA 5, S. 95; JGB
145, KSA 5, S. 98; JGB 232, KSA 5, S. 170ff.

123 JGB145,KSA5, S. 98.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

107


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Masken denken - in Masken denken

und als Bezugspunkt fiir die Titigkeiten des Putzes gesetzt — was eben genau der
Idee einer »zweiten Rolle« entspriche. Der Topos der Mimikry scheint, mit dem
Begrift der Frauen zusammengebracht, genau auf diese Dimension abzuzielen.
Auch miisste man zweitens eine existenzielle Notwendigkeit annehmen, nach der
es geboten wire, Erwartungshaltungen zu bedienen, »sich geben« oder gefallen zu
miissen. Die Notwendigkeit, auf diese Weise >gefillig< zu sein, reicht womoglich,
so schlief3t FW 361, bis in die Sexualitit hinein: »Dass sie »sich gebenc, selbst noch,
wenn sie — sich geben«, erscheint hier als eine weitere weibliche Art der Verstel-
lungskunst.

Insofern wiren die Frauen als das zunichst abhingigere der Geschlechter be-
schrieben. Um dennoch ihre Interessen durchzusetzen, so scheint der Aphoris-
mus anzudeuten, hitten Juden wie Frauen in jahrhundertelangen Prozessen gera-
de ihren »schauspielerischen Instinkt, also alle Art niitzlicher Verstellungskiins-
te ausgebildet und einzusetzen gelernt. Der Kultur kime hier eine Funktion der
Vermittlung und Tradierung von begiinstigendem Verhalten zu, das sich etwa im
Sittenkodex einer Zeit, den erzieherischen Mafinahmen etc. niederschligt und ent-
sprechend habitualisiert wird. Folgt man dem Analogieverfahren des Aphorismus,
konnten neben dem >Putz< auch solche Praktiken unter das Vorzeichen der Mimi-
kry gestellt werden.

Mit einem Riickblick auf das vorangegangene Kapitel zum >Fall« Wagner wird
ersichtlich, dass Nietzsches Einschitzung beziiglich des »schauspielerischen In-
stinkts« eindeutig ausfillt: »Er (Wagner, C.S.) war auch als Musiker nur das, was er
iberhaupt war: er wurde Musiker, er wurde Dichter, weil der Tyrann in ihm, sein
Schauspieler-Genie ihn dazu zwang. Man errath Nichts von Wagner, so lange man
nicht seinen dominirenden Instinkt errieth.«'** Das Vokabular erinnert deutlich an
den soeben besprochenen Abschnitt, denn hier wie dort geht es darum, dass ein
Instinkt iiber alle anderen herrscht, sie kommandiert oder dominiert. Anders als es
Nietzsche fiir Diplomaten und Journalisten, fiir Juden und Frauen feststellt, lisst
er fiir Wagner als Musiker keine produktive, untergeordnete Dimension des schau-
spielerischen Instinkts gelten. Insofern dieser als letztlich dominierender Instinkt
Wagners angenommen wird, ist Wagner als Musiker diskreditiert und verdichtig.

»Inwiefern es in Europa immer kiinstlerischer« zugehn wird« - FW 35625
Auch fiir den nun zu besprechenden Abschnitt FW 356 soll an erster Stelle ein Ent-
wurf seiner inneren Dramaturgie gegeben werden, wobei diejenigen Motive zu be-

124 WA 8, KSA 6, S.30. Vgl. auch eine entsprechende Stelle in Nietzsche contra Wagner: »Er hatte,
neben allen andren Instinkten, die kommandirenden Instinkte eines grossen Schauspielers
in Allem und Jedem: und, wie gesagt, auch als Musiker.« (NW, KSA 6, S. 419f.).

125 Sofern nicht anders ausgewiesen, stammen die folgenden Zitate im Flief3text aus FW 356,
KSA 3, S.595—-597.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

nennen sind, aus denen er sich zusammensetzt. Als Eréffnung stellt Nietzsche in
allgemeiner Betrachtung eine Verbindung der Begriffe »Rolle« und »Beruf« zu dem
des »Charakters« her, insofern dieser durch jene bestimmt und festgelegt wird.
Danach werden zwei verschiedene Zeitalter thematisiert, wobei die Vorstellungen
einer mittelalterlich-festgefiigten Welt und einer demokratisch-freiheitlichen ein-
ander gegeniiberstehen. Dabei bleibt die Perspektive auch hier auf das jeweilige
Selbstverstindnis der Menschen gestellt. Den Abschluss bilden Uberlegungen zu
den diesbeziiglichen Verhiltnissen in der Gegenwart des modernen Menschen.

Nietzsche zieht zudem eine klare Linie von der historisch bedingten Gesell-
schaft, in der ein Mensch lebt, zu seinem »Selbstgefiithl« bzw. dem moglichen
Selbstverhiltnis. Die Verschrinkung dieser beiden Motive ist besonders eng. Wih-
rend zu Beginn der Einzelne durch ein fehlgeleitetes Verhiltnis zu seinem Beruf
in immer tiefere Selbstverwechslung verstrickt erscheint und dies als verspiteter
Reflex fritherer Zeitalter nachvollzogen wird, kehrt das Ende des Aphorismus
dieses Bedingungsgefiige um und zeigt damit dessen Reziprozitit: Nun ist es der
moderne Mensch, der »kein Material mehr fiir eine Gesell-
s c h a ft« abgibt, weshalb sich folglich die »Gesellschaft im alten Verstande des
Wortes« selbst verindern werde. Die gesamte Perspektive indes ist dezidiert eine
der historischen Gegenwart, stellt doch die prinzipielle Verinderlichkeit gesell-
schaftlicher Funktionen (Rollen/Berufe) den Maf3stab der Betrachtung dar und
insofern spricht Nietzsche deutlich als >moderner Mensch«. Ahnlich der Argumen-
tation in FW 361 nimmt auch der Begriff des Schauspielers eine Schliisselposition
ein: Mit ihm ist ein Element aufgerufen, das sowohl eine Verbindung zwischen
weit auseinanderliegenden und im weitesten Sinne demokratischen Epochen
herstellt, als auch die Verbindung zwischen Psychogenese und Soziogenese leistet.
Wie gezeigt wurde, hat das Zusammenspiel von Soziogenese und Psychogenese
schon die Ausfithrungen zum Probleme des Schauspielers dominiert und ist zudem
ein vielerorts wiederkehrendes Thema.

Schauen wir uns den ersten Abschnitt des Aphorismus einmal detailliert an:

Inwiefern es in Europa immer »kinstlerischerc
zugehn wird. — Die Lebens-Fiirsorge zwingt auch heute noch —in unsrer
Uebergangszeit, wo so Vieles aufhort zu zwingen — fast allen ménnlichen Euro-
paern eine bestimmte Rolle auf, ihren sogenannten Beruf; Einigen bleibt
dabei die Freiheit, eine anscheinende Freiheit, diese Rolle selbst zu wéhlen, den
Meisten wird sie gewahlt.

Ausgangspunkt der Uberlegungen ist also einerseits die Feststellung, es herrsche
fiir europdische Manner der Zwang, zum Aufbringen ihres Lebensunterhalts — und
dem der Familie - einen bestimmten Beruf anzunehmen. Andererseits sei dersel-
be fiir eine Einschrinkung und Festlegung des Charakters desjenigen verantwort-
lich, der den Beruf ausiibe. Bemerkenswert ist dabei, dass das gesperrt gedruckte

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

10

Masken denken - in Masken denken

Wort »Rolle« einen semantischen Platz noch vor dem »Beruf« einnimmt. Eine sol-
che Zusammenstellung hinterfragt das gemeinhin Selbstverstindliche, dass man
einen »Beruf« einfach ausiibe und reflektiert ihn sofort auf seine Rollen-bilden-
den Mechanismen hin. Der Beruf ist in diesem Sinne blof} ein »sogenannter«, die
Rolle dagegen eine »bestimmte«. Mit diesem subtilen Trick stellt Nietzsche die fol-
genreiche Ubertragung von Begriffen aus dem Bereich Arbeit und Beruf in solche
der Theatermetaphern aus. Gegeniiber dem Wort »Beruf« vermag das Wort »Rolle«
eben jenen Moment der Selbst-Verwechslung einzufangen, auf den es Nietzsche
ankommt:

Das Ergebniss ist seltsam genug: fast alle Europder verwechseln sich in einem vor-
geriickteren Alter mitihrer Rolle, sie selbst sind die Opfer ihres »guten Spiels«, sie
selbst haben vergessen, wie sehr Zufall, Laune, Willkiir damals iiber sie verfiigt
haben, als sich ihr »Beruf« entschied — und wie viele andre Rollen sie vielleicht
hatten spielen k 6 n n e n: denn es ist nunmehr zu spit! Tiefer angesehn, ist aus

der Rolle wirklich Charakter geword e n,aus der Kunst Natur.'*

An dieser Stelle steht der »Beruf« nun bereits in Anfithrungszeichen, die hier die-
selbe Funktion erfillen, durch die vorher der »sogenannte[] Beruf« seiner unmit-
telbaren Glaubwiirdigkeit beraubt wurde. Ebenso weist die Wendung, es werde
jemand »Opfer« seines »guten Spiels« auf den Theaterkontext hin: Schauspieler
bzw. Schauspielerinnen nach ihrem guten oder schlechten Spiel zu beurteilen, hat
eine lange Tradition, der u.a. auch Heine, Tieck, Lessing und Diderot nachgin-
gen. Schauspiel-Kritiken wurden seit der Erfindung der Presse zahlreich in den Ta-
geszeitungen und Wochenblittern publiziert. Im argumentativen Zusammenhang
von FW 356 ist darunter zu verstehen, dass jemand seinen Beruf so gut und mit so
viel Uberzeugungskraft wie eine Theaterrolle spielt, sich infolgedessen mit seiner
Rolle verwechselt und >sich selbst< dabei vergisst. Die beiden Formulierungen, eine
(berufliche) »Rolle« in »gutem Spiel« auszufiillen, gehéren also unmittelbar zusam-
men, weil sie das Umschlagen dessen, was zunichst Spiel und Zufall war, in den
Modus des Unhinterfragbaren anzeigen. Deutlich sind auch die in den vorausge-
gangenen Kapiteln erérterten Ebenen in das Beziehungsgefiige eingewoben, wo-
mit wortlos die Unterscheidung von mindestens zwei verschiedenen Schauspiel-
weisen vorausgesetzt ist: Sich der einen bedienend, weif man um die Tatsache
des Spiels, weif}, dass eine »Rolle« zu spielen ist und schafft einen Kunstraum, in
dem dies als Vereinbarung auch fir die Zuschauer erlebbar wird. Die andere Art zu

126 Ebd. Vgl. hierzu auch Montaigne: »Ich bin dabei, diesen Menschen, den ihr vor euch seht, zu
vollenden, nicht aber, einen andern daraus zu machen. Durch lange Gewdhnung ist mir des-
sen Form zum Wesen geworden und sein Los zur Natur.« (Michel de Montaigne: Essais. Drittes
Buch, 10, »Uber den rechten Umgang mit dem Willen«. Ubersetzt v. Hans Stilett, Frankfurt
a.M. 1998, S.354).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Schauspielen versucht, den Umstand des Spiels moglichst auszublenden und der
Akteur versetzt sich so tief in die Figur hinein, bis die Grenzen zwischen der zu
spielenden Rolle und dem Selbst zumindest fiir den Moment des Spiels verschwin-
den. Nietzsche spitzt dieses Verhiltnis von Schein und Sein freilich noch weiter zu,
indem das Umschlagen des einen ins andere zu einer gewohnlich stattfindenden
Situation erhoben wird: »Tiefer angesehn, ist aus der Rolle wirklich Charakter ge -
worden, aus der Kunst Natur.« An dieser Stelle wird besonders deutlich, dass
trotz der Verwendung einschligiger Begriffe wie »Schauspieler« und »Rolle« da-
mit eben nicht die Welt der Theaterkunst und der Bithnen-Schauspieler bezeichnet
werden soll, sondern das alltigliche Leben der europiischen Menschen. Als Anleihe
beim Begriffsrepertoire des Theaters funktionieren diese Begriffe durch ein Vor-
aussetzen des urspriinglichen Bedeutungskontexts bei gleichzeitiger Neubestim-
mung und Rekontextualisierung der jeweiligen Semantik. Denn wihrend die Thea-
terbithne klare Trennungen kennt zwischen den Auffithrungen vor einem Publi-
kum einerseits und dem privaten Raum andererseits, sind diese Trennungen zwi-
schen Berufsleben und Privatleben bei Nicht-Berufsschauspielern offenbar nicht
immer so eindeutig. Nietzsches Vermutung ist, dass sie erst mit der Zeit ginzlich
verwischen - schlieRlich verwechsle man sich »in einem vorgeriickteren Alter« zu-
nehmend mit seiner Rolle.”” Die Kritik, die Nietzsche an das Modell der »Rolle«
qua »Beruf« richtet, ist die einer schleichenden Vereinseitigung der Menschen, de-
nen immerhin anfinglich ein Reichtum an Potentialen zugetraut wird. Das Unter-
driicken einer moglichen >Vielseitigkeit« leistet dabei ein iiber Jahrhunderte einge-
spieltes gesellschaftliches Menschenbild, wobei die einmal getroffene Berufswahl
und die damit verbundene Regelmifiigkeit der Praktiken und Lebensumstinde ei-
nen Charakter zur Einseitigkeit formen. Dies alles liuft selbst eher schmerz- und
widerstandslos ab und es ist nicht so, dass ein solcher Mensch grundsitzlich un-
zufrieden mit seinem Zustand wire — habe er doch schlicht »vergessenc, dass es
andere Moglichkeiten seiner selbst bzw. seines Selbst hitte geben kénnen.

Nun erhilt der zitierte Satz, wonach alle Kunst zu Natur werde, einige Zeilen
spater eine folgenreiche Entgegensetzung. Ausgangspunkt ist ein anderes politi-
sches System als das von Nietzsche im Aspekt der Stabilitit betonte Mittelalter:

Es gab Zeitalter, in denen man mit steifer Zuversichtlichkeit, ja mit Frommigkeit
an seine Vorherbestimmung fiir gerade dies Geschift, gerade diesen Broderwerb

127 Ebd. Ein &hnlicher Zusammenhang von Beruf und Charakter, der zwischen anfanglichem »Si-
mulieren« und spaterem Konnen vermittelt, wird bereits in Menschliches, Allzumenschliches
hergestellt. Im Abschnitt 51 mit dem bezeichnenden Titel »Wie der Schein zum
Sein wird .«heifdtes:»Wenn Einersehr lange und hartnickig Etwas scheinen will,
so wird es ihm zuletzt schwer, etwas Anderes zu s e i n. Der Beruf fast jedes Menschen, so-
gardes Kiinstlers, beginnt mit Heuchelei, mit einem Nachmachen von Aussen her, miteinem
Copiren des Wirkungsvollen.« (MA |, 51, KSA 2, S. 72).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n2

Masken denken - in Masken denken

glaubte und den Zufall darin, die Rolle, das Willkiirliche schlechterdings nicht an-
erkennen wollte [..]. Aber es giebt umgekehrte Zeitalter, die eigentlich demokra-
tischen, wo [...] ein gewisser kecker Glaube und Gesichtspunkt des Gegentheils in
denVordergrund tritt, jener Athener-Glaube, der in der Epoche des Perikles zuerst
bemerkt wird, jener Amerikaner-Glaube, der immer mehr auch Européer-Glaube
werden will: wo der Einzelne iiberzeugt ist, ungefiahr Alles zu kénnen, ungefahr
jeder Rolle gewachsen zusein, woJeder mit sich versucht, improvi-
sirt, neu versucht, mit Lust versucht, wo alle Natur aufhort und Kunst wird...

Der den attischen Biirgern zugeneigte Staatsmann Perikles trieb um 460 v. Chr.
die demokratische Entwicklung Athens bedeutend voran. Beispielsweise lief er auf
Staatskosten umfassende Bauunternehmungen verwirklichen, einem Konjunktur-
programm nicht unihnlich, wodurch zahlreiche Handwerke iiber einen lingeren
Zeitraum mit Arbeit versorgt waren und eine Erhéhung des allgemeinen Lebens-
standards in Aussicht gestellt war. Allerdings stieRen Perikles Mafinahmen auf er-
heblichen Widerstand bei seinen aristokratischen Gegnern.”?® Die von Nietzsche
benannte Wirkungszeit des Perikles markiert also nicht mehr und nicht weniger als
die kulturelle Errichtung einer dnpoxpatia, einer Volksherrschaft, wie andersartig
sie im Vergleich mit heutigen Demokratien auch gewesen sein mag. Im argumen-
tativen Verlauf von FW 356 markiert diese Stelle deutlich den von Nietzsche her-
gestellten Zusammenhang zwischen dem Schauspieler-Motiv und dem politischen
System der Demokratie — gleich ob in antiker oder moderner Zeit. Damit korreliert
die Entwicklung einer neuen Lebensform, die Nietzsche zunichst im klassischen
Zeitalter Athens und danach erst wieder in seiner Gegenwart in Amerika ansiedelt,
wobei eine Tendenz selbst nach Europa weist. Dieses Selbstverhiltnis geht mit ei-
ner verinderten Geisteshaltung einher: Anstelle des dem Mittelalter zugewiesenen
Glaubens an die »Vorherbestimmung« fiir eine konkrete Lebensaufgabe, als dessen
Folge eine »Rolle wirklich Charakter« und die »Kunst Natur« werde, steht hier ein
habitualisierter Umgang mit mehreren solcher Selbstentwiirfe. Durch die Uber-
zeugung, nicht auf ein Metier festgelegt zu sein, konnen diese sich nun flexibel,
vertauschbar, ablésbar und einander ablésend gestalten. Die Uberidentifikation
mit einem einzigen Beruf oder einer gesellschaftlichen Funktion, die so weit rei-
chen wiirde, dass sich allein aus dieser der »Charakter« und das Selbstverstindnis
speise, ist damit ausgeschlossen.

Ein solches Verhiltnis von Kunst, die Natur wird und von Natur, die aufhort
Natur zu sein und Kunst wird, mag auf den ersten Blick wie eine simple Dicho-
tomie erscheinen. Werden die Worte Natur und Kunst zusitzlich so eng zusam-
men genannt, wie es in FW 356 der Fall ist, liegt ihnen gewohnlich ein Verstindnis
als einander ausschlieBende Gegensitze zugrunde: Die Natur ist dann das dem

128 Vgl. Plutarch, Perikles 12.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Menschen Unverfiigbare, die Kunst dagegen das Menschengemachte. Die raffinier-
te Zusammenstellung beider Begriffe in der beidseitigen Umkehrung ihres Ver-
hiltnisses unterliuft diese Gegeniiberstellung jedoch, indem das Umschlagen von
Kunst in Natur und von Natur in Kunst eine hypothetische Annahme bildet. Auf
diese Weise wird also keineswegs ein radikaler Gegensatz zwischen Kunst und Na-
tur entwickelt, obwohl beide Worte erst einmal mit dem Ansinnen verwendet wer-
den, verschiedene Positionen zu bezeichnen.' Vielmehr ist unter dem Begriff>Na-
tur< das Resultat sich einschleifender Prozesse gefasst, die den Glauben an einen
festen Charakter begiinstigen und die es ermoglichen, dass die mit den jeweiligen
beruflichen Praktiken in Zusammenhang stehenden und wiederholt durchgefiihr-
ten Titigkeiten den Charakter eines Menschen bestimmen kénnen. Dieser Glaube
an sich selbst ist unter Umstinden so stark und unbezweifelbar, dass es fiir den ein-
zelnen Menschen soviel ist wie Natur. >Das bin ich< und »So bin ich ebens, wird er
dann sagen, weil die eigene Gewordenheit nicht mehr mitreflektiert werden kann.
An diesem Punkt wird deutlich, dass Nietzsche das Wort >Natur< nicht im Sinne
einer ontologischen (Vor-)Bestimmtheit des Menschen verwendet, sondern dass
es sich gewissermafien um eine >geglaubte Natur< handelt. Sein Begriff der Natur
steht hier unter dem prigenden Einfluss von mindestens zwei Motiven. Erstens ist
>Natur< — wir sahen es bereits — durch die formale Entgegensetzung zu dem Begriff
>Kunstc« bestimmt und mit ihm in ein dynamisches Verhiltnis gebracht. Zweitens
steht >Natur<in einem Verweisungszusammenhang mit Vorstellungen von der Fes-
tigkeit des menschlichen Charakters. Dieser jedoch ist seinerseits weder einfach als
Faktum gegeben noch auf natiirlichem Wege entstanden. Sondern er hat sein Ge-
prage durch einschrinkende, formgebende und den Lebensrhythmus bestimmen-
de Mechanismen erhalten, wie sie in Gesellschaften vorhanden sind und Nietzsche
sie fiir den Bereich der Arbeit veranschlagt. Es ist das je eigene Verhalten zu sol-
chen vom Beruf vorgegebenen Regeln, Rhythmen und Routinen, das durchaus zu
einer wirklichen, zweiten Natur am einzelnen Menschen werden kann, zur >Natur
des Menschen«. Denn wihrend die Regeln, Rhythmen und Routinen immer als auf-
erlegter Zwang spiirbar bleiben mdgen, sind es die jeweils gefundenen Strategien
des Umgangs mit ihnen irgendwann nicht mehr. Der Mensch wird dann seinen
Charakter endgiiltig mit seiner gesellschaftlichen und beruflichen Rolle verwech-
selt haben, weil er im Leben wie ein Schauspieler agierte, dessen Spieltechnik ein
Zusammenfallen von Rolle und eigenem Charakter voraussetzte.

Demgegeniiber gleicht das andere Selbstverhiltnis, »wo alle Natur aufhért und
Kunst wird«, eher dem solcher Bithnen-Schauspieler, die ihre Rollen einerseits

129 Hier liegt ein Vergleich zum oben behandelten BegriffspaarsSein<und>Schein<nahe: Weder
Natur bzw. Sein noch Kunst bzw. Schein stellen fiir Nietzsche Gegensatzbegriffe dar, sondern
werden als ineinander umschlagende Konzepte entworfen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

N4

Masken denken - in Masken denken

nicht mit sich selbst identifizieren und andererseits ein ganzes Repertoire ver-
schiedener Rollen nacheinander erlernen, bis sie sie abrufen kénnen. Der Begriff
>Kunst« ist hier keine Bezeichnung im gebriuchlichen Wortsinn und meint also
nicht etwa den Bereich der bildenden oder darstellenden Kiinste. Wie fiir den Be-
griff der Natur herausgearbeitet, ist die >Kunst< ebenso auf das Selbstverhiltnis des
Menschen bezogen und nur vor diesem Hintergrund zu verstehen. Auch an die-
ser Stelle wurde also entgegen jeder sprachlichen Gewohnheit der zentrale Begriff
umgepragt, wodurch das hergestellte Begriffsgefiige >Kunst-Natur« bzw. >Natur-
Kunst< ausschliefilich in dem im Abschnitt diskutierten Kontext funktioniert. We-
der kann hier >Natur< in einem allem Kulturellen vorgingigen Sinne aus sich selbst
heraus begriffen, noch >Kunst« ohne den komplementiren Begriffspartner verstan-
den werden. Und beide wiederum sind nur auf ihren gemeinsamen Bezugspunkt
hin, das menschliche Selbstverhiltnis, perspektiviert.

Entsprechende kulturelle Gegebenheiten, wie Nietzsche sie in den demokrati-
schen Zeitaltern ausmacht, begiinstigen dann »diesen Rollen-Glauben -
einen Artisten-Glauben, wenn man will«. Einerseits verweist das durch die mehrfa-
che Verwendung noch betonte Wort >Glaube« darauf, dass auch diese Art des Selbst-
bezugs unter bestimmten Bedingungen erst entsteht und damit keine tiberhisto-
rische Wahrheit beanspruchen kann. Andererseits scheint im Wort >Rolle« durch
dessen Verortung im Theaterkontext eben jene Position des Kinstlichen und Ge-
machten auf. Wer in diesem »Rollen-Glaub e n« lebt, wird sich selbst als
etwas beinahe beliebig Formbares ansehen.

Wihrend ein Mensch im Modus des sNatur-Selbstbezugs« seinen momentanen
Charakter als einen natiirlich gegebenen und faktisch unverinderlichen Zustand
ansieht, ist demgegeniiber der Modus des >Kunst-Selbstbezugs< aus dem Potential
bestindiger Verinderung heraus begriffen, sei diese nun gewollt und selbst initiiert
oder durch den Wechsel dufierer Umstinde nétig geworden. Entsprechend fassen
in FW 356 die beiden Worte >sNatur< und >Kunst« verkiirzt in sich zwei verschiedene
Haltungen zum eigenen Selbst zusammen. Die Moglichkeit dieser Gegeniiberstel-
lung allerdings wird erst durch die Motivebene des Schauspielers bedingt.

Woher die genannten Beziige stammen, lisst uns der Text sehr konkret nach-
vollziehen. Bekanntlich hat Nietzsche an den Griechen deren umfassende Einge-
bundenheit in die vielfiltigsten kulturellen Kontexte geschitzt. Den Dramendich-
ter etwa beschreibt er in Das griechische Musikdrama bewundernd als Pentathlos, als
marathonischen Finfkimpfer, der zugleich »als Dichter und Musiker, in der Or-
chestrik und der Regie, zuletzt als Schauspieler produktiv begabt« gewesen sein

130

miisse.”® Wenn den Griechen in FW 356 die Uberzeugung zugeschrieben wird, Al-

leskénner zu sein, rekurriert das auch auf die Tatsache, dass die griechische Kultur

130 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 523.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

— freilich in ihrem Rahmen - eine Kultur politischer, beruflicher, musischer, sport-
licher Multitalente gewesen ist.”" Wenn Nietzsche zusitzlich betont, die Griechen
»machten, wie bekannt, Schritt fiir Schritt eine wunderliche und nicht in jedem
Betracht nachahmenswerte Verwandlung durch: sie wurden wirklich
Schauspielerg, so weist er damit auf einen in der Tat erstaunlichen kultur-
geschichtlichen Befund hin. Denn die attischen Biirger selbst betitigten sich als
Schausteller anlisslich der zahlreichen stidtischen Feste — wie sie ja simtlich auch
politische, juristische und religiése Amter innehatten. Als Musiker, Singer, Tinzer
oder Schauspieler traten die Midnner im Rahmen der Dionysien und Lenden auf,
d.h. sie selbst bestritten die Dithyramben-, Tragédien- und Komédienagone. Es ist
diese besondere Konfiguration der griechischen Kultur, die die von Nietzsche gezo-
genen Verbindungslinien zwischen der praktisch-theatralen Schauspielerfahrung,

131 Nicht nur rekrutierten sich im 5. Jahrhundertv. Chr. simtliche politische Amter, Richter, Rats-
mitglieder und Tempelpriester in wechselndem Turnus aus den Reihen der attischen Blrger,
auch samtliche Tatigkeiten der Chorsinger, Tanzer und Schauspieler bei den Festumziigen
und kiinstlerischen Wettbewerben wurden von ihnen ausgefiihrt. Es gab daher kein Exper-
tentum fiir diese Bereiche, in dem Sinne, dass nur entsprechend Qualifizierte zur Ausiibung
der Geschifte zugelassen wurden, vielmehr konnten sich besonders befahigte Biirger starker
profilieren als andere und es war geradezu eine Pflicht der Biirger, sich am politischen und
kulturellen Leben nach Kréften zu beteiligen. Der Tragodiendichter Sophokles etwa hatte
nicht nur als Heilpriester des Halon den Asklepios-Kult in Athen eingefiihrt und 443/42 das
Amt des Schatzmeisters (Hellenotamias) inne, sondern diente auch zusammen mit Perikles
im Samischen Krieg ab 441-439 als Flottenbefehlshaber. Im Jahr zuvor hatte er mit Antigo-
ne, einer der wenigen uns (iberlieferten Tragodien, den attischen Wettbewerb gewonnen.
Aufgrund der Quellenlage wird angenommen, dass gerade dieser Gewinn ihm das Amt des
Strategen im Samischen Krieg einbrachte —so weit war das kulturelle Selbstverstindnis der
Athener in seinen Teilbereichen verwoben, dass das erfolgreiche Abschneiden beim Tragé-
dienagon zu hohen politischen Amtern berechtigen konnte. Von einigen seiner Stiicke ist
zudem bekannt, dass Sophokles darin als Schauspieler auftrat und seine sportlichen wie mu-
sischen Talente sollen schon frith Aufsehen erregt haben.

132 Anlésslich des Dithyrambenagons, der den Tragodienwettkimpfen vorangestellt war, tra-
ten aus den zehn Stadtteilen Athens je ein Manner- und ein Knabenchor gegeneinander an.
Ebenso setzten sich die den Tragddien- und Komdédienagon bestreitenden Choreuten (Tanz
und Gesang) und Schauspieler aus den mannlichen Biirgern Athens zusammen. Der zweite
Festtag war dem Wettstreit von bis zu fiinf Komddien vorbehalten. Der darauffolgende Tra-
godienwettkampf dauerte drei Tage, an denen jeweils eine Tetralogie (drei Tragédien und
ein Satyrspiel) aufgefiihrt wurde. Daran beteiligt waren zur Zeit des Sophokles 15 Choreu-
ten plus 3 Schauspieler und auch eine nie konkret genannte Anzahl an Musikern. Ob etwa
bei einer Tetralogie stets dieselben Sanger und Schauspieler auftraten, was eine aufleror-
dentlich hohe Belastung bedeutet hitte, oder ob jeder Teil mit anderer Besetzung gespielt
wurde (was durch die verwendeten Masken problemlos méglich gewesen wire), ist nicht
abschliefiend festzustellen. Kurzum, die stadtischen Dionysien samt Dithyrambenagon und
Komodien- sowie Tragddienagon benétigten jahrlich mehrere Hundert Schausteller (Musi-
ker, Sanger, Tanzer, Schauspieler) und diese waren die attischen Biirger selbst.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

16

Masken denken - in Masken denken

der politischen Form der Demokratie, einem variablen Selbstbild, sowie beruflicher
und lebensgestalterischer Vielseitigkeit argumentativ plausibel erscheinen lassen.

Das zentrale Motiv des Abschnittes FW 356 ist also der Schauspieler als eine
Art Archetypus oder Exempel fiir den Menschen. Damit ist dem Umstand Rech-
nung getragen, dass es eine unleugbare Nihe gibt zwischen Schauspielern und
dem, was als das Menschliche bzw. als dem Menschen zugehérig empfunden wird.
Einerseits erzihlen Schausteller der verschiedensten theatralen Darstellungsfor-
men, indem sie Menschen oder mit dem Menschlichen spielen: Mit ihren Kérpern
und Stimmen, mit Marionetten und anderen Figuren stellen sie Menschen vor, um
ihrem Publikum Geschichten iiber Menschen zu erzihlen.” Andererseits ist der
Mensch stets auch als ein Wesen begriffen worden, dem das Spielen elementare Be-
schiftigung ist — vom Kinderspiel iiber Gesellschaftsspiele wie Dame oder Schach
und agonalen Sportspielen bis zum fiktiven wie realen Rollen-Spiel.®* Dabei iiber-
schneiden sich mitunter funktional die Bereiche und Techniken solcher Spielfor-
men, nicht zuletzt des professionellen Schauspielens, mit der Lebenswirklichkeit
eines jeden Menschen. Solche Schnittpunkte betreffen bekanntlich die Anforde-
rungen an das gesellschaftliche Miteinander. Doch in gleichem Mafe zihlen auch
Vergniigungen hinzu, wie sie etwa Maskenbille, Festumziige und Spiele zu Fast-
nacht tiber Jahrhunderte hinweg geboten haben und wie sie moderne Varianten
bieten, z.B. Rollenspiele oder die vielfiltigen Formen von Laien- und Improvisati-
onstheater. Nicht nur scheint es den Menschen Vergniigen zu bereiten, Schauspie-
lern bei threm Tun zuzusehen — auch betitigen sie sich in diversen Spielformen
selbst als Akteure.

Nietzsche thematisiert nun diese Durchdrungenheit des Lebens von den Phi-
nomenen des Schauspielerischen und spitzt sie einerseits auf die oben genannten
kiinstlerisch-theatralen Titigkeiten der Griechen zu (»sie wurden wirk-
lich Schauspieler«). Andererseits wird mit dem Begriff des Schauspielers
dessen Ubertragbarkeit auf den Menschen als Verwandlungspotential nahegelegt.
Schauspieler-Sein ist daher nicht einfach eine Titigkeit neben anderen, sondern
wird Teil der conditio humana schlechthin. Denn: »jedes Mal, wenn der Mensch an-
fingt zu entdecken, inwiefern er eine Rolle spielt und inwieweit er Schauspieler
sein kann, wird er Schauspieler«. Verweilen wir kurz bei diesem erstaunli-
chen Satz, der auf den Anfang des Aphorismus zuriickweist. Dort war der einmal
angenommene Beruf ein Garant fiir den festen Charakter, solange er nicht als Rolle
in Betracht kam — nur dadurch konnte >aus Kunst<>Natur« werden. Sobald aber der
Mensch begreifen witrde, dass das berufliche und gesellschaftliche Leben auf be-
stimmten Schemata basiert, wobei kodifizierte Anforderungen etwa den Beruf wie

133 Vgl hierzu die Ausfithrungen von Gerda Baumbach: Schauspieler. Historische Anthropologie
des Akteurs. Band 1: Schauspielstile, Leipzig 2012.
134 Vgl. Johan Huizinga: Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg 1956.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

eine vorab festgeschriebene (Theater-)Rolle prigen, sobald also ein Wissen um die
Ablosbarkeit dieser Rolle vom Einzelnen dominierte, witrden Menschen, so sugge-
riert Nietzsche, es sich rasch in verschiedenen Rollen und damit als >Schauspieler<
einzurichten verstehen. Nun wird das Modell der »Vorherbestimmungc, das es je-
dem erlaubte, an den ihm zugewiesenen festen Platz in der Gesellschaft zu glau-
ben, ersetzt durch den von Nietzsche so benannten»Rollen-Glaubeng der
die Moglichkeit mehrerer Rollen zulisst und beférdert. Wie bereits erértert, stehen
in Nietzsches Argumentation menschlicher Charakter und individuelles Selbstver-
hiltnis, berufliche Praktiken sowie die Konstitution der Gesellschaft und deren po-
litische Verfasstheit in einem engen, wechselseitigen Verhiltnis. Diese Reziprozitit
spiegelt sich in der konstellativen Verbindung der verschiedenen Motive wider. Ge-
rade der theaternahen Semantik (Rolle, gutes Spiel, Schauspieler) kommt dabei die
Aufgabe zu, die Motivbereiche miteinander zu verkniipfen.

Aus den bisherigen Uberlegungen sollte hervorgegangen sein, dass auch in die-
sem Aphorismus der Begriff des Schauspielers und Schauspielens aus dem Bereich
des Theaters heraus- und in soziale sowie psychische Kontexte iibertritt. Eben-
so steht die in kritischer Absicht noch mit Wagner verbundene, fatale Wirkung
des Schauspielers auf die Massen hier nicht im Vordergrund. Das funktionale Ele-
ment, auf das hin der Schauspieler in FW 356 zugeschnitten wurde, ist das der
menschlichen Moéglichkeit zu Verwandlungen, wodurch eine Vielheit und Variabi-
litit des Charakters bedingt wird. Nietzsche scheint diese Entwicklung weniger
neutral aufzuzeichnen, als er ihr sowohl positive wie auch negative Seiten antrigt.
Daher rithrt der seltsam anmutende Gegensatz zwischen den euphorisch begrif3-
ten Potentialen des Europier- und Rollenglaubens (»wo jeder mit sich versucht,
improvisirt, neu versucht, mit Lust versucht«) und dem Lamento einer Gegen-
wartsanalyse: »Aber was ich firchte [...], wir modernen Menschen sind ganz schon
auf dem gleichen Wege«. Diese von Demokratie geprigten »interessantesten und
tollsten Zeitalter [...], in denen die >Schauspieler¢, alle Arten Schauspieler, die ei-
gentlichen Herren sind«, kennzeichnen eben auch einen Verlust von Stabilitit und
Dauerfihigkeit.”

Eines mag an der Argumentation jedoch noch mehr erstaunen: Nietzsche hat
sich an anderer Stelle vehement gegen begriffliche Dichotomien und das Kon-
zept von Gegensitzen ausgesprochen, die die Geistesgeschichte seit Jahrhunder-

135 Vor allem an diesem Punkt unterscheidet sich meine Interpretation wesentlich von Armin
Thomas Miiller: Die »freie Gesellschaft«als>holzernes Eisen«: Gesellschaftliche Perspektiven
Europas im Abschnitt 356 von Nietzsches Frohlicher Wissenschaft. In: Marco Brusotti; Mi-
chael McNeil; Corinna Schubert; Herman Siemens (Hg.): European/Supra-European. Cultu-
ral Encounters in Nietzsche’s Philosophy, Berlin/Boston 2020, S.151-168. Miiller geht davon
aus, dass bei Nietzsche sowohl der Begriff des Schauspielers als auch der der Demokratie
stets negativ besetzt seien. Ihm entgeht die im Text vorhandene feine Abwagung der mit
den demokratischen Entwicklungen einhergehenden Problemen und Chancen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

n7


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

n8

Masken denken - in Masken denken

ten bestimmen. »Mag nimlich auch die Sprach e, heifdt es in dem bekann-
ten Abschnitt JGB 24, »hier wie anderwirts, nicht iiber ihre Plumpheit hinauskéon-
nen und fortfahren, von Gegensitzen zu reden, wo es nur Grade und mancher-
lei Feinheit der Stufen giebt«.® Nun ist nicht nur der hier besprochene, sondern
es sind auch zahlreiche andere Abschnitte uniibersehbar von Gegensatzstruktu-
ren gepragt. Wollte man also die Annahme vermeiden, Nietzsche sei hinter diese
bedeutsame Erkenntnis zuriickgefallen, miissen andere Erklirungs- und Interpre-
tationsstrategien gefunden werden. FW 356 durchziehen gleich mehrere seman-
tische Gegensatz-Komplexe, die zwischen einzelnen Worten ausgetragen werden:
So sind beispielsweise die »Baumeister« in »festeren, beschrinkteren Zeitaltern«
gegen die »Schauspieler« der »demokratischen Zeitalter« gestellt. Erstere kenn-
zeichnet »Dauerfihigkeit« in Beruf, Rolle und Charakter, im Material des »Steins«
versinnbildlicht, der Pline fiir Jahrtausende und dem Menschen Sinn als Teile eines
Baus zu geben vermochte, sofern sie nur »fest« wiren. Letztere kennzeichnet das
Spiel mit der Vielheit ihrer Rollen, Berufe und Fahigkeiten, sie sind >Alleskdnner<
und gleichen eher dem Paradox eines »hélzernen Eisens«.™’

Diese tatsichlich diametral strukturierten Komplexe reprisentieren jedoch,
genauer besehen, zwei verschiedene Haltungen zu einer dritten, iibergeordneten
Sache, die ich mit den Worten >Selbstbezug« und >Selbstverhiltnis« einzufangen
versucht habe. Als dominierendes Motiv bildet es den Hintergrund, vor dem die
gegensitzlichen Positionen jeweils abgeglichen und zueinander in Beziehung ge-
setzt werden. Das Aufstellen von Gegensitzen dient also vorrangig dazu, ein ganz
anderes Thema in seinen (hier historisch) verschiedenen Facetten zu erfassen.
Mit der oben erérterten Differenzierung eines monopolaren Selbstbezugs, der auf
dem Glauben an immerwihrende Festgefiigtheit beruht und der dem polypolaren
»Rollen-Glauben« entgegengesetzt ist, habe ich versucht, das Relationsgefiige
nachzuvollziehen. Nietzsches Strategie zielt darauf ab, zwar offensiv mit sprach-
lichen Gegensatz-Konzepten zu arbeiten, sie aber gleichzeitig auf mancherlei

136 JGBII, 24, KSA5, S. 41.

137 Der Aphorismus endet mit einer Anspielung auf eine seit der Antike bekannte contradictio in
adjecto: »Freie Gesellschaft?Ja! Ja! Aber ihr wisst doch, ihr Herren, woraus man die baut? Aus
hoélzernem Eisen! Aus dem beriihmten hoélzernen Eisen!« (FW 356, KSA 3, S.597). Die Figur
derantiken Rhetorik (g16npo§UAov, etwa:>Eisenholz<) bezeichnet die grundsitzliche Unmog-
lichkeit eines Arguments. Als Verspottung der ambivalenten Verheiflung einer »freien« Ce-
sellschaft bekraftigt sie die These, dass der in Demokratien heraufkommende Schauspieler-
Typus als Birger kaum dazu geeignet sei, einen stabilen Gesellschafts-Bau zu gewéhrleisten.
Im Hintergrund kénnte zudem Schopenhauers Kant-Kritik stehen, die sich gegen dessen ra-
dikalen Ethikbegriff wendet: »Es ist doch wohl handgreiflicher Widerspruch, den Willen frei
zu nennen und doch ihm Gesetze vorzuschreiben, nach denen er wollen soll: —>wollen soll!c
—holzernes Eisen!« (Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, 4. Buch, § 53,
Frankfurt a.M./Leipzig 1996, S. 377).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Weise zu entschirfen und damit als dogmatisch-bipolare Ausschlussprinzipien
unwirksam zu machen. Beispiele fiir diesen besonderen Umgang mit der nicht
zuletzt logischen Kategorie des Gegensatzes wiren etwa die Positionierung der
»Herrenmoral« gegen die »Sklavenmoral«,”® oder auch von »Gesundheit« gegen
»Krankheit«,”® wobei die Argumente in Richtung einer graduellen Vereinbarkeit
des nur scheinbar Gegensitzlichen zielen. Entsprechend gibe es nicht einen
Zustand >krank, der das komplette Gegenteil des Zustands >gesund« wire, son-
dern das Kranke und das Gesunde werden als Umschlagen des Einen in das
Andere sichtbar und schaffen Ubergangszeiten, in denen klare Grenzziehungen
unmoglich sind - das Wort »Genesung« spielt hier eine grofie Rolle. In einem
dhnlichen Sinne werden in der Genealogie der Moral Herren- und Sklavenmoral erst
als voneinander distinkte, historische Konzepte entworfen, um dann als inner-
psychische Tendenzen der Selbstermichtigung oder Fremdzuschreibung beide
zugleich Einzug in die Seelenwelt des modernen Menschen zu finden. Andernorts
bezweifelt Nietzsche nicht nur die Existenz von Gegensitzen iiberhaupt, speziell

41 sondern

der moralischen Werte,*® oder des Gegensatzes von wahr und falsch,
er nimmt auch eine prinzipielle Gleichzeitigkeit von Gegensitzlichem an,™* sowie

die historische und kulturelle Bedingtheit der Wahrnehmung von Gegensitzen.'

2.2.4. Das Problem des Schauspielers als Problem der Dichter und
Philosophen

Dass Nietzsche die Philosophiegeschichte als eine (fatale) Geschichte der Dogma-
tik und insofern der Tyrannei der Wahrheit beschreibt, ist bekannt. Dass damit
allerdings in der Konsequenz ein Problem angezeigt ist, worin die Philosophen in
die Nihe nicht allein der Dichter, sondern auch der Schauspieler riicken, ist selten
betont worden. Sowohl Dichter als auch Schauspieler stehen mit ihren Tatigkeiten
im Zeichen des Erfindens anderer Welten. Dem Modell des idealen Staates in der
Politeia, wie es Platon von seinem Protagonisten Sokrates entwickeln l4sst, gilt das
Metier der Dichter und Schauspieler bekanntlich als fiir eine staatliche Institution

138 Vgl. die Erste Abhandlung: »Gut und Bose«, »Gut und Schlecht« der Genealogie der Moral.

139 Vgl. die Vorrede zur zweiten Ausgabe der Frihlichen Wissenschaft von 1886.

140 JGB2,KSASs, S.16.

141 Vgl. etwa JGB 34: »]a, was zwingt uns iiberhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften
Gegensatz von >wahr«und >falsch« giebt? Genligt es nicht, Stufen der Scheinbarkeiten anzu-
nehmen und gleichsam hellere und dunklere Schatten und Gesammtténe des Scheins [...]7«
(JGB 34, KSA 5, S. 53f.).

142 Etwain dem Ausspruch des Ecce homo: »Abgerechnet namlich, dass ich ein décadent bin, bin
ich auch dessen Gegensatz.« (EH, weise, 2, KSA 6, S. 266).

143 So sei von den Griechen in der Bewunderung des Odysseus »der Gegensatz von Scheinen
und Sein gar nicht gefiihlt und also auch nicht sittlich angerechnet« worden, was Nietzsche
zu dem Ausruf veranlasst »Gab es je so griindliche Schauspieler!« (M 306, KSA 3, S. 224).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

n9


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Masken denken - in Masken denken

denkbar ungeeignet und der Erziehung abtriglich. Einerseits, so die Argumenta-
tion, schaffen Dichter und Schauspieler lediglich Abbilder von Abbildern und seien
dadurch noch weniger wert als Tischler oder andere Handwerker.'** Andererseits
sei das Tragddienspielen ebenso wie der Besuch von Theatervorstellungen »ein Ver-
derb fiir die Seelen der Zuhorer«, weil dabei nicht nur edle Tugenden verhandelt
und das im Leben Erstrebenswerte dargestellt wiirde, sondern eben auch Unbeson-
nenheit und emotionale Ausbriiche." Indem Dichter wie Schauspieler von alter-
nativen Wirklichkeiten erzihlen, zeigen sie mogliche Erfahrungsriume, die sich
notwendig parallel oder quer zur >Realitit« bewegen. Genau durch diese Distanz
aber kénnen sie die Wirklichkeit kommentieren, kénnen ihre Elemente aufneh-
men, sie zuspitzen oder vertiefen, nacherzihlend variieren oder parodieren, kurz-
um, sie vermehren auf diese Weise die moglichen einzunehmenden Positionen.
Nicht zwingend muss sich das im Bereich der vollends utopischen Gattungen ab-
spielen, sondern es geniigt allein der Effekt der Vervielfiltigung von Realitit. Weil
es Wahrheit im strengen Sinne nur geben kann, wenn auch die umgebende, wahr-
nehmbare Wirklichkeit eine moglichst unverbriichliche Einheit bildet, wird dieser
Einheit jede alternative Positionierung potentiell gefihrlich. Damit sind Schau-
spieler wie Dichter mindestens seit der in der Politeia niedergelegten Polemik ein
Argernis fiir diejenigen Philosophen, die sich der unbedingten Wahrheit verpflich-
tet haben. Folgerichtig wird solchen Kiinsten dann als Komplizen der Phantasie
eine untergeordnete Stellung zugewiesen, weil sie allenfalls zur erbaulichen Unter-
haltung taugen. Ihre mégliche komplementire Funktion gerit dabei genauso aus
dem Blick, wie der prinzipielle Eigenwert der Kiinste als kulturelle Errungenschaf-
ten. In der Politeia kulminiert diese geringschitzende Haltung darin, die darstel-
lenden Kiinste aus der idealen Stadt rigoros auszuschlieRen, weil ihre die Vernunft
stérenden und dagegen die Leidenschaften beférdernden Effekte als erwiesen gel-
ten.

Nietzsches Texte selbst — das sollte bereits deutlich geworden sein — sind weit
davon entfernt, ein kohirentes Bild des Schauspielers zu zeichnen, weil gerade der

144 Vgl. Platon: Politeia, 394b—396e sowie 595a—598d. Die Einwinde, die Sokrates im Dialog ge-
gen die Dichter und Schauspieler vorzubringen weif3, ahneln den Vorwiirfen, die andernorts
(z.B. im Sophistes und Gorgias) den Sophisten gemacht werden. Indem in der Politeia glei-
chermafen exemplarisch wie blasphemisch der Ubervater der Dichtung, Homer, daraufhin
befragt wird, welche konkreten Auswirkungen seine in den Epen présentierten Kenntnisse
Uber Kriegskunst und Politik denn in der Realitat gezeitigt hatten, wird die Argumentati-
on auf die Spitze und ins Absurde getrieben (Politeia, 599c—600d). Dass Platon selbst seine
philosophischen Schriften im Allgemeinen, wie auch die Politeia im Besonderen, ebenso in
Dialogen und Reden des Sokrates, also in dichterischer Form, vorgelegt hat, stellt diesbe-
zlglich ein denkwiirdiges Faktum da, das nicht nur die Kritik an Homer zu konterkarieren,
sondern auch die Invektiven gegen die Kiinste zu unterlaufen geeignet ist.

145 Platon: Politeia, 595b.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Begriff >Schauspieler« in den verschiedensten Kontexten und unter verschiedens-
ten Vorzeichen verwendet wird. Sowohl als Bezeichnung der Theaterschauspieler
mit Bezug etwa zur griechischen Antike oder zu Nietzsches Gegenwart ist das Wort
prisent, wie als Metapher fiir Unaufrichtigkeit und zur Bezeichnung verschiedener
menschlicher Fihigkeiten, etwa sich zu verwandeln, zu verstellen und mit Optio-
nen seiner selbst zu spielen. Daher ist keinesfalls von einem Bewertungsmuster
auszugehen, das eindeutig in eine positive oder negative Richtung wiese. Der Be-
griff bietet auf diese Weise eine Projektionsfliche, anhand derer — durch das Be-
tonen der jeweils zutreffenden Aspekte aus dem Bedeutungsgefiige >Schauspieler<
- bestimmte Themen verhandelt und veranschaulicht werden kénnen.

Ich habe gezeigt, dass das Problem des Schauspielers bei Nietzsche mit min-
destens drei Momenten verkniipft ist. Charakterisiert ist es also 1.) durch seine
Wirkung auf die Massen, 2.) durch Verwandlungsfihigkeit und die damit einher-
gehende Irritation und Pluralisierung der Charakter-Konzeption und 3.) durch das
Problem der Liige und des Scheins. Anhand dieser drei Aspekte ist nun auf die un-
gewohnliche Beziehung einzugehen, die Nietzsche zwischen Philosophie und den
Verstellungskiinsten der Dichtung und der Schauspielerei herstellt. Verkiirzt und
zugespitzt kénnte man formulieren, das Gemeinsame von Philosophie und Dich-
tung sei es, eine Wortkunst zu sein. Mit bestimmten Elementen des Schauspielens
aber will Nietzsche die Philosophie zukiinftig aus erkenntnistheoretischen Griin-
den verbunden wissen, namlich im Hinblick auf die Fihigkeit zu den vielfiltigsten
Verwandlungen.

Dass man seit den Ursprungszeiten des Denkens dem Verhiltnis zwischen
Wirklichkeit und Dichtungen mit Skepsis begegnet, wird von Nietzsche an ver-
schiedenen Stellen hervorgehoben. Schliefilich sei es mitunter »fiir eine Wahrheit
gefihrlicher, wenn der Dichter ihr zustimmt, als wenn er ihr widerspricht! Denn
wie Homer sagt: >Viel ja liigen die Singer!« -«

Wird nun der Philosoph in die gefihrliche Nahe des Dichters geriickt, wandelt
er schon nicht mehr auf geraden Pfaden zur Wahrheit. Er nutzt dann die Sprache,
um iber die Umwege von Erzihlungen und Anspielungen, Veranschaulichungen,

146 FW 84, KSA 3, S. 442. Der Aphorismus reflektiert in duflerst raffinierter Weise die Eigenart
derSprache zunichst fritherersaberglaubischer<Zeitalter, durch Reime, Verse und Rhythmen
sich die Welt gefligig zu machen. Dabei ist der Ursprung der Poesie im Blick. Gegen Ende des
Abschnittes wird eingerdaumt, dass noch heute selbst ein Weiser »gelegentlich zum Narren
des Rhythmus« werde, weil »er einen Gedanken als wahrer empfindet wenner
eine metrische Form hat und mit einem gottlichen Hopsasa daher kommt« (FW 84, KSA 3,
S.442). Begriindet wird diese der wissenschaftlichen Erkenntnismethode zuwiderlaufende
Tendenz damit, »dass immer noch die ernstesten Philosophen, [..] sich auf Dichter-
spritche berufen, umihren Gedanken Kraft und Glaubwiirdigkeit zu geben« (ebd.). Da-
nach beschliefst der Abschnitt, das Gesagte in performativer Ausfiihrung demonstrierend,
mit dem oben zitierten Wort Homers.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Masken denken - in Masken denken

Sinnbildern, Fabeln und Parabeln ein verzweigtes Netz von Geschichten und Aus-
sagen zu errichten, in dem Wahrheitsverweise von Erfindungen nicht zu trennen
sind. Wird ein Philosoph aber Schauspieler, so miisste sich dieses ohnehin gefihr-
liche Verhiltnis zur Sprache noch einmal potenzieren. Denn wihrend die Dichter
allein durch die geschriebene Sprache als dem ihnen zur Verfiigung stehenden Mit-
tel liigen, gelten Schauspieler als Liigner in noch umfinglicherem Sinne, denn sie
sliigen« mit ihrem ganzen Korper. Sie verstellen und verwandeln sich in verschiede-
nen Lebenssituationen — ob als Abhingige unter Zwang und gleichsam unbewusst
oder als professionelle Bithnenschauspieler im theatralen Kontext.

Indem nun Nietzsche umfassende Selbst-Verwandlungen zum wichtigsten
Mittel der Erkenntnis erklirt, ist erneut und in radikaler Weise einem der Haupt-
protagonisten der abendlindischen Philosophie der Vertrag aufgekiindigt: Dem in
sich ruhenden Subjekt, dessen Selbstverstindnis das eines autonomen, sich selbst
transparenten Akteurs ist, scheint einmal mehr das Vertrauen entzogen. Dem
entgegen steht eine neue, dem postontologischen Subjektmodell komplementire
Erkenntnispraxis, deren methodische Ausrichtung durch verschiedene Augen zu
blicken und sich gelegentlich den Themen und Problemen anzuverwandeln rit. In
welchem Sinne das zu verstehen ist und wie es vonstattengehen soll, ist im Folgen-
den zu erdrtern. Nachdriicklich betont werden muss freilich, dass diese Position
einem besonderen, emphatischen Verstindnis von Philosophie geschuldet ist:
Die tiefere Erkenntnisfihigkeit wird dort vermutet, wo Gedanken nicht blof als
gedachte, sondern als erlebte und empfundene Phinomene verstanden werden.
Eine nochmalige Steigerung erfihrt es in der Vorstellung, die rechte Philosophie
beginne dann, wenn es moglich, ja notwendig ist, ihr gemif3 zu leben und sie nicht
lediglich niederzuschreiben.’¥” Bereits in der Geburt der Tragodie priludiert die be-
treffende Methode, indem Nietzsche zwischen den Herstellungsbedingungen von
Dichtung und Dramatik unterscheidet:

Im Grunde ist das aesthetische Phdnomen einfach; man habe nur die Fahigkeit,
fortwihrend ein lebendiges Spiel zu sehen und immerfort von Geisterschaaren
umringt zu leben, so ist man Dichter; man fiihle nur den Trieb, sich selbst zu ver-
wandeln und aus anderen Leibern und Seelen herauszureden, so ist man Drama-
tiker.4®

Wihrend also, Nietzsches Rekonstruktion gemif3, der erzihlend Dichtende sich
von den Charakteren seiner Dichtung umgeben sieht und seine Beobachtungen

147 Vgl hierzuJames Conant: Das Exemplarische bei Emerson und Nietzsche. In: Christian Ben-
ne; Enrico Mller (Hg.): Ohnmacht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2014,
S.207-225.

148 GT8,KSA1,S. 60f. Anlasslich der»Geisterschaaren« hatte es zuvor geheifien, »dass der Dich-
ter nur dadurch Dichter ist, dass er von Gestalten sich umringt sieht, die vor ihm leben und
handeln und in deren innerstes Wesen er hineinblickt.« (Ebd.).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

nur noch niederzuschreiben braucht, wohnt demgegeniiber dem Dramatiker ein
Drang zu fortwihrenden Selbstverwandlungen inne. In diesem Zustand und in
Gestalt dieser anderen personae, in die der Dramatiker sich kraft seiner Imagina-
tion verwandelt hat, entstehen dann die dramatischen Dialoge. Der Dichter hort
im Geiste die Figuren reden und sieht ithr Handeln als ein Beobachter, weshalb
seine Sprache eine beschreibende, erliuternde sein kann. Der Dramatiker hinge-
gen »ist« seine Figuren gleichsam selbst, er handelt und redet im Geiste als seine
Figuren. Auch wenn die angefiithrte Charakterisierung literarischer Produktions-
bedingungen im Werk Nietzsches fiirderhin keine Rolle mehr spielt, so ist dennoch
die Ahnlichkeit des spiter entworfenen Bildes und Selbstverstindnisses des Phi-
losophen mit dem Modell des Dramatikers verbliiffend. Wie zu zeigen sein wird,
besteht fiir Nietzsche ein wesentlich konstitutives Moment auch des Philosophen
darin, zu Verwandlungen befihigt zu sein.

2.2.5. Eine neue Erkenntnispraxis: Die »Kunst der Transfiguration«

Die ersten Ausfithrungen zum hier zu diskutierenden erkenntnispraktischen Mo-
dus datieren bereits aus den Jahren 1878-80, der Zeit der Niederschrift von Mensch-
liches, Allzumenschliches. Nietzsche gelingt mit diesem Buch ein philosophisches De-
biit, in dem viele der in den Folgejahren erneut aufgenommenen Themen priludie-
ren, das aber in weiten Teilen weder die stilistische Reife noch die argumentative
Konsequenz der spiter entstehenden Schriften erreicht. Dennoch sind Zeugnisse
der frithen Tendenz eines Denkens auffindbar, das sowohl die Bedingungen der
Moglichkeit als auch die qualitativen Maf3stibe von Erkenntnis problematisiert.
Folgende Zitate sollen das belegen:

Philosophisch gesinnt sein. —Gewdhnlich strebt man darnach,
fiir alle Lebenslagen und Ereignisse eine Haltung des Gemiithes, eine Gat-
tung von Ansichten zu erwerben, —das nennt man vornehmlich philosophisch ge-
sinnt sein. Aber fiir die Bereicherung der Erkenntnis mag es héheren Werth ha-
ben, nicht in dieser Weise sich zu uniformiren, sondern auf die leise Stimme der
verschiedenen Lebenslagen zu horen; diese bringen ihre eigenen Ansichten mit
sich. Sonimmtman erkennenden Antheil am Leben und Wesen Vieler,indem man

sich selber nicht als starres, bestindiges, Eines Individuum behandelt.'#*

149 MA 1618, KSA 2, S.349. Auch in der Frohlichen Wissenschaft wird diese Verbindung zwischen
Erkenntnis und Charakter-Variabilitit gezogen. Zwar sei moralisch oft eine Starrheit von An-
sichten im Zeichen der Selbsttreue gefordert worden, die »alles Wechseln, Umlernen, Sich-
Verwandeln in Verruf«bringe, doch sei dies gerade »fiir die Erkenntniss
die allerschadlichste Art des allgemeinen Urtheils«, da den Erkennenden auszeichne, »in Be-
zug auf Alles, was inuns fe st werden will, misstrauisch zu sein« (FW 296, KSA 3, S. 537).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access

123


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Masken denken - in Masken denken

Sich selber verlieren. —Wenn man erst sich selber gefunden hat,
muss man verstehen, sich von Zeitzu Zeitzu verlieren —unddannwiederzu
finden: vorausgesetzt, dass man ein Denker ist. Diesem ist es ndmlich nachtheilig,
immerdar an Eine Person gebunden zu sein."°

Wihrend der erste Abschnitt die Umkehrung einer fiir tiblich angenommenen Hal-
tung nahelegt, indem unterschiedlichen Situationen nicht in vereinheitlichender
Absicht zu begegnen, sondern ein Nutzen aus ihrer Verschiedenheit zu ziehen sei,
stellt der zweite Abschnitt Erkenntnisgewinn durch produktiven >Selbstverlust« in
Aussicht. Beide Aphorismen sehen jedoch einen klaren Vorteil darin, zu Erkennt-
niszwecken von der eigenen Person Abstand nehmen zu kénnen, um zuerst sich
selbst und in der Folge das Erkennen in andere Sichtweisen, Lebenslagen, Wesens-
ziige, Stimmen und Ansichten hinein zu erweitern. Auflerordentlich bemerkens-
wert ist das schon hier ausgefiithrte Motiv, nach dem die Voraussetzung fiir die be-
vorzugte Erkenntnishaltung in einer wie auch immer gearteten Verwandlung des
Erkenntnissubjekts besteht. Von itbergeordneter Bedeutung ist zundchst nicht die
Fihigkeit zu logischem Denken, zum Erwerb von Wissen durch verstehende Lek-
tire, oder zum Auswendiglernen. Dies alles mag in einem zweiten Schritt wich-
tig sein, scheint aber auf einer eher allgemein-unpersénlichen Ebene stattzufin-
den. Doch auch die etwa mit Marcus Aurelius, Augustinus von Hippo oder René
Descartes verbundene Methode der Introspektion wird nicht als maf3geblich er-
wihnt. Was Nietzsche demgegeniiber hier und andernorts eindringlich betont, ist
die Bereitschaft zum aktiven Mit- und Nachvollziehen des Anderen (als des nicht-
Eigenen), ist mithin ein Mafd an Verwandlungsfihigkeit, wie es auch fiir Dramati-
ker veranschlagt wurde. Zwischen den extremen Polen einer Apotheose des Allge-
meinen (Naturwissenschaft, unpersénlicher Wissenserwerb) und einer Apotheose
des Singulidren (die absolute Gewissheit des ego cogito) sucht Nietzsche nun keines-
falls einen vermittelnden dritten Weg, sondern entwickelt eine neue erkenntnis-
praktische Position. Selten tritt sie uns so pointiert zusammengefasst entgegen,
wie im folgenden Abschnitt aus der Frihlichen Wissenschaft:

Der Seufzer des Erkennenden. —»Oh iiber meine Habsucht! In
dieser Seele wohnt keine Selbstlosigkeit, —vielmehr ein Alles begehrendes Selbst,
welches durch viele Individuen wie durch seine Augen sehen und wie mit
seinen Hinden greifen mochte, —ein auch die ganze Vergangenheit noch zu-
riickholendes Selbst, welches Nichts verlieren will, was ihm (iberhaupt gehéren
konnte! Oh iiber diese Flamme meiner Habsucht! Oh, dass ich in hundert Wesen

150 MA I, WS 306, KSA 2, S. 689. Vgl. FW 305: »Denn man muss sich auf Zeiten verlieren kénne,
wenn man den Dingen, die wir nicht selber sind, Etwas ablernen will.« (FW 305, KSA3, S. 543).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

wiedergeboren wiirde!« — Wer diesen Seufzer nicht aus Erfahrung kennt, kennt

auch die Leidenschaft des Erkennenden nicht.™

Sein Anliegen kleidet der Abschnitt in den emphatischen Ausruf einer >der Erken-
nende« genannten Figur. Diese wortliche Rede hat gegeniiber einer niichternen
Erérterung des Themas den Vorteil, es sprachlich auf eine persénliche Ebene zu
heben: Der Erkennende spricht von sich selbst und seufzt itber seine Habsucht.
Dabei ist die Figur des Erkennenden gleichzeitig umfassend, indem es eine Be-
zeichnung Vieler ist und nicht eines Individuums, wie figiirlich konkret. Denn es
ist nicht einfach jeder Mensch in jeder beliebigen Situation gemeint, sondern, wer
erkennt, d.h. die Menschen, insofern sie Erkennende sind.”” Die Bedeutung des
Waunsches, als Erkennende nicht in erster Linie objektives Wissen zu erwerben oder
die Vivisektion des eigenen Selbst zu betreiben, sondern ganz sinnlich »durch vie-
le Individuen wie durch seine Augen sehen und wie mit seinen Hinden
greifen« zu wollen,™ ist oben erliutert worden. Selbst die Beschiftigung mit der
Historie wird dem Erkennenden zur Inspiration, ausgehend von den Sichtweisen
der Vergangenheit die eigenen Perspektiven nochmals zu erweitern. Inmitten die-
ser Erfahrungen wiinscht der Erkennende mit einem leidenschaftlichen Ausruf,
er mége doch »in hundert Wesen wiedergeboren« werden.”* Artikuliert als hab-
stichtiges Begehren, das sich um des reicheren Erkenntnisgewinns willen in Alles
zu verwandeln strebt, unterstreicht Nietzsche mit seiner Wortwahl die affektive
Verfasstheit des Erkennens.

In der Genealogie der Moral wird die Metapher der Vieliugigkeit erneut aufge-
griffen und als anstrebenswerte Erkenntnispraxis wie folgt formuliert:

Es giebt nur ein perspektivisches Sehen, nur ein perspektivisches »Erken-
nenund je mehr Affekte wir iiber eine Sache zu Worte kommen lassen, je
mehr Augen, verschiedne Augen wir uns fiir dieselbe Sache einzusetzen wis-

151 FW 249, KSA 3, S. 515. Vgl. auch M 533, worin die Wahrnehmungsfihigkeiten zweier Kiinstler
beschrieben und als Bereicherung fiir die Erkenntnis dargestellt werden: »Hatten wir doch
erst das Auge dieses Schauspielers und dieses Malers fiir das Reich der menschlichen See-
lenl« (M 533, KSA 3, S.305). In FW 143 schliefilich wird der gesellschaftliche und erkennt-
nistheoretische Wert des Polytheismus gegeniiber dem Monotheismus hervorgehoben: »Im
Polytheismus lag die Freigeisterei und Vielgeisterei des Menschen vorgebildet: die Kraft, sich
neue und eigene Augen zu schaffen und immer wieder neue und noch eigenere: sodass es fiir
den Menschen allein unter allen Thieren keine ewigen Horizonte und Perspektiven giebt.«
(FW 143, KSA 3, S. 491; Hervorhebung C.S.).

152 Vgl. zum Topos der Figurenrede im Allgemeinen das Kapitel 2.3 und speziell zur Kategorie
dersangekiindigten Rede«das Kapitel 2.3.1.

153 FW 249, KSA3,S. 515.

154 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

125


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

126

Masken denken - in Masken denken

sen, um so vollstandiger wird unser »Begriff« dieser Sache, unsre »Objektivitat«
sein.'®

Sowohl das Wort »Begriff«, als auch das der »Objektivitit« sind zwischen Anfiih-
rungszeichen gesetzt, um zu verdeutlichen, dass ihnen eine andere Sinnebene als
die iibliche verliehen wurde. In welchem neuen Sinne der Begriff als Triger ei-
ner variablen und vielschichtigen Bedeutungsarchitektur verstanden werden soll,
ist bereits ausgefiithrt worden. Doch der Begriff einer »Objektivitit« ist nicht we-
niger voraussetzungsreich. Dass es sich dabei keinesfalls um das positivistische
Ideal einer das Erkenntnissubjekt ausklammernden Wissenschaftlichkeit handelt,
ist Thema des gesamten Abschnittes. Nietzsche will den Begriff der Objektivitit,
mit einem Seitenblick auf Kant und Schopenhauer, eben »nicht als >interesselose
Anschauung« verstanden« wissen, sondern im Gegenteil:

[Alls das Vermogen, sein Fiirund Wider in der Gewalt zu haben und
aus- und einzuhingen: so dass man sich gerade die Verschiedenheit
der Perspektiven und der Affekt-Interpretationen fiir die Erkenntniss nutzbar zu
machen weiss."®

Es ist dies eine eher unorthodoxe Anforderung an den Erkennenden, die eigenen
Urteile, Geschmicker, Griinde, Vorlieben, Vorurteile und Abneigungen — also die
eigene Perspektive — mal gelten zu lassen, mal zu vernachlissigen. Als Methode
dient sie aber dazu, andere Perspektiven an sich selbst nachvollziehen und gerade-
zu miterleben zu konnen. Im Sinne eines Gegenentwurfs zum wissenschaftlichen
Ideal entpersoénlichter Objektivitit, stellt dieses neue Verstindnis von Objektivi-
tit vielmehr eine Potenzierung des Subjekts dar, das sich in »verschiedne Augen«
hinein vervielfiltigt: Durch diese verfigt es iiber Mittel und Wege zur Erkenntnis,
die ihm mitder »Verschiedenheit der Perspektiven« auch eine Verschie-
denheit von sich selbst beibringen.”” Das Ideal ist also Differenz (nicht Identitit)
und eine Differenzierung der Perspektiven. Erkenntnis wird auf diese Weise als
ein Potenzieren der Interessen gegen die >Interesselosigkeit< entworfen, ferner als
ein Vervielfiltigen von Affekten und damit von Interpretations-Moglichkeiten ge-
gen den Ausschluss der Sinnlichkeit und drittens als ein Aufsuchen gerade des
Verschiedenen, Differenten und Differenzierten, statt der Reinheit einer einzigen
Perspektive.

Auch einen zweiten Aspekt der die neue Objektivitit erméglichenden Erkennt-
nispraxis gilt es mit einzubeziehen: Wenn einerseits verschiedene Augen den po-
lyperspektivischen Blick auf eine Sache erméglichen sollen, ist ebenso die Rede

155 GMIIl, 12, KSA5, S. 365.
156 GM Il 12, KSA 5, S. 364f.
157  Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

davon, mehrere »Affekte [...] iiber eine Sache zu Worte kommen« zu lassen.’® Hier
ist der Riickgriff auf die subjekttheoretische und erkenntnispraktische Analogie fir
das Verstandnis hilfreich: Denn ein Grundgedanke von Nietzsches Subjektkonzep-
tion ist es, dass im nur vermeintlich sich gleichbleibenden Subjekt etwa Triebe und
Interessen, Affekte und Instinkte sich bestindig abtauschen, dass sie miteinander
um >Herrschaft< ringen und wechselnd die Oberhand gewinnen, aber genauso oft
ihren Mit- und Gegenspielern nachzugeben und sich folglich unterzuordnen ha-
ben. Diesem dynamischen Prinzip entspricht auf der Seite der Erkenntnispraxis
ganz offenkundig das Ansinnen, dem jeweils an die Oberfliche getretenen Affekt
gewissermaflen ein Rederecht einzuriumen: Ist schon der Mensch keine unver-

briichliche Einheit, sondern ein »Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte«,”’

$0
werden mit der Vielgestaltigkeit seiner divergenten Gemiitsregungen auch unter-
schiedliche Ansichten iiber eine Sache korrelieren. Wenn Nietzsche dem Erkennen-
den durch viele Augen zu blicken rit und mehrere Affekte zu Wort kommen sollen,
wird hier ein prinzipieller Wert fir die Erkenntnis erst dem Ensemble gerichte-
ter Auflerungen als Ausdruck einer ungefihren Gleichzeitigkeit verschiedenarti-
ger Blickrichtungen und divergenter Affektformen beigemessen. An diesem Punkt
konvergieren die beschriebene Erkenntnispraxis und die in Kapitel 1.3.2 entwickel-
te konstellative Begriffsarchitektur von Nietzsches Texten, wonach an einem Be-
grift durch Konstellation mit anderen Begriffen verschiedene Semantiken aktuali-
siert werden.

Mit der Ablehnung des wissenschaftlichen Prinzips, das zur Herstellung von
Objektivitit die groftmdogliche Neutralisation des erkennenden Subjekts vorsah,
geht bei Nietzsche eine Aufwertung gerade des Personlichen einher. Daher besteht
auch kein Gegensatz zwischen dem beschriebenen Erkenntnisethos und einer au-
Rergewohnlichen, herausragenden Personlichkeit, weil gerade sie dazu befihigt
sei, Vieles in sich aufzunehmen. Solchen Philosophen fehle deshalb

jede unpersoénliche Theilnahme aneinem Problem der Erkenntniss: wie
sie selber durch und durch Person sind, so wachsen auch alle ihre Einsichten und
Kenntnisse wieder zu einer Person zusammen, zu einem lebendigen Vielfachen,
dessen einzelne Theile von einander abhdngen, in einander greifen, gemeinsam

erndhrt werden, das als Ganzes eine eigne Luft und einen eignen Geruch hat.'®®

Hier verbindet sich nun das Modell des Menschen als Subjekts-Vielheit, sowie sei-
ne dynamische Organisation mit dem neuen erkenntnispraktischen Modell, dessen
Potential im Verstirken und Ausnutzen eben jener Vielheit der Masken und Per-

158 Ebd.
159 JGB12,KSAs,S. 27.
160 MAII KSA 2, S. 625f.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

127


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

128

Masken denken - in Masken denken

1.*! Dieses Thema klingt auch an anderer Stelle an, beispiels-

spektiven liegen sol
weise in JGB 212, wo »der Philosoph [...] Etwas von seinem eignen Ideal« verrate,
wenn er festlege: »dies eben soll Gr 6 s s e heiflen: ebenso vielfach als ganz, eben-
so weit als voll sein kénnen«.** Im Widerspruch zum modernen Zwang zum Spe-
zialistentum miisse ein Philosoph »die Grosse des Menschen, den Begrift >Grossex
gerade in seine Umfinglichkeit und Vielfiltigkeit, in seine Ganzheit im Vielen«
entwerfen.'® Vielfiltig zu sein, gewissermafen als Gegenentwurf zur einfiltigen
Dogmatik, wird nun das Ethos des Erkennenden schlechthin. Dabei ist jedoch eine
tibergeordnete, harmonisierende Metaperspektive ein fiir allemal ausgeschlossen.
Strukturiert anhand der bereits fiir die Schauspieler-Problematik herausgestellten
drei thematischen Bereiche, soll im Folgenden die Charakterisierung von Nietz-
sches erkenntnispraktischem Modell unter Zuhilfenahme entsprechender Textstel-
len abgerundet werden.

1. Vielheit durch Verwandlung Das beschriebene Vorgehen, zum Zweck der Erkenntnis
verschiedene Perspektiven einzunehmen und sie in einem bestimmten Sinne >zu
sein¢, um ihre Positionen an sich selbst erfahrbar zu machen und damit woméglich
ein tieferes Verstindnis zu erlangen, korreliert also mit einem zeitweiligen Abse-
hen und Abstandnehmen von der eigenen Person. Schliefilich gilt: »Das Lernen
verwandelt uns, es thut Das, was alle Ernihrung thut, die auch nicht bloss erhilt«<
—: wie der Physiologe weiss«.’* Es liegt auf der Hand, dass eine solche Ansicht
mit dem von Nietzsche so emphatisch hervorgehobenen pluralen, dynamischen

161 Bereits Friedrich Kaulbach: Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, K6In/Wien1980,
hatsich mit der perspektivischen Erkenntnismethode auseinandergesetzt (S. 59-130). Jedoch
fithren sie eventuelle Perspektiven ihrerseits auf einen iibergeordneten Standpunkt zuriick.
Zwar betont Kaulbach den prinzipiellen Wert verschiedener, vielfaltiger Perspektiven auf
dieselbe Sache (vgl. ebd. S. 75), jedoch will er wiederum die Hierarchie einer teleologischen
Struktur als Giitezeichen eingesetzt wissen, in der eine (iberholte Perspektive zugunsten
einer besseren aufgegeben und gleichsam >iiberwunden<werde. Erst im Denken eines sol-
chen »Aufstiegs auf der Leiter zu hoheren und souverdneren Standpunkten« realisiere sich
der freie Ceist (ebd. S.77). Auch Volker Gerhardt: Die Perspektive des Perspektivismus. In:
Nietzsche-Studien, Bd. 18, Berlin 1989, S. 260-281 besteht auf einem der Perspektivenvielfalt
zugrunde gelegten und »im Erkennen und Handeln angelegten Anspruch auf Einheit« (ebd.
S.279). Vgl. dagegen Zittel: »Wenn Nietzsche zufolge die Welt als Summe der von ihrjeweils
aus subjektiven Perspektiven vorgenommenen Interpretationen verstanden werden kann,
so findet der je eigene Standpunkt seine Beschrinkung und Relativierung im Konflikt mit
den anderen Positionen und dies gerade nicht im Sinne lbersittlicher Autonomie« (Claus
Zittel: Asthetisch fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie. In: Nietzsche-Studien, Bd.
32,2003, S.103-123, hier S.117).

162 JGB 212, KSA5,147.

163 Ebd.S.146.

164 JGB 231, KSA 5, S.170.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Menschenbild korreliert (vgl. hierzu Kapitel 4.1). Es scheint sich also um die Inten-
sivierung und Fruchtbarmachung eines ohnehin vorhandenen Effekts zu handeln:
Wenn der Mensch schon eine Pluralitit von Trieben und Affekten, von langfris-
tigen Einfliissen und momentanen Befindlichkeiten ist, so mag es zweckdienlich
sein, diese >Natur« des Menschen fiir die Erkenntnis nochmals zu verstirken und
deren Mechanismen gezielt zu forcieren. Hierzu fihig zu sein, avanciert nun zur
Anforderung zumindest an zukiinftige Philosophen. Entsprechend summiert Jen-
seits von Gut und Bdse im Abschnitt 211 »Vorbedingungenc, die zur »Erziehung des
wirklichen Philosophen« dienlich seien:

[Elr muss selbst vielleicht Kritiker und Skeptiker und Dogmatiker und Historiker
und tiberdies Dichter und Sammler und Reisender und Rithselrather und Moralist
und Seher und »freier Geist« und beinahe Alles gewesen sein, um den Umkreis
menschlicher Werthe und Werth-Gefiihle zu durchlaufen und mit vielerlei Augen
und Gewissen, von der Héhe in jede Ferne, von der Tiefe in jede Hohe, von der

Ecke in jede Weite, blickenzu k6 nn e n.'®

Bemerkenswert ist hier die Formulierung, man miisse die aufgezihlten Titigen
durchaus »selbst [...] gewesen sein« — was sich ganz ausdriicklich von einem rein
wissenschaftlichen Ansinnen unterscheidet, iiber etwas genaue Kenntnisse zu er-
werben und diese zu systematisieren. Ein solches aktiv-lebendiges, sinnlich-kon-
kretes Nachvollziehen verschiedenster Positionen und Perspektiven (Skeptizismus,
Dogmatik, Historik, Moral etc.) oder Fihigkeiten (Dichten, Ritselraten, Reisen etc.)
sei notwendig, damit ein moglichst umfangreicher Horizont der menschlichen
Wertschitzungen ausgemessen werden konne. Schon allein der Begriff »Werth-
Gefiihle« verdeutlicht den eminent mimetischen Anspruch, gilt es doch, die mit
verschiedenen Wertungen einhergehenden Gefithlswelten auszuloten, nicht aber,
sie etwa bloR aus der Distanz heraus zu erkliren. Insgesamt mégen gewisse Paral-
lelen zur Arbeit von Kiinstlern, namentlich Schauspielern, auch fiir Nietzsche nicht
abwegig gewesen sein, weil hierbei ein geradezu plastisches Einfithlungsvermogen

165 JGB 211, KSA 5, S.144. Vgl. auch M 432, wo die Offenheit der wissenschaftlichen Methode
angemahnt wird: »Wir mussen versuchsweise mit den Dingen verfahren [..]. Dieser redet
mit den Dingen als Polizist, jener als Beichtvater, ein Dritter als Wanderer und Neugieri-
ger.« (M 432, KSA 3, S. 266). Schulz stellt bei Nietzsche eine »Perspektive der Wertschitzung
als unabdingbarer anthropologischer Voraussetzung« fest und restimiert: »Bei ihm sind Sein
und Wert auf eine so urspriingliche Weise miteinander verschrinkt, daf eine neutrale fakti-
sche Bezugnahme auf die Welt undenkbar erscheint.« (Reinhard Schulz: Nietzsche und Rorty.
Zwei Metaphysikoppositionen. In: Renate Reschke (Hg.): Zeitenwende — Wertewende. Inter-
nationaler Kongrefs zum 100. Todestag Friedrich Nietzsches. Nietzscheforschung, Sonder-
band 1, Berlin 2001, S.165-169, hier S.168).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

129


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

130

Masken denken - in Masken denken

erforderlich ist.*® Auf eine solch erkenntnisliisterne Weise »beinahe Alles gewesen
[zu] sein, gilt — und das ist nicht minder erstaunlich — sodann als grundlegen-
de Voraussetzung fir den besonderen Auftrag dieses Philosophen-Typus, nimlich
»dass er Werthe schaffe«! Entsprechend wird das Aufgabenprofil kurz
darauf mit Nachdruck formuliert: »Die eigentlichen Philosophen
aber sind Befehlende und Gesetzgeber: sie sagen sso soll es
seinl¢, sie bestimmen erst das Wohin? und Wozu? des Menschen«.’®® An dieser
Stelle erhilt das Modell des sich vielerlei Augen, Hinde und Zeiten bedienenden
Erkennenden, des die eigene Vielfiltigkeit auskostenden Philosophen ein klar um-
rissenes Ziel: neue Werte zu erschaffen.

Mit dhnlichem Bedeutungsumfang, doch anderer Motiv-Zusammenstellung
fokussiert ein Abschnitt der Frohlichen Wissenschaft dieses Thema. In ihm sind die
Motive der »grofien Gesundheit¢, Umfinglichkeit und eines neuen Ideals verbun-
den. Selbst das Erschaffen von Werten klingt in den Worten vom spielenden Geist,
von iiberwundenem und neu entstehendem Ernst an, die den Abschnitt beschlie-
8en. Was an dieser Stelle jedoch im Vordergrund stehen soll, ist die Beschreibung
derer, die der >grofien Gesundheit« bediirfen:

Wessen Seele darnach diirstet, den ganzen Umfang der bisherigen Werthe und
Wiinschbarkeiten erlebt [...] zu haben, wer aus den Abenteuern der eigensten Er-
fahrung wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des Ideals zu Muthe ist,
insgleichen einem Kiinstler, einem Heiligen, einem Gesetzgeber, einem Weisen,
einem Gelehrten, einem Frommen, einem Wahrsager, einem Gottlich-Abseitigen
alten Stils: der hat dazu zuallererst Eins nothig, die grosse Gesund-
heit - eine solche, welche man nicht nur hat, sondern auch bestindig noch

166 Vgl. etwa M 533, wo es heifdt: »Was errath und sieht ein Schauspieler Alles, wenn er einen
anderen spielen sieht! [...] Wie anders wieder sieht ein Maler auf einen vor ihm sich bewe-
genden Menschen! [...] Hitten wir doch erst das Auge dieses Schauspielers und dieses Malers
fiir das Reich der menschlichen Seelen!« (M 533, KSA 3, S. 305).

167 JGB211,KSA5,S.144. Im Aphorismus JGB 289 wird das Motiv des Philosophen als Vieldugiger
aufgegriffen, wenngleich der Ton aufgrund der Wortwahl scherzhafter daherkommt. In ei-
ne Verbindung mit erkenntnistheoretischen Uberlegungen gebracht, wird der Fall »gesetzt,
dass ein Philosoph immer vorerst ein Einsiedler war«. In seiner Hohle sei er »zum Hohlenbar
oder Schatzgriber oder Schatzwéchter und Drachen« geworden und zweifle darum, »ob ein
Philosophsletzte und eigentlichec Meinungen (iberhaupt haben k 6 nn e, ob bei ihm nicht
hinterjeder Hohle eine tiefere Hohle liege« (JGB 289, KSA5, S. 234). Tatsachlich kann eine Par-
allele gezogen werden zwischen der explosionsartigen Vervielfaltigung von Namen, die den
Philosophen Beschreibungsebenen hinzufiigen und ihrer ebenso vervielfachten Perspekti-
ven der Erkenntnis und Interpretationsebenen (die Hohle hinter jeder Héhle). Der Aphoris-
mus endet denn auch auf provokante Weise mit den Worten: »Jede Philosophie verbir gt
auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein Versteck, jedes Wort auch eine Maske.«
(Ebd.). Ausfiihrlicher zu diesem Abschnitt vgl. Kapitel 3.

168 JGB 211, KSA 5, S.145.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

erwirbt und erwerben muss, weil man sie immer wieder preisgiebt, preisgeben

muss! ..

Hervorzuheben wire wiederum die Wortwahl, wonach mit einer bestimmten Wis-
sensdimension eine Art ihrer Aneignung korreliere, die vorzugsweise im >Erle-
ben< und der »eigensten Erfahrung« bestehe. Ganz ausdriicklich sind hier Begriffe
gewihlt worden, die das Ausmaf} des Persénlichen gegeniiber wissenschaftlicher
Neutralitit hervorheben und statt objektiver Distanz ein gewisses Maf} an Invol-
viertheit geradezu einfordern. Die nun folgende Aufzihlung verschiedener Identi-
titen, Tatigkeiten und Zuschreibungen bestitigt das erkenntnispraktische Modell
der Perspektiven-Vielheit und verdeutlicht gleichzeitig Nietzsches Sprachpolitik:
wie auch in JGB 211 wird dort, wo es inhaltlich um das Hervorheben einer Vielheit
von Positionierungen geht, auch eine Vielheit von Worten zur Veranschaulichung
aufgeboten. Es sind gewiss nicht zufillig Subjektnamen bzw. Bezeichnungen fir
Akteure, erdffnet sich damit doch ein Identifikationsraum fiir die Leserinnen und
Leser.

Zuletzt wird eine notwendige Vorbedingung fir die Erweiterung des Erfah-
rungsspektrums aufgestellt: Was die Umfinglichkeit des Erkennenden und seinen
>Durst«nach Erfahrungen letztlich erst ermdglicht, sei eine dynamisch verstandene
»grosse Gesundh eit«.'° Bereits die Vorrede zur zweiten Auflage der Frih-
lichen Wissenschaft von 1886 hatte diese Problematik auf das Philosophieren selbst
bezogen und den biblischen Begriff der »Transfiguration« als Verwandlungsfihig-
keit in Anspruch genommen:

Ein Philosoph, der den Gang durch viele Cesundheiten gemacht hat und immer
wieder macht, ist auch durch ebensoviele Philosophien hindurchgegangen: er
kann eben nicht anders als seinen Zustand jedes Mal in die geistigste Form
und Ferne umzusetzen, diese Kunst der Transfiguration is t eben Philosophie.”

169 FW 382, KSA3,S. 636.

170 Ebd. Dieseist freilich nichtein einmal erreichter Zustand, sondern einimmer wieder gesund-
Werden, ein bestindig neues Erwerben von Cesundheit als Bewegung, die auch das Krank-
seinin der als notwendig erachteten Selbstpreisgabe voraussetzt. Der besprochene Aphoris-
mus tragtdennauchdenTitel»Die grosse Gesundheit«Hierldsstsich tibrigens
sehr gut das Entstehen neuer semantischer Verbindungen im Umgang mit einem Begriff
beobachten: Nietzsche pragt die Wortgruppe»grosse Gesundheit«und legt ent-
gegen der mit dem Wort verbundenen Erwartung sofort fest, dass eine solche >Gesundheit«
eben nichtals stabiler Zustand des>Gesund-Seins<zu verstehen sei. Im Wort der Gesundheit
als>grofRer Gesundheitcsind also das Krankwerden und Kranksein, das Genesen und wieder
Gesundwerden als wesentliche Merkmale mit einbezogen. Eine solche >grofRe Gesundheit«
isteben stark genug, um sich immer wieder erneutin ihrer Verfasstheit zu irritieren und sich
aufs Spiel zu setzen.

171 FW Vorrede, 3, KSA 3, S. 349. Zur Transfiguration unter dem Gesichtspunkt von Kunst, Philo-
sophie und Leben, die aus der erzihlten Genese und Genesung des >freien Geistes< aus den

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

131


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

132

Masken denken - in Masken denken

2. Wirkung auf die Masse Wie gezeigt wurde, ist ein mafigeblicher Kritikpunkt, den
Nietzsche gegen den >Schauspieler Wagner«vorzubringen hat, die gefihrliche Wir-
kung von dessen Musik auf das Publikum und damit auf die Massen. Indes wer-
den auch Biicher fiir ein Publikum geschrieben und wenngleich ihre Wirkungswei-
se eine andere ist, wird sie von Nietzsche nicht minder effektvoll veranschlagt.'”*
Einmal publiziert, kann ein Buch zwar potentiell ein Massenpublikum erreichen.
Doch wihrend das Opernpublikum zu Hunderten gemeinsam der Musik lauscht
und darum auch in vergemeinschaftender Weise ihren Effekten unterworfen wird,
seien diese nun wohltuend oder betiubend, sind Biicher auf ein (Massen-)Publi-
kum der Einzelnen gerichtet. Durch die Tatsache, dass man ein Buch in aller Regel
allein liest und sich insofern den darin niedergelegten Gedanken auch allein aus-
setzt, sind die problematischsten Aspekte der Massenwirkung wieder aufgefangen.
Die erste Wirkung eines Buches trifft folglich — selbst bei hoher Auflage — auf den
Menschen als Einzelnen. Dass damit noch nichts iiber dessen Erfolg und Effekt,
tiber die Richtung der Wirkung, itber Verstehen oder Missverstehen gesagt ist, ist
nachrangig angesichts der simplen Tatsache, dass man dabei nicht als Teil eines
Massenpublikums, »dem nivellirenden Zauber der ,gréssten Zahl‘ » unterliegt.'”
Hier stellt sich der Einzelne lesend auf die Probe und bleibt allein, sich selbst und
dem Buch ausgesetzt.

All jene Rhetorik, mit der Nietzsche den Einfluss seiner eigenen Biicher auf
die (zukiinftige) Leserschaft charakterisiert, ist geprigt von luziden Reflexionen
auf mogliche Wirkungseffekte sowie auf die diese erzielenden Mechanismen. Be-
kannt ist u.a. die Rede von den eigenen Schriften als »Angelhaken«,'7
gen und Netze« und als einer »Schule des Verdachts«,"> wobei nicht zuletzt der

als »Schlin-

Topos des Verfithrens und das Wortspiel von Versuch und Versuchung maf3geblich
sind.””® Diese Thematik ist also gleichsam die Kehrseite der bekannten Medaille:
Die Macht der Wirkung, die hinsichtlich des >Schauspielers« Wagner mit so bissig-

Vorreden zu Menschliches, Allzumenschliches | und Il entwickelt wird vgl. Paul van Tongeren:
Die Kunst der Transfiguration. In: Roland Duhamel; Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache
und die Sprache der Kunst, Wiirzburg 1994, S. 84-104. Van Tongeren beriihrt auch kurz das
Problem der Voraussetzungen: »Genauso wie der Kiinstler muss der Philosoph Perspektivist
sein, d.h.: viele Perspektiven einnehmen kénnen, ohne dal dies auf Kosten des Engagements
fiir eine dieser Perspektiven geht« (ebd. S.103).

172 Davon zeugen zahlreiche Abschnitte. Vgl. insbesondere: MA |, 178; MA |, 208; MA II, VM 98;
MA 1l, VM 145; MA Il, VM 152; MA Il, VM 156; M 190; FW 366; JGB 11.

173 FW 368, KSA 3, S.618.

174 EH, Blcher, Jenseits 1, KSA 6, S. 350.

175 MA, Vorrede 1, KSA 2, S.13.

176 »)e abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr musst du noch die Sinne zu
ihr verfithren.« JGB 128, KSA 5, S. 95). »Es ist noch nicht genug, eine Sache zu beweisen, man
muss die Menschen zu ihr auch noch verfithren oder zu ihr erheben.« (M 330, KSA 3, S. 234).
Vgl. auch JGB 42, KSA 5, S. 59; JGB 205, KSA 5, S.133.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

polemischer Ablehnung behandelt wurde, kehrt sich im Falle des Buches in einen
Vorteil um. Vermoge eines Mediums auf Menschen einzuwirken, gilt nun nicht
zuletzt als stilistische Herausforderung und pidagogische Aufgabe.

3. Der Philosoph, ein Liigner? Dass in Nietzsches Schriften die Problematik des
Scheins in Gegeniiberstellung zum >Sein< der Wahrheit und zur philosophischen
Dogmatik einen groflen Raum einnimmt, ist nicht zuletzt durch Hans-Gerd
von Seggern in seiner Studie Nietzsches Philosophie des Scheins (1999) iiberzeugend
dargestellt worden. Diesen ausgesprochen umfangreichen Problemkomplex hier
aufzuarbeiten, kann freilich nicht das Ziel sein, sondern er soll lediglich in Bezug
auf den an dieser Stelle zu verhandelnden Aspekt interessieren. Von Seggern
zufolge entwickelt sich Nietzsches Philosophie des Scheins iiber zwei Stufen: »Der
»Schein< und die >Wahrheit« werden zunichst noch als komplementir gedacht,
wobei dem >Schein«< héhere Dignitit zugestanden wird. Die Universalisierung des
Scheins [..] kann demgegeniiber als eine Radikalisierung bezeichnet werden.«””

Insofern der Philosoph nun einerseits »als Dichter« sich der in ihrer Unzuling-
lichkeit erkannten und aufgrund ihrer Fehleranfilligkeit vorbelasteten Sprache be-
dienen muss (Kommunikation) und er andererseits »als Schauspieler« einen nicht
unerheblichen Einfluss auf andere Menschen ausiiben kann (Prisentation), ist er
in zweifacher Hinsicht in die Mechanismen des Scheins eingebunden.

Wenn fiir den Philosophen »die swahre Welt< endlich zur Fabel« wird, bleiben

178 Das bedeutet, statt absoluter und

ihm immerhin die »Stufen der Scheinbarkeit«.
einander ausschlieRender Werte-Oppositionen, wiirde nun mit fein abgestuften
Kategorien des smehr oder weniger richtig« und >mehr oder weniger falsch« ope-
riert werden. Es ist Nietzsches Verdienst, dass er, wo mancher ein >nur< dazwi-
schenschieben wiirde, gerade diesen wertenden Schritt nicht vollzieht. Mit Bedau-
ern zu sagen, uns bliebe dann nur noch die scheinbare Welt iibrig, hiefde, dieses
Urteil von der Position der Wahrheit aus zu sprechen, die dariiber klagt, um ihr
Vorrecht gebracht worden zu sein.

Ein weiteres Kriterium tritt auferdem hinzu. Wie in Kapitel 3.1 zu zeigen sein
wird, gelten einige der bedeutendsten begrifflichen Entdeckungen der Geistesge-
schichte fir Nietzsche nurmehr als folgenreiche Illusionen: das Subjekt etwa, die
Wahrheit, der freie oder unfreie Wille, Ursache und Wirkung und dergleichen Be-
griffe mehr. Trotzdem ist diese Position radikal verschieden von einem Nomina-
lismus, der annehmen miisste, dass durch die Erkenntnis der Bezeichnungen als

177 Hans-Cerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins, Weimar 1999, S.113. Vgl. zum
Zusammenhang der Scheinproblematik mit Nietzsches Deutung der Welt als Interpretation
auch Josef Simon: Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation. In: Mihailo
Djuri¢; Josef Simon (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, Wiirzburg 1986, S. 62-74.

178 Zitate in Reihenfolge: GD, Fabel, KSA 6, S. 8of. und JGB 34, KSA 5, S. 53.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

133


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

134

Masken denken - in Masken denken

>blof3e« Bezeichnungen ihr Gehalt und Bedeutungsumfang einfach nichtig werde.
Demgegeniiber betont Nietzsche, wie grof3 der Einfluss und wie weitreichend die
Konsequenzen solcher >Fiktionen«< genannten Konzepte auf die Geistesgeschichte
einerseits, auf die Lebenswirklichkeit der Menschen andererseits sind: »Die Falsch-
heit eines Urtheils ist uns noch kein Einwand gegen ein Urtheil«, heifit es diesbe-
ziiglich.” Damit treten andere Wertungsoptionen in den Vordergrund, wie etwa
die lebensforderlichen oder kultursteigernden Effekte von Erkenntnissen. Nietz-
sches Argumentation ist fortan darauf ausgerichtet, sowohl Reichweite als auch
Akzeptanz der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen auszudehnen. In die-

180 stellt sowohl eine

sem Sinne die »Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn,
Umwertung bisheriger erkenntnistheoretischer Positionen, wie eine Gewissenszu-
mutung dar. Geht es doch fortan darum, ein Verstehen fiir kulturelle und wissen-
schaftliche Errungenschaften sowie fiir Positionen der Philosophiegeschichte zu
kultivieren und gleichzeitig deren Verfasstheit als produktive Illusionen auszuhal-

ten.

2.3. Zur Figurenrede

Wir hatten festgehalten, dass das neue Ethos des Erkennenden sich an einer Viel-
heit der Perspektiven, der Erkenntnismodi, der Instrumente und Methoden ori-
entiert. Folglich strebt der Erkennende nicht mehr danach, die singulire und von
einer Seite her vorgenommene Ansicht iiber eine Sache als deren einzige Wahr-
heit auszulegen. Demgegeniiber ist Nietzsches erkenntnispraktisches Modell dar-
auf ausgerichtet, eine andere Art der Objektivitit und einen vollstindigeren Begrift
einer Sache im Zusammentragen vieler unterschiedlicher Perspektiven zu errei-
chen. Dem liegt auch die Uberzeugung zugrunde, dass das Ausfiihren einer Ar-
gumentation oder das Formulieren von Erkenntnissen nur auf dem Boden einer
vorher bereits bezogenen Position moglich ist. Ein neutraler Ort des Denkens, die
von allem abgeldste Metaperspektive ist fiir Nietzsche schlicht eine Erfindung.
Ebenso hatten wir die These aufgestellt, dass diese neue Objektivitit gleichbe-
deutend ist mit einer potenzierten Subjektivitit, insofern sie als die Verlingerung
des (vermeintlich) eigenen Blickes in andere Blicke hinein und folglich als seine
Dispersion konzipiert ist. Dabei gilt es, sich von einer Sache nicht lediglich aus
mehreren Blickwinkeln ein Bild zu machen, sondern als zeitweilig Verwandelte
sie geradezu durch die Augen Anderer wahrzunehmen, sie sich derart anzueignen
und zu erleben versuchen. Eine solche Multiplikation der Erkenntnisperspektiven
vervielfacht den einzelnen subjektiven Standpunkt und fuigt in je eigener Weise

179 JGB 4, KSAs, S.18.
180 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

subjektive Blickwinkel hinzu. Deren jeweilige Voreingenommenbheit, Einseitigkeit,
Interessiertheit, Spezifitit, ihre toten Winkel und charakteristischen Stimmungen
verstirken sich gegenseitig. Ihr Merkmal aber ist das Aufsuchen gerade der radikal
nicht-objektiven, also subjektiven Standpunkte, die noch nicht in einem Allgemei-
nen bzw. einer iibergeordneten, neutralen Sprecherposition aufgegangen sind. In
einer solchen Haltung des Verweigerns von Verallgemeinerung bei gleichzeitigem
Verstirken des (vervielfiltigten) Besonderen liegt das Schliisselmoment der neuen
Objektivitit. Sie ist nur durch die Einbildungskraft des Erkennenden auf der einen
und seinen ordnenden Strukturwillen auf der anderen Seite limitiert. Keineswegs
aber ist sie dabei einer Willkiirlichkeit unterworfen, der man vorhalten kénnte,
ebensogut jede beliebige andere Perspektive reproduzieren zu konnen. Stellt doch
das jeweils aufgeficherte Ensemble der Blickweisen selbst blo eine Auswahl von
Eindriicken oder Imaginationen dar, die ihrerseits eng an den Erkennenden ge-
bunden und in diesem Sinne einem Kompositionsprinzip unterworfen ist. Nietz-
sches ausgewiesenes Ziel ist dabei, das alte Modell wissenschaftlicher Objektivitit
abzuldsen, im mindesten aber, ihm eine neue experimentelle und genuin fiir die
Philosophie fruchtbare Methode hinzuzufiigen, »bei dem die aktiven und interpre-
tirenden Krifte« nun nicht mehr »unterbunden« sein sollen.™

Diese Praxis aber trigt zweierlei maskenspezifische Elemente in sich: Ers-
tens liegt der methodologisch eingeforderten Polyperspektivitit notwendig
die Bereitschaft zum wiederholten Perspektivwechsel zugrunde. Diese Selbst-
Verwandlungen kénnen jedoch nur erreicht werden, wenn die >eigene<, d.h. die
zuallererst naheliegende, die sselbst-verstindliche« als dem Selbst zuerst ver-
standliche Perspektive eine Zeitlang mindestens zuriickgestellt oder aber insoweit
modifiziert wiirde, dass ein Durchspielen anderer Perspektiven méglich wird. Es
liegt daher nahe, die faktische Praktikabilitit einem Denkmodell zuzuschlagen,
durch das ein solcher Spielraum zunichst erst einmal hergestellt werden und
dessen Dynamik den Wechsel von Positionen und Positionierungen garantieren
kann. Hier ist auf eine grundsitzlich analoge Struktur zwischen Nietzsches
Subjekt- und seinem Erkenntnismodell hinzuweisen: In gleichem Mafe wie der
Mensch in seiner konstitutiven Vielheit ohne ein eigentliches und bestindiges Zen-
trum (und ohne die Annahme eines sMaskentrigers<) als eine Irreduzibilitit des
Masken-Ensembles entwickelt werden soll, so scheint auch erst im Zusammenspiel
verschiedener Perspektiven (das sich aber nie in ein >Ganzes«< vervollkommnen
lasst) dem Erkennen Geniige getan zu sein. Das Resultat ist Polyphonie statt
Monotonie, Vieldugigkeit statt Monoperspektivitat. Nicht die Konzentration des
Vielen in eine Einheit oder das Subsumieren verschiedener Einzelereignisse unter
ein Allgemeines ist nun der Maf3stab, sondern die gréfdtmogliche Dissoziation
und das Herstellen von differenten Perspektiven. Zusitzlich wire als ein Effekt

181 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

135


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Masken denken - in Masken denken

der beschriebenen Erkenntnis-Praxis festzuhalten, dass, im gleichen MafRe wie sie
Masken als Erkenntnismethode benétigt, von ihr Masken erzeugt werden, deren
Spuren in den Texten auffindbar sind.

Ein wichtiger Schliissel zum Verstindnis von Nietzsches Texten ist die Einsicht,
wonach den zentralen Themen seiner Philosophie oftmals auch ihre Anwendung
auf der textformalen Seite entspricht. In diesem Sinne eignet den Texten eine per-
formative Ebene, die auf verschiedenartige Weisen und mit sehr unterschiedlichen
Mitteln bestimmte Einsichten zeigt, statt sie erneut zum Gegenstand argumentati-
ver, thesenbasierter Auseinandersetzung zu machen.’®* Diesbeziiglich stellt die Fi-
gurenrede ein ausgesprochen vorbildliches Exempel dar: Mit der Entwicklung einer
neuen Erkenntnispraxis der Polyperspektivitit hat Nietzsche einerseits die thema-
tische Ausfithrung an verschiedenen Stellen geleistet. Diese ist nun andererseits
in einen konkreten Anwendungszusammenhang eingegangen, durch den die in
philosophischer Argumentation oft uibliche autoritire und auktoriale Zentralper-
spektive von einer Polyphonie verschiedener Stimmen und Ansichten durchbro-
chen erscheint. Der Problemkontext, der hier anhand des Schlagwortes der Figu-
renrede thematisiert werden soll, muss in Nietzsches Werk als ebenso weitreichend
erachtet werden, wie er bisher von der Forschung systematisch kaum erschlossen
worden ist."®® Deshalb soll an dieser Stelle die Bedeutung der Figurenrede fiir Nietz-
sches Philosophie aufgearbeitet und es soll argumentativ plausibel gemacht wer-
den, inwieweit dem erkenntnispraktischen Modell eine textuelle Verfahrensweise
entspricht. Dabei steht ebenso im Vordergrund, Wert und Bedeutung der so zahl-
reichen wie vielgestaltigen dramatis personae in Nietzsches Texten darzulegen. Sie
sind die Protagonisten vieler verschiedener Binnen-Erzihlungen, an denen sich
Positionen, philosophische Aspekte, Moralen und Haltungen als komplementire
Polyphonie zeigen, ohne notwendig zu einer Philosophie zusammenzuwachsen.

Dass Nietzsche dabei in eher ungeordneter, ja fast anarchisch zu nennender
Weise seinem aphoristischen Schreiben keine festen Ordnungsprinzipien vorge-
geben hat, ist bekannt. Die Kapitel seiner Biicher umspielen die verschiedenen

182 Vgl. z.B. die Auseinandersetzung von Paul de Man mit Nietzsches Uberlegungen zum Satz
vom Widerspruch und de Mans Ubertragung des Problems in die Sprechakttheorie. Paul de
Man: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche). In: (Ders.): Allegorien des Lesens (ibers. v. Werner
Hamacher u. Peter Krumme), Frankfurt a.M. 1988, S.164-179 und Linda Simonis: Der Stil als
Verfiihrer. Nietzsche und die Sprache des Performativen. In: Nietzsche-Studien, Bd. 31, 2002,
S.57-74.

183 Eine Ausnahme stellt etwa Paul Van Tongeren: Reinterpreting modern culture. An introduc-
tion to Friedrich Nietzsche’s philosophy. West Lafayette 2000 dar. Van Tongeren bezieht sich
jedoch nurauf sehr wenige Textfiguren (z.B. den Wanderer) und interpretiert das Phanomen
insgesamt unter dem Schlagwort von »Nietzsche’s art of concealment« (S. 74 ff), also einer
vorgeblichen Kunstfertigkeit Nietzsches, sich zu verstecken.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Aspekte ihrer Themen eher wie beiliufig, als dass ihnen in threm Aufbau ein strin-
gentes Muster unterliegen wiirde. Dies betrifft auch die entsprechend nur verstreut
aufzufindenden Figurenreden. Es wire beispielsweise ein leichtes gewesen, sich des
Genres des philosophischen Dialogs systematisch zu bedienen, um aus verschie-
denen Blickwinkeln heraus eine Argumentation zu entfalten: An Vorbildern hitte
es, um nur einige zu nennen, vom Sokratesschiiler Platon iiber den Stoiker Seneca
und den Kirchenvater Augustinus bis zum Aufklirer Diderot nicht gemangelt.

Nietzsche aber hat auch die etablierte Form des gelehrten Dialogs nicht in gro-
Rerem Umfang verwendet. Mit einem Blick auf den zweiten Band von Menschliches,
Allzumenschliches kann dies begriindet werden. Die beiden Abschnitte, die dessen
zweites Kapitel Der Wanderer und sein Schatten rahmen, sind einzigartig in Nietz-
sches Texten.”®* Darin wird der fingierte Dialog einer »Wanderer« genannten Fi-
gur mit ithrem »Schatten« vorgefithrt. Zunichst einigen sich beide darauf, dass
der Wanderer dem Schatten Fragen stellen diirfe, wobei sie sich tiber einige Dinge
verstindigen wollen. Danach aber verpflichtet der Schatten den Wanderer auf ei-
ne besondere Verschwiegenheit, indem dieser niemandem mitteilen diirfe, wie das
Gesprich im Einzelnen verlaufen sei, sondern nur, woriiber beide itbereingekom-
men seien:

Der Schatten: Aber die Schatten sind schiichterner, als die Menschen: du wirst Nie-
mandem mittheilen, wie wir zusammen gesprochen haben!

Der Wanderer: Wie wir zusammen gesprochen haben? Der Himmel behiite
mich vor langgesponnenen schriftlichen Gesprachen! Wenn Plato weniger Lust
am Spinnen gehabt hitte, wiirden seine Leser mehr Lust an Plato haben. Ein Ge-
sprach, das in der Wirklichkeit ergotzt, ist, in Schrift verwandelt und gelesen, ein
Gemalde mit lauter falschen Perspectiven: Alles ist zu lang oder zu kurz. — Doch
werde ich vielleicht mittheilen dirfen, wo r it b e r wir iibereingekommensind?

Der Schatten: Damit bin ich zufrieden; denn Alle werden darin nur deine Ansichten
wiedererkennen: des Schatten wird Niemand gedenken.'®

Auf diese erste Unterredung folgen 350 Aphorismen, worauf sich der zweite Teil
des Gesprichs anschlief3t: Es ist Abend geworden und der Schatten verschwin-
det. Durch diese kurze Rahmung werden die Aphorismen als die bereits schriftlich

184 Vgl. MA Il, KSA 2, S.537-539 und S.703-704. Zwei kurze Dialoge zwischen Wanderer und
Schatten rahmen diesen Teil mit seinen 350 Aphorismen. Darunter sind auch die — soweit
ich es iiberblicke — beiden einzigen Abschnitte, die eine Dialogform mit konkreten Namen
verbinden: Einmal reden die Figuren »Schwarzert (Melanchthon)«und »Luther« miteinander
(MAII, WS 66), dann fithren »Der Alte« und eine nach dem Skeptiker »Pyrrhon« benannte Fi-

gur ein geradezu irrwitziges Gesprach tiber den skeptischen Fanatismus (MA II, WS 213).
185 MAII, WS, KSA 2, S. 539.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

137


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Masken denken - in Masken denken

iberarbeiteten und in Textform niedergelegten Einsichten aus dem Gesprich zwi-
schen Wanderer und seinem Schatten ausgewiesen. Auf diese Weise ist nur der
Inhalt dessen, woriiber sie sprachen, dargelegt — wie und in welcher Form die Un-
terredung verlief, aber abgewandelt.

Man kann in der zitierten Stelle einen Hinweis dafiir sehen, dass Nietzsche
die Ausfithrung philosophischer Gedanken in lingeren Dialogen als fragwiirdig
erschien, da die Simulation eines Gesprichs zumindest einer gewissen Meister-
schaft bedarf. Daher das vernichtende Urteil, ein solches sei »ein Gemailde mit
lauter falschen Perspectiven: Alles ist zu lang oder zu kurz.«'®® Konsequenterwei-
se hat Nietzsche die Figurenreden in seinem Werk in Kurzformen verfasst und sie
als zusitzliche Darstellungsform mal zwischen andere Abschnitte platziert, mal in
Aphorismen aufgenommen.

In diesem Kontext nimmt das in Reden und vereinzelten Dialogen verfasste
Buch Also sprach Zarathustra eine singulire Position ein. Es erdffnet einen ganz ei-
genen fiktiven Raum, den neben dem titelgebenden Protagonisten noch weitere Fi-
guren bevolkern. Insofern der Zarathustra eine narrative und erzihlerische Einheit
bildet, miisste die Auseinandersetzung mit diesem Text entsprechend umfangreich
ausfallen. Da an dieser Stelle jedoch die Darstellungsform der Figurenrede insge-
samt zu entwickeln ist, sollen hier nur diejenigen Elemente interessieren, die den
sachorientierten Textfluss gleichsam unterbrechen und stilistische Komplementa-
ritdt erzeugen.

2.3.1. Im Gesprach - Von Einsiedlern, Wanderern und anderen

Als Figurenrede in Nietzsches Texten gilt mir jede Art markierter und in irgendei-
nem Sinne personalisierter Rede. Sie ist sowohl monologisch, wie dialogisch ausge-
fithrt, wobei die Anzahl der am Gesprich beteiligen Partizipanten selten iiber eine
Zweierkonstellation hinausgeht. In einer unten folgenden Topik sollen schlieflich
verschiedene Formen dieser Figurenreden beleuchtet werden. Was man indes auch
fur andere Ausdrucksformen konstatieren und als Zeugnis des Reifeprozesses von
Nietzsches Stil gelten kann, trifft in gleicher Weise auf die Figurenrede zu: Es ist
zu bemerken, dass sie mit den spiteren Schriften hiufiger, ja versierter eingesetzt
und dabei gleichzeitig pointierter ausgeformt wird. Was sich in Menschliches, Allzu-
menschliches und der Morgenrithe eher vereinzelt ankiindigt, scheint bereits ab den
ersten Biichern der Frohlichen Wissenschaft, iber Jenseits von Gut und Bose und die

186 Ebd. Wie der Dialog abschlieRend einzuordnen ist, ob hier tatsichlich ein Schatten das Ge-
sprach begann oder ob es sich um ein Selbstgesprach der Wanderer-Figur handelt—das damit
bestenfalls eine Tagtraumerei, schlimmstenfalls eine Halluzination wire — bleibt letztlich
offen. So bedeutet das gesamte Kapitel die humorvolle Veranschaulichung von Erkenntnis-
prozessen als einer Art, sich selbst zum eigenen Gesprachspartner zu erklaren.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Genealogie der Moral bis zu den spitesten Schriften zu einer reifen Form entwickelt
worden zu sein.'® Noch im ersten Buch von Menschliches, Allzumenschliches lassen
die Titelitberschriften einzelner Abschnitte den Gegenstand der Ausfithrungen er-
kennen. Thematisiert wird dabei etwa »Der Wahrheitssinn des Kiinstlers« oder die
»Dichter als Erleichterer des Lebens«,'®® ebenso wie »Die Zukunft des Arztes«**
und »Die Lust am Erkennen«."° Entsprechend dominiert ein unpersonliches Spre-
cheniiber die Dinge<, vorwiegend in der dritten Person (»man«, »wer, ... der«, usf.).
Dieses bietet zwar den Vorteil von Allgemeingiiltigkeit und die Sicherheit einer eta-
blierten Wissenschaftssprache, doch nur um den Preis von Neutralitit, Anonymitit
und Niichternheit. Mithin handelt es sich dabei, im Sinne Nietzsches gesprochen,
um das Praktizieren der iiblichen Wahrheitsdogmatik, die mit dem Makel der Leb-
losigkeit behaftet ist. An dieser Stelle setzt nun Nietzsches radikale sprachliche
Umstellung an. Insgesamt lisst sich festhalten, dass zu der geldufigen Form philo-
sophischer Darstellung, Aussagen tiber die Dinge mit dem Anspruch weitgehender
Objektivitit zu treffen, weitere Formen hinzutreten, die sich jeweils der Dimension
wortlicher Redemuster bedienen: Dies sind entweder durch Figurentypen markier-
te Positionierungen, von denen aus dann auch wieder >iiber die Dinge« gesprochen
wird — freilich unter anderen Vorzeichen, d.h. von einem bestimmten, eingegrenz-
¥ Oder die Subjektivitit und Konkretheit wird
noch einmal mehr verstirkt, indem die jeweilige Figur von sich spricht und aus

ten, subjektiven Standpunkt aus.

ihrer Sicht erzihlt, wobei sie sich wahlweise in der »wir«- oder der »ich«-Form iu-
Bert.”” Statt also weiterhin lediglich von einem unbestimmten und unmarkierten
Standpunkt aus Aulerungen {iber die Protagonisten der Kulturgeschichte und mit
ihnen verbundene Sachverhalte zu titigen, scheint Nietzsche vermehrt dazu iiber-
gegangen zu sein, zentrale Figuren selbst reden zu lassen. Indem auf diese Weise

187 Wahrend in der Morgenrithe die Figurenreden nur sporadisch vorkommen, konnen die fiinf
Biicher der Frihlichen Wissenschaft ohne Zweifel als dasjenige Werk Nietzsches angesehen
werden, das die meisten Abschnitte in Form von Figurenreden enthalt. In Jenseits von Gut und
Basesind sie dagegen vorrangigin zwei Kapiteln versammelt worden: Wie wenig tiberraschen
duirfte, enthalt das Vierte Hauptstiick: Spriiche und Zwischenspiele einen Grofiteil der Figurenre-
den, gefolgt vom Neunten Hauptstiick: was ist vornehm? In anderen Kapiteln des Buches sind
sie eher selten und verstreut aufzufinden. Die spateren Schriften ab der Genealogie der Moral
liberzeugen weniger mit einer noch weiter erh6hten Quantitat an Figurenreden, als vielmehr
mit Gberragender, auf der Ebene der Schreibstrategie und Stilistik erreichten Qualitidt. Man
denke hierbei etwa an die desauvierende Rede des personifizierten »Erfolg Wagner's«
(WA, 6), an die Parabel von den Limmern und den Raubvégeln (GM |,13) oder an den Dialog,
in dem ein Blick in die dunklen Werkstétten der Fabrikation von Idealen gewagt wird (GM |,
14).

188 MAI, KSA 2, S 142f.

189 MAI KSA2,S. 203.

190 MAI, KSA2,S. 209.

191  Beispiele hierfiir wiren u.a. FW 364, FW 379, FW 380.

192 Vgl. z.B. FW 365.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

139


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Masken denken - in Masken denken

die eher wissenschaftliche Betrachtungsform erginzend erweitert wird, kommen
nun mancherorts die Kiinstler, Dichter, Arzte oder die Erkennenden selbst zu Wort.

Bevor wir nun einzelne solcher Figurenreden auf ihre Mechanismen und Effek-
te hin untersuchen, soll zunichst der funktionale Aspekt der in den Texten pri-
senten Figuren einer eingehenden Betrachtung unterzogen werden. Schlieflich
wird erst durch die jeweilige Figur der Rede gewissermafien ein Gesicht verliehen,
wird erst durch die Figur die Rede personalisiert. Damit zeichnet sie wesentlich
fiir das komplexe Sinngefiige verantwortlich. Die Gestalten, die Nietzsches Tex-
te bevolkern, heifien »Wanderer«, »Einsiedler« oder »Freigeist«, werden als »Nar-
ren«, »Weise« oder »Cyniker« vorgestellt, oder es ergreifen »Limmer«, »Raubvogel«
und »Schlangen« das Wort. Bekannt ist auch der »tolle Mensch« als Verkiinder des
»Todes< Gottes. Doch es dienen auch allgemeinere Bezeichnungen der Charakteri-
sierung und so reden die Figuren von sich als »Immoralisten« und »Erkennende«
oder werden »freie Geister« und »gute Europder« genannt. Hierbei wird deutlich,
dass die Konkretisierung der Figuren auf verschiedenen Ebenen stattfindet, die
sich tber Handlungen, Moralen, Titigkeiten, Geisteshaltungen, Lebenseinstellun-
gen oder Interaktionsformen erstrecken. Diese Konkretion erlangen sie zumeist
durch ihre Benennung als bestimmte Figuren oder durch Selbstbenennung.

In ihrer Eigenschaft als Sprecherfiguren kommt ihnen die Aufgabe zu, vermit-
tels der wortlichen Rede konkrete Aussagen zu treffen oder eine bestimmte Po-
sitionierung kenntlich zu machen. Dabei ist zu betonen, dass diese Aulerungen
unwiderruflich an die jeweilige Sprecherfigur gebunden bleiben. Zusitzlich eig-
net den Figurentypen eine wichtige funktionale Dimension, die als ein Abkiirzen
von Sinnvermittlung beschrieben werden kann: Da mit den verschiedenen Figu-
ren immer auch konkrete Charakteristika verbunden sind, tragen sie Merkmale
mit sich, die ihnen ad hoc eine Form und Identitit verleihen. Sie sind also Abbre-
viaturen, mithilfe derer bestimmte Implikationen und Vorstellungen aufgerufen
werden. Manchmal gleichen sie auch Chiffren, die erst mit einigem Aufwand ent-
schliisselt werden miissen. Die Nihe solcher Figurentypen zu den Erzdhltechniken
von Fabel, Parabel und Gleichnisrede ist nicht allein wegen der mit ihnen verbun-
denen Figurenrede unbestreitbar, sowie der bisweilen dramatischen Grundsitua-
tion.”? Vielmehr eréffnet die eben beschriebene Funktionsweise als Abbreviaturen

193 Zur Geschichte, Theorie und den Konstruktionsprinzipien von Fabeln vgl. die erhellende Stu-
die von Reinhard Dithmar: Die Fabel. Geschichte, Struktur, Didaktik, Miinchen 1988. Auch
Dithmar ist der Uberzeugung, »daf die Fabel episch und dramatisch zugleich ist, da ein
Drama in Kleinstform in einen erzéhlerischen Rahmen gefiigt wird« (ebd. S.194). Die Hete-
rogenitit der Gattung durch eine Definition zu vereinheitlichen, wird jedoch bewusst ver-
mieden: »Eine allgemeingiiltige Definition der Fabel von ihrem Ursprung bis zur Gegenwart
gibt es nicht, da sich jede definitorische Bestimmung an einzelnen Autoren, Epochen oder
Typen der Fabel orientiert.« (ebd. S. 165).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

den Figurentypen eine Vielzahl an Méglichkeiten der Verfremdung, der Distanz-
nahme, der Umstinde und Indirektheit, wobei einem >unmittelbaren< Verstehen
gleichsam Hindernisse in den Weg gelegt werden und es sich daher zu Umwegen
gendtigt sieht, die lediglich dazu zu dienen scheinen, beim Uberwinden der Hiir-
den aus eigener Kraft Erkenntnisse zu erlangen, statt diese fertig vorgesetzt zu
bekommen. Ihr Bezugspunkt ist also der Leser und ihr Kalkil das Spiel. Im Sin-
ne Nietzsches kann wohl auch dies als ein Moment der »fréhlichen Wissenschaft«
gewertet werden.

Weiteren Aufschluss iiber die Deutung von Figurentypen und Figurenrede kann
die Auseinandersetzung G. E. Lessings mit dem Vorkommen von Tierfiguren in
der Fabel geben. Zwar sind — abseits des Zarathustra, der in vielerlei Hinsicht ei-
ne Ausnahme darstellt — nun nicht gerade Tiere die wichtigsten Textfiguren des
Philosophen. Dennoch kann bei Nietzsche durchaus die Kenntnis der Fabeln von
Asop und Luther, von La Fontaine, Gellert und Lessing vorausgesetzt und somit
eine Anlehnung seiner Schreibstrategien an die bekannte Gattung erwogen wer-
den.®* Zusitzlich scheinen die oben entworfenen Ideen zu den Mechanismen der
Figurentypen durch Lessings Uberlegungen bekriftigt zu werden. Im zweiten Ka-
pitel der Abhandlungen iiber die Fabel von 1759, das den Titel Von dem Gebrauche der
Tiere in der Fabel tragt, diskutiert Lessing die Frage, weshalb gerade Tiere die Prot-
agonisten in der Fabel seien. Diesbeziiglich hebt Lessing gegen J. J. Breitinger im
Wesentlichen die »allgemein bekannte Bestandheit der Charaktere« hervor, deren Effekt
es sei, dass ein solcher »Charakter, ohne weitere Hinzutuung, ziemlich aus der Be-
nennung erhellet«.”® Tierfiguren gelten somit als Abbreviaturen, die es vermégen,

194 Davon zeugt etwa ein Abschnitt aus dem Vortrag Sokrates und die griechische Tragéddie von 1871,
worin Asop und Gellert als Fabeldichter benannt sind und der beinah wortgleich in die Ge-
burt der Tragddie ibernommen wurde. Zudem lesen wir in Menschliches, Allzumenschliches eine
knappe Abwandlung der dsopischen Fabel vom Fuchs und den Trauben (MA 11, WS, 244). Dass
Nietzsche die mit Fabeln verbundenen Formeln bekannt sind, zeigen zwei pragnante Passa-
gen. In FW |, 16 werden unter dem Titel »Ueber den Steg.« zunichst einige Gedanken (iber
den Umgang mit schamhaften Personen entwickelt. Danach heif’t es mit einem Wortspiel,
das die tibliche Fabelformel anzitiert: »Doch ich gebe die Moral vor der Geschichte. —«, wor-
aufhin eine kurze, fabelartige Erzahlung von zwei Freunden folgt (vgl. FW I,16, KSA 3, S. 388).
Auch im Zarathustra fragen die Jiinger, nachdem ihnen vom »Biss der Natter« berichtet wur-
de: »Und was, oh Zarathustra, ist die Moral deiner Geschichte?«, woraufhin dieser jedoch
antwortet, dass seine »Geschichte unmoralisch« sei (Za, KSA 4, S. 87).

195 Gotthold Ephraim Lessing: Gesammelte Werke, Band 4. Aufbau Verlag. Berlin/Weimar1968.
S.50f. In einer Fulnote der Herausgeber wird das Wort »Bestandheit« als »Bestindigkeit«
expliziert. Johann Jacob Breitinger (1701-1766) verfasste 1740 seine Critische Dichtkunst, wor-
in er ein umfangreiches Kapitel der Fabel widmet. Wahrend Breitinger argumentiert hat-
te, dass wie Menschen sprechende und handelnde Tiere schlechterdings dem Erreichen von
Aufmerksamkeit dienten, da sie ein Element des Wunderbaren und der Neuheit darstellten,
widerlegt Lessing diese Ansichten und wendet dagegen ein, dass eine solche auf dem Effekt

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 Masken denken - in Masken denken

rasch die gewiinschten Vorstellungen wachzurufen und bieten zusitzlich Vorteile
gegeniiber konkreten Individuen:

Man hort: Britannicus und Nero. Wie viele wissen, was sie héren? Wer war dieser?
Wer jener? In welchem Verhiltnisse stehen sie gegen einander? — Aber man hort:
der Wolf und das Lamm; sogleich weifd jeder, was er héret, und weifs, wie sich das
eine zu dem andern verhilt. Diese Worter, welche stracks ihre gewissen Bilder in

uns erwecken, beférdern die anschauende Erkenntnis [...]."

Dieser Mechanismus ermdéglicht nach Lessing zweierlei. Erstens sei damit ebenso
rasch das Verhiltnis der Tiere untereinander erfasst (und damit der Erzihlung oh-
ne weitere Worte entscheidende Informationen zugefiihrt), woraus sich zweitens
sogar deren Motivation ableiten lieRRe. Lessing nennt als Beispiel »den Fuchs, mit
dessen blof’em Namen wir einen gewissen Charakter verbinden, aus welchem sich
der Grund von der ihm zugeschriebenen Handlung angeben 1488t«.”” Dabei halten
die Tiere der Fabeln in gewissem Sinne die Balance zwischen Allgemeinem und
Besonderem: Denn von >dem« oder >den< Menschen zu handeln, wiirde eine Fa-
bel viel zu allgemein und unbestimmt gestalten, wohingegen einzelne Individuen
(»Britannicus und Nero«) viel zu konkret daherkommen. Lessing schligt daraufhin
zusitzlich die Verwendung solcher Figuren vor, die von Menschentypen abgeleitet
sind und entwirft kurzerhand eine Fabel, in der ein armer Mann von einem Pries-
ter drangsaliert wird. Zwerg und Riese, Priester und armer Mann, wie sie Lessing
fur die Fabel vorschweben, kommen den von Nietzsche eingesetzten Figurentypen
freilich niher als die sonst gebriuchlichen Tiere. Wihrend es Lessing jedoch auf die
moralische Wirkung der Fabel und auf die aus ihr ableitbaren Vorbildfunktionen

des Neuen und Sonderbaren basierende Wirkung keinesfalls lange bestehen bleibe, weil die
Fabeln das Konzept sprechender Tiere als etwas Selbstverstindliches voraussetzten.

196 Ebd.S.51.
197 Ebd. S.53. Uberhaupt scheint Lessing davon auszugehen, dass den Tieren die sie bezeich-

nenden Charaktereigenschaften tatsachlich und von Natur aus zukommen, wihrend ich der
Meinung bin, dass diese selbst einer kulturellen Formung und Konvention unterliegen, die
sich zwar an die Naturbeobachtungen anlehnen (ein Wolf frisst das Lamm), die jedoch in
ihrer Ausdeutung eher der Welt der Menschen als der der Tiere zueigen sind. Dass der Fuchs
slistigeist, Schlange und Eule als>kluge gelten, der Esel dagegen >dummcsein soll, erklart sich
nicht aus natirlichen Anlagen oder Verhaltensweisen. Vielmehr scheint das Verhéltnis der
Tiere zueinander (Fleischfresser als Gefahrder, Pflanzenfresser als potentielle Beute) bzw.
zum Menschen (Esel als Lasttier) und mitunter auch die Physiognomie der Tiere sinnstiftend
zu sein, an denen sich die menschliche Vorstellungskraft, Projektionslust und anthropomor-
phisierende Phantasie entziindet. Auch scheinen diejenigen Tiere, die der Mensch sich aus
verschiedenen Criinden dienst- und nutzbar macht, eher als die >freien< Tiere der Wildnis
mit herabsetzenden Eigenschaften ausgestattet zu werden.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

ankommt,®

stehen bei Nietzsche andere Arten des Erkenntnisgewinns im Vor-
dergrund. Gerade ihr distanzierender Verfremdungseffekt scheint die Figurenrede
fiir Nietzsche attraktiv gemacht zu haben, denn ihre Funktionsweise als szenische
Kleinst- und Dialogform erméglicht einen anderen, unkonventionellen Umgang
mit philosophischen Wahrheiten. Vielmehr als moralgetrinkte Fabeln kénnte man
in den Figurenreden eine erweiternde Abwandlung der Aphorismen-Form sehen,
stellen sie doch die geraffte und pointiert-zugespitzte Inszenierung von Erkennt-
nissen dar. Sie erschopft sich jedoch nicht in der blofien Vermittlung als einer Pri-
sentation oder einem Vorgeben und Vorlegen von Einsichten, sondern ermdglicht
durch die aufgebaute Distanz zu ihrem Gegenstand den Lesern im wahrsten Sinne
des Wortes einen Erkenntnis-Gewinn: Dieser wird ndmlich erst durch ein Deuten
der Figuren erlangt, deren Reden zu interpretieren und deren Verhiltnisse zuein-
ander auszulegen sind. Auch deshalb gibt Nietzsche vorab keine endgiiltigen Er-
klirungen, was solche Figuren wie »der Wanderer«, der »gute Europder, selbst der
»Antichrist« jeweils bedeuten — ist in dieser strukturellen Offenheit doch ein Inter-
pretationsspielraum prifiguriert, durch den sowohl Sinnproduktion wie Definition
im Wesentlichen auf die Seite der Rezipienten verlagert wird. Wihrend philosophi-
sche Texte fiir gewdhnlich aus einer Abfolge von argumenta bestehen, die auf eine
ausformulierte conclusio hinfithren, wird hier demgegeniiber von Erkenntnissen er-
zihlt, werden kleinste (dramatische) Situationen geschaffen, die selbst dann noch
mit groferer Konkretion und Anschaulichkeit ein Geschehen berichten, wenn sie
auf eine Minimalform reduziert erscheinen.

Beziiglich der Figurenrede bei Nietzsche konnen diese Uberlegungen indes um
das Merkmal der doppelten Distanz erweitert werden."® Diese ist einerseits (1.)
die Distanz des Autors zum Text bzw. zum Gegenstand des Textes, indem ihm
nunmehr erlaubt ist, sGedankenspiele« durchzufiithren und sie in Form von Er-
zihlungen zu unterbreiten, statt swahre Meinungen< oder eine Kette von Argu-
mentationen vorzulegen. Auch fillt dabei im Ganzen die zwingende Notwendig-

198 »Die Fabel hat unsere klare und lebendige Erkenntnis eines moralischen Satzes zur Absicht.«
(ebd. S.55).

199 Bereits bei Lessing deutet sich das Problem der Distanz an, wird jedoch im Rahmen der Vor-
zlige von Tierfiguren in der Fabel verhandelt. So argumentiert Lessing, dass dieselbe mora-
lische Erkenntnis als Tierfabel klarer und rascher erreicht wiirde, als wenn diese Fabel von
Menschen handelte, weil Mitleid oder Unwillen den Menschenfiguren gegeniiber zu grof?
seien. Dem Fabeltrick von den sprechenden und handelnden Tieren hingegen gelange es,
mittels der Distanz zwischen ihnen und uns, zu einem von Leidenschaften ungetriibten Er-
kennen vorzudringen: »Nichts verdunkelt unsere Erkenntnis mehr als die Leidenschaften.
Folglich mufd der Fabulist die Erregung der Leidenschaften soviel als moglich vermeiden. Wie
kann er aber anders, z.B. die Erregung des Mitleids vermeiden, als wenn er die Gegenstin-
de desselben unvollkommener macht und anstatt der Menschen Tiere oder noch geringere
Geschopfe annimmt?« (ebd. S. 55).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

143


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Masken denken - in Masken denken

keit von Kohirenz und Widerspruchsfreiheit weg, weil verschiedene Figuren pro-
blemlos divergierende Ansichten dufiern und solche Auferungen sich wiederum
von Textabschnitten ohne markierte Sprecherposition unterscheiden kénnen. Auf
der anderen Seite steht (2.) die Distanz des Lesers zum vermittelten Gehalt, zu
den Kerngedanken der Erzihlungen. Sie basiert auf denjenigen Mechanismen der
Figurenrede, durch die Abstinde zum thematisierten Inhalt hergestellt werden.
Denn das blofde Vorhandensein von Sprecherfiguren, bzw. das Vortragen von Ein-
sichten durch eine solche Sprecherfigur, macht aus einer Erkenntnis eine in hohem
Maf3e personliche Erkenntnis, die an die Positionalitit der Sprecherfigur gebunden
bleibt — es sind eben diejenigen Ansichten eines Wanderers, Einsiedlers, des An-
tichristen etc. Dadurch ist der Erkenntnis einerseits die Dimension der Objektivi-
tit, andererseits die einer unmittelbaren, allgemeinen Verbindlichkeit genommen.
Von solchen Forderungen entpersonlichten Wahrheitsanspruchs entkleidet, bietet
sich die Figurenrede den Lesern als eine Moglichkeit der Weltinterpretation dar. Al-
lerdings wirkt sich dieser Effekt der Ermoglichung von Distanz am deutlichsten
bei den ausdriicklich markierten Formen der Figurenrede aus. Wenn Nietzsche auf
Formen der Provokation setzt und die Leser somit zu Reaktionen zwingt, schei-
nen zudem gleichzeitig auch distanzreduzierende Mechanismen zu wirken. Diese
rufen jedoch immer die eigenen Reaktionen der Leser hervor und sind somit ih-
rerseits hochpersonlich. Die hier gemeinte Distanz ist vielmehr eine Suspension
von Formen der unbedingten Wahrheitsprasentation.

Kehren wir aber mit unseren Uberlegungen zuriick an den Punkt, an dem wir
eine grundsitzliche Funktion der Figuren als Abkiirzung von Sinnebenen konsta-
tiert und die wir mit Lessing konkretisiert hatten. Bei einem Blick auf das in Nietz-
sches Texten vorhandene Figurenensemble wird diese spezifische Wirkungsweise
deutlich. Die Figur des »Einsiedlers« beispielsweise ist mit Vorstellungen von ei-
nem Leben in Zuriickgezogenheit verbunden. Der »Einsiedler« bedeutet gleicher-
maflen einen Selbstausschluss aus den sozialen Gemeinschaften, wie er ein Sinn-
bild von Muf3e, Ruhe, Introspektion und Besinnung verkdrpert. Damit einher geht
ebenso eine Aura des zur Weisheit Gelangten, manchmal des Heiligen, dem ein
gewisser Status zusteht und dem man unweigerlich mit Respekt begegnet. Der
»Wanderer« ist dagegen eine Figur der Dynamik. Er ist dadurch gekennzeichnet,
dass er unterwegs ist und sich also von einem Ort zu einem anderen bewegt. Die
Art der Bewegung ist die des Gehens und Wanderns, also eine gesamtkorperliche
Betitigung. Dazu gehort es ferner, einen Ort zu verlassen, woraus ein Distanzge-
winn resultiert. Uberhaupt verschiebt der Wanderer bestindig sein Nihe-Distanz-
Verhiltnis zu den Dingen, indem er in der Bewegung stets seine Position verindert
und somit als sich Bewegender immer andere Perspektiven auf die ihn umgeben-
de Welt erhilt. Doch die permanente Ortsverinderung hat auch ihre Kehrseite,
die sich in kérperlicher Erschépfung und dem Wunsch nach Rast und Ausruhen
duflert.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Die Reden eines »Einsiedlers« oder eines »Wanderers« werden also immer ver-
bunden sein mit den der jeweiligen Figur anhaftenden Charakteristika. Es sind
dies sowohl soziokulturell geprigte Vorstellungen, die eine solche Figur gleichsam
mit sich fithrt — etwa die Konvention gewordenen Praktiken des Spaziergehens und
Wanderns — als auch von Literatur, Liedgut, Volksliteratur, selbst von Sprichwor-
tern und Redensarten beeinflusste Kontexte, die ihr anhaften. Die Vielschichtigkeit
moglicher Bezugspunkte macht dabei eine Riickfithrung auf nur eine Herkunft un-
moglich.**° Es geniigt also, den »Wanderer« als Figur in einer Parabel einzusetzen,
um die mit ihm einhergehenden Konzepte aufzurufen. Es geniigt, den Namen des
»Einsiedlers« zu nennen, um die von dieser Textfigur vorgebrachten Uberzeugun-
gen als von einem bestimmten, nimlich dem »einsiedlerischen« Standpunkt aus-
gehend zu begreifen. In diesem Sinne stellen die genannten Figuren flexible Typen
dar und funktionieren gleichzeitig als Abkiirzung ganzer Themenkomplexe.

Was fur Einsiedler und Wanderer, fir den Narren, den Weisen und den Zy-
niker einleuchten mag, scheint auf andere Textfiguren nicht so leicht anwendbar
zu sein. Schliefllich erschlie8t sich die konkrete Bedeutung der »Immoralisten,
der »guten Europier«, der »freien Geister« oder des »Erkennenden« erst aus der
Philosophie Nietzsches selbst: Welche Art von Immoralismus gemeint ist, welcher
Status dem Erkennenden im Kontext der nietzscheschen Sprach- und Wahrheits-
kritik zukommt und was die Implikationen des »guten Europiers« sind, lsst sich
eben erst nach eingehender Beschiftigung mit den diesbeziiglichen philosophi-
schen Konzepten ableiten. Solche Figuren miissen erst wie Chiffren entritselt wer-
den. Hinzu kommt dabei freilich ein nicht gering zu veranschlagender Spielraum
fiir Missverstindnisse und Fehldeutungen, weil jeder Rezipient ein eigenes Vor-
verstindnis von dem mitbringt, was unter einem »Immoralistenc, »freien Geist«
oder »Erkennenden« zu verstehen sein konnte. Fiir Textfiguren von der Art der
»Wanderer-« oder der »Einsiedler«-Figur stehen dagegen einfacher zugingliche
und weniger streitbare, vielmehr kollektiv geteilte Vorstellungen bereit. Nichts-
destotrotz sind auf diese Weise neue Figurentypen geschaffen worden, die in ei-
nem {ibergreifenden Sinn Position beziehen zu Fragen der Erkenntnis, der Moral,
zu solchen der (National-)Kultur oder zum politischen Selbstverstindnis. Denn ei-
nes ist an dieser Stelle hervorzuheben: Die Figurentypen bewegen sich funktional
in einem Zwischenraum von spezifischer Personifikation einerseits und objektiver
Allgemeinheit andererseits. Indem ihnen also gleichermafien Elemente des Kon-
kreten wie des Allgemeinen zukommen, eignen sie sich in besonderer Weise fur
Nietzsches Philosophie-Projekt: Auf der einen Seite sind sie konkret genug, um
einen solchen gerichteten »Blick« aus interessierten »Augen« zu ermoglichen, der

200 ZurFigurdes Wanderers als»Wanderermotiv«unternimmt Zittel eine Einordnung. Vgl. Claus
Zittel: Abschied von der Romantik im Gedicht. Friedrich Nietzsches »Es geht ein Wanderer
durch die Nacht«. In: Nietzscheforschung, Bd. 3,1995, S.193-206, hier S. 203ff.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

145


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Masken denken - in Masken denken

fiir das neue erkenntnispraktische Modell mafigeblich ist. Und auf der anderen
Seite sind sie Ausdruck einer konzeptuellen wie ideellen Offenheit, die iiber das
blof} Individuelle hinausweist in eine Dimension kollektiv geteilter Sinnebenen.
Aus diesem Grund sind die Mechanismen der Figurenrede mit denen von Fabeln,
Gleichnissen und Parabeln vergleichbar.

Figurentypen bezeichnen daher weder eine historisch einmalige Person, noch
einen singuliren, fiktiven Charakter, weshalb sie auch nie Eigennamen tragen.
Gleichzeitig sind sie auf einer hoheren Konkretionsstufe angesiedelt als es eine
wissenschaftliche Aussage mit ihrer Forderung nach Objektivitit und Neutralitit
leisten konnte. Und auf genau dieses Verhiltnis scheint es Nietzsche angekom-
men zu sein. Fir das Figurenensemble, das verstreut in seinen Texten aufzufinden
ist, gilt also zugleich, dass es keineswegs kohirente Charaktere oder Personen re-
prisentiert. In diesem Sinne tritt uns eben nicht immer derselbe Charakter als
eine Person entgegen, wenn z.B. der »Wanderer« aufgerufen wird. Im Gegenteil
werden anhand des »Wanderers« konkrete Situationen durchexerziert, wobei je-
weils andere Facetten der Wanderer-Figur aktualisiert werden kénnen, ohne jedoch
gleichzeitig auch Identititszugehérigkeit zu stiften.*** Denn Riickschliisse darauf,
dass es sich um genau denselben Wanderer etwa auf einer anderen Etappe seines
Weges handelt, sind ebenso wenig plausibel wie keinerlei Anzeichen einer in sich
kohirenten Geschichte auszumachen sind. Vielmehr lassen die Figuren stets neue
Sinnkonstellationen aufscheinen, die allein durch die ihnen eigene Charakteristik
als wandernde, einsiedlerische, nirrische, weise, immoralische etc. Figuren einge-
schrinkt werden. Ihr Sinngehalt speist sich aus eben diesem kulturell gewachsenen
>Gepick« des Figurentypus. Auf der narrativen Ebene gilt also die Regel einer abso-
luten Unabhingigkeit der Figuren voneinander, wihrend auf der Ebene des Typus
per definitionem Konvergenzen auftreten.

Als ein wesentliches Moment der Figurenrede ist der namengebende Aspekt des
gesprochenen Wortes hervorzuheben, sei es nun die sich abwechselnde Rede, der
Dialog; sei es das Selbstgesprich, der Monolog. Hiufig aber ist selbst die monolo-
gische Form bei Nietzsche eine auf einen bestimmten Adressatenkreis abzielende
und damit eine (an jemanden) gerichtete Rede. Figur und Rede sind aufs engs-
te miteinander verkniipft: Damit durch die Rede eine subjektive Ansicht wieder-
gegeben werden kann, die nicht im Verdacht steht, mit einem objektiv-neutralen
Standpunkt verwechselt zu werden, muss die Rede von einer bestimmten Position

201 Auch fiir Dithmar reprasentieren die (Tier-)Figuren der Fabel nicht blof} ein einziges Cha-
raktermerkmal: »Das einzelne Fabeltier ist jedoch — entgegen einer weit verbreiteten Mei-
nung—nicht auf eine bestimmte menschliche Eigenschaft festgelegt. [...] Dasselbe Tier kann
fiir ganz verschiedene menschliche Eigenschaften und Verhaltensweisen stehen.« (Reinhard
Dithmar: Die Fabel. Geschichte — Struktur — Didaktik, Miinchen 1988, S.199).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

aus gesprochen werden, muss sie also die Rede einer konkreten Figur sein. Und an-
dererseits: Damit sich eine Figur itberhaupt Gehor verschaffen kann, muss sie »das
Wort ergreifen<und muss ihre Ansicht>zur Sprache bringen<. Dem bestimmten Ab-
sender einer Rede, der Sprecherfigur, korreliert also zumeist auch ein bestimmter
Adressat. Dieser ist entweder als ein konkreter Gespriachspartner, d.h. eine andere
Figur, gegeben, oder nur durch entsprechende Anredepronomina markiert (»Siex,
»ihr«, »wir«).

Wenn das Verhiltnis zwischen den Figuren und dem unter ihnen stattfinden-
den Gesprich als eng bezeichnet werden darf, so ist es das Zusammenspiel von
wortlicher Rede und ihrem Sinngehalt nicht minder. Wesentlichen Einfluss hat
diese Uberlegung freilich auf die Interpretation der Texte: Um nachzuvollziehen,
was gesagt wird, ist es von erheblicher Bedeutung, wer es sagt. In nicht geringerem
Mafe, als konkrete Argumente oder Thesen relevant sind, erweist sich also die Po-
sitionierung, die Interessiertheit, die Identitit der Figur als wichtiger hermeneuti-
scher Schliissel. Die Orientierung an Mechanismen der lebendigen, gesprochenen
Rede ist daher Ausdruck einer Uberzeugung, die aus der Mitteilung an potentielle
Leser, aus den Prozessen des Verstanden- und Nicht-Verstanden-Werdens und der
Wirksamkeit von Texten ein eigenes Problemfeld philosophischer Erwigung ablei-
tet. Die Figurenrede stellt sich nunmehr als eines der von Nietzsche experimentell
eingesetzten Mittel dar, der Philosophie Lebendigkeit einzuhauchen und dadurch
gezielt auf den Leser, auf die Leserin einzuwirken (vgl. Kapitel 5). Die verschiede-
nen Figurentypen geben dabei einerseits chiffren- und skizzenhaft den situativen
Rahmen vor, andererseits gewinnt durch sie die Argumentationsweise an Plausi-
bilitit.

Oben wurde die Figurenrede als markierte und personalisierter Rede bezeich-
net, die sowohl in monologischer, wie in dialogischer Form ausgefiihrt sein kann.
Im Folgenden soll sie in vier Kategorien gegliedert werden, um ihr vielgestaltiges
Spektrum topologisch zu beleuchten.

So ist (a) ein ausdriicklich als die Rede einer konkreten Figur ausgewiesener
Abschnitt ebenso eine Figurenrede, wie (b) eine mit der Parabel vergleichbare Form,
die auf kurzen, szenisch eingebetteten Erzihlungen basiert, innerhalb derer die
Figuren dann monologisch oder dialogisch agieren. Ferner wire (c) der markier-
te Dialog zwischen zwei anonym bleibenden Sprecherfiguren zu erwihnen, die
manchmal knapp mit »A« und »B« bezeichnet sind. Als Figurenrede wird schlieRlich
(d) jede explizit gemachte Personifikation verhandelt, die durch Anredeformen als
gerichtete Rede formiert ist und von einer konkreten, meist als fiktive Konstrukti-
on erkennbaren, Position ausgeht. Freilich erhebt diese Einteilung weder den An-
spruch auf Vollstindigkeit, noch behauptet sie eine grundsitzliche Reinheit ihrer
Kategorien. In der Tat kénnen durchaus Mischformen vorkommen, worin sich die
Elemente der Gruppen iiberschneiden und deren Zuordnung folglich mehrfach er-
folgen miisste. Trotzdem erscheint die hier vorgenommene Aufgliederung sinn-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access

147


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Masken denken - in Masken denken

voll, da erst durch eine isolierte Betrachtung der voneinander unterschiedenen
Merkmale den Funktionsmechanismen der Figurenrede auf die Spur zu kommen
ist. Die Reihenfolge, in die die vier Hauptformen gebracht sind, deutet indes eine
Bewegung in Richtung einer geringer werdenden Sichtbarkeit der Figurenrede an.
Sie entspricht einer immer mehr sich verfliichtigenden Explikation der markierten
und durch eine konkrete Figur personalisierten Rede. Beginnend bei einem grofRen
Ausmaf an Deutlichkeit, mit der die Rede ausgewiesen wird, sind die Uberginge
zu solchen Formen flieRend, bei denen der vorhandene Standpunkt weniger aus-
driicklich durchgefithrt erscheint. Um den vielfiltigen Einsatz der Figurenrede in
Nietzsches Werk aufzuzeigen, sollen die Hauptformen nun anhand von exempla-
rischen Beispielen illustriert werden. Wenn dabei gleichzeitig eine Interpretation
ausgewihlter Textstellen geleistet wird, dann mit dem Ziel, den Gewinn an Deu-
tungsspielraum zu demonstrieren, der wesentlich von den durch die Figurenrede
eingezogenen Zwischenebenen und Kommentarflichen herrithrt.

a) Die angekiindigte Rede

Hierbei handelt es sich um eine zunichst durch den Titel des jeweiligen Abschnit-
tes vorbereitete und oft mit Anfithrungszeichen deutlich als solche ausgewiesene
Rede einer beliebigen Figur. Meist steht die Rede fiir sich allein, manchmal ist sie
zusitzlich in eine konkrete Situation eingebettet oder wird von aufien kommen-
tiert. Sinn und Effekt dieser besonderen Titelgebung zielen freilich darauf ab, die
nachfolgende Rede als die AuRRerungen dieser konkreten Figur auszuweisen. Da-
durch bekommt die Rede, wie bereits erdrtert, zusitzlich eine spezifische Gericht-
etheit, die sich den mit der Figur einhergehenden Charakteristika verdankt, sowie
dem unabléslich mit ihr verbundenen Standpunkt. Die meisten und prignantes-
ten Beispiele fiur diese Form der Figurenrede sind in der FW zu finden. Dennoch
ist ein Aphorismus aus Menschliches, Allzumenschliches hochst aufschlussreich und
konnte als eine Art Vorstufe zum Topos der »angekiindigten Rede« gelten, wird in
ihm doch sowohl das gesprochene Wort eines Historikers und gleichzeitig eine
erklirende Einordnung der Passage durch die Reflexion auf die Vorziige der Poly-
perspektivitit gegeben. Solche selbstreferentiellen Hinweise fallen spiter zumeist
weg. Uberschrieben ist der Abschnitt MA II, 17 mit dem Titel »Gliick des Histori-
kers.«, worauf dann dessen kurze Rede folgt:

Gliick des Historikers. —»Wennwirdie spitzfindigen Metaphysiker
und Hinterweltler reden héren, fithlen wir Anderen freilich, dass wir die »Armen
im Geist« sind, aber dass unser das Himmelreich des Wechsels, mit Frithling und
Herbst, Winter und Sommer, und jener die Hinterwelt ist, mitihren grauen, frosti-
gen, unendlichen Nebeln und Schatten.«—So sprach Einer zu sich bei einem Gan-
ge in der Morgensonne: Einer, dem bei der Historie nicht nur der Geist, sondern

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

auch das Herz sich immer neu verwandelt und der, im Gegensatze zu den Meta-
physikern, gliicklich dartiber ist, nicht»Eine unsterbliche Seele«, sondern viele
sterbliche Seelen insichzubeherbergen??

Die wortliche Rede ist deutlich als ein Selbstgesprich ausgewiesen (»So sprach Ei-

2% und es schlieit sich eine

ner zu sich bei einem Gange in der Morgensonne«)
genauere Bestimmung des Redners an. Dieser habe sich durch seine Beschifti-
gung mit historischen Themen nicht nur in geistiger Hinsicht jeweils den Themen
anverwandelt, sondern auch tiefergehende, innere Verwandlungen des »Herzens«
durchlaufen. Daher konne er viel leichter als die dieser Position entgegengesetzten
Metaphysiker damit umgehen, »nicht »Eine unsterbliche Seele«, sondern viele
sterbliche Seelen in sich zu beherbergen«.*®* So deutlich hier auch das
spiter »Subjekts-Vielheit« genannte Thema mit seinen wesentlichen Komponen-
ten priludiert (Sterblichkeit, Vielheit), so eng bleibt es doch an einen spezifischen
Wissenschaftler-Typus, den Historiker, gebunden. Kenntlich wird aber die Verwo-
benheit einer bestimmten Geistes- und Lebenshaltung, die von Verwandlungsfi-
higkeit geprigt ist, mit einer pluralen Subjekt-Konzeption. Gleichzeitig ist dieser
Themenkomplex in die Darstellungsform der Figurenrede eingebunden: Es sind
die Ansichten der Figur eines Historikers, die von ihr zur Sprache gebracht und
anschlief}end von einer Auflenperspektive her in knapper Form kommentiert und
spezifiziert werden. An diesem Punkt kann die Position des Historikers bereits als
eine der im Abschnitt selbst thematisierten Verwandlungsformen gelten.

Wie bereits angedeutet, ist eine >reinere« Form der angekiindigten Rede in den
Aphorismen der Frihlichen Wissenschaft ausgefiihrt, die insbesondere durch ihre
Titelgebung kenntlich werden. Es sind Uberschriften wie etwa»Zwischenre -
de des Narren«(FW379),»Der Wanderer redet«(FW380),»Der
Cyniker redet«(FW368),»Der Einsiedler redet(FW364),»Der
Einsiedler spricht noch einmal«(FW365)oder»Der Seufzer
des Erkennenden« (FW 249). Gemeinsam ist ihnen die konkrete Benen-
nung einer Sprecherfigur. Bisweilen ist der folgende Text als Explikation der wort-
lichen Rede zusitzlich durch Anfithrungszeichen markiert. Dann ist auch der Ton
der Schriftsprache deutlicher an die Situation von Gesprich oder Selbstgesprich
angelehnt. Manchmal sind Kommentare eines auktorialen Erzihlers hinzugefiigt,
die eine Funktion der Einbindung in allgemeine Kontexte iibernehmen.>*

202 MAIL 17, KSA 2, S.386.
203 Ebd. Man beachte die konzise Andeutung situativer Eingebundenheit: von der Tatigkeit der
Figur (Spaziergang) iiber die Tageszeit (am Morgen) bis zur meteorologischen Situation (Son-

nenschein).
204 Ebd.
205 Beispiele hierfiir sind: FW 249; M 259; M 303; M 567; FW 259; JGB 152, GM 9.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

149


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Masken denken - in Masken denken

b) Gesprich als Parabel

Diese Kategorie kommt den Formen der Fabel, Parabel oder der gleichnishaften
Erzihlung am nichsten. Charakteristisch ist fir sie die Einbettung der Rede in
eine Situation oder Szene. Solche szenischen Umrahmungen sind meist nur skiz-
zenhaft ausgefithrt und bieten etwa den kurzen Hinweis auf den Zeitpunkt »nach

296 oder die knappe Beschreibung einer konkreten

einer Auffithrung der Iphigenie,
Situation (»Eines Tages warf der Wanderer eine Thiir hinter sich zu, blieb stehen
und weinte.«)**’. Doch es gibt auch Abschnitte, in denen Situationen oder kleine
Geschichten ausfiihrlicher entworfen werden. In»Wille und Willigkeit«
(FW 68) etwa wird davon erzihlt, wie ein angeblich von den Frauen verdorbener
Jingling zu einem weisen Mann gebracht wird und sich ein Dissens iiber die Er-
ziehung von Mannern und Frauen entspinnt. In»Heilige Grausamkeit«
(FW 73) wird dagegen ein Heiliger um Hilfe gebeten und rit, ein sehr krankes Kind
zu téten: sei es nicht grausamer, es leben zu lassen? In beiden Abschnitten sind Si-
tuationen zugespitzt dargestellt, die moralische Entscheidungen als offene Prozes-
se verhandeln, ohne eine Priferenz anzuzeigen. Ebenso aufschlussreich ist es, dass
der vermeintliche >Gottesmorder« Nietzsche diesen ihm nachgesagten Akt recht ei-
gentlich in die Erzahlung von einem »tollen Menschen« gekleidet hat und ihn - in
Anlehnung an Diogenes von Sinope — am hellen Tag mit einer Laterne auf dem
Markt Gott suchen lisst (FW 125).2%8

¢) Anonymer Dialog

Hierzu zdhlen zwei in einer Wechselrede miteinander konfrontierte oder einander
erginzende Positionen, bei denen auf eine Personalisierung bzw. Namensgebung
verzichtet wurde. Ein solcher anonymer Dialog kann als eine der am produktivsten
Formen in Nietzsches Texten gelten, dessen Struktur sowohl in sehr kurzer wie
auch in lingerer Ausfithrung (z.B. M 255; FW 93) gleichermaflen vorkommt. Die
Minimalform umfasst gerade zwei Sitze (vgl. z.B. M 232; FW 190). Bemerkenswert
und fiir seine Ergiebigkeit eminent bedeutsam ist die konzeptuelle Offenheit des
anonymen Dialogs, die darin besteht, lediglich die Form des verschriftlichten Ge-
sprachs als Rede und Gegenrede vorzugeben. Dabei wird ein Gedanke entweder
entwickelt, indem beide Positionen einander erginzen bzw. aufeinander aufbau-
en, oder indem die eine Position der anderen opponiert und eine gegenteilige An-
schauung vertritt. Manchmal sind die beiden Gesprichspartner mit den simplen

206 FW 81, KSA3,S.437.
207 FW 309, KSA3,S. 545.
208 Weitere Stellen: FW 32; FW 106; FW 204; FW 213; FW 223; FW 227; FW 287; JGB 278.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Bezeichnungen »A« und »B« markiert (z.B. M 226), oftmals aber fehlt auch die-
se Unterscheidung, deren Aufgabe dann von Anfithrungszeichen oder selbst nur
von Gedankenstrichen als Zeichen der Separierung tibernommen wird (z.B. JGB
280).>° Gerade in den mehr am kompositorischen Effekt kurzer Aphorismen ori-
entierten Kapiteln, wie etwa Scherz, List und Rache oder Spriiche und Pfeile, stehen
die Dialoge eher fiir sich. Doch gibt es Beispiele dafiir, dass solche Abschnitte
nicht nur in argumentativ isolierter Form vorkommen: GM 1 14 stellt das fiktive
Gesprich zwischen anonym bleibenden Positionen dar, die sich jedoch zumindest
als Sprecher des vorigen Abschnittes und dessen Zuhérer zu erkennen geben.”°
Dabei wird dieser von jenem dazu eingeladen, sich anzusehen, »wie man auf Er-
den Ideale fabriziert? Nachdem das Gesprich damit endet, die drei
von Paulus iiberlieferten christlichen Tugenden Glaube, Liebe, Hoffnung (1. Kor. 13,
13) als reine Trostformeln zu benennen, werden diese Worte durch den anschlie-
Renden Abschnitt GM I 15 umgehend aufgenommen (»Im Glauben woran? In der
Liebe wozu? In der Hoffnung worauf? —«),*"* jedoch ohne auch die dialogische
Textform zu iibernehmen. Vielmehr kehrt die monologische Rede wieder, in der
mogliche Adressaten zwar angesprochen werden, ihre und des Sprechers Identitit
jedoch in der Schwebe bleibt. Indem solche Ankerpunkte im vorangehenden und
nachfolgenden Abschnitt einen inhaltlichen Zusammenhang stiften, scheint der
mit der Anderung der stilistischen Mittel erzielte Effekt dem eines Intermezzos zu
gleichen. Im Sinne eines auflockernden Zwischenspiels wird dabei einerseits einer
allzu groflen Schwere im Umgang mit ernsten Themen eine Absage erteilt. Ande-
rerseits sieht sich der Leser immer wieder mit Irritationen konfrontiert, die es ihm
abverlangen, sich auf neue Textformen einzulassen.

d) Rede als Anrede

Diese letzte Form der Figurenrede stellt nicht mehr den Dialog zwischen zwei Fi-
guren im Sinne einer Wechselrede in den Vordergrund, sondern vielmehr lingere

209 Weitere Stellen: MA 11, WS 71; MA II, WS 90 (hier drei Positionen A, B und C), M 232; M 234;
M 491-494; FW Vorspiel 4 und 32; FW 33; FW 168; FW 172;190; FW 237; FW 262; FW 320.

210 Davon zeugen die Worte»jetzt bin i c h der,welcher zuhért«und die Antwort»Die Schwiche
sollzum Verdienste umgelogen werden, es ist kein Zweifel — es steht damit so, wie
Sie es sagten.« (GM 114, KSA5, S. 281.) Der vorangehende Abschnitt hatte damit geschlossen,
eine Form des Selbstbetrugs darin zu sehen, »die Schwiche selbst als Freiheit, ihr So- und So-
Seinals Verdienst auszulegen.« (GM 113, KSA5, S. 281).

211 Ebd. Die graphische Unterscheidung der Redeanteile beider Dialogpartner ist auf unge-
wohnliche Art vorgenommen worden: Jeweils ein langer Strich vor und nach jeder Rede mar-
kiert deren Anfangs- und Endpunkt. Zusatzlich sind die Worte dessen, der in die Fabriken
und Werkstitten der Ideale zu sehen eingeladen wurde, mit Anfiihrungszeichen als wortli-
che Rede gekennzeichnet.

212 GM115,KSA5, S. 283.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Masken denken - in Masken denken

Reden ausgehend von konkreten Positionen. Ahnlich wie bei der angekiindigten Re-
de handelt es sich um eine Form explizit gemachter Personifikation, die sich selbst
eine Identitit zuschreibt. Jedoch erfolgt eine solche Spezifizierung hier weniger
direkt bzw. weniger schematisiert und oft erst im Verlauf des Textes. Auch Mehr-
fachzuschreibungen an verschiedenen Stellen sind moglich. Auflerdem kann sie
durchaus mit Autorpositionen verschwimmende Ausformungen annehmen. Durch
Anredeformen wird dem Text dennoch eine jeweils spezifische Gerichtetheit ver-
liehen, die sich ganz in den Modus personengebundener Positionalitit einfiigt. Die
auf diese Weise konturierten Textfiguren sind gleichzeitig durch Zuschreibungen
immer schon mit konkreten Themen verkniipft.

Abschnitt 285 der Frohlichen Wissenschaft entwirft beispielsweise das Bild einer
Lebenshaltung, die sich jeder Sicherheit entkoppelt hat und weder ideelle Ruhepole
noch einen Gottesglauben benétigt: »Du wirst niemals mehr beten, niemals mehr
anbeten, niemals mehr im endlosen Vertrauen ausruhen«. Aber woher nimmt ein
solcher »Mensch der Entsagung« seine Kraft, wenn sie doch bislang fehlte?*? Als
Antwort folgt die kurze Erzihlung von einem See, der sich versagte, abzuflieRen
und dessen Wasser nun immer hoher aufgestaut werden, um mit diesem Sinnbild
einen moglichen Kriftezuwachs der Menschen als Konsequenz jener Haltlosigkeit
anzudeuten. Alle Komponenten zusammen (wortliche Rede, direkte Anrede an ein
»du«, Wortwahl und Thema) erzeugen dabei eine spannungsgeladene Atmosphire,
die sowohl intime Vertraulichkeit atmet, wie sie die Bedeutsambkeit des Gesagten
in der Verheiflung des Kommenden erhéht. Dass das »du« als iibergriffige Anre-
deform von Nietzsche bewusst gewdhlt wurde, wie ein Vergleich mit tiberlieferten
Notizen nahelegt,” lisst eine Deutung der »Mensch der Entsagung« genannten
Textfigur als Identifikationsfliche fiir den Leser zu.

Am Beispiel von GM I 9 lisst sich dagegen ein anderer Aspekt aufzeigen. Hier
wird die Methode der thematischen Wiederaufnahme zum Anlass genommen, eine
abschnittsiibergreifende Kommunikation zweier Sprecherfiguren zu inszenieren:
Reichlich unvermittelt wird die eingetretene Stille unterbrochen (»Aber was reden
Siedochvon vornehmeren Idealen!/«*”). Nachdem der Zwischenrufer sei-
ne Ansicht dargelegt hat, wonach »die Moral des gemeinen Mannes« gesiegt hit-
te, ibernimmt ein Erzihlerkommentar die Einordnung: »— Dies der Epilog eines

213 FW 285, KSA 3, S. 527. Der erste Teil des Abschnittes, der sich an den »Menschen der Entsa-
gung«wendet, ist als wortliche Rede durch Anfiihrungszeichen kenntlich gemacht.

214 Vgl. dazu den Kommentar in KSA 14, S. 263f. Beispielsweise heifdt es in einer fritheren Notiz
noch:»Wie! Nie mehrbeten—anbeten—absolut sich ergeben und ausruhen im Vertrauen
—[..]7« (KSA 14, S. 263). Eine andere Notiz dagegen ist in der ersten Person verfasst: »Indem
ich mir alles Beten usw. versage, erhebt es, als ohne Abfluss, das ganze Niveau meines Sees.«
(Ebd.).

215 GM19,KSAS,S. 269.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

>Freigeistes< zu meiner Rede, eines ehrlichen Thiers [..] iiberdies eines Demokra-
ten; er hatte mir bis dahin zugehort und hielt es nicht aus, mich schweigen zu
héren.«*® So sehr das »ich« sich damit zwar als Sprecherfigur von GM I 8 zu er-
kennen gibt, so unklar bleibt ihre eigene Identitit im Gegensatz zu der von ihr
als »Freigeist« und »Demokrat« benannten Figur. Uniibersehbar ist der Effekt die-
ser Textstrategie, auf verschiedene Sprecher verteilte Ansichten und Positionen zur
Sprache kommen zu lassen. Indem eine konkrete Anrede selbst Formen der Per-
sonifizierung herstellt (xMensch der Entsagung, »Freigeist«) und durch konkrete
Zuschreibungen noch weiter spezifiziert werden kann, ist sie wesentlich an der
Erschaffung von Textfiguren beteiligt.*”

Als wichtigster Effekt solcher an einen Adressatenkreis gerichteten Anredefor-
men ist hervorzuheben, dass es nun nicht mehr nur um einen zu thematisierenden
Gegenstand geht, sondern gleichzeitig immer auch um die Persénlichkeit der fik-
tiven Sprecherfiguren einerseits und der Angesprochenen andererseits. Die Leser
zu Reaktionen zu bewegen, kann als Ziel auch insgesamt der Figurenrede gelten:
Ob hier nun Zustimmung zu den Positionen bzw. Identifikation mit den Spre-
cherfiguren oder eher Ablehnung, Widerspruch und Identifikationsverweigerung
hervorgerufen wird, ist dabei nebensichlich.

An dieser Stelle zeichnet sich die Funktion der verschiedenen Formen der Figu-
renrede besonders deutlich ab, indem sich der Text als von Autokommentaren und
Strukturen der Selbstbeziiglichkeit durchdrungen erweist.*® Unter Zuhilfenahme
verschiedener Fiktionsebenen brechen diese einerseits mit den eingespielten Kon-
ventionen philosophischer Prosa und unterbrechen den Fluss der Argumentation.
Andererseits werden die verhandelten Ansichten stets als gerichtete, interessierte,
personalisierte und damit subjektive Positionen vorgestellt, wodurch sie dem wis-
senschaftspositivistischen Wahrheitsparadigma einer neutralen Objektivitit schon
von vornherein als entzogen gelten diirfen. Ein hierfiir wesentliches Element der
Textgestaltung ist von mir an anderer Stelle bereits diskutiert und auf den Begriff
der Varianz der Personalpronomina gebracht worden.*® Demnach fillt in Nietzsches

216 GM 19, KSAs, S. 269f.

217  Weitere Stellen: FW 84; FW 195; FW 311; FW 375; JGB 226; Fall Wagner 6.

218 Vgl. zu den Formen der Selbstbeziiglichkeit in Nietzsches Texten Jakob Dellinger: Zwischen
>Meinung< und >Maske«. Uberlegungen zum Umgang mit Nietzsches Techniken der Subver-
sion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012, S. 317-326; Ders.: Vorspiel, Subversion und Schlei-
fe. Nietzsches Inszenierung des >Willens zur Machtc in Jenseits von Gut und Bdse. In: Mar-
cus A. Born; Axel Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philoso-
phie in»)enseits von Gut und Bose«, Berlin/Boston 2013, S. 165-187; sowie den bisherigen Dis-
kurs synthetisierend Axel Pichler: Philosophie als Text — Zur Darstellungsform der »Gotzen-
Dammerungc, Berlin/Boston 2014, insbesondere S. 266-325.

219 Vgl. Schubert, Corinna: »Der Autor hat den Mund zu halten [..]«. Nietzsche-Interpretation
zwischen Biographismus und Interaktion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2011, S. 279-288,
insbes. S. 284ff. Bereits van Tongeren diskutiert ausfiihrlich »Nietzsche’s writing and how to

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

153


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Masken denken - in Masken denken

Texten eine mannigfaltige Verwendung der verschiedensten Personalpronomina
ins Auge (v.a. die Formen sichs, >dus, >wir<, >ihr<). Insofern die Personalpronomina
die Verortung der >Stimme« eines Textes bedeuten, kann die hauptsichliche Wir-
kung dieser Varianz beschrieben werden als eine Rangordnung der Anrede in ver-
schiedenen Nuancierungen: Sie fungieren als Skala von Distanzen, als Abstufung
der Grade von Nihe und Ferne des Sprechenden zum Angesprochenen. Zudem for-
dert die offensichtliche Vereinnahmung der Leserinnen und Leser ihre Positionie-
rung heraus. Mittels der Varianz der Personalpronomina wird die Gewihrleistung
eines sonst konsequent gebrauchten >ich« oder swir< wissenschaftlicher Texte aus-
gehebelt, die Dogmatik einer singuliren Perspektive untergraben. Dadurch gibt es
keine einheitliche Positionierung eines Autors mehr, kein einheitliches Prisentie-
ren von Erkenntnissen durch eine verbiirgte Autoritit, keine Einheit der Sprach-
ebene, sondern ein Sprechen mit vielen Stimmen: Nietzsche zerreif3t die Stimme,
die spricht.**°

Anhand der Varianz der Personalpronomina werden zudem verschiedene For-
men von Identifikationen und Positionierungen durchgespielt, die der Leser ein-
zunehmen eingeladen ist, um sich auf diese Weise in das Text-ich, in das Text-
du usf. zu verwandeln. In den Spuren dieser anderen, nie ganz fremden Identiti-
ten kann der Gedankengang kritisch an den eigenen Maf3stiben und Erlebnissen
uberpriift werden. Dieser Moment entfaltet sich an genau jenen Punkten, an denen
das »ich< oder »du« plotzlich verschwindet und die Leserin allein l4sst: es sind dies
die Formen der Interpunktion, der (oft doppelten) Gedankenstriche und -punkte
und sie erfordern, das Nichtgesagte und nur Angedeutete zu erginzen. Auf diese
Weise werden die Leser beispielsweise zu moralischen Reaktionen provoziert und

read Nietzsche« und weist auf die Leser-lenkende Funktion der Personalpronomina hin. Vgl.
Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An introduction to Friedrich Nietzsche’s
Philosophy, West Lafayette 2000, S. 90ff.

220 Dass Nietzsches Texte vor allem in ihrer Erzdahlhaltung hochst divergent sind, fithrt zu un-
terschiedlichen Urteilen. Die radikal dekonstruktivistischen Interpretationen etwa von Ga-
ry Shapiro: Nietzschean Narratives, Bloomington/Indianapolis 1989 und von Paul de Man:
Allegories of Reading. Figural language in Rousseau, Nietzsche, Rilke and Proust, New Ha-
ven/London 1979 markieren den einen extremen Pol. Auf der anderen Seite werden dagegen
immer wieder Stimmen laut, die als Verteidiger der Position eines iilber die Werke hinweg
konsistenten Erzihlers eintreten, der mit dem Autor gleichgesetzt wird. Wijers etwa zieht
die Vorreden zu Menschliches, Allzumenschliches als Beweis dafiir heran, dass »die Geschich-
te des freien Ceistes eigentlich die Geschichte vom Erzahler des Ecce homo berichtet« und
sieht darin eine fortgefiihrte Selbsterzahlung Nietzsches ins Werk gesetzt (Els Weijers: Wie
man wird, was man erzdhlt. Erzahlen und Diskurs vom Selbst in Nietzsches Texten. In: Ro-
land Duhamel; Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache und die Sprache der Kunst, Wiirzburg
1994, S. 37-54, hier S.51). Zwar werde »die erzdhlte Identitit [...] bewufit konstruiert«, doch
scheint als diese konstruierte Identitdt immer nur Nietzsche selbst in Betracht zu kommen
(ebd. S. 43).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

auf eine eigene Positionierung zu den Inhalten und Tiicken des Textes verwiesen,
sie konnen sich jedoch auch den zudringlichen Zuschreibungen verweigern. Inso-
fern als dabei die angebotenen Identifikationsflichen gleich mehrfach zerbrochen
sind, steht dieses fortwihrend Blickwinkel, Positionen und >Masken« variierende
Verfahren ganz im Zeichen von Nietzsches antidogmatischem Philosophieren. Zu-
gleich erzeugen seine Texte Momente einer >interaktiven Philosophie, die u.a. die
Vorteile des gesprochenen Wortes, des Dialogs in den Text zu iiberfithren geeignet
ist, indem eine lebendige Fliche angeboten und der Leser seinen Teil beizutragen
genotigt wird (vgl. Kapitel 5). Damit wird nicht zuletzt die Konsequenz aus der
Erkenntnis gezogen, dass vor allem die Leser selbst Maf3 und Quelle des von ih-
nen Verstandenen sind, schlieflich kénne »niemand aus den Dingen, die Biicher
eingerechnet, mehr heraushéren als er bereits weiss«.””

AbschlieRfend sei nun noch auf eine frithe Uberlegung Nietzsches verwiesen,
die sich von den spiteren Werken aus riickblickend bemerkenswerterweise wie ei-
ne Inspirationsquelle liest. In Menschliches, Allzumenschliches heifdt es hinsichtlich
der denkerischen Titigkeit: »Nichts wird dem Menschen schwerer, als eine Sache
unpersonlich zu fassen: ich meine, in ihr eben eine Sache und keine Per-
son zu sehen«. AnschliefRend wird ihm der Besitz eines »personenbildenden,
personendichtenden Triebes« attestiert und angemerkt: »Verkehrt er doch selbst
mit Gedanken, und seien es die abstractesten, so, als wiren es Individuen, mit
denen man kimpfen, an die man sich anschliessen, welche man behiiten, pfle-
gen, aufnihren miisse.«*** Aus dieser Uberzeugung, dass nimlich ein Denker im
Kampf, in Auseinandersetzung, in fursorglicher Beschiftigung oder vertrautem
Gesprich mit solchen »Gedanken-Personen«*? sich befinde, scheinen geradewegs
die Formen der Figurenrede erwachsen zu sein. Denn indem sie ein Explizieren des
Ausgangsphinomens und seine Uberfithrung in die Textform darstellt, findet sich
hier einmal mehr eine philosophische Thematik in einer Schreibstrategie abgebil-
det. Denkende, so die Vermutung, verhalten sich in bestimmter Weise zu den eige-
nen Gedanken oder pflegen Umgang mit den Ideen anderer, gerade so, als wiren
es Personen. Sie nehmen sie personlich und eben nicht sachlich. Nietzsches un-
gewohnliche Beschreibung der Geistestitigkeit hebt genau auf diesen Moment ab,
in dem Denken zur emotionalen Interaktionsfliche wird: Dass der Mensch sich ei-
nem Gedanken unterwerfen, gegen ihn opponieren, ihn argumentativ schwichen
oder grofiziehen kénne, dass voneinander entfernte Urteile mitunter durch einen
Schluss vermihlt wiirden oder anderen ein »Gegensatz als Feind zur Seite« ge-
stellt werde, scheinen Indizien dafiir zu sein.?** Auf diese Weise wird dem Denken

221 EH, Biicher1, KSA 6, S. 299f.
222 MAII, 26, KSA 2, S. 389.

223 Ebd.S.390.

224 Ebd.S.389.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

155


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Masken denken - in Masken denken

ein Unvermogen konstatiert, sich von seiner an Personen gebundenen Verfasst-
heit einerseits und der personlichen und emotionalen Involviertheit der Denken-
den andererseits zu l6sen. Dass Nietzsche ihm diesen Umstand nicht als Mangel
auslegt, sondern vielmehr solche Mechanismen noch intensiviert, sie vervielfiltigt
und sogar transparent macht, darin liegt bis heute der Grund fiir die immense
Anziehungskraft seiner Texte.

2.3.2. Narrische Weisheiten und weise Narren - Annadherung an eine
Textfigur

Stand bislang die punktuelle, auf den einzelnen Abschnitt fokussierte Analyse im
Vordergrund, die zum Ziel hatte, verschiedene Aspekte der Figurenrede topologisch
zu erschliefien, soll nun zum Abschluss dieses Kapitels ein konkreter Figurentypus
exemplarisch und abschnittsiibergreifend betrachtet werden. Trotz der festgestell-
ten Unabhingigkeit einer einmal benannten Figur von einer mit demselben Namen
benannten Figur kann es dennoch ratsam sein, zu Zwecken der Interpretation an-
dere Textstellen hinzuzuziehen. Es soll dabei keinesfalls eine immanente Verkniip-
fung von Szenen oder Situationen und damit wieder eine vorgebliche Kohirenz
der Figuren, am wenigsten eine personale Identitit anhand der Namen behauptet
werden. Figurentypen scheinen jedoch als Abbreviaturen einer Bandbreite kultur-
determinierter und somit »allgemeinverstindlicher« Tradierungszusammenhinge
zu gehorchen. Infolgedessen entspringen die verschiedenen Epiphanien bzw. Er-
scheinungsformen eines Figurentyps gewissermaflen einem Fluss, der von ver-
schiedenen Nebenfliissen gespeist wird und daher notwendig verstreute Quellen
aufweist. Im einzelnen Text ist die Figur dann mehr oder minder detailliert aus-
gefithrt: Die in einem Abschnitt manchmal lediglich angedeuteten und eben nicht
selbsterklirenden Aspekte konnen somit durch ein Abgleichen mit anderen Ab-
schnitten, in denen die Figur vorkommt, plausibler gemacht werden. Wenn die
These von der Kulturdeterminiertheit und den historisch konkreten Tradierungs-
zusammenhingen solcher Figurentypen sinnvoll sein soll, dann muss fiir sie die
Annahme gelten, dass sie sich gerade in einzelnen Schreibvorgingen aus- und ein-
pragt. Letztlich hat jeder Autor von Fabeln, Parabeln oder Gleichnissen, hatte auch
Nietzsche selbst von den verschiedenen Figurentypen mehr oder minder kohiren-
te Vorstellungen, deren unwillkiirlicher Einfluss auf den Denk- und Schreibpro-
zess anzunehmen ist, wenngleich er sich eines Nachweises entzieht. Die Aufgabe
ist nun keinesfalls, diesen in historischer und noch weniger in biographisch au-
thentischer Absicht zu rekonstruieren — sondern lediglich, die in den Texten auf-
findbaren Facetten vorsichtig darauthin zu befragen, inwieweit durch ein Kniip-
fen von Zusammenhingen das Mosaik einer solchen Textfigur erschlossen werden
kann. Dabei geht es nicht zuletzt darum, einer vorgenommenen Deutung mehr
Uberzeugungskraft dadurch zu geben, dass sie nicht lediglich der Phantasie der

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Exegetin entspringt, sondern sich aus anderen Textstellen herleiten lisst und also
gerechtfertigt erscheint.

Im Folgenden soll nun eine so interessante wie streitbare Figur untersucht wer-
den, die auch kulturhistorisch eine bemerkenswerte Tradition aufweist: die Figur
des Narren. Der Narr konfrontiert uns mit einer drgerlichen und duflerst unbeque-
men semantischen Vieldeutigkeit — sowohl im gewdhnlichen Sprachgebrauch, als
auch, was wenig verwunderlich sein diirfte, in Nietzsches Texten. Diese Vieldeu-
tigkeit umfasst — und auch das ist nicht ungewéhnlich fir eine solche Art kulturel-
ler Eindampfung - in ihren extremen Polen extreme Gegensitze. Schon das erste
Buch von Menschliches, Allzumenschliches hatte mit einer Apotheose des Nirrischen
geendet und mit dem bekannten Gegensatz von Narrheit und Vernunft gespielt:
»Was ich finde, was ich suche —,/Stand das je in einem Buche?/Ehrt in mir die
Narren-Zunft!/Lernt aus diesem Narrenbuche,/Wie Vernunft kommt — >zur Ver-
nunftd«.?” Wie aber bringt man die Vernunft zur Vernunft? Und weshalb sollte
gerade die Vernunft Narren brauchen, um zur Vernunft zu kommen? Kann sie es
nicht durch sich selbst? Anders gefragt, welches Verstindnis von Vernunft wird
hier vorausgesetzt, wenn sie sich scheinbar nicht allein geniigt, sondern der Nar-
ren bedarf, von denen sie etwas lernen kénnen soll - sogar tiber sich als Vernunft.
An einer anderen Stelle in der Morgenrithe dagegen heifst es angesichts von Mut
in verschiedenen Qualititen: »Und Narr wire Der, welcher meinte, das >Gutsein«
wiirde nur durch die Wirme hinzugethan«.**® Hier bezeichnet das Wort »Narr«
eher einen Dummkopf.

Wie so hiufig bei Nietzsche ist es daher sinnvoll, auf die verschiedenen Ver-
wendungsweisen eines Wortes zu achten. Grob voneinander trennen kénnte man
die Ebene eines eher formelhaften Sprachgebrauchs einerseits und die einer Aus-
prigung des Narren als Textfigur andererseits. Beispiele fiir die erste Ebene wi-
ren Formeln, die v.a. in den frithen Schriften (MA, M) und in Briefen Nietzsches
Verwendung finden (»Narr ist, wer...«; »Ich miisste ein Narr sein...«; »ich bin ein
Narr, wenn...«; »der Narr fremder Worte sein« etc.). Der Narr als Redensart und
sprachliche Metapher bedeutet dann soviel wie Dummbkopf, Télpel. Aber auch: Ei-
ner, der sich dumm nur stellt (vielleicht aus Bequemlichkeit?), der es eigentlich
besser weif3, als eine Art des harmlos-Diimmlichen. Dabei ist der Bezug zwischen
Narrheit und Unvernunft mafgebend: >Narr sein< hat dann den Bedeutungsum-
fang von unverniinftig sein, nicht zielfithrend oder verkehrt handeln, irregeleitet
denken und urteilen. Bemerkenswert ist zudem die Verwendung des Wortes >Narr«

225 MA, Nachspiel, KSA 2, S.366. Vgl. hierzu den Aufsatz von Jakob Dellinger: Unter Gespens-
tern? Uberlegungen zum »Nachspiel«von >Menschliches, Allzumenschliches I<. In: Christian
Benne; Claus Zittel (Hg.): Nietzsche und die Lyrik. Ein Kompendium, Metzler 2017, S. 101-112.

226 M277,KSA3,S. 215.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

157


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Masken denken - in Masken denken

als Kosewort, beispielsweise wenn Zarathustra sich selbst mit der Anrede »du lieb-

*27 oder der Wanderer seinen Schatten

reicher Narr Zarathustra« zirtlich schilt,
»lieber Narr« nennt.””® Neben diesen wenig schmeichelhaften Konnotationen ist
jedoch die Redeweise von der >Narrenfreiheit« ebenso gebrauchlich. Frither auch
als >Narrenrede« bekannt, wurde damit eine besondere Position bezeichnet, wo-
bei der Narrenfreie gewissermaflen als Aufienstehender Sachverhalte ansprechen
oder insgesamt kommunizieren kénne, wie es nicht jedem erlaubt ist. In dieser
Hinsicht ist der Narr dann gar nicht mehr nur einfiltig, sondern einer, der sich
gerade aufgrund seiner Eigenart als Narr etwas erlauben kann, das allen anderen
nicht-Narren verwehrt bleibt. Dieses Charakteristikum markiert seine besondere
Stellung zur Wahrheit und seinen eigensinnigen Umgang mit Aussagen im Allge-
meinen, was ihn offenbar fiir Nietzsche als Textfigur attraktiv gemacht hat.** Da-
mit sind die Eckpunkte der grofien Spannweite des Narrischen im Sprachgebrauch
benannt. Der Narr changiert zwischen den Polen: dumm, tadelnswert, unverniinf-
tig — wobei mitschwingt, dass jeder sich manchmal nirrisch gebirdet als etwas
durchaus >menschlich, allzumenschlichess, und sogar von Zeit zu Zeit Wiinschens-
wertes. Am anderen Pol steht der Narr als eine Art anarchisches, freches Gegenbild
zum besonnenen und verniinftigen Weisen, weil ihn andere Erkenntnis- und Kom-
munikationsqualititen auszeichnen. Mehr noch, er wird zu einem Korrektiv der
Vernunft, weshalb die Narrenfigur in dieser Ausprigung einen besonderen funk-
tionalen Raum einnimmt. Insofern der Narr in den Texten Nietzsches mehrfach
mit direkten Redeanteilen zu Wort kommt, markiert er als Textfigur eine spezifi-
sche Sprecherposition. Daran kniipft die These an, dass mit dem Narren eine be-
sondere Kommunikationssituation einhergeht, die sich durch ihr Verhiltnis zum
Spott und zur Wahrheit auszeichnet.

227 Za, Wanderer, KSA 4, S.196.

228 MAII, WS, KSA 2, S. 539.

229 Inder Bibel gilt der Narr gar als Cottesleugner. In Psalm 52 steht der Satz: »Dixit insipiens in
corde suo: non est Deus.« (Der Torichte/Narr sprach in seinem Herzen: Gott ist nicht.) Wer-
ner Mezger weist darauf hin, dass Psalterillustrationen seit dem 12. Jahrhundert hier eine
Narren-Figur zeigen und damit der Narr schon frith in Verbindung mit Gottesleugnern und
nicht zuletzt mit dem Teufel in Verbindung gebracht worden ist (vgl. Werner Mezger: Nar-
renidee und Fastnachtsbrauch. Studien zum Fortleben des Mittelalters in der europdischen
Festkultur, Konstanz 1991, S. 75-77). Heute und vermutlich seit der Lutheriibersetzung steht
der Psalm an Stelle 53, doch in den &lteren griechischen und lateinischen Schriften ist es
Psalm 52. Wortlich bedeutet insipiens >der Unverstandige< und auch das Griechische nennt
mit dem Wort dgpwv die Gottesleugner unverniinftig, toricht. Luther (ibersetzt die entspre-
chende Stelle wie folgt: »Die Toren sprechen in ihrem Herzen: Es ist kein Cott«. Wie Mezger
nachweist, wird spatestens seit Augustinus’ Schrift De civitate Dei eine Parallele gezogen zwi-
schen der Zeit der Fastnachtsumziige als civitas diaboli und der anschlieRenden Fastenzeit als
civitas Dei (ebd. S. 477).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Dass der Narr nicht allein ein sprichwortlicher Hohlkopfist, sondern ein durch-
aus raffinierter Storenfried, das zeigt bei Nietzsche die thematische Verbindung
des Weisen und des Narren zu einem Figurenpaar. Die Beispiele dazu entnehme
ich der Frohlichen Wissenschaft: Da wire ein Reim aus Scherz, List und Rache, worin
sich das »Spriichwort« zu Wort meldet und sich als »Der Narren und Weisen Stell-
2% Mit dem ersten Gedicht der Lieder des Prinzen Vogelfrei hilt
dann das »Ewig-Nirrische« Einzug in den Anhang der Frohlichen Wissenschaft
und wird gegen den >Weisen< Goethe in Stellung gebracht.”®" In FW 213 nun ist
bemerkenswert, dass anlisslich einer ohnehin heiklen Frage, welches der richtige

dichein« erklirt.

Weg zu einem gliicklichen Leben sei, ein Weiser bei einem Narren Rat sucht:

Der Weg zum Glicke. —EinWeiser fragte einen Narren, welches der
Weg zum Glicke sei. Dieser antwortete ohne Verzug, wie Einer, der nach dem
Wege zu nichsten Stadt gefragt wird: »Bewundere dich selbst und lebe auf der
Gassel«»Halt, rief der Weise, du verlangst zu viel, es geniigt schon, sich selber zu
bewundern!« Der Narr entgegnete: »Aber wie kann man bestidndig bewundern,

ohne bestindig zu verachten?«**

Um das Besondere an der Kommunikationsform des Narren aufzuzeigen, ist es
sinnvoll, zunichst eine Parallel-Stelle aus dem Zarathustra hinzuzuziehen. Dort
wird das Thema, nach dem Weg zu fragen, aufgenommen. Im Abschnitt Vom Geist
der Schwere erzihlt Zarathustra zunichst von seinem eigenen Weg zu seiner Wahr-
heit. Er betont, dass er immer selbst die Wege befragt hitte, statt nach dem Weg zu
fragen und endet dann mit den Worten: »Das —ist nun m e i n Weg, — wo ist der
eure?« so antwortete ich Denen, welche mich >nach dem Wege« fragten. D e n Weg
niamlich - den giebt es nicht!«.”®® Die Parabel Der Weg zum Gliicke aus der Fréhlichen
Wissenschaft geht das Problem nochmals in ginzlich anderer Weise an, antwortet
doch der Narr dem Weisen auf die Frage »welches der Weg zum Gliicke sei«, nicht
wie Zarathustra, sondern mit einer konkreten Anweisung: »Bewundere dich selbst
und lebe auf der Gasse!«.?** Das Problem ist, so mdchte man meinen, nach dem
Weg zum Gliick im Leben, also nach dem eigenen Lebensweg, iberhaupt jemand
anderen zu fragen als sich selbst. Insofern ist die Antwort des Narren durchaus
trickreich, herausfordernd und dadurch nicht abzuldsen von der Kommunikati-
onssituation. Der Ratschlag »Bewundere dich selbst« kommt dem Weisen sehr zu-
pass, wie seine Reaktion beweist. In der Anweisung »lebe auf der Gasse!« allerdings
zeigt sich die Hinterlist der Narren-Antwort, denn sie ist so formuliert, dass sie
dem Weisen keineswegs als Weg zum Gliick erscheinen kénne. Nur zu gern will

230 FW, Vorspiel 11, KSA 3, S. 355.
231 FW, Lieder, KSA 3, S. 639.
232 FW 213, KSA 3, S. 508.

233 Zalll, KSA 4,S. 245.

234 FW 213, KSA 3, S.508.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

159


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Masken denken - in Masken denken

der Weise sich selbst bewundern, zweifelt aber daran, dass er sich selbst noch be-
wundern kénnte, wiirde er auf der Gasse leben. Noch dazu scheint ihm dieser du-
erst unbequeme Weg zum Gliick >zu viel verlangt<. Der Narr erriet nimlich, was
der Weise sich wiinscht: Einen einfachen Weg, der Selbstbestitigung verspricht
und darum lockt er ihn gewissermafien aus der Reserve. Indem er ihn dazu ver-
fithrt, zu sagen, »es gentigt mir, mich selbst zu bewundern und das heifle mir mein
Gliick!«, stellt der Narr den Weisen vor sich selber bloR. Bestindige Selbstbewun-
derung als ein Ausdruck davon, von sich tiberzeugt und aller Zweifel enthoben zu
sein, sei nicht méglich, entgegnet der Narr, ohne irgendwann sich selbst zu verach-
ten. Der Rat, auf der Gasse zu leben, ist dementsprechend entweder Ausdruck der
Selbstverachtung oder ein Gegengewicht zur Selbstbewunderung. Auf die Frage
nach dem Weg zum Gliick antwortet der Narr also nicht wahrheitsgemif — denn
das hitte geheiflen, wie Zarathustra zu antworten und zu sagen, »es gibt nicht den
einen Weg zum Gliick, suche deinen Weg selber«. Sondern er antwortet mit einer
trickreichen Liige, gleichsam narrenweise und indem er den Weisen vor sich selbst
und als einzigem Zeugen vor dem Leser vorfithrt. Dass in FW 213 gerade ein Wei-
ser nach dem Weg zum Gliick fragt, konnte auf die Dummbheit bisheriger Weiser
anspielen, mit der sie diesen Einen Weg zu finden und zu beschreiben vermein-
ten, wenn sie ihn nicht gar Anderen zu versprechen gewagt haben. Nach dem Weg
zum Lebensgliick kann eben nicht wie nach dem Weg zur nichsten Stadt gefragt,
sondern die Wege selbst wollen befragt werden.

Dabei entsteht erst aus dem Statusgefille heraus die notige Dynamik, durch
die der fiir gewdhnlich dem Weisen unterlegene Narr seine Frechheiten platzieren
kann. Machtmechanismen werden in der Konstellation Narr — Weiser schlechter-
dings immer mit thematisiert und vom Narren durch gezielten Spott herausgefor-
dert.”®> Auf diese Weise werden auch die Produktionsbedingungen von Weisheit
und von Wahrheit als Herrschaftsgeschehen verhandelt.

Eine solche Korrelation von Narr und Spott bestitigt auch ein Nachlass-Notat
vom Winter 1887-88. Nietzsche exzerpiert darin aus Ernest Renans Buch Vie de Jé-
sus und notiert sich zum (europdischen) Narren, ihn charakterisiere: »Der esprit,
der durch einen feinen Spott jeden Fehler des raisonnements heraushebt«.?** Die
esprit genannten Spoétteleien des Narren dienen also dazu, Verfehlungen des Ver-
niinftigen iiberhaupt wahrnehmen zu kénnen und die Vernunft dort zu korrigie-
ren wo sie auf einer Alleinherrschaft iiber den Menschen beharrt. Den Weisen und

235 Vgl. zum Zusammenhang von Narr und Philosoph etwa JGB 212. Als das »bdse Gewissen ih-
rer Zeit« hétten sich Philosophen seither »selten als Freunde der Weisheit, sondern eher als
unangenehme Narren und gefahrliche Fragezeichen« gefiihlt (JGB 212, KSA 5, S.145). Zum
Narren als philosophischer Lebensform vgl. Sloterdijk, Peter: Kritik der zynischen Vernunft,
Frankfurt a.M. 1983.

236 1887-1888, 11 [382], KSA 13, S.180.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

den Narren trennen also nicht etwa eine vermeintlich grofRere Intelligenz des Wei-
sen, sondern allein ihr Umgang mit ihrem Wissen. Im vorliegenden Beispiel ist es
das Wissen, dass es fiir das Erreichen des Lebensgliicks einen einfach zu benen-
nenden Weg schlechterdings nicht gibt. Im Gegensatz zum Weisen trigt der Narr
Weisheiten nicht direkt als Wahrheiten und nicht als einfache Aussagen vor, son-
dern verspielt, spottisch verpacke, ironisch gebrochen, als Sinnspriiche, Parabeln,
Gleichnisse usw. Wer mit dem Narren interagiert, wird auf diese Weise gezwun-
gen, sich zu ihm zu verhalten und der Leser oder die Leserin muss die Narrenrede
erst auslegen.

In der Gétzen-Dammerung gibt es eine weitere aufschlussreiche Stelle, die die
besondere Kommunikationssituation des Narren niher zu bestimmen hilft. Mit
Blick auf Sokrates heifit es: »Uberall wo noch die Autoritit zur guten Sitte gehért,
ist der Dialektiker eine Art Hanswurst: man lacht iiber ihn, man nimmt ihn nicht
ernst« — und Sokrates sei eben der Hanswurst gewesen, »der sich ernst neh -
men machte«? Nietzsche scheint also fiir Hanswiirste und Narren eine Po-
sition zu veranschlagen, die eine ganz bestimmte Reaktion auf ihn — auf das, was er
sagt und was er bedeutet — provoziert: das Lachen. Der eroffnete Gegensatz zwi-
schen Lachen und Ernst muss also wesentlich zum Narren gehoren, ebenso das
Element des Licherlichen als Ausdruck seines Umgangs mit Wahrheit und Ernst.
Weil man einem Narren nicht glaubt (zumindest nicht sofort), sondern tiber ihn
lacht, ist er geradezu dazu pridestiniert, eine Funktion einzunehmen innerhalb
der von Nietzsche bekanntlich hiufig thematisierten Fragwiirdigkeit des Wahr-
heitsbegriffs. Insofern ist die Figur des Narren nicht leicht wieder re-moralisier-
bar: Bei ihm gehen Wahrheiten, allegorische Geschichten, spéttische Anspielun-
gen oder trickreiche Liigen nahtlos ineinander tiber — und damit ist er ein Meister
des Scheins. Dem direkten, klaren Aussprechen von Wahrheiten nicht verpflichtet,
schliipft der Narr gleichsam durch die Hintertiiren zur Wahrheit. Gleichzeitig ist
er immer angebunden an ein Gegeniiber und folglich im weitesten Sinne an eine
von ihm geschaffene Kommunikationssituation, innerhalb derer mit Wahrheiten
gespielt werden kann, ohne dass sie auf den Ernst beschrinkt wiren. Das Irritati-
onspotential liegt nicht allein darin, dass man nie sicher weif}, wann der Narr eine
Wahrheit und wann eine erfundene Geschichte erzihlt, die unter dem Gesichts-
punkt der Wahrheit nur als >Liige« gilt — sondern vielmehr darin, dass mit ihm al-
les sowohl Liige als auch Wahrheit sein kann. Deshalb lacht man tiber den Narren
und nimmt ihn nicht ernst. Erst spiter mag man die Relevanz einer Narren-Rede
bemerken. Es scheint diese besondere Sprecherposition zu sein, die die Figur des
Narren fir Nietzsche attraktiv gemacht hat und zwar deshalb, weil sie vom unbe-
dingten wahr-sein und wahr-reden-miissen gleichsam entbunden ist. Demgegen-

237 GD, Sokrates 5, KSA 6, S.70. Vgl. dazu Christian Benne: Ecce Hanswurst — Ecce Hamlet. In:
Nietzscheforschung Bd. 12, 2005, S. 219-228.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

161


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Masken denken - in Masken denken

tiber kultiviert sie einen anderen, eigenwilligen Umgang mit Wahrheiten, der sich
auch des Spottens als Kommunikationsform bedient.

Dem Narren als Textfigur kommt daher durchaus erkenntnistheoretische Re-
levanz zu: Die erste Reaktion auf solche spottischen Narrenweisheiten ist das La-
chen. Erstin einem zweiten Schritt der Reflexion, des Nachdenkens, auch des Miss-
trauens, kann die Moglichkeit der vorgebrachten Aussagen unbefangener erwogen
werden. Folglich wird durch das Lachen tiber die Aussagen eines Narren ein Mo-
ment der Distanz zu ihnen geschaffen, wodurch der Lachende davon entbunden
ist, ihnen unmittelbar Glauben zu schenken. Ein solches Lachen schafft auch Di-
stanz zu allem Ernst, wie ihn Nietzsche in der Genealogie der Moral als Angelegenheit
der Priester entwickelt. Der Narr hitte somit als Gegenstiick zum Priester zu gel-
ten — denn dem Priester als dem »eigentlichen Reprisentanten des Ernstes« wird
genauso geglaubt wie dem Heiligen, dem Wissenschaftler, dem Philosophen oder
dem Weisen.?® In diesem Sinne wire auch der bekannte Ausspruch im Kapitel
Warum ich ein Schicksal bin des Ecce homo zu lesen: »Ich will kein Heiliger sein, lieber
noch ein Hanswurst... Vielleicht bin ich ein Hanswurst... Und trotzdem oder viel-
mehr nicht trotzdem — denn es gab nichts Verlogneres bisher als Heilige — redet
aus mir die Wahrheit«.”® Der Weise als Philosoph wird genau dann zum Heiligen
und priesterlichen Verkiindiger seiner eigenen Wahrheiten, wenn es ihm »ernst ist«
mit der Wahrheit oder er sich zu ihrer unbedingten Verteidigung aufschwingt. Die
Narrenfigur verhalt sich hierzu gleichermaflen als Storfaktor und Antidot.

238 CMIII, 11, KSA5, S. 361.
239 EH, Schicksal 1, KSA 6, S. 365.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Aber damit wird Heraklit ewig Recht be-
halten, dass das Sein eine leere Fiktion
ist. Die »scheinbare« Welt ist die einzige:
die »wahre Welt«istnur hinzugelo-
gen.

GD Vernunft, 2

Warum diirfte die Welt, die uns et-
was angeht —, nichteine Fiktion
sein? Und wer da fragt: »aber zur Fiktion
gehort ein Urheber?« — diirfte dem nicht
rund geantwortet werden: Warum?
JGB 34

Nachdem sich die bisherigen Ausfithrungen vorrangig der thematischen und for-
malen Exegese gewidmet haben, soll die Maskenproblematik unter den neuen Vor-
aussetzungen nun als eine spezifische Denkfigur entwickelt werden. Indem mit ihr
ein Konzept des doppelten Zeigens verbunden ist, das wesentlich auf ihrer offen-
siven Artifizialitit beruht, verfiigt sie iiber ein enormes Deutungspotential.' Un-

1 An diesem Punkt unterscheidet sich die vorliegende Arbeit wesentlich von der nach wie vor
mafgeblichen Studie von Richard Weihe: Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form,
Miinchen 2004. Wahrend dort die Maske von der »Dialektik« ihrer AuRen- und Innenseite
her gedacht und dabei immer wieder auf die Gesichtsmaske reduziert wird — trotz gegen-
satzlicher Beteuerungen —, soll hier vornehmlich die Oberfliache (»Aufienseite«) der Masken
in ihrer Funktionalitdt interessieren. Denn anders als Weihe annimmt, verweist schon diese
Seite qua Artifizialitit auf die mit den realen, materiellen Masken verbundenen Praktiken
und stellt damit sowohl die Maskenfiguren aus, wie sie gleichzeitig die Maskentrager immer
bereits impliziert. Auch der Wesensbestimmung von Maske als Paradoxie, die Weihe unter
Rickgriff auf das altgriechische prosopon von der Form der (Gesichts-)Maske her ableitet und
als die »Einheit des Unterschiedenen«von Innen- und Auenseite, als gleichermafien Tren-
nendes wie Verbindendes entwickelt (S. 35), kann hier nicht zugestimmt werden. Schlief3-
lich wére einzuwenden, dass diese angenommene »Paradoxie« ebenso etwa bei Haustiiren,
Fensterscheiben oder Teetassen festzustellen wire, indem auch diese Dinge gleichzeitig eine
Aufien- miteiner Innenseite verbinden und folglich das unterscheidende wie das verbinden-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

164

Masken denken - in Masken denken

ter einer Denkfigur verstehe ich die Méglichkeit, funktionale Elemente von einem
Konzept ablosen und diese auf andere Ebenen und Sachverhalte tibertragen zu
konnen. Zweck dieser Operation ist es, an den letzteren bestimmte Aspekte her-
vorzuheben, die in ithnen zwar schon enthalten sein miissen, die ohne das Appli-
zieren der Denkfigur sich aber weniger deutlich abzeichnen wiirden. Folglich kann
eine Denkfigur gewissermaflen als Erkenntnishilfe eingesetzt werden. Thr Erkli-
rungspotential dient dem begrifflichen Biindeln der als wesentlich herausgestell-
ten funktionalen Elemente. In diesem Sinne kommt ihr der Status einer Analy-
sekategorie zu, mithilfe derer Phinomene geordnet oder iiberhaupt erst sichtbar
gemacht werden kénnen. Im vorliegenden Fall sind es, wie unschwer zu erraten ist,
Funktionselemente der Maske, die zu einer solchen Denkfigur und somit zum bes-
seren Verstindnis der Philosophie Nietzsches beitragen sollen. Was genau ist also
unter dem Konzept des >doppelten Zeigens« zu verstehen? Zunichst einmal soviel:
Die Aufienseite einer Maske prisentiert immer zugleich zwei Aspekte, nimlich ihre
Oberfliche und die Funktion der Oberfliche als eines Artifiziellen. Damit zeigt die
Maske etwas und zeigt gleichzeitig das Zeigen. Sie zeigt an ihrer Oberfliche et-
wass, also ein Bestimmtes. Bei materiellen Masken ist das meistens eine konkrete
Figur, deren spezifische Merkmale von einer Gemeinschaft (wieder)erkannt und
gedeutet werden, mindestens aber eine konkrete Form des Aufleren.” Gleichzeitig
sind solche Masken immer auch entworfen und geformt, sie sind aus verschie-
denen Materialien hergestellt, zusammengefiigt und manchmal bemalt. Dadurch
sind sie Ausdruck einer extremen Kiinstlichkeit, die sich als Kiinstlichkeit ausstellt.

de Elementsind. Auch stelltsich die Frage, ob das ausdrickliche Ziel, einen »gemeinsame[n]
Nenner all dieser Betrachtungsweisen« (ebd. S. 33) auszumachen, also nicht weniger als die
gesamte Kultur- und Geistesgeschichte der Maske in einem Punkt zu konzentrieren, ange-
sichts dieses ungemein heterogenen Untersuchungsfeldes nicht, vorsichtig ausgedriickt, ein
iberambitioniertes Unterfangen sein konnte. Schliellich bleibt die Dialektik von Aufden und
Innen selbst einem in der Frithmoderne begriindeten Denken verhaftet, das die als wahrhaf-
tig angenommene »Innerlichkeit« gegen ein prinzipiell tiuschendes AuRReres abgrenzt und
hinter das von Nietzsche reaktivierten personae-Modell des Menschen als Maskenspiel not-
wendig zurickfallt.

2 Erst im Zusammenhang der nurmehr boshaft-tiuschenden Maskenmetapher tauchen die
neutralen, weiflen Gesichtsmasken, die nichts Konkretes mehr abbilden, in der Kunst- und
Kulturgeschichte auf. Eine Ausnahme ist in den venezianischen Gesellschaftsmasken des 17.
und 18.Jhds. zu sehen (genannt maschera nobile oder tabarro e bauta). Sie wurde zu offiziellen
Anldssen von Mdnnern wie Frauen der stadtischen Oberschicht getragen und bestand aus
einer weiflen Halbmaske (maschera), zusammen mit der bauta, einer tGiber die Schultern rei-
chenden Kopfbedeckung, und dem tabarro genannten Umhang. Vgl. dazu Ignazio Toscani:
Die venezianische Gesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung ihrer Ausformung, ihrer En-
stehungsgriinde und ihrer Funktion (Univ. Diss.), Saarbriicken 1972 und Richard Weihe: Die
Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, Miinchen 2004, S. 162ff.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Denn immer soll eine Maske zur Verwandlung desjenigen beitragen, den sie klei-
det, insofern sie stets das Andere prisentiert (eine andere Figur, ein Wesen oder
Tier, einen Geist). Maske ist immer Differenz, niemals Identitit. Diese ausgestell-
te Kinstlichkeit aber zeigt sich auf: Sie zeigt sich als zeigende Maske. Damit ist
gleichzeitig ein wesentlicher Aspekt ihrer Kommunikation angegeben, denn auf
einer Oberfliche wird einerseits immer die konkrete Figur gezeigt, deren Prisenz
einer Gemeinschaft kommuniziert wird. Andererseits bleibt auch das Kiinstliche
stets ein Element ihrer Kommunikation, indem die Maske Ausdruck der durch sie
stattfindenden Verwandlungen des Menschen ist. Damit hat sie Anteil an einem
grundlegend dynamischen Prozess, denn Verwandlungen sind als Bewegungen zu
verstehen, die sich im Raum des Ablegens von Masken und des Anziehens ande-
rer Masken ereignen. Die Geste der sich selbst zeigenden Kiinstlichkeit ist freilich
bereits in der Anfangszeit der Theatermasken zu verorten und in ihrer konkre-
ten Materialitit begriindet — nichtsdestotrotz scheint diese Bewegung immer auch
auf, nachdem die Maske als eine Metapher in den Sprachgebrauch iibernommen
wurde. Und sie ist nicht zuletzt auch prisent in der hier einzufithrenden Analyse-
kategorie einer Denkfigur der Maske. Der Moment der Artifizialitit ist gleichsam
das Signum der Maske. Wie in den vorigen Kapiteln ausgefithrt, kommt es ledig-
lich darauf an, wie dieses Signum bewertet wird: Ob als moralische Gefihrdung
und Boses verbergende Liige, oder als Spiel, Ermoglichung, lustvolle Verwandlung
und Ubertragungsgeschehen.

Zwar verbirgt die Maske immer auch etwas — aber aufgrund ihrer Artifiziali-
tit verbirgt sie sich niemals selbst als Maske. Sie zielt nicht darauf ab snatiirlich«
zu sein, ihrem Trager eine >natirliche Gestalt« zu geben oder ein snatiirliches Ge-
sicht« vorzustellen: Denn das hief3e, sich als Maske zu verbergen. In diesem Sinne,
wenn man eine moralische Formel will, ist die Maske ehrlich. Sie zeigt sich im-
mer als Maske und sie zeigt ebenso ihr Funktionieren als Maske. Das ist das, was
ich ihre Artifizialitit nenne. Als Analysekategorie kommt der Denkfigur der Mas-
ke nun die Aufgabe zu, genau solche Momente hervorzuheben, die das Kiinstliche
und >Gemachte« in sich tragen und auf deren Oberfliche zu verweisen, die die ei-
gene Variabilitit kommuniziert. Dahinter steht freilich ein Gedanke, mehr noch
ein Verdacht, nach dem die menschliche Kultur- und Geistesgeschichte sehr wirk-
michtige Mechanismen hervorgebracht habe, die dazu geeignet sind, bestimmte
Einsichten immer wieder zu verschleiern. Allen voran nimmt — und hier sind wir
wieder bei Nietzsche — die Struktur der Sprache einen herausragenden Platz in
diesem Kreislauf der Irrtiimer ein.

An dieser Stelle sei nun ein lingeres Zitat angefiihrt, dessen Umfang dadurch
gerechtfertigt ist, dass darin in duflerst anschaulicher Weise all diejenigen Themen
praludieren, die folgend in diesem Kapitel, das sich der Denkfigur der Maske wid-
met, erdrtert werden sollen. Es ist der 5. Abschnitt des Teilkapitels Die »Vernunft«
in der Philosophie aus der Gotzen-Dimmerung:

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

165


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

166

Masken denken - in Masken denken

—Stellen wir endlich dagegen, auf welche verschiedne Art wir (—ichsage hof-
licher Weise wir...) das Problem des Irrthums und der Scheinbarkeit in's Auge fas-
sen. Ehemals nahm man die Verdnderung, den Wechsel, das Werden {iberhaupt
als Beweis fiir Scheinbarkeit, als Zeichen dafiir, dass Etwas da sein misse, das uns
irre filhre. Heute umgekehrt sehen wir, genau so weit als das Vernunft-Vorurtheil
uns zwingt, Einheit, Identitat, Dauer, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein anzu-
setzen, uns gewissermaassen verstrickt in den Irrthum, necessitirt zum
[rrthum; so sicher wir auf Grund einer strengen Nachrechnung bei uns dartiiber
sind, dass hier der Irrthum ist. Es steht damit nicht anders als mit den Be-
wegungen des grossen Gestirns: bei ihnen hat der Irrthum unser Auge, hier hat
erunsre Sprache zum bestindigen Anwalt. Die Sprache gehort ihrer Ent-
stehung nach in die Zeit der rudimentarsten Form von Psychologie: wir kommen
in ein grobes Fetischwesen hinein, wenn wir uns die Grundvoraussetzungen der
Sprach-Metaphysik, auf deutsch: der Vernun ft, zum Bewusstsein bringen.
D a s siehtiberall Thiter und Thun: das glaubt an Willen als Ursache iiberhaupt;
das glaubtan’s»ich«, an’s Ich als Sein, an’s Ichals Substanzund projicirt den
Glauben an die Ich-Substanzaufalle Dinge—es s ch a fft erstdamitden Begriff
»Ding«... Das Sein wird tberall als Ursache hineingedacht, untergescho-
b e n; aus der Conception »lch« folgt erst, als abgeleitet, der Begriff »Sein«... Am
Anfang steht das grosse Verhidngniss von Irrthum, dass der Wille Etwas ist, das
wirkt —dassWilleein Verm 6 gen ist.. Heute wissen wir, dass er bloss ein
Wort ist... Sehr viel spater, in einer tausendfach aufgeklarteren Welt kam die Si -
cherheitdiesubjektive Gewissheit inderHandhabungder Vernunft-
Kategorien den Philosophen mit Uberraschung zum Bewusstsein: sie schlossen,
dass dieselben nicht aus der Empirie stammen kdnnten, — die ganze Empirie ste-
he ja zu ihnen in Widerspruch. Woher also stammen sie? —Und
in Indien wie in Griechenland hat man den gleichen Fehlgriff gemacht: »wir miis-
sen schon einmal in einer hoheren Welt heimisch gewesen sein (—statt in ei -
ner sehr viel niederen: wasdie Wahrheit gewesen wire!), wir miis-
sen gottlich gewesen sein, d e nn wir haben die Vernunft!«... In der That, Nichts
hat bisher eine naivere Uberredungskraft gehabt als der Irrthum vom Sein, wie er
zum Beispiel von den Eleaten formulirt wurde: er hatja jedes Wort fiir sich, jeden
Satz fiir sich, den wir sprechen! — Auch die Gegner der Eleaten unterlagen noch
der Verfiihrung ihres Seins-Begriffs: Demokrit unter Anderen, als ersein Atom
erfand... Die »Vernunft«in der Sprache: oh was fiir eine alte betriigerische Weibs-
person! Ich firchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die Grammatik
glauben..?

3

GD Vernunft, 5, KSA 6, S. 77f. (Hervorhebungen C.S.). Eine Interpretation dieses Abschnitts
als philosophische Narratio und mit besonderer Aufmerksamkeit auf Darstellungsform und

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Indem Nietzsche, hier wie andernorts, die Vernunft an die Sprache riickbindet,
nimmt er ihr den von verschiedenen Philosophen zugewiesenen Sonderstatus und
zweifelt vor allem ihren apriorischen und ahistorischen Charakter an.* Die Fihig-
keiten des Menschen, denen man den Namen >Vernunft« gegeben hat, sind ohne
Sprache schlechterdings undenkbar. Demnach ist Vernunft nicht etwas, das jeweils
»schon da ist« und jeder Mensch blof3 >zu gebrauchen lernen« miisste, weil sie allen
Menschen gleichermafen zugeteilt wurde. Und noch weniger kann Vernunft als et-
was gelten, das sich lediglich >sprachlich duflert«. Vielmehr entstehen Vernunftfi-
higkeit und Sprachfihigkeit auseinander und in enger Abhingigkeit voneinander.
Eine solche Entstehung ist hier sowohl im Sinne gattungs- und kulturgeschichtli-
cher Genese zu begreifen als auch im Sinne der Individualentwicklung. Letztere ist
dabei wesentlich durch die komplexen Vorginge der Erziehung und (Sprach-)Bil-
dungsprozesse gepragt.

Ebenso innig zusammenhingend mit der Sprache aber ist, nach Nietzsche,
ein duflerst folgenreiches Theorem, das einen Grofiteil der Philosophiegeschich-
te bislang fundamental geprigt hat: Der Glaube an das Sein. Nietzsche zufolge
ist er nichts als ein folgenreicher Irrtum und seine bisherige Dominanz wird mit
einem Verweis auf die Struktur unserer Sprachen erklart. Schlieflich habe die-
ser »Irrthum vom Sein« faktisch »jedes Wort fiir sich, jeden Satz fiir sich, den
wir sprechen«. Gegen die Vorstellung einer Welt, in der »Einheit, Identitit, Dau-
er, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein« der Vorrang wahrer Existenz gebithrt,
stellt Nietzsche unter Riickbezug auf Heraklit »die Verinderung, den Wechsel, das
Werden«.® Dies ist nur auf den ersten Blick eine simple Verkehrung bisheriger
Welterklirungsmodelle in ihr Gegenteil. Impliziert doch die Aulerung sowohl ein

Selbstreferenzialitiat unternimmt Axel Pichler: Philosophie als Text — Zur Darstellungsform
der »Gotzen-Dammerung, Berlin/Boston 2014, S. 230-249.

4 Spatestens seit Aristoteles’ Bestimmung des Menschen als eines Wesens, das mit Vernunft
und Sprache begabtist, scheinen insbesondere die Protagonisten der Aufklarung, allen voran
Kant, eine tiberindividuelle, allgemein-menschliche Vernunft vorauszusetzen. Nicht zuletzt
in der Kantischen Wendung vom »Gebrauch der Vernunft« schwingt ein solcher Instrument-
Charakter mit, der die Vernunft- und Verstandesfahigkeiten als etwas Gegebenes, Fertiges
und Vorhandenes benennt, dessen man sich nur zu bedienen hatte, wenn man denn wollte.
Es ist also »mit dem Begriff der Vernunft der Anspruch auf Intersubjektivitat (Universali-
sierung, Universalitdt) verbunden« (vgl. das Lemma »Vernunft«in: Jirgen Mittelstraf (Hg.):
Enzyklopadie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 4, Stuttgart 1996, S. 518).

5 GD Vernunft, 5, KSS 6, S. 77. Wenige Seiten vorher, im zweiten Abschnitt, wird der Bezug zu
Heraklit konkret benannt: »Ich nehme, mit hoher Ehrerbietung, den Namen Heraklit’s
bei Seite. Wenn das andre Philosophen-Volk das Zeugniss der Sinne verwarf, weil dieselben
Vielheit und Veridnderung zeigten, verwarf er deren Zeugniss, weil sie die Dinge zeigten, als
ob sie Dauer und Einheit hatten.« (GD Vernunft, 2, KSA 6, S. 75). Nietzsche spitzt die Position
Heraklits insoweit zu, als er sie gegen diejenige des Parmenides in Stellung zu bringen beab-
sichtigt. Demgegen(ber habe Parmenides im Werden, in der Verdnderung, den illusioniren
Charakter eines eigentlich im Kern bestandigen Seins verortet. Vgl. zu Nietzsches Deutung

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

167


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

168

Masken denken - in Masken denken

grundsitzliches Misstrauen gegeniiber der Sprache, als auch die Notwendigkeit ei-
ner nicht minder radikalen Umstellung aller Perspektiven des Denkens, selbst des
Wahrnehmens. Das hierfiir im Sinne einer argumentativen Analogie herangezo-
gene Beispiel der kopernikanischen Wende will in diesem Zusammenhang zwei-
erlei besagen:® Erstens, dass die tiglich sinnlich, aber irrtiimlich wahrnehmbare
>Bewegung« der Sonne tiber den Himmel schon lingst kein Argument mehr ist,
an der faktischen Erdrotation zu zweifeln. Diese konnen wir zwar nicht ebenso
wahrnehmen, weil wir uns selbst auf der Erde befinden, weshalb wir mittlerweile
daran gewodhnt sind, ein bestimmtes Wissen entgegen der Sinneswahrnehmung
fiir wahr zu halten. Was der Sehsinn fiir die vermeintliche >Sonnenbewegung, ist
zweitens die Sprache fir das ontologische Problem. Aufgrund der Sprache seien
wir unablidssig »verstrickt in den Irrthumc, gar »necessitirt zum Irrthum«. Und
ebenso wenig, wie wir unsere Augen dazu iiberreden kénnen, die Sonnenbewe-
gung nicht zu sehen, wir uns also mit einer verstandesmifligen Gedankenoperati-
on erst die eigentliche Ursache von Sonnenauf- und Sonnenuntergingen verdeut-
lichen miissen, indem sich nimlich die Erde um sich selbst dreht und gleichzei-
tig um die Sonne bewegt — genauso wenig kann der Sprachgebrauch einfach aus-
gesetzt werden. Vielmehr sind gedankliche Operationen nétig, mittels derer die
grammatischen Strukturen und semantischen Gewohnheiten zwar nicht ausgehe-
belt, immerhin aber ihrer unmittelbaren Glaubwiirdigkeit enthoben werden kon-
nen. Wenn also die Sprache als ein Mechanismus zu gelten hat, mit dem das Den-
ken und die Vernunft an bestimmte ontologische Irrtiimer geradezu festgekettet
sind, werden mindestens ebenso potente Gegenmodelle benétigt, damit eine Um-
stellung der Geistesgeschichte vom Primat des »Seins< auf das >Werdenc itberhaupt
denkbar ist und artikuliert werden kann. Diejenigen Modelle, die Nietzsche entwi-
ckelt hat und mit denen er experimentiert, sind hier im Konzept der Denkfigur der
Maske zusammengefasst worden.” Aufgrund der dargestellten Charakeeristika ist

derbeiden Vorsokratiker Enrico Miiller: Die Griechen im Denken Nietzsches, Berlin/New York
2005, insbesondere S.139-162.

6 Vgl. hierzu mit dhnlicher Intention auch JGB 12, wo Kopernikus zu einem der »siegreichsten
Gegner des Augenscheins« erklart wird (JGB 12, KSA 5, S. 26). Vgl. zu diesem Aspekt auch:
Corinna Schubert: »Wo hort das Ich auf>« Uberlegungen zum Zerfallsprozess des Subjekts.
In: Christian Benne; Enrico Miiller (Hg.): Ohnmacht des Subjekts — Macht der Personlichkeit,
Basel 2015, S.193f.

7 An diesem Punkt gibt es inhaltliche Uberschneidungen mit dem von Hans Vaihinger heraus-
gearbeiteten Modell einer»Als-ob-Philosophie, in die er Kant, aber dezidiert auch Nietzsche
einbindet. Vgl. Hans Vaihinger: Die Philosophie des Als-ob. System der theoretischen, prak-
tischen und religiosen Fiktionen der Menschheit aufgrund eines idealistischen Positivismus,
Berlin 1913. Zwar versammelt das Nietzsche gewidmete Kapitel in einer bis heute mafigeb-
lichen Zusammenschau einschligige Zitate zum Themenkomplex des »bewusst gewollten
Scheins« — die gleichwohl nach heutigen editionstheoretischen Mafstaben im Vorsicht zu
geniefien sind, da Vaihinger nur die von Elisabeth Forster-Nietzsche mitverantwortete, um-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

diese Denkfigur in besonderem MafRe dazu geeignet, die spezifische Wirkungswei-
se von Nietzsches neuem Sprechen reflexiv einzuholen, weil die Mechanismen des
doppelten Zeigens und der Kiinstlichkeit die Problematizitit sprachlicher Struktu-
ren gezielt offen halten. Seien es Ordnungskategorien der Vernunft, Notwendig-
keiten der Grammatik oder die Verfahrensweise der Begriffsbildung, vielschichtige
Sachverhalte in ein Wort zu dringen: Was an ihnen in dem von Nietzsche beschrie-
benen Sinne Mechanismen des Irrtums sind — weil sie ein Sein suggerieren, das
nirgends vorhanden ist — kann die Denkfigur der Maske als Illusionen markieren.
Und sie leistet dies, ohne dabei >die Sprache zu verlieren<. Denn auch angesichts
der schirfsten Kritik bleibt Nietzsche immer ein Philosoph, der das Jahrtausende
alte Metier des Erkennens insofern weiterfiihrt, als er sich des Mediums der Spra-
che und des Kommunikationsmittels der Verschriftlichung, des Buches, bedient.
Ist mit der Denkfigur der Maske also zuallererst das Zeigen des Zeigens qua
Artifizialitit verbunden, gilt es nun noch einen zweiten, daran ankniipfenden Mo-
ment stirker hervorzuheben. Insofern als die Maske die eigene Kiinstlichkeit be-
tont, geht mit ihr ein Modus der Variabilitit und der Vielheit einher. Anders gesagt,
ist sie stets auch Zeichen der eigenen Vorlaufigkeit: Eine Maske >dauert« nicht »an;
sie ist kein Zustand, sondern bedeutet vielmehr den Wandel. Hat sie einerseits ih-
re Form, die sie zeigt, so hat sie andererseits auch ihre Zeit. Maske ist in diesem
funktionalen Sinne nicht einfach ein Ding, sondern der Prozess des mit ihr verbun-
denen Anziehens bzw. Aufsetzens und Ausziehens bzw. Absetzens. Sie ist ja gerade
das Verwandeln von etwas ihr vorgingigem als Verinderung. Nun kann es nicht
darum gehen, auf einen dahinter verborgenen Maskentriger zu verweisen — was
lediglich bedeuten wiirde, das am prominentesten mit Aristoteles und der Scholas-
tik verbundene Modell von unverinderlichen Substanzen, an denen sich lediglich
die Akzidentien verindern, zu reaktualisieren. Sondern es wire im Gegenteil dar-
um zu tun, gerade die Abtauschbarkeit einer Maske durch andere Masken als ihren
Funktionsmechanismus auszuweisen. In diesem Sinne sind die Masken wesentlich

strittene GrofSoktav-Ausgabe vorlag. Doch geht Vaihinger weder auf die Maskenproblematik
ein, noch analysiert er die in Sprache und Textform gezogenen Konsequenzen der Philoso-
phie Nietzsches. Cerade diese hatten —insbesondere in Form der Figurenrede — fiir die »Als-
ob-Philosophie« eine performative Entsprechung bedeuten kénnen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

169


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

170

Masken denken - in Masken denken

ein plurales Phinomen.® Der Denkfigur der Maske unterliegt also grundsitzlich
eine dynamische Dimension, wobei ausgehend von der Artifizialitit der Maske,
die ihre eigene Vorliufigkeit und Ablosbarkeit kommuniziert, auf eine Vielheit von
Masken verwiesen wird. Indem nun die Maske an ihrer Oberfliche eine bestimmte
Figuration zeigt, wird ein konkreter Aspekt oder Typus festgestellt und gleichzei-
tig als eine vorliufige, abtauschbare, kiinstliche Momentaufnahme kommuniziert.
Gewissermaflen ein isolierter Schnappschuss aus dem Fluss des Werdens, ist ein
anders-Werden immer schon impliziert und der prisentierten >Einheit« sofort eine
hypothetische Vielheit an die Seite gestellt.

Ubertrigt man diese funktionale Dimension auf die Sprache, sind es die Be-
griffe, die in gleicher Weise eine konkrete Semantik an ihrer Oberflidche erstarren
lassen — und als solche waren sie von Nietzsche in GM II 12 und 13 entwickelt wor-
den. Insofern kann auch kein Begriff auf eine mégliche Ubereinstimmung zwi-
schen sich und einem vorgeblichen Wesen der Dinge hindeuten, denn diese selbst
entstehen erst in den Prozessen der semantischen Erstarrungsvorginge. Sei es,
weil einzelne Begriffe etwas durchaus Vielgliedriges und Vielschichtiges in ein ein-
ziges Wort pressen und damit dem »polyphone(n) Wesenc aller Dinge, Ereignisse,
Empfindungen oder Geistestitigkeiten nicht gerecht werden kénnen.® Sei es, weil
ihnen eigentlich eine ganze »Synthesis von >Sinnen« innewohnt, die sich im his-
torischen Prozess einander ablosender oder iiberlagernder Interpretationen ange-
hiuft haben.™ In jedem Fall garantiert die feste Bedeutungszuschreibung — analog

8 Ein Phdnomen, das sich auch in der Form des grammatischen Plurals abbildet. So liest man
etwa in der Morgenrdithe, es sei ein heimlicher Wunsch der Deutschen, »mit Personen, Par-
teien, Hoffnungen wie mit Masken zu wechseln« (M 207, KSA 3, S.186). Insgleichen habe
Platon den Sokrates lediglich »in alle seine eignen Masken und Vielfiltigkeiten« iibersetzt
(JGB 190, KSA 5, S.111). Zum intendierten Plural vgl. Corinna Schubert: »Wanderer wer bist
du?« Uberlegungen zu Maske und Dialog, Figur und dem Vornehmen in Jenseits von Gut und
Bdse 296. In: Marcus A. Born; Axel Pichler: Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung
der Philosophie in »Jenseits von Gut und B6se«, Berlin/Boston 2013, S. 279-303, insbesondere
S.297-299.

9 Vgl. zum Begriff des Mitleids: »wie plump fallt die Sprache mit ihrem Einen Worte iiber so
ein polyphones Wesen herl« (M 133, KSA 3, S.126).

10 Vgl.GMIl,13, KSA 5, S. 317. Selbst die Festigkeit der Dinge und Objekte verschwindet damit
zusehends. Beispielsweise ist mit dem Wort>Pferd« iber Jahrhunderte auf das Tier als Nutz-
tier verwiesen worden, das in der Landwirtschaft, als Last- und Zugtier Verwendung fand und
dessen Kérperkraft Glter wie Menschen transportierte. Selten wurde es dabei in seiner Leis-
tungsfihigkeit geschont und selbst bei fiirsorglicher Pflege war es vor allem ein Mittel zum
Zweck und zum taglichen>Gebrauchc. Seit der wachsenden Motorisierung von Giiter- wie Per-
sonentransport einerseits und der Aufmerksamkeit fiir Tierrechte und Tierethik andererseits
istdas Pferd zunehmend ein Luxusgut geworden. Mitihm sind nun ganz andere Konzepte der
Lebensfithrung, der Freizeit, mehr noch des sLifestyle« verbunden und allerhéchstens noch
das Gebiet des Sportes und olympischer Disziplinen (z.B. Springreiten, Dressur). Weil das
Pferd heute aufgrund seiner verdnderten Nutzung und der anderen Einstellung zu ihm viel-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

zur »Maske« und »Oberfliche« — sowohl die Funktionsfihigkeit der Sprache wie
ihre Irrtumsanfilligkeit. Gerade anhand der Denkfigur der Maske kénnen zentrale
Motive von Nietzsches Philosophieren verbunden und dabei in ihren verschiede-
nen Dimensionen entfaltet werden.

Zur Veranschaulichung sei an dieser Stelle ausfiihrlich ein Beispiel diskutiert,
das deutliche Hinweise auf das soeben entwickelte Programm enthilt. Endet doch
JGB 289 auf folgende provokante Weise:

Jede Philosophie ist eine Vordergrunds-Philosophie — das ist ein Einsiedler-
Urtheil: »es ist etwas Willkirliches daran, dass er hier stehen blieb, zuriick-
blickte, sich umblickte, dass er hier nicht mehr tiefer grub und den Spaten
weglegte, — es ist auch etwas Misstrauisches daran.« Jede Philosophie ver-
birgt auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein Versteck, jedes Wort
auch eine Maske."”

Einerseits wird hier fiir jede Philosophie ein notwendiger >blinder Fleck< konsta-
tiert, der darin begriindet scheint, dass sie sich die eigenen (kulturellen, leibli-
chen, epistemischen) Implikationen nicht transparent machen kann. Den »Spaten
wegzulegenc, ist Ausdruck der Unerreichbarkeit vollkommener (Selbst-)Transpa-
renz, weil »tiefer zu graben« bedeuten wiirde, Fundament und »Grund« der er-
reichten Philosophie zu verlieren. Daher scheint die Annahme einer in jeder Phi-
losophie verborgenen Philosophie auf die jeweiligen Motive dafir hinzudeuten,
aus denen heraus jemand an einer bestimmten Stelle Position bezieht und eben

mehr Geflihle der Naturverbundenheit, Naturschonheit und natiirlichen Anmut wachruft,
verandert sich notwendigerweise auch das Reden vom Pferd. Es ist eben nicht das gleiche,
ob ein Ackergaul im 18. Jahrhundert das Feld bestellen half und eine Schindmihre schwe-
re Holzwagen zog — oder ob ein als Ferienstitte eingerichteter Erlebnisbauernhof fiir seine
Gaste Pferde zum Ausreiten bereithilt. Die mit diesen tiefgreifenden Verdnderungen einher-
gehenden Modelle des Nutzens bzw. der Identifizierung haben sich ebenso gewandelt wie
die Bedeutung des Wortes: Ein Wort wie das>Pferd«rief vor Jahrhunderten noch ganz andere
Gedanken, Assoziationen und Gefiihle gerade bei den mit den Tieren Vertrauten hervor als
heute. Dasselbe Wort geblieben, muss doch eine Anderung seines Sinns, seiner Bedeutung
fiir die Sprechenden konstatiert werden. In dhnlicher Weise sind prinzipiell alle Gegenstan-
de der Welt wie des Denkens gleichsam kontaminiert. Kaum ein Ding behdlt liber langere
Zeitraume seine Bedeutung und damit kaum ein Wort seinen Sinn. Kurzum, mit den Worten
Nietzsches: »Die Form ist flissig, der»>Sinn<ist es aber noch mehr...» (GM 11,12, KSA 5, S. 315).

11 JGB 289, KSA 5, S. 234. Das philosophische Erfassen der Welt wird hier mit Metaphern des
Erforschens von Hohlen und des Grabens in der Erde gefasst. Die beiden hervorgehobenen
Worte zeigen deutlich die doppelte Ausrichtung von Nietzsches Philosophie-Verstiandnis: Ei-
nerseits ist es auf die Sache (»h i e r«) bezogen, die gleichsam der Boden ist, der durch das
grabende Denken freigelegt wurde. Andererseits erscheint eine Philosophie nicht ablésbar
von ihrem Denker (»e r«), denn gerade dieser und kein anderer horte an einer bestimmten
Stelle>zu graben<auf. Man beachte ferner das verwendete Singularwort »Maske« als inten-
dierten Plural, indem es fiir »jedes Wort« einsteht, also fiir alle Worter.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

172

Masken denken - in Masken denken

»stehen bleibt«. Andererseits ist dieser misstrauische Blick auf das Philosophie-
ren einer besonderen Textfigur, dem Einsiedler, zugewiesen worden. Dessen durch
Einsamkeit und Selbstgesprich geprigte »Begriffe selber erhalten zuletzt eine eig-
ne Zwielicht-Farbe, einen Geruch ebenso sehr der Tiefe als des Moders, etwas Un-
mittheilsames und Widerwilliges« und »aus seinen stirksten Worten« klingen T6-
ne des »Schweigens, Verschweigens heraus«.” Begriffen und Worten werden hier
Stellenwerte in einem hochdifferenzierten, von der je eigenen Lebensfithrung ab-
hingigen Bedeutungssystem zugeschrieben. Ihre Charakterisierung, als hitten sie
»Farbe« und »Geruch, ist dazu geeignet, das gewdhnliche Verstindnis von Begrif-
fen als allgemeingiiltige, unverinderliche Bedeutungstriger zu irritieren. Wenn
nun in diesem voraussetzungsreichen Kontext »jedes Wort auch eine Maske« ge-
nannt wird, ist damit auf beide Aspekte der Maske, mithin auf ihre zeigende, wie
ihre verbergende Qualitit verwiesen. Daher geht es gar nicht darum, Meinungen
oder Worte als blof3e Liigen und Betriigerei abzutun, heif3t es doch ausdriicklich:
»Jede Philosophie verbir gt auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein
Versteck, jedes Wort auch eine Maske«.” Nicht um der Tiuschung willen werden
Philosophien, Meinungen oder Worte hier zum Versteck — sondern unter den Be-
dingungen der von Nietzsche skizzierten Erkenntnispraxis ist ihr Maskencharakter
sogar unausweichlich und fern einer moralischen Anklage formuliert. Im Gegenteil
wird der Blick nun darauf gelenkt, dass wir Griinde haben, weshalb wir diese oder
jene Philosophie entwickeln und eine bestimmte Meinung vertreten. Es sind die
ihnen zugrundeliegenden Maf3stibe, die Werturteile, aber auch die Erfahrungen
und Lebensgewohnheiten, deren oft unbewusste Auswirkungen das Fundament
jener Philosophien und Meinungen bilden. Fiir den Einsiedler-Philosophen stehen
jedoch diese Griinde als sicherer, letztgiiltiger Boden infrage, weshalb mit einem
bestechenden Wortspiel der »Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder >Begriin-
dung« angedeutet wird." Wenn nun auch dieser Grund in seiner konstituieren-
den Wirkung gewissenhaft untersucht und aufgegraben wiirde, so die Vermutung,
wiirden Meinungen wie Philosophien nicht mehr dieselben bleiben. Das in die-
sem Sinne Bodenlose aber kann nicht mehr kommuniziert werden, ist nur noch

12 Ebd. (Hervorhebungen C.S).
13 Ebd. (Hervorhebungen C.S.) Walter Kaufmann kann angesichts dieser provokanten Aussage

nur widersprechen: »Ist aber jedes Wort eine Maske? Kaum.« (Walter Kaufmann: Nietzsches
Philosophie der Masken. In: Nietzsche-Studien, Band 10/11, 1981/82, S.111-131, hier S.128).
Statt jedoch seinen Einwand zu begriinden, weicht Kaufmann auf die biographische Ebene
aus und gibt damit die erkenntnistheoretischen Positionen von JGB 289 der Belanglosigkeit
preis: »Der hier zitierte Abschnitt hat auch einen Selbstbezug. Indem er fiihlt, daf} er sich zu
sehrexponiert hat, setzt der Einsiedlerphilosoph die Maske des Possenspielers auf, der ledig-
lich spielt und keine letzten und wirklichen Gesichtspunkte hat. Dies ist eine von Nietzsches
personae, eine seiner Masken und Rollen« (ebd. S.129).
14 )GB 289, KSA5, S. 234.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

»unmittheilsam« und folglich Aporie. Damit erfihrt das nur vordergriindige Pa-
radoxon, dass gerade aus Worten ein Schweigen und Verschweigen herausklinge
- namlich, indem das Verschweigen des Ungesagten die Voraussetzungen des Ge-
sagten sind — eine radikal-konfrontative Zuspitzung in der Formulierung, nach der
jedes Wort »auch eine Maske« ist. Dies ist die eine Seite.

Auflerdem aber liegt dem Abstreifen des Anspruchs auf »letzte und eigentliche«
Meinungen«” dieselbe Argumentationslogik zugrunde, nach der wir mit Bezug zu
GM 11, 13 festgestellt hatten, dass sich ein Wort innerhalb des Ensembles seiner
Bedeutungsschichten wandelt, je nach Sinnkontext, historischer Zeit oder Aussa-
geabsicht dessen, der spricht. Worte sind folglich Masken im Sinne der Denkfigur,
weil sie einerseits als >Oberfliche« die jeweils aktuelle und aktualisierte Bedeutung
prasentieren und weil diese Oberfliche sich andererseits in einem gewissen Spiel-
raum als vorliufig, artifiziell und kiinstlich erweist. Diese Dimension ist im lange
Zeitraume umfassenden Rahmen historischen Wandels der Sprache gleicherma-
Ben abgebildet wie in den unterschiedlichen, feinen Nuancierungen des personli-
chen Verstehens und als Bewegung durch den Zeige-Charakter der Maske bedingt.
Dass aber im Verschweigen, im Verstecken des Ungesagten unter das Gesagte, die
Voraussetzung des zu Sagenden liege, garantiert der Verberge-Charakter der Mas-
ke. Allein die Denkfigur der Maske kann solche Bedeutungszuschreibungen gleich-
zeitig gewdhren und ihre Funktion als zeitweilige, doch notwendige Festlegungen
und Festschreibungen hervorheben.

Diese Aspekte der Artifizialitit und des doppelten Zeigens sollen nun als funk-
tional werdende Elemente an der weiteren Entwicklung der Denkfigur herausge-
stellt werden. Maske ldsst sich in diesem Sinne nicht mehr auf die Maskenmeta-
pher der Tiuschung einschrinken, die in ihrer Dialektik der etwas Eigentliches
und Wahreres verbergenden Geste gefangen bleibt und zusitzlich eine moralische
Abwertung bedeutet. Indem die Maske so zu einem produktiven Konzeptbegriff
wird, kénnen im Zeichen einer neuen, mit Nietzsche entwickelten Maskenseman-
tik umfassendere Spielriume wieder in den Blick kommen.

Im Folgenden sollen nacheinander drei konzeptionelle Effekte dieser Denkfi-
gur entwickelt werden, wobei 1.) die konventionellen Fiktionen, 2.) Auswirkungen
beziiglich der Subjekt-Problematik und 3.) die Verfasstheit der Texte Nietzsches in
den Blick kommen.

15 Ebd. In derentsprechenden Stelle heifit es, der Einsiedler werde »zweifeln, ob ein Philosoph
>letzte und eigentliche<Meinungen iiberhaupt haben k é n n e, ob bei ihm nicht hinterjeder
Haéhle noch eine tiefere Hohle liege, liegen miisse — eine umfanglichere fremdere reichere
Welt iiber einer Oberflache, ein Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder >Begriindung«.«
(Ebd.).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

173


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

174

Masken denken - in Masken denken

3.1.  Jenseits von wahr und falsch - Die konstitutionellen Fiktionen

In der zweiten Jahreshilfte 1886 arbeitet Nietzsche an einer neuen Schrift, die den
Titel Jenseits von Gut und Bise tragen wird. Zur gleichen Zeit entsteht auch das Fiinf-
te Buch der Frohlichen Wissenschaft und wird, zusammen mit einer neuen Vorrede
und dem Anhang, den Liedern des Prinzen Vogelfrei, zur zweiten Auflage hinzuge-
fiigt. Diesem Aspekt der Werkgenealogie ist es geschuldet, dass sich Ahnlichkeiten
sowohl auf der inhaltlichen, als auch der argumentativen und stilistischen Ebene
zwischen Jenseits von Gut und Bise und dem Fiinften Buch der Frohlichen Wissenschaft
nicht leugnen lassen. Alle Abschnitte, die ich hier zu dem einflussreichen Themen-
komplex unter dem Titel der >konventionellen Fiktion< zusammengefasst habe, ent-
stammen dieser Zeit. Es verbindet sie eine gleichartige Argumentationsstruktur,
die es nun nachzuvollziehen gilt, wobei im Zuge dessen entsprechende Zusam-
menhinge mit der Denkfigur der Maske herzustellen sind. Aufgrund der konstel-
lativen Verbundenheit der Motive werden die zu besprechenden Abschnitte auch
daraufhin untersucht, welche Facette sie dem Thema jeweils hinzufiigen. Gleich-
zeitig sind weitere Elemente von Nietzsches Begriffsarbeit zu erschliefen, deren
vereinzelte Spuren sich in diesem Punkt kreuzen.

Beginnen wir mit dem Abschnitt JGB 21, der sich zwar insgesamt der Proble-
matik von der Freiheit (bzw. Unfreiheit) des Willens widmet, dabei aber auch auf
die Wissenschaftsbegriffe »Ursache« und »Wirkung« zu sprechen kommt. Wih-
rend das Konzept des »freien Willens« aufgrund einer mangelnden Beriicksich-
tigung menschlicher Determiniertheit, das Konzept des »unfreien Willens« aber
wegen der unzulissigen Anwendung der Logik von Ursache und Wirkung sich als
unzulinglich erweisen, wird der gesamte starre Gegensatz angezweifelt und fol-
gendermafien aufgelost: »im wirklichen Leben handelt es sich nurum starken
und schwachen Willen«.’ Auf den ersten Blick scheint es sich hier ledig-
lich um eine weitere Gegeniiberstellung zu handeln. Diese aber hat den deutlichen
Vorteil, innerhalb der bezeichneten Pole Abstufungen zuzulassen. Begriffe der Ka-
tegorie >frei< und >unfrei< hingegen sind absolute Gegensatzbegriffe in dem Sinne,
dass sie extreme und einander ausschlieflende Positionen bedeuten. Analog dem
Begriffspaar swahr/unwahr« sind auch die Begriffe >frei/unfreic miteinander unver-
einbar. Bezogen auf die Willensproblematik bedeutet das, wenn als Grundlage der
Konzeption eines Menschenbildes der freie Wille angenommen wird, kann nicht
gleichzeitig ein unfreier Wille den Menschen bestimmen und vice versa. AufRerdem
unterstellt die Annahme des freien, wie eines unfreien Willens das Vorhandensein
einer Kraft, die dem Willen Freiheit gibt bzw. ihn in seiner Freiheit begrenzt. In
der Geistesgeschichte stehen etwa Schelling und Hobbes fir die Position der dem

16 JGB21,KSAS, S. 36.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Menschen (von Gott) gegebenen Willensfreiheit, fiir die andere Option beispiels-
weise Schopenhauer, auf den Nietzsche auch mehrfach anspielt (vgl. JGB 16 und
19). Demgegeniiber eroffnet das von Nietzsche angebotene Modell eine mehrstu-
fige Skala, auf der sich Ereignisse zwischen den Eckpunkten des >starken< (und
damit >freieren< Willens und des >schwachen« (und damit >unfreieren<) Willens be-
wegen. In diesem Sinne gilt der Mensch nicht etwa als Besitzer eines ein fir allemal
freien oder aber unfreien Willens, sondern sein Wollen entfaltet sich stets neu in
je anderer situativer Eingebundenheit. Starkes und schwaches Wollen kénnen ein-
ander abwechseln, nebeneinander bestehen oder zeitgleich in verschiedenen inter-
subjektiven Verhiltnissen ausgetragen werden. Soviel zunichst zum Kontext des
Aphorismus selbst. In Bezug auf die Kausalzusammenhinge heif3t es schlicht:

Man soll nicht, »Ursache« und »Wirkung« fehlerhaft verdinglichen, wie
es die Naturforscher thun (und wer gleich ihnen heute im Denken naturalisirt -)
gemadss der herrschenden mechanistischen Tolpelei, welche die Ursache driicken
und stossen lasst, bis sie »wirkt«; man soll sich der»Ursache, der»Wirkung«eben
nur als reiner Begriffe bedienen, das heisst als conventioneller Fiktionen
zum Zweck der Bezeichnung, der Verstandigung, nicht derErklarung.«’

Auf diese Weise wird erneut und gleichsam en passant ein Schlaglicht auf Nietz-
sches originiren Umgang mit den Begriffen geworfen, der freilich einer Erliute-
rung bedarf. Die Ausfithrungen konnen durchaus als eine auch im iibrigen Werk
Konsequenzen zeitigende Konzeption zur Begriffsproblematik gelesen werden, die
Nietzsches Philosophie im Ganzen eher implizit als ausdriicklich unterliegt. Be-
griffe sind unter diesem Gesichtspunkt Mittel der Bezeichnung von Dingen oder
Sachverhalten. Das ist nun nicht weiter verwunderlich, sind alle Begriffe doch zu-
nichst Worte, die im Zuge der notwendigen Verstindigung der Menschen unter-
einander hervorgebracht wurden. Dabei stellt sich allerdings die Frage, in welchem
Mafe man diese Begriffe fiir verbindlich hilt und welchen Bezug zur Wirklich-
keit man ihnen einrdumt. Nach Nietzsche dienen sie eben allein der Bezeichnung
und keineswegs der Erklirung. Eine Erklirung ist vielmehr Ausdruck der Uberzeu-
gung, einen Modus der Weltbeschreibung gefunden zu haben, der mit den realen

17 Ebd. Nietzsches Aversion gegen das Konzept von Ursache und Wirkung ist nur vor dem
Hintergrund des Gedankens einer im permanenten Werden begriffenen Welt erschlief3bar.
Dabei erscheinen kausale Beziehungen als willkiirlich konstruierte, voneinander isolierte
Ursache-Wirkungs-Momente, die nur jeweils Ausschnitte und Stillstellungen sein kénnen:
Denn wo sollte die >Kausalitit« beginnen, wo sollte die sUrsache<aufhéren und in >Wirkung<
ibergehen? »Ursache und Wirkung: eine solche Zweiheit giebt es wahrscheinlich nie, — in
Wabhrheit steht ein continuum vor uns, von dem wir ein paar Stiicke isoliren« (FW 112, KSA 3,
S. 473). Entsprechend wird nicht die Tatsache bezweifelt, dass etwas auf etwas anderes ein-
wirken konne, sondern an welcher Stelle die Zasuren ein »willkiirliches Zertheilt- und Zer-
stlickeltsein« erzeugen, das dem »Fluss des Geschehens« entgegensteht (ebd.).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

175


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

176

Masken denken - in Masken denken

Gegebenheiten tatsichlich auch iibereinstimmt. Hier bleibt Nietzsche skeptisch
und stellt dem sein Verstindnis einer in der Konsequenz duflerst radikalen Position
wissenschaftlicher Redlichkeit entgegen. Jegliche Arten von Begriffen gelten ihm
nunmehr als Fiktionen, die durch Sprachgebrauch und Vorstellungswelten zwar
zu Konventionen geworden sind, deren Wirkmichtigkeit aber nichtsdestoweniger
allein den Bezeichnungsvorgingen entspricht. Selbst das Konzept von Ursache und
Wirkung ist somit eine solche »conventionelle[] Fiktion, nicht ein Faktum. Die Fol-
gen dieser konzeptionellen Umstellung sind indes weitreichend. Wie bereits ange-
deutet wurde, ist der Anspruch, »Erklirungen« der Welt zu geben, auf der Uberzeu-
gung gegriindet, durch adiquates Wissen und Einsetzen der Begriffe tatsichlich
einen Zugang zu den »Dingen an sich« erdffnet zu haben.”® Wenn Nietzsche den
wissenschaftlichen Anspruch also auf ein Wirksamwerden von Begriffen als blo-
3e »Bezeichnung« und »Verstindigung« zuriicknimmyt, ist das eine Geste ebenso
der Strenge, wie der Bescheidenheit. In diesem Sinne ldsst sich auch begriinden,
weshalb der Modus, Erklirungen zu geben, wissenschaftlich nicht mehr infrage
kommen soll. Wird doch wenige Abschnitte zuvor konstatiert, selbst eine Natur-
wissenschaft wie die Physik sei »auch nur eine Welt-Auslegung und -Zurechtlegung
[..] und nicht eine Welt-Erklirung«.” Dem Modus der Erklirung wird also der
Modus der Interpretation entgegengestellt — womit nicht zuletzt der Weg fiir ei-
ne kritische Naturwissenschaftshermeneutik geebnet ist, wie sie Reinhard Schulz
2004 vorgelegt hat.”® Was zunichst wie eine simple Ubertragung von Methoden

18  Darauf scheint schon allein das Wort >Begriff< hinzuweisen, das man wohl nicht zu unrecht
auf ein»>Greifenc<zuriickfithrt. Hier allerdings steckt denn auch der mégliche Irrtum und Fall-
strick: Indem durch den >Be-CGriff<alle Dinge so wirklich werden, als kdnne man sie faktisch
»greifenc, weil sie sehr nah an den Erkennenden herangerickt werden —denn was ich greifen
kann, ist keine Armlange von mir entfernt—, indem also eine solche Intimitiat im Umgang mit
den Dingen suggeriert wird, fillt die Distanz der Beschreibungsgrundlage (= Worte) kaum
mehr ins Gewicht. Auch meint man mit einem >Begriff«die Dinge wortlich >im Criffcund also
Gewalt iber sie zu haben.

19 JGB14, KSA 5, S. 28. Der Aphorismus beginnt wie folgt: »Es ddmmert jetzt vielleicht in fiinf,
sechs Kopfen, dass Physik auch nur eine Welt-Auslegung und -Zurechtlegung (nach uns! mit
Verlaub gesagt) und nicht eine Welt-Erklarung ist: aber, insofern sie sich auf den Glau-
ben an die Sinne stellt, gilt sie als mehr und muss auf lange hinaus noch als mehr, nimlich
als Erklarung gelten« (ebd.). Man beachte den feinen Bedeutungsunterschied zwischen den
Formulierungen »Erklarung sein« und »als Erklarung gelten«: Physik ist um nichts mehr und
nichts weniger eine wirkliche Erklarung zu nennen, als andere Modelle —diirfe aber viel mehr
alsandere Modelle fiireine Erklarung gelten. Vgl. auch FW 112: »Erklarung<nennen wir’s: aber
»Beschreibung«ist es, was uns vor dlteren Stufen der Erkenntnis und Wissenschaft auszeich-
net. Wir beschreiben besser, —wir erklaren ebenso wenig wie alle Fritheren.« (FW 112, KSA 3,
S. 472).

20 Vgl Reinhard Schulz: Naturwissenschaftshermeneutik. Eine Philosophie der Endlichkeit in
historischer, systematischer und angewandter Hinsicht, Wiirzburg 2004. Mit dem Ziel, die
»selbstinszenierte Faktizitat der Naturwissenschaften [zu] kritisieren, um fiir das Verstehen

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

der Philologie erscheinen mag, wo verschiedene Arten der Text-Exegese zuein-
ander in Auslegungskonkurrenz treten, entwickelt bei niherer Betrachtung eine
durchaus umstiirzlerische Dynamik. Keine Erkenntnismethode allein diirfe also
zukiinftig so unbescheiden auftreten, fir sich den Status einer Welt-Erklirung zu
beanspruchen — denn sie alle sind in diesem Sinne Arten und Weisen der Interpre-
tation und operieren lediglich auf verschiedenen Ebenen bzw. mit verschiedenen
Methoden. Sich die Welt derart >zurecht zu legens, deutet zusitzlich darauf hin,
dass durch das Anwenden einer jeden wissenschaftlichen Methode zugleich die
moglichen Ergebnisse als Welt-Einsichten vorbestimmt und fundamental geprigt
werden.” Entsprechend wird jede Art der Weltbetrachtung zu einem Auslegungs-
geschehen deklariert, das als solches in einem Gefiige mit anderen Auslegungsge-
schehen koexistiert. Was jedoch fiir die (Natur-)Wissenschaften geltend gemacht
wird, davon ist auch — und sogar in einem noch héheren MafRe — die Philosophie
betroffen. Denn wihrend jene Wissenschaften ihre Forschungen in Spezialgebie-
ten leisten, ist es der Anspruch verschiedenster Philosophen gewesen, alle Wissens-
und Geistesgebiete zu umfassen, indem sie geschlossene Systeme zu erdenken
suchten, die es mit dem Weltganzen aufnehmen sollten. Doch gerade solchen Phi-
losophen spricht Nietzsche die Moglichkeit ab, ihr hehres Ziel einer objektiv und
srein< durchgefiihrten, vollstindigen Bestandsaufnahme tatsichlich verwirklicht
zu haben. Vielmehr stellen auch ihre Arbeiten sehr verschiedene Modi der Aus-
legung und Interpretation der Welt dar, wobei die Philosophen-Persénlichkeiten

neue Moglichkeiten zu er6ffnen« (ebd. S. 206) und einem »dezidiert historischen Anspruch«
(ebd. S.209) bezieht Schulz gegen die derzeitige Popularisierung von Naturwissenschaf-
ten als »Metaphysikersatz« (ebd.) Stellung: »Die Naturwissenschaftshermeneutik sucht die
Wabhrheit zwischen Naturwissenschaft und Philosophie. »Bezeichnungen« fallen [..] weder
auf Seiten des Gegebenen noch der Theorie. Sie sind auch nicht nur begrifflich, konnen zum
Beispiel auch metaphorisch sein.« (ebd. S.169). Im Anschluss an Cassirer sollen Naturwissen-
schaften als »Symbolsysteme«in Betracht kommen. Dies fithre in durchaus kritischer Absicht
»zu einem relativen Apriori, das bezogen auf ein gegebenes theoretisches System von Fall zu
Fall ermittelt werden muR, und nicht wie bei Kant schon im vorhinein fiir jeden Erkenntnis-
erwerb feststeht.« (Ebd.).

21 Diese Skepsis nimmt in den Grundziigen bereits die Wissenschaftstheorien eines Ludwik
Fleck, sowie die Einsichten der Heisenbergschen Unschirferelation und der Quantentheo-
rie vorweg, wonach eine jede Messmethode den zu untersuchenden Gegenstand selbst mit
beeinflusst und dessen Zustinde verandert. Allerdings hatte bereits Hegel 1807 in der Einlei-
tung zur Phinomenologie des Ceistes darauf hingewiesen, dass »die Anwendung eines Werk-
zeugs aufeine Sache sie vielmehr nicht 1af3t, wie sie fiir sich ist, sondern eine Formierung und
Veranderung mit ihr vornimmt.«, weshalb fiir Hegel das Erkennen des Absoluten nicht im
Sinne eines Werkzeuggebrauchs infrage kommt (C.W.F. Hegel: Phinomenologie des Geistes,
Hamburg 1952, S. 63). Zur sog. Realismus-Antirealismus-Debatte und der Kontroverse zwi-
schen I. Hacking und H. Putnam vgl. Reinhard Schulz: Darstellen und Rekonstruieren: Eine
hermeneutische Erwiderung auf lan Hacking. In: Journal for General Philosophy of Science,
Vol. 30, N° 2,1999, S. 365-378.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

171


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

178

Masken denken - in Masken denken

selbst mitsamt ihren Vorlieben, Abneigungen und Vorurteilen, ihrer Moral und
ihren Interessen, nicht zuletzt aber mit ihren Instinkten und ihrer Leiblichkeit
den jeweiligen Mafistab abgeben.* Fiir dieses unhintergehbare Verhiltnis von Er-
kenntnisprozess und personlicher Eingebundenheit muss freilich Nietzsches eige-
ne Hypothese vorausgesetzt werden, nach der »alles Dasein essentiellein ausle -
gendes Dasein« mit wesentlich »perspektivische[m] Charakter« ist.”®> Die Rede
von der Moglichkeit nunmehr »unendliche[r] Interpretationen«
der Welt wird nun zur notwendigen Bedingung, im Felde der Wissenschaft auf
den bescheideneren Modus der Interpretation umzustellen, statt weiterhin auf die
iiblichen Modi der Erklirungen zu bauen.*

In der Tat setzt Nietzsche solchen Uberzeugungen sein eigenes Verstindnis
von Wissenschaftlichkeit entgegen, dessen Fundament allerdings auf einer Ebene
der Fiktion gebaut ist, wie, im Vorgriff auf die Argumentation der Genealogie der
Moral, der Abschnitt FW 344 deutlich macht:

In der Wissenschaft haben die Ueberzeugungen kein Biirgerrecht, so sagt man
mit gutem Grunde: erst wenn sie sich entschliessen, zur Bescheidenheit einer
Hypothese, eines vorlaufigen Versuchs-Standpunktes, einer regulativen Fiktion
herabzusteigen, darf ihnen der Zutritt und sogar ein gewisser Werth innerhalb
des Reichs der Erkenntniss zugestanden werden [..]. Fienge nicht die Zucht des
wissenschaftlichen Geistes damit an, sich keine Ueberzeugungen mehr zu gestat-
ten??®

Als neue Tugend der Wissenschaft gilt hier die Bescheidenheit, die ganz offenkun-
dig gegen eine als anmaflend empfundene Haltung der Uberzeugungen ins Feld
gefithrt wird. Man kénnte auch sagen: Bescheidenheit wird gegen Wahrheit ge-
stellt, insofern »die Wahrheit« selbst zum Besitz von Uberzeugungen berechtigt.

22 Vgl. hierzu das Erste Hauptstiick: von den Vorurtheilen der Philosophen aus Jenseits von Gut und
Bdse. Darinv.a. die Abschnitte JGB 3,5 und 6, KSA 5, S. 17ff. In eine dhnliche Kerbe schlagt auch
Michael Hampe, wenn er verschiedene Philosophien als unterschiedliche Méglichkeiten des
Reagierens auf die Welt bezeichnet. Vgl. Michael Hampe: Die Lehren der Philosophie. Eine
Kritik, Berlin 2014, S. 44.

23 FW 374, KSA 3, S. 626f.

24  Ebd. S.627. Der programmatische Titel des Aphorismus »Unser neues sUnendliches« ver-
weist auf die Ebene der potentiellen Unabschliefibarkeit aller Interpretationsprozesse und
spielt gleichzeitig mit dem in der Metaphysik beheimateten Begriff des Unendlichen.

25  FW 344, KSA 3, S.574. Vgl. zu diesem Thema auch Heit, Helmut; Heller, Lisa (Hg.): Hand-
buch Nietzsche und die Wissenschaften. Natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Kon-
texte, Berlin/Boston 2014.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Ausdruck dieser Bescheidenheit ist demnach das Aufstellen von »Hypothesen, de-
nen als »Versuchs-Standpunkten« eine Qualitit der Vorliufigkeit eignet. Der dritte
Platz in der Reihe ist wiederum der Fiktion zugewiesen worden, die an dieser Stelle
den Namen einer »regulativen Fiktion« trigt. Wurden bereits die »konventionellen
Fiktionen« als begriffliche Modi entwickelt, deren Wert einer der Bezeichnung und
Verstindigung, nicht aber der Erklirung sein soll, konnen hier dhnlich gelagerte
Funktionen erschlossen werden. Die konzeptionelle Nihe beider Fiktionsmodel-
le wird dort deutlich, wo es um die Reduktion von Glaubensartikeln und Sitzen
des Unbedingten geht, wo stattdessen die Restitution einer Denkebene des Unge-
fahren und der Umwege iiber die notwendig illusionire Funktion der Begriffe ge-
leistet wird und nicht zuletzt, wo ein Reformulieren von thetischen Standpunkten
in hypothetische zum Ideal erhoben wird. Im Mittelpunkt steht folglich das Gel-
tenlassen von Begriffen, Konzepten, Erklirungsmodellen und vergleichbarer wis-
senschaftlicher Instrumentarien als Fiktionen. Diese fungieren, ihrer Bezeichnung
entsprechend, einerseits als Regulatoren des Wahrheitsparadigmas und sind ande-
rerseits Ausdruck der Konvention gewordenen Plausibilitit begrifflicher Konzepte.
Deutlich wird hierbei, dass es Nietzsche vorrangig um eine Haltung zur jeweiligen
Disziplin geht, mehr noch, um eine moralische Neubegriindung der Wissenschaft
und der Philosophie.

Seit den Anfingen des abendlindischen Denkens bis heute hat das Paradig-
ma eines wissenschaftlichen Ethos Geltung, das das Streben nach der wahren Er-
kenntnis und das Erlangen von Wahrheit in den Vordergrund stellt. Dabei war
ebenso die Vorstellung mafigebend, — und ist bis heute sehr lebendig geblieben
— die Wahrheit sei etwas gleichsam unter Schleiern oder Nebeln oder in der Dun-
kelheit Verborgenes, die der gewissenhafte und geistesgewandte Erkennende nur
zw>liiften< brauche, um sie, die Wahrheit, ganz ans Licht zu bringen.*® Nietzsche
thematisiert nun nicht allein »die Wahrheit« scherzhaft als »Weib«, auf die es die
mannlichen Forscher und Philosophen auch deshalb abgesehen hitten, weil es eben
»ein Frauenzimmer fiir sich einzunehmen« gelte.”” Sondern er macht zudem dar-
auf aufmerksam, dass gerade das Wahrheitsparadigma ein ausgesprochen mora-
lisches Fundament der Wissenschaft darstellt, indem es dem Glauben an einen
hoheren, gleichsam gottlichen Wert der Wahrheit entspringt und insofern nach

26  Vgl. zur Wirkmachtigkeit von Erkenntnis-Metaphern die wegweisende Monographie von
Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie (Kommentar von Anselm Haver-
kamp), Frankfurt a.M. 2013. Insbesondere zur Metapher der Wahrheit als »Licht« siehe Kapi-
tel | Die Metaphorik der »mdchtigen« Wahrheit, S.18-26 und zur »verborgenen Wahrheit« siehe
Kapitel Il Wahrheitsmetaphorik und Erkenntnispragmatik, S. 27-51.

27 ]JGBVorrede, KSA 5, S.11. Dass der»Fetischcharakter<der Wahrheit tatsachlich mit dem gram-
matischen Geschlecht des Wortes in Verbindung stehen konnte —zumindest in den romani-
schen und einigen germanischen Sprachen —, hat Nietzsche mehrfach in provokanter Weise
angedeutet.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

179


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

180

Masken denken - in Masken denken

wie vor einem metaphysischen, christlichen Wertekanon entspricht. Andererseits
kann auch ein Wahrheitsbegriff wie etwa Kant ihn formuliert, wobei Wahrheit als
»Ubereinstimmung unserer Begriffe mit dem Objekte« gilt,?® nicht infrage kom-
men. Eine solche »Ubereinstimmung« von Begriff und bezeichnetem Objekt, von
Signifikat und Signifikant, von Denken und Gegenstand anzunehmen, erscheint
fur Nietzsche ohnehin unzulinglich. Wenn das Einfithren des Konzeptbegrifts der
»regulativen Fiktionen« in die Sprache der Erkenntnis den Uberzeugungen Einhalt
gebietet und ihnen als Hypothesen und Versuchs-Standpunkten Bescheidenheit
lehrt, bedeutet dies eine Anpassung des Unbedingtheitsanspruchs der Wahrheit.
Die »Wahrheiten« solcher Hypothesen und Standpunkte sind dann Wahrheiten,
die unter bestimmte Bedingungen gestellt sind oder sie sind Wahrheiten auf Zeit.
Dabei entspricht das Konzept der »regulativen« oder »konventionellen« Fiktionen
im Grunde dem der in Anfithrungszeichen gesetzten »Wahrheit«. Wo immer Nietz-
sche den tiberzeitlichen, absoluten Wahrheitsanspruch der Wahrheit auf solche
Weise in Zweifel zieht, ist nicht zu iibersehen, dass trotzdem von »Wahrheit« ge-
sprochen wird, wenngleich von einer verinderten. Regulativen oder konventionel-
len Fiktionen (wie den Zahlen, dem Sein, dem Subjekt auch der Sprache) kommt
deshalb eine Dimension des Wahren zu, weil sie im Lebens- und Kommunikations-
zusammenhang der Menschen erfolgreich einen funktionalen Stellenwert besetzt
haben und bis heute besetzen. In diesem Sinne kommen die verschiedenen Fiktio-
nen als wirkmichtige Effekte in Betracht, die in sdmtliche Lebensbedingungen und
Wissensformen, in die Praktiken und Gesellschaftsstrukturen der Menschen einge-
flossen sind und sich in ihnen manifestiert haben. Sie erméglichen das menschli-
che Leben in der uns bekannten Form und bedeuten zumeist auch eine Abkiirzung
der Kommunikation.”

Das in FW 344 aufgestellte Ideal verlangt also neben der Bescheidenheit ge-
nannten Haltung zur Zielsetzung und zu den Ergebnissen wissenschaftlicher For-
schung zusitzlich die Bereitschaft, gewisse Formen der Selbsttiuschung als not-
wendig anzuerkennen. Weil zu den Grundsitzen und Fundamenten des gesamten
Wahrheitsgeschifts die entsprechenden Falschheiten (der Sprache, des Subjekts,
der Zahl, der Identitit) gehéren, ist es nur opportun, den Fiktionen, Ilusionen
und Tiuschungen einen Platz einzuriumen. Dieses leistet das Konzept der »kon-
ventionellen Fiktionen« und bezeichnet somit die Bereitschaft, die Struktur von

28  Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 670.
29 Vgl. diesbeziiglich JGB 12: »Was die materialistische Atomistik betrifft: so gehort dieselbe zu

den bestwiderlegten Dingen, die es giebt; und vielleicht ist heute in Europa Niemand unter
den Gelehrten mehrso ungelehrtihrausser zum bequemen Hand- und Hausgebrauch (nam-
lich als einer Abkiirzung der Ausdrucksmittel) noch eine ernstliche Bedeutung zuzumessen«
(JGB 12, KSA 5, S. 26).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Sprache, Logik und Mathematik, Ursache und Wirkung als Tiuschungsmechanis-
men gelten zu lassen, sie deutlich zu markieren und ihnen somit den unbedingten
Glauben aufzukiindigen.

An diesem Punkt hat die ohnehin fordernde Argumentation einen Grad der
Selbstreflexivitit erreicht, der sie nun in ein paradoxes Dilemma miinden lisst:
Muss nicht, so fragt Nietzsche, diese Zuriicknahme wissenschaftlicher Uberzeu-
gungen in Hypothesen trotz allem auf dem Fundament wenigstens einer unhin-
terfragten, nicht zu relativierenden Uberzeugung griinden? Driickt sich also in der
Akzeptanz von markierter Tiuschung nur einmal mehr jener »Wille zur Wahrheit«
aus, der als metaphysischer Glaube und moralische Komponente der Wahrheit
den Vorrang vor der Unwahrheit gibt? Jedenfalls muss als notwendige Bedingung
fiir das Geltenlassen und Zugestehen von Spielriumen der Tiuschung zunichst
die unbedingte Wertfestlegung gelten, es tue »nichts mehr noth als Wahr-
heit«?® Erst dieses Mehr-an-Wahrheit ist damit Vorbedingung fiir die Méglich-
keit eines bewussten Operierens mit strukturellen und funktionalen Unwahrhei-
ten. Der Schluss, der weniger in dem besprochenen Aphorismus gezogen wird, als
er sich vielmehr in Nietzsches Philosophieren selbst vollzieht, besteht folgerichtig
aus zwei Schritten: Erstens darin, als Wahrheitsfundament die Mafigabe zu er-
richten, dass dem Leben wie der Wissenschaft zuweilen auch die Tiuschung und
damit ein gewisses Mafd an Unwahrheit zu ihrer Erhaltung und Steigerung dien-
lich ist. Zweitens wird fortan die Wahrheit, statt sie um jeden Preis zu erkimpfen,
mit Misstrauen bedacht, indem es nunmehr geboten erscheint, dieselbe zeitweise
auszuklinken, sie in Anfithrungszeichen zu setzen und ihr auf diese Weise ihr ab-
solutes Giiltigkeitsrecht zu entziehen. Gleichzeitig ein Mehr-an-Wahrheit und eine
Absage an die Wahrheit als unbedingte Herrscherin, bedeuten die regulativen Fik-
tionen folglich Modi der Tiuschung und das Implementieren einer »fast-Wahrheits,
beispielsweise durch >Platzhalter<: alle Begriffe, Zahlen, Sprachsysteme, Formeln
gelten demnach als Platzhalter fiir die Leerstelle, die der Tod der Wahrheit hinter-
lasst.

Damit ist gewissermafien eine Zwischenebene hergestellt, die es erméglicht,
wie auf einem gespannten Hochseil zwischen zwei extremen Positionen und Ab-
griinden zu balancieren: Dem Ideal der sWahrheit um jeden Preis< auf der einen
und einem nihilistischen Illusions-Gedanken auf der anderen Seite. Denn keines-
wegs ist nun fiir Nietzsche alles nur noch bittere Illusion, hier wird keiner will-
kiirlichen Relativitit oder erdriickenden Irrelevanz der einzelnen Perspektive das
Wort geredet. Im Gegenteil unterstreicht Nietzsche wiederholt die immense Pro-
duktivitit solcher Illusionen, deren Ertrige sowohl im wissenschaftlichen und phi-
losophischen Bereich, als auch im >profanenc Bereich alltiglicher Vorstellungen zu

30 FW344,KSA3, S.575.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

181


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

182

Masken denken - in Masken denken

beobachten sind. Ebenso wenig wie Nietzsche die sonst iitbliche moralische Ab-
wertung der Maske vollzieht, mit der die Erkenntnis, alles sei eben >nur< ein Mas-
kenspiel in einem resignierten, bedauernden Unterton vorgetragen wird, ebenso
wenig stellen die »regulativen Fiktionenc, die hier als Denkfigur der Maske entwi-
ckelt wurden, eine Resignation oder gar Kapitulation vor dem Scheincharakter des
Lebens dar. Als markierte Selbst-Illusionierung kénnen sie eine Fiktion als Fiktion
prisent halten und den Gestus wissenschaftlicher Bescheidenheit als Prozesse der
Vorlaufigkeit, partieller Nicht-Wahrheit und potentieller Unabschlief3barkeit in der
Schwebe lassen.

Besonders aufschlussreich fiir den hier zu entwickelnden Schwerpunkt ist der
Abschnitt JGB 4, weil er sowohl das Thema der (Selbst-)Tauschung aufnimmt, als
auch einen Hinweis darauf gibt, dass der Topos der konventionellen Fiktion in
Auseinandersetzung mit der Philosophie Immanuel Kants ausgeprigt wurde, um
dann freilich in eine Positionierung gegen Kant zu miinden. Der Abschnitt be-
ginnt mit dem vielsagenden Satz: »Die Falschheit eines Urtheils ist uns noch kein
Einwand gegen ein Urtheil [...]. Die Frage ist, wie weit es lebenférdernd, lebener-
haltend, Art-erhaltend, vielleicht gar Art-ziichtend ist«.*" Hier wird also zunichst
das tibliche Kriterium der »Falschheit« in seiner Giiltigkeit als Ausschlusskriterium
grundsitzlich infrage gestellt, um ihm sofort ein anderes Wertungssystem entge-
gen zu setzen. Unter dieser Perspektive konnen giiltige Einwinde nicht lediglich
auf Grundlage der Falschheit eines Urteils formuliert werden, sondern auch auf-
grund der negativen Effekte auf das Leben derjenigen, die mit den Urteilen um-
zugehen genétigt sind. Im Gegenteil — und das ist der Umkehrschluss, den Nietz-
sche hier nicht ausgefithrt hat — wiirde auch das Kriterium der »Wahrheit« nicht
mehr den Ausschlag dafiir geben, die Giite eines Urteils oder einer Erkenntnis zu
beschliefien. Das ist der Fall, wenn Wahrheiten lebensfeindliche Elemente in sich
tragen. Der Wert eines Urteils wire dann also nicht mehr an seiner Wahrheit oder
Falschheit festzustellen, vielmehr an seinen Auswirkungen fiir die Spezies des Men-
schen, fir das kulturelle Kollektiv zu messen. Schon der vorangehende Abschnitt,
JGB 3, hatte die Frage aufgeworfen, warum, »das Bestimmte mehr werth sei als
das Unbestimmte, der Schein weniger werth als die sWahrheit« und festgestellt:
»dergleichen Schitzungen konnten, bei aller ihrer requlativen Wichtigkeit fir uns,

31 JGB 4, KSA 5, S.18. In diesem Zusammenhang ist auch die Vorrede zur Citzen-Dimmerung
bedeutsam. Das >Aushorchen< von Gotzen mit dem Perkussionshimmerchen ware dahin-
gehend zu verstehen, dass es Gotzen nicht zerstort und mit einem Hammer zertrimmert,
sondern eben auf ihre Schwachstellen hin (iberpriift und in diesem >schwachen< Sinne de-
konstruiert. Damit ist die Moglichkeit gegeben, denjenigen Menschen ihre Gotzen zu lassen,
die sie als Lebensbedingung bendtigen. In Ecce homo heifst es dazu: »Ich selber, ein Gegner
des Christenthums de rigueur, bin ferne davon, es dem Einzelnen nachzutragen, was das Ver-
hingniss von Jahrtausenden ist.« (EH weise, 7, KSA 6, S. 275).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

doch nur Vordergrunds-Schitzungen sein« und miissten als »physiologische For-
derungen einer bestimmten Art von Leben« in Betracht kommen.** Dem wieder-
um liegt die Annahme zugrunde, dass die Erkenntnisse Einzelner mitunter jenen
»Volks-Vorurtheilen« entsprechen, die in Kollektiven lebendig sind und die ebenso
von der Wirkmaichtigkeit der Sprache zeugen.*® Trotz ihrer Unwahrheit wire be-
stimmten Erkenntnissen also ein erheblicher Wert innerhalb der Geistesgeschichte
zuzusprechen, die immer auch Alltagsgeschichte ist. Im Anschluss an die bereits
zitierte Er6ffnung von JGB 4 heift es:

[WIir sind grundsatzlich geneigt zu behaupten, dass die falschesten Urtheile (zu
denen die synthetischen Urteile a priori gehoren) uns die unentbehrlichsten sind,
dass ohne ein Geltenlassen der logischen Fiktionen, ohne ein Messen der Wirk-
lichkeitan der rein erfundenen Welt des Unbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne
eine bestandige Falschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht leben kénn-
te, — dass Verzichtleisten auf falsche Urtheile ein Verzichtleisten auf Leben, eine
Verneinung des Lebens wire 3*

Wenn also die Einsicht in die Falschheit eines Urteils kein Grund ist, es als Urteil
rundweg abzulehnen, ist damit freilich nicht gesagt, dass man falsche Urteile nicht
auch als solche benennen kénnte. Nietzsche tut das, indem er Kants Kategorie der
synthetischen Urteile a priori zu denjenigen Erkenntnissen zihlt, die zwar unter
die »falschesten« gehdren und die dennoch fiir den Menschen die »unentbehrlichs-
ten« Urteile sein kénnten. Schon die Steigerungsform ist ein Affront gegen ein -
heute viel mehr als noch zu Nietzsches Zeiten verbreitetes — Denken des Wahren
und des Falschen als streng logische Werte. Denn es wird nahegelegt, es konne ein
>mehr« oder >weniger< an Falschheit und eben auch >falscheste« Urteile geben. »Die

% so wird das obige Zitat unmit-

Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn,
telbar weitergefithrt, bedeutet nun nichts anderes, als einerseits plausible, sogar
vernichtende Argumente gegen eine Sache vorbringen zu kdnnen und gleichzeitig
ihre geistesgeschichtliche wie kulturelle Relevanz anzuerkennen. Eine herausra-
gende Schliisselstellung nimmt dabei jene fiktionale Ebene des Denkens ein, die
hier als ein »Geltenlassen der logischen Fiktionen« benannt ist.* Solche Erfindun-

gen des menschlichen Geistes hitten fiir sich genommen keine Entsprechung in

32 JGB3,KSASs,S.17 (Hervorhebung C.S.).

33 JGB19, KSA 5, S.32. Der Aphorismus setzt sich exemplarisch mit Schopenhauers Ansichten
zum Willen auseinander und konstatiert: »Wollen scheint mir vor Allem etwas Compli -
cirtes, Etwas, das nur als Wort eine Einheit ist, — und eben im Einen Worte steckt das
Volks-Vorurtheil, das iiber die allzeit nur geringe Vorsicht der Philosophen Herr geworden

ist.« (Ebd.).
34 JGB4,KSAS,S.18.
35  Ebd.
36 Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

183


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

184

Masken denken - in Masken denken

der Wirklichkeit und machten erst mit Blick auf die historisch gewachsene Konsti-
tution des Menschen Sinn. Indem er sich etwa eine »Welt des Unbedingten, Sich-
selbst-Gleichen« fingiert,” bestitigt der Mensch immer aufs neue eine durch ihn
geschaffene Ebene der Illusionen, deren fundamentale Funktion als seine Lebens-
bedingung Nietzsche herausstellt. Will man ihm diese nicht nehmen, miisste man
eben solche »logischen Fiktionen« trotz ihrer Falschheit gelten lassen und gleich-
zeitig das Bewusstsein dariiber wach halten, dass es sich um Fiktionen handelt.

Hier steht Nietzsche Kant moglicherweise niher, als es ausdriicklich vermerkt
ist. Jedenfalls konnte die Zuspitzung auf die »regulativen Fiktionen« in methodi-
scher Hinsicht an die Rede von den Vernunftbegriffen bzw. Ideen als »regulativen
Prinzipien« und »heuristischen Fiktionen« bei Kant angelehnt sein.*® In philoso-
phischer Hinsicht jedoch finden die daraus abgeleiteten drei Postulate der Kritik
der praktischen Vernunft (Gott, Freiheit, Unsterblichkeit) keineswegs Unterstiitzung.
Freilich steht fiir Nietzsche nicht die rein akademische Auseinandersetzung mit
Kants Argumenten im Vordergrund. Vielmehr wird die Kantische Philosophie dazu
genutzt, der wissenschaftlichen Grundiiberzeugung, der Priferenz von »Wahrheit«
gegeniiber »Falschheit«, die oben erdrterte Wertungsoption eher komplementir an
die Seite als tatsichlich entgegen zu stellen, mit der jedwedes Urteil unter der Per-
spektive des Lebens zu betrachten ist.*

37  Ebd.

38  Vgl. z.B. die Passage der Transzendentalen Methodenlehre, |. Hauptstiick, 1l. Abschnitt: »Die
Vernunftbegriffe sind, wie gesagt, blofie Ideen, und haben freilich keinen Gegenstand in ir-
gend einer Erfahrung, aber bezeichnen darum doch nicht gedichtete und zugleich dabei fir
moglich angenommene Gegenstédnde. Sie sind blofd problematisch gedacht, um, in Bezie-
hung auf sie (als heuristische Fiktionen), regulative Prinzipien des systematischen Verstan-
desgebrauchs im Felde der Erfahrung zu griinden.« (KrV, B 799). Bei Kant dient das Konzept
regulativer Prinzipien einerseits dazu, eine Unterscheidung des (konstitutiven) Gebrauchs
der Verstandesbegriffe vom (regulativen) Gebrauch der reinen Vernunftbegriffe zu ermogli-
chen und insofern eignet den Ideen der Vernunft eine »praktische Kraft« (KrV, B597). Ande-
rerseits legitimieren sie in Form der Postulate der praktischen Vernunft die Ideen Gottes, der
Freiheit und der Unsterblichkeit (der Seele).

39  Wenigspater folgt mitJGB 11 eine weitere, diesmal explizite Kant-Kritik. In polemischem Stil
wird die Problematik vonJGB 4 aufgenommen: Es sei»endlich an der Zeit, die Kantische Frage
»wie sind synthetische Urtheile a priori moglich?«durch eine andre Frage zu ersetzen »warum
ist der Glaube an solche Urtheile n 6 t hi g?«—ndmlich zu begreifen, dass zum Zweck der
Erhaltung von Wesen unsrer Art solche Urtheile als wahr geglaubt werden miissen; weshalb
sie natlrlich noch falsche Urtheile sein konnten!« (JGB 11, KSA 5, S. 25). Kant hatte das Prin-
zip von Ursache und Wirkung unter die synthetischen Urteile a priori gezdhlt (KrV, Einleitung
IV, B 12-13). Deshalb liegt die Vermutung nahe, dass auch der bereits analysierte Abschnitt
JGB 21 in diesen Kontext gestellt werden kann. Indem Nietzsche dort vorschlagt, die Begrif-
fe »Ursache« und »Wirkung« im Sinne »conventioneller Fiktionen« zu verstehen, wandelt er
die vorher in ihrem Wahrheitsanspruch kritisierte Kategorie hier womaéglich in ein begriff-
liches Konzept um, das ausdriicklich die angenommene Fiktivitit im Namen tragt. Denn:

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Die Folie, vor deren Hintergrund das Denkmodell der regulativen Fiktionen
als solche erkennbar wird, ist erneut Nietzsches heraklitische Ausdeutung einer
Welt des Werdens, worin die Fixpunkte, das Feststehende und iiberhaupt jedes mit
sich selbst gleichbleibende Ding nur behelfsweise fingiert sein konnen. Auf dersel-
ben Ebene rangiert dann auch die Mathematik, wenn Nietzsche sie als hochsten
Ausdruck der »bestindige[n] Filschung der Welt durch die Zahl« bezeichnet.*® Sie
kann deshalb eine Verfilschung der Wirklichkeit genannt werden, weil es strengge-
nommen zwei identische Dinge iiberhaupt nicht gibt, die Zahlen aber genau diese
Primisse voraussetzen, indem etwa aus 1 und 1 eine 2 wird. Nichtsdestotrotz sind
und bleiben solche Annahmen wie die des Identischen - sei es die Identitit von
etwas mit sich selbst iiber einen lingeren Zeitraum, sei es die Identitit (das Zu-
sammenfallen) zweier unterschiedener Dinge — ebenso wie die Annahme etwa des
Ursache-Wirkungs-Prinzips oder die Idee der Freiheit fundamentale Kategorien
des menschlichen Denkens und Handelns. Schliefilich beruhen etliche Praktiken
in Bereichen des kulturellen, politischen und wirtschaftlichen Lebens auf solchen
Annahmen, nicht zuletzt ethisches Handeln und moralische Prinzipien.

Allerdings driicke sich in dem Konzept der regulativen Fiktionen ebenso wenig
die Position eines radikalen Konstruktivismus aus, wie insgesamt keineswegs die
Moglichkeit verworfen wird, Spielarten der uns umgebenden Welt zu erkennen.*

»Wir sind es, die allein die Ursachen, das Nacheinander, das Fiir-einander, die Relativitat,
den Zwang, die Zahl, die Freiheit, den Grund, den Zweck erdichtet haben.« (JGB 21, KSA 5,
S.36).

40 )GB4,KSAs,S.18.

41 Noch viel weniger ist die tatsachliche Vorhandenheit einer dufieren Welt infrage gestellt.
Lediglich die Idee, wir konnten addquat erkennen>wie sie an sich ist¢, wird verworfen. JGB 15
bietet dafiir ein gutes Beispiel. Nachdem klargestellt wurde, dass unsere Sinnesorgane als
eines Stiicks der Aufdenwelt nicht ihre eigene Ursache sein kénnen, sondern es sinnvoller ist,
anzunehmen, dass wir sie wie die duRere Welt und die eigene Existenz schlichtsvorfindens,
schlief’t eine spielerisch-provokante Frage den Aphorismus ab: »Folglich ist die Aussenwelt
nicht das Werk unserer Organe —2« (JGB 15, KSA 5, S. 29). Sie zielt gerade darauf ab, in
den spezifischen Wahrnehmungsweisen, die uns als Menschen charakterisieren, das perma-
nente Konstituieren dieser AuRenwelt als einer von uns wahrgenommenen Welt zu sehen:
Die Aufienwelt ist nur dann nicht das »Werk unserer Organe«, wenn darunter verstanden
wird, dass wir sie ursachlich begriinden wiirden, sie also von uns abhinge. Andererseits ist sie
in einem gewissen Sinne ganz ausdriicklich unser »Werk«, indem unsere Sinnesorgane und
unsere sonstige leibliche Konstitution die Auflenwelt nur in einer ganz bestimmten Weise
erfahrbar machen. Gleichzeitig ist JGB 15 ein Musterbeispiel fiir eine von Nietzsche haufig
angewandte textuelle Strategie, den letzten Schluss einer Argumentation nicht vorzugeben,
sondern den Lesern und Leserinnen selbst zu iiberlassen. Dies wird mittels rhetorischem Fra-
gen, Gedankenstrichen und suggestiven Ausrufen erreicht, z.B.: »Aber dann wéren ja unsere
Organe selbst — das Werk unserer Organe!« (ebd.). Insbesondere aber die abschlieRende,
oben zitierte Frage, die in einen Gedankenstrich und ein Fragezeichen auslauft, muss durch
eigenes Schlussfolgern aufgeldst und beantwortet werden.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

185


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

186

Masken denken - in Masken denken

Vielmehr ist das menschliche Wahrnehmen und Denken spitestens dann, wenn es
in die Ebene des Bewusstseins vordringt, durch Begriffe und Schemata sowie vi-
suelle, taktile, auditive oder olfaktorische Konzepte schon so sehr vorgeprigt, dass
diese vom Wahrnehmungsprozess selbst nicht mehr abgezogen werden kénnen.

In den nachgelassenen Notizen und Fragmenten Nietzsches finden sich vor al-
lem aus dem Jahr 1885 — also im zeitlichen Umfeld sowohl des fiinften Buches der
Frohlichen Wissenschaft als auch von Jenseits von Gut und Bése — zahlreiche Bele-
ge fiir ein experimentierendes Nachdenken mit spekulativen Begriffen: etwa dem
der »regulativen Fiktion«**, andere Sachverhalte werden als »regulative Hypothe-
se«,® »regulative Methode«** oder »regulatives Princip« benannt.* Die Rede von
konventionellen oder regulativen Fiktionen erhilt bei Nietzsche keinen theoriebil-
denden den Stellenwert, vielmehr kommt ihr als sprachlichem Versuchsfeld die Be-
deutung zu, ein Bewusstsein von den als notwendig angenommenen Erkenntnis-
lusionen und Gedanken-Fiktionen wach zu halten. Beschrieben als Denkfigur der
Maske, wire dieser Mechanismus gleichermafien als Zeigen des Zeigens zu verste-
hen. Dadurch wird ein Aufwerten fiktionaler Erkenntnisgrundlagen praktiziert,
deren konzeptuelle Notwendigkeit oben beschrieben wurde.

Insgesamt scheint Nietzsche, ablesbar sowohl an dieser Erkenntnis- und Wis-
senschaftskritik als auch an seinen eigenen philosophischen Methoden und Dar-
stellungsweisen, »[n]icht eine Philosophie als D o ¢ m a, sondern als vorliufige Re-
gulative der Forsch un g« zu priferieren.* Wie weitreichend diese Denkfigur
gerade die Voraussetzungen von Erkenntnis und Wissenschaft gleichsam konta-
miniert, ist summarisch gezeigt worden. Im Folgenden sollen deren Einflisse auf
Nietzsches Subjekt-Konzept in den Fokus riicken. Weist doch ein Notat von 1885
eindriicklich auf Verbindungen zwischen den verschiedenen Problemfeldern hin.
Das »Ich« als »Construktion des Denkens«, im Zeichen einer »Welt des Werdens«,
wird als eine solche »regulative Fiktion«unter die unentbehrlichen Le-
bensbedingungen gezihlt:

Was mich am griindlichsten von den Metaphysikern abtrennt, das ist: ich gebe
ihnen nicht zu, dafd das »Ich« es ist, was denkt, fithtt-u—wiH: vielmehr nehme ich
das Denken Ich selber als eine Construktion des Denkens, von gleichem Range,

wie »Stoff« »Ding« »Substanz« »Individuum« »Zweck« »Zahl«: also nur als regu-
lative Fiktion, mit deren Hiilfe eine Art Bestdndigkeit, folglich »Erkennbarkeit«
in eine Welt des Werdens hineingelegt, hineingedichtet wird. [..] Das Denken
setzt {erst} das Ich [...]. Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fiktion

42 Nachlass 1885, 34 [249], KSA 11, S. 505.
43 Nachlass 1885, 34 [247], KSA 11, S. 504.
44  Nachlass 1885, 43 [2], KSA 11, S. 701.
45  Nachlass 1885, 34 [76], KSA 11, S. 443.
46  Nachlass 1884, 26 [432], KSA 11, S. 266.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

ist {auch sein mag}, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit: es kann etwas
Lebensbedingung u trotzdem falsch sein.*’

3.2. Mensch und Maske im Spiegel der Sprache

Die Denkfigur der Maske auf Nietzsches postontologische Konzeption des Subjekts
anzuwenden, heif$t zunichst, bestimmte Mechanismen des Riickfalls anzuerken-
nen. Diese resultieren v.a. aus dem folgenreichen Ubertragungsgeschehen gram-
matischer Strukturen auf den empirischen Menschen. Zwar ist der Mensch — un-
ter der Primisse des Heraklitischen mdvta pet — als bestindig Werdendes, mithin
sich bestindig Transformierendes entworfen, dem keine Einheit, sondern Vielheit
zukommt.*® In diesem Sinne wird er verstanden als ein Maskenspiel, das aus ei-
nem fortwihrenden Abtauschen von Masken besteht, ohne dass hinter einer Maske
sein >wahres Ich¢, sein sWesenskern« oder seine >wirkliche Identitit« ausfindig zu
machen wire. Gibt man diese Uberlegungen jedoch zu, erscheint es mehr als er-
staunlich, weshalb und wie sich der Mensch iiberhaupt als etwas Gleichbleibendes
wahrzunehmen gelernt hat. Der in prihistorischer Zeit begonnene, jahrtausende-
lange Entstehungsprozess dessen, was wir Bewusstsein, Gedichtnis, Denken oder
Geist nennen, mag einerseits von zentraler Bedeutung gewesen sein. Nicht minder
aber steht die Entwicklung der Sprachen damit in Verbindung: Sieht man nimlich
das Konzept der jedem Menschen gegebenen, unsterblich-ewigen, unteilbar-einen
Seele als eine Folge des Sprachgebrauchs und nicht als seine Ursache, indem et-
was Vorgefundenes einfach benannt worden wire, verschiebt sich der Fokus.* Fiir
Nietzsches Subjekt-Verstindnis jedenfalls ist die so beschriebene >Seele« eine der
ersten Bastionen, die mit dem >Tod Gottes« fallen muss, weil sie ihrer Glaubwiir-
digkeit beraubt ist. Insofern sie jedoch die in ihrem alltiglichen Gebrauch kaum
mehr reflektierten grammatischen und sprachlichen Irrtiimer auf ihrer Seite hat,

47  Umschrift nach KGW 1X 4, W | 3, S.108f,; Nachlass 1885, 35 [35], KSA 11, S. 526.

48  Zueiner Kritik der Vorstellung des Individuums als Einheit im Zusammenhang mit einer Wi-
derlegung der Vereinbarkeit von Ethik und Asthetik bei Nietzsche vgl. Claus Zittel: Asthetisch
fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie. In: Nietzsche-Studien, Bd. 32,2003, S. 103-123.
Unter Bezugnahme auf Nietzsches Modell des Menschen als in sich divergenter Organismus,
mit einer Vielheit von Kraften und dessen Herrschermetaphorik, die oft als Restitution des
autonomen Subjektbegriffs missverstanden wird, konstatiert Zittel: »Der Herrscher ist nur
ein Spielball im Zusammenspiel der Triebe, allenfalls ein Mitspieler.« (ebd. S.109). Ausfiihr-
licher hierzu vgl. Kapitel 4.1.

49  Zurontologischen Struktur des Sprachgebrauchs und zu Nietzsches Gegenentwurf bis heute
instruktiv Josef Simon: Sprache und Sprachkritik bei Nietzsche. In: Matthias Lutz-Bachmann
(Hg.): Uber Friedrich Nietzsche. Eine Einfithrung in seine Philosophie, Frankfurt a.M. 1985,
S. 63-97 und ders.: Grammatik und Wahrheit. Uber das Verhiltnis Nietzsches zur spekulati-
ven Satzgrammatik der metaphysischen Tradition. In: Nietzsche-Studien, Bd. 1,1972, S.1-26.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

187


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Masken denken - in Masken denken

scheint ein Vertrauensentzug umso schwieriger. Als grundlegende These kann da-
bei gelten, dass etwa die Selbstbezeichnung >ich« vorwiegend dazu dient, im Strom
allgegenwirtiger Transformationen >etwas« festzuhalten und aus dem Zeit- und
Werde-Fluss gleichsam ein Selbst ins Sein zu heben.

Nietzsche thematisiert wenigstens zwei gegenliufige Mechanismen, die aus
dem Wandel und aus der Vielheit heraus wieder in eine (fiktive) Einheit zuriick-
streben. Das ist erstens das, was unter dem Stichwort der Gewohnheiten der Gram-
matik firmiert, zweitens das Selbsterleben des Korpers als Einheit. Letzteres ist in
Nietzsches Schriften weniger prisent, doch in einer Notiz aus dem Nachlass in
aller Deutlichkeit formuliert:

Daf$ die Katze Mensch immer wieder auf ihre vier Beine, ich wollte sagen auf ihr
Eines {Bein} >lch« zurlickfallt, ist nur ein Symptom seiner physiolog. >Einheits, &=

Gesammt-Beherrsehung, {richtiger>Vereinigung'}: kein Grund, an eine>seelische

Einheitczu glauben.>®

Die Rede von einer kérperlichen »Einheit« erfihrt hier sofort eine Korrektur und
wird in den Gedanken der »Vereinigung« tiberfithrt. Dieser Moment spiegelt die
grundlegende Uberzeugung Nietzsches wider, wonach weder von einer psychi-
schen noch von einer physischen Einheit gesprochen werden kann, sondern hier
wie dort das Zusammenwirken mehrerer Teile anzunehmen ist. Dies kommt in
Wendungen zum Ausdruck, die etwa den Leib als einen »Gesellschaftsbau vieler
Seelen«, mithin als Ort verschiedenen Dringens und Wollens, oder den Menschen
als »Subjekts-Vielheit« und »Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte« beschrei-
ben.” Haufiger lassen sich indes Beispiele finden, in denen Nietzsche die Sprache
und im speziellen ihre grammatischen Konstrukte fiir den fortbestehenden Glau-
ben an Bestindigkeit und Autonomie des Subjekts verantwortlich macht:

Ehemals namlich glaubte man an »die Seele«, wie man an die Grammatik und
das grammatische Subjekt glaubte: man sagte »Ich« ist Bedingung, »denke« ist
Pradikat und bedingt — Denken ist eine Thatigkeit, zu der ein Subjekt als Ursache
gedacht werden mu s s>

Der zitierte Text arbeitet zudem mit einem rhetorischen Trick, den Nietzsche ver-
schiedentlich anwendet, wobei zur Plausibilisierung eines Arguments dasselbe als
bereits allgemein akzeptierte Erkenntnis verhandelt wird. Hier ist die Form die

50  Umschrift nach KGW IX 2, N VII 2, S.137; Nachlass 1885-1886, 1[72], KSA 12, S. 29.

51 Vgl. JGB 19, KSA 5, S.33 und JGB 12, KSA 5, S. 27. Dass Nietzsche auRerdem begriffliche Al-
ternativen anbietet, indem er die neue Konzeption des Menschen als Vielheit auch in eine
Pluralitit der Namen einschreibt, wird im Kapitel 4.2 erortert werden.

52 ]JGB54,KSAS, S 73.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

eines Narrativs, das den Seelen-Glauben eher beildufig als Relikt einer lingst ver-
gangenen Zeit vorstellt und das freilich im Widerspruch zur andernorts gedufler-
ten Kritik an demselben steht. Auf diese Weise aber wird die zukiinftige bzw. fur
eine kommende Zeit erhoffte Allgemeingiiltigkeit und Alltiglichkeit dieses Urteils
geradezu herbei erzihlt und zusitzlich suggeriert, dass keine Notwendigkeit fir
ein Fortleben des Seelen-Glaubens bestiinde.

Wenn also bestimmte Mechanismen dazu geeignet sind, die Einsicht in die
allgegenwirtigen Transformationsprozesse immer wieder zu durchkreuzen, wenn
zudem der einflussreichste dieser Mechanismen etwas so umfassendes wie die
Sprache ist, durch die die Folgen dieser Einsicht aufschiebbar bleiben — dann kén-
nen allenfalls starke Gegengewichte auf der Waage der Erkenntnis Abhilfe schaf-
fen. Nietzsche steht dabei freilich nichts anderes zur Verfiigung als eben jene Spra-
che, die sich immer wieder anfillig fiir bestimmte metaphysische und ontologische
Implikationen erweist. Jede sprachliche Auerung ist in diesem Sinne gleichsam
kontaminiert.

Als einer der folgenschwersten, wenn auch immens produktiven Irrtiimer kann
die Gewohnheit angesehen werden, nach der wir uns ein gleichbleibendes >Ich« zu-
schreiben, wobei diese Autosuggestion sowohl die Selbstwahrnehmung als auch
das Verhalten beeinflusst. Indem wir auf diese Weise fortwihrend die Annahme
bestirken, wir seien mit einem festen Charakter oder einer unverinderlichen See-
le ausgestattet, kommen Zweifel iiber ein Zutreffen dieses Modells gar nicht erst in
Betracht. Es liegt auf der Hand, dass diese Ansicht ihre iiberzeugendsten Fiirspre-
cher in bestimmten grammatischen Regeln, in den Personal- und Possessivprono-
mina hat. Selbst das sikulare, aufgeklirte, post-theistische Selbstbild ist kaum je
iiber metaphysische Begriindungsfiguren solcher Art wie die des autonomen Sub-
jekts hinausgekommen.

In der Tat beschreibt Nietzsche gerade die >Erfindung« des Subjekts als eine fol-
genreiche Verwechslung auf der strukturellen Ebene: Da die Satzstruktur der meis-
ten Sprachen auf einem Ineinandergreifen der grammatischen Kategorien Subjekt,
Pridikat und Objekt basiert, sind gewisse Denknotwendigkeiten zunichst erst ein-
mal unausweichlich. Die aus diesen Strukturen entstandenen Denkzwinge jedoch
— dass Subjekte auch auflerhalb der Sprache existieren miissen — hilt Nietzsche,
wie in der Folge jede Ontologie und jeden Substanzbegriff, fiir ein blofes sprachin-
duziertes Missverstindnis. Ein solches Fehlgreifen des Intellekts spiegelt sich auch
in der unhinterfragten Folgerichtigkeit wider, mit der wir von uns selber sprechen:
Wenn ich zu unterschiedlichen Zeiten etwa sage >ich denkes, bleibt dieses »ich« sich
als Wort gleich, genauso wie mein Name gleichbleibt, wihrend »ich« mich dagegen
immerfort wandele. Die stets identischen Mechanismen jedes gesprochenen Sat-
zes, jedes geschriebenen Briefes, jedes Textes, jedes Gedankens scheinen die inne-
re Konsistenz und das zeitliche Uberdauern eines Subjekts zu bestitigen. Daher
rithren denn auch Nietzsches vielzihlige Warnungen vor der Verfithrungskraft der

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access

189


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Masken denken - in Masken denken

Sprache, soll doch das wiederholte Thematisieren ihrer verfilschenden Potentiale
genau dafiir sensibilisieren und bestenfalls dagegen immunisieren.

Doch auch hinsichtlich anderer Aspekte wird das aus den grammatischen
Strukturen abgeleitete Subjekt-Konzept widerlegt. So wird etwa die Diskrepanz
zwischen den limitierten Moglichkeiten der Benennung innerer Vorginge und
einer demgegeniiber viel verschlungeneren Welt der Empfindungen aufgezeigt.
Scheinbar eindeutige Worte, wie Zorn, Freude, Liebe, Schmerz etc. stellen al-
lenfalls »Namen fiir extreme Zustinde« dar und sind weniger ein Garant
fiir Selbsterkenntnis, als sie vielmehr das Problem verschleiern, denn: »Wir
sind Alle nicht Das, als was wir nach den Zustinden erscheinen, fiir
die wir allein Bewusstsein und Worte — und folglich Lob und Tadel - haben, wir
verkennen uns nach diesen groberen Ausbriichen, die uns allein bekannt
werden«.”® Zudem stellt Nietzsche der Selbst- und Seinsgewissheit des cartesi-
schen cogito mit Nachdruck die beachtlichen Auswirkungen unbewusster Vorginge
entgegen. Er thematisiert sie u.a. mit dem Verweis darauf, »dass ein Gedanke
kommt, wenn er< will, und nicht, wenn >ich« will; so dass es eine Filschung
des Thatbestandes ist, zu sagen: das Subjekt »ich« ist die Bedingung des Pradikats
>denke«. Es denkt«.** In diese Formel ist nun in duflerster Verknappung die These
eingetragen, nach der dem menschlichen Bewusstsein und verstandesmifliger
Autonomie lediglich ein verschwindend geringer Anteil gegeniiber instinktiven,
intuitiven und unbewussten Prozessen zukomme.** In einem weiteren Schritt wird
nun die nichste Konsequenz aus den sprachkritischen Uberlegungen gezogen mit
dem Ziel, die Implikation eines aktiven >Titers« in der Subjekt-Pridikat-Relation
zu dekonstruieren und stattdessen den Fokus auf den Prozess des Tuns zu richten:

Zuletzt ist schon mit diesem »es denkt« zu viel gethan: schon dies »es« enthalt
eine Auslegung desVorgangs und gehért nicht zum Vorgange selbst. Man
schliesst hier nach der grammatischen Gewohnheit »Denken ist eine Thatigkeit,
zujeder Thitigkeit gehort Einer, der thitig ist, folglich —«.*

53  M115, KSA 3, S.107f.

54 JGB17,KSAs,S.31. Vgl. auch M 116 und JGB 16.

55  Vgl. zum Aspekt des Unbewussten bei Nietzsche den Tagungsband von Jutta Georg; Claus
Zittel (Hg.): Nietzsches Philosophie des Unbewussten, Berlin/Boston 2012. In ihrem Vorwort
schreiben die Herausgeber: »Mit der Kritik am traditionellen Bewusstseinsbegriff fallen aber
auch die etablierten Trennlinien zwischen Unbewusstem und Bewussten, ja mehr noch, jeder
Versuch einer Grenzziehung erweist sich selbst als zwangsldufig fabelhafte Einheiten kon-
struierende Tatigkeit. Nietzsches Philosophie des Unbewussten kennzeichnet daher stets
die Selbstreflexion auf die eigenen Setzungen, deren hypothetischen Status und tentative
und konstruktive Verfahren er durch den Einsatz vielfaltiger literarischer Mittel transparent
macht.« (ebd. S. 4).

56 JGB 17, KSA 5, S.31. Bemerkenswert ist der mit einem Gedankenstrich markierte Abbruch
des Gedankenganges, wodurch dessen Weiterfithrung dem Leser Gberantwortet wird. Die in

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Diese Operation gehort zu den wichtigsten und folgenreichsten Auswirkungen von
Nietzsches Sprachphilosophie, markiert sie doch den Knotenpunkt der drei Berei-
che Subjekt-, Sprach- und Ontologiekritik. Stellvertretend fiir alle anderen Fille,
wird das Problem exemplarisch anhand des fiir die Philosophiegeschichte bedeu-
tenden cogito-Satzes aufgezeigt, in den die Illusion eines autonomen Subjekts als
eines Handelnden auflerhalb der Handlung eingeschlossen ist. Nietzsche hilt da-
gegen: »Aber es giebt kein solches Substrat; es giebt kein >Sein< hinter dem Thun,
Wirken, Werden; >der Thiter« ist zum Thun bloss hinzugedichtet, — das Thun ist
Alles.«*” Was es jedoch mit Sicherheit gibt, so liefie sich erginzen, sind die Eingrif-
fe des Menschen, sind die Stillstellungen im Wandel, ist das aus dem Werdefluss
Festgehaltene. Es scheint also, dass ein Grofiteil dessen, was das Selbstbild des
Menschen ausmacht (Bewusstsein, Denken) und was fiir ihn Bedeutung hat, weil
es Sinnstiftungen leistet, solche geschaffenen Oberflichen als das Stillgestellte und
Festgewordene sind. Fiir Nietzsche jedenfalls haben sie den Status von Fiktionen:

Warum diirfte die Welt, die uns etwas angeht — nichteine Fiktion
sein? Und wer da fragt: »aber zur Fiktion gehort ein Urheber?«— dirfte dem nicht
rund geantwortet werden: Warum? Gehort dieses »Gehort« nicht vielleicht
mit zur Fiktion? Ist es denn nicht erlaubt, gegen Subjekt, wie gegen Pradikat und
Objekt, nachgerade ein Wenig ironisch zu sein? Diirfte sich der Philosoph nicht
iiber die Glaubigkeit an die Grammatik erheben?®

Entsprechend erzwingt die konzeptionelle Umstellung von einer Philosophie des
Seins auf eine Philosophie des Werdens auch einen neuen Umgang mit den Begrif-
fen, die seither dafiir verwendet wurden, den Menschen zu beschreiben. Denn die
Artund Weise, in der er bislang »begriffen< worden ist, scheint unzulinglich. Nietz-
sches Ausweg aus der sprachverschuldeten Unmiindigkeit besteht — es ist bereits
angedeutet worden — auch im Falle der Subjekts-Problematik in einem besonde-
ren Umgang mit dem Medium Sprache. Einerseits, indem vielerorts der verhing-
nisvolle Zusammenhang von Sprache und Subjekts-Glaube kritisch thematisiert
wird, was anhand der obigen Zitate verdeutlicht werden sollte. Andererseits, indem
durch experimentelle Sprachspiele, eingestreute Wendungen und ungewohnte Be-
zeichnungen ein Aufbrechen der alten Muster und Denkweisen erprobt wird, auch
ganz ausdriicklich dort, wo das Subjekt nicht explizites Thema ist. So findet sich
etwa das >Ichc an einer Stelle als »synthetischen Begriff[]«** benannt oder die »An-

wortlicher Rede zitierte grammatische Gewohnheit ware also in etwa zu erginzen: folglich
gibt es jemanden, der denkt und folglich gibt es das Subjekt.

57 GMI,13,KSAS, S. 279.

58 JGB34,KSA3,S.54.

59 JGB19,KSAS,S.33.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,

191


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Masken denken - in Masken denken

eignungslust des Ichgefiithls« thematisiert.®® Beide Methoden tragen im Zeichen
einer Denkfigur der Maske dazu bei, die Wunde, die die Kritiken des Subjekts, der
Sprache und der Metaphysik schlagen, bestindig offen zu halten, um dadurch die
Mechanismen des Riickfalls auszuhebeln. Die entsprechenden sprachlichen Hilfs-
mittel gelten mithin als regulative Fiktionen, die in der Logik vom Zeigen des Zei-
gens etwas bedeuten, was sie jedoch gleichzeitig in seiner Artifizialitit markieren
und gleichsam mit einem Ausrufungszeichen als Warnung versehen: Achtung: Fik-
tion! Achtung: Illusion! Dadurch wird ein Operieren mit Sprachnotwendigkeiten
im Bewusstsein um ihre grundsitzliche Unzulinglichkeit erméglicht und ihr Ein-
satz als das menschliche Leben konstituierende Fiktionen transparent gemacht.

Auflerdem ist gerade die Maske als Denkfigur bestens dafiir geeignet, den oben
beschriebenen Mechanismus des Fest- und Stillstellens sichtbar zu machen: Damit
es im permanenten Werden ein >Sein¢ iiberhaupt geben kann, miissen die fort-
wihrenden Transformationsprozesse an einem bestimmten Punkt gewissermafen
sangehalten<werden. Was dann zu sehen ist, ist funktionaldquivalent mit der Ober-
fliche der Maske (mit dem, was sie zeigt). Dass es eine Stillstellung ist, also eine
aus der Vielheit ineinander iibergehender Momente herausgehobene und daher
nur hypothetische Einheit als einer Momentaufnahme, dem entspricht die Denk-
figur mit der den Masken grundsitzlich zueigenen Dynamik ihrer Vorliufigkeit,
die durch das Abtauschen von Masken Variabilitit immer schon voraussetzt. An
diesem Punkt flieRen nun die Aspekte und Konsequenzen von Nietzsches Sprach-
kritik (das Ich als grammatisch bedingter Trugschluss und notwendige Illusion),
seiner Metaphysikkritik (Falschheit der Substanzontologie; Pravalenz des Werdens
gegeniiber dem Sein) und Subjektkritik (keine unsterbliche Einheit einer >Seele¢;
keine Autonomie eines >Subjekts<) zusammen. Die Maske als Denkfigur kann da-
bei als Klammer angesehen werden, durch die die verschiedenen Elemente sowohl
miteinander verbunden wie aufeinander bezogen sind.

Zuletzt sei eine weiterfithrende Uberlegung gestattet. Neben dem Subjektkon-
zept theologischer Provenienz entzieht Nietzsche auch den eher sikular ausge-
richteten Denkbewegungen in der Tradition der Aufklirung das Vertrauen. Deren
Menschenbild zeichnete die Uberzeugung aus, den Menschen in seiner Autono-
mie begriinden, ihm freies Denken und Handeln, sowie uneingeschrinkt Verant-
wortung und Zurechnungsfihigkeit zuschreiben zu kénnen. Denn gerade der au-
tonome Charakter des Selbst, seine Unabhingigkeit und nicht mehr die gehorsa-
me Gottes- und Schicksalsergebenheit galten nun als das Unhintergehbare. Doch
auch diese Primissen sind von Nietzsches Denken so grundsitzlich infrage gestellt

60 M 285, KSA 3, S. 217. Eine ausfiihrliche Diskussion dieses Aphorismus wird im Kapitel 4.1 un-
ternommen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

worden, dass sie das menschliche Selbstbild nachhaltig erschiittern konnten.* In-
dem etwa die Dynamik einer Stirke-Schwiche-Skala des Willens gegen das Modell
von Willensfreiheit oder -unfreiheit gestellt wird, wie oben beschrieben, scheinen
auch ethische Konzepte dynamisiert zu werden. Eine der wichtigsten daraus resul-
tierenden Hauptfragen ist in der Tat ein normatives bzw. ethisches Problem, das
Nietzsches Philosophie zwar vorbereitet, dessen Folgen gesellschaftlicher Tragwei-
te sie jedoch nicht in Ginze darzustellen vermag. Denn den in der Ethik, aber auch
in der Rechtsprechung so eminent wichtigen Konzepten — wie Verantwortung, Wil-
lensfreiheit als die Freiheit so oder anders zu handeln — wird als ontologischen
Setzungen und moraltheoretischen Voraussetzungen von Nietzsche unwiderruf-
lich der Boden entzogen. Sie konnen hier allenfalls in den Kreis der unerlisslichen
konstitutiven Fiktionen, als soziale Regulative aufgenommen und, frei nach Nietz-
sche, »normative Fiktionen< genannt werden. Der diesem Konzept inhirente Me-
chanismus ist so latent wie erstaunlich: Weil sich der Mensch permanent selbst ein
zu Handlungen ermichtigendes Bewusstsein zuschreibt und ein zu freien, selbst-
verantwortlichen Entscheidungen fihiges Vermogen beansprucht, handelt er auch
tatsdchlich verantwortungsvoll. Er ist, mit Nietzsche, das Tier, »das verspre -
chen dar f«.® Ein Tier, das sich das Versprechen-Kénnen angeziichtet hat und
es darum auch praktiziert. In eben dem Mafle, wie wir erkennen, dass die von
einem >Tdter« ausgefiihrte, autonome und willensfreie Handlung nicht existiert —
im selben Maf3e erkennen wir auch die Notwendigkeit und Leistungsfihigkeit von
Konzepten wie dem freien Willen, der Verantwortung und von ethischen Normen
iiberhaupt. Diese normativen Fiktionen wirken permanent als michtige kollekti-
ve Selbst-Illusionierungen und gerade von Nietzsche lernen wir, dass der Mensch
solcher Illusionen am wenigsten entbehren kann. Denn selbst dort, wo Nietzsche
ethische Mafdstibe hinterfragt, geht es ihm doch nie darum, diese (Selbst-)Ver-
bindlichkeiten des Menschen ganz abzuschaffen oder die Lebenswirklichkeit da-
von zu befreien. Daraus ergibt sich nun, dass die Geltung moralphilosophischer
Konzepte, wie dem der Verantwortung, der Willens- und Handlungsfreiheit, abso-
lut lebensnotwendig als Bedingung unserer Kultur ist — dass die Zeit aber, in der

61 Nicht zuletzt ist diese Erschiitterung an den wissenschaftlichen Auseinandersetzungen ab-
zulesen, die sich mit dem >Tod des Subjekts< beschaftigen und anschlieRend diesen wieder
vehement infragestellen, dem >Subjekt« zu neuem Leben verhelfend. Vgl. z.B. Herta Nagl-
Docekal; Helmuth Vetter (Hg.): Tod des Subjekts? Wien/Miinchen 1987; Hermann Schrod-
ter (Hg.): Das Verschwinden des Subjekts, Wiirzburg 1994; und insbesondere Stefan Deines;
Stephan Juenger; Ansgar Niinning (Hg.): Historisierte Subjekte — Subjektivierte Historie. Zur
Verfiigbarkeit und Unverfligbarkeit von Geschichte, Berlin 2003 worin vielfach eine >Riick-
kehr<des todgeglaubten Subjekts beschworen wird. Bereits Langer zieht eine Parallele zwi-
schen den>Toden<Gottes, des Autors und des Subjekts. Vgl. Daniela Langer: Wie man wird,
was man schreibt, Paderborn/Miinchen 2005, S. 31ff.

62 GMIl,1,KSAS,S. 291.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

193


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Masken denken - in Masken denken

sie Anspruch darauf erheben konnten, unmittelbare Gewissheiten oder unwider-
sprochene Wahrheiten zu sein, endgiiltig vorbei sein diirfte.

3.3. Mit der Sprache gegen die Sprache - Nietzsches
Schreibstrategien

Nach diesen Uberlegungen ist zunichst folgendes festzuhalten: Es sind die der
Sprache inhirenten Strukturen, die zu solchen irrefithrenden, aber kulturell ein-
gespielten und deshalb lebensnotwendig gewordenen Annahmen tiber Subjekti-
vitit verleiten. Doch sind es eben diese der Sprache inhirenten Strukturen, die
von Nietzsche fortwihrend thematisiert werden, wobei die Sprache wiederholt als
Irrtiimer schaffendes und gleichzeitig unbedingten Glauben einforderndes Medi-
um ausgewiesen wird. Menschen scheinen grundsitzlich dazu geneigt, aus Ge-
wohnung an die grammatischen Strukturen, die von ihnen erzeugten Kategorien
ebenso fiir wahr zu halten, wie die daraus resultierenden irrtiimlichen Schluss-
folgerungen. Nach Nietzsche aber ist die Anwendung der Kategorie des Wahren
auf die schon in ihrer Entstehung mehrfachen Ubertragungsmechanismen unter-
worfene Sprache grundsitzlich fragwiirdig und dazu geeignet, andere Arten von
Erkenntnissen und Welt-Auslegungen iiberhaupt zu blockieren.® Da die gramma-
tischen Strukturen und die Funktionsweise der Sprache aber faktisch unhinter-
gehbar sind, bleibt als einzige Losung, in der Sprache und aus der Sprache heraus
gegen sie anzugehen. Ein in den Texten Nietzsches vielerorts spiirbares Anliegen
ist daher, sich so oft als méglich jenseits dieses Glaubens an die Grammatik zu
bewegen. Die hierbei angewandten Techniken spiegeln den Impuls wider, eine Art
frohliches Misstrauen und itbermiitiges Zweifeln durch die Sprache in die Sprache
zu bringen. Oben wurde die Denkfigur der Maske charakterisiert als ein Modus,
der im Zeigen des Zeigens die Kiinstlichkeit einer Sache betont und dadurch darauf
hinweist, inwiefern sie als konventionelle Fiktion wirksam wird. Wohl wissend um
den Umstand, dass es kein sinnvolles »Jenseits< der Sprache und ihrer Regeln gibt,
prasentiert uns Nietzsche eine ironische, spielende Sprache, die dann am deut-
lichsten ihr Anliegen vertritt, wenn sie die als fehlerhaft erkannten Strukturen der
Grammatik selbst thematisiert. Beispielsweise, indem auf das grammatische Ge-
schlecht der Worte verwiesen wird und etwa die Wahrheit als Weib und Frauen-
zimmer (JGB, Vorrede) sowie die Vernunft als »Weibsperson« (GD, Vernunft, 5) be-

63 Vgl hierzu)CB20:»Gerade, wo Sprach-Verwandtschaftvorliegt, ist es gar nicht zu vermeiden,
dass, Dank der gemeinsamen Philosophie der Grammatik — ich meine Dank der unbewuss-
ten Herrschaft und Fithrung durch gleiche grammatische Funktionen —von vornherein Alles
fiir eine gleichartige Entwicklung und Reihenfolge der philosophischen Systeme vorberei-
tet liegt: ebenso wie zu gewissen andern Moglichkeiten der Welt-Ausdeutung der Weg wie
abgesperrt erscheint.« JGB 20, KSA 5, S. 34).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

zeichnet wird oder Philosophie und Wahrheit als Frauenzimmer benannt werden
(GM 111, 24).%* Auch verdeutlicht Nietzsche wiederholt das eminente Problem von
Bezeichnungsmechanismen, wenn psychische Vorginge in einen einzigen Begriff
gedringt werden, wobei die innere Differenziertheit und oft genug Widerspriich-
lichkeit durch dieses eine Wort weder erfasst, noch abgebildet werden kann (vgl.
z.B. »Mitleid«: M 133; »Wille«: JGB 19; »Leidenschaft«: M 502; »Rache«: MA II WS, 33;
»Liebe«: FW 14; »Mut«: M 277). Ebenso wird die Macht der Namensgebung als Welt
und Wirklichkeit schaffender Akt reflektiert, der darum oft so produktiv wie frag-
wiirdig daherkommt.® Ferner gilt Nietzsche die Form einander ausschliefender
Gegensitze schlicht als plumper Irrtum, weshalb er demgegeniiber das Operieren
mit feineren Abstufungen vorschligt.®® Eine aufmerksame Analyse von Nietzsches

64  Die entsprechenden Abschnitte betten das Sprachspiel immer auch in grofRere Metaphern-
kontexte ein. Etwa, wenn in der bekannten Vorrede zu Jenseits von Gut und Bose der Erken-
nende gleichsam zum »Freier« der in ihrem grammatischen Geschlecht als feminin betonten
Wahrheit gemacht wird: »Vorausgesetzt, dass die Wahrheit ein Weib ist —, wie? Ist der Ver-
dacht nicht gegriindet, dass alle Philosophen, sofern sie Dogmatiker waren, sich schlecht auf
Weiber verstanden? dass der schauerliche Ernst, die linkische Zudringlichkeit, mit der sie bis-
her auf die Wahrheit zuzugehen pflegten, ungeschickte und unschickliche Mittel waren, um
gerade ein Frauenzimmer fiir sich einzunehmen?« (JGB, Vorrede, KSA 5, S.11). In der Gotzen-
Diammerung wird hingegen auf einen anderen Frauentypus angespielt, wobei die Charakteri-
sierung an das typisierte Figurenensemble einer franzésischen Verwechslungskomédie erin-
nern mag: »Die>Vernunft<in der Sprache: oh was fiir eine alte betriigerische Weibsperson!«
(GD Vernunft, 5, KSA 6, S. 78). Einen weiteren Topos bildet das >Umdrehen<bzw. >Umkehrenc<
dieser weiblichen Wahrheit. Nach einem Verweis auf die Unmoglichkeit voraussetzungslo-
ser, objektiver Wissenschaft heifit es Anspielung auf Hegel: »Wer es umgekehrt versteht, wer
zum Beispiel sich anschickt, die Philosophie>auf streng wissenschaftliche Grundlage<zu stel-
len, der hat dazu erst néthig, nicht nur die Philosophie, sondern auch die Wahrheit selber auf
den Kopf zu stellen: die drgste Anstands-Verletzung, die es in Hinsicht auf zwei so ehrwiir-
dige Frauenzimmer geben kann!« (CM Il1, 24, KSA 5, S. 400). Andeutungen dieser Art finden
sich indes bereits in Menschliches, Allzumenschliches: »Und doch steht hier die Wahrheit ganz
auf dem Kopfe: was fiir die Wahrheit besonders unschicklich ist.« (MA |, 141, KSA 2, S.135).
Man muss sich freilich die Metapher bildlich vorstellen, um zu verstehen, weshalb dieser
Topos dersauf den Kopf gestellten< Wahrheit oder Philosophie als unschickliche Anstands-
verletzung thematisiert wird: Wenn diese »Frauenzimmer, solcherarts>umgedreht«werden,
verrutscht ihnen unweigerlich der Rock und sie werden entsprechend entblofit.

65  Nietzsche spricht etwa vom »Herrenrecht, Namen zu geben« (GM 1, 2, KSA 5, S. 260), von
»Vorurtheile[n], die sie \Wahrheiten< taufen« JGB 5, KSA 5, S.19) und konstatiert anldsslich
der Redlichkeit genannten Tugend, die fiir andere eine Teufelei sein kdnne: »was wissen wir
zuletzt von uns? Und wie der Geist heissen will, der uns fiihrt (es ist eine Sache der
Namen.)« (JGB 227, KSA 5, S.163).

66 Vgl.JGB24,KSAS,S. 41:»Mag namlichauch die S prach e, hierwie anderwirts, nicht iiber
ihre Plumpheit hinauskénnen und fortfahren, von Cegensitzen zu reden, wo es nur Grade
und mancherlei Feinheit der Stufen giebt«.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

195


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Masken denken - in Masken denken

Schreibpraxis im Hinblick auf seine Sprachkritik wiirde zweifelsfrei weitere Bei-
spiele zutage fordern.

Dass sich die Sprache bei Nietzsche immer wieder als Sprache thematisiert
findet, dass Textstellen vom Schreiben wie vom Lesen gleichermafien reden -
dass wir also als Lesende iiber das Lesen lesen oder der Text den eigenen Entste-
hungsprozess rekapituliert — ist von der Forschung neuerdings im Hinblick auf
Selbstthematisierungs- und Selbstbeziiglichkeitsstrategien untersucht worden.*’
Das Problematische dieser Interpretationen liegt allerdings dort, wo solche auto-
deiktischen Hinweise auf ihren reinen Selbstzweck hin ausgebreitet werden:*® Das
Zeigen wiirde dabei nur noch das eigene Zeigen anzeigen und nichts auflerdem,
endet also in der Konsequenz als leere, in sich kreisende Zeigegeste, die sich in
ihrer Autodeixis erschopft, ohne dass dariiberhinausgehende Inhalte auch nur
in Betracht kimen. Meines Erachtens ist dies jedoch eine verkiirzte Sichtweise,
die allenfalls unter der Mafdgabe isolierter Sitze funktioniert, die den Stresstest
in einem grofReren Rahmen — etwa der den jeweiligen Abschnitt formierenden
Motiv-Konstellationen - jedoch nicht bestehen wiirde. Denn eine Spirale un-
endlicher Selbstbeziiglichkeit lisst sich nur um den Preis konstruieren, dass
vorhandene Sinnbeziige in den Hintergrund gedringt werden. Stellt man diese
Mechanismen hingegen unter die Bedingungen einer Denkfigur der Maske, gerit
die Selbstthematisierung etwa des Schreibens und Lesens zu einem praktikablen

67  Oft unter argumentativer Zuhilfenahme textgenetischer Lektiiremethoden. Vgl. z.B. Axel
Pichler: Philosophie als Text — Zur Darstellungsform der »G6tzen-Dammerung, Berlin/Bos-
ton 2014; Jakob Dellinger: »die Person verrith sich«. Uberlegungen zu den reflexiven Kompli-
kationen von Nietzsches Symptomatisierung des Denkens. In: Christian Benne, Enrico Muller
(Hg.): Ohnmacht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2015, S.131-150; Marcus A.
Born, Axel Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in
»)enseits von Gut und Bose«, Berlin/Boston 2013.

68 Vgl.z.B.die Einleitung der Herausgeber Marcus A. Born; Axel Pichler (Hg.): Texturen des Den-
kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Bése«, Berlin/Boston
2013. S.1-46), sowie Jakob Dellinger: Vorspiel, Subversion und Schleife. Nietzsches Inszenie-
rung des >Willens zur Machtc in Jenseits von Gut und Bose. In: Marcus A. Born; Axel Pich-
ler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von
Gut und Bose«, Berlin/Boston 2013, S.165-187. Zwar ist es richtig, dass Nietzsche vielerorts
durch performative Methoden das, was thematisiert wird, auch ausfiithrt und in einem zwei-
ten Schritt genau darauf nochmals hinweist. Wenn jedoch jedes indexikalische Wort (z.B.
»hier«, aber auch »alle Philosophen«, oder »jede Philosophie«) als willkommene Gelegen-
heit betrachtet wird, die strukturell immergleiche Selbstbeziglichkeitsfigur aufzuweisen,
dabei jedoch die inhaltlich naheliegenden und die philosophiehistorischen Bezugspunkte
nicht weiter in Betracht kommen, scheint etwas ins Ungleichgewicht geraten zu sein. Ein
solches Vorgehen hiefRe meines Erachtens, die Rede vom »fréhliche[n] Misstrauen« (JGB 154)
ibermaflig ernst zu nehmen, jedenfalls die Verdachtsmomente bestidndiger Selbstthema-
tisierung insofern iiberhand nehmen zu lassen, dass den Texten nicht mehr zuzutrauen ist,
Uberhaupt noch relevante philosophische Aussagen treffen zu kénnen.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Modus, einerseits immer wieder auf die Fallstricke, Tiicken und Gewohnheiten
der Sprache durch die Sprache selbst aufmerksam und einen Text als Text bewusst
zu machen (Zeigen des Zeigens). Andererseits verlieren die stets gleichzeitig an-
wesenden >Oberflichen< der Masken nicht an Bedeutung (Zeigen von etwas), fallen
die konkreten philosophischen Themen nicht durch das Raster, hat Nietzsche iiber
die Autodeixis hinaus und noch durch sie hindurch uns auch etwas zu sagen.
Das vielmehr naheliegende Ziel dieser Methoden der Aufmerksamkeitslenkung
ist nimlich schlicht die Leserin, ist der Leser: Wann immer der Text sich selbst,
das Schreiben oder das Lesen thematisiert, steht nicht die Selbstbeziiglichkeit
des Vorgangs im Vordergrund und auch nicht die Selbstanwendung des Gesagten
auf den Text, sondern soll eine Sensibilisierung und Verfithrung der Leserschaft
erreicht werden (ausfithrlicher dazu im Kapitel 5). Nietzsches Wort dafir ist u.a.
die »Tapferkeit des Gewissens«, als einer Bezeichnung fir das Aushalten-Kénnen
der Vorliufigkeit jedweder Erkenntnis, der >Wahrheiten« in Anfithrungszeichen,
der notwendigen Fiktionen als Regulative und nicht zuletzt als Vorsichtsmaf-
nahmen gegen die Ideologisierung des Denkens. In JGB 5 wird zunichst auf die
Durchdrungenheit jeglichen Denkens von Vorurteilen, Wiinschen, Moralen und
subtilen Denkzielen hingewiesen. Die Uberzeugung fritherer Philosophen, ihr
Denken entstiinde »durch die Selbstentwicklung einer kalten, reinen, géttlich
unbekiimmerten Dialektik«,* also ginzlich abgeldst von der eigenen Person, wird
als unredlich verspottet:

[Slie sind allesammt Advokaten, welche es nicht heissen wollen, und zwar zumeist
sogar verschmitzte Fiirsprecher ihrer Vorurtheile, die sie »Wahrheiten« taufen —
und sehr ferne von der Tapferkeit des Gewissens, das sich dies, eben dies einge-
steht, sehr ferne von dem guten Geschmack der Tapferkeit, welche dies auch zu
verstehen giebt, sei es um einen Feind oder Freund zu warnen, sei es aus Ueber-
muth und um ihrer selbst zu spotten.”

Der »gute[] Geschmack« dieser Tapferkeit ist nun nichts anderes als das Zusam-
menwirken solch oben zusammengefasster Techniken und Funktionsweisen von
Nietzsches philosophischem Schreiben. Hier sind zwei Schritte redlichen Philoso-
phierens benannt: Der erste Schritt wire, die »Tapferkeit des Gewissens« auszubil-
den, also das Eingestindnis der Verwickeltheit des eigenen Denkens in die jewei-
lige Moral und Absicht, mithin die unhintergehbare Gebundenheit an die eigenen
Perspektiven anzuerkennen und nicht Objektivitit und Unabhingigkeit vorzugau-
keln. Danach gilte es in einem zweiten Schritt, diese Haltung zum eigenen Denken

69 JGBs5, KSA, S.18f.

70  Ebd. S.19. Nietzsche benennt mit Kant (insbesondere dessen kategorischen Imperativ) und
Spinoza beispielhaft zwei Philosophen dieser seines Erachtens wenig redlichen Art des Den-
kens.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

197


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Masken denken - in Masken denken

auch anderen zu verstehen zu geben, sie also in irgendeiner Weise transparent zu
machen. Die Frage danach, wie das geschehen soll, fithrt zu den Strukturen von
Nietzsches Schreiben. Die Frage nach méglichen Griinden wird hingegen in JGB 5
sofort beantwortet: »sei es um einen Feind oder Freund zu warnen, sei es aus Ue-
bermuth und um ihrer [der Tapferkeit, C.S.] selbst zu spotten«. Spott, Ubermut,
Warnung - als neue Tugenden fiir Philosophen mégen diese Worte zunichst be-
fremdlich klingen und sie bediirfen allemal einer Erklirung. Dass das Spotten eine
gute Methode sein kann, Distanz zwischen dem Wahrheitsanspruch von Aussagen
und dem Glauben an sie herzustellen, ist im Kapitel 2.3.2 anhand der Textfigur des
Narren entwickelt worden. Und wenn aus der ohnehin anspruchsvollen »Tapferkeit
des Gewissens« sogar noch Uber-Mut, also iiberschiissiger Mut, resultiert, wird
sie ihre Implikationen nicht nur sich selbst offenlegen, sondern sie auch anderen
kommunizieren wollen. Zuletzt scheint die Wendung, mit einer solchen Haltung
»Feind oder Freund« zu warnen, darauf hinzudeuten, dass es selbst nach hinrei-
chender Erkenntnis der Bedingtheit jeder Aussage und der Unmdglichkeit objek-
tiver Wahrheit noch der Signale und Hinweiszeichen bedarf. Grund dafiir mégen
die oben erlduterten Tiicken von Sprache und Grammatik sein, derer sich zu be-
dienen man nicht umhinkommt, obwohl sie Riickfille hinter die einmal erlangten
Einsichten provozieren. Solche Warnsignale konnen z.B. in der Verwendung von
Anfithrungszeichen bestehen oder im Einsatz rhetorischer, provozierender Fragen,
sie scheinen im ironisch spottenden Tonfall auf oder werden durch verstreute An-
deutungen iiber die Fiktionen schaffende Wirkungsweise von Begriffen erzeugt.
Die eher beiliufig von Nietzsche entwickelte neue Erkenntniskategorie der
konventionellen oder regulativen Fiktionen wurde hier unter dem Signum der
Denkfigur der Maske vorgestellt. Insofern in die Maskenproblematik der Zusam-
menhang von Verinderung qua Verwandlung, erzeugter Vielheit und gezeigter
Kinstlichkeit eingelagert ist, sind diese Elemente produktiv aufeinander bezogen
worden. Vor dem Hintergrund der mit Nietzsches Heraklit-Rezeption unternom-
menen Umsetzung einer Philosophie des Werdens gegeniiber dem in seinem
Konstruktionscharakter begriffenen >Sein, ist eine Aufwertung fiktionaler Ebenen
und Elemente des Scheins gegeniiber der Vorstellung einer unbedingten >wahren
Welt« zu beobachten.” Ferner eine immense Vervielfiltigung von Beschreibungs-
ebenen, Darstellungsformen, Techniken der Sinnvermittlung, Verlagerung von
Sinnproduktion in den Leser, das Offnen pluraler Interpretationsriume, Mo-
di moralischer Provokation oder Vereinnahmung und dergleichen mehr. Nicht
zuletzt wurde der Einflussbereich der Denkfigur auf ein neues deontologisches

71 Zur ErschliefSung der Philosophie Nietzsches als einer Aufwertung des Schein-Charakters
der Welt vgl. die Studie von Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins,
Weimar 1999, in der der Autor ausfithrlich auf den Zusammenhang von Metaphysikkritik
und Sprachkritik eingeht und sie in eine Beziehung zu Nietzsches spielender Sprache stellt.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Vom Zeigen des Zeigens - Die Maske als Denkfigur

Verstindnis des Menschen gepriift, als dessen Eckpunkte Nietzsches Sprach- und
Subjektkritik gelten konnen, worin folgenschwere Mechanismen des Riickfalls
angedeutet sind. Wird der Mensch zum Maskenspiel, ist damit einerseits auf
das fiktive Momentum des Festgewordenen hingewiesen (die Oberfliche der
Maske), andererseits den notwendigen Vorgingen entsprochen, durch die wir uns
einander zeigen und als die wir einander zu erkennen geben.

Firderhin ist es also moglich geworden, den Wert von Fiktionen fir die Welt
der Erkenntnis neu zu taxieren und Formen des »dazwischen« zu denken: zwischen
wahr und falsch, zwischen den extremen Polen von Gegensitzen, oder in Nietz-
sches Worten, als »Stufen der Scheinbarkeit«.”” Gemif} der in JGB 4 geiufierten
Ansicht, es miisse durchaus Urteile geben, deren Falschheit man erkennt, die aber
trotzdem ob ihrer Wirkmichtigkeit als produktiv einzustufen wiren und die dem-
nach, obwohl falsch, durchaus >wahr wirken< konnen. Freilich geniigt es nun nicht
einfach, jeder beliebigen Fiktion ein fragliches Recht einzurdumen, sondern es ist
lediglich die Moglichkeit eroffnet, die Falschheit etablierter Positionen anzuerken-
nen, deren Wert eben nicht in ihrer unverbriichlichen Wahrheit, sondern in ihrer
funktionalen Giltigkeit und Fruchtbarkeit fir Leben und Kultur der Menschen ge-
sehen werden muss.”

Vermoge der Denkfigur der Maske werden Worte als funktionale und fiktionale
Elemente in den Blick genommen. Es sind dies Worte, die eben als Worte infrage
kommen und die darum nicht mehr, aber auch nicht weniger sind als jene bereits
zitierten »reine[n] B e g riffe«, derer man sich eben nur »als conventioneller Fik-
tionen zum Zweck der Bezeichnung, der Verstindigung, nicht der Erklirung«
zu bedienen habe.” Einerseits wird also der Notwendigkeit Rechnung getragen,
dass es Namen, Begriffe, Bezeichnungen, kurz: Sprache braucht, um iiberhaupt zu
erkennen. Gleichzeitig ist dem kommunikativen Aspekt aller Erkenntnis und Wis-
senschaft, nicht zuletzt aber auch alles menschlichen Lebens entsprochen. Denn
erst der Drang und die Notwendigkeit zur Ubereinkunft mit anderen Menschen,
hat all jene Praktiken der Kommunikation und Verstindigung entstehen lassen,
derer sich nolens volens auch Forschende, Erkennende, Wissenschaftler und Philo-
sophen bedienen miissen. Dass diese Praktiken nicht frei von Fallstricken, ja dass
sie gelegentlich selbst Irrtumsgeneratoren sind, ist oben erliutert worden. Nietz-
sches Pladoyer fiir das Operieren mit konventionellen, regulativen Fiktionen be-

72 ]JGB34,KSASs,S. 53.

73 Zu Nietzsches Idee der Kultur- und Lebenssteigerung vgl. Werner Stegmaier: Nietzsches
Neubestimmung der Philosophie. In: Mihailo Djuri¢ (Hg.): Nietzsches Begriff der Philoso-
phie, Wiirzburg 1990, S. 21-36. Auch Wolfgang Miiller-Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie
der Gegensatze und die Cegensatze seiner Philosophie, Berlin/New York 1971, S.13ff. hebt
diesen Aspekt hervor, um Nietzsches Kritik an den Implikationen der Logik und der Idee ab-
soluter Gegensitze zu charakterisieren.

74 JGB21,KSAS,S. 36.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

199


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Masken denken - in Masken denken

schreibt einen Ausweg aus dieser unverschuldeten Unmiindigkeit. Es handelt sich
dabei keineswegs um ein aporetisches Unterfangen, gilt es doch einerseits, gerade
den Glauben an bestimmte Mechanismen der Sprache radikal infrage zu stellen
und dadurch andererseits zu einem neuen Umgang mit ihr zu gelangen. Dieser
neue Umgang mit der Sprache wiirde die grammatischen Implikationen als solche
zu sehen lernen und einen Sprachgebrauch kultivieren, der fortwihrend gegen ih-
re metaphysischen und substanzontologischen Tendenzen anarbeitet. Daraus folgt
geradezu mit Notwendigkeit ein experimentierendes Suchen nach diesem neuen
Sprechen, gilt es doch, mit der Sprache zu arbeiten, gleichzeitig um ihre Gren-
zen und Fehlerbehaftetheit zu wissen und drittens dieses Wissen auch zu kommu-
nizieren. Ein solches Selbstthematisieren von Sprache als fehlerreichem Medium
menschlicher Erkenntnisbestrebungen hat dabei nichts Zynisches an sich, wenn
man darunter versteht, dass durch zynische Bemerkungen einer mit den Sprach-
méingeln verbundenen Hoffnungslosigkeit Ausdruck verliehen wiirde. Im Gegenteil
ist es gerade das raffinierte Spiel mit den verschiedensten Ebenen verbaler Aus-
drucksmittel, durch das Nietzsche auf die sprachinduzierten Irrtiimer hinweist,
um lediglich den unbedingten Glauben an sie zu zerstoren, nicht aber, um jegli-
chem Erkennen eine Absage zu erteilen. Dass man sich der Sprache und auch ihrer
grammatischen Struktur zu Erkenntniszwecken weiterhin bedienen kann und so-
gar ausdriicklich dazu angehalten ist, sich ihrer zu bedienen, steht dabei aufier
Frage.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

Nietzsche hat, das ist zur Genlige bekannt,
aber immer noch ungeniigend bedacht,
dem Emblem der Maske eine ausgezeich-
nete Stellung in seinen Bemerkungen
zur Sprache und zur Individualitit einge-
raumt.

Werner Hamacher'

In der Jahrtausende wihrenden Geistesgeschichte ist sich der Mensch selbst das
grofite Ritsel geblieben. Sein Selbst- und Weltverhiltnis, das Problem des Bewusst-
seins, die Schwierigkeit, dem Leib-Seele-Dualismus zu begegnen, hat neben viel-
faltigen Selbstbezeichnungen und Begrifflichkeiten, mit denen sich der Mensch
endlich »>in den Griffc zu bekommen trachtet, auch zahlreiche wissenschaftliche
Disziplinen hervorgebracht, die mit je eigenem Fokus operieren, darunter Philoso-
phie, Anthropologie, Phinomenologie, Psychologie, Soziologie und Neurowissen-
schaften. In diesem Zusammenhang ist seit Foucault mit dem Namen Nietzsches
vor allem das Schlagwort vom Tod des Subjekts verbunden. Gemif} einer Fest-
stellung von Hagenbiichle wire jedoch ein »geschichtlicher Aufrif} des philosophi-
schen Subjektbegriffs [...] wohl nahezu identisch mit einer Geschichte der Philoso-
phie«.” Auch angesichts der zahlreichen einschligigen Literatur eriibrigt sich hier
eine geistes- oder begriffsgeschichtliche Rekonstruktion der bis heute hochproble-
matischen Rede vom Subjekt.? Es soll geniigen, auf die folgenreiche Umwertung

1 Werner Hamacher: »Disgregation des Willens.« Nietzsche tiber Individuum und Individuali-
tat. In: Nietzsche-Studien, Bd. 15,1986, S. 306-336, hier S. 329.

2 Roland Hagenbiichle: Subjektivitat. Eine historisch-systematische Hinfithrung. In: Reto Luzi-
us Fetz; Roland Hagenblichle; Peter Schulz (Hg.): Geschichte und Vorgeschichte der moder-
nen Subjektivitat, Berlin/New York 1998, S.1-88, hier S. 4.

3 Vgl. etwa Peter Zima: Theorie des Subjekts. Subjektivitat und Identitdt zwischen Moderne
und Postmoderne, Tiibingen/Basel 2000; Peter Biirger: Das Verschwinden des Subjekts. Eine
Geschichte der Subjektivitit von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a.M. 1998; Christa Biirger:
Tradition und Subjektivitat, Frankfurt a.M. 1980; Christoph Riedel: Subjekt und Individuum.
Zur Geschichte des philosophischen Ich-Begriffes, Darmstadt 1989; Dieter Sturma (Hg.): Per-
son. Philosophiegeschichte — Theoretische Philosophie — Praktische Philosophie, Paderborn

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

202

Masken denken - in Masken denken

hinzuweisen, die mit Nietzsche aus der Konstellation von Sprach-, Metaphysik-
und Subjektkritik resultiert und den Punkt zu benennen, an dem der >Tod Gottes«
auch zum >Tod des Subjekts« fithrt. Beziiglich der philosophischen Gegeniiberstel-
lung, die als Grundunterscheidung von Nietzsche auf die zugespitzte Formel >Par-
menides gegen Heraklit« gebracht wird, steht auf der Seite der mit Abstand fol-
genreicheren Wirkungsgeschichte das Postulat eines jeder Wirklichkeit zugrunde
gelegten >Seins< — mit den entsprechenden Implikationen von Substanz, Einheit
und Ewigkeit im Zeitiiberdauern sowie Verinderungen, die nur an den Akzidenti-
en stattfinden. Durch die Gegenposition der Verfasstheit der Welt als permanente
Prozesshaftigkeit im >Werden« allerdings sieht sich das Denken und nicht zuletzt
das Selbstverstindnis des Menschen bis heute in radikaler Weise herausgefordert:
Sollte die Welt wesentlich Werden sein, wiren die Fragen aus einer ganz anderen
Richtung zu stellen, miisste geklirt werden, was dann noch Dauer oder Bestindig-
keit bedeutet, wiirde auch das Problem des Bewusstseins neu zu erschliefien sein,
weil allererst zu kliren wire, wie es moglich ist, dass der Mensch sich selbst als ein
im Werden Fortdauerndes versteht.

Nietzsches Konstitution des Menschen als Subjekts-Vielheit, die eine Kritik so-
wohl an religiésen Seelen-Vorstellungen, als auch an rationalistischen und idealis-
tischen Konzepten des Subjekts darstellt, dessen Autonomie sie zuriickweist, ist
vergleichsweise gut erforscht.* Insbesondere wurde auf Nietzsches nachdriickli-
che Rehabilitation des Leibes hingewiesen, wobei auch dem (leiblich-triebhaften)
Unbewussten ein gréfRerer Spielraum gegeniiber den Bewusstseinszustinden des
sIch< und des >cogito< einzurdumen ist. Letztere sind von Nietzsche in ihrer sprach-
lich-illusorischen Verfasstheit ausgewiesen worden, was etwa auch Schlimgen the-
matisiert.” Trotzdem sind Leerstellen geblieben und grundsitzliche Fragen unge-
kldrt, wobei die meisten Probleme den Moment der Konstitution des Subjekts bzw.

20071; Reto Luzius Fetz; Roland Hagenbiichle; Peter Schulz (Hg.): Geschichte und Vorgeschich-
te der modernen Subjektivitat, 2 Binde, Berlin/New York 1998.

4 Hervorzuheben ist Martin Saar: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts
nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt a.M./New York 2007, sowie die Studie von Daniela
Langer: Wie manwird, was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche
und Barthes, Paderborn/Munchen 2005. Langer weist zudem darauf hin, dass bereits frither
Kritik am Subjektbegriff geduflert wurde. So sei fiir Hume das Subjekt eine Fiktion gewesen,
das romantische Ich in seiner Selbstauflésungstendenz zu begreifen und der von Nietzsche
geschitzte Georg Christoph Lichtenberg »ersetzte lange vor Nietzsche das Cartesische sIch
denke« durch >Es denkt« (ebd. S. 23). Vgl. auch Beatrix Himmelmann: Freiheit und Selbst-
bestimmung. Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivitat, Freiburg/Miinchen 1996; Erwin
Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewufitseins, Berlin/New York 1999; Georges Goedert:
Nietzsches Kritik des Subjektbegriffs. In: Perspektiven der Philosophie, 30, Amsterdam/New
York 1994, S. 301-322; Jodo Constdncio; Maria Jodo Mayer Branco; Bartholomew Ryan (Hg.):
Nietzsche and the Problem of Subjectivity, Nietzsche today, Vol. 5, Berlin/Boston 2015.

5 Vgl. Erwin Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewufitseins, Berlin/New York 1999, S.126-134.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

der Organisation der angenommenen Vielheit betreffen. Sowohl Goedert als auch
Schlimgen beziehen sich beispielsweise auf ein Nachlass-Zitat, in dem bei aller
Vielheit ein »oberstes Bewuf3tsein« die Einheit des Subjekts garantiere.® An dieser
Stelle konnen wir unter Verweis auf das Problem (und den Irrtum) des Maskentri-
gers den Menschen als kontinuierliches Maskenspiel, als Masken-Ensemble ohne
letzte Instanz herleiten. Auch Himmelmann kritisiert Nietzsche auf dieser Ebene,
indem sie die Frage aufwirft, wie ein solches plural verfasstes Subjekt iiberhaupt
Vorstellungen oder Wahrnehmungen als die eigenen identifizieren kénne.” Die ge-
nannten Autoren berithren neuralgische Punkte, die nach einer Rekonstruktion von
Nietzsches Subjekts-Philosophie auf die Fragen gebracht werden sollen: Was be-
deutet der Mensch »als Vielheit Was bedeutet es, ihn im Werden aufgehen zu
lassen? Wie kann man es verstehen, dass das »ich« nurmehr als Fiktion und reines
Wort, nicht aber als Realitit zu begreifen ist? Die hier vorgelegte Erérterung der
Konstitution des Menschen unter den Bedingungen der Maskenproblematik stellt
den Versuch dar, Antworten auf diese Fragen zu finden.

6 Nachlass 1884, 25 [401], KSA 11, S.116. Vgl. das von Georges Goedert verfasste Lemma Sub-
jekt in: Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S.342 und Erwin
Schlimgen: Nietzsches Theorie des BewufStseins, Berlin/New York 1999, S. 62. Generell hal-
te ich eine Argumentationsweise, die aus einem Nachlass-Notat einen fundamentalen Ein-
wand gegen das im gedruckten Werk Niedergelegte macht, schlichtweg fiir falsch: Sie miss-
versteht Nietzsches experimentierendes Denken, das mitunter vorlaufige Denkergebnis-
se als hingeworfene Notizen produziert und daher die Bewegung eines thinking in pro-
gress ist. Die Frage des Textstatus’ hier auer Acht zu lassen, ist kaum vertretbar. Schlim-
gen sieht zudem ein grundsatzliches Problem angezeigt: spreche Nietzsche doch »iiber Zu-
sammenhinge, wo ihm nach seiner eigenen Aussage die Begriffe fehlen; insofern ist seine
Subjekt-Entmiindigungsstrategie spekulativ, der epistemische Anspruch symbolisch und sei-
ne Subjekt-Philosophie im Ganzen eine organologische Metaphysik.« (ebd. S. 69). Ein solches
Urteil heif’t jedoch, allem Bemihen um den Nachvollzug von Nietzsches Denken mit dem
auflerst fragwiirdigen Etikett einer durch die Hintertiir wieder etablierten »Metaphysik« zu
begegnen.

7 Himmelmann merkt hierzu an: »Ohne dafi es einen einheitlichen gemeinsamen Hinter-
grund gabe: die eine Bithne Subjektivitét, die im >Ich«Sagen zumindest mitgemeint ist,
kénnten die vielen verschiedenen Vorstellungen oder Krifte, die insgesamt mich ausma-
chensollen, nichteinmal als meine Vorstellungen oder Krifte identifiziert werden, was Hume
und Nietzsche als Selbstverstandlichkeit voraussetzen.« (Beatrix Himmelmann: Freiheit und
Selbstbestimmung. Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivitat, Freiburg/Miinchen 1996,
S.199). Himmelmann scheint hier einerseits die von Nietzsche hervorgehobene leibliche Ver-
fasstheit des Menschen auszublenden, durch die dieser sich schlie3lich als konkreter, dis-
tinkter Kérper wahrnimmt. Andererseits kann ihrem Bestehen auf einem »einheitlichen, ge-
meinsamen Hintergrund« (ebd.), dervorhanden sein miisse, mit dem Verweis auf Nietzsches
Sprachkritik und die Denkfigur derskonstitutiven Fiktionen<begegnet werden: Das>Ich<wirkt
jaals wirklich und Nietzsches einziger, doch umso folgenreicher Einwand ist, es als machtige
Illusion auf der Sprachebene zu entwickeln.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

203


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

204

Masken denken - in Masken denken

Wie fiir viele andere Themenbereiche, die in Nietzsches Schriften eine Behand-
lung erfahren, gilt auch beziiglich der Subjektproblematik, dass sie nicht in einem
Text oder Teilkapitel erschépfend ausgearbeitet worden ist, sondern an verschie-
denen Orten unterschiedliche Aspekte aufzufinden sind. Diese direkte Folge eines
aphoristischen Schreibens verlangt den Forschern und Forscherinnen, die konkre-
te Themenkomplexe ergriinden wollen, ein hohes Maf an Aufmerksamkeit ab, das
Verstreute aufzufinden und zusammenzufiigen, erlaubt ihnen aber gleichzeitig,
die fehlenden Verbindungen eigenmichtig herzustellen und die sich mitunter auf-
tuenden Liicken argumentativ zu fiillen. An der Problemstelle des Subjekts mit
Nietzsche iiber Nietzsche hinauszudenken, stellt daher eine besonders reizvolle
Herausforderung dar, weil einerseits mit den Eckpunkten von Sprach- und Sub-
jektkritik sowie der Umstellung vom Sein aufs Werden ein enormes philosophi-
sches Spektrum ausgemessen wird, wobei andererseits vieles ungesagt und Raum
zum Weiterdenken bleibt. Das vorliegende Kapitel unternimmt daher gleicherma-
8en die ErschliefRung der Subjekts-Philosophie im Zeichen der Maskenproblema-
tik, wie es sich am spekulativen Weiterfithren der von Nietzsche angestofRenen
Denkbewegung versucht. Diesem Aspekt ist der erste Abschnitt gewidmet. Darauf
folgt eine Erérterung der zwei fiir dieses Themenfeld wichtigsten Darstellungs-
formen, die die enge Verbundenheit der philosophischen Inhalte mit ihrer Gestal-
tung in Wort und Text herausstellen und die weitreichenden Konsequenzen von
Nietzsches Denken auf seine experimentierende Sprache belegen soll. Demnach
ist einerseits das neue Sprechen vom Subjekt, andererseits der Topos der >inneren
Landschaften« zu thematisieren.

4.1.  Wo beginnt das Ich?

Ungeachtet der erwihnten Verstreutheit relevanter Abschnitte ist die Problematik
des Subjekts in den veroffentlichten Schriften am prominentesten in Jenseits von
Gut und Bése prisent. Dort wird wiederholt eine Skepsis gegeniiber dem Glauben
an die Realitit eines fest situierbaren Ichs artikuliert und eine autonome Einheit
des Subjekts bzw. der Seele in Zweifel gezogen.

So beginnt schon die Vorrede gewissermafien mit einem Requiem auf die philo-
sophische Dogmatik und zihlt unter die Grundsteine dogmatischen Denkens den
»Seelen-Aberglaube, der als Subjekt- und Ich-Aberglaube auch heute noch nicht
aufgehért hat, Unfug zu stiften«.® Im fiir die zu behandelnde Problematik bedeut-
samen Paragraphen 12 ist prazisiert, worin sich diese allgemein geglaubten Kon-
zepte geirrt haben: Das einleitende Motiv rithmt ein Erkenntnisbestreben wider
die Sinneseindriicke, wobei die astronomische Entdeckung des Kopernikus und

8 JGB Vorrede, KSA 5, S. 11.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

die dem Mathematiker und Physiker Rugjer ]. Boskovi¢ zugeschriebene Wieder-
legung der Atom-Einheit als Vorbilder dienen. Danach wird dieser Sieg iiber die
Evidenz der Sinne auch auf die geliufige Vorstellung von Subjekt und Seele ausge-
weitet, woraufhin der Abschnitt mit erkenntnistheoretischen Uberlegungen endet.
Solange also »die Seele als etwas Unvertilgbares, Ewiges, Untheilbares« begriffen
wiirde, stelle sieals»Seelen -Atomistik«unzweifelhaft ein von Metaphysik
und Substanzontologie gepragtes Relikt dar.” Solche Vorstellungen — die Nietzsche
hier als Lehre vorrangig dem Christentum anlastet, deren Explikation als »Mo-
nade« und »Atomon« aber zugleich an antike sowie cartesische und leibnizsche
Herkunft denken lassen — zihlen lediglich zu den Vorurteilen der Philosophen, da
sie psychische Prozesse auf eine unverinderliche Einheit zuriickfithren. Von den in
ihrer vermeintlichen Allgemeinverstindlichkeit akzeptierten Begriffen (Seele, Sub-
jekt, Ich) kann generell das ausgesagt werden, was als Reduktion von Komplexitit
der Sprache innewohnt und bei Nietzsche zunichst folgendermafien thematisiert
ist: »Auch hier, wie so oft, verbiirgt die Einheit des Wortes nichts fiir die Einheit
der Sache.«.'® Mit einem konkreten Vorschlag, wie >Seele« oder >Subjekt« zukiinftig
wissenschaftlich zu denken seien, fihrt JGB 12 fort:

Es ist, unter uns gesagt, ganz und gar nicht ndthig, »die Seele« selbst dabei
los zu werden und auf eine der dltesten und ehrwiirdigsten Hypothesen Ver-
zicht zu leisten [..]. Aber der Weg zu neuen Fassungen und Verfeinerungen der
Seelen-Hypothese steht offen: und Begriffe wie »sterbliche Seele« und »Seele
als Subjekts-Vielheit« und »Seele als Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte«
wollen fiirderhin in der Wissenschaft Biirgerrecht haben.™

Ganz offenkundig hilt Nietzsche begriffliche Konzepte auch weiterhin fir notig,
um bestimmte den Menschen auszeichnende Phinomene denken, sowie diese
tiberhaupt wertschitzen zu konnen: Selbst ein so vorbelasteter Begriff wie die
Seele hat dabei iiberraschenderweise nicht ginzlich ausgedient — wenngleich nur
in verwandelter, gleichsam sikularer Form. Es ist bezeichnend, dass Nietzsche
hier nicht nur einen Ersatz-Begrift sondern mehrere vorschligt, und dies je nach
den infrage stehenden Aspekten: Die »sterbliche Seele« fokussiert ein Denken des

9 JGB12,KSAs, S. 27.

10  MAI, 14, KSA 2, S.35. Vgl. auch JGB 19, KSA 5, S.32; M 11133, KSA 3, S. 126 und M IV 277, KSA
3, S. 215. Flr das vorliegende Problem hat Nietzsche eine besondere Antwort, namlich das
korperliche Erleben einer Einheit, gefunden. Vgl. KCW IX 2, N VII 2, S.137; Nachlass 1885-
1886, 1[72], KSA 12, S. 29).

11 JGB12, KSA 5, S.27. Zur Subjekts-Vielheit mit Bezug zum Verhéltnis von Kierkegaard und
Nietzsche vgl. Bartholomew Ryan: The Plurality of the Subject in Nietzsche and Kierkegaard:
Confronting Nihilism with Masks, Faith and Amor Fati. In: Jodo Constancio; Maria Jodo Mayer
Branco; Bartholomew Ryan (Hg.): Nietzsche and the Problem of Subjectivity. Nietzsche to-
day, Vol. 5. Berlin/Boston 2015, S. 317-342.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

205


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

206

Masken denken - in Masken denken

Geistigen jenseits einer metaphysischen Unsterblichkeit, wohingegen die Rede
von der »Seele als Subjekts-Vielheit« und als »Gesellschaftsbau der Triebe und
Affekte« den vielfachen, polyphonen Charakter der neuen Hypothese hervorhebrt,
erstere mit begrifflich-konzeptuellem Fokus, letztere mit physisch-materiellem.
Dem starren, atomistischen Modell wird somit ein Modell entgegengesetzt, das
das>Ich« gleichsam dissoziiert und das offener, vielschichtiger, aber auch haltloser
und beingstigender zu sein verspricht. Gleichzeitig operiert es in dem Bewusst-
sein, neben einem Hypothesen formenden Erfindergeist selbst nur die Illusion
der Worte zur Aneignung von Realitit zur Verfiigung zu haben - schliefft doch
der eben zitierte Paragraph mit der Feststellung:

Indem der neue Psycholog dem Aberglauben ein Ende bereitet, der bisher
um die Seelen-Vorstellung mit einer fast tropischen Uppigkeit wucherte, hat er
sich freilich selbst gleichsam in eine neue Oede und ein neues Misstrauen hin-
aus gestossen [...] zuletzt aber weiss er sich eben damitauchzum Erfinden

verurtheilt —und, wer weiss? vielleicht zum Finden. -2

Deutlich wird vor allem, dass der auf diese Weise Seele und Subjekt ergriindende
Forscher sich der Konsequenzen der eigenen Hypothese schwerlich wird entziehen
konnen: Er selbst wird die Vorstellung einer Sterblichkeit und Vielheit der Seele
aushalten und gestalten miissen.

Auch zahlreiche Niederschriften aus dem Nachlass greifen den Aspekt der
»Subjekts-Vielheit« auf und reformulieren ihn, sodass ein vielschichtiges Bild
der spekulativen Uberlegungen Nietzsches ablesbar wird. Einige dieser Notate
stehen in zeitlicher Nihe zur Arbeit an der Schrift Jenseits von Gut und Bose und
belegen folgende Auffassung: »[D]af ich die >Personlichkeit« {und ihre angebliche
Einheit} leugne und in jedem Menschen die Méglichkeit {Zeug} zu sehr verschie-
denen selehen >Personae« {und Masken finde} sehe«*® Nietzsche hat wihrend
einer Uberarbeitung des Notats das zuerst geschriebene Wort >Personen< durch
Uberschreiben der letzen beiden Buchstaben in das Wort >Personae« abgewandelt.
Wahrscheinlich kam im Zuge dieser Uberarbeitungsstufe auch die vielsagende
Erginzung »und Masken« hinzu. Es scheint also durchaus plausibel, hier einen
Zusammenhang zwischen der zu leugnenden Einheit, dem lateinischen personae
und den Masken zu sehen. Er zeichnet sich in der Denkbewegung vom Plural
der >Personenc« zu den >Personae« in einem Akt semantischer Erinnerung ab: Im
lateinischen Wort ist, anders als im deutschen, der Sinnaspekt sMasken«< noch
enthalten. Andeutungsweise ist so ein aussichtsreiches Potential formuliert, das
Nietzsche dem neuen hypothetischen Modell zuzugestehen bereit ist: Insofern als
mit Masken die Vorstellung von immer wechselndem Gezeigten verbunden ist,

12 JGB12,KSAS, S. 27.
13 Umschrift nach KCW IX 4, W | 4, S. 34; Nachlass 1885, 36[17], KSA 11, S. 558.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

lage der Vorteil der neuen Hypothese darin, Menschen in ihrer Verwandelbar-
keit, Wandlungsfihigkeit und an den Rindern dieser Uberginge beschreiben zu
konnen.

Wo der Gedanke einer stets gleichbleibenden, seelischen Einheit abgeldst
wird von der Vorstellung >seelischer Vielheit, werden allenthalben Fragen nach
der Organisation derselben aufgeworfen. Bemithungen, sich die Interaktion und
Organisation der nun zugrunde gelegten verschiedenen personae, Masken oder der
>Subjekt-Vielheit« in einem Menschen vorzustellen, werden aus einem anderen
Notat deutlich:

Die Annahme des Einen Subjekts ist viell. nicht nothwendig; viell. ist es ebenso-
gut erlaubt, eine Vielheit von Subjekten anzunehmen, deren Zusammenspiel u.
Kampf unserem Denken u. iiberhaupt unserem Bewufitsein zu Grunde liegt? Ei-
ne Art Aristokratie von »Zellen, in denen die Herrschaft ruht? Gewif$ von pares,
welche miteinander an’s Regieren gewdhnt sind u. zu befehlen verstehen?'

Die Qualitit der Vereinigung wird versuchsweise als die eines »Zusammenspiel[s]«
und »Kampfles]« beschrieben, wobei das Vokabular in die Nihe von Staatstheorien
geriickt ist: die verschiedenen personae >herrschens, sregieren< und >befehlenc inter
pares.

Ebenso aufschlussreich ist ein Notat von 1887, in dem offenbar von den zu
fremde Metaphern bemithenden Vergleichungen Abstand genommen wurde: »Kei-

ne Subjekt-»Atome«. Die Sphire eines Subjekts bestindig wachsend oder sich ver-
mindernd {der Mittelpunkt des Systems sich bestindig verschiebend.}«.” Diese
Beschreibung wirkt nicht nur wesentlich organischer, auch ist sie abgeriickt von
an Zwist und Kampf erinnernde Motive. Etwa, wenn »der Mittelpunkt des Sys-
tems«, also das in einem Moment dominierende Prinzip (ein Trieb oder Affekt
beispielsweise), entworfen wird als ein bestindig sich verschiebendes Zentrum.
Vorstellungen eines eher gleitenden, gleichwohl im Ganzen arbitriren Prozesses,
eines fortwihrend in andere Gleichgewichte und in andere Ordnungen iiberge-
henden Organismus dringen sich auf. Es ist nicht zu tibersehen: Hier wurde ein
anderes sprachliches Bild gefunden und folglich eine neue Beschreibungswelt erfun-
den — um ganz im Kontext jenes elften Paragraphen aus Jenseits von Gut und Bose
zu bleiben, der nicht wenig satirisch von einer Zeit berichtet, der Zeit Kants und
des Tiibinger Stifts, »als man »finden« und »erfinden« noch nicht auseinander zu
halten wusste!«."

14 Umschrift nach KCW IX 4, W 17, S. 52; Nachlass 1885, 40[42], KSA 11, S. 650.
15  Umschrift nach KCW IX 6, W 111, S. 64; Nachlass 1887, 9[98], KSA 12, S. 391.
16 JGB11,KSAS, S, 25.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

207


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

208  Masken denken - in Masken denken

Was hingegen mit der >Sphire« eines Subjekts, die wachsen oder schrumpfen
konne, zu verbinden wire, lief3e sich anhand des Aphorismus 285 aus der Morgen-
rothe konkretisieren:

Wo hért das Ich auf? —Diemeisten nehmeneine Sache, diesie wis -
sen, unterihre Protection, wie als ob das Wissen sie schon zu ihrem Eigenthum
mache. Die Aneignungslust des Ichgefiihls hat keine Granzen: die grossen Manner
reden so, als ob die ganze Zeit hinter ihnen stiinde und sie der Kopf dieses langen
Leibes seien, und die guten Frauen rechnen sich die Schonheit ihrer Kinder, ihrer
Kleider, ihres Hundes, ihres Arztes, ihrer Stadt zum Verdienste und wagen es nur
nicht, zu sagen »das Alles bin ich«. Chi non ha, non & —sagt man in Italien.”

Bei aller Spottlust auch dieses Abschnittes — die Frage, wo das >Ich< eigentlich auf-
hére (und, was im Grunde schon mitgesagt ist, wo es anfange), bleibt so essentiell
wie unbeantwortet. Konzipiert als Sphire des Subjekts wird sich das >Ich< immer
wieder zu verindern haben: Weil diese Sphire je nach den sie bedingenden Ein-
flussfaktoren unterschiedliche Konturen aufweist und unterschiedlich weit reicht.
Das>Ich«wird also mit der Anwesenheit geeigneter Zuhorer, des Hundes oder scho-
nen Wetters in eine bestimmte Sphire hinein wachsen und mit der Abwesenheit
alles dessen und einer zusitzlichen Magenverstimmung sich vermindern — respek-
tive sich auf andere >Ichgefiihle« dhnlicher Intensitit hin verschieben.

Das in ein »Ichgefiihlc zuriickgenommene Subjekt ist also mitnichten als fes-
te GréRRe anzusehen oder vorauszusetzen, sondern in einem derart umfassenden
Ausmaf} von denjenigen Faktoren bestimmyt, die es erst entstehen lassen, dass es
eben hinter diesen Faktoren auch nicht mehr aufzufinden ist. Mithin vollzieht sich
die Konstitution von Subjekten stets in radikalster Weise situativ, relational und
konstellativ. Was diese von innen wie von aufien kommenden Einflussfaktoren dar-
tiber hinaus sein konnen, lieRRe sich vermutlich facettenreicher und erfahrungs-
gesittigter aus psychologischer und soziologischer Perspektive beschreiben. Uns
muss es geniigen, dass das Ichgefithl sich durch diverse, sich permanent verin-
dernde und iberlagernde Faktoren beeinflusst erweist. Darunter zihlen etwa die
momentane emotionale Gestimmtheit, die Verbindlichkeiten von Beruf und sozia-
lem Umfeld, Riume, Kleidungsvorschriften, umgebende Personen oder auch der
Einfluss abwesender Dritter, die aktuelle Jahreszeit, Situationen individuell gefiithl-
ter Bedrohung oder Entspannung, Hunger, Durst, Zuckermangel, Sittigung. Die

17 M285,KSA3,S. 217. Ahnlich FW 14: »Unsere Lust an uns selber will sich so aufrecht erhalten,
dass sie immer wieder etwas Neues in uns selber verwandelt, — das eben heisst
Besitzen.« (FW 14, KSA 3, S.386). Auch angesichts von »WohIthun und Wohlwollen«
gegeniiber uns nahestehenden Personen heifst es: »wir wollen ihre Macht mehren, weil wir
so die unsere mehren« (FW 13, KSA 3, S. 384).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

Aufzihlung liefde sich noch lange fortfithren. Die hier beschriebene Idee real statt-
findender Aneignungs- und Assimilierungsprozesse von >Fremdemc« an das >Eige-
ne< wird besonders dann nachvollziehbar, wenn man sich als solche Einfluss neh-
menden Faktoren das Beziehungsgefiige zu Mitmenschen vergegenwirtigt, etwa
die Familie, Partnerschaften, die Beziehung zu eigenen Kindern oder nahestehen-
den Personen.® Wer sich verliebt oder ein Kind bekommt, dessen Selbsterleben
wird sich wesentlich in ein Verhiltnis zu diesen anderen Menschen gesetzt se-
hen, wird sich verschiedentlich an ihnen ausrichten und zwar aus Griinden der
Liebe und Zuneigung einerseits, aus solchen der Fiirsorge andererseits. Demnach
sind Menschen in sehr verschiedener Ausprigung und Intensitit miteinander ver-
bunden, verantwortlich, in oft wechselseitige Abhingigkeiten und Verpflichtun-
gen eingebunden, infolgedessen verbindlich, riicksichtsvoll, aber auch suggestiv,
kurz, in einem Ausmafd zusammengewachsen, dass die Vorstellung von urspriing-
lich autarken Subjekten nicht aufrechtzuhalten sein diirfte. Solche Verbundenheit
kann sich darin duflern, dass man die Anliegen und Bediirfnisse anderer wie die
eigenen beriicksichtigt, oft genug sogar als eigene ansieht, weil sie zu den eige-
nen geworden sind. Wenigstens genauso hiufig aber hat der Mensch am Anderen
auch einen willkommenen Wirkungsraum, auf den er in mancherlei Weise Einfluss
nehmen kann oder von dessen Ansehen, Fihigkeiten, Schonheit er gern profitiert,
indem ein solcher Glanz als iiberstrahlend wahrgenommenen und mit dem eige-
nen Selbstbild verschmolzen wird. So bereichert man sein Selbst ideell am Ande-
ren. Auch hierzu liegen von Nietzsche entsprechende Uberlegungen vor, die einen
Bezug zu Geschlechtlichkeit und Geschlechterrollen aufweisen und an dieser Stelle
nicht unerwihnt bleiben sollen. Beispielsweise wiirden Frauen die politischen, wis-
senschaftlichen oder kiinstlerischen Ambitionen eines Mannes nur dulden, wenn
»er durch diese glinze«: »dann erhoffen sie [...] zugleich einen Zuwachs ihres
Glanzes«.” Andererseits aber gelte: »Gegen die Minnerkrankheit der Selbstverach-
tung hilft es am sichersten, von einem klugen Weibe geliebt zu werden.«** Auch
die Beziehung zwischen einer Mutter und ihren Kindern berge solche Momen-
te besitzergreifender Identifikation iiber das >eigene Selbst< hinweg: »Gewohnlich
liebt eine Mutter sich mehr in ihrem Sohn als den Sohn selber«, weshalb sie
schnell eifersiichtig auf die Freunde des Sohnes sei, wenn diese mehr Erfolg als je-
ner hitten.” Besonders die Frauen, so scheint es Nietzsche nahezulegen, wiissten
ihr Selbstbild um den Erfolg ihnen nahestehender Personen zu bereichern. Freilich

18 Eine dhnliche Uberlegung ist schon bei Mendelssohn zu finden, der in seinen dsthetischen
Schriften freilich nicht den methodischen Anspruch und das Ansinnen einer Subjektphilo-
sophie verfolgt. Moses Mendelssohn: Asthetische Schriften in Auswahl (Hg. v. Otto F. Best),
Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1974, S. 149.

19  MAI, 410,KSA 2, S. 272.

20 MAI, 384, KSA 2, S.266.

21 MA [, 385, KSA 2, S. 266.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

209


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

bleibt hinzuzufiigen, dass nach wie vor hiufig diejenige Wihrung, an der ein Mann
sich gleichsam bereichert und die er seinem Selbstbild einverleibt, die Schonheit
und Attraktivitit seiner Partnerin sein diirfte.

Neben solchen naheliegenden und leicht zu akzeptierenden Vorgangen, ver-
weist Nietzsche nun auch auf subtilere Konstitutionsprinzipien des Subjekts, wie
jene ausgreifende Identifikationsbereitschaft, die durch das Wort »Aneignungs-
lust« so trefflich gefasst ist: Sich mit einer Stadt, einer Heimatregion oder einem
Fufiballverein zu identifizieren, geh6rt mitunter in groflem Ausmaf} zum Selbst-
verstindnis eines Menschen.?” Wenn aber die Aussage >Ich bin eine Kélnerin< oder
»Ich bin BVB-Fanc einen iiber den reinen Informationswert hinausgehenden Sinn
haben soll, muss man annehmen, dass sich das eigene Selbst in diese Gebiete oder
Institutionen hinein erweitert. Das Modell einer polyzentrischen Selbstkonfigura-
tion miisste somit auch diejenigen Dinge oder Lebewesen einbeziehen, iiber die
jemand verfiigt: Denn sie strukturieren den Erlebnishorizont, sie schaffen Selbst-
gefithle, sie erweitern oder verengen den Aktionsradius, sie bestimmen die Le-
bensrhythmen und schreiben sich somit unwiderruflich in die jeweilige Personlich-
keit ein. Solche >Objekte« konnen ebenso aufdringlich, fordernd und eigenmichtig
sein, wie wir es von einzelnen Menschen anzunehmen pflegen. Sie unterliegen
einer eigenen Bediirfnis-Logik und teilen sie an ihre Besitzer mit: Hunde miis-
sen ausgefithrt, Autos gewartet und repariert, Girten gepflegt werden. Durch die
affektive Bindung an sie geben sie den Menschen aber im Gegenzug ein hohes
Maf} an Selbstbestitigung und sind Teil ihrer Selbstkonstitution. Demzufolge ist
das Selbsterleben als ein dynamischer Prozess mafdgeblich von differenzierten Zu-
sammenhingen bestimmt, die sich immer wieder anders ausbalancieren und neu
konstellieren. Freilich treffen die beschriebenen Aneignungsprozesse nicht unter-
schiedslos auf alle Objekte gleichermafRen zu, sondern das Ensemble ist jeweils

22 Einigen Kulturen scheinen solche die Identitat pragenden Einflussfaktoren wie insgesamt
ein konstellatives und relationales Subjekt-Konzept selbstverstindlicher zu sein, als es fir
dasjenige der mitteleuropdischen, post-aufklarerischen, hyperindividuellen Zeit der Fall
sein mag: Insbesondere die asiatischen Kulturen, allen voran Japan, aber auch Indigene und
Stammeskulturen pflegen vielmehr ein Verstiandnis des >Einzelnencals eines Teils verschie-
denersozialer Geflige. Bis in die Sprache hinein zeigt etwa das Japanische diese Feingliedrig-
keit von Beziehungs- und Abhéngigkeitsgeflechten als eine Pluralitit der Anredepronomi-
na: Mehrere hundert verschiedene Ausdriicke dienen dazu, sich selbst und das Gegeniiber zu
bezeichnen. Sie erméglichen eine feine Abstimmung der Hierarchieebenen, vom Ausdruck
privat-vertrauten Umgangs lber Stufen der Respektbezeugung bis hin zur Unterwiirfigkeit,
wobei das Eigene und die Anderen in enger Relation zueinander und in Abhadngigkeit von-
einander gedacht werden. Exemplarisch verdeutlicht dies das als Motto dieser Arbeit vor-
angestellte Gedicht von Yoko Tawada, die auf Japanisch und deutsch dichtet: »Die zweite
Person Ich/Als ich dich noch siezte,/sagte ich ich und meinte damit/mich./Seit gestern duze
ich dich,/weif aber noch nicht,/wie ich mich umbenennen soll.« (Yoko Tawada: Abenteuer
der deutschen Grammatik, Tiibingen 2010, S. 8).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

so divergent, wie es die Subjekte selbst sind. Man kann sich also um und in den
Menschen einen gewissen variablen Einflussbereich (eine >Sphire<) von Dingen,
Riumen, ideellen Werten, Erinnerungen, Identifikationsflichen und, nicht zuletzt,
anderen Menschen vorstellen. Dabei bieten begriffliche Konzepte wie Selbsterle-
ben und Ichgefithl Raum fiir diese Dimension des wechselseitigen aufeinander-
Bezogen-Seins.

Als ein situativ sich verinderndes Konstellationsgefiige wird der so verstandene
Mensch nicht minder durch die eigenen kognitiven wie motorischen Fihigkeiten
und durch erworbene komplexe Fertigkeiten konstituiert (etwa Lesen und Schrei-
ben, ein Instrument spielen, Fahrradfahren), wie er gleichermafien unter dem Ein-
fluss der ihn umgebenden Dinge, Menschen, Riume steht. Tatsichlich sind die
Objekte der nur vermeintlich dufieren Welt aufs engste mit der inneren Welt, d.h.
mit dem Selbstbild, dem Sich-Erleben und Sich-Bewusstsein des Selbst, verwoben.

Doch so sehr diese Konstitution des Ichgefiihls auch einleuchten mag, so sehr
ist sie in ihrer Konsequenz pure Fiktion: arbeitet sie doch mit Ebenen der Projek-
tion, der Ausweitung und Selbstausdehnung. Das von Nietzsche gestellte Problem
»Wo hort das Ich auf?, ist eine Frage, die ihr Zentrum bestindig ver-
schiebt: Denn das >Ich< hért nicht einfach irgendwo auf, es bleibt fortwihrend va-
riabel in immer neu sich ziehenden, sich wieder verwischenden, permeablen Gren-
zen. Der diagnostizierte >Zerfallsprozess« ist also bei genauerem Hinsehen nicht
nur ein solcher, dissoziierender, sondern in gleichem Mafie auch ein aneignender,
assoziierender. Gleichwohl zugrunde liegt ihm der Zerfall einer vormals die Einheit
eines jeden Subjekts und seiner Seele garantierenden aufderordentlich wirkmichti-
gen Vorstellung. Wie in Morgenrithe 285 angedeutet, geraten mit dem verinderten
Begriff des Subjekts als Vielheit Mechanismen in den Blick, die verborgen bleiben
miissen, solange das >Ich« als ein unwandelbares, indivisibles Konzept gedacht ist.

Das Subjekt wire fiirderhin davon entlastet, sich als unteilbares Individuum
auf einen Punkt hin auslegen und festlegen zu miissen. Es gibt schlechterdings
kein Refugium mebhr fiir eine die Fortdauer und Einheit des Subjekts verbiirgende
Instanz: Weder ein Substanzkern, noch eine durch den Personennamen markierte
Identitit, noch auch die Vorstellung einer jedem Menschen gleichermafien zuge-
teilten Vernunft biirgen fiir seine unverbriichliche Einheit.

Die Problematik des postontologischen Menschen ist von Nietzsche also in ver-
schiedenerlei Hinsichten und damit beachtlich umfassend bearbeitet worden. Im
vorangegangenen Kapitel 3 wurde unter der Perspektive einer Denkfigur der Maske
einerseits der Einfluss von Grammatik und Sprache auf den als Realitit geglaub-
ten Ich-Begriff herausgestellt. Andererseits erwies sich auch die philosophische
Umstellung vom Sein aufs Werden, von Ontologie auf Prozessualitit als wichtiger
theoretischer Hintergrund. Erweitert wurden diese Aspekte nun um Nachweise
aus Nietzsches Texten, die die Vorstellungen vom Subjekt bzw. von der Seele mit
Blick auf ihre vorgebliche Unteilbarkeit und Unsterblichkeit kritisierten und sie

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

demgegeniiber als Vielheit und Sterblichkeit entwarfen. Insgesamt hat Nietzsche,
soweit ich es iberblicke, nie eine stringente, ausgefeilte Theorie des Menschen als
einer Vielheit von Subjekten oder Seelen zu verdffentlichen versucht. Als reizvolle
Hypothese bleibt sie bis zum Schluss in Andeutungen, Verkiirzungen und im Mo-
dus thetischer Anspielung formuliert. Zuweilen wird die entwickelte Vielheit des
Subjekts wie ein selbstverstindliches Allgemeinwissen behandelt — etwa, wenn es
im Paragraphen 19 von Jenseits von Gut und Bése in einem Einschub heifdt: »unser
Leib ist ja nur ein Gesellschaftsbau vieler Seelen«.”® Ansonsten aber scheint das
Thema selbst zu dissoziieren und aufgesprengt zu sein in andere Begriffe, Worte
und Zusammenhinge.

Was also bleibt vom Menschen? Wie kann er sich noch selbst beschreiben, wenn
ihm weder eine unteilbare, ewige Seele, noch ein feststehendes Selbst, noch ein au-
tonomes Subjekt oder ein gleichbleibender Charakter zukommt? Als was kann er
sich tiberhaupt noch selbst begreifen, wenn er im Werdefluss aufgeht? Und welche
Mechanismen garantieren zuverlissig, dass er ssich< nach wie vor »als sich selbst<
begreift und trotz aller Wandlungsprozesse >sich selbst< wiedererkennt? Wenn man
die These konsequent weiterdenkt, nach der dem Werden und nicht dem Sein Rea-
litit zukommt, funktionieren diese Mechanismen freilich als konventionelle oder
konstitutive Fiktionen, also im Sinne von Gewohnheit gewordenen Selbstverstind-
nissen und Selbst-Verhiltnissen, die als solche ehrwiirdige Selbst-Illusionierungen
eine gewisse Wirklichkeit (im Sinne von Wirksamkeit und Wirkmichtigkeit), je-
doch keine absolute Wahrheit beanspruchen kénnen. Hinzu treten Konventionen
der Selbst-Beschreibung und Selbst-Zuschreibung, deren Wirkungsformen in der
Sprache verankert sind.

Tatsichlich aber stoflen wir auf einige Probleme, wenn es gilt, denkend der
Primisse des Werdens zu folgen. Sie ist am ehesten als eine Welt fortwihrender
Transformationen zu beschreiben. Solche Transformationen sind allerdings nicht
mehr als Wandlungen zu verstehen, die »an etwas« stattfinden, das (sich) iiber die
Veridnderungsprozesse hinweg gleichbliebe — nenne man es nun Substanz, Idee
oder Sein: Von den vorsokratisch genannten Positionen, wie sie etwa Parmeni-
des vertreten hat, iiber Platons Prisentation der Welt der Ideen, die substantia-
Vorstellung des Aristoteles bis hin etwa zum Seinsverstindnis Heideggers legen
alle diese Ansichten ein den Wandel itberdauerndes Seinskonzept zugrunde. Dem
gegeniiber steht die Annahme, die Welt »an sich« sei eben nichts Anderes als unun-
terbrochen ablaufende Transformationsprozesse. Dass wir nicht jeden dieser Pro-
zesse auch unmittelbar wahrnehmen, liegt daran, dass sie sich in unterschiedli-
chen Geschwindigkeiten ereignen: Wihrend beispielsweise am Himmel ziehende
Wolken oder sich lichtender Nebel in ihren Verinderungen leicht sichtbar sind,
die im Frithjahr Knospen treibenden und bald in Bliite stehenden Biume schon

23 JGB19,KSAS, S 33.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

langsamer, aber noch merklich sich verindern, ist das Zersplittern der Gebirge
erst iiber Jahrzehnte und Jahrhunderte wahrnehmbar. Zwar >wachsen« Kristalle we-
sentlich langsamer als organische Lebewesen und die manchmal tausende Jahre in
Anspruch nehmende Anlagerung von Mineralien ist mit dem photosynthetischen
Stoffwechsel von Pflanzen nicht im Detail vergleichbar. Dennoch kann auf der Ebe-
ne der Transformation auch dort ein Zusammenhang hergestellt werden. Und ob-
wohl ein Erdrutsch oder ein Geréllabgang plétzlich eintretende Ereignisse sind und
gleichsam die sichtbaren Zeichen fiir die Veridnderlichkeit selbst des unwandelbar
und unbeweglich Scheinenden, wirkt die Zeitspanne, in der ein Alpengipfel abge-
tragen wird, schier unendlich. Zwar haben mittlerweile wissenschaftliche Erkennt-
nisse iiber die Bewegungen der Kontinentalplatten, auf denen der Erdboden ruht
und die sich mehrere Millimeter im Jahr gegeneinander verschieben, uns eine Vor-
stellung von solchen nicht sichtbaren Transformationsprozessen gegeben, doch ist
sie so wenig anschaulich, dass das Alltagsbewusstsein davon unbeeinflusst bleibt.
Seien es die Prozesse der Zellteilung und Nahrstoffverwertung in Organismen oder
das Sterben eines Sterns und das Zusammenfallen zweier Schwarzer Locher im
Weltall: Ein Grofiteil der stattfindenden Transformationen lduft fiir das natiirli-
che Wahrnehmungsvermégen der Menschen verborgen ab. Deshalb waren diese
Verinderungen die meiste Zeit der Geistes- und Wissenschaftsgeschichte schlicht
unsichtbar oder einfach nur nebensichlich.**

Dass wir weder tiber die Aufmerksambkeit noch die entsprechende Gedichtnis-
leistung verfiigen, alle feinsten Verinderungen in unserer Umgebung gleichzeitig
zu erfassen, liegt daran, dass ein solch hochdifferenziertes Wahrnehmungsvermo-
gen zum Leben und Uberleben schlechterdings nicht notwendig ist.” Immerhin
kénnen wir sie auf theoretischer, wissenschaftlicher Ebene einholen. Die zunichst
fehlende natiirliche Wahrnehmung hat sich der Mensch durch ihm solche Prozesse
vermittelnde Systeme angeeignet: So wurden Mikroskop und Teleskop erfunden,

24 Nietzsche zufolge ist dies im Zusammenhang mit der Entwicklung des menschlichen Geistes
zu sehen: »Ebenso musste, damit der Begriff der Substanz entstehe, der unentbehrlich fir
die Logik ist, ob ihm gleich im strengsten Sinne nichts Wirkliches entspricht, — lange Zeit das
Wechselnde an den Dingen nicht gesehen, nicht empfunden worden sein« (FW 111, KSA 3, S. 472;
Hervorhebung C.S.).

25  Das Gegenteil unserer Sinnentrigheit wire iibrigens ein Wahrnehmungsvermégen, das al-
le diese Veranderungen erfassen konnte: Es wiirde jedes einzelne neu entrollte Blatt eines
jedes Baumes, jeden hoher gewachsenen Grashalm, den neu gefallenen Flecken Vogelkot,
jedes sich fortbewegende Tier, jedes abgefressene Blatt und jedes erbeutete, endende Le-
ben registrieren. Keine faktisch stattgefundene Transformation wiirde ihm entgehen. Vor
allem aber wiirde es wohl die Bewegungen und Beweggriinde der Menschen genauestens
beobachten. Die Tatsache, dass wir uns ein solches alles erfassendes, alles wahrnehmendes
Bewusstsein vorstellen konnen, indem wir von unserer Unvollkommenheit abstrahieren, hat
wohl einen nicht unbedeutenden Beitrag zur Textgattung der Gottesbeweise geleistet, wie
etwa bei Augustinus und Schelling.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

Barometer und Seismographen entwickelt und neuerdings Messgerite fiir Gra-
vitationswellen erprobt. Heute ist es selbst bei nur laienhafter Kenntnis der ent-
sprechenden naturwissenschaftlichen Forschungen moglich, einen umfassenden
Eindruck der iiberall stattfindenden Verwandlungsprozesse zu bekommen.*

Transformationen betreffen nun aber nicht lediglich die materielle, sichtbare
Welt, sondern auch die »geistige« und mehr >unsichtbare« Welt der Uberzeugungen
und Ansichten, der Geschmacksurteile und des Wissensstands auf der Seite des
einzelnen Menschen. Ebenso beeinflusst sind die Bedeutungszuschreibungen, das
Verstindnis von Symbolen und Worten und der inneren Zusammenhinge dessen,
was man episteme genannt hat, auf der Seite der Gemeinschaften. Konsequenter-
weise sind also auch unsere Gemiitsregungen, ist die ganze Dimension unserer
geistigen Titigkeiten und emotionalen Empfindungen Teil dieser in verschiedenen
Geschwindigkeiten sich transformierenden, verinderlichen Welt. In diesem Sinne
kann das, was wir unser Selbst nennen, ebenso aber kénnen jene Fihigkeiten und
Phinomene, die mit den Worten Geist, Verstand, Vernunft, Bewusstsein oder See-
le verbunden sind, als komplexe Struktureffekte begriffen werden. Diese Struktur-
effekte wiirden aus dem hochdifferenzierten, dynamischen Zusammenspiel von
Wahrnehmungsvorgingen, Leiblichkeit, Hirntitigkeit, Spracherwerb, Teilnahme
an Praktiken und dergleichen mehr resultieren. Das Selbst als aus solchen Struk-
tureffekten vorliufig Erzeugtes zu verstehen, bote den Vorteil, zu dessen Verstind-
nis weder Ontologien noch Metaphysik bemiihen zu miissen.

Allerdings sind nun Annahmen dariiber zu treffen, weshalb und wodurch die
immerhin Jahrtausende lang wirksame Idee der Einheit einer Seele bzw. das Sein
eines Subjekts ihre Geltung beanspruchen und ihre Berechtigung behaupten konn-
te. Es scheint nimlich, dass sich der Mensch auf vielerlei Weise fortwihrend die
eigene Einheit zu reprisentieren gewohnt ist. In diesem Sinne liegt seine Prife-
renz deutlich darauf, sich als ein Dasein zu konzipieren, das zwar Entwicklungen
durchliuft, lernen kann und altert, dessen Wesentliches aber im Werden fortdau-
ert: fir gewdhnlich wird dieses Unwandelbare >Seele« genannt. Ebenso wie das >Ich«

26  Wie die Teilchenphysik seit dem Ausgang des 19. Jahrhundert gezeigt hat, ist selbst das be-
rithmte>Atom«nicht die unteilbare, gleichbleibende Einheit, fiir die es lange gehalten wurde.
Vielmehr werden die Materie und Atome heute aus den verschiedensten Teilen bestehend
gedacht (Quarks, Leptonen, Bosonen, Mesonen, Positronen etc.). Auflerdem scheinen Ato-
me aufgrund und infolge der vielfiltigen Verbindungen, die sie eingehen, in ihrer Struktur
verdnderlich zu sein. Es scheint sogar, als sei mit den Paradigmenwechseln des frithen 20.
Jahrhunderts eine naturwissenschaftliche Hinwendung zur Heraklitischen Werdewelt ein-
geleitet worden. Theoreme wie Heisenbergs Unschirferelation und die Maxwellschen Glei-
chungensind als Wegbereiter der heute so populdren Quantentheorien mindestens genauso
einflussreich gewesen wie die Quantenphysik selbst. Sie alle weisen —etwa mit der Erkennt-
nis des Welle-Teilchen-Charakters von Licht —in die beschriebene Richtung der Prozessuali-
tat. Vgl. hierzu Werner Heisenberg: Das Naturbild der heutigen Physik, Hamburg 1955.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

oder das »autonome Subjekt« garantieren solche Konzepte dem Menschen eine Be-
stindigkeit und Selbst-Gleichheit, die ihm beruhigende Stabilitit gewihren. Die
Griinde dafir liegen auf der Hand: denn ebenso wenig wie fir die meisten Trans-
formationsprozesse in der ihn umgebenden Natur, hat der Mensch ein Wahrneh-
mungsvermdgen fiir die feinen Prozesse, die ihn selbst in jedem Augenblick par-
tiell verandern. Sei es durch die Vorginge der Ernihrung und des Stoffwechsels,
durch Einverleibung und Ausscheidung, sei es durch die des Wachsens und Al-
terns, seien es Erlebnisse und Erfahrungen, Lernen und Vergessen. Miissten solche
Transformationen ihn aber nicht stets neu verfremden? Und miisste er diese Ver-
fremdungen nicht eben darum als Entfremdung spiiren? Ganz offenkundig laufen
die Verinderungen weitgehend im Verborgenen ab und treten nur manchmal und
dann scheinbar unvermittelt in unser Bewusstsein. Dann nehmen wir sie wahr,
aber nicht als Fremdes, sondern als etwas, das ohnehin schon zu uns gehoért, das
wir geworden sind. Zunichst also werden sie gar nicht bemerkt und wenn sie uns
bewusstwerden, gelten sie als Verdnderungen, die »an uns« stattgefunden haben.
Die Sprache hilt dafiir Worte wie Entwicklung, Erwachsenwerden oder Reifungs-
prozess bereit. Doch diese Worte suggerieren in irrtiimlicher Weise, man kénnte
irgendwann einmal >erwachsen geworden«< oder sentwickelt seing, d.h. eine fertige
Person mit einem endgiiltig feststehenden Charakter. Die vordergriindige Wahr-
nehmung mag das bestitigen - etwa, weil Kinder erst einmal eine Vielzahl mo-
torischer, sprachlicher, kultureller Fihigkeiten erwerben und entwickeln miissen,
wobei sie prinzipiell schneller lernen als Erwachsene. Aufgrund von stattfindenden
Sedimentierungen, die etwa mit den Gewohnheiten eines geregelten, gleichférmi-
gen Arbeitsalltags einhergehen, schwindet das Gespiir fiir die eigene Wandlungsfi-
higkeit. Faktisch aber laufen manche Verinderungsprozesse mit der Zeit lediglich
langsamer ab.

Die Mechanismen dessen, was wir unseren Geist oder unser Bewusstsein nen-
nen, scheinen indes die hauptsichliche Quelle der Zuschreibung eines gleichblei-
benden Selbst zu sein. Wenn die Annahme stimmt, dass das (Selbst-)Bewusstsein
sich im engen Zusammenhang mit dem Spracherwerb entwickelt, wenn also erst
die Sprache zu Bewusstsein iiberhaupt befihigt, wire hier ein Indikator dafiir
zu sehen, dass auch Sprache und Selbstbild fundamental verkniipft sein miissen.
Wenn zweitens Bewusstsein mit Hegel gelten kann als Fihigkeit, >sich< von den
Objekten der Welt zu unterscheiden und ebenso, »sich« von anderen Mitmenschen
zu unterscheiden,” liegt der Gedanke nahe, dass zur Erlangung der Befihigung,
ssich« zu erkennen, erst einmal im Vordergrund gestanden haben muss, >sich« als
ein bestindig von anderem Unterschiedenes zu konstituieren: als etwas Dauerndes
und die Unterschiedenheiten Uberdauerndes. Von dort ist es nur noch ein kleiner

27 Vgl. GW.F. Hegel: Phanomenologie des Geistes, Gesammelte Werke, Bd. 9, Hamburg 1980,
S. 23.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

Schritt zur Selbstkonstitution als die solche Unterscheidungen willentlich treffen-
de Instanz. Eine derartige Hypothese zur Grundlegung des Bewusstseins offenbart
den fortdauernden Konstruktionscharakter des Selbst. Anders gesagt, ist die Ent-
wicklung von Bewusstsein wesentlich daran gebunden, dass das Wahrnehmungs-
vermogen aus dem Werdefluss heraustritt und Unterscheidungen als (sprachliche)
Setzungen vornimmt: hier — dort; mir zugehorig — nicht mir zugehoérig; du — ich.
Um iiberhaupt Bewusstsein zu werden, mussten sich Wahrnehmungsprozesse an
einen Standpunkt binden, der die Zeit iiberdauert. Durch die Sprache aber wird
dieser Standpunkt dann mit dem Wort »ich« reprasentiert. Hier entfalten einmal
mehr die Mechanismen der Sprache ihre Tiicke und Kompromisslosigkeit, weil
Worte sich gleichbleiben, obwohl die Dinge, die sie bezeichnen sollen, sich ver-
andern und wandeln. Die Einheit des Subjekts ist also eine fingierte Position, ver-
moge derer sich der Mensch selbst als Dasein festhilt.

Wenn oben die reziproke Entwicklung von Sprache und Bewusstsein sowie ihre
grundsitzliche Verbundenheit mit der Subjekt-Problematik betont wurde, so ist es
nur folgerichtig, dass auch dem Gedichtnis eine solche subjektsichernde Funktion
zukommt. An der Schnittstelle zwischen unbewussten und bewussten Vorgingen
wirkend — weil nicht alles, woran ich mich einmal erinnern werde, mir zugleich im-
mer bewusst ist, wohl aber die unbewussten Inhalte des Gedichtnisses durchaus
ins Bewusstsein vordringen kénnen — ist das Gedichtnis ein Garant dafiir, immer-
fort die Glaubwiirdigkeit des >Ich« zu bestirken. Wenn ich mich an die Ereignisse
(nicht nur) des gestrigen Tages erinnern kann, scheint also mein >Ich«< die Zeit zu
tiberdauern. Hier entfalten auch die das Gedichtnis unterstiitzenden Kulturtech-
niken ihre Wirkung, allem voran die Herstellung von Werkzeugen und Kunst in
prihistorischer Zeit, spiter dann die verschiedenen Schrift- und Aufzeichnungs-
formen. Heute helfen mediale Selbstzeugnisse wie Fotos und Filme bei der wie-
derholten Selbst-Vergewisserung. Wem etwa Kinderfotos gezeigt werden mit dem
Hinweis, das sei >man selbst< im Alter von vier Jahren, fiir den schreibt sich die
Kontinuitit des eigenen Selbst ganz fraglos fort.

Nachdem nun die Entwicklung des menschlichen Geistes durch dieses Stadium
identititsstiftender Selbstbegriindung gegangen ist, kann die Berechtigung dieser
Setzung auch wieder infrage gestellt werden. Entsprechend wiirde dann zu belegen
sein, dass diese Anmafdung von Autarkie den Prinzipien von regulativen Fiktionen
entspricht und damit in den theoretischen Rahmen der Denkfigur der Maske ge-
stellt werden kann. Die Strukturen des Bewusstseins aber, die Errungenschaften
der Sprache und die Leistungsfihigkeit des Geistes bleiben bestehen. Ein durchaus
positiver Umstand, wie auch Nietzsche frith betont hat:

Sehr nachtraglich —jetzt erst —ddmmert es den Menschen auf, dass sie einen un-
geheuren Irrthum in ihrem Glauben an die Sprache propagirt haben. Gliicklicher-
weise ist es zu spdt, als dass es die Entwickelung der Vernunft, die auf jenem Glauben

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

beruht, wieder riickgingig machen kinnte. — Auch die Lo gik beruhtauf Voraus-
setzungen, denen Nichts in der wirklichen Welt entspricht, z.B. auf der Vorausset-
zung der Gleichheit von Dingen, der Identitdt des selben Dinges in verschiedenen
Puncten der Zeit: aber jene Wissenschaft entstand durch den entgegengesetzten
Glauben (dass es dergleichen in der wirklichen Welt allerdings gebe) 28

Zieht der Aphorismus zwar keine eindeutige Verbindung zum Problem des Selbst
(thematisiert werden Sprache, Logik und Mathematik), so wird doch das Konzept
von Identitit, als der Einheit eines Dinges mit sich iiber die Zeit hinweg, in sei-
ner Giiltigkeit angezweifelt. Wenn aber das Gegenteil der Wirklichkeit entsprechen
soll, dann gibt es folglich nur noch Dinge, die zu verschiedenen Zeitpunkten nicht
mit sich identisch sind. Damit ist nun dem Transitorischen, den Transformatio-
nen und Verwandlungen der Dinge Geltung verschafft. Hier wie andernorts betont
Nietzsche gegeniiber der Vorstellung gleichbleibender Identititen und eines iiber
die Zeit unwandelbaren Seins, die bestindig stattfindenden Transformationspro-
zesse, in die sich auch der Mensch unwiderruflich verwickelt sieht. Durch die vali-
de Selbstverhiltnisse erst erschaffende und fixierende Sprache, scheint jedoch ei-
ne permanente Sabotage solcher Erkenntnisse geradezu vorprogrammiert. Wenn
es aber gelinge, ein anderes Reden vom Menschen ins Werk zu setzen, ihn auf
neue Begriffe zu bringen und neue Beschreibungsebenen zu schaffen, konnte sei-
ner pluralen, wandelbaren Verfasstheit durchaus entsprochen werden. Dass Nietz-
sche selbst schon Antworten darauf gegeben hat, wird das anschlieRende Kapitel
4.2 erdrtern und aufzeigen, mit welchen Strategien dem Menschen neue Namen,
Identititen, Seinsweisen und Bezeichnungsformen zueigen gemacht werden.

Es sollte deutlich geworden sein, dass das neue Modell des Menschen einen ra-
dikal situativen und konstellativen Maf3stab anlegt. Jede Situation, in die wir uns
begeben, setzt uns verinderten Bedingungen aus.?” Und auch wir selbst gehen nie
>uns selbst gleich« in eine Situation. Nie kann daher auch unser Selbstgefiithl und
Verhalten in der Begegnung mit dem einen Menschen gleich der Begegnung mit

28  MAI, 11, KSA 2, S. 31 (Hervorhebung C.S.).

29  Fleck scheint etwas Ahnliches im Sinn gehabt zu haben, wenn er 1929 schreibt: »Jedes den-
kende Individuum hatalso als Mitglied irgendeiner Cesellschaft seine eigene Wirklichkeit, in
derund nach der es lebt. Jeder Mensch besitzt sogar viele, zum Teil einander widersprechen-
de Wirklichkeiten: die Wirklichkeit des alltiglichen Lebens, eine berufliche, eine religiose,
eine politische und eine kleine wissenschaftliche Wirklichkeit. [...] Jedem Erkennen, jedem
Erkenntnissysteme, jedem sozialen Beziehungseingehen entspricht eine eigene Wirklich-
keit.« (Ludwik Fleck: »Zur Krise der>Wirklichkeit« (1929). In: Ders.: Denkstile und Tatsachen.
Hg. v. Sylwia Werner; Claus Zittel, Berlin 2011, S. 52-69, hier S. 53 f). Die wissenssoziologischen
Perspektiven von Flecks Programm der Denkstile bzw. wissenschaftlicher Denkkollektive hat
Zittel aufgearbeitet in Claus Zittel: Konstruktionsprobleme des Sozialkonstruktivismus. In:
Ders. (Hg.): Wissen und soziale Konstruktion, Berlin 2002, S. 87-108.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

27


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Masken denken - in Masken denken

einem anderen Menschen sein: Ihre Prisenz beeinflusst uns in irgend einer Wei-
se, wie auch wir auf sie einwirken — meistens unwillentlich und unwissentlich. Im
Gesprach mit verschiedenen Menschen fithlen, denken, reden, handeln wir auch
verschieden. Was nicht zuvorderst bedeuten soll, dass wir uns verschiedene >Mas-
ken aufsetzen<, um den anderen iiber vermeintlich wahrere Absichten zu tiuschen
(auch das mag es geben). Aber diese an der Oberfliche fiir Momente geronnenen
Identititen, die Bedeutungsebenen und Projektionsflichen sind, kénnen insofern
als Masken bezeichnet werden, als darin ihr abtauschbarer, verinderlicher Cha-
rakter zum Ausdruck kommt. Solche Masken sind deshalb notwendige, sich mit
und ohne eigenes Zutun herstellende Oberflichen, weil wir uns darin einander zu
erkennen geben. Dieser Mechanismus des >zu erkennen Gebens« ist fiir den Men-
schen in einer Weise zur Gewohnheit geworden, die nunmehr unerschiitterlich ihn
diese Oberflichen erwarten, erkennen, einfordern und im Zweifelsfall erst hinzu-
fiigen lasst.

Infolgedessen scheint es die Moglichkeit einer >leeren< Oberfliche gar nicht zu
geben.’® Denn Wahrnehmung ist immer das Wahrnehmen bzw. Konstruieren ei-

30  Fur bestimmte politische Situationen oder gesellschaftliche Aufgaben gibt es aus verschie-
denen Kulturen Beispiele fiir den Einsatz von Maskierungsformen, mithilfe derer eben diese
Ebene einer bestimmten, individuellen Oberflache, der Identitét als Einzelperson, bewusst
eine andere, funktionale, amtstragende Oberfliche gegeben wurde. Man denke etwa an die
Cesellschaftsmaske im Venedig des 17. und 18. Jahrhunderts. Diese wurden jederzeit v.a. an-
lasslich politischer, manchmal auch privater Zusammenkiinfte getragen, garantierten einer-
seits Neutralitit und Anonymitit und veranschaulichten andererseits ganz konkret die ohne-
hin an das Verhalten gestellten Erwartungen und Normen (vgl. Ignatio Toscani: Die venezia-
nische Cesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung ihrer Ausformung, ihrer Entstehungs-
griinde und ihrer Funktion (Univ. Diss), Saarbriicken 1970 und Gerda Baumbach: Maschera, ve
saludo! Maske, seid gegrit! Anmerkungen zu Maske, Theater-Maske und Masken-Theater
in der europdischen Neuzeit. In: Alfred Schafer; Michael Wimmer (Hg.): Masken und Maskie-
rungen, Opladen 2000, S.137-159). Als anerkannte Institutionen sind solche ausdriicklichen
Masken in vielfaltiger Form wirksam gewesen. Aus ethnologischer Perspektive beschreibt
Kob, wie noch im 20. Jahrhundert in zwei afrikanischen Stimmen Liberias, den Dan und
den Kran, soziale Funktionen von bestimmten materiellen Masken iibernommen werden.
Solche »Amtstragermasken« (Kob), wie etwa die Richtermaske, nehmen friedensstiftende,
streitschlichtende und juridische Aufgaben wahr oder {iberwachen die Einhaltung von Re-
geln. Masken kénnen hier selbst Organe einer Art politischer Gewaltenteilung sein, wobei
durch sie eine Trennung der personalen Identitdt des Maskentrigers von seinem Amt ge-
wahrt und dieses dariiber hinaus mit besonderer Macht ausgestattet wird (vgl. dazu die ein-
schlagige Studie von Janpeter Kob: Die doppelte Wurzel des Maskenparadigmas in der So-
ziologie. In: Heinz-Dietrich Ortlieb; Bruno Molitor; Werner Krone (Hg.): HamburgerJahrbuch
fiir Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik. Festausgabe fiir Carl Jantke zum 70. Geburtstag,
Tiibingen 1979, S.79-88). Zuletzt sei auf die in Europa zu verschiedenen Zeiten (in Grof3bri-
tannien bis heute) tbliche >Verkleidung« von Richtern mit Robe und weilockiger Periicke
hingewiesen. Abgeschwachte Formen solcher Amtskleidung kdnnen in den diversen Arten
von Uniformen gesehen werden (Polizei, Militdr, Flugbegleiter u.a.), wobei allerdings die

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

nes Bestimmten: eines Korpers, eines Alters, eines Berufs, eines Geschlechts, einer
Kleidung, eines sozialen Status. Immer zeigt die Maske also etwas Bestimmtes und
Greifbares. Und immer zeigt uns unsere Maske als ein solches Bestimmtes. Es sind
variable und fragile, teils von uns selbst beeinflusste, teils vom Gegeniiber vervoll-
stindigte und >hinzugedichtete« Maskenschichten. Vor allem Fremdzuschreibun-
gen und -erwartungen konnen in einer Art Riickkoppelungseffekt auf das eigene
Verhalten und Ichgefiihl wieder zuriickwirken.

In diesem Sinne wire jeder Mensch als Masken-Ensemble zu beschreiben. Dieses
bestiinde je nach eigenen Erfahrungen, erlernten Fahigkeiten, Beruf und Gewohn-
heiten, sowie der leiblichen Konstitution aus einer hochindividuellen Ansammlung
verschiedener Masken. Einzelne Oberflichen (:Masken<) werden situativ abgeru-
fen, weshalb sich auf diese Weise das >Selbst« immer wieder neu konstituiert und
sich in feinsten Nuancen abhingig von den Konstellationen der jeweiligen Situa-
tion verdndert. Das Masken-Ensemble organisiert sich also, wie oben fiir Nietzsches
Wortexperiment von den >Sphiren< herausgearbeitet, itber die Dynamik innerer
und duflerer Impulse. Eine solche Konzeption ermoglicht es, ohne die Annahme
eines »Maskentrigers« als Residuum substanzontologischer Positionen auszukom-
men. In diesem Sinne entspricht dem Menschen als einer konstitutiven Vielheit
seine Beschreibung als Irreduzibilitit des Masken-Ensembles. Mithin bedeutet sie
auch eine Absage an das Modell der >Einheit¢, weil sich diese Masken-Pluralitit dy-
namisch organisiert, ohne ein ewiges und unsterbliches Zentrum metaphysischer
bzw. religiéser Provenienz, aber selbst auch ohne der Ort einer logischen Identi-
tit zu sein, ohne autonomen Subjektkern, ohne Eigentlichkeit hinter den Masken.
All diejenigen Denkbewegungen, die die Vielheit auf eine Einheit, auf das Subjekt
oder dessen Bewusstsein zuriickfithren wollen, sind von Nietzsche auf die Ebe-
ne der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen verwiesen: Sie sind logisch und
grammatisch notwendig, ja sogar lebensnotwendig fiir den Menschen, aber da-
durch eben nicht zwangsliufig auch wahr.

Wenn fir den Philosophen »die swahre Welt< endlich zur Fabel« wird, bleiben
ihm jedoch immerhin die »Stufen der Scheinbarkeit«.* Das bedeutet, statt absolu-
ter und einander ausschlieRender Werte-Oppositionen, wiirde nun mit fein abge-
stuften Kategorien des >mehr oder weniger wahr« und >mehr oder weniger falsch«
operiert werden. Es ist Nietzsches Verdienst, dass er, wo mancher ein nur dazwi-
schenschieben wiirde, gerade diesen wertenden Schritt nicht vollzieht. Mit Bedau-
ern zu sagen, uns bliebe dann nur noch die scheinbare Welt iibrig, hief3e, dieses
Urteil von der Position der Wahrheit aus zu sprechen, die dariiber klagt, um ihr
Vorrecht gebracht worden zu sein. Hier wird eben nicht geseufzt: >Der Mensch ist

ausdriickliche Kinstlichkeit der Masken gegen die Betonung der funktionalen Aspekte von
uniformierter Kleidung eingetauscht wurde.
31 Zitate in Reihenfolge: GD, Fabel, KSA 6, S. 80f. und JGB 34, KSA 5, S. 53.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

219


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

220

Masken denken - in Masken denken

nur ein Schauspieler!<und die vanitas, deren kulturgeschichtliches Emblem die vom
Gesicht genommene Maske ist, verliert ihr Recht. Der Mensch ist dann tatsichlich
Schauspieler, er ist >nur ein Maskenspiels, aber er ist es im Sinne von >blof¥, »al-
leins, >ganz und gar<. In einem solchen fortwihrenden Masken-Abtauschen bewegt
sich dieses Modell entschieden jenseits der Maskenmetapher der Tauschung und
ist folglich kein Ausdruck fir eine duflerste Verlogenheit des Menschen. Deshalb
werden hinter bzw. nach einer Maske immer wieder andere Masken hervortreten.

Im Spiel und Widerspiel seines Masken-Ensembles, im Wechsel und Abtauschen
von dessen Komponenten und sMaskenc liegen einerseits fiir den Menschen unver-
fiigbare Momente, die sich seinem Einfluss entziehen und den Kontrollversuchen
immer wieder entgleiten - es ist dies die Dynamik der maskenschaffenden Wirk-
samkeit von Umgebung, Gegeniiber, Mitmenschen und bisweilen auch des Wet-
ters oder der Zahnschmerzen. Doch andererseits kommt dem Menschen als Viel-
falt eben auch das Potential aktiver, gestaltender, bewusster Spielmdoglichkeiten
zu — dann prisentiert er sich Anderen, bestitigt oder unterliduft gesellschaftliche
Regeln, dann spielt er mit seinem Masken-Ensemble, scherzt und spottet. Als sich-
bewusste Wesen kénnen Menschen also durchaus in bewusster Weise solche >Mas-
ken<vornehmen, mit deren Hilfe sie sich im gesellschaftlichen Miteinander verhal-
ten. Dass hier allerdings auch der Raum fiir all jene Un- und Halbwahrheiten, fir
Tiuschungen und Betriigereien liegt, die manche so gern aus den Dimensionen
menschlichen Handelns verbannen wiirden, ist offensichtlich. SchlieRlich gehéort
zum Liigen der >schone Schein< und selbstverstindlich kénnen Menschen ihre ei-
gene Meinung verbergen, wihrend sie einer anderen zustimmen, sie kénnen sich
gegenseitig tiuschen und dabei nicht einmal notwendigerweise bose Absichten he-
gen, sondern blof den Etiketten der Hoflichkeit folgen oder schlicht anderen die
aktuelle Befindlichkeit vorenthalten. Nietzsche hat diese verbergenden, (vor-)tiu-
schenden Aspekte in zahlreichen Aphorismen thematisiert und dabei mitunter auf
den Begriff der Maske, der Maskierung oder Schauspielerei gebracht, ohne jedoch
den spielerischen Umgang mit einer Vielheit von Masken oder den entwicklungs-
psychologisch bedeutsamen Effekt von Selbst-Verwandlungen zu iibersehen (vgl.
Kapitel 2.1).

Diesem Aspekt eines ziel- und zwecklos spielenden, aus Lust und Vergniigen
am Spiel sich ergehenden Menschen kommt Johan Huizingas Modell des homo lu-
dens sehr nahe. Dass gerade auch Nietzsche dem Lachen, Spielen und Spotten einen
hohen Stellenwert in seiner Philosophie zugesprochen hat, ist bekannt.** Weniger

32 Vgl u.a. die Studien von Herman Siemens; Katia Hay: Ridendo dicere severum. On probity,
laughter and self-critique in Nietzsche’s figure of the free spirit. In: Rebecca Bamford (Hg.):
Nietzsche's free spirit philosophy, London/New York 2015, S.111-135 und Sigridur Thorgeirs-
dottir: Baubo. Laughter, eroticism and science to come. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012,
S. 65-73.Vgl. auch MA Il, VM 270, S. 493: »Wir meinen, das Marchen und das Spiel gehore zur

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

Beachtung fand bisher die Tatsache, dass dabei auch eine Verbindungslinie zwi-
schen Subjekt-Philosophie, der neuen Leichtigkeit der Erkenntnis und den Bedin-
gungen des Spielens gezogen wird:

Sterbliche Seelen! —InBetreff der Erkenntniss ist vielleicht die niitz-
lichste Errungenschaft: dass der Glaube an die unsterbliche Seele aufgegeben ist.
[..] Denn damals hieng das Heil der armen »ewigen Seele« von ihren Erkenntnis-
sen wihrend des kurzen Lebens ab [..] die »Erkenntniss« hatte eine entsetzliche
Wichtigkeit! Wir haben den guten Muth zum Irren, Versuchen, Vorlaufig-nehmen
wieder erobert —es ist Alles nicht so wichtig! —und gerade desshalb kénnen Indi-
viduen und Geschlechter jetzt Aufgaben von einer Grossartigkeit in’s Auge fassen,
welche fritheren Zeiten als Wahnsinn und Spiel mit Himmel und Hélle erschienen
sein wiirden. Wir diirfen mit uns selber experimentiren!®

Dieser emphatische Entwurf vom Schicksal des Erkennenden, der zum Abenteu-
rer und mit sich selbst Experimentierenden wird, bedient sich nicht zufillig der
Rede vom Spielen, ist das Spiel doch dem grofen Ernst der Verteidigung einer
Wahrheit ebenso entgegengesetzt wie der Feierlichkeit und Unbedingtheit jeder
jenseitigen Perspektive. Als »Spiel mit Himmel und Hélle« entspricht das Erken-
nen nun einem subversiven, unbeschwerten Umgang mit dem, was bislang das
Hochste, Gottlichste und dessen Kehrseite zugleich das Verwerflichste, Schrecken-
erregenste in der Konsequenz ewiger Verdammnis war. Gerade der >Verlust« der
Seele aber ist es, der diese neue Leichtigkeit und diesen spielerischen Leicht-Sinn
erst moglich macht, hat man doch fiir sein Seelenheil itber den Tod hinaus nicht
mehr vorzusorgen. Welche Uberzeugungen oder Zweifel, welche Lebensentwiirfe
und Erkenntnisse man fiirderhin an sich erprobt und deren Folgen man ohnehin
im diesseitigen Leben am eigenen Leib spiirt, ist zumindest mit Blick auf die Zeit
nach dem Ableben irrelevant geworden und wird von Nietzsche mit dem iibermii-
tigen Ausruf »es ist Alles nicht so wichtigl« kommentiert. Weder das Versprechen
ewiger Glickseligkeit noch andernfalls die Drohung unendlichen Leidens beein-
flussen nun das Erkenntnisstreben. Und ausgerechnet das Drama der unwiderruf-
lichen Sterblichkeit des Menschen wird hier zum Argument fiir ein unbefangenes

Kindheit: wir Kurzsichtigen! Als ob wir in irgend einem Lebensalter ohne Marchen und Spiel
leben mochten!«.

33 M501,KSA3, S. 294. Vgl. etwa auch die Haltung zur Erkenntnis, wobei gelte: »der rechte Phi-
losoph [..] fithlt die Last und Pflicht zu hundert Versuchen und Versuchungen des Lebens:
— er risquirt sich bestandig, er spielt das schlimme Spiel..« JGB 205, KSA 5, S.133). Be-
merkenswert ist die Verkniipfung von moralischen Fragen mit der Forderung: »Wir sollen
auch iiber derMoral [..] schweben und spielen! Wie kénnten wir dazu der Kunst, wie des
Narren entbehren?« (FW 107, KSA 3, S. 465). Nicht zuletzt ist im Ecce homo ein Selbstzeugnis
vermerkt: »Ich kenne keine andre Art, mit grossen Aufgaben zu verkehren alsdas Spiel«
(EH, klug 10, KSA 6, S. 297).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

¥l


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

222

Masken denken - in Masken denken

Spielen mit dem Erkennen und zur Motivation, aus sich selbst ein Experimentier-
feld zu machen.

Kehren wir nun noch einmal zum Ausgangspunkt und Kernthema dieses Ka-
pitels zuriick. Es ist gezeigt worden, dass Nietzsches Konzeption des Menschen
eng mit der Vorstellung permanent stattfindender Transformationsprozesse ver-
bunden ist. Das daran anschliefiende Hauptproblem bestand also nicht vorrangig
darin festzustellen, was der Mensch im moralischen, sozialen, politischen oder an-
thropologischen Sinne ist, sondern zunichst einmal herauszufinden, weshalb er
tiberhaupt davon tiberzeugt sein kann, dass er ist. Denn mit dem Zuriickweisen
substanzontologischer Positionen war gleichermafen der Vorstellung einer un-
sterblichen Seele in religioser Hinsicht, wie in erkenntnistheoretischer Hinsicht
dem autonomen Subjekt eine Absage erteilt worden, dessen Selbstgewissheit sich
nicht mehr im Momentum des ego cogito auffingt.* Aus der Verschrinkung von
Nietzsches Kritik an Grammatik und Sprache mit der Ermichtigung von Mecha-
nismen des Unbewussten, Triebhaften ist ein Konzept des Menschen als situativ
sich organisierende Vielheit entstanden, das die Dimensionen des Transitorischen,
der Transformationen und Verwandlungen einschlief3t.

Auflerdem war in Vorbereitung hierauf die Denkfigur der Maske im Kapitel 3 als
eine Analysekategorie entwickelt worden, die das Geltenlassen wichtiger Fiktions-
und Illusionsebenen in eine Formel dringt. Durch sie werden Momente verdeut-
licht, in denen die Bewegungsdynamik permanenter Verinderungen abgestoppt
und an ihr Oberflichen (‘Masken.) verfestigt werden konnen. Mit der Denkfigur
werden diese Ebenen aber zugleich als momenthafte und damit illusorische Fixie-
rungen dargelegt: Denn indem die Maske das Festgewordene auf ihrer Oberfli-
che zeigt und dabei immer schon das Zeigen zeigt, kommuniziert sie die gezeig-
te Oberfliche als ein Kinstliches, Vorliufiges und vorliufig Festgelegtes. Erst auf
Grundlage solcher Verfestigungen ist es uns moglich geworden, zu erkennen, zu
denken, zu unterscheiden, Bewusstsein und Gedichtnis zu entwickeln und nicht
zuletzt konkrete Personen zu sein.

Personalitit nicht eindeutig festzulegen, sondern sie in ihrer Vielfiltigkeit va-
riabel und vertauschbar zu belassen, ist wiederum seit jeher eine Eigenschaft der
materiellen Masken als kulturhistorischer Artefakte. Uber die Theatermaske hin-
aus ist mit Maske auch die Vorstellung einer Artifizialitit verbunden, deren Cha-
rakter gerade auf dem deutlichen Markieren ihrer Kiinstlichkeit und dem Ausstel-

34  Tatsdchlich scheint nun allein das Erbgut des Menschen seine transformatorische, ein Men-
schenleben lang bestehende Integritit zu garantieren. Indem die DNA Uber unzihlige
Reproduktions- und Regenerationsvorginge einzelner Zellen das Funktionieren der Orga-
ne und damit das Leben des Organismus aufrechterhilt, ist sie die Grundlage fiir das So-Sein
des Menschen als Lebewesen. Gleichzeitig enthielte die DNA die sInformationen<aufgrund
derer ein konkretes menschliches Wesen mit diesen und jenen spezifischen Eigenschaften
entstiinde.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

len ihrer Gemachtheit beruht. Die Maske steht insofern gleichermaflen fir das
Bewusstsein um die Vorliufigkeit jeder Positionierung, wie um die Vorliufigkeit
jeder Festlegung des >Ichs« — da dieses Ich immer nur eine Momentaufnahme des
jeweils dominierenden, sich ins Zentrum des Subjekts verlagernden Aspektes ist.
Im Wissen um die so verstandenen Masken kann dann auch wieder >Ich« gesagt
werden: Insofern die sprachliche Verfasstheit einer Aulerung in ihrer Eigenschaft,
zu fiktionalisieren und Vielheit zu reduzieren, reflektiert wird. Dementsprechend
scheint mit der Maskensemantik ein geeigneter Beschreibungsraum fiir die Brii-
chigkeit und Wandelbarkeit des Personalititskonzepts eroffnet. In diesem Sinne
wurde der Mensch als ein Ensemble verschiedenster Masken entwickelt. Darin sind
gleichermafen Fihigkeiten, Erziehung und Erlerntes versammelt sowie Erlebnis-
se, Gewohnheiten, psychische Faktoren (z.B. Traumata), auflerdem sozio-mate-
rielle Arrangements und die zahlreichen gesellschaftlichen Anforderungen an die
Formen des Umgangs miteinander. Ein solches Masken-Ensemble organisiert sich si-
tuativ, konstellativ und relational und ereignet sich in potentiell unabschlief3baren
Bewegungen. Die Zusammenstellung der jeweils verschiedenen Elemente dieses
Ensembles ist gleichzeitig Garant fiir die Einzigartigkeit eines jeden Menschen.

Ein weiterer wichtiger Aspekt, der auf der Grundlage von Nietzsches Modell der
Subjekts-Vielheit fokussiert wurde, ist die dem Menschen zugesprochene Tendenz
der Weltaneignung, der Selbsterweiterung und Selbstermichtigung durch Assimi-
lierung von Anderem an das eigene Selbstbild. Um noch einmal Nietzsches Wor-
te zu bemiihen, kennt die »Aneignungslust des Ichgefiihls« deshalb »keine Grin-
zen«,” weil dem Allgemeingiiltigkeit beanspruchenden Konzept eines abgeschlos-
senen >Ich« die neue Hypothese des ins Personliche gewendeten und als Vielheit
konzipierten >Ichgefiihls< entgegengehalten wird. Letzteres findet in der Lust zur
Aneignung fiktiver Positionen tatsichlich keine Schranken mehr.

Im Folgenden wird Nietzsches Schreiben unter den neuen Voraussetzungen
nochmals eigens in den Fokus geriickt. Gerade die Problematik des Subjekts
scheint experimentelle Formen hervorzubringen, die der Einsicht in dessen in sich
aufgeficherte Vielheit und in den Fiktionscharakter der Worte zu entsprechen
versuchen: Ist das »>Ich¢ als Einheit eine Illusion, dann diirfte es nicht wieder auf
einen Namen reduziert werden, sondern miisste im Gegenteil vielgestaltig und
vielnamig zu erfassen sein.

4.2. Von neuen Namen und den Landschaften des Geistes

Im Jahr 1880 erscheint das Buch Die natiirlichen Existenzbedingungen der Thiere des
Naturforschers und Zoologen Karl Semper in zwei Binden. Es verhandelt verschie-

35 M285,KSA3,S. 217.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access

223


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

224

Masken denken - in Masken denken

dene Faktoren —wie Lebensraum, Licht, Wasserbewegung, Fressfeinde — hinsicht-
lich ihrer Auswirkungen auf ausgewdhlte Tierarten und deren Anpassungsmecha-
nismen. Die Darwin'sche Theorie von Anpassung und Vererbung ist dabei die Folie
fiir zahlreiche Beweisfithrungen zu moglichen Genealogien und Stammbiumen.
Dass Nietzsche diese Biicher besessen und gelesen hat, ist in seiner personlichen
Bibliothek verbiirgt.*® Sempers Schrift bildet offenkundig die Grundlage fiir vie-
le bio-physiologische Uberlegungen Nietzsches, etwa diejenigen zum Einfluss des
Sonnenlichts und der Tageszeit auf den Menschen (MA II, WS, 8; JGB 262); zur
Wichtigkeit von Lebensort und Nahrung (v.a. in EH, klug); oder zum Einfluss kli-
matischer Bedingungen auf die Ausprigung verschiedene Kulturtypen (MA I1 WS
188; JGB 268). Aber das Buch Sempers konnte ebenso als Ideengeber fiir die in
Nietzsches Texten zahlreichen bio-physiologischen Ubertragungen gedient haben:
Man denke nur an die Thematik des sich-Hiutens, die der Schlange abgeborgt und
mit Verwandlung verbunden ist (FW, Vorspiel 8; MA 11, Vorrede 2), an die Parallel-
fithrung der seelischen Entwicklung mit dem Wachsen und Gedeihen von Biumen
und nicht zuletzt an die mimicry (z.B. M 126; FW 361), die den moralischen Themen-
komplex von Tduschung und Verstellung ins Tierhafte einbettet. Die Pointe ist also,
dass Nietzsche in einem Akt der Ubertragung ausnahmslos die bio-physiologischen
Exempel aus der zoologischen Forschung auf den Menschen anwendet. Statt na-
turwissenschaftliche Argumente aufzunehmen oder sie zu diskutieren, assimiliert
Nietzsche die Redeweisen und das Vokabular der Zoologie, um seine Sprache zu
bereichern und den Menschen zu beschreiben.

Ein in vielerlei Hinsicht aufschlussreicher Aphorismus aus der Morgenrithe ver-
mag die Bedeutung dieser Beobachtung zu veranschaulichen. Unter der beredten
Uberschrift »>Erleben und Erdichten .«istdas Leitthema von M 119 der
mehrfach wiederkehrende Topos misslingender Selbsterkenntnis: »Wie weit Einer
seine Selbstkenntnis auch treiben mag, Nichts kann doch unvollstindiger sein, als
das Bild der gesammten Trie b e, die sein Wesen constituiren«.’” Weder konne er

36  Guiliano Campioni w.a. (Hg.): Nietzsches personliche Bibliothek, Berlin/New York 2003,
S.547.

37 M119,KSA3,S.111. Die Morgenrithe bietet mehrere Stellen, in denen die Rezeption von Sem-
pers Buch anklingt. Wenn etwa in M 26, iberschrieben»Die Thiere und die Mo -
ral.«, sowohlvon der»sogenannten chromatischen Function« die Rede ist, wie von »mi-
micry« —zwei Konzepte, die Semper ausfiithrlich erlautert. Zusatzlich zeigt das zoologische
Werk zahlreiche natirliche Einflussfaktoren anhand eines Entwicklungsstadiums mancher
Tierarten auf: Dem Polypen. Sogar das Wort »Polypenarme«wird dort explizit verwandt und
ist in Verbindung mit der Erndhrung der Tiere gebracht. Vgl. die entsprechende Stelle bei
Semper: »Alle Polypen sind rauberische Thiere, sie ndhren sich von Fischen, Krebsen, Wiir-
mern u.sw. Die auffallenden, sie schmiickenden Farben scheinen somit vielmehr ein Nacht-
heil fiir sie zu sein, denn da sie sich selbst nicht bewegen konnen, sind sie darauf angewiesen,
die ihnen zu nahe kommenden Thiere mit ihren Armen und den auf diesen angebrachten
Waffen zu erhaschen und ihre Farbung ist somit sehr wohl geeignet, die im Meere herum-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

sie alle beim Namen nennen, noch wisse er etwas iiber »ihre Zahl und Stirke, ihre
Ebbe und Fluth« oder kenne »die Gesetze ihrer Ernihrun g«.® Denn: »Jeder
Moment unseres Lebens lisst einige Polypenarme unseres Wesens wachsen und
einige andere verdorren, je nach der Nahrung, die der Moment in sich oder nicht
in sich trigt«. Mag das Reden iiber »Polypenarme« und spiter iiber den »ganze[n]
ausgewachsene[n] Polyp« zunichst irritieren, so liegt doch gerade in dieser un-
gewohnlichen, versuchsweisen Benennung ein wichtiges Element von Nietzsches
Schreiben begriindet. Es wird folgendermafien eingefiihrt:

Deutlicher gesprochen: gesetzt, ein Trieb befindet sich in dem Puncte, wo er Be-
friedigung begehrt—oder Ubung seiner Kraft, oder Entladung derselben oder Sit-
tigung einer Leere — es ist Alles Bilderrede —: so sieht er jedes Vorkommniss des
Tages darauf an, wie er es zu seinem Zwecke brauchen kann; [..].*°

Sowohl die Unmaoglichkeit letztgiiltiger Selbstkenntnis als auch das Fehlen geeig-
neter Namen fiir die meisten Triebe und schliefilich das Aneinanderreihen sprach-
licher Bilder (Befriedigung, Ubung, Entladung, Sittigung) stehen miteinander in
einem engen Verhiltnis: genau dort, wo es an Namen mangelt, wo der Raum des
Unbekannten und Unerkannten sich ausbreitet, greift Nietzsche zur »Bilderredex.
Dieses besondere Reden konnte als das groRe >Trotzdems« der Philosophie Nietz-
sches bezeichnet werden,* ist es doch produktives Resultat und letzte Konsequenz
seiner Sprachkritik. Es geht hierbei nicht darum, Metaphern oder der Poesie einen
urspriinglicheren, wahreren Zugang zur Welt zu bescheinigen.* Im Gegenteil witr-
den solche erweiterten Beschreibungsebenen dazu gebraucht, sich mittels Sprache

schwimmenden Thiere schon aus der Entfernung vor der gefahrlichen Umarmung durch die
Polypenarme zu warnen.« (Karl Semper: Die natiirlichen Existenzbedingungen der Thiere.
Leipzig 1880, S. 230-231). Ein besonders schéner Holzschnitt zeigt die verdstelte Form einer
Polypenart. (ebd. S.183).

38 M119,KSA3,S.111.

39 M119,KSA 3, S.11f.

40 Ganz im Sinne eines Satzes aus dem Ecce homo, nach dem »alles Entscheidende strotzdem«
entsteht« (EH Zarathustra 1, KSA 6, S.337). Dort allerdings in Zusammenhang mit den un-
glinstigen Entstehungsbedingungen des ersten Teils des Zarathustra.

41 Vgl. zum Verhiltnis von Sprache und Metapher, sowie zum Aspekt von Metaphern- und
Sprachbildung als Weltbeherrschung Claus Zittel: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel
der Metapher. Nietzsches relationale Semantik. In: Nietzscheforschung, Bd. 7, 2000, S. 273-
285. Mller-Richter hebt in seinem kurzen Essay iiber Nietzsches erkenntniskritische Vitalisie-
rung der Metapher und mit Blick auf dessen Revision der noch in Ueber Wahrheit und Liige
im aussermoralischen Sinne vorherrschenden »metaphysischen Existenzbehauptung einer an-
sichseienden Wirklichkeit« hervor: »Mit der Preisgabe des Anspruchs auf adidquationistische
Erkenntnis, dessen Simulacrum die Metapher der Metapher ist, verschiebt sich der Akzent
von der fertigen Metapher auf die Metaphernbildung, vom Wahrgenommenen zum >isthe-
tischen Verhalten<[..], von der pragmata auf die Praxis und von der Poesie zur poiesis.« (Klaus
Miiller-Richter: Nietzsches erkenntniskritische Vitalisierung der Metapher. In: Klaus Miiller-

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

225


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

226

Masken denken - in Masken denken

der Welt zu bemichtigen und gleichzeitig die Fiktionalitit dieses Ermichtigungs-
vorganges zu betonen. Zwei Momente wirken dabei zusammen: Erstens wird mit
der Akkumulation von simultanen Namen und Metaphern, denen ein erweiterter
Umfang der Beschreibungsebene entspricht, die Setzung eines Namens, einer Lo-
sung, eines Dogmas vermieden. Zweitens bringen die >Bilderreden« ihren eigenen
Sinnhorizont mit, der im Moment der Vergleichung auf das Thema tibertragen
wird, wobei die Passung nie restlos gelingt. Der Effekt ist — in gewissem Rahmen
— ein Zugewinn an Anschaulichkeit, weil mit dem »>Bild« dessen Bedeutung auf die
>Rede« von einem anderen Gegenstand iibergeblendet wird.*

Dieser Aspekt soll im Folgenden anhand von Beispielen konkretisiert werden,
die mehrheitlich die vielgestaltige >innere Welt« des Menschen zum Thema haben.
Korrespondieren doch dem epistemologischen Modell vervielfiltigter Perspekti-
ven und Positionen aufseiten der Erkenntnistheorie einerseits und der pluralis-
tischen Subjekt-Konzeption als Vielheit aufseiten der Subjekt-Philosophie ande-
rerseits iberraschende Entwiirfe von der psychischen Verfasstheit des Menschen.
Aufgrund ihrer Ungewohnlichkeit sind sie zunichst dazu geeignet, Irritationen
hervorzurufen oder andernfalls, schlicht iibersehen zu werden. Im selben MafSe
namlich, in dem der Erkennende als Polyperspektivitit und das Subjekt als Viel-
heit in einer herausfordernden Weite und Umfinglichkeit entworfen werden, ver-
groflert sich auch der Spielraum ihrer >inneren Welt<. Diese wird von Nietzsche in
einem erheblichen MaRe ausgedehnt, sodass sie nunmehr Umfang und Formen der
>aufleren Weltc annehmen kann. Es ist dies gewissermafien die gegenliufige Rich-
tung einer Bewegung, die nun als eine doppelte und wechselseitige sichtbar wird.:
Im vorigen Kapitel 4.1 ist beschrieben worden, wie im Anschluss an den Aphoris-
mus M 285 das zum »Ichgefithl« gewordene Subjekt in seiner schier unbegrenzten
»Aneignungslust« konsequent das eigene Selbstkonzept in die >dufiere Welt< hinein

43

verlingert.* Ein solches Konzept macht folglich nicht an den Grenzen des indivi-

Richter; Arturo Larcati (Hg.): Der Streit um die Metapher. Poetologische Texte von Nietzsche
bis Handke, Darmstadt 1998, S. 40-42, hier S. 42).

42 Damit scheinen die Schriften Nietzsches eine Problematik vorweg zu nehmen, an der sich
ein knappes Jahrhundert spater der Philosoph Hans Blumenberg in seinen Paradigmen zu
einer Metaphorologie (1960) abarbeiten sollte. Darin wird die Legitimitdt von Metaphern als
»Grundbestinde« philosophischer Sprache untersucht und ihnen ein irreduzibles »Mehr an
Aussageleistung«bescheinigt (Hans Blumenberg: Paradigmen einer Metaphorologie. Frank-
furta.M. 2013, S.13). Fiir Blumenberg sind Metaphern »Ubertragungens, die sich nicht ins Ei-
gentliche, in die Logizitit zuriickholen lassen«— die zwar sehr wohl einander vertreten kén-
nen, gleichwohl nicht»in Begrifflichkeit« aufzulosen sind (ebd. S. 16). Dennoch ist der beein-
druckende Entwurf der Metaphorologie nicht einfach auf Nietzsches Sprache anwendbar, liegt
doch der Verdacht nahe, Blumenberg habe insgeheim die Metaphern fir das urspriingliche-
re Sprachphanomen gehalten und sie folglich gegeniiber den Begriffen in Stellung gebracht,
was in der Rede von der »absoluten Metapher«anklingt.

43 M 285,KSA3,S. 217.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

duellen Kérpers halt, ebenso wenig beschwort es eine wie auch immer geartete
autonome >Innerlichkeit.

Die Ausdehnung der Weite des Subjekts in die Welt hinein, worin sich seine
konzeptionelle Unabschlief3barkeit artikuliert, nimmt nun in der Konsequenz das
Ausmaf einer Beschreibungsmacht an, die die >innere Welt< einem schlechterdings
unendlichen Prozess der Auffaltung, Ausdehnung bzw. der Ausfillung 6ffnet. Da-
mit sind die Methoden der Selbstbeschreibung in eine Bewegung gebracht, die die
Strukturen der >iuferen Welt« in der >inneren Welt« nachbildet. Die Folge ist ein
- relationales und mitunter fiktives — Verschmelzen der Grenzlinien zwischen au-
Ren und innen, zwischen Objekt und Subjekt, insgleichen zwischen den Modi der
Aktivitit des erkennenden, wahrnehmenden Subjekts und der Passivitit des er-
kannten, wahrgenommenen Objekts. Ganz in diesem Sinne sind auch die hier ver-
wendeten Anfithrungszeichen zu verstehen, womit deutlich gemacht werden soll,
dass die starke bipolare Entgegensetzung der Worte >innen< und >aufdenc entkriftet
werden kann, weil sie als Zeichen des Ausschlussprinzips einer Logik angehoren,
die mit Nietzsche eine weitreichende Korrektur erfahren hat. Insofern sind Gleich-
zeitigkeit, Komplementaritit, Reziprozitit, Konstellativitit begriffliche Konzepte,
mit deren Hilfe den Dichotomien auf theoretischer Ebene widersprochen werden
kann.

Indem also die Objekte der >auleren Welt« nicht mehr bloR als vom Subjekt
abtrennbare Entititen angesehen werden, erlangen sie eine Art aktiver Gleichran-
gigkeit bei der Bildung und Herstellung des Selbst. Ihnen kommt nun insofern
Geltung zu, als sie in je eigener Weise, dynamisch und auf Zeit mit dem Subjekt
interagieren oder gar kongruieren und an dessen >innerer Welt« ganz ausdriicklich
teilhaben. Umgekehrt jedoch erhalten selbst die dufleren Objekte ihren Sinn und
Wert, oft auch ihre Form, durch menschliche Titigkeit, durch Aneignungswillen
und Nutzenkalkiil, weshalb ihnen ebenso ein Teil der sinnstiftenden, wertschaf-
fenden, >inneren Welt< des Menschen zukommt.

Im Vordergrund von Nietzsches Subjekt-Konzeption stehen Entwiirfe der Viel-
heit, Unabgeschlossenheit und kontinuierlichen Veranderlichkeit. Erst unter einer
solchen Mafgabe kann die >dufiere Welt< in den Menschen hineinwachsen und an
seiner Subjekt-Konstitution beteiligt werden. Die Ausdehnung der >inneren Welt«
hat also einen erweiterten Selbstbezug des Menschen zur Folge und die philoso-
phischen Grundannahmen stellen zur Disposition, was und wie tiber die Dinge zu
reden ist. Denn gleichzeitig korreliert diesem Konzept eine Vervielfiltigung der
Beschreibungsebenen, die zeigen, wie entschieden in den Texten Nietzsches um
neue Moglichkeiten der Bezeichnung und Bestimmung des Menschen gerungen
wird. Dabeli ist einerseits jene an die Verfasstheit der Aufenwelt angelehnte Kon-
zeption der Innenwelt auffillig, andererseits ein Sprechen vom Subjekt, das sich
vieler ungewdhnlicher Namen bedient. Diese zwei wesentlichen Aspekte sollen im
folgenden erortert werden.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access

227


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

228

Masken denken - in Masken denken

a) Innere Welten — innere Landschaften

Wie im Falle vieler anderer Themenkomplexe, sind auch hier die Beispiele ver-
streut, aber zahlreich in Nietzsches Werk aufzufinden. Ihre logische Struktur ist
vergleichsweise unkompliziert: demnach wiirde die gesamte Dimension der >dufle-
ren Welt« zur Erfassung, Beschreibung und Erweiterung der »inneren Welt< heran-
gezogen. Vor allem die natiirlichen Landschaften, die sich auf der Erde finden las-
sen, stehen dafiir Pate. Aber auch situationsgebundene Orte wie etwa ein Schlacht-
feld oder der kulturell iiberformte Raum eines Gartens dienen als Beschreibungs-
flichen. Statt einer gestaltlosen, immateriell vorgestellten Seele dient nun die Rede
von Girten, Wiisten, Eisgebirgen und Siimpfen dazu, die Bilderwelt des Selbst zu
bereichern und damit ein Verstindnis innerer Vielgestaltigkeit und widerstreiten-
der Weite zu erméglichen.

Eindrucksvoll in der Form eines moralischen Problems im Abschnitt 343 der
Morgenrithe eingefiithrt, werden dort diejenigen Menschen angesprochen, die nie-
mals mit sich unzufrieden sein und nie an sich leiden wollen, denn: »ihr werdet
niemals die Reise um die Welt (die ihr selber seid!) machen«. Dem gegeniiberge-
stellt werden »wir Andersgesinnten, die sich der »Reise durch die eigenen Oden,
Siimpfe und Eisgebirge« aussetzten.* Die verschiedene Moral, die in den beiden
Positionen zum Ausdruck kommyt, ist einerseits eine als »Feigheit« deutlich verur-
teilte Selbstgeniigsamkeit im Vermeiden von Unzufriedenheit und Leid, weshalb
sie an die Positionen des Epikureismus und der Stoa mit ihren Mafigaben von
Apatheia, Autarkie und Ataraxie erinnert. Die Reisen in die eigenen Abgriinde da-
gegen bedeuteten zuweilen »Schmerzen und Uberdruss an uns«.* Dahinter steht
jedoch der grundlegende Gedanke — eine Art Mikrokosmos-Makrokosmos-Motiv —
dass jeder und jede tatsichlich so reich und vielfiltig wie eine ganze Welt sein kon-
ne. Fraglich und demnach unterschiedlich von Mensch zu Mensch sei jedoch, ob
diese Welt bereist, erkundet und erobert wird, um den eigenen Erfahrungskreis
zu erweitern. Oder ob die Weiten der menschlichen Empfindungsfihigkeit auf
die Appelle einer schmerzbefreienden Moral hin vereinseitigt und ihre »Siimpfe«
gleichsam trockengelegt werden.Dass nun gerade solche unwirtlichen Gegenden
wie »Oden, Siimpfe und Eisgebirge« zur Beschreibung der Welt, die jeder selber
ist, herangezogen werden, ist eben dieser Entgegensetzung zweier verschiedener
Moralen geschuldet.

Denkbar ist, dass Nietzsche gleichermafen die Moglichkeit sah, durch diesen
Topos den Menschen in eine grofiere Umfinglichkeit und Differenziertheit einzu-
schreiben wie er das Modell recht eigentlich als conditio humana anlegt. Das zu-
mindest geht aus denjenigen Abschnitten hervor, die eine Erweiterung der inne-

44  M343,KSA3,S. 237.
45  Ebd.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

ren Welt zusitzlich motivieren. So erzihlt etwa die neue Vorrede zu Menschliches,
Allzumenschliches (1886) von der Genese und Genesung des »freien Geistes« und
konstatiert: »Wie gut, dass er nicht wie ein zirtlicher dumpfer Eckensteher im-
mer >zu Hause¢, immer sbei sich« geblieben ist! er war ausser sich: es ist kein
Zweifel.«**Wird hier die Offenheit gegeniiber fremden Impulsen dezidiert »gut«
genannt, lesen wir wenig spiter, dass »wir erst die vielfachsten und widerspre-
chendsten Noth- und Gliicksstinde an Seele und Leib erfahren mussten, als Aben-
teurer und Weltumsegler jener inneren Welt, die >Mensch< heisst«.*” Sowohl Not als
auch Glick fir den Reisenden bereithaltend, werden die bei Erkundungen der »in-
neren Welt« erfahrenen Widerspriiche offenbar als Bereicherung aufgefasst. Nicht
zuletzt beschreibt der in der Genealogie der Moral bekanntermafien hergestellte Zu-
sammenhang zwischen dem Zivilisationsprojekt als Unterbindung von Affekten
und der »Verinnerlichung« des Menschen, die Ausbildung seiner »Seele«.*® Diesbe-
ziiglich heifdt es, dass der Mensch »eingezwingt in eine driickende Enge und Regel-
massigkeit der Sitte, ungeduldig sich selbst zerriss«, — weshalb darin der Ursprung
des schlechten Gewissens zu sehen sei — und er »aus sich selbst ein Abenteuer, eine
Folterstitte, eine unsichere und gefihrliche Wildniss schaffen musste«.*’

Solche Vorstellungen von Abenteurern, die selbst ein Abenteuer sind und die
um die Welt, die sie selbst sind, segeln, von Menschen, die in sich Wildnisse und
eben auch Stimpfe oder Eisgebirge bergen, veranschaulichen die Eigenwilligkeit,
aber auch die Wirkmachtigkeit dieser neuen Beschreibungsfliche innerer Land-
schaften. Um den immensen, beinah ins Unendliche ausgedehnten Umfang des
Ichs zu erfassen, werden mehr und neue Worte benétigt. Denkbar ist auch, dass
die Worte erst den Umfang und die Landschaften erschaffen, in denen das Ich
nunmehr wandeln und in die es sich verwandeln darf. Daher ist es nur folgerich-
tig, wenn in einem Abschnitt der Morgenrithe eine Absage an die Bestindigkeit des
Ich mit dem Motiv des Gartens und Girtners verkniipft:

Was uns frei steht. —Man kann wie ein Girtner mit seinen Trieben
schalten und, was Wenige wissen, die Keime des Zornes, des Mitleidens, des
Nachgriibelns, der Eitelkeit so fruchtbar und nutzbringend ziehen wie ein sché-
nes Obst an Spalieren; man kann es thun mit dem guten und dem schlechten
Geschmack eines Gartners und gleichsam in franzosischer oder englischer oder
hollandischer oder chinesischer Manier [..] aber wie Viele wissen denn davon,

46  MA, Vorrede 5, KSA 2, S.19.

47  MAI, Vorrede 7, KSA 2, S. 21. Vgl. auch JGB 257, wo von einem »Verlangen nach immer neu-
er Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst, die Herausbildung immer hoherer, sel-
tenerer, fernerer, weitgespannterer, umfinglicherer Zustinde« die Rede ist JGB 257, KSA 5,
S. 205).

48 Vgl.GMIl, 16, KSA5, S. 321ff.

49  Ebd.S.323.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

229


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

230

Masken denken - in Masken denken

dass uns diess frei steht? Glauben nicht die Meisten an sich wie an
vollendete ausgewachsene Thatsachen?Haben nicht grosse
Philosophen noch ihr Siegel auf diess Vorurtheil gedriickt, mit der Lehre von der
Unverinderlichkeit des Charakters?®

Hier wird deutlich, welche Tragweite ein solches Gedankenspiel erhalten kann, das
sich einer >inneren Welt« bedient: Triebe und Gefithle werden mit Pflanzen vergli-
chen, die kultiviert, geziichtet, beschnitten, gewissert werden konnen. Das Selbst
ist hier transformiert in einen Garten und ist zugleich der Girtner, der innere Re-
gungen »wie ein schones Obst an Spalieren« anbaut, wodurch einem langen, sorg-
samen Prozess der Selbst-Kultivierung Ausdruck verliehen wird. Das Besondere an
diesen als erweiterte Metaphern wirkenden Beschreibungsriumen ist, dass sie so-
wohl Anschaulichkeit als auch Plausibilitit besitzen. Obgleich der Mensch faktisch
kein Garten ist, entbehrt es nicht einer gewissen Uberzeugungskraft, ihn als einen
Garten zu denken, in dem er selbst durch Denken und Handeln seinen Zorn, seine
Eitelkeit, seine Zuneigung oder Rachsucht nihrt.

Angesichts von Talenten und Tugenden, die Nietzsche zufolge iiber Genera-
tionen und Jahrhunderte erst »stark und reif« werden mussten, heifdt es auch in
der Frohlichen Wissenschaft: »Wir haben Alle verborgene Girten und Pflanzungen in
uns; und, mit einem andern Gleichnisse, wir sind Alle wachsende Vulcane, die ihre
Stunde der Eruption haben werden«.” Neben den bereits festgestellten Aspekten
der Anschaulichkeit und der Plausibilitit, fiigt dieses Zitat einen weiteren hinzu,
scheint doch solchen Uberblendungen >innerer Landschaften« drittens eine eigen-
tiimliche Suggestivkraft zuzukommen: Wenn ich mich - oder den Menschen - als
einen Garten denke mit unbekannten Pflanzen darin, wenn ich mich als Vulkan se-
he, der irgendwann ausbrechen kann und mir bis dahin fremde Talente, Tugenden,
Fihigkeiten offenbart, scheine ich in ein anderes Selbstverhiltnis zu mir treten zu
konnen. Dass es Nietzsche nicht bei dem einen >Gleichnis« der verborgenen Gir-
ten belassen hat, sondern sofort ein zweites folgt, das eine weitere kleine Facette
hinzufiigt (Eruption), mag darauf hinweisen, dass es gerade um die Dynamik und
Vielfalt des Beschreibungsraumes zu tun ist.

Ein spiterer Abschnitt der Frohlichen Wissenschaft greift sowohl die Bezeichnung
des vorliegenden Gedankenspiels als Gleichnis auf, wie er das Spektrum um eine
neue >innere Welt« vermehrt:

50 M560,KSA3,S.326.Vgl.auchM382:»Gartner und Garten. —Ausfeuchtentritben
Tagen, Einsamkeit, lieblosen Worten an uns, wachsen Schliisse aufwie Pilze: sie sind
eines Morgens da, wir wissen nicht woher, und sehen sich grau und griesgramig nach uns
um. Wehe dem Denker, der nicht der Gartner, sondern nur der Boden seiner Gewéachse ist!«
(M 382, KSA 3, S. 248).

51 FW 9, KSA 3,S.381.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

Gleichniss. —J)ene Denker, in denen alle Sterne sich in kyklischen Bahnen
bewegen, sind nicht die tiefsten; wer in sich wie in einen ungeheuren Weltraum
hineinsieht und Milchstrassen in sich tragt, der weiss auch, wie unregelmassigalle
Milchstrassen sind; sie fithren bis in’s Chaos und Labyrinth des Daseins hinein.>?

Hier wird zunichst das Bild von einem geordneten und naturwissenschaftlichen
Berechnungen gehorchenden Ablaufen des Denkens als Ordnung des Kosmos ent-
worfen. Daraufthin wird ihm der Entwurf vom Chaos und der UnregelmiRigkeit
der Milchstrafen entgegengestellt. Sofern sich Gedanken (-Sterne) gleichmiRig
anordnen lassen und einen regelkonformen Zusammenhang ergeben, entspricht
dieses Modell eher der Vorstellung von der Moglichkeit eines geschlossenen wis-
senschaftlichen oder philosophischen Systems. Dem gegeniiber steht ein labyrin-
thisches Denken und die Unordnung des Daseins als Abbild des Chaos, das den
umhiillt, »wer in sich wie in einen ungeheuren Weltraum hineinsieht«.*

Ahnlich wie die in Kapitel 2.3 entwickelten Mechanismen der Figurenrede, sind
auch die inneren Welten und Landschaften eine Art Material, das vom Leser erst ent-
schliisselt werden muss, dessen Sinnebenen also erst aufgefichert werden miis-
sen, die aber zugleich auch eine abkiirzende Funktion haben. Denn die Sinnho-
rizonte und Dimensionen ergeben sich aus der jeweiligen, zumeist ungewohnli-
chen Kombination verschiedener Bereiche: So treffen das Denken und der Welt-
raum aufeinander, werden Affekte mit Pflanzen verglichen und das Hervortreten
von Fihigkeiten mit der Eruption eines Vulkans. Jedes dieser Beispiele aber verrit
deutlich den Bezug auf eine Konzeption des Menschen als verinderliche, plurale
Verfasstheit, der in sich eine ganze Welt trigt und dort in verschiedensten Gegen-
den wandeln, sich auf die verschiedensten Weisen kennenlernen, sich verlaufen,
missdeuten, verlieren und finden kann. Als weitere >innere Landschaften< konnen
etwa die Wiiste (GM III 8), das Labyrinth (als »Architektur« der »Seele«; M, 169),
ein Schlachtfeld (MA I, 141) oder der Hades gelten.** Nicht zuletzt scheinen solche
Erweiterungen der Selbstbeschreibung dazu geeignet zu sein, neue Dimensionen
der Selbsterfahrung zu zeitigen. Dieser Aspekt soll im folgenden vertieft werden.

b) Neue Namen fiir die Subjekts-Vielheit

Die im vorigen Kapitel 4.1 erarbeitete Darstellung von Nietzsches neuem Verstind-
nis des Menschen als Masken-Ensemble, das auf der Zuriickweisung des substanzon-

52 FW322,KSA3,S. 552,

53  Ebd.

54 Vgl.MAIl,VM374:»Im Hades lassen. —Viele Dinge muss manim Hades halbbe-
wussten Fithlens lassen und nicht aus ihrem Schatten-Dasein erlésen wollen, sonst werden
sie, als Gedanke und Wort, unsere dimonischen Herrn und verlangen grausam nach unserm
Blute.« (MA I, VM 374, KSA 2, S. 526).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

231


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

232

Masken denken - in Masken denken

tologischen Modells der Seeleneinheit beruht, bildet die Grundlage fiir die nun zu
erdrternden Phinomene. Unter der Annahme, dem Menschen als Vielheit eigne ei-
ne jeweils situativ variable, konstellative und relationale Verfasstheit, riickt nun das
Problem der iiberhaupt moglichen Bezeichnungen in den Fokus: Wenn der Mensch
sich stetig verindert und wenn genau diese Verinderungen betont und nicht wie-
der von einem Wort verwischt werden sollen, muss entsprechend eine Vielzahl an
Worten fiir die Beschreibung dieser neuen Dimension von Subjektivitit bereitste-
hen. Konsequenterweise ist also die Beschrinkung auf eine Identitit, auf einen
Namen oder auch nur auf eine Metapher, der Fiktivitit vieler Namen gewichen.
Deren verschwenderische Akkumulation unterliuft geradezu das Festwerden ei-
ner einzigen Zuschreibung und eréfinet so die Moglichkeit, eine sMaske« durch
eine andere ablésen zu konnen. Wie schon im Fall der »inneren Landschaften« liegt
der erkenntnistheoretische Gewinn darin, einen umfassenderen und damit rei-
cheren Beschreibungsraum fiir den in seiner Vielheit entworfenen Menschen zu
schaffen. Als radikale Ausweitung des Konzepts von Personalitit findet das Masken-
Ensemble hier seine Entsprechung in der Darstellungsform. Auch die diskutierten
Aspekte der Sprachkritik, die v.a. in den grammatischen Mechanismen eine un-
geniigende Vereinfachung der Realitit sahen, stehen damit in Verbindung: Wenn
das>Ich«nicht ist, was es bezeichnet, wenn es nichts ist als die Reduktion ungleich
komplexerer Ichgefiihle auf ein Wort und Bewusstsein — dann kénnten viel mehr
Worte als bislang an der Personalititsbildung beteiligt sein, um es in seiner Fik-
tivitit zu fassen zu bekommen. Mit einem derartigen Analyseraster ausgestattet,
wird in Nietzsches Texten ein in seiner Vielfalt schier unerschépflicher Vorrat an
Bezeichnungen, Namen, Zuschreibungen und Identititen sichtbar.

So entwirft etwa JGB 44 ein Bild von »freien Geistern« in einer unermiidlichen
Ansammlung von Charakterisierungen: sie seien »in vielen Lindern des Geistes zu
Hause, mindestens zu Gaste gewesenc, vor allem aber »dankbar gegen Gott, Teu-
fel, Schaf und Wurm in uns, sie seien »Eroberer«, »Ordner und Sammler«, doch
ebenso »mitunter Nachteulen der Arbeit auch am hellen Tage« und »selbst Vogel-
scheuchen«.”® Wie in diesem Beispiel kann die Namensvielfalt sowohl als schlichte
und dann oft scherzhafte Benennung ausgefithrt sein, bisweilen aber auch einen
erzihlerischen Umfang annehmen:

Wir Unverstindlichen. —[.] Manverwechselt uns —das macht, wir
selbst wachsen, wir wechseln fortwahrend, wir stossen alte Rinden ab, wir hduten
uns mit jedem Frithjahre noch, [..] wir treiben unsre Wurzeln immer machtiger
in die Tiefe — in's Bose —, wahrend wir zugleich den Himmel immer liebevoller,
immer breiter umarmen und sein Lichtimmer durstiger mitallen unsren Zweigen

55 JGB44,KSAS,S. 62f. Man beachte die Formulierung von den bereisten »Ldndern des Geistes«.
Zur Selbstbeschreibung als Friichte tragender Baum vgl. GM, Vorrede 2.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

und Blattern in uns hineinsaugen. Wir wachsen wie Baume — das ist schwer zu
verstehn, wie alles Leben! — nicht an Einer Stelle, sondern iiberall, nicht in Einer
Richtung, sondern ebenso hinauf, hinaus wie hinein und hinunter [..].%6

Dieser Abschnitt zeigt eindriicklich, wie belastbar solche Mechanismen der Uber-
tragung tatsichlich sein kénnen und wie weit der Spielraum ihrer Anschaulichkeit
von Nietzsche ausgereizt wird. Selbst der Satz, »alles Leben« sei schlechterdings
»schwer zu verstehng, scheint noch einen Hinweis darauf geben, weshalb solche
neuen Wege zur Beschreibung des >Ichgefiihls< als Aneignungslust unerlisslich sein
mogen.

Auch gibt es in den Texten funktional wie Metaphern Vergleiche vornehmende
Wendungen (»Wir wachsen wie Biumex), jedoch wird mehrheitlich eine Faktizitit
einfach behauptet (»wir Spinnen«,”” »als geborne Fliigelthiere und Honigsamm-
ler«®®). Diese ist zwar nie mehr als fiktive Faktizitit, weil natiirlich keinesfalls aus-
gesagt werden soll, ein Mensch sei tatsichlich in einen Baum oder eine Biene ver-
wandelt. Gleichzeitig aber — und der Effekt ist nicht zu unterschitzen — wird das
sIch<innerhalb einer neuen Weite beschreibbar. Nachdem der Mensch in der disso-
ziierenden Aufldsungsbewegung von Subjekts- und Sprachkritik um sein Zentrum
gebracht worden war, wird er nun in einem assoziierenden Prozess um solche As-
pekte bereichert, die sonst fern jedes iiblichen Selbstverstindnisses liegen. Dieses
Hinzuftigen neuer Beschreibungsqualititen und spielerischer Selbstbezeichnun-
gen konnte wiederum Riickwirkungen auf das Erleben von Personalitit zeitigen:
Der Spielraum der Personalitit und letztlich der Selbstwahrnehmung wiirden so
entschieden erweitert. Zusitzlich ist die Rede vom Menschen als Schlange, Biene
und Baum, von inneren Girten, Labyrinthen und Siimpfen hinreichend fiktiv, wes-
halb sie nicht leicht im Verdacht steht, auf eine ungebrochene Entsprechung mit
der Wirklichkeit abzuzielen.

Bemerkenswert sind auch die Beispiele, in denen ein Aspekt vom Menschen
abgespalten und diesem eine neue Identitit zugeschrieben wird: »Ich habe mei-
nem Schmerze einen Namen gegeben und rufe ihn >Hunds, — er ist ebenso treu,
ebenso zudringlich und schamlos, ebenso unterhaltend, ebenso klug, wie jeder an-
dere Hund«.” Ein solches Ablésen von Affekten ist gleichsam eine Formgebung

56  FW 371, KSA3,S. 623.

57  Vgl. zum Problem der Determiniertheit sinnlicher Erkenntnis: »Wir sind in unserem Netze,
wir Spinnen, und was wir auch darin fangen, wir konnen gar Nichts fangen, als was sich eben
in unserem Netze fangen lasst.« (M117, KSA 3, S.110).

58  Vgl. die Vorrede zur Genealogie der Moral: »u n s e r Schatz ist, wo die Bienenkorbe unsrer Er-
kenntnis stehn. Wir sind immer dazu unterwegs, als geborne Fliigelthiere und Honigsamm-
ler des Geistes« (GM Vorrede 1, KSA 5, S. 247).

59 FW312,KSA3,S.547f Vgl. auch:»Neue Hausthiere. —Ichwill meinen Léwen und
meinen Adler um mich haben, damit ich allezeit Winke und Vorbedeutungen habe, zu wis-
sen, wie gross oder wie gering meine Starke ist« (FW 314, KSA 3, S. 548).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

233


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

234

Masken denken - in Masken denken

und Projektion nach auflen, wobei die erweiternde Charakterisierung — etwa des
Schmerzes als Hund — durchaus eine Moglichkeit des Umgangs mit ihnen darstellt.
Schlieft doch der Abschnitt iiber den Schmerz folgendermafien: »und ich kann ihn
anherrschen und meine bésen Launen an ihm auslassen: wie es Andere mit ihren
Hunden [..] machen«.®

Das Spektrum der neuen Namen fiir den Menschen reicht indes von Gegen-
stinden, wie Brunnen und dem Pulverfass,® iiber Tiere und Pflanzen,®* bis zu Na-
turerscheinungen (Gewitter und Blitz, Sterne, Flamme, Wind, Sonne und Wolke).**
Diese Vielfalt erklirt sich, wie bereits angedeutet, gleichermafen durch das er-
kenntnispraktische Ethos der vieliugigen, polyperspektivischen Zuginge (vgl. Ka-
pitel 2.2.5), wie es aus dem Entwurf des Menschen als Vielheit und Masken-Ensemble
(vgl. Kapitel 4.1) sowie der daran ankniipfenden Notwendigkeit neuer Sprechwei-
sen resultiert.

In Nietzsches Texten scheint allerdings nicht nur das Reden vom Menschen all-
gemein in die beschriebene Vielnamigkeit iibergegangen zu sein: Ist doch aufier-
dem eine Dimension der auktorialen Selbstanwendung festzustellen. Belege hier-
fir finden sich vor allem in der 1889 als Druckmanuskript nachgelassenen Schrift
Ecce homo, die als Selbst-Erzihlung und textgewordene Inszenierung von »Fried-
rich Nietzsche« eingeschitzt werden muss.* Zunichst lassen die Zusammenhinge
mit dem wichtigen Motiv der Vielheit aufmerken. Im neunten Abschnitt von War-
um ich so klug bin wird eine »Vorbedingung« entworfen, die fiir die »Aufgabe einer

60 Ebd.

61 Vgl. FW 378: »Wir Freigebigen und Reichen des Geistes, die wir gleich offnen Brunnen an
der Strasse stehn [..]. Aber wir werden es machen, wie wir es immer gemacht haben: wir
nehmen, was man auch in uns wirft, hinab in unsre Tiefe —denn wir sind tief, wir vergessen
nicht— und werden wieder hell«(FW 378, KSA 3, S.631). Vgl. auch MA: »Bei
tiefen Menschen, wie bei tiefen Brunnen dauert es lange, bis etwas, das in sie fillt, ihren
Grund erreicht.« (MA 1l WS, 328; KSA 2, S. 696). Zum »Pulverfass« vgl. FW 38.

62 Zuden bereits genannten Beispielen kdnnen noch weitere erginzt werden, z.B. Raupe: GM
11, 10; Raubtiere (Eisbar, Tigerkatze, Fuchs): GM IlI, 15. Besonders anschaulich: »Bei der
dritten Hiutung. /Schon kriimmt und bricht sich mir die Haut,/Schon giert mit
neuem Drange,/soviel sie Erde schon verdaut,/nach Erd<in mir die Schlange.« (FW, Vorspiel
8, KSA 3, S.345).

63  Vgl. die Rede vom Philosophen, »der selbst vielleicht ein Gewitter ist, welches mit neuen
Blitzen schwanger geht JGB 292, KSA 5, S. 235). Des weiteren vgl. z.B. Stern: FW, Vorspiel 29
u. 63, sowie JGB 265; Flamme: FW, Vorspiel 62; Wind: FW Lieder, An den Mistral; Sonne und
Wolke: FW, Vorspiel 49.

64  Vgl. zur Problematik der Erzahlung des Ecce homo meine Ausfithrungen in: Corinna Schubert:
»Wo hért das Ich auf?« Uberlegungen zum Zerfallsprozess des Subjekts. In: Christian Benne;
Enrico Miiller, (Hg.): Ohnmacht des Subjekts — Macht der Persénlichkeit, Basel 2015, S.179-
194, insbesondere S.188ff. Hierzu auch: Daniela Langer: Wie man wird, was man schreibt.
Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche und Barthes, Paderborn/Miinchen 2005,
S. 91-175.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

Umwerthung der Werth ecunerlisslich gewesen sei: »Rangordnung der
Vermogen; Distanz; die Kunst zu trennen, ohne zu verfeinden; Nichts vermischen,
Nichts >verséhnens; eine ungeheure Vielheit, die trotzdem das Gegenstiick des Cha-
os ist«.%® Diese Vielheit wird zum Fundament stilisiert, von dem aus erst eine grofRe
Aufgabe, wie sie eine Neubewertung von Werten zweifellos ist, angegangen werden
konne. Aufgrund der analogen Argumentation zu Abschnitt JGB 211 ist eine Uberla-
gerung mit der fir das Ideal des Philosophen entworfenen Polyperspektivitit und
Werte-Schopfung uniibersehbar. In Warum ich so gute Biicher schreibe wird dasselbe
Motiv zusitzlich mit der »Kunst des Stils«verkniipft. Der Sinn eines Stils
sei es, »eine innere Spannung von Pathos durch Zeichen« mitzuteilen: »[I]n Anbe-
tracht, dass die Vielheit innerer Zustinde bei mir ausserordentlich ist, giebt es bei
mir viele Méglichkeiten des Stils — die vielfachste Kunst des Stils iiberhaupt«.
Was nun die Pluralitit der Namen anbelangt, fallen in Ecce homo spezielle Au-
Rerungen auf, die verkiirzt auf die Formel »ich bin xy« gebracht werden kénnen.*’
Dieses Stilmittel beginnt bei vertrauten personalen Formen, beispielsweise »ich
bin ein décadent« (EH, KSA 6, S. 266), »Pessimist« (ebd. S. 267), »ich bin ein fro-
her Botschafter«, »der erste Immoralist«, »der Vernichter« (ebd. S. 366). Es reicht
iiber gewdhnungsbediirftigere Aussagen desselben Typs, wie »ich bin mein Vater«
(ebd. S. 271) »ein Hanswurst« (ebd. S. 365) und »ich bin ein polnischer Edelmann
pur sang« (ebd. S. 268), bis hin zu Aussagen, die von der Ebene der Personen und
Subjekte in die des Dinglichen vordringen. So werden Objekte vereinnahmt und
dieser Typ gipfelt in dem bekannten Satz: »Ich bin kein Mensch, ich bin Dynamit.«
(ebd. S. 365).%® Als letzte Form bleibt zu erwihnen, dass auch nicht dingliche Be-

65 EH, klug9, KSA6,S.294.

66  EH, Biicher 4, KSA 6, S.304. Dass Ecce homo den Modus einer »komplizierten Verschachte-
lungstechnik« virtuos beherrscht, die als Maskenspiel beschrieben werden kann, hat Benne
in seinem Aufsatz fir die Figur des Hanswursts hervorgehoben. Vgl. Christian Benne: Ecce
Hanswurst — Ecce Hamlet. In: Nietzscheforschung, Bd. 12, 2005, S. 219-228, hier S. 224.

67 Die gezielten Provokationen Nietzsches scheinen sich immer wieder neu zu bewihren. So
aufert sich Pieper zu »Nietzsches Anwandlungen von GroRenwahn« und lasst damit seinen
Aufsatz hinter das im Titel des Sammelbandes ausgedriickte Reflexionsniveau zuriickfallen.
Vgl. Hans-Joachim Pieper: Ecce homo: Aufstieg und Fall der »reinen« Subjektivitat. In: Chris-
tian Moser; Jiirgen Nelles (Hg.): AutoBioFiktion, Bielefeld 2006, S. 21-36, hier S. 34.

68  Diesen Vergleich hatte Joseph Viktor Widmann selbst nahegelegt, der 1886 fir die Berner
Zeitung Der Bund eine Rezension zu Jenseits von Gut und Bose schrieb: »Jene Dynamitvorri-
te, die beim Bau der Gotthardbahn verwendet wurden, fihrten die schwarze, auf Todesge-
fahr deutende Warnungsflagge. [...] Der geistige Sprengstoff, wie der materielle, kann einem
sehr nitzlichen Werke dienen; es ist nicht nothwendig, dafs er zu verbrecherischen Zwecken
miflbraucht werde. Nur thut man gut, wo solcher Stoff lagert, es deutlich zu sagen: hier liegt
Dynamit.« Zitiert aus dem Nachbericht der von Colli und Montinari begriindeten Gesamt-
ausgabe der Briefe Nietzsches: KGB 111 7/2, S. 520. Vgl. hierzu auch Daniela Langer: Wie man
wird, was man schreibt, Paderborn/Miinchen 2005, S. 120.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

235


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

236

Masken denken - in Masken denken

griffe der Text-Identitit einverleibt werden, so z.B.: »Warum ich ein Schicksal bin«
(ebd. S. 365), ich bin »Aufgang und Niedergang« (ebd. S. 264).°

Dass es sich im Ecce homo um ein raffiniertes Spiel mit Metaphern fiir Identiti-
ten handelt, zeigt indes der hohe Bewusstseinsgrad beziiglich der Problematik. Im
ersten Kapitel Warum ich so weise bin steht folgendes: »[Ich] legte meine Basler Pro-
fessur nieder, lebte den Sommer iiber wie ein Schatten in St. Moritz und den nichs-
ten Winter als Schatten in Naumburg«.”® Ausgangspunkt ist die rhetorische
Figur eines Vergleichs (vich lebte wie ein Schattend), und mit diesem schiebt sich
noch ein gewisser Abstand zwischen das Ich und den nur metaphorischen Schat-
ten ein. Der Form einer Steigerung folgend, wird das Ich zum Satzende nun aber
in einen Schatten transformiert: Dabei hitte die Formulierung »ich lebte als Schatten
in Naumburg« einen vergleichbaren Status wie etwa der Satz >ich arbeite als Gym-
nasiallehrer in Leipzig«. Um die Relevanz der literarischen Transformation offen
zu legen, wurde das entscheidende Wortchen »a |l s« im Druckmanuskript durch
Sperrdruck deutlich hervorgehoben. Die Vagheit und das Zogernde werden dem
Vergleich genommen und es wird einfach eine Faktizitit behauptet (»als Schat-
ten«). Es geht also dem Autor von Ecce homo keinesfalls darum, sich mit einem
»polnische[n] Edelmann« oder mit »Dynamit« schlicht zu identifizieren. Vielmehr
geht es um Machtaneignung und Macht-Erweiterung im Sinne einer (zeitlich und
riumlich begrenzten) Einverleibung und Ubertragung von Eigenschaften. Dass die
Autorfigur des Ecce homo sich als Polen bezeichnet, mag im Anspruch begriindet
liegen, ein radikaler Umwerter gewissermaflen >aus der Familie« eines Koperni-
kus zu sein. Dass dieser »Friedrich Nietzsche« sich aus der Gewalt des Dynamits
bestehend entwirft, mag ein Hochstmaf an Wirkungskraft bezeichnen. Dass uns
beides in der provokanten Form »ich bin« gegeniibertritt, konnte indes als Versuch
gewertet werden, mit letzter Konsequenz der Frage zu begegnen, wie man noch
tiber >sich<und iiber sein >Ich< reden kann: Im deutlichen Herausstellen von Kiinst-
lichkeit, Fiktion und Vielheit. Hier zeigt sich nochmals die Entsprechung... waren

69  Fur Langer, die im Ecce homo vorrangig die Gegensatz-Bestimmungen untersucht, sind diese
Formen Selbstbeschreibungen, die in Bezug auf das Subjekt grundsatzlich eine »semanti-
sche Unbestimmtheit« erzeugen (Daniela Langer: Wie man wird, was man schreibt, Pader-
born/Miinchen 2005, S.143). Auch wenn ihre Feststellung zutrifft, die Selbstbeschreibung
im Ecce homo stehe »von Anfang an in einer Aporie« (ebd. S.142-143) und die Gegensatz-
Bestimmungen wiirden sich mitunter selbst zerstéren — so sei ihr doch an einer Stelle mit
Nachdruck widersprochen. Insofern als sich das»Ich<in eine Erzdhlung der eigenen Vielheit
hinein entwirft und diese Vielheit derart stark akzentuiert, gewinnt das Gesamtbild und das
Gesamtausmaf, gewissermafien die Ausdehnung dieses>Ich, erst in der Bewegung und be-
standigen Grenzverschiebung eine variable Kontur. Nimmt man die Dimension der Zeit als
Periodizitat hinzu, ergibt es gar keinen unbedingten Widerspruch, dass einer décadent und
dessen Cegensatz (gewesen) ist.

70  EH, weise1, KSA 6, S. 264.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4. Der Mensch ist Maskenspiel

doch eben diese Aspekte als Denkfigur der Maske miteinander in Verbindung ge-
bracht und auf den Menschen, dessen Selbstvergegenwirtigung durch die Sprache
und auf Nietzsches Strategien der Revolte gegen die Mechanismen des Riickfalls
bezogen worden.

Ein solches Vorgehen schlieft dabei keineswegs aus, noch ein paar Wahrhei-
ten< im Sinne autogenealogischer Selbstschaffung zu sagen.” Mit der gleichen
trickreichen Zuschreibung wird bezeichnenderweise zu Beginn des Paragraphen
JGB 12 Rugjer J. BoScovi¢ als Pole und »Gegner des Augenscheins« geehrt: »Wih-
rend nidmlich Kopernicus uns iberredet hat zu glauben, wider alle Sinne, dass
die Erde nicht feststeht, lehrte Boscovich dem Glauben an das Letzte, was
von der Erde >feststand¢, abschworen, dem Glauben [..] an das Erdenrest- und
Kliimpchen-Atom«.” In diesem Kontext erscheint die eigenwillige Selbstzuschrei-
bung, die Nietzsche fiir sich reklamiert, in einem anderen Licht: »[E]in polnischer
Edelmann pur sang« zu sein, formuliert nun nichts anderes und nichts geringeres
als den Anspruch, einen dhnlichen »Triumph tiber die Sinne« wie Kopernikus und
Boscovi¢ auf dem Gebiet des Menschenbildes geleistet zu haben. Lassen uns doch
die Sinne den Korper als Einheit seiner physiologischen Form und Beschaffenheit
wahrnehmen. Nietzsche hilt dagegen, dies sei noch immer »kein Grund, an eine
>seelische Einheit« zu glauben«.”

71 Einen dhnlichen Ansatz verfolgt Klaus Wellner: Nietzsches Masken in Ecce homo, in: Nietz-
scheforschung, Bd. 12, 2005, S. 143-150. Masken stehen fiir Wellner jedoch vorrangig fiir ver-

schiedene Ansichten des Autors Nietzsche.
72 ]JGB12,KSAs, S. 26.
73 Umschrift nach KCW 1X 2, N VII 2, S.137; Nachlass 1885-1886, 1[72], KSA 12, S. 29.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

237


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das
Verhaltnis von Text und Leser

Vademecum — Vadetecum.

Es lockt dich meine Art und Sprach,
du folgest mir, du gehst mir nach?
Geh nur dir selber treulich nach: —
so folgst du mir — gemach! Gemach!
FW, Vorspiel 7

Im August 1882 verbringt Nietzsche zusammen mit Lou Salomé und in Begleitung
der Schwester Elisabeth drei Wochen in Tautenburg. Dort notiert Nietzsche fiir
Lou zehn Hinweise, die unter dem Titel »Zur Lehre vom Stil« zusammengefasst

sind." Man kann davon ausgehen, dass Nietzsche diese Stilregeln aus der genauen
Kenntnis ihrer Wirksamkeit und Praktikabilitit niederschrieb, mithin als einer,
der sie selbst auszuiiben und anzuwenden weif3. In diesem Sinne stellen die zehn
knappen Anweisungen ein interessantes Selbstzeugnis dar, dessen Wert nicht hoch
genug eingeschitzt werden kann: Zeigen sie doch die eminente Ausrichtung des
philosophischen Schreibens an den Mechanismen der lebendigen, gesprochenen
Rede. Die ersten fiinf Hinweise lauten folgendermafien:

1. Das Erste, was noth thut, ist Leben: der Stil soll leben.
2. Der Stil soll dir angemessen sein in Hinsicht auf eine ganz bestimmte Person,
der du dich mitteilen willst. (Gesetz der doppelten Relation.)

3. Man mufS erst genau wissen: »so und so wiirde ich dies sprechen und vortragen«
— bevor man schreiben darf. Schreiben mufi eine Nachahmung sein.
4. Weil dem Schreibenden viele Mittel des Vortragenden fehlen, so muf er im

Allgemeinen eine sehr ausdrucksvolle Art von Vortrage zum Vorbild haben [..].

5. Der Reichthum an Leben verrdth sich durch Reichthum an Gebarden. Man muf}

1 Nachlass1882,1[109], KSA10, S. 38. Von diesem Briefentwurf liegt keine Transkription in der
KGW IX vor, die der Nachlass ab 1885 aufnimmt. Es handelt sich jedoch um ein handschrift-
liches Zeugnis, wobei Akzente durch Unterstreichungen gesetzt wurden. Meine Umschrift
weicht in diesem Punkt bewusst von der Darstellung in der KSA ab, um auch hier dem Text
etwas von der Vorldufigkeit und Nicht-Linearitat eines Entwurfs zurlickzugeben.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

240

Masken denken - in Masken denken

Alles, Linge und Kiirze der Sitze, die Interpunktion, die Wahl der Worte, die Pau-
sen, die Reihenfolge der Argumente — als Gebirden empfinden lernen.?

Der an erster Stelle stehenden Forderung nach Lebendigkeit des Stils entspricht die
Mafigabe, ihn an einem (fiktiven) Gesprichspartner auszurichten und zusitzlich
das Schreiben ganz nahe an das gesprochene, vorgetragene Wort heranzufithren.
Mehrere Regeln sind den dafiir notwendigen Strategien der Ubertragung gewid-
met, da sie den Verlust von Lebendigkeit, Ndhe und Spontanitit, aber auch den
Mangel an Kérperlichkeit und jene sinnliche Komplexitit ausgleichen miissen, die
jede real stattfindende Gesprichssituation prigen.

Allein diese Ratschlige und ihre Forderung nach grofitmoglicher Lebensnihe
sind im philosophischen Schreiben keineswegs selbstverstindlich. Sie zeigen ei-
ne vehemente Verweigerungshaltung gegeniiber den Maf3stiben und Anforderun-
gen der Wissenschaft, wonach Objektivitit durch die Aufhebung des subjektiven
Standpunktes zu erreichen ist. Schon im »Gesetz der doppelten Relation« ist so-
wohl das Betonen der subjektiven Position des Schreibenden wie die Notwendig-
keit eines personalen, wenigstens imaginierten Gegeniibers formuliert. Beides soll
im Schreiben Ausdruck finden und ist gezielt zu schulen: sowohl die Position von
der aus gesprochen wird, als auch diejenige, auf die das Gesagte gerichtet ist. Da-
mit ist diese Lehre vom Schreibstil an einen bestimmten Ort verwiesen, der derje-
nige des Gesprichs ist und wo es Redende, Mitteilende auf der einen Seite gibt und
Hoérende, Anzuredende auf der anderen Seite. Unabhingig von einer tatsichlichen
Ausfithrung in sichtbarer Dialogform, wird somit die Stilvorgabe des gesprochenen

2 Nachlass1882,1[109], KSA10,S. 38. Vgl. schon einen Aphorismusvon1880:»Schreibstil
und Sprechstil. —DieKunst, zuschreiben, verlangtvor Allem Ersatzmittel
fiir die Ausdrucksarten, welche nur der Redende hat: also fiir Gebarden, Accente, Tone, Bli-
cke.« (MA 11, WS 110, KSA 2, S. 600). Zur Auseinandersetzung mit Nietzsches Lehre vom Stil
vgl. Hans-Martin Gauger: Uber Sprache und Stil, Miinchen 1995, S. 229-246. Allerdings geht
es Gauger ausdriicklich um Nietzsches Auffassung vom Stil, nicht um dessen Stil selbst (vgl.
ebd. S. 230). Gauger thematisiert zwar auch den Bezug zum Leser, etwa, indem er den zehn-
ten Hinweis referiert und sagt, »der Leser soll sie [die Einwiande, C.S.] selbst finden und selbst
beiseite schaffenc, jedoch wird anschliefRend moniert, dass es sich hier nicht um »wirkliche
Freiheit, sondern nur das Gefiihl von ihr« handle: »Die Distanz zum Text, die dem Leser da-
durch geschaffen werden soll, dass ihm Raum belassen wird fiir eigenes Uberlegen, istja doch
nicht wirkliche Distanz« (ebd. S. 240). Wie allerdings ein Text »wirkliche Freiheit« fiir»eigenes
Uberlegen« gewihren und dabei gleichzeitig inhaltlich konkret sein soll, verrat auch Gauger
nicht. Es bleibt zu bezweifeln, ob eine solche Vorstellung von Distanz oder Freiheit tatsich-
lich ein Gewinn wére und auch, ob Nietzsches Stilregeln berhaupt darauf abzielten, sie zu
ermoglichen. Demgegeniber gilte es nachzuvollziehen, welche Effekte Nietzsches Stil auf
die Leserschaft haben kénnten. Zur Lehre vom Stil unter padagogischem Gesichtspunkt vgl.
Helga Bleckwenn: »Der Stil soll leben«. Nietzsches Lehre vom Stil —aus didaktischer Sichtin-
terpretiert. In: Willi Erzgrdber, Hans-Martin Gauger (Hg.): Stilfragen, Tiibingen 1992, S. 42-58.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser

Wortes zum Ziel einer lebendigen Textform. Deren Mittel sei fiirderhin die Ausbil-
dung einer empfindlichen Wahrnehmung fir die diversen Ausdrucksmoglichkei-
ten eines Textes: »Man muf3 Alles, Linge und Kiirze der Sitze, die Interpunktion,
die Wahl der Worte, die Pausen, die Reihenfolge der Argumente — als Gebirden
empfinden lernen«.’ Es ist anzunehmen, dass hier sowohl Lautgebirden gemeint
sind, also das Vortragen und Betonen, die Satzmelodie, Sprechpausen und Laut-
stirke, als auch die Gebirden des ganzen Korpers, die Gesten der Hinde und die
Mimik des Gesichts. Solche Gebirden sind Ausdruck der persénlichen Dimension
des Gesagten, sie machen es zum Anliegen einer ganz bestimmten Person und sie
zeugen nicht zuletzt von der im Sprechakt liegenden Ereignishaftigkeit jeder ge-
richteten Rede. Folglich wire die gesamte Haltung des Sprechenden zu dem, was,
warum und mit wem gesprochen wird, in den Text und in die Gebirden des Textes
zu ibertragen.

Motiviert werden diese Anweisungen durch eine im achten Ratschlag nieder-
gelegte Erkenntnis: »Je abstrakter die Wahrheit ist, die man lehren will, um so
mehr muf} man erst die Sinne zu ihr verfithren.«* Fiir Nietzsches philosophisches

Schreiben insgesamt sind die Achsen >Stilc - >Wirkung« — >Leser« bedeutsam.® Th-
re Relation lisst sich insofern bestimmen, als der Stil das Mittel ist, wodurch auf
die Leserin oder den Leser gewirkt werden soll. Alle drei Elemente thematisiert
Nietzsche mit Nachdruck erst ab Menschliches, Allzumenschliches (1878) mal unab-
hingig voneinander, mal in direkter Verbindung. Neben den Hinweisen auf einen

3 Ebd.
Ebd. S. 39. Fast wortgleich ist dieser Satz ein paar Jahre spiter in Jenseits von Gut und Bose auf-
genommen worden: »)e abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr musst
du noch die Sinne zu ihr verfithren.« JGB 128, KSA 5, S. 95). Bemerkenswert ist die Uberfiih-
rung der unpersonlichen Form, die noch das an Lou Salomé adressierte Schriftstiick gepragt
hatte (>mufd man«), in die direkte Anredeform »du«. In dem Moment, in dem Nietzsche kei-
ne konkrete Person adressieren konnte, sondern sich an eine unbekannte Leserschaft richtet,
scheint ein direktes Anreden des fremden »du« die angemessenere Wahl, weil so mehr Ni-
he erzeugt wird. Vgl. diesbeziiglich meine Ausfiihrungen zur Varianz der Personalpronomina
in: Corinna Schubert: »Der Autor hat den Mund zu halten [..]« Nietzsche-Interpretation zwi-
schen Biographismus und Interaktion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19,2012, S. 279-288, insbe-
sondere S. 284ff. Auch ein Aphorismus der Morgenrithe thematisiert die Bedeutung von Stil
und Wirkung: »Es ist noch nicht genug, eine Sache zu beweisen, man muss die Menschen zu
ihrauch noch verfiithren, oder zu ihr erheben. Desshalb soll der Wissende lernen, seine Weis-
heitzu s a g e n: und oft so, dass sie wie eine Thorheit k1in g t.«(M330,KSA3,S. 234). Sei-
ne Erkenntnisse zu vermitteln lernen und dabei Wirkungsstrategien zu bericksichtigen, sei
also mitunter erfolgversprechender als ein niichterner Beweis. Dass es zuweilen vorteilhaft
sein kann, eine Weisheit »wie eine Thorheit« klingen zu lassen, weist darauf hin, dass der Le-
sende nicht von einem allzu schulmeisterlichen, lehrerhaften Gestus bevormundet werden
soll.

5 Zu Nietzsches lesergerichtetem Schreiben als Feinheit des Stils vgl. Babette E. Babich: On
Nietzsche’s Concinnity. An Analysis of Style. In: Nietzsche-Studien, Bd. 19,1990, S. 59-80.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

241


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

242

Masken denken - in Masken denken

an der wortlichen Rede orientierten und um Lebendigkeit bemiihten Stil sind frei-
lich auch die Komponenten der angestrebten Wirkung benannt. Wollte man sie
auf eine Formel bringen, so liegt ihr wesentliches Moment wohl darin, die Leser
durch den Text zum Nach- und Weiterdenken zu bewegen. Was simpel klingt, ist
keineswegs selbstverstindlich, geht es doch den allermeisten philosophischen Ab-
handlungen darum, die eigenen Argumente darzulegen und dabei moglichst alle
Widerspriiche und Einwinde vorweg zu nehmen. Es geht darum Wissen zu offerie-
ren, eine Abfolge aufeinander aufbauender Argumente zu geben und in der Form
eines Systems zu organisieren. Nietzsches Philosophie jedoch ist bis in letzte Kon-
sequenzen und ausgefeilteste Formulierungen hinein eine auf den Leser als ein ei-
genstindiges Gegeniiber ausgerichtete Philosophie, die diesen gleichsam umgarnt
und zu Reaktionen zu provozieren sucht. Bereits in Menschliches, Allzumenschliches
wird dies an mehreren Stellen deutlich ausgesprochen. Nach einigen Erwigungen
iiber Sinn und Nutzen der Kunst und einem Gedankenstrich heif3t es abschliefRend:

Es giebt gewiss manchen kraft- und sinnvollen Leser, der hier einen guten Ein-
wand zu machen versteht. Der Plumpen und Boswilligen halber soll es doch ein-
mal gesagt werden, dass es hier, wie so oft in diesem Buche, dem Autor eben aufden
Einwand ankommt, und dass Manches in ihm zu lesen ist, was nicht gerade darin
geschrieben steht.®

Ausdriicklich ist also gerade eine Leserin angesprochen und gefordert, die Einwin-
de zu machen versteht. Das setzt aufseiten der Lesenden eine gewisse Selbstindig-
keit und ein Interesse an Widerspruch und Reibung voraus, weshalb Aktivitit und
Freiheit gegeniiber den Argumenten statt das passive Aufnehmen derselben ge-
fragt ist. Dann erst kann nimlich in einem Buch das gelesen werden, »was nicht
gerade darin geschrieben steht«, was darauf hinweist, dass z.B. mogliche Einwin-
de hochstens angedeutet, aber nicht explizit gemacht wurden und daher die Leser
vervollstindigen kdnnten, was ausgespart geblieben ist. Dementsprechend obliegt
es auf der anderen Seite dem Text bzw. dem Autor, eben dafiir Raum zu schaf-
fen. Aus diesem Grund sei »mitunter die reliefartig unvollstindige Darstellung ei-
nes Gedankens, einer ganzen Philosophie wirksamer, als die erschépfende Ausfith-
rung«, denn man tiberlasse »der Arbeit des Beschauers mehr« und rege an »fort-
zubilden, zu Ende zu denken«.” Nicht zuletzt beschlief3t dieser Aspekt als zehnte
Regel die Lehre vom Stil und hat damit einige Aufmerksambkeit und Gewichtigkeit

6 MA I, VM 175, KSA 2, S. 455 (Hervorhebung C.S.).

7 MA 1,178, KSA 2, S.161f. Vgl. auch MA 1,199, KSA 2, S.167. Ahnliches deutet ein Aphorismus
an, der nach einem Gedankenstrich wie folgt endet: »Wer dieser Betrachtung weiter nach-
hangt, wird wissen, auf welche Art von Hypothesen hierzurErklarung der
dsthetischen Erscheinungen grundsatzlich verzichtet wird.« (MA I, VM 119, KSA 2, S. 429).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser

fiir sich. Demnach, so die Empfehlung an Lou Salomé, sei es nicht ratsam, »sei-
nem Leser die leichteren Einwinde vorwegzunehmens, sondern man miisse darauf
hinwirken, es »seinem Leser zu iiberlassen die letzte Quintessenz unsrer Weisheit
selber auszusprechen«.®

Auch die Moglichkeit gezielter Provokationen wird in Erwigung gezogen und
offen thematisiert:

Werth ehrlicher Bitcher. —Ehrliche Bicher machen den Leser ehr-
lich, wenigstens indem sie seinen Hass und Widerwillen herauslocken, welchen
die verschmitzte Klugheit sonst am besten zu verstecken weiss. Gegen ein Buch
aber lasst man sich gehen, wenn man sich auch noch so sehr gegen Menschen
zuriickhilt®

Dieser Moment der Ehrlichkeit, ja der Zweisamkeit und Intimitit zwischen Leser
und Buch birgt ein Potential enormer Wirkmaichtigkeit. In Konfrontation mit zu-
gespitzt formulierten Argumenten sieht sich der Leser zu Reaktionen herausgefor-
dert, die gleichzeitig dadurch beférdert werden, dass er sich unbeobachtet weif3.
Die Zwiesprache mit einem solchen Buch kann zunichst zu unreflektierten und
reflexhaften Reaktionen verleiten, wobei Nietzsche hier entgegen jeder Erwartung
eine Ebene der Emotionalitit, nicht der Rationalitit betont: Zum mindesten kénne
ein Buch den »Hass und Widerwillen« hervorrufen, der fiir gewohnlich verborgen
bleibe.”® Auf diese Art mache ein Buch den Leser »ehrlichs, weil solche Affekte im
Umgang mit anderen Menschen eher geziigelt wiirden. Somit gilt der Leser besten-
falls als lebendiger, aktiver und aktivierbarer Resonanzraum und nicht als blof3er
Rezipient.

Demgegeniiber ist bemerkenswert, wie sich Nietzsche in Bezug auf den Au-
tor eines Buches duflert. In schonster aphoristischer Kiirze wird das Thema in
Menschliches, Allzumenschliches 11 wie folgt abgehandelt: »Der Autor hat den Mund
zu halten, wenn sein Werk den Mund aufthut«." Wenig spiter wird diese schroff
daherkommende Aussage stirker motiviert. Der mit einem Buch in Verbindung
gebrachte Name des Autors sei die »Hauptursache davon, dass Biicher so wenig
wirken. Sind sie namlich gut, so sind sie mehr werth als die Personen« und kénnen
demgegeniiber »als deren Quintessenzen« gelten."” Sobald jedoch der Augenmerk
der Leser zu sehr auf den Autor gelenkt werde, »wird die Quintessenz wieder von
seiten des Lesers mit dem Personlichen, ja Persénlichsten diluirt, und somit der

8 Nachlass 1882, 1 [109], KSA 10, S. 39.
9 MA I, VM 145, KSA 2, S. 439.

10  Ebd.

1 MA1l,VM 140, KSA 2, S. 436.

12 MAIl, VM 156, KSA 2, S. 442f.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

243


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2k

Masken denken - in Masken denken

Zweck des Buches vereitelt.«> Unter der MafRgabe der Wirkmichtigkeit eines Bu-
ches entfaltet sich also erst dann dessen beste Wirkung auf den Leser, wenn der
Autor ignoriert werden darf, wenn vor allem das >Personlichste<, die biographi-
schen Petitessen, das mitunter Kleinliche und >menschlich, allzumenschliche« aus-
geblendet werden darf. Dies steht nun keinesfalls im Widerspruch zur andernorts
hervorgehobenen Apologie des Personlichen vor allem fiir die Philosophie, noch
ist es unvereinbar mit dem als Potenzierung von Subjektivitit beschriebenen Er-
kenntnismodell (vgl. Kapitel 2.2.5). Die Personlichkeit eines Autors muss sich eben
ganz in das Buch transformiert haben. Insofern sind die alltiglichen Lebensbedin-
gungen und Gewohnheiten, sind selbst Erlebnisse und Zufille fiir den Produkti-
onsprozess eines Werks und einer Denkbewegung eminent wichtig. Doch sobald
ein Buch auf Wirkungen abzielt und Psychagogie im besten Sinne sein will, ist es
Nietzsche zufolge wichtiger, dass nicht der Autor, sondern das Erlebnis des Textes,
die Transformation der Lesenden, die Verwandlung des eigenen Denkens und die
héhere Erziehung der eigenen Person im Vordergrund stehen.™

Die Konsequenz aus einer solchen Konzeption der Text-Leser-Beziehung ist
freilich, dass ein Buch gleichermaflen anziehend, verlockend, herausfordernd und
verfithrerisch wie es pointiert, strategisch und mit Blick auf die entsprechenden
Wirkungen hin geschrieben sein miisste. Hier erscheint die Frage des Stils, der sich
an der Gesprichssituation und dem gesprochenen Wort zu orientieren habe, noch-
mals konkreter auf ein suggestives Moment hin gewendet, das, indem es den Leser
gezielt der Provokation oder punktueller Manipulation aussetzt, letztlich seine Er-
michtigung anvisiert. Wie gezeigt wurde, versammelt vor allem Nietzsches philo-
sophisches Debiit Menschliches, Allzumenschliches eine Vielzahl an Aphorismen, die
entsprechende Reflexionen zum Text-Leser-Verhiltnis in expliziter Form verdeut-
lichen. In den nachfolgenden Schriften nehmen mitteilungsspezifische Abschnit-
te ab und sind weniger freimiitig formuliert. Dieser Umstand konnte indes einen
Hinweis darauf geben, dass Nietzsche in den spiter entstandenen Texten vermehrt

13 Ebd. S.423. Auch MA |, 208 widmet sich unter dem Titel »\Das Buch fast zum
Menschen geworden«dem Verhiltnis zwischen Autor, Text und Leser. Dort wird
das Eigenleben eines Buches beschrieben, das mit der >Abldsung<von seinem Autor begin-
ne. Danach »sucht es sich seine Leser, entziindet Leben, beglickt, erschreckt, erzeugt neue
Werke, wird die Seele von Vorsitzen und Handlungen« (MA |, 208, KSA 2, S.171). Gleichzei-
tig konne der Autor lber seine »niedergelegten Ansichten« hinauswachsen bis dahin, dass
er das Werk selber nicht mehr verstehe (ebd.). Daher »schadet« der »lebende Autor« sogar
seinem Buch, denn: »alle Welt pflegt den Autor und sein Werk zu verwechseln« (MA 11, VM
153, KSA 2, S. 442).

14 Nichtzuletzt in Schopenhauer als Erzieher wird dieser Aspekt vor dem Hintergrund von Nietz-
sches personlichen Erfahrungen verdeutlicht. Vgl. hierzuauch den Aufsatz vonJames Conant:
Das Exemplarische bei Emerson und Nietzsche. In: Christian Benne; Enrico Miiller (Hg.): Ohn-
macht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2015, S. 207-225.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser

dazu iibergegangen ist, den direkten Bezug auf seine Leserschaft in die Darstel-
lungsform und den Stil der Texte zu iiberfithren, ihm also eher implizit und mit
performativem Gestus Ausdruck zu verleihen, statt ihn wiederholt zu thematisie-
ren. Bekanntermaflen hat Nietzsche ein enormes Spektrum an textuellen Verfah-
ren entwickelt, das von der Vielfalt der Darstellungsformen, itber Wortwahl und
Tonfall, Rhythmus und Musikalitit der Sprache, bis hin zum strategischen Einsatz
von Auslassungspunkten, Gedankenstrichen, >Ginsefiifschen, rhetorischen Fragen
und Sperrungen reicht.” Vor allem durch vielfiltige Anredeformen, aber auch mit-
tels Provokationen oder dem Spiel von Distanzierung und Vereinnahmung werden
Leser direkt angesprochen und aktiv eingebunden.

Neben den allgemeinen Verweisen auf die Wirkungsmichtigkeit von Biichern
und ihren Einfluss auf Leser, thematisieren die spateren Texte auch deutlicher ihre
eigene verfithrende und verfangende Wirkung, vorzugsweise in den prominenten
Passagen der spiten Vorreden. Dafiir werden Metaphern wie die des Angelhakens™
oder Vogelstellers benutzt, spielt der Topos des Verfithrens eine Rolle sowie Wort-
spiele von Versuch und Versuchung.'® Auch angesichts der strategischen Anrufung
von »freien Geistern« heifdt es listig: »vielleicht thue ich etwas, um ihr Kommen zu
beschleunigen, wenn ich zum Voraus beschreibe, unter welchen Schicksalen ich sie
entstehn, auf welchen Wegen ich sie kommen se h e ? — —«." Sowohl der Unterti-
tel von Menschliches, Allzumenschliches, das sich als »Buch fiir freie Geister« ausweist,
als auch der von Jenseits von Gut und Bise, das »Vorspiel einer Philosophie der Zu-
kunft«, benennt seinen Adressatenkreis. Auf die kommenden, neuen Philosophen
und freien Geister ausgerichtet, scheinen sie ebenjene geradezu herbei schreiben
zu wollen. Und ein Abschnitt, der das Idealbild von Philosophen als Wertsetzende
zeichnet, endet mit rhetorischen Fragen: »Giebt es heute solche Philosophen? Gab

15 Ausfithrlich hat sich van Tongeren mit diesem Themenkomplex beschéftigt und untersucht
in einem Hauptkapitel »Nietzsche’s writing and how to read Nietzsche«. Vgl. Paul van Ton-
geren: Reinterpreting modern culture. An introduction to Friedrich Nietzsche’s philosophy,
West Lafayette 2000, S. 51-103.

16 Uber Jenseits von Gut und Bdse wird im Ecce homo gesagt: »Von da an sind alle meine Schriften
Angelhaken: vielleicht verstehe ich mich so gut als Jemand auf Angeln?.. Wenn Nichts sich
fieng, so liegt die Schuld nichtanmir. Die Fische fehlten «(EH, Biicher,Jenseits1,
KSA 6, S. 350). Dies kann durchaus als Anspielung auf den biblischen >Menschenfischer<Jesus
gewertet werden.

17 DieVorrede zu Menschliches, Allzumenschliches von 1886 bescheinigt den Schriften Nietzsches,
sie seien allesamt »Schlingen und Netze fiir unvorsichtige Vogel« und »eine Schule des Ver-
dachts« (MA |, Vorrede 1, KSA 2, S.13).

18 Sowird die Bezeichnung einer»neue[n] Gattung von Philosophen« kommentiert, die»Ver -
su c h e regenannt werden: »Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wenn man
will, eine Versuchung.« JGB 42, KSA 5, S. 59). Vgl. auch JGB 128 und JGB 20s5.

19  MA, Vorrede 2, KSA 2, S.15. Diesbeziiglich ist die gesamte Vorrede interessant. Vgl. z.B. so
vereinnahmende Formulierungen wie »wir freien Geister« (MA |, Vorrede 7, KSA 2, S. 21).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

245


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

246

Masken denken - in Masken denken

es schon solche Philosophen? M uss es nicht solche Philosophen geben? ....«.>°

Ein derartiges Inszenieren von neuen Philosophen »der Zukunft« weist geradewegs
in die Richtung einer immanenten und forcierten Leser-Lenkung und es spricht
vieles dafiir, in diesen Aspekten von Nietzsches Texten eine Philosophie der Ver-
heifung zu entdecken.

Gerade diejenigen Aspekte der Maskenproblematik, die die textformelle Seite
fokussieren und die vor allem in Kapitel 2.3 unter dem Stichwort der Figurenrede,
aber auch in Kapitel 4.2 als Sprechen vom Subjekt entwickelt wurden, sind bered-
te Zeugen von Nietzsches radikaler Neuausdeutung der Beziehung zwischen Text
und Leser.” In gewissem Sinne kulminiert der Reichtum von Nietzsches philoso-
phischem Schreiben in dieser Masken-Praxis, sind alle Strategien der Darstellung
um der zukiinftigen Leser willen bis in eine Raffinesse getrieben worden, deren
feine rhythmische Abgestimmtheit, stilistische Meisterschaft und ausgefeilte Kon-
sequenz bis heute in der Philosophie ihresgleichen sucht.

Das daran anschliefende Dilemma fiir die Forschung stellt sich nun als Grund-
entscheidung dar: Demnach miisste man zunichst fiir sich festlegen, ob man in
den diskutierten Ebenen der Anredeformen, v.a. aber in den Figurenreden lediglich
die >Masken« Nietzsches sehen will, in die er seine eigenen Ansichten gekleidet
habe. In der Folge wiirden alle Textfiguren als Masken Nietzsches zu gelten ha-
ben, hinter denen er seine eigentlichen Ansichten verborgen oder durch die er sie
ausgesprochen hitte. Dann wird der >Einsiedler« zu einer Maske von Nietzsches
Einsamkeit, der sWanderer«< zur Maskierung von Nietzsches Empfindlichkeit und
der >freie Geist< zu einem maskierten Ausdruck von Nietzsches sich selbst zuge-
schriebener Befihigung riskanten, haltlosen Denkens. Dann werden aber auch die
Texte zu einem blofRen Forum maskierter Selbstaussagen des Autors und beginnen,
fortan um Nietzsche zu kreisen: Niemand anderes als Nietzsche wiirde in ewigem
Selbstgesprich mit sich immer zugleich Redner als Zuhérer und Angesprochener
sein. Wenn man an diesem Punkt noch von einer reinen Stilfrage der Interpre-
tation oder von Geschmackssache reden konnte, wird es solchen Ansitzen doch
schwer, die Frage plausibel zu beantworten, weshalb Nietzsche diese Arten des ex-
perimentellen Ausdrucks tiberhaupt gewahlt habe. Oder auch nur, weshalb er seine
eigenen Ansichten iiber die Dinge nicht einfach »als Autor< aussprechen zu kénnen
glaubte.

20 JGB211,KSA5,S.145. Vgl. auch JGB 2, wo es beziiglich einer»neuen Gattung von Philosophen«
heilt: »Und allen Ernstes gesprochen: ich sehe solche neue Philosophen heraufkommen.«
(JGB 2, KSA'5, S.17).

21 Erstaunliches ist in einem frithen Nachlass-Notat von 1879 zu lesen: »Ein Autor hat
immer seinen Worten Bewegung mitzutheilen. Hier ist ein Leser; er merkt nicht, daR ich ihn
beobachte. Er ist mir von ehemals her bekannt — ein gescheuter Kopf: es schadet nicht, von
ihm gelesen zu werden. — Aber er ist ja ganz verwandelt: bin ich es, der ihn verwandelt hat?«
(Nachlass 1879, 47 [7], KSA 8, S. 618f.).

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhaltnis von Text und Leser

Wie ich gezeigt zu haben hoffe, plidiert die vorliegende Arbeit dafiir, einer an-
deren Option den Vorzug zu geben. Derzufolge ist in den aufzufindenden >Maskenxc
nichts geringeres als die raffinierte Moglichkeit einer Ermachtigung der Leserin-
nen und Leser gegeben. Nicht nur wird auf eine radikale Weise die Deutungshoheit
iiber die Texte an die Leserschaft tibertragen, die die Figurenreden dechiffrieren,
sich zu den Anrede- und Vereinnahmungsformen positionieren und einzelne Ab-
schnitte selbst zu Ende denken wird. Auch muss sie sich zu Nietzsches durchaus
streitbarer Art von Humor, Ironie und den argumenta ad hominem ins Verhiltnis
setzen. Fir alles das steht dem Leser, steht der Leserin lediglich die eigene Person-
lichkeit zur Verfiigung, die aufzubieten sie genétigt werden. Bedenkt man — etwa
anhand der oben angefithrten Zitate — das hohe Maf§ an Wirkungsmacht und (Ver-
)Fithrungskraft, das Nietzsche den Biichern im allgemeinen und seinen Schriften
im Besondern zusprach, so liegt die Vermutung nahe, es kénnte ihm doch weni-
ger um seine eigene Person gegangen sein, als vielmehr um ein Schreiben, das in
moglichst raffinierter Weise auf den Leser ausgerichtet ist. Denn erst, wenn die
Haltung des Interpreten zum Text das bekannte »Aber lassen wir Herrn Nietz-
sche« auszurufen geneigt ist,” betritt der Leser die Bithne, greift das Buch nach
ihm, wirkt Nietzsche tatsichlich iiber seine Zeit und seine Person hinaus. Schon
Zarathustra hatte zu seinen Jiingern gesagt: »Nun heifde ich euch, mich verlieren
und euch finden«.?® Ahnliches gibe es auch fiir den hier thematisierten Kontext zu
vermerken, denn je mehr man seine Meinung iiber Nietzsche oder die vermeintli-
che Meinung Nietzsches als Autor in den richtigen Momenten zu vernachlissigen
bereit ist, umso mehr darf der Text wirken und umso sichtbarer wird die strategi-
sche Verfasstheit der Texte als Verlockungen und Versuchungen. Es gilt also gerade
nicht, die Position Nietzsches >hinter den Masken« rekonstruieren zu wollen, son-
dern die Text-Masken als Spielriume eigener Positionierung zu verstehen, als Orte
der Berithrung und Angebote der Interaktion.

Bleibt die Frage, wohin oder wozu Nietzsche seine Leser zu verfithren beab-
sichtigte? Zur >Bejahung« des Lebens? Dazu, ein >freier Geist« — oder gar ein >Uber-
mensch« — zu werden? Eher nicht. Statt einer so konkreten Zielsetzung scheint es
vielmehr um eine Schulung des Denkens am Denkweg der Texte zu gehen und um
das Profilieren von Personlichkeiten im Erlebnis eines Buches. Also indem, wie in
Kapitel 2.2.4 als Problem der Wirkung auf ein Publikum herausgearbeitet, der Le-
ser, die Leserin sich dem Buch allein aussetzt und sich mit ihm auseinandersetzt.
Die bereits angefithrte Ermichtigung wire somit Resultat und Ziel aller Elemen-
te von Nietzsches Maskenpraxis. Sie umfasst sowohl die Gesamtheit der auf den
Leser abzielenden Faktoren der Beeinflussung und die Methoden des Erreichens
von Wirkungen aufseiten des Textes, als auch diejenigen Momente aufseiten des

22 Vgl. FW, Vorrede 2, KSA 3, S. 347.
23 Za,Vonder schenkenden Tugend 3, KSA 4, S.101.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A

247


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

248

Masken denken - in Masken denken

Lesers, die sich in bestimmten Praktiken (Lesetempo, wiederholtes Lesen, Anferti-
gen von Exzerpten) und Reaktionen (Betroffenheit, Lachen, Weinen, Protest, Ab-
lehnung) dufern.

Genau derjenige Aspekt der Maskenproblematik, der unter den Titel >in Mas-
ken denkenc gestellt worden war, kulminiert an diesem Punkt der hier ausgefithr-
ten Maskenpraxis: Denn wenn die von den Texten aufgebotenen >Masken« (Figu-
renreden, Adressierungsformen, Vielheit der Namen) nicht als Masken des Autors
Friedrich Nietzsche infrage kommen, obliegt ihnen keine andere Funktion als die,
in vielerlei Weisen den Leser zum Denken zu verfithren. Vor diesem Hintergrund
erlangen philosophische Texte im Allgemeinen und die Textfiguren qua Masken im
Besonderen als Formen des Leserzugriffs eine neue Geltung.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, A



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Verzeichnis der Siglen

Aus dem publizierten Werk Friedrich Nietzsches wird zitiert nach:

Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), 15 Bde. Hg. v. Giorgio Colli
und Mazzino Montinari, (2. durchgesehene Auflage), Miinchen/Berlin/New York
1988.

AC Der Antichrist

EH Ecce homo

FW Die frohliche Wissenschaft

GD Gotzen-Dimmerung

GM Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift
GMD Das griechische Musikdrama

GT Die Geburt der Tragodie

HL Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das Leben (Unzeitgemisse Be-
trachtungen II)

JGB Jenseits von Gut und Bése

M Morgenrdthe

MA Menschliches, Allzumenschliches (I und II)

NW Nietzsche contra Wagner

PHG Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen

SE Schopenhauer als Erzieher (Unzeitgemisse Betrachtungen III)
SGT Sokrates und die griechische Tragodie

ST Sokrates und die Tragddie

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

250

Masken denken - in Masken denken

VM Vermischte Meinungen und Spriiche (MA II, 1. Teil)
WA Der Fall Wagner

WL Ueber Wahrheit und Liige im aussermoralischen Sinne
WS Der Wanderer und sein Schatten (MA 11, 2. Teil)

Za Also sprach Zarathustra

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

l. Quellen

Augustinus, Aurelius: De Civitate Dei. Der Gottesstaat. 2 Bde. Deutsche Au-
gustinusausgabe (iibersetzt u. herausgegeben v. Carl Johann Perl), Miin-
chen/Wien/Ziirich 1979.

Cicero, Marcus Tullius: De officiis. Vom rechten Handeln. Lateinisch und deutsch
(ibersetzt u. herausgegeben v. Karl Biichner), Ziirich 1994.

Diderot, Denis: Asthetische Schriften, 2 Bde. (iibersetzt u. herausgegeben v. Fried-
rich Bassenge), Frankfurt a.M. 1968.

Diderot, Denis: Erzdhlungen und Gespriche (iibersetzt v. Katharina Scheinfuf),
Leipzig 1953.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Gesammelte Werke. Bd. 9, Phinomenologie des
Geistes, Hamburg 1980.

Kant, Immanuel: Werke in 6 Binden (Hg.v. Wilhelm Weischedel), Wiesbaden
1956fT.

Lessing, Gotthold Ephraim: Gesammelte Werke, 10 Bde., Berlin/Weimar 1968 (2.
Auflage).

Lessing, Gotthold Ephraim: Das Theater des Herrn Diderot, Berlin 1760.

Mendelssohn, Moses: Asthetische Schriften in Auswahl (Hg. v. Otto F. Best), Darm-
stadt 1974.

de Montaigne, Michel: Essais (iibersetzt v. Hans Stilett), Frankfurt a.M. 1998.

Nietzsche, Friedrich: Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), 15 Bde.
Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen/Berlin/New York 1988.

Nietzsche, Friedrich: Werke. Kritische Gesamtausgabe (KGW). Begriindet von
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New York 1967ff.

Nietzsche, Friedrich: Werke. Kritische Gesamtausgabe, Neunte Abteilung. Der
handschriftliche Nachlafy ab Frithjahr 1885 in differenzierter Transkription
(KGW IX). Hg. v. Marie-Luise Haase u.a., Berlin/New York 2001ff.

Nietzsche, Friedrich: Briefwechsel. Kritische Gesamtausgabe (KGB). Begriindet
von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New York 1975ft.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

252

Masken denken - in Masken denken

Parmenides: Vom Wesen des Seienden. Die Fragmente. Griechisch und deutsch
(ibersetzt u. herausgegeben v. Reckermann, Alfons; Holscher, Uvo), Hamburg
2014.

Platon: Simtliche Werke in zehn Binden. Griechisch und deutsch (nach der Uber-
setzung v. Friedrich Schleiermacher, Hg. v. Karlheinz Hiilser), Frankfurt a.M.
1991.

Plutarch: Fiinf Doppelbiographien. Teil 1: Alexandros und Caesar. Aristeides und
Marcus Cato. Perikles und Fabius Maximus. Griechisch und deutsch (iibersetzt
v. Konrat Ziegler), Berlin/Boston 2001.

Schelling, Friedrich Wilhelm Joseph: Philosophische Untersuchungen itber das We-
sen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhingenden Gegen-
stinde (Hg. v. Buchheim, Thomas), Hamburg 1997.

Schiller, Friedrich: Schillers Werke (hg. v. Siegfried Seidel). Bd. 10: Die Braut von
Messina. Wilhelm Tell. Die Huldigung der Kiinste, Weimar/Stuttgart 1980.
Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung. 2 Bde. (Hg. v. Lohney-

sen, Wolfgang Freiherr von), Frankfurt a.M./Leipzig 1996.
Semper, Karl: Die natiirlichen Existenzbedingungen der Thiere. Leipzig 1880.

Il. Forschungsliteratur

Alewyn, Richard; Silzle, Karl: Das grofRe Welttheater. Die Epoche der hofischen
Feste in Dokument und Deutung, Hamburg 1959.

Alkemeyer, Thomas: Subjektivierung in sozialen Praktiken. Umrisse einer praxeolo-
gischen Analytik. In: Alkemeyer, Thomas; Budde, Gunilla; Freist, Dagmar (Hg.):
Selbst-Bildungen. Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, Biele-
feld 2013, S. 33-68.

Ambros, August Wilhelm: Geschichte der Musik, Wien 1862..

Babich, Babette E.: On Nietzsche’s Concinnity. An Analysis of Style. In: Nietzsche-
Studien, Bd. 19, 1990, S. 59-80.

Baeumler, Alfred: Nietzsche der Philosoph und Politiker, Leipzig 1931.

Baumbach, Gerda: Schauspieler. Historische Anthropologie des Akteurs. Band 1:
Schauspielstile, Leipzig 2012.

Baumbach, Gerda: Maschera, ve saludo! Maske, seid gegriifit! Anmerkungen zu
Maske, Theater-Maske und Masken-Theater in der europdischen Neuzeit. In:
Alfred Schifer; Michael Wimmer (Hg.): Masken und Maskierungen, Opladen
2000, S. 137-159.

Baumbach, Gerda: »Seid gegriisst, Maske!« Zur Maskenproblematik in der Neuzeit.
In: Birbaumer, Ulf; Hiittler, Michael; Di Palma, Guido (Hg.): Corps du Théitre.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Organicité, contemporanéité, interculturalité. Il Corpo del Teatro. Organicita,
contemporaneita, interculturalita, Wien 2010, S. 105-137.

Bichtold-Stiubli, Hanns (Hg.): Handwérterbuch des Deutschen Aberglaubens. Un-
veridnderter photomechanischer Nachdruck der Ausgabe von 1933. 10 Bde., Ber-
lin 1987.

Benjamin, Walter: Einbahnstrafe. (Hg. v. Schottker, Detlev) In: Ders.: Werke und
NachlaR. Kritische Gesamtausgabe (Hg.v. Godde, Christoph; Lonitz Henri),
Frankfurt a.M. 2009.

Benne, Christian; Miiller, Enrico (Hg.): Ohnmacht des Subjekts. Macht der Person-
lichkeit. Basel 2014.

Benne, Christian: Ecce Hanswurst — Ecce Hamlet. In: Nietzscheforschung, Bd. 12,
2005, S. 219-228.

Bertram, Ernst: Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin 1918.

Bertschli, Hannes: Masken und Gesichter, Basel 1982.

Bleckwenn, Helga: »Der Stil soll leben«. Nietzsches Lehre vom Stil — aus didakti-
scher Sicht interpretiert. In: Erzgriber, Willi; Gauger, Hans-Martin (Hg.): Stil-
fragen, Tibingen 1992, S. 42-58.

Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie (Kommentar von Anselm
Haverkamp), Frankfurt a.M. 2013.

Borchmeyer, Dieter; Salaquarda, Jérg (Hg.): Nietzsche und Wagner. Stationen einer
epochalen Begegnung. 2 Bde., Frankfurt a.M./Leipzig 1994.

Born Marcus A.; Pichler, Axel (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenie-
rung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Bése«, Berlin/Boston 2013.

Boning, Thomas: Metaphysik, Kunst und Sprache beim frithen Nietzsche, Ber-
lin/New York 1988.

Breitinger, Johann Jacob: Critische Dichtkunst. Faksimilie-Nachdruck nach der
Ausgabe von 1740. 2 Bde., Stuttgart 1966.

Brusotti, Marco; McNeil, Michael; Schubert, Corinna; Siemens, Herman (Hg.): Eu-
ropean/Supra-European. Cultural Encounters in Nietzsche’s Philosophy, Ber-
lin/Boston 2020.

Buchheim, Thomas: Die Vorsokratiker. Ein philosophisches Portrit. Miinchen 1994.

Buser, Hans; Buser, Wilhelm: Friedrich Nietzsche. Der Hochstapler im Philoso-
phenrock und Prophet des Henkerstaates im Lichte seines berithmt gemach-
ten Werkes »Also sprach Zarathustra« oder: Herunter mit der Maske!, Augsburg
1914.

Busse, Peter: Die Rolle. Zur Geschichte und Kritik eines zentralen sozialwissen-
schaftlichen Begriffes, Miinchen 2016.

Biirger, Christa: Tradition und Subjektivitit, Frankfurt a.M. 1980.

Biirger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjektivitit
von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a.M. 1998.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,

253


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Masken denken - in Masken denken

Campioni, Guiliano u.a. (Hg.): Nietzsches personliche Bibliothek, Berlin/New York
2003.

Claessens, Dieter: Rolle und Macht, Miinchen 1968.

Conant, James: Das Exemplarische bei Emerson und Nietzsche. In: Benne, Chris-
tian; Milller, Enrico: Ohnmacht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel
2014, S. 207-225.

Constincio, Joio; Branco, Maria Jodo Mayer; Ryan, Bartholomew (Hg.): Nietzsche
and the Problem of Subjectivity. Nietzsche today, Vol. 5., Berlin/Boston 2015.

Deines, Stefan; Juenger, Stephan; Niinning, Ansgar (Hg.): Historisierte Subjekte —
Subjektivierte Historie. Zur Verfiigbarkeit und Unverfiigbarkeit von Geschich-
te, Berlin 2003.

Dellinger, Jakob: Zwischen >Meinung« und >Maske«. Uberlegungen zum Umgang
mit Nietzsches Techniken der Subversion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012,
S. 317-326.

Dellinger, Jakob: Vorspiel, Subversion und Schleife. Nietzsches Inszenierung des
>Willens zur Macht« in Jenseits von Gut und Bése. In: Born, Marcus A.; Pichler,
Axel (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in
»Jenseits von Gut und Bdse«, Berlin/Boston 2013, S. 165-187.

Dellinger, Jakob: »die Person verrith sich«. Uberlegungen zu den reflexiven Kom-
plikationen von Nietzsches Symptomatisierung des Denkens. In: Benne, Chris-
tian; Miiller, Enrico (Hg.): Ohnmacht des Subjekts — Macht der Persénlichkeit,
Basel 2014, S. 131-150.

Dellinger, Jakob: »...auch nur ein Glaube, eine Einbildung, eine Dummbheit?« FW 345
zwischen >Philosophie« und sLiteratur<. In: Katharina Gritz; Sebastian Kauf-
mann (Hg.): Nietzsche zwischen Philosophie und Literatur. Von der Frohlichen
Wissenschaft zu Also sprach Zarathustra, Heidelberg 2016, S. 255-322.

Dellinger, Jakob: Unter Gespenstern? Uberlegungen zum »Nachspiel« von
»Menschliches, Allzumenschliches I«. In: Benne, Christian; Zittel, Claus (Hg.):
Nietzsche und die Lyrik. Ein Kompendium, Stuttgart 2017.

Derrida, Jacques: Sporen. Die Stile Nietzsches. In: Hamacher, Werner (Hg.): Nietz-
sche aus Frankreich (Ubers. von Richard Schwaderer), Frankfurt a.M./Berlin
1986, S. 129-168.

Detering, Heinrich: Der Antichrist und der Gekreuzigte. Friedrich Nietzsches letzte
Texte, Gottingen 2010.

Detering, Heinrich: Stagnation und Hohenflug. »Die Lieder des Prinzen Vogel-
frei«. In: Benne, Christian; Georg, Jutta (Hg.): Friedrich Nietzsche: »Die frohli-
che Wissenschaft«. Klassiker auslegen, Berlin 2015, S. 151-174.

Dithmar, Reinhard: Die Fabel. Geschichte, Struktur, Didaktik. Miinchen 1988.

Dreyer, Matthias: Nietzsches Masken. Medien der Verlebendigung. In: Aggermann,
Lorenz; Fischer, Ralph; Holling, Eva; Schulte, Philipp; Siegmund, Gerald (Hg.):

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

»Lernen mit den Gespenstern zu leben«. Das Gespenstische als Figur, Metapher
und Wahrnehmungsdispositiv, Berlin 2015, S. 273-287.

Euringer, Martin: Zuschauer des Welttheaters. Lebensrolle, Theatermetapher und
gelingendes Selbst in der Frithen Neuzeit (Univ. Diss.), Darmstadt 2000.

Fetz, Reto Luzius; Hagenbiichle, Roland; Schulz, Peter (Hg.): Geschichte und Vor-
geschichte der modernen Subjektivitit. 2 Bde., Berlin/New York 1998.

Fleck, Ludwik: Zur Krise der sWirklichkeit< (1929). In: Ders.: Denkstile und Tatsa-
chen (Hg. v. Werner, Sylwia; Zittel, Claus), Berlin 2011, S. 52-69.

Frey, Willy: Quelques formes des antichristianismes: Voltaire, Diderot et Nietzsche,
Neuchitel 1933.

Friederici, Angelika: Mr. Castan’s London-Westend-Museum: der Berliner Anfang.
In: Dies.: Castan's Panopticum. Ein Medium wird besichtigt. Heft 18, Berlin
2014, S. A2-11.

Friederici, Angelika: Die Castans und ihr Lebenswerk. In: Dies.: Castan’s Panopti-
cum. Ein Medium wird besichtigt. Heft 1, Berlin 2008, S. A1-10.

Foucault, Michel: Dits et ecrits. Schriften in vier Binden (Hg. v. Defert, Daniel;
Ewald, Frangois), Frankfurt a.M. 2001-2005.

Fuhrmann, Manfred: Persona, ein rémischer Rollenbegriff. In: Marquard, Odo;
Stierle, Karlheinz (Hg.): Identitit. Poetik und Hermeneutik, VIII, Miinchen
1979, S. 83-106.

Fiirstenthal, Achim: Maske und Scham bei Nietzsche. Ein Beitrag zur Psychologie
seines Schaffens, Basel 1940.

Gauger, Hans-Martin: Uber Sprache und Stil, Miinchen 1995.

Geisenhanslitke, Achim: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Verstellung in der
europdischen Literatur, Darmstadt 2006.

Gerhard, Volker: »Experimental-Philosophie«. Versuch einer Rekonstruktion. In:
Djuri¢, Mihailo; Simon, Josef (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche,
Wiirzburg 1986, S. 45-61.

Gerhardt, Volker: Die Perspektive des Perspektivismus. In: Nietzsche-Studien, Bd.
18, 1989, S. 260-281.

Georg, Jutta; Zittel, Claus (Hg.): Nietzsches Philosophie des Unbewussten, Ber-
lin/Boston 2012.

Goedert, Georges: Nietzsches Begriff der Maske. In: Craemer, Susanne; Dilk, Enri-
ca; Sieburg, Heinz u.a. (Hg.): Europiische Begegnungen. Beitrige zur Litera-
turwissenschaft, Sprache und Philosophie. Festschrift fiir Joseph Kohnen, Lu-
xembourg 2006, S. 579-588.

Goedert, Georges: Nietzsches Kritik des Subjektbegriffs. In: Berlinger, R.; Fink,
E.; Imamichi, T.; Schrader, W. (Hg.): Perspektiven der Philosophie 30, Amster-
dam/New York 1994, S. 301-322..

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,

255


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Masken denken - in Masken denken

Goffman, Erving: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag. (Orig.
»The Presentation of Self in Everyday Life«, New York 1959. Ubers. v. Peter
Weber-Schifer). Mit einem Vorwort von Ralf Dahrendorf, Miinchen 1969.

Greiner, Bernhard: Friedrich Nietzsche. Versuch und Versuchung in seinen Apho-
rismen, Miinchen 1972.

Griesser, Luitpold: Nietzsche und Wagner — Neue Beitrige zur Geschichte und Psy-
chologie ihrer Freundschaft (1923) Nachdruck, Hamburg 2010.

Hamacher, Werner: »Disgregation des Willens.« Nietzsche iiber Individuum und
Individualitit. In: Nietzsche-Studien, Bd. 15, 1986, S. 306-336.

Hamacher, Werner: (Das Ende der Kunst mit der Maske). In: Karl Heinz Bohrer
(Hg.): Sprachen der Ironie — Sprachen des Ernstes, Frankfurt a.M. 2000, S. 121-
155.

Hagenbiichle, Roland: Subjektivitit. Eine historisch-systematische Hinfithrung.
In: Fetz, Reto Luzius; Hagenbiichle, Roland; Schulz, Peter (Hg.): Geschichte und
Vorgeschichte der modernen Subjektivitit. 2 Bde., Berlin/New York 1998, S. 1-
88.

Hampe, Michael: Die Lehren der Philosophie. Eine Kritik, Berlin 2014.

Haug, Frigga: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der biirgerlichen
deutschen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972.

Heisenberg, Werner: Das Naturbild der heutigen Physik, Hamburg 1955.

Himmelmann, Beatrix: Freiheit und Selbstbestimmung. Zu Nietzsches Philosophie
der Subjektivitit, Freiburg/Miinchen 1996.

Heit, Helmut; Heller, Lisa (Hg.): Handbuch Nietzsche und die Wissenschaften.
Natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Kontexte, Berlin/Boston 2014.
Hoffmann-Krayer, Eduard: Die Fastnachtsgebriuche der Schweiz. In: Ders. (Hg.):

Schweizerisches Archiv fiir Volkskunde, Ziirich 1897.

Holscher, Uvo: Anfingliches Fragen. Studien zur frithen griechischen Philosophie,
Gottingen 1968.

Huizinga, Johan: Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg 1956.

Hiils, Ansgar Michael: Maske und Identitit. Das Maskenmotiv in Literatur, Philo-
sophie und Kunst um 1900, Wiirzburg 2013.

Imasaki, Takahide: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der Phi-
losophie Friedrich Nietzsches. In: Georg, Jutta; Reschke, Renate (Hg.): Nietz-
sche und Wagner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016,
S. 38-45.

Jaspers, Karl: Nietzsche. Einfithrung in das Verstindnis seines Philosophierens,
Berlin 1935.

Kaufmann, Walter: Nietzsches Philosophie der Masken (iibersetzt von Ernst Beh-
ler). In: Nietzsche-Studien, Band 10/11, 1981/82, S. 111-131.

Kaufmann, Walter: Discovering the mind. Volume 2.: Nietzsche, Heidegger and Bu-
ber, New York 1980.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Kaulbach, Friedrich: Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, Kln/Wien
1980.

Kaulbach, Friedrich: Der Philosoph und seine Philosophie: Perspektive und Wahr-
heit bei Nietzsche. In: Djuri¢, Mihailo (Hg.): Nietzsches Begriff der Philosophie,
Wiirzburg 1990, S. 9-20.

Kerger, Henry: Nietzsches normativ-institutionalistisches Postulat personaler Ge-
rechtigkeit auf der Basis der Vollpositivitit allen Rechts. In: Rechtstheorie, Bd.
47, Heft 4, 2016, S. 443-477

Klass, Tobias Nikolaus: Von Peitschen und Masken. Nietzsches Suche nach Strate-
gien der Selbst-Anrithung. In: Schifer, Alfred; Wimmer, Michael (Hg.): Masken
und Maskierungen, Opladen 2000, S. 251-279.

Kob, Janpeter: Die doppelte Wurzel des Maskenparadigmas in der Soziologie. In:
Heinz-Dietrich Ortlieb; Bruno Molitor; Werner Krone (Hg.): Hamburger Jahr-
buch fiir Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik. Festausgabe fiir Carl Jantke
zum 70. Geburtstag, Tibingen 1979, S. 79-88.

Konersmann, Ralf (Hg.): Worterbuch der philosophischen Metaphern (3. Aufl.),
Darmstadt 2011.

Kriiger, Heinz: Uber den Aphorismus als philosophische Form, Miinchen 1988.

Lambrellis, Dimitris N.: The one and the many in Nietzsche. In: Stegmaier, Werner
(Hg.): Nietzsche Studien, Bd. 19, Berlin/New York 1990, S. 129-142..

Langer, Daniela: Wie man wird, was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobio-
graphie bei Nietzsche und Barthes, Paderborn/Miinchen 2005.

Leuschner, Eckhard: Persona, Larva, Maske. Ikonologische Studien zum 16. bis frii-
hen 18. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1997.

de Man, Paul: Allegorien des Lesens (itbersetzt v. Werner Hamacher und Peter
Krumme), Frankfurt a.M. 1988.

Meuli, Karl: Maske, Maskereien. In: Handworterbuch des deutschen Aberglaubens,
Berlin/Leipzig 1932, S. 1744-1852..

Mezger, Werner: Narrenidee und Fastnachtsbrauch. Studien zum Fortleben des
Mittelalters in der europiischen Festkultur, Konstanz 1991, S. 75-77.

Mittelstraf}, Jirgen (Hg.): Enzyklopidie Philosophie und Wissenschaftstheorie,
Stuttgart 1996.

Molitorisz, Joseph: Toward a new humanism: a study of Diderot’s and Nietzsche’s
dialectical methodologies, Seattle 1983.

Morea, Donatella: Il respiro pitt lungo. Laforisma nelle opere di Friedrich Nietz-
sche, Pisa 2011.

Miiller, Enrico: Die Griechen im Denken Nietzsches, Berlin/New York 2005.

Miiller, Enrico: Geist und Liebe zur Maske. Zu Aphorismus JGB 40 und Nietzsches
Personenbegriff. In: Born, Marcus A.; Pichler, Axel (Hg.): Texturen des Den-
kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Bésex,
Berlin/Boston 2013, S. 243-257.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,

257


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Masken denken - in Masken denken

Miiller, Enrico: Die Sprache des Ressentiments, die Musikalitit der Sprache und
der »Europier der Zukunft«. Das achte Hauptstiick: »Vélker und Vaterlinder«.
In: Born, Marcus A. (Hg.): Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose. Klas-
siker auslegen, Bd. 48, Berlin 2014. S. 167-178.

Miiller-Lauter, Wolfgang: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensitze und die Ge-
gensitze seiner Philosophie, Berlin/New York 1971.

Miiller-Lauter, Wolfgang: Uber Freiheit und Chaos. Nietzsche-Interpretationen II,
Berlin/New York 1999.

Miiller-Richter, Klaus: Nietzsches erkenntniskritische Vitalisierung der Metapher.
In: Miiller-Richter, Klaus; Larcati, Arturo (Hg.): Der Streit um die Metapher.
Poetologische Texte von Nietzsche bis Handke, Darmstadt 1998, S. 40-42.

Miinz, Rudolf: Theatralitit und Theater. Zur Historiographie von Theatralititsge-
fiigen, Berlin 1998.

Nagl-Docekal, Herta; Vetter, Helmuth (Hg.): Tod des Subjekts?, Wien/Miinchen
1987.

Nehamas, Alexander: Nietzsche. Life as Literature, Cambridge/London 1985.

Niemeyer, Christian (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009.

Nunley, John; McCarty, Cara (Hg.): Masks. Faces of culture, New York 1999.

Opl, Eberhard: Die Wandlung des Begriffes sensibilité¢ in der Asthetik Diderots.
In: Maske und Kothurn. Internationale Beitrige zur Theaterwissenschaft,
Wien/Koln 1987, Heft 3-4, S. 33-53.

Ottmann, Henning (Hg): Nietzsche-Handbuch, Stuttgart/Weimar 2000.

Paulys Real-Encyclopidie der classischen Altertumswissenschaft, Bd. 19 (neue Be-
arbeitung; Hg. v. Georg Wissowa), Stuttgart 1917.

Perrakis, Manos: Nietzsches Musikisthetik der Affekte, Freiburg/Miinchen 2011.

Pichler, Axel: Philosophie als Text - Zur Darstellungsform der »Gétzen-
Dammerungs, Berlin/Boston 2014.

Pieper, Hans-Joachim: Ecce homo. Aufstieg und Fall der »reinen« Subjektivitit. In:
Moser, Christian; Nelles, Jiirgen (Hg.): AutoBioFiktion. Konstruierte Identiti-
ten in Kunst, Literatur und Philosophie, Bielefeld 2006, S. 21-36.

Prange, Martine: Nietzsche, Wagner, Europe. Berlin/Boston 2013.

Reschke, Renate; Georg-Lauer, Jutta (Hg.): Nietzsche und Wagner. Perspektiven ih-
rer Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2015.

Rheinfelder, Hans: Das Wort »persona«. Geschichte seiner Bedeutungen mit be-
sonderer Beriicksichtigung des franzdsischen und italienischen Mittelalters.
Beihefte zur Zeitschrift fiir romanische Philologie, Heft 77, Halle (Saale) 1928.

Riedel, Christoph: Subjekt und Individuum. Zur Geschichte des philosophischen
Ich-Begriffes, Darmstadt 1989.

Riedel, Manfred (Hg.): Philologie und Philosophie in Nietzsches Denken,
Kéln/Weimar/Wien 1999.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Réllin, Beat: Ein Fidchen um’s Druckmanuskript und fertig? Zur Werkgenese von
Jenseits von Gut und Bose. In: Born, Marcus A.; Pichler, Axel: Texturen des Den-
kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Bosex,
Berlin/Boston 2013. S. 47-67.

Rupschus, Andreas: Nietzsches Problem mit den Deutschen. Wagners Deutschtum
und Nietzsches Philosophie, Berlin/Boston 2013.

Ryan, Bartholomew: The Plurality of the Subject in Nietzsche and Kierkegaard:
Confronting Nihilism with Masks, Faith and Amor Fati. In: Constancio, Jodo;
Branco, Maria Jodo Mayer; Ryan, Bartholomew (Hg.): Nietzsche and the Prob-
lem of Subjectivity. Nietzsche today, Vol. 5, Berlin/Boston 2015, S. 317-342.

Saar, Martin: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach
Nietzsche und Foucault, Frankfurt a.M./New York 2007.

Santini, Carlotta: Friedrich Nietzsches Basler Vorlesungen iiber die Geschichte der
griechischen Literatur. In: Geschichte der Germanistik. Mitteilungen, Gottin-
gen 2012, Doppelheft 41/42, S. 141-143.

Schlimgen, Erwin: Nietzsches Theorie des Bewuf3tseins, Berlin/New York 1999.

Schmidt, Siegfried J.: Sprache und Denken als sprachphilosophisches Problem von
Locke bis Wittgenstein, Den Haag 1968.

Schober, Angelika: Diderot et Nietzsche. In: Diderot studies, Vol. 25, Genéve 1993,
S. 89-107.

Schock, Flemming; Bauer, Oswald; Koller, Ariane (Hg.): Dimensionen der
Theatrum-Metapher in der Frithen Neuzeit. Ordnung und Reprisentation von
Wissen, Erlangen 2008.

Schrodter, Hermann (Hg.): Das Verschwinden des Subjekts, Wiirzburg 1994.

Schubert, Corinna: »Der Autor hat den Mund zu halten [..]J«. Nietzsche-
Interpretation zwischen Biographismus und Interaktion. In: Nietzschefor-
schung, Bd. 19, 2011, S. 279-288.

Schubert, Corinna: »Wanderer wer bist du?« Uberlegungen zu Maske und Dialog,
Figur und dem Vornehmen in Jenseits von Gut und Bose 296. In: Born, Marcus A.;
Pichler, Axel: Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie
in »Jenseits von Gut und Bése«, Berlin/Boston 2013, S. 279-303.

Schubert, Corinna: »Wo hért das Ich auf?« Uberlegungen zum Zerfallsprozess des
Subjekts. In: Benne, Christian; Miiller, Enrico (Hg.): Ohnmacht des Subjekts —
Macht der Persénlichkeit, Basel 2015, S. 179-194.

Schubert, Corinna: Rezension zu Donatella Morea: Il respiro pitt lungo. Laforisma
nelle opere di Friedrich Nietzsche. In: Nietzsche-Studien, Bd. 43, 2014, S. 250-
252.

Schubert, Corinna: Von der Weisheit der Narren. Anniherung an das Gedicht »Narr
in Verzweiflung«. In: Benne, Christian; Zittel, Claus (Hg.): Nietzsche und die
Lyrik. Ein Kompendium, Stuttgart 2017.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,

259


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Masken denken - in Masken denken

Schulz, Reinhard: Darstellen und Rekonstruieren: Eine hermeneutische Erwide-
rung auf lan Hacking. In: Journal for General Philosophy of Science. Vol. 30, N°
2,1999, S. 365-378.

Schulz, Reinhard: Nietzsche und Rorty. Zwei Metaphysikoppositionen. In: Renate
Reschke (Hg.): Zeitenwende — Wertewende. Internationaler Kongref3 zum 100.
Todestag Friedrich Nietzsches. Nietzscheforschung. Sonderband 1, Berlin 2001,
S. 165-169.

Schulz, Reinhard: Naturwissenschaftshermeneutik. Eine Philosophie der End-
lichkeit in historischer, systematischer und angewandter Hinsicht, Wiirzburg
2004.

Schulz, Reinhard (Hg.): Zukunft ermdglichen. DenkanstoRe aus fiinfzehn Jahren
Karl Jaspers Vorlesungen zu Fragen der Zeit; zu Ehren des Initiators Rudolf zur
Lippe, Wiirzburg 2008.

Schulz, Reinhard: Der Wahrnehmungsglaube und Probleme der Sichtbarmachung
von Praktiken im Anschluss an Merleau-Ponty. In: Alkemeyer, Thomas; Budde,
Gunilla; Freist, Dagmar (Hg.): Selbst-Bildungen. Soziale und kulturelle Prakti-
ken der Subjektivierung, Bielefeld 2013, S. 351-373.

Scruton, Roger: Nietzsche on Wagner. In: Came, Daniel (Hg.): Nietzsche on art and
life, Oxford 2014. S. 236 — 251.

von Seggern, Hans-Gerd: Nietzsches Philosophie des Scheins, Weimar 1999.

Shapiro, Gary: Nietzschean Narratives, Bloomington/Indianapolis 1989.

Siemens, Herman; Hay, Katia: Ridendo dicere severum. On probity, laughter and
self-critique in Nietzsche's figure of the free spirit. In: Bamford, Rebecca (Hg.):
Nietzsche’s free spirit philosophy, London/New York 2015, S. 111-135.

Siemens, Hermann; van Tongeren, Paul: Das Nietzsche-Worterbuch. Anatomy of a
sgrofdes Projekt«. In: Caysa, Volker; Schwarzwald, Konstanze (Hg.): Nietzsche —
Macht — Grofle, Berlin/Boston 2012, S. 451-466.

Simon, Josef: Sprache und Sprachkritik bei Nietzsche. In: Lutz-Bachmann, Mat-
thias (Hg.): Uber Friedrich Nietzsche. Eine Einfithrung in seine Philosophie,
Frankfurt a.M. 1985, S. 63-97.

Simon, Josef: Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation. In:
Djurié¢, Mihailo; Simon, Josef (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche,
Wiirzburg 1986, S. 62-74.

Simon, Josef: Grammatik und Wahrheit. Uber das Verhiltnis Nietzsches zur speku-
lativen Satzgrammatik der metaphysischen Tradition. In: Nietzsche-Studien,
Bd. 1, 1972, S. 1-26.

Simonis, Linda: Der Stil als Verfiihrer. Nietzsche und die Sprache des Performati-
ven. In: Nietzsche-Studien, Bd. 31, 2002, S. 57-74.

Sloterdijk, Peter: Kritik der zynischen Vernunft, Frankfurt a.M. 1983.

Sloterdijk, Peter: Der Denker auf der Bithne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt
a.M. 1986.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Literaturverzeichnis

Sofer, Johann: Bemerkungen zur Geschichte des Begriffs »Welttheater«. In: Maske
und Kothurn. Band 2, Heft 3-4, Berlin/New York 1956, S. 256-268.

Sommer, Andreas Urs: Nietzsche-Kommentar, Berlin/Boston 2012fF.

Sommer, Andreas Urs: Nietzsche-Kommentar. Der Fall Wagner. Gotzen-
Dimmerung, Berlin/Boston 2012.

Stegmaier, Werner: Nietzsches Neubestimmung der Philosophie. In: Djurié¢, Mi-
hailo (Hg.): Nietzsches Begriff der Philosophie, Wiirzburg 1990, S. 21-36.

Stegmaier, Werner: Nietzsches »Genealogie der Moral«, Darmstadt 1994.

Stegmaier, Werner: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpre-
tation des V. Buchs der »Frohlichen Wissenschaft«, Berlin/Boston 2012.

Stegmaier, Werner: Eine Frage zum Schluss. Das neunte Hauptstiick: »was ist vor-
nehm?«. In: Marcus A. Born (Hg.): Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und
Bése, Berlin 2014, S. 179-205.

Steiert, Thomas (Hg.): »Der Fall Wagner«. Urspriinge und Folgen von Nietzsches
Wagner-Kritik, Laaber 1991.

Sturma, Dieter (Hg.): Person. Philosophiegeschichte — Theoretische Philosophie -
Praktische Philosophie, Paderborn 2001.

Tawada, Yoko: Abenteuer der deutschen Grammatik, Titbingen 2010.

Teichfischer, Philipp: Die Masken des Philosophen. Alfred Baeumler in der Weima-
rer Republik — eine intellektuelle Biographie (Univ. Diss.), Marburg 2009.
Thorgeirsdottir, Sigridur: Baubo. Laughter, eroticism and science to come. In:

Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012, S. 65-73.

van Tongeren, Paul: Die Moral von Nietzsches Moralkritik. Studien zu »Jenseits von
Gut und Bése«, Bonn 1989.

van Tongeren, Paul: Die Kunst der Transfiguration. In: Duhamel, Roland; Oger,
Erik (Hg.): Die Kunst der Sprache und die Sprache der Kunst, Wiirzburg 1994,
S. 84-104.

van Tongeren, Paul: Reinterpreting modern culture. An introduction to Friedrich
Nietzsche'’s philosophy, West Lafayette 2000.

Toscani, Ignazio: Die venezianische Gesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung
ihrer Ausformung, ihrer Entstehungsgriinde und ihrer Funktion (Univ. Diss.),
Saarbriicken 1972.

Vaihinger, Hans: Die Philosophie des Als-ob. System der theoretischen, praktischen
und religiésen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Posi-
tivismus, Berlin 1913.

Vattimo, Gianni: Il soggetto e la maschera. Nietzsche e il problema della liberazio-
ne, Milano 1974.

Vivarelli, Vivetta: Nietzsche und die Masken des freien Geistes: Montaigne, Pascal
und Sterne, Wiirzburg 1998.

Wander, Karl Friedrich Wilhelm: Deutsches Sprichwoérter-Lexikon. Unverinderter
fotomechanischer Nachdruck der Ausgabe von 1867. 5 Bde, Kettwig 1987.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,

261


https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Masken denken - in Masken denken

Weihe, Richard: Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, Miinchen 2004.

Weijers, Els: Wie man wird, was man erzdhlt. Erzihlen und Diskurs vom Selbst
in Nietzsches Texten. In: Duhamel, Roland; Oger, Erik (Hg.): Die Kunst der
Sprache und die Sprache der Kunst, Wiirzburg 1994, S. 37-54.

Weifshaupt, Mark: Rolle und Identitit. Grundlagen der Rollentheorie, Saarbriicken
2008.

Weisshaupt, Kurt: Maske und Gehalt. Stufen des Esoterischen bei Nietzsche. In:
Holzhey, Helmut; Walter Zimmerli (Hg.): Esoterik und Exoterik der Philoso-
phie. Beitrige zu Geschichte und Sinn philosophischer Selbstbestimmung, Ba-
sel/Stuttgart 1977, S. 191-205.

Wellner, Klaus: Nietzsches Masken in Ecce homo. In: Nietzscheforschung, Bd. 12,
2005, S. 143-150.

Zima, Peter: Theorie des Subjekts. Subjektivitit und Identitit zwischen Moderne
und Postmoderne, Titbingen/Basel 2000.

Zittel, Claus: Abschied von der Romantik im Gedicht. Friedrich Nietzsches »Es geht
ein Wanderer durch die Nacht«. In: Nietzscheforschung, Bd. 3, 1995, S. 193-206.

Zittel, Claus: Das isthetische Kalkiil von Friedrich Nietzsches Also sprach Zarathus-
tra, Witrzburg 2000/2011.

Zittel, Claus: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der Metapher. Nietzsches
relationale Semantik. In: Nietzscheforschung, Band 7, 2000, S. 273-285.

Zittel, Claus: Konstruktionsprobleme des Sozialkonstruktivismus. In: Ders. (Hg.):
Wissen und soziale Konstruktion, Berlin 2002, S. 87-108.

Zittel, Claus: Asthetisch fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie. In:
Nietzsche-Studien, Bd. 32, 2003, S. 103-123.

Zittel, Claus: Theatrum philosophicum. Descartes und die Rolle dsthetischer For-
men in der Wissenschaft, Berlin 2009.

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26,



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophie

Ashley J. Bohrer

Marxism and Intersectionality
Race, Gender, Class and Sexuality
under Contemporary Capitalism

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2

Jirgen Manemann

Demokratie und Emotion

Was ein demokratisches Wir

von einem identitaren Wir unterscheidet

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0

Harald Lemke

Szenarien der Ernahrungswende
Gastrosophische Essays

zur Transformation unserer Esskultur

2018, 396 S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8

E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Philosophie

Jirgen Manemann, Eike Brock
Philosophie des HipHop
Performen, was an der Zeit ist

2018, 218 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3

E-Book: kostenlos erhéltlich als Open-Access-Publikation,
ISBN 978-3-8394-4152-7

Anke Haarmann

Artistic Research
Eine epistemologische Asthetik

2019, 318 S., Kart.

34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8

E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8

Hilkje Charlotte Hanel
What is Rape?
Social Theory and Conceptual Analysis

2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26, Access



https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	1. Zur Einleitung. Mensch und Maske
	1.1. Zum Begriff der persona
	1.2. Forschungsstand
	1.2.1. Die Maskenproblematik in der Nietzsche-Forschung
	1.2.2. Maskenproblematik und Rollentheorie

	1.3. Methodische Voraussetzungen
	1.3.1. Überlegungen zu einer Genealogie der Maskenproblematik bei Nietzsche
	1.3.2. Von Nietzsches konstellativem Verfahren zu einer neuen Lesart seiner Texte


	2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches
	2.1. Die guten Masken – Nietzsches Umwertung und Erweiterung der Maskenmetapher
	2.2. Der Schauspieler als Problem
	2.2.1. Das Problem des Schauspielers anhand des »Falls« Wagner
	2.2.2. Wirkung statt Wahrheit
	2.2.3. Das Schauspieler-Problem der Demokratie und der Moderne
	2.2.4. Das Problem des Schauspielers als Problem der Dichter und Philosophen
	2.2.5. Eine neue Erkenntnispraxis: Die »Kunst der Transfiguration«

	2.3. Zur Figurenrede
	2.3.1. Im Gespräch – Von Einsiedlern, Wanderern und anderen
	2.3.2. Närrische Weisheiten und weise Narren – Annäherung an eine Textfigur


	3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur
	3.1. Jenseits von wahr und falsch – Die konstitutionellen Fiktionen
	3.2. Mensch und Maske im Spiegel der Sprache
	3.3. Mit der Sprache gegen die Sprache – Nietzsches Schreibstrategien

	4. Der Mensch ist Maskenspiel
	4.1.  Wo beginnt das Ich?
	4.2. Von neuen Namen und den Landschaften des Geistes

	5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser
	Verzeichnis der Siglen
	Literaturverzeichnis
	I. Quellen
	II. Forschungsliteratur


