
https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Corinna Schubert
Masken denken – in Masken denken

Praktiken der Subjektivierung  |  Band 19

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Editorial
Poststrukturalismus und Praxistheorien haben die cartesianische Universalie eines sich 
selbst reflektierenden Subjekts aufgelöst. Das Subjekt gilt nicht länger als autonomes 
Zentrum der Initiative, sondern wird in seiner jeweiligen sozialen Identität als Diskurs-
effekt oder Produkt sozialer Praktiken analysiert. Dieser Zugang hat sich als außeror-
dentlich produktiv für kritische Kultur- und Gesellschaftsanalysen erwiesen. Der ana-
lytische Wert der Kategorie der Subjektivierung besteht darin, verwandte Konzepte der 
Individuierung, Disziplinierung oder der Habitualisierung zu ergänzen, indem sie an-
dere Momente der Selbst-Bildung in den Blick rückt. So verstehen sich die Analysen des 
DFG-Graduiertenkollegs »Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjektivierung in histori-
scher und interdisziplinärer Perspektive« als Beiträge zur Entwicklung eines revidierten 
Subjektverständnisses. Sie tragen zentralen Dimensionen der Subjektivität wie Hand-
lungsfähigkeit und Reflexionsvermögen Rechnung, ohne hinter die Einsicht in die Ge-
schichtlichkeit und die Gesellschaftlichkeit des Subjekts zurückzufallen. Auf diese Weise 
soll ein vertieftes Verständnis des Wechselspiels von doing subject und doing culture in 
verschiedenen Zeit-Räumen entstehen.
 
Die Reihe wird herausgegeben von Thomas Alkemeyer, Gunilla Budde, Thomas Et-
zemüller, Dagmar Freist, Rudolf Holbach, Johann Kreuzer, Sabine Kyora, Gesa Lin-
demann, Ulrike Link-Wieczorek, Norbert Ricken, Reinhard Schulz und Silke Wenk.

Corinna Schubert, geb. 1984, arbeitet am Kolleg Friedrich Nietzsche der Klassik 
Stiftung Weimar. Sie war Stipendiatin und wissenschaftliche Mitarbeiterin am 
DFG-Graduiertenkolleg »Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjektivierung« in 
Oldenburg und als Dozentin am Institut für Philosophie der Carl von Ossietzky 
Universität Oldenburg tätig. Ihre Forschungsschwerpunkte sind neben Friedrich 
Nietzsche und Hannah Arendt v.a. Kulturphilosophie und Politische Philosophie.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Corinna Schubert

Masken denken – in Masken denken
Figur und Fiktion bei Friedrich Nietzsche

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gedruckt mit Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG). 
 
Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 Lizenz 
(BY-SA). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers 
die Bearbeitung, Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder 
Medium für beliebige Zwecke, auch kommerziell, sofern der neu entstandene Text unter 
derselben Lizenz wie das Original verbreitet wird. 
(Lizenz-Text: https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.de) 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

Erschienen 2021 im transcript Verlag, Bielefeld
© Corinna Schubert

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld 
Umschlagcredit: Farzane Vaziritabar: aus der Reihe »Ecce Nietzsche«, Nr. 33 
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-5486-8
PDF-ISBN 978-3-8394-5486-2
https://doi.org/10.14361/9783839454862
Buchreihen-ISSN: 2703-1276
Buchreihen-eISSN: 2703-1284

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt

Vorwort .................................................................................. 9

1. Zur Einleitung. Mensch und Maske .................................................. 11

1.1. Zum Begriff der persona ............................................................. 16

1.2. Forschungsstand ................................................................... 20

1.2.1. Die Maskenproblematik in der Nietzsche-Forschung .......................... 22

1.2.2. Maskenproblematik und Rollentheorie ........................................ 28

1.3. Methodische Voraussetzungen ...................................................... 32

1.3.1. Überlegungen zu einer Genealogie der Maskenproblematik bei Nietzsche ...... 34

1.3.2. Von Nietzsches konstellativem Verfahren zu einer neuen Lesart seiner Texte ... 41

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches .................................... 51

2.1. Die guten Masken – Nietzsches Umwertung und Erweiterung der Maskenmetapher ... 52

2.2. Der Schauspieler als Problem ....................................................... 74

2.2.1. Das Problem des Schauspielers anhand des »Falls« Wagner .................. 76

2.2.2. Wirkung statt Wahrheit ...................................................... 87

2.2.3. Das Schauspieler-Problem der Demokratie und der Moderne .................. 98

2.2.4. Das Problem des Schauspielers als Problem der Dichter und Philosophen ..... 119

2.2.5. Eine neue Erkenntnispraxis: Die »Kunst der Transfiguration« ................ 123

2.3. Zur Figurenrede ................................................................... 134

2.3.1. Im Gespräch – Von Einsiedlern, Wanderern und anderen ..................... 138

2.3.2. Närrische Weisheiten und weise Narren – Annäherung an eine Textfigur...... 156

3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur ............................... 163

3.1. Jenseits von wahr und falsch – Die konstitutionellen Fiktionen....................... 174

3.2. Mensch und Maske im Spiegel der Sprache ......................................... 187

3.3. Mit der Sprache gegen die Sprache – Nietzsches Schreibstrategien ................. 194

4. Der Mensch ist Maskenspiel....................................................... 201

4.1. Wo beginnt das Ich?................................................................ 204

4.2. Von neuen Namen und den Landschaften des Geistes............................... 223

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser ........ 239

Verzeichnis der Siglen.................................................................. 249

Literaturverzeichnis.................................................................... 251

I. Quellen ............................................................................... 251

II. Forschungsliteratur................................................................... 252

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die zweite Person Ich

Als ich dich noch siezte,

sagte ich ich und meinte damit

mich

Seit gestern duze ich dich,

weiß aber noch nicht,

wie ich mich umbenennen soll.

– Yoko Tawada

 

Freuet euch des wahren Scheins

Euch des ernsten Spieles:

Kein Lebendiges ist Eins

Immer ist’s ein Vieles

– Goethe

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Vorwort

Seit einigen Monaten hat der Begriff »Maske« ganz unvermutet an Popularität ge-

wonnen. Eine Zeitlang war dasWort in aller Munde und das Objekt »Alltagsmaske«

zierte jedes Gesicht. Schnell griffen auch ästhetische Kriterien, wählte man beson-

ders schönen Stoff und wurden manche Masken mit einem Aufdruck verziert, der

Tierschnauzen oder Grimassen zeigte. Das mit medizinischen Bedenken begrün-

dete Gebot des Maskentragens –wie unterschiedlich es auch bewertet werdenmag

– hat unsere Lebenswirklichkeit in einem zumindest in Europa bisher unbekann-

ten Ausmaß verändert.

Der Alltag von Ärztinnen und Medizinern, eine Maske zum Schutz vor Anste-

ckung zu tragen, ist zum vorübergehenden und vielleicht wiederkehrenden Alltag

vieler Menschen geworden. Der nun in der Öffentlichkeit zu tragende Mundschutz

hat nicht nur den habituellen Lebensgewohnheiten, sondern auch dem semanti-

schen Spielraum der Maske eine neue Facette hinzugefügt.

Zwar beschäftigt sich dieses Buches mit ganz anderen Masken, doch ist es sei-

ne Absicht, Wissen und Vorstellung von den Masken insgesamt zu erweitern. So

könnten die »Alltagsmasken« ihrerseits umgedeutet werden – als alltägliche, in al-

len Situationen sich ausbildende Masken und conditio humana, wie Nietzsche sie

verstand.

Die Arbeit an diesem Buch begann in Leipzig und Berlin. In regelmäßigen Kol-

loquien an der TU Berlin konnte ich meinen Blick schärfen und einen eigenen For-

schungsansatz entwickeln.

Dass ich dieses Projekt über dreieinhalb Jahre fortsetzen und schließlich been-

den konnte, danke ich dem DFG-Kolleg »Selbst-Bildungen. Praktiken der Subjekti-

vierung in historischer und interdisziplinärer Perspektive« der Carl von Ossietzky

Universität Oldenburg. Meinen Betreuern, Reinhard Schulz und Claus Zittel, sei

ihre Gesprächsbereitschaft und Kritik, ihre Geduld und Ermutigung gedankt.

Sowohl die Teilnehmenden der Kolloquien als auch meine Mitkollegiatinnen

und -kollegiaten haben in Diskussionen zur Profilierung der Argumentation bei-

getragen.

Ihnen allen bin ich zu großem Dank verpflichtet.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 Masken denken – in Masken denken

Mein Dank gilt außerdem Beat Röllin, den ich stets in Fragen zum Nachlass

Nietzsches konsultieren durfte, sowie Axel Pichler, JakobDellinger und EnricoMül-

ler für Anmerkungen und Kritik.

Der interdisziplinäre Rahmen des Graduiertenkollegs bot diesem Projekt ein

besonders geeignetes Umfeld. Ziel war es dort und ist es auch dieser Arbeit, Fra-

gestellungen fächerübergreifend zu entwickeln und zu bearbeiten. DasThema die-

ses Buches bewegt sich daher zwischen philosophischen Ausführungen und einer

hohen Aufmerksamkeit für die literarischen Darstellungsformen. Insofern verbin-

det sich mit der Ausrichtung der Arbeit die Hoffnung, dass sie neben Experten und

Expertinnen der Nietzscheforschung ihr Publikum auch im überfachlichen Bereich

finden möge.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske

Der Weltlauf (aión) ist ein Kind

Das spielend die Steine setzt

Eines Kindes ist die Herrschaft

Heraklit

Masken begleiten den Menschen seit seiner evolutionären Kindheit. Sie sind Teil

frühester prähistorischer Errungenschaften in ritueller und künstlerischer Hin-

sicht. Davon zeugen etwa die berühmten Höhlenmalereien in der Grotte des Trois

Fréres aus dem Magdalénien: Darstellungen von Schamanen, die, in Ganzkörper-

masken aus Hirsch- und Bisonfell gekleidet, aufrechtstehend und an den Füßen

deutlich als Menschen erkennbar, Ritualpraktiken durchführen. Zunächst lassen

sich Masken im rituell-religiösen Kontext verorten. Als Dämonen- oder Götter-

masken dienen sie der Repräsentation des Heiligen, beschwören oder vertreiben

Geister in apotropäischer Absicht. Als Tiermasken re-naturalisieren sie das Kul-

turwesen Mensch, indem sie die Natur-Kultur-Unterscheidung zugleich signali-

sieren und unterlaufen. Als Totenmasken in Ahnenkult und Memorialkultur bilden

sie den Sterbenden ab oder stilisieren ihn, wahren sein Gedächtnis und markieren

zugleich den Übergang vom Leben zum Tod. Im Gebrauch der Maske scheint sich

der Mensch seiner maßgeblichen Existenzbedingungen zu versichern.

Spätestens mit der Entwicklung komplexerer Schauformen, wie Umzüge und

Prozessionen, gehen Masken schließlich in den Bereich des Spiels und der Künste

im weitesten Sinne über. In Form derTheatermasken dienen sie durch ihre mitun-

ter extreme Stilisierung und Typisierung wahlweise der Identifikation oder auch

der Verstörung des Publikums. Im europäischen Raum werden sie am prominen-

testen in der griechischen Tragödie und Komödie eingesetzt und bleiben über Jahr-

hunderte fester Bestandteil verschiedenster theatraler Darbietungen.

Begegnet uns die Maske im Medium des Textes, verkompliziert sich die mit

ihr verbundene Problematik nochmals. Denn der ohnehin schwer fassliche Be-

deutungsträger wird nun in einen literarischen oder philosophischen Sinnzusam-

menhang gestellt: Die mit der Maske behafteten Problematiken der Verwandlung,

der Übergängigkeit, der Identität und der Täuschung werden nun für eine eigene

Agenda beansprucht und zu ihrer Veranschaulichung mobilisiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Masken denken – in Masken denken

Schließlich wird derMaske imBereich der bildlichenDarstellung und der Spra-

che ein Platz als Metapher zugewiesen. Sie repräsentiert in dieser Funktion seit

dem 18. Jahrhundert als Gesichtsmaske einerseits die Scheinbarkeit und Eitelkeit

(vanitas) allen Daseins in seiner Bedrohtheit vom Tode, wobei gleichzeitig die wah-

re, ewige Welt Christi als Kontrast und jenseitiges Heilsversprechen präsent ist.1

Andererseits wird der Mensch so als immer schon in Falschheit und Lüge, in Sünd-

haftigkeit und Versuchungen verstrickt dargestellt. Bis heute sind verschiedenste

Modi der Maske nebeneinander anzutreffen, eignen sich etwa die Theater- und

Festkultur, die Musikszene und politische Bewegungen Masken für ihre eigenen

Zwecke an. Das mag daran liegen, dass Masken rätselhafte und vielschichtige Phä-

nomene sind, die alle Vorstellungen, die die sich derMensch vomMenschenmacht,

gleichermaßen berühren. Auf wissenschaftlichemGebiet setzen sich daher zahlrei-

che Monographien und Texte mit der Maske unter kulturhistorischen, anthropo-

logischen, ethnologischen und nicht zuletzt theaterwissenschaftlichen und philo-

sophischen Gesichtspunkten auseinander.2

Bereits seit der Antike – also lange bevor die Maske zu einem Emblem des

Menschen wurde – ist außerdem eine Metaphern-Relation zwischen Theater und

menschlichem Leben nachzuweisen, zwischen dem performativen Spiel auf einer

Bühne und dem Spielcharakter des menschlichen Daseins. Johann Sofer hat 1956

in seinem bis heute maßgeblichen Aufsatz Bemerkungen zur Geschichte des Begriffs

»Welttheater« einige Momente aus der Geistesgeschichte versammelt, die auf sol-

che Vorstellungen rekurrieren. Seitdem der Mensch sich exemplarische Geschich-

ten über sich selbst erzählt und sie in darstellerischer Form präsentiert, liegt auch

die Analogie des eigenen Lebens mit den Mechanismen der theatralen Welten na-

he. Auch von außereuropäischen Kulturen, namentlich der indischen, hat sich das

1 Vgl. diesbezüglich Baumbach: »Im neuzeitlichen Europa meint Maske im Allgemeinen […]

das Ding, welches die Personalität des Trägers verdeckt. So kann Maske nun nur noch eine

immer schon vorausgesetzte Identität (des Menschen mit sich selbst) zeitweilig verbergen,

erwünschte, aber nicht besessene Identitäts-Merkmale wenigstens äußerlich hervorbringen

oder von Identitätszwängen entlasten. […] Mit der Ausprägung derartig innengeleiteter, de-

fensiver Masken […] entsteht die metaphorische Maske ebenso wie die Maskenmetaphorik

im Zeichen von Verstellung, Heuchelei und Täuschung.« (Gerda Baumbach: Seid gegrüßt,

Maske! Zur Maskenproblematik in der Neuzeit. In: Ulf Birbaumer; Michael Hüttler; Guido

di Palma (Hg.): Corps du Théâtre. Organicité, contemporanéité, interculturalité, Wien 2010,

S. 105-137, hier S. 106f.).

2 Die wichtigsten Monographien sind: Richard Weihe: Die Paradoxie der Maske. Geschichte

einer Form, München 2004; Hannes Bertschli: Masken und Gesichter, Basel 1982; Eckhard

Leuschner: Persona, Larva, Maske. Ikonologische Studien zum 16. bis frühen 18. Jahrhun-

dert, Frankfurt a.M. 1997; John Nunley; Cara McCarty (Hg.): Masks. Faces of culture, New York

1999; Karl Meuli: Maske, Maskereien. In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Ber-

lin/Leipzig 1932, Sp. 1744-1852; Ansgar Michael Hüls: Maske und Identität. Das Maskenmotiv

in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900, Würzburg 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 13

Zeugnis einer Entsprechung zwischen den auf Marionettenbühnen in abstrakter

Form präsentierten Figuren und lebendigen Menschen erhalten. So ist das philo-

sophische Lehrgedicht Bhagavadgita, als Teil des Mahabharata, eines der ältesten

Beispiele, das Sofer anführt: »Im Herzen aller Wesen drin wohnet der Herr, o Ar-

juna!/Er bewegt wie im Puppenspiel die Wesen alle wunderbar.«3 Wie weit diese

Vorstellungen auch in der Antike verbreitet waren, veranschaulicht Sofer durch Zi-

tate von Heraklit, Platon, Cicero, Ovid, Seneca, Epiktet und Marcus Aurelius.

In den Nomoi hatte Platon in diesem Zusammenhang sogar zwei Gleichnisse

aufgeboten. Zunächst gilt der Mensch als einer Marionette ähnlich, deren Fäden

ihn in entgegengesetzte Richtungen ziehen, zur Tugend oder zur Untugend hin:

»Denken wir uns jedes von uns lebenden Geschöpfen als eine Drahtpuppe in der

Götter Hand«.4 Später wird ein Vergleich zwischen Tragödiendichtung und Staats-

verfassung gezogen, gilt der Staat hier doch als »Nachbildung des schönsten und

besten Lebens« und seine Gesetzgeber selbst als »Dichter einer möglichst schöns-

ten sowie auch besten Tragödie«.5

Es muss hier reine Spekulation bleiben, inwiefern die genannten Autoren Ein-

fluss auf das frühneuzeitliche Konzept des theatrum mundi gehabt haben, die Ähn-

lichkeiten sind indes nicht von der Hand zu weisen.6 Die Vorstellung, das mensch-

3 Zitiert nach Sofer: Bemerkungen zur Geschichte des Begriffs »Welttheater«. In: Maske und

Kothurn, Band 2, Heft 3-4, Berlin 1956, S. 256-268, hier S. 259.

4 Platon: Nomoi. 644 d-e. Das Gespräch zwischen demKreter Kleinias, demSpartanerMegillos

und einem Athener, dessen Name nicht genannt wird, ist ein Dialog über Staatstheorie. Zur

Veranschaulichung der Triebstruktur des Menschen greift der Athener zu der Marionetten-

Metapher: »Denken wir uns jedes von uns lebenden Geschöpfen als eine Drahtpuppe in der

Götter Hand, ob nun von ihnen zum Spielzeug oder zu irgendeinem ernsteren Zwecke ge-

bildet: denn das wissen wir nicht; das aber begreifen wir, daß die erwähnten Gefühle, die

wie gewisse Sehnen oder Fäden sich in uns regen, uns ziehen, und zwar, als einander entge-

gengesetzt, zu entgegengesetztem Handeln, dahin, wo die Grenzscheide zwischen Tugend

und Schlechtigkeit liegt.« Vgl. diesbezüglich auch das bereits in eigener Übersetzung zitierte

Fragment 52 von Heraklit: »DerWeltlauf (aiόn) ist ein Kind, das spielt und seine Zügemacht,

eines Kindes ist das Königreich« (Thomas Buchheim: Die Vorsokratiker. Ein philosophisches

Porträt, München 1994, S. 78).

5 Platon: Nomoi, 817 b.

6 Vgl. zum Phänomen des theatrum mundi unter theater- und kulturhistorischer Perspektive

Richard Alewyn; Karl Sälzle: Das große Welttheater. Die Epoche der höfischen Feste in Do-

kument und Deutung, Hamburg 1959. Seiner metaphorischen und epistemischen Dimensi-

on gehen die Autoren in Flemming Schock; Oswald Bauer; Ariane Koller (Hg.): Dimensionen

der Theatrum-Metapher in der Frühen Neuzeit. Ordnung und Repräsentation von Wissen,

Erlangen 2008, nach. Die »Rede vom Theater« hätte »der Zeit vom 16. bis zum 18. Jahrhun-

dert als variable Ordnungsmetapher« gedient, wobei es »nicht nur um die Erschließung und

Akkumulation von Wissen, sondern auch um die Frage seiner Organisation und Dispositi-

on, um Systematisierung« gegangen sei (ebd. S. XI). Martin Euringer: Zuschauer des Welt-

theaters. Lebensrolle, Theatermetapher und gelingendes Selbst in der Frühen Neuzeit (Univ.

Diss.), Darmstadt 2000, erschließt unter Bezugnahme auf Calderón, Erasmus von Rotter-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Masken denken – in Masken denken

liche Leben in der Welt könne eine Entsprechung im Bühnenspiel haben, verlor

über die Jahrhunderte hinweg nicht ihren Reiz, wie unterschiedlich die histori-

schen Epochen auch ihr Verständnis vomMenschen auslegten. Nach dieser Auffas-

sung wäre der Mensch der Schauspieler eines nach Gottes Plan verfügten Dramas

und Teil eines Ganzen, dessen Ablauf je schon feststeht: Jeder und jedem kom-

me darin die Aufgabe zu, die eigene ›Rolle‹ gottgefällig darzustellen. Dieser Logik,

die an der Stabilität einer göttlichen Ordnung orientiert ist und sich daran be-

misst, ob einer die ihm zugewiesene Rolle ›gut‹ oder ›schlecht spielt‹, hat nicht

zuletzt Pedro Calderón in seinem Drama »El gran teatro del mundo« (1655) ein ein-

flussreiches Denkmal gesetzt. Bereits mehr als ein halbes Jahrhundert zuvor hatte

Shakespeare für die Komödie As you like it die berühmten Verse niedergeschrieben:

»All the world’s a stage/And all the men and women merely players;/They have

their exits and their entrances,/And one man in his time plays many parts«. Die

Grundzüge dieser Idee eines ›Welttheaters‹ wiederum scheinen seit den 1930er Jah-

ren vom soziologischen Rollenmodell adaptiert worden zu sein, wobei nun freilich

omnipräsente gesellschaftliche Strukturen die Funktion des göttlichen Spielleiters

übernehmen: Das maßgebliche Paradigma der sozialen Rolle erscheint von die-

sem Standpunkt aus als eine Reaktivierung der theatrum mundi-Metapher auf ge-

sellschaftswissenschaftlichem Terrain.

Seit der Neuzeit ist die Maske zunehmend in der Sprach- und Bildgestalt der

Täuschungsmetapher präsent. Diese geläufige und vordergründig so evidente

Maskenmetapher erzeugt jedoch ein beachtliches Problem, das nicht zuletzt mit

Nietzsche deutlich formuliert werden kann: Denn obwohl die Maske in ihrer Über-

tragung auf das menschliche Sein in der Tat große Plausibilität und, neben einer

jahrhundertelangen Tradition, auch visuelle Suggestivkraft besitzt, wird die mit

ihr einhergehende Implikation geradewegs zur intellektuellen Stolperfalle. Diese

ist darin begründet, dass mit der materiellen, auf Ritual und Theatertradition

basierenden Maske die Funktion eines Maskenträgers unwiderruflich verbunden

ist. Schließlich sind es hier reale Menschen, die sich aus unterschiedlichsten

Gründen mit Masken verkleiden und deren Mensch-Sein unter der Maske oft auch

thematisch wird. Soll aber auf diese Grundlage ein Menschenbild gestellt oder

auch nur ein Aspekt des Menschen beleuchtet werden, gerät die Annahme eines

›Maskenträgers‹ hinter den Masken stets zu einem Moment der (Re-)Etablierung

substanzontologischer Strukturen.

Das Argument ist indes nur auf den ersten Blick überzeugend, birgt es doch in

letzter Konsequenz einen Zirkelschluss in sich: Wenn der Mensch nicht stets sein

wahres Gesicht zeigt, sondern sich verstellt und insofern aufmancherleiWeise und

aus vielerlei GründenMasken vornimmt,müsse es folglich auch immer ›jemanden‹

dam, Shakespeare, Montaigne und Descartes die Theatermetapher imHinblick auf die früh-

neuzeitliche »Philosophie des Selbst«.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 15

geben, der diese Masken trägt. Jemanden, der sie auf- und wieder absetzt und eine

Maske mit einer anderen vertauscht. Oder, in der Sprache der Soziologie gespro-

chen: Wenn der Mensch in unterschiedlichen Kontexten verschiedene soziale Rol-

len spielt, muss es auch denjenigen geben, der dieses Spiel ausführt, der von einer

Rolle in eine andere schlüpft usf. Diese Schlussfolgerungen führen jedoch dazu,

das Konzept des ›Maskenträgers‹ bzw. ›Rollenspielers‹ selbst in seiner Gültigkeit

unhinterfragt zu lassen – wird es doch zwingend für das Funktionieren des jewei-

ligen Modells vorausgesetzt. An diesem Punkt nun erreicht die Übertragung der

Schlüsselsemantiken von der materiellen Ritual- und Theatermaske auf die Maske

als Identitätsmetapher aus heutiger Sicht ihre Grenze. Denn die Funktionsstelle

eines Maskenträgers anzunehmen, ist mit den subjektkritischen Positionen, wie

Nietzsche sie entwickelt, schlechterdings unvereinbar, sie ist sogar erkenntnis-

hemmend. Warum also trotzdem mit der Maske an den Menschen herantreten?

Anders gefragt, was kann mit einem wie auch immer gearteten Masken-Modell

vor dem Hintergrund eines postontologischen Denkens, wie es Nietzsche vorge-

legt hat, erreicht werden? Wie zu zeigen sein wird, gilt es, den Menschen als Plu-

ralität zu beschreiben, die nicht wieder auf einen ›Träger‹ oder ›Spieler‹ als allem

zugrundeliegende Einheit zurückgeführt werden kann. Statt eine Seele zu haben

oder auch nur ein Subjekt zu sein, gilt der Mensch also als ein Spiel verschiedener

personae. Um die bekannte Redensart aufzugreifen, würde somit hinter der einen

Maske immer eine nächste und wieder eine nächste Maske zum Vorschein kom-

men, wobei das gleichzeitige Nebeneinander verschiedener Masken ausdrücklich

mitgedacht ist. Dieses kontraintuitive Moment soll durch das Herausarbeiten von

mit der Maske verbundenen funktionalen Elementen (v.a. Artifizialität, Pluralität,

Verwandlung, Transformation, Prozessualität) aufgefangen werden. Die zentralen

Fragen sind deshalb: Wie organisieren sich die wechselnden Masken? Durch wel-

che Momente oder Impulse kommt das Abtauschen zustande? Was sind die dafür

relevanten Einflussfaktoren?

Dem bereits angedeuteten Verzicht auf das Konzept einer einheitsstiftenden

Instanz hinter denMasken – nenneman sie nun Seele, Subjekt,Maskenträger oder

Rollenspieler – scheint indes ein spezifisches Moment im Denken Nietzsches zu

korrelieren. Es kann beschrieben werden als radikale Distanzierung von der Denk-

figur der Einheit, die als Autorität des Einen wirkt und äußert sich demgegenüber

in einer folgenreichen Reorganisation des Denkens als Prozessualität, Wandel und

Vielheit. Denn die Vorstellung von der ›Einheit‹ einer Sache ist die Vorstellung ih-

rer Identität mit sich selbst. Diese Identität mit sich hat sie in einem absoluten,

d.h. zeitlosen Sinne. Seit den Vorsokratikern, v.a. aber durch Parmenides und spä-

ter Aristoteles, sind die entsprechenden Begriffe μονάς (bzw. lat. unitas) verbunden

mit dem Konzept des Seins und drücken insofern die wie auch immer geartete

Einheit dieses Seins aus. Wandel und Werden sind demnach lediglich akziden-

telle Veränderungen an einer Substanz, die sich ihrerseits dem Wandel entzieht.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Masken denken – in Masken denken

Ebenso wie Nietzsches Philosophie insgesamt darauf abhebt, das begriffliche Kon-

zept des ›Seins‹ einzutauschen gegen das des ›Werdens‹, kann als konsequente

Durchführung dieses Projekts auch die Aufwertung des ›Vielen‹ gegenüber dem

›Einen‹ angesehen werden. Gemessen an seiner spekulativen Reichweite scheint

dieses Umstellen vom Sein der Einheit zumWerden der Vielheit Nietzsches folgen-

reichstes Umwertungsprojekt zu sein. Als Methode durchzieht es jedes genealogi-

sche Unterfangen, weil Genealogie bei Nietzsche bedeutet, die verästeltenWurzeln

eines Phänomens zu ergründen und damit eine Zerstreuung der Ursprungsfrage

zu erreichen.7 Als Problematik ist es das Fundament der Erörterungen über die

Verfasstheit des Menschen und verwirft ein am grammatischen Subjekt und der

Seelen-Einheit orientiertes zugunsten eines polyzentrischen Modells. Als funktio-

naler Zusammenhang durchdringt es einerseits die Sprachkritik, indem Begriffe

zuallererst als ein Gleichmachen des Ungleichen verstanden werden und damit

die semantische Polyphonie eines Wortes vereinseitigen; andererseits wirkt die-

selbe Skepsis bis in die Bereiche der Logik und Mathematik hinein.8 Nicht zuletzt

aber steht die Umstellung des Denkens von Einheit auf Vielheit notwendigerweise

in einem engen Zusammenhang mit der spezifischen Ausformung der Masken-

problematik in Nietzsches Werk: Ist diese doch wesentlich als Bewegung von Ver-

wandlungen, als Dynamik des anders-Werdens, als ein Abtauschen von Masken

und Oberflächen bestimmt.

1.1. Zum Begriff der persona

DasWort ›Person‹ kann in der europäischen Geistesgeschichte eine der wohl faszi-

nierendsten und gleichzeitig wechselhaftesten Etymologien vorweisen. Im Latei-

7 Vgl. insgesamt die Genealogie der Moral, wo Nietzsche mehrfach ansetzt, verschiedene Ur-

sprünge der Moral zu geben. Ein weiteres Beispiel für eine auf diese Weise unternomme-

ne Zerstreuung der Ursprungsfrage stellt die genealogische Herleitung des Schauspielers in

FW 361 dar: Auch dort findet sich auf engstem Raum eine soziogenetische, eine psychoge-

netische und eine kunst- bzw. kulturhistorische Herleitung (vgl. Kapitel 2.2.3.1). Nebenbei

bemerkt, darf heute vor allem der unter Zuhilfenahme der Naturwissenschaften begründe-

te Ursprungsmythos der Entstehung des Weltalls misstrauisch stimmen: Denn die Annah-

me eines Urknalls, bei vorheriger Konzentration der Materie und Gase auf einen einzigen

schwersten Punkt, ist ein weiterer Ausdruck der im Grunde religiösen Präferenz für die Ab-

leitung des (vorhandenen) Vielen vom (ursprünglichen, vorgängigen) Einen. Dem entgegen

steht das Modell eines polyzentrischen Urknall-Geschehens.

8 ZumZusammenhang der Bereiche Sprache,Mathematik und Logikmit dem Ideal ewig gülti-

ger Beständigkeit vgl.MA I, 11. Als eine der »Voraussetzungen, denenNichts in derwirklichen

Welt entspricht«, wird die »Identität des selben Dinges in verschiedenen Puncten der Zeit«

genannt (MA I, 11, KSA 2, S. 30f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 17

nischen war persona zunächst als Bezeichnung der Maske geläufig,9 die die Schau-

spieler zu verschiedensten Anlässen trugen. Dann bezeichnete persona auch die

durch die Masken präsenten Figuren, v.a. die in den Tragödien oder Komödien

festgeschriebenen Charaktere sowie drittens die Träger der Masken, die Schau-

spieler. Dieser theaterbezogenen Ausgangslage wurden mit der Zeit zahlreiche Be-

deutungsaspekte hinzugefügt und es wurde üblich, bestimmte Attribute oder Ver-

hältnisse des Menschen selbst als persona zu bezeichnen. Damit trat persona aus

dem Theaterbereich heraus und in das alltägliche Leben hinüber.10 Der Bedeu-

tungsspielraum von persona qua Maske umfasste fortan auch Sinnebenen, die das

›jemandem Zustehende‹ bezeichneten: Also etwa die Eigenschaft, eine rechtsgül-

tige persona zu sein.11 Dies zeugt davon, dass mit dem Wort der persona eine be-

9 Dass sich persona direkt aus dem entsprechenden griech. Wort für ›Maske‹ (πρόσωπον) her-

leite und von persŏnare = durchtönen, also der angeblich lautverstärkenden Wirkung der

Schauspielermaske, beeinflusst ist, kann heute als widerlegt gelten. Vgl. zu dessen Etymo-

logie Hans Rheinfelder: DasWort ›persona‹. Geschichte seiner Bedeutungenmit besonderer

Berücksichtigung des französischen und italienischen Mittelalters. Beihefte zur Zeitschrift

für romanische Philologie, Heft 77, Halle (Saale) 1928, S. 18-26. Vgl. auch das Lemma ›Perso-

na‹ in Paulys Real-Encyklopödie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 19.1. Die Autoren

G. J. Vossius und O. Keller vertreten die Meinung, »persōna sei Lehnwort aus dem sachlich

gleichen gr. Πρόσωπον (Περσεφόνη: Proserpina), das aus *persōpa nach persŏnare volks-

etymologisch umgestaltet sei. Doch ist das lautliche Verhältnis von Περσεφόνη: Proserpina

gerade das umgekehrte und der Einfluß, den persŏnare gehabt haben soll, ist nicht in der

Sache begründet.« (ebd. S. 1036) Dieses Urteil, weil es nicht »demWesen der Maske gerecht

(werde), die zunächst πρόσωπον, allenfalls Kopf, aber nicht Lautverstärker ist.« (Ebd.). Au-

ßerdem seien »die Ausdrücke persōnatus, persōnata fabula älter als die Einführung derMas-

ke bei den Römern […], die erst um 100 v. Chr. durch den Schauspieler Roscius in allgemeine

Aufnahme kam: Diomedes GL I 489 s.u. Bd. I A S. 1124.« (ebd. S. 1037). Zur Aufarbeitung der

philosophiehistorischen Hintergründe des Begriffs der Person vgl. Dieter Sturma (Hg.): Per-

son. Philosophiegeschichte – Theoretische Philosophie – Praktische Philosophie. Paderborn

2001.

10 Allerdings sind die Facetten des persona-Begriffs weitreichender, als es etwa die Deutung

im Rahmen eines ›gesellschaftlichen Rollenspiels‹ zulässt, das sich als Metapher in Wissen-

schaft undUmgangssprachewieder zunehmender Beliebtheit erfreut. Allein die StudieHans

Rheinfelders Das Wort persona (1928) listet über fünfzig verschiedene Bedeutungen auf. Seit

der Spätantike ist persona als zentraler Terminus der christlichen Dogmatik in Verwendung,

etwa in den Schriften Tertullians, Augustinusʼ oder des Boethiusʼ: Dort wird die Unterschie-

denheit Gottes in sich diskutiert und eine Aufspaltung in die drei personae Gottes als Vater,

Sohn und Geist vorgenommen. Auch ist bekannt, dass persona im juristischen Bereich eine

Dimension rechtlicher Eigenschaften bezeichnete, weshalb etwa nach Cassiodorus die Skla-

ven nicht als (gesetzliche) Personen galten (»servos qui personam legibus non habent.« zit.n.

Paulys Real-Encyclopädie der klassischen Altertumswissenschaft, Bd. 19.1, S. 1040).

11 Zum Zusammenhang der persona als Rechtssubjekt und Grundlage der römischen Rechts-

form mit Nietzsches Rekonstruktion von Vertrags- und Schuldrecht auf der Basis der Fähig-

keit ›versprechen zu dürfen‹ vgl. Henry Kerger: Nietzsches normativ-institutionalistisches

Postulat personaler Gerechtigkeit auf der Basis der Vollpositivität allen Rechts. In: Rechts-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Masken denken – in Masken denken

stimmte Dimension von Rechtsansprüchen und Machtbereichen benannt ist: Der

Macht, die einem qua persona bzw. qua Maske zukommt – und ohne eben nicht. In

diesem Sinne ist mit der Maske als persona immer ein Machtzuwachs verbunden,

wenngleich zeitlich und räumlich begrenzt.

In Ciceros an seinen Sohn gerichteter LehrschriftDe officiis findet sich einer der

frühesten Ansätze, den Menschen systematisch in ein Spektrummehrerer personae

einzubinden und so dessen verschiedene Weltverhältnisse zu erfassen. Demnach

vereine der Mensch gleichzeitig vier personae in sich: er ist (1.) allgemein-menschli-

ches Vernunftwesen und (2.) individueller Charakter, hinzu kommen (3.) die durch

Zufall und Zeitumstände gesetzten Einflüsse, also seine soziokulturelle Konstitu-

tion und (4.) biographische Entscheidungen, wie etwa die Berufswahl.12 Einerseits

formt sich also erst imZusammenspiel verschiedener personae der konkreteMensch

aus. Andererseits ist durch das polysemantische Bedeutungsspektrum des Wortes

persona immer schon eine Verbindung des Theaterbereichs (Maske, Figur) mit den

für die Menschen geeigneten Bezeichnungsqualitäten vollzogen. Demnach war es

bereits in der römischen Antike durchaus möglich, den Menschen als ein durch

viele personae-Aspekte konstituiertes Wesen zu begreifen.

Dies ändert sich aus begriffsgeschichtlicher Perspektive mit dem christlich ge-

prägten Mittelalter. Verkürzt kann man sagen, dass die theatralen, schauspieler-

und maskenspezifischen Elemente des persona-Begriffs sowohl ausgesondert als

auch moralisch abgewertet werden.13 Gleichzeitig entsteht ein Persönlichkeitskon-

zept, das auf eine radikale Übereinstimmung desMenschen ›mit sich‹, auf Identität

und Individualität und vor allem auf Kongruenz als der Einheit von Seele und Le-

theorie, Bd. 47, Heft 4, 2016, S. 443-477. Ausgehend von Nietzsche unterscheidet Kerger be-

grifflich die (Rechts-)Person vom Individuum: Im Personen-Verhältnis stehe »Person gegen

Person«, während das Individuum als Teil des Ganzen in ein Verhältnis zur Gesellschaft trete

(ebd. 447ff.).

12 Vgl. Marcus Tullius Cicero: De officiis, Liber I, §§ 105-115 (übersetzt u. herausgegeben v. Karl

Büchner), Zürich 1994, S. 90-101. Cicero geht es vor allem darum, zu vermitteln, dass die per-

sönlichenWahlmöglichkeiten, die ja lediglich die 4. persona betreffen, auf die von den ande-

ren personae präfigurierten Gegebenheiten gut abgestimmt sein sollten (vgl. ebd. § 114).

13 Im kulturhistorischen Hintergrund stehen hier komplexe Entwicklungen. Zunächst waren

MaskenundSchauspielerei schondeshalb verdächtig,weil sie aufVerwandlungskünstenund

Vermummung beruhen sowie auf der Vervielfältigung von Identitäten und dem Spiel mit ih-

nen. Hinzu kommt, dass die Akteure verschiedener theatraler Formen mit teils grotesk-tän-

zerischer, teils vulgärer Körpersprache kommunizierten, die auch Artistik und Kunstspringe-

rei einschloss. Derart bezugnehmend auf die leibliche Verfasstheit des Menschen, geraten

solche Kunstformen leicht in Konflikt mit einer Religion, die Geist und Seele geheiligt hat

und die den Körper lediglich als sterblichen Vollzugsort aller möglichen Sünden sieht. Vgl.

hierzu einführend Rudolf Münz: Theatralität und Theater. Zur Historiographie von Theatra-

litätsgefügen, Berlin 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 19

bensführung abzielt. Diese Sichtweise prägt im Grunde bis heute unser Verständ-

nis der Person als Identitätskonzept.

Für Friedrich Nietzsche dagegen hat gerade dieser semantische Zusammen-

hang zwischen persona,Maske undMenschwieder eine besondere Relevanz. Indem

Nietzsche mit seiner radikal metaphysikkritischen Philosophie und durchaus un-

ter Rückbezug auf den persona-Begriff ein Verständnis vomMenschen als Subjekts-

Vielheit entwirft, wird das Relationsgefüge ›Mensch‹ – ›Maske‹ unter neuen Vor-

zeichen zurückgewonnen. Es ist die für Nietzsche so charakteristische Zusam-

menführung von Subjekt-, Sprach- und Metaphysikkritik, durch die sein Denken

über seine Vorgänger der Philosophiegeschichte hinaus einen ganz eigenen Bei-

trag leistet. Die genannten Zusammenhänge sollen in dieser Arbeit erstmals unter

dem übergreifenden Problemkomplex der Maske nachvollzogen werden. Deshalb

erschließt die Arbeit das Denken Nietzsches als Ganzes einerseits als eine Philoso-

phie der Masken, andererseits als ein Philosophieren in Masken.14

Ferner ist hervorzuheben, dassNietzsche Begriffe wie den derMaske, aber auch

den des Schauspielers oder der Verwandlung gleichermaßen in neue Kontexte ein-

fügt, wie er die mit diesen Konzepten verbundenen Aspekte des Scheins und der

Verstellung konsequent umwertet. Dies ist insofern bemerkenswert, weil spätes-

tens seit dem 18. Jahrhundert eine Engführung des Begriffs der Maske auf den Be-

reich böswilliger Täuschung vollzogen war. Die zugleich auf das Gesicht reduzierte

Maskenmetapher klingt heute noch in gebräuchlichen Redewendungen nach, et-

wa wenn wir jemanden ›entlarven‹, ihr ›die Maske vom Gesicht reißen‹ oder ihm

›hinter die Maske schauen‹.

Ich begann dieses Projekt, indem ich mir vornahm, die Texte, in denen Nietz-

sche von der Maske handelt, einer systematischen Interpretation zu unterziehen.

Zu diesem Zeitpunkt war für mich noch nicht absehbar, dass die gewählte Pro-

blemstellung dazu führen würde, mich methodisch mit Motivkonstellationen und

Textfiguren zu beschäftigen, erkenntnistheoretische Fragestellungen zu erkunden

und eine funktionale Kategorie, die Denkfigur der Maske, zu entwickeln. Eben-

dies aber sind Resultate des Forschungsprozesses dieser Arbeit. Gemäß dem Titel

»Masken denken – in Masken denken« hätte das ursprüngliche Konzept außerdem

vorgesehen, in zwei Hauptkapiteln beide Aspekte der Maskenproblematik, die the-

matische und die textuell-performative Seite, abzuhandeln. Schon zu Beginn des

Schreibprozesses musste ich jedoch einsehen, dass eine strikte Trennung beider

14 Bereits Böning hat auf die doppelte Bedeutung derWendung als Genitivus subjectivus und ob-

jectivus hingewiesen: »Sie ist eine maskenhafte Philosophie, die um diesenWesenszug weiß

und ihm – zwangsläufig inmaskenhafterWeise – nachdenkt.« (Thomas Böning: Metaphysik,

Kunst und Sprache beim frühen Nietzsche, Berlin/New York 1988, S. 417). Sie äußere sich in

der »Struktur eines niemals aufzuhebenden ›Dahinter‹« (ebd. S. 412) und sei darin »das Ge-

schehnis des ständigen Entzugs eines unbedingten Seins, das wir in unserem Lebensvollzug

anzunehmen genötigt sind« (ebd. S. 418).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Masken denken – in Masken denken

Bereiche, selbst unter steter Betonung ihrer wechselseitigen Durchdringung, für

mich unmöglich war. Dieser Umstand schlägt sich in Aufbau und Ausführung der

vorliegenden Arbeit darin nieder, dass beide Perspektiven einerseits ihren Raum

erhalten, während sie andererseits als ineinander verschränkt vorgestellt werden.

Außerdem interpretiere ich in dieser Arbeit zuerst und vorrangig Abschnitte

aus dem veröffentlichtenWerk Nietzsches, da ihm ein höherer Grad an Überarbei-

tung und Reflexion eignet als den im Nachlass vorliegenden Texten.15 Dem liegt

auch die Überzeugung zugrunde, dass schon die publizierten Texte genug zu den-

ken geben und ihr Potential längst noch nicht als ausgeschöpft gelten kann. Darum

werde ich in der vorliegenden Arbeit nur sparsam und an den thematisch beson-

ders relevanten Stellen auf den Nachlass zurückgreifen.

1.2. Forschungsstand

Masken sind, wie dargestellt, mehr und mehr als Mittel der Täuschung in Verruf

geraten: Einerseits sind unter christlichen Gelehrten mit ihnen die Vorstellungen

von Lüge, Betrug und Teufelei verbunden, andererseits werden in der Aufklärung

Forderungen nach Transparenz und dem Ideal einer unverstelltenWahrheit in den

Vordergrund gerückt, denen der Verbergecharakter der Masken ihrerseits suspekt

war. Es ist diesem in der Kultur- undGeistesgeschichte derMaske zugeschriebenen

moralischen Status geschuldet, dass auch im Zusammenhang mit der Philosophie

Nietzsches die dortigen Bezüge zur Maske zunächst ihrem zweifelhaften Image

gemäß interpretiert wurden: Aspekte der Lüge, des Betrugs und schlechter Ab-

sichten standen im Vordergrund. Wann immer sich die anfängliche Forschung an

einer Deutung der zahlreichen, die Masken thematisierenden Abschnitte versucht

hat, ist sie weit hinter den von Nietzsche eröffneten Spielräumen zurückgeblieben.

Befangen in traditionellen Denkweisen, sahman in denMasken kaummehr als die

Metapher böswilliger Täuschung. Bestenfalls hat man, angeregt durch Nietzsche,

eine Aufwertung der täuschenden Bewegung vollzogen, womit Maske zum Sinn-

bild einer distanzwahrenden Schutzfunktion gegenüber sich selbst oder anderen

wird. Auch schienen Masken als kulturhistorischer Bestandteil des Theaters, der

Volksbelustigung und Vermummung einer ernsthaften Beschäftigung nicht wert

genug, dassman sichmit ihnen auf eineWeise hätte auseinandersetzenwollen, die

15 Vgl. Claus Zittel: »Nachlass 1880-1885«. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch,

Stuttgart/Weimar 2000. S. 138-142, hier S. 139. Zwar ist auch ein Text wie etwa der Ecce homo

unveröffentlicht geblieben und liegt lediglich als korrigiertes Druckmanuskript vor, weshalb

er hier trotzdem zur Interpretation herangezogenwird, doch besteht ein großer Unterschied

zwischen einem solchen, bereits hochgradig komponierten Text und den Nachlassnotizen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 21

über eine oberflächliche und die herkömmlichen Urteile reproduzierende Bewer-

tung hinausginge. So allein ist erklärbar, weshalb die Maskenproblematik so lange

weitgehend unhinterfragt auf ihren Täuschungseffekt reduziert und damit mora-

lisch bewertet wurde – und zwar je nachdem,wie wohlwollend der Autor Nietzsche

gegenübersteht, in anerkennender Manier oder mit tadelndem Unterton.

Bereits 1918 widmet Ernst Bertram in dem Buch Nietzsche. Versuch einer Mytho-

logie ein Kapitel der Maske. Ihm kommt das Verdienst zu, unter dieser Überschrift

sowohl Passagen aus der Geburt der Tragödie, die die Maske im Theaterkontext ver-

handeln, als auch die Themen des Schauspielers und Wagners zusammengeführt

zu haben. Ist seine Interpretation zwar nicht einfach maßgeblich für die späte-

re Forschung zu nennen, weil ihr idealisierender Charakter rasch als allzu affir-

mative Schwärmerei eines Nietzsche-Apologeten erkennbar ist, so scheint sie be-

züglich der Maske jedoch die hauptsächlichen Argumente vorwegzunehmen. In-

dem Bertram postuliert, dass Nietzsche »sich aus fremden Masken reden läßt«,

dabei jedoch »eine letzte schützende Maske vor sich selber« getragen habe, sind

zwei wesentliche Aspekte deutlich formuliert:16 Maske kommt hier einerseits nur

in verbergender, täuschender, schützender Funktion infrage. Andererseits werden

wichtige Elemente von Nietzsches Philosophieren als Masken deklariert und zwar

als ›Masken Nietzsches‹. Ein solches Reden impliziert notwendig, Nietzsche habe

aus bestimmten Gründen sein ›wirkliches‹ Denken in Masken gekleidet und somit

seine ›wahre‹ Philosophie verborgen. Um sich ihr dennoch zu nähern, müsse sie

folglich von den Masken erst entkleidet und entlarvt werden. Hauptsächlich gel-

ten für Bertram alle Äußerungen über andere Denker als Masken, sei es Sokrates,

Shakespeare, Sterne oder Goethe, wobei Nietzsche diese historischen Verstecke le-

diglich dazu benutze, um unbemerkt von sich selbst zu sprechen und »geheime

Selbstbildnisse« zu schaffen.17 Doch auch in der Gesamtschau von Nietzsches Phi-

losophie ist, Bertram gemäß, die Dialektik der verbergend-entbergenden Maske

ins Werk gesetzt, denn: »Jede Zeile seines Werks verrät den, der sich nicht ver-

raten möchte, den ›Wanderer‹ des ›Jenseits‹, der nur eine Bitte hat: ›eine Maske

mehr! eine zweite Maske!‹«18 Die Logik dieses Arguments, nach der die in den Tex-

ten präsenten Figuren (hier: der Wanderer) allesamt als Masken Nietzsches anzu-

sehen seien, hat seitdem unter Forschern eine erstaunliche Konjunktur erfahren.

16 Ernst Bertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin 1918, S. 172.

17 Ebd. S. 174. Schon vorher heißt es: »Zu diesen Masken Nietzsches gehört vor allen andern

Sokrates. DannHeraklit, Empedokles, Epikur, von Neueren Lionardo [sic!], Shakespeare, Pas-

cal, Napoleon. Und nicht zuletzt auch Goethe. Wer sich die Mühe gibt, den fast unzählbaren

Stellen nachzugehen, an denen sichNietzsche über Goethe geäußert hat, wird über die auto-

biographische Bedeutung dieser Äußerungen […] in keinemZweifel sein: Nietzsche bediente

sich dieser olympischen Maske mit kühnster Vorliebe als eines aussagenden, ihn selber aus-

sagenden Mundes.« (ebd. S. 173).

18 Ebd. S. 178.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Masken denken – in Masken denken

Dass solche überspannten und allumfassenden Auslegungen des Masken-Motivs

bis heute ihren Reiz nicht verloren haben, mag daran liegen, dass sie den Inter-

preten in den Rang desjenigen versetzen, der Kraft seiner geistigen Fähigkeiten,

seiner Sensibilität, ja seiner exegetischen Begabung ›hinter die Masken‹ Nietzsches

zu schauen vermag.

1.2.1. Die Maskenproblematik in der Nietzsche-Forschung

Es ist nicht übertrieben, zu behaupten, dass neben sehr wenigen Ausnahmen die

bisherige Forschungsliteratur den Zusammenhang der Philosophie Nietzsches mit

der Maskenproblematik vor dem Hintergrund einer biographischen bzw. autor-

zentrierten Argumentation abgehandelt hat. Diese Interpretationsfolie, die sich

darauf kapriziert, die ›Masken Nietzsches‹ nachzuweisen, ist untrennbar mit ei-

nem Verständnis von Maske als täuschendem, verbergendem Element verbunden

und bleibt daher derDialektik von (falschem) Außen und (wahrem) Innen verpflich-

tet. Außerdem nimmt sie ihren Gegenstand niemals thematisch, exegetisch oder

philosophisch wahr, sondern wittert hinter dem Wort ›Maske‹ immer zuerst ein

Versteckspiel des Autors Friedrich Nietzsche. Hierzu können v.a. die Monographi-

en von Ernst Bertram (1918), Karl Jaspers (1935), Achim Fürstenthal (1940), Walter

Kaufmann (1980) und die Schmähschrift der Brüder Buser (1914) gezählt werden.19

Unter den neueren Arbeiten knüpfen sowohl Gianni Vattimo (1974) als auch Vivetta

Vivarelli (1998) und Ansgar M. Hüls (2013) ausdrücklich an den von Bertram er-

öffneten Interpretationsrahmen an und ergänzen ihn, ohne dessen Spielraum in

der Beurteilung der Masken zu überschreiten.20 Zahlreiche Aufsätze fügen sich in

19 Ernst Bertram: Nietzsche. Versuch einerMythologie. Berlin 1918; Karl Jaspers: Nietzsche. Ein-

führung in das Verständnis seines Philosophierens. Berlin 1935; Achim Fürstenthal: Maske

und Scham bei Nietzsche. Ein Beitrag zur Psychologie seines Schaffens. Basel 1940; Walter

Kaufmann:Discovering themind, Volume2:Nietzsche,Heidegger andBuber.NewYork 1980;

die Kapitel 26-29 übersetzt von Ernst Behler in: Walter Kaufmann: Nietzsches Philosophie

der Masken. In: Nietzsche-Studien, Bd. 10/11, 1981/82, S. 111-131; Hans und Wilhelm Buser:

Friedrich Nietzsche Der Hochstapler im Philosophenrock und Prophet des Henkerstaates im

Lichte seines berühmt gemachtenWerkes »Also sprach Zarathustra« oder: Herunter mit der

Maske! Augsburg 1914.

20 Gianni Vattimo: Il soggetto e la maschera. Nietzsche e il problema della liberazione. Milano

1974 betont, dass mit der Maske zuvorderst andere Konzepte verbunden sind, wie das der

Fiktion, Illusion und der Wahrheit als Fabel, stellt die Maske dann aber als ›Leitfaden‹ in den

Dienst einesNietzsches Denken angeblich dominierendenÜberbaus und deutet dessen Phi-

losophie insgesamt als eine Philosophie des Übermenschen: »Scegliere la maschera come

filo conduttore non vuol tuttavia dire riconoscere senz’altro la filosofia di Nietzsche come

una filosofia della maschera; più a buon diritto essa può definirsi […] una filosofia dell’ol-

treuomo« (ebd. S. 9). Insofern interessiert Vattimo die Maske nicht als philosophisches Pro-

blem, sondern sie dient ihm lediglich als prominentes Schlagwort für dieAusarbeitung seiner

Übermenschen-Thematik. Solche Ansätze werden heute zurecht und zumeist als unzulässi-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 23

dieses Bild.21 Selbst bei van Tongeren (1989 und 2000) überwiegt noch der Bezug

zwischen den Masken und Nietzsche, zwischen esoterischem Gehalt und dessen

Maskierung im Text, obgleich er ebenso wie Langer (2005) die Vielschichtigkeit

der Maskenproblematik erkennt und sie in einem weitaus differenzierteren Gefü-

ge verortet.22

Insgesamt sind die Schwierigkeiten auffällig, die es bereitet, der Maske syste-

matisch Herr zu werden: Bertram etwa setzt verschiedene Zitate miteinander ins

Verhältnis, die zweifellos relevant sind, doch vermag er keine überzeugende Ver-

bindung zwischen ihnen herzustellen. Auch Karl Jaspers zitiert in dem Notwendig-

keit undWahrheit der Maske überschriebenen Kapitel lange Schlüsselpassagen, ohne

sie hermeneutisch entsprechend auszudifferenzieren.Zwar betont er neben Fragen

des Stils auch die erkenntnistheoretische Relevanz der Maske als im Spannungs-

feld von Schein und Sein, Wahrheit und Lüge angesiedelt, doch scheint sein Urteil

rasch auf »Nietzsches Wesenshaltung« und seine Schriften im Ganzen abzuzielen,

die als Masken in Betracht zu ziehen seien: »In der Maske ist sowohl die gemeine

Lüge wie die eigentliche Wahrheit; im Werk als Maske ist die Verwechselbarkeit

ge Hypertrophien verworfen. Demgegenüber entwickelt Vivetta Vivarelli: Nietzsche und die

Masken des freien Geistes:Montaigne, Pascal und Sterne,Würzburg 1998 das »Masken-Motiv

als understatement« (ebd. S. 8), und in Bezug aufNietzsche gilt es als eine »Maske des Philoso-

phen, die der stilistischen Zurückhaltung sehr ähnelt« (ebd. S. 10). Die drei Referenzautoren

werden dabei als exemplarische ›freie Geister‹ verhandelt und qua Analogieschluss zu Mas-

ken Nietzsches als notwendige, täuschende Verkleidungen eines tiefen, leidenden Geistes,

denn für die Autorin »scheint ein geheimnisvoller Zusammenhang zwischen Biographie und

philosophischem Prinzip zu bestehen« (ebd. S. 13). Auch Hüls, der »Nietzsches ›Philosophie

der Masken‹ ein ausführliches Kapitel widmet, reißt zwar die richtigen Themen an, führt sei-

ne Argumentation jedoch immer wieder auf die positive Verstellungskunst oder auf biogra-

phischeDeutungen zurück (vgl. AnsgarMichaelHüls:Maske und Identität. DasMaskenmotiv

in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900, Würzburg 2013, S. 102-124).

21 Vgl. z.B. KurtWeisshaupt:Maske undGehalt. Stufen des Esoterischen bei Nietzsche, In: Holz-

hey, Helmut; Walter Zimmerli (Hg.): Esoterik und Exoterik der Philosophie. Beiträge zu Ge-

schichte und Sinn philosophischer Selbstbestimmung, Basel/Stuttgart 1977. S. 191-205; Klaus

Wellner: NietzschesMasken in Ecce homo. In: Nietzscheforschung, Bd. 12, 2005, S. 143-150; To-

biasNikolaus Klass: VonPeitschenundMasken.Nietzsches Suche nach Strategien der Selbst-

Anrühung. In: Alfred Schäfer; Michael Wimmer (Hg.): Masken und Maskierungen, Opladen

2000, S. 251-279; Takahide Imasaki: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der

Philosophie Friedrich Nietzsches. In: Jutta Georg; Renate Reschke (Hg.): Nietzsche undWag-

ner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016. S. 38-45.

22 Paul van Tongeren: Die Moral von Nietzsches Moralkritik. Studien zu »Jenseits von Gut

und Böse«, Bonn 1989; Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An introduction

to Friedrich Nietzsche’s Philosophy, West Lafayette 2000; Daniela Langer: Wie man wird,

was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche und Barthes, Pader-

born/München 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Masken denken – in Masken denken

durch Zweideutigkeit und Vordergrund«.23 Wenn in der Maske auch eigentliche

Wahrheit ist, kann dies nur so gemeint sein, dass Maske die Wahrheit ›hinter sich‹

verbirgt, durch ihren Vordergrund verschlüsselt und sie damit zugänglich nur für

diejenigen macht, die sich aufs Demaskieren verstehen. Dabei geht auch Jaspers

leichten Fußes den Schritt von der Maske zu Nietzsche, von den vielgestaltigen

Darstellungs- und Stilformen zur maskierten Zweideutigkeit und von den Textfi-

guren zum in ihnen insgeheim sich aussprechenden Autor:

Die Notwendigkeit des Maskenseins wirft ihren Schatten auf den Sinn desWerks:

Das Werk kann in keinem Gedanken die Wahrheit selbst aussprechen. Die Unei-

gentlichkeit alles Bestimmten hat die Zweideutigkeit des Eigentlichen, die Un-

mitteilbarkeit die in Masken erscheinende Einsamkeit zur Folge.24

Walter Kaufmann hingegen rückt Nietzsches Philosophie der Masken an einen zentra-

len Punkt in dessen Schaffen und betont die Andersartigkeit der Positionen. Zwar

bemerkt er zurecht, »daß Nietzsche, der zu der Idee der Maske durch seine Be-

schäftigung mit der griechischen Tragödie kam, Masken nicht notwendigerweise

als unaufrichtig und böse ansah«,25 kommt jedoch nicht über diese Umkehrung

hinaus, die der Täuschungsfunktion einen positiven, schützenden Effekt zuge-

steht. Kaufmannweist außerdem darauf hin, dass bereits Nietzsche denMenschen

zu dessen beruflichen Rollen in Beziehung gesetzt und darin eine Art künstlicher

Natur gesehen hat, lange bevor in der angloamerikanischen Soziologie das ›Rol-

lenmodell‹ in Mode kam.26 Zudem wirft Kaufmann das Problem des Verstanden-

Werdens als Stilfrage auf und bleibt doch die Antwort auf seine Frage schuldig

»wie intellektuelle Rechtschaffenheit und Ehrlichkeit, auf die Nietzsche solch gro-

ßen Wert legt, mit seiner Philosophie der Masken in Einklang gebracht werden

kann«.27 Solche Äußerungen sind insgesamt symptomatisch für all jene Versuche,

auf Nietzsches Texte mit einem traditionellen Maskenverständnis, allem voran je-

doch mit nur einemMaskenbegriff zuzugreifen. Sie beruhen auf der unausgespro-

chenen, moralischen Bewertung der Masken als Gefährderinnen jeder ernsthaften

Wahrheitssuche. Wie in der vorliegenden Arbeit gezeigt werden soll, setzt Nietz-

sche demgegenüber gerade die Masken dafür ein, neue Spielräume für das Erken-

nen zu gewinnen.

23 Karl Jaspers: Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines Philosophierens, Berlin 1935,

S. 403.

24 Ebd. S. 406.

25 Walter Kaufmann: Nietzsches Philosophie der Masken. In: Nietzsche-Studien, Bd. 10/11,

1981/82, S. 113.

26 Vgl. ebd. S. 114. Kaufmannargumentiert unter Rückbezugauf FW356. Vgl. diesbezüglichmei-

ne Ausführungen in Kapitel 2.2.3.2.

27 Ebd. S. 119.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 25

Exemplarisch für jene Art der Beschäftigung mit der Maskenproblematik,

die durchaus auf die richtigen Themenkomplexe hinweist, diese jedoch mangels

hermeneutischer Sorgfalt immer nur unzureichend interpretieren kann, steht

der 2006 erschienene Aufsatz von Georges Goedert. Er trägt den Titel Nietzsches

Begriff derMaske – allerdings wird das damit angekündigte Programm nicht einmal

ansatzweise erschöpft. Goedert weist dem Maskenbegriff zunächst ein dreige-

teiltes Einsatzgebiet zu und unterscheidet dafür die Schwerpunkte »Maske und

Gesellschaft; Maske und Wahrheit; Maske und Bewusstsein«.28 Darufhin heißt es

bezüglich der ersten hermeneutischen Ebene der Intersubjektivität: »Es fällt auf,

wie sehr sich Nietzsche in diesem Zusammenhang auf eigene Lebenserfahrung

bezieht. So hat nach ihm die Maske bspw. im Alltag Schutz zu gewähren vor

Zudringlichkeiten: Schutz gegen Neugierde – hier spricht der Einsiedler«.29 Dabei

28 Georges Goedert: Nietzsches Begriff der Maske. In: Susanne Craemer; Enrica Dilk; Heinz

Sieburg u.a. (Hg.): Europäische Begegnungen. Beiträge zur Literaturwissenschaft, Sprache

und Philosophie. Festschrift für Joseph Kohnen, Luxembourg 2006, S. 579-588, hier S. 579.

Der größte Schwachpunkt des Aufsatzes offenbart sich in seinem Umgang mit der Ausdiffe-

renziertheit des eigenen Themas. Während Goedert zu Beginn aus Kaufmanns Text »Disco-

vering theMind« zitiert und sofort dessenArgument einer »Überfülle von einschlägigemMa-

terial« (S. 579) abzuschwächen bemüht ist, scheint damit lediglich das eigene Unterfangen

gerechtfertigt zu werden, auf kaum zehn Seiten von »Nietzsches Begriff der Maske« zu han-

deln. Goedert nennt Kaufmanns These eine »Übertreibung«, die auf mangelnder Systematik

beruhe undwendet dagegen ein, dass »der PhilosophdasMaskenmotiv immerhin nur anwe-

nigen Stellen aufgreift« (ebd.). Als Begründung führt er an, Kaufmann habe nicht genügend

auf die Abgrenzungen geachtet, mit denen Nietzsche angeblich den Begriff der Maske von

verwandten Begriffen »wie ›Rolle‹, ›Schauspieler‹, ›Verstellung‹ und ›Verkleidung‹« getrennt

hätte (ebd.): Auf dieses Missverständnis sei Kaufmanns Fehl- und Überbewertung zurückzu-

führen.WennGoedert jedoch nur eine Seite später konstatiert: »Unter diesemGesichtspunkt

ist allerdings der Begriff ›Verkleidung‹ quasi gleichbedeutend mit dem der Maske. Dasselbe

gilt, zum größten Teil wenigstens, für die ›Verstellung‹.«, ist der Selbstwiderspruch greifbar,

denn auch hier dient der Maskenbegriff dazu, eine Fülle anderer Begriffe zu konkretisieren.

In der Folge werden kommentarlos Begriffe wie etwa der »Schauspieler« oder die »Verklei-

dung« mit dem Begriff der Maske in Verbindung gebracht und auf die »moralische Verklei-

dung« (FW 352) hingewiesen, weshalb Goedert schlussfolgert: »Moral wird damit zur Mas-

ke!« (S. 580). Auf diese Weise hat Goedert die eigene Kritik so rasch wieder demontiert, wie

nun durch die Hintertür erneut jene begriffliche »Überfülle« und Unübersichtlichkeit einzu-

brechen droht, die er vorher gerade für seine Arbeit hatte ausschließen wollen.

29 Ebd. S. 580. Eine ähnliche Argumentation, die die Textfiguren grundsätzlich als Masken von

Nietzsche interpretiert, findet sich z.B. bei KlausWellner, der das LemmaMaske, Schauspieler

im Nietzsche-Lexikon verfasst hat und der befindet: »Die Gestalten ›freier Geist‹, ›Wanderer

und sein Schatten‹ und ›Zarathustra‹ sindMetaphern fürWahrheitsperspektivenundMasken

des Autors.« (Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 220f.). Well-

ner führt danach zwei AphorismenmitMaskenbezug an und deutet sie in ihrer Thematik des

Leidenden, der Ekel empfindet unddaher Verkleidungenbenötigt (JGB 270), sowie des tiefen

Geistes, umdenMaskenwachsen (JGB 40) als unmittelbare Selbstbezeichnungendes Autors.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Masken denken – in Masken denken

bezieht sich Goedert auf einen Aphorismus mit dem Titel »D e r E i n s i e d l e r

s p r i c h t n o c h e i n m a l .« (FW 365) und identifiziert ganz ausdrücklich

Nietzsche mit der literarischen Figur des Einsiedlers. Dass diesem Verfahren nach

wie vor ein hohes Maß an Plausibilität zugesprochen wird, macht es jedoch nicht

weniger problematisch. Umso bedeutsamer wird es, mit Nachdruck auf einer

Trennung zwischen Autor und den zahlreichen Textfiguren zu bestehen. Weil Go-

edert davon überzeugt ist, dass »[d]ie Maske täuscht, fälscht, verbirgt«,30 können

selbst seine anschließenden Erörterungen zu Nietzsches Subjekt-, Sprach- und

Bewusstseinskritik nur fehlgreifen. Tatsächlich ist die Zusammenschau dieser

Themenfelder wesentlich für die Maskenproblematik, doch gerät sie zu einer

absurden Argumentation, wenn alleiniger Verstehenshintergrund die Masken-

metapher der Täuschung ist: Entsprechend habe Nietzsche nach Goedert zum

Ausdruck bringen wollen, wir seien umgeben von »Masken, die nicht nur unser

eigenes wahres Wesen verbergen, sondern, von uns über die Dinge gebreitet, auch

diese daran hindern, sich in ihrer Wahrheit, das heißt hier, in ihrer partikularen

Eigenheit zu manifestieren«.31 Als größten Störfaktor macht Goedert die Sprache

ausfindig, weshalb in der Konsequenz unbewusste körperliche Gebärden aufgrund

ihres geringeren Grades an Vermitteltheit zum Garanten und Residuum einer

»ursprünglichen Realität« stilisiert werden,32 von der das Bewusstsein qua Spra-

che eben nur eine ärgerliche Maskierung und Verfälschung geben könne. Durch

»Dechiffrierung« sei somit ein »Zugang zu unserem tieferen Innern« möglich.33

Zu zeigen, dass Nietzsche nichts ferner liegt, als den Diskurs der hinter Masken

Es ist eine unleugbare Tendenz dieser Ansätze, hier wie andernorts, dass sie Nietzsche zum

großen Leidenden, zum missverstandenen Genie und allzeit Verkannten stilisieren, sobald

dasMaskenthema zur Sprache kommt. Ebenso äußert sich Baeumler: »Das, was er eigentlich

will, läßt er immer nur ahnen. […] Nietzsche schreibt gleichsam pseudonym: Schopenhauer,

Wagner, Dionysos, der freie Geist, Zarathustra sind seine Masken.« (Alfred Baeumler: Nietz-

sche der Philosoph und Politiker, Leipzig 1931, S. 9). Unterbestimmt bleibt dieser konkrete

Punkt auch bei Werner Stegmaier: Eine Frage zum Schluss. Das neunte Hauptstück: »was

ist vornehm?«. In: Marcus A. Born (Hg.): Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, Ber-

lin 2014, S. 179-205. Anlässlich der statt des ursprünglich geplanten Maskenkapitels in ganz

Jenseits von Gut und Böse verstreuten Masken-Aphorismen schreibt Stegmaier: »[S]ie machen

darauf aufmerksam, dass auch die übrigen Aphorismen Masken und als solche zu verstehen

sind« (ebd. S. 183). In welchem Sinne Aphorismen als Masken gelten können, bleibt unklar.

Stegmaier bietet später den Gedanken an, Nietzsche schreibe in JGB 289 »in der Maske eines

Einsiedlers« (ebd. S. 199f.).

30 Georges Goedert: Nietzsches Begriff der Maske. In: Susanne Craemer; Enrica Dilk; Heinz

Sieburg (Hg.): Europäische Begegnungen. Beiträge zur Literaturwissenschaft, Sprache und

Philosophie. Festschrift für Joseph Kohnen, Luxembourg 2006, S. 579-588, hier S. 584.

31 Ebd. S. 586.

32 Ebd. S. 586.

33 Ebd. S. 585.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 27

verborgenen, ›wahreren‹ Eigentlichkeit weiterzuführen, ist ein Anliegen dieser

Arbeit.

Am Beispiel des Aufsatzes von Goedert sowie der Monographien von Bertram,

Jaspers und Kaufmann wird insgesamt deutlich, wie die Auseinandersetzung mit

den Masken in scheinbar unauflösbaren Aporien (Unmitteilbarkeit, Problem der

Rechtschaffenheit) oder im unbefriedigenden Aufweis einer innerenWidersprüch-

lichkeit enden kann. Und das aus zwei Gründen: Bleiben die Masken allein auf

Nietzsche als Autor bezogen, dann wird entweder die Mitteilbarkeit der philo-

sophischen Inhalte überhaupt infrage gestellt (Jaspers), in den Masken ein Be-

weis für die Überempfindlichkeit und Schutzbedürftigkeit des Philosophen gese-

hen (Bertram, Goedert) oder Nietzsche ein moralischer Vorwurf gemacht (Kauf-

mann, Goedert). Zweitens aber ergeben sich die genannten Scheinparadoxien nur

dann, wenn davon ausgegangen wird, dass Begriffen unabhängig von ihrem Kon-

text ein immer gleichbleibender Bedeutungsgehalt zukommt. Demgegenüber ver-

folgt die vorliegende Arbeit den methodischen Ansatz, Nietzsches Texte in ihrer

konstellativen Verfasstheit zu erschließen und geht davon aus, dass in Begriffen,

z.B. dem der Maske, verschiedentlich Bedeutungsebenen aktualisiert werden kön-

nen (vgl. Kapitel 1.3.2).

So richtig es ist, die Textfiguren z.B. des Wanderers, des freien Geistes, des

Einsiedlers etc. mit der Maskenproblematik in Verbindung zu bringen – so fehl

greift doch, wer in ihnen lediglich die ›Masken‹ Nietzsches erkennen will. Erstens

ist damit jede Distanz zwischen dem Autor und den Figuren eines Textes nivel-

liert, mithin wird jeder Spielraum fiktionaler Gestaltung negiert. Weshalb es ei-

nem sprachlich so ausdrucksstarken Philosophen überhaupt darum zu tun gewe-

sen sein sollte, immer nur ›sich selbst‹ auszusprechen und ›sich hinter Masken‹ zu

verbergen, wird selten begründet und scheint zunächst ein reiner Gewohnheits-

schluss zu sein. Andernfalls wird argumentiert, Nietzsche selbst habe nicht nur

darauf hingewiesen, sondern ausdrücklich gefordert, seine Texte auf ihn hin zu

interpretieren. Dass dieses Argument jedoch nicht zwingend ist, lässt sich leicht

belegen.34 Die allzu große Selbstverständlichkeit indes, mit der die Textfiguren als

34 Zwar findet sich in der Vorrede zur Fröhlichen Wissenschaft von 1886 der Hinweis, man habe

»vorausgesetzt, dass man eine Person ist, nothwendig auch die Philosophie seiner Person«

und ferner die Überlegung »ob nicht, im Grossen gerechnet, Philosophie bisher nur eine

Auslegung des Leibes und ein M i s s v e r s t ä n d n i s d e s L e i b e s gewesen ist«

(FW, Vorrede 2, KSA 3, S. 347f.). Nun ist die daraus abgeleitete Schlussfolgerung einer Unum-

gänglichkeit biographischer Interpretation alles andere als evident, geht es doch dem zitier-

ten Abschnitt der Vorrede um einen Aufweis der radikalen Leibgebundenheit allen Denkens.

Dabei bewegt sich diese dezidiert psychologische Perspektive innerhalb zweier Positionen,

die Nietzsche als »Gesundheit« und »Krankheit« paraphrasiert, wobei ersterer ein Philoso-

phieren aus Kraft und Überfülle, zweiterer dagegen aus Mangel und Notstand korreliere.

Aus diesen »physiologische[n] Bedürfnisse[n]« resultierten dann entsprechendeWerturteile

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Masken denken – in Masken denken

Nietzsches Masken identifiziert werden, sollte misstrauisch stimmen. Wird damit

doch nichts Anderes nahegelegt, als dass die Textfiguren und die Szenerien, in die

sie eingebettet sind, insgesamt weniger in Betracht kommen, als die vermeintli-

che Erkenntnis, dass sich der Autor in immer anderenMasken inszeniert habe. Die

mit dem Bild der täuschenden, verbergenden Maske einhergehende Logik impli-

ziert stets eine dahinterliegende, wahrere Position, wobei dieMaske nur nützliches

Mittel zum Zweck ist. Außerdem wird impliziert, dass das sich verbergende Selbst

mindestens in dieser Geste der Maskierung zu erkennen wäre – als wüsste man

genau, wer Nietzsche ist und wo er ›eigentlich‹ von sich selbst spricht, auch wenn

der Text anders lautet. Nietzsche indes hatte gewiss viel ›zu verbergen‹ – aus den

Texten jedoch lässt er sich nicht als etwas darin Verborgenes wieder ans Licht der

Erkenntnis bringen. Trotzdem also Nietzsches Texte Nietzsche gleichsam entbeh-

ren, sind seine Texte Schauspieler-Texte, sind sie Masken-Texte.

Zweitens – und dieses Argument wiegt beinah schwerer – werden die philoso-

phischen Texte auf diese Weise um ihre besten Wirkungsmöglichkeiten gebracht,

wird ihre Brisanz und Relevanz geschmälert.Mit der Anrufung des Autors wird der

Blick auf Alternativen versperrt: Weder kann nun noch eine Dimension der Allge-

meingültigkeit reklamiert werden, noch werden Text und Textfiguren als mögliche

Identifikationsflächen für die Leserinnen und Leser in Betracht gezogen. Nicht

zuletzt wird diese Arbeit dafür argumentieren, dem angedeuteten Potential mehr

Raum zu geben (vgl. Kapitel 5).

1.2.2. Maskenproblematik und Rollentheorie

Die hier folgenden Überlegungen stellen keinesfalls eine erschöpfende Auseinan-

dersetzung mit dem Rollen-Paradigma in der Soziologie dar, dessen fundierte Kri-

über das Dasein, die Nietzsche folgerichtig als »Missverständnisse der leiblichen Beschaf-

fenheit« ansieht und nicht als die faktische, wahre Weltabbildung, als die sie sich gerieren

(ebd. S. 348). Wer nun diese Reflexionsstruktur zuallererst auf Nietzsches Briefkorrespon-

denz oder seine gesundheitliche Verfasstheit projiziert, bewegt sich nicht einmal annähe-

rungsweise auf der Höhe derjenigen Argumentation, auf die er sich zu Legitimationszwe-

cken beruft. Diese verlangt nämlich, von denWertungen, Urteilen, Argumenten, Bejahungen und

Verneinungen der Philosophien selbst auf die Persönlichkeit zu schließen – nicht von Sekundär-

dokumenten des gossip. Insgesamt ist zu beobachten, dass das anhand der Masken kon-

struierte Bild von Nietzsche sehr klischeebehaftete Züge eines leidenden, sich nach Ruhe

und Einsamkeit sehnenden Philosophentypus vergegenwärtigt, der vor der Zudringlichkeit

anderer hinter Masken Schutz sucht. Die Attraktivität dieses Topos dürfte freilich in einem

implizitenModus liegen:Wer erkannt hat, dass Nietzsche sich verbergen wollte, der ist, mit-

fühlend, hinter ein Geheimnis gekommen, weshalb die Rede vom ›Maskenträger‹ Nietzsche

auch dazu dienen dürfte, auf den eigenen psychologischen Scharfsinn hinzuweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 29

tik bereits 1972 von Frigga Haug unternommen wurde.35 Gleichwohl dienen sie der

Abgrenzung des in dieser Arbeit vorgestellten Konzepts des Menschen als Mas-

kenspiel und Maskenensemble von den geläufigen Rollentheorien. Bedienen diese

sich doch bis heute einer hochproblematisch gewordenen Metapher, ohne deren

methodologische wie theoretische Implikationen ausreichend zu reflektieren.36

Im angloamerikanischen Raumwar bereits in den 30er Jahren von George Her-

bert Mead (Mind, Self and Society, 1934) und Ralph Linton (The Study of Man, 1936) das

Sozialrollenmodell in die Soziologie eingebracht worden. Für den deutschsprachi-

gen Raum wird es Ralph Dahrendorf zugeschrieben, in seinem Buch Homo sociolo-

gicus (1958) vorrangig Meads Gedanken aufgenommen und das Modell vorangetrie-

ben zu haben. Das vermutlich einflussreichste Buch aber sollte Erving Goffmans

StudieThe Presentation of Self in Everyday Life (1959) werden. Darin sind in durchaus

anschaulicherWeise verschiedene Formen von beobachtetem Alltagsgeschehen be-

schrieben und unter der Maßgabe summiert, die Verstellungsmechanismen des

Sozialen offenzulegen. Das von Goffman verwendete Vokabular ist reich an Thea-

termetaphern (Publikum, Darsteller, eine Rolle spielen, Vorder- und Hinterbühne,

Ensemble, Requisiten etc.) und dadurch gleichermaßen methodologisch überstra-

paziert wie theoretisch unterbestimmt. Schließlich handelt es sich dabei um eine

Übertragung von Fachvokabular der Theaterbühne auf soziale Situationen jeder

Art, die weder genügend begründet noch hinterfragt wird. Die scheinbare Plausi-

bilität, die dieser Vorgang aufgrund seiner Nähe zur Alltagssprache besitzt,37 wird

35 Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der bürgerlichen deut-

schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972. Das Buch bietet sowohl einen rekonstruktiven Ab-

riss vornehmlich der deutschsprachigen Rollentheorien im 20. Jahrhundert, von Dahrendorf

über Popitz, Plessner, Gehlen und Janoska-Bendl bis zu Dreitzel und Gerhardt, wie deren Kri-

tik. Die Kategorie der Sozial-Rolle wird unter Rückbezug auf verschiedene Autoren in den

ihr zugeschriebenen Funktionen der Entlastung, der sozialen Kontrolle, der Anpassung, so-

wie der Entfremdung reflektiert. Haug betont dabei zurecht das in einer Beschreibung der

Gesellschaft durch die Theatermetapher angelegte Moment der Resignation und der Behin-

derung (revolutionärer) Veränderungen. Mag auch das dem Zeitgeist geschuldete Urteil, die

Rollentheorie sei wesentlich »zu bestimmen als Weltanschauung einer ihrer Privilegien be-

raubten Klasse oder Schicht« heute befremdlich wirken (ebd. S. 125f.), so ist doch ihre grund-

sätzliche Kritik durchaus berechtigt, wenn Haug schreibt: »Diese Theorie zielt, so sehr sie

sich verbal dagegen sträubt, immer aufs isolierte Individuum. […] Entfremdung bezieht sich

nicht auf bestimmte Produktionsverhältnisse, sondern auf das Verhältnis des Individuums

zu seiner Rolle« (ebd. S. 132). Für eine Darstellung der historischen Entwicklung und Verbrei-

tungder Rollentheorie, v.a. in denVereinigten Staaten vgl. Dieter Claessens: Rolle undMacht,

München 1968.

36 Zur Aktualität des Rollenbegriffs vgl. Peter Busse: Die Rolle. Zur Geschichte und Kritik eines

zentralen sozialwissenschaftlichen Begriffes, München 2016; sowie Mark Weißhaupt: Rolle

und Identität. Grundlagen der Rollentheorie, Saarbrücken 2008.

37 Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der bürgerlichen deut-

schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972, S. 133: »Aus der Tatsache, daß der Rollenbegriff als Me-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Masken denken – in Masken denken

jedoch angesichts der erheblichen Konsequenzen sowohl für die Beobachterper-

spektive als auch für den Beschreibungshorizont geschmälert. Denn die Anwen-

dung einer solch vermeintlich omnipotenten Metapher als wissenschaftliche Ana-

lysekategorie wird insofern problematisch, als ihr allumfassender Charakter je-

de soziale Interaktion jeweils schon ergriffen hat. Entsprechend steht der Begriff

des ›Publikums‹ im Vordergrund: Sobald nur zwei Augenpaare aufeinandertref-

fen oder einer sich von einem anderen beobachtet weiß, sobald eine in diesem

Sinne interindividuelle, soziale Situation hergestellt ist, wird sie der Maßgabe des

Schauspielerischen überantwortet und der Darstellung des Selbst vor dem Ande-

ren, mithin den Mechanismen der Selbst-Präsentation unterstellt. Andere Inter-

pretationen werden dabei gar nicht erst in Betracht gezogen. Zwar hat Goffman

selbst die Unzulänglichkeit des Modells angedeutet, doch bestätigt seine Arbeit

permanent argumentativ eine grundsätzliche Teilung des Menschen in ein gleich-

sam privates, ehrliches, wahres Selbst und die Rollenspielerei, die als notwendige

Darstellung dieses Selbst vor anderen, sogar bei guten Absichten, als performati-

ves Abbild immer nur eine Verfälschung sein kann.Weil sich derMensch beständig

nach zahlreichen Maßstäben und Anforderungen richten müsse, werde statt den

eigentlichen Handlungen lediglich der gute Eindruck angestrebt. Es verwundert

daher nicht, dass Goffman gerade dieses performative Moment der Sozialrolle mit

einem moralischen Argument verknüpft:

Aber alsDarsteller sinddie Einzelnennichtmit dermoralischenAufgabeder Erfül-

lung dieser Maßstäbe beschäftigt, sondern mit der amoralischen Aufgabe, einen

überzeugenden Eindruck zu vermitteln, daß die Maßstäbe erfüllt werden. Unse-

re Handlungen haben es also weitgehendmitmoralischen Fragen zu tun, aber als

Darsteller sind wir nicht moralisch an ihnen interessiert. Als Darsteller verkaufen

wir nur die Moral.38

Dass dieses moralische Problem der Lüge und Täuschung überhaupt erst durch die

entsprechenden Metaphern entsteht (Publikum, Sozialrolle, Darsteller etc.), wird

tapher in der Alltagssprache verbreitet ist, bezieht die Soziologie ihre Legitimation, die Rol-

lentheorie als Erkenntnistheorie für die Wissenschaft von der Gesellschaft auszubauen.«

38 Erving Goffman: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag (Orig. »The Pre-

sentation of Self in Everyday Life«, New York 1959. Übers. v. Peter Weber-Schäfer), München

1969, S. 229f. Insgesamt kann zu Goffman angemerkt werden, dass die Erkenntnis, gesell-

schaftliches Miteinander im Allgemeinen wie jede zwischenmenschliche Begegnung im Be-

sonderen könne von selbstdarstellerischen Elementen geprägt sein, keinesfalls eine so neue

Entdeckung ist, wie das Buch und seine bis heute auch in der deutschsprachigen Soziolo-

gie wohlwollende Aufnahme suggerieren. Die gesamte europäische Kulturgeschichte (Stich-

wort:theatrum mundi) wird genauso ignoriert, wie die entsprechende kulturhistorische bzw.

theaterhistorische Forschung. Daher kann Goffman das Risiko der mit der Metapher einher-

gehenden Implikationen auch nicht in den Blick nehmen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 31

ausgeblendet. Frigga Haug hat zudem kritisiert, dass durch den Begriff der ›Rolle‹

verschiedene gesellschaftliche Problemfelder in das Individuum verlegt und somit

eine »Verschleierung von Herrschaft und Macht« erreicht würden.39 Aus philoso-

phischer Perspektive liegt die Unzulänglichkeit derjenigen soziologischen Theori-

en, die mit der Rollen-,Theater- oder Maskenmetapher arbeiten, in der Problema-

tik des ›Maskenträgers‹ begründet. So war hier die Reaktivierung des autonomen,

selbstgewissen Individuums benannt worden, das als Akteur ins Rollen- und Mas-

kenspiel eintritt. Gerade das Vokabular erweist sich dabei als besonders hinderlich.

In die innere Logik der demTheater entlehnten Metaphern verstrickt, wird mit der

Rollensemantik stets ein bestimmtes Verständnis vom Menschen reproduziert: Er

gilt dann als Schauspieler, der seine Rollen spielt, aber ›eigentlich‹ jemand anderes

ist oder der als Maskenträger anderen gegenüber Masken aufsetzt, ›hinter‹ denen

er jedoch in seiner privaten Integrität unberührt bleibt.

Neuere praxeologische Positionen aus Soziologie und Philosophie, aber auch

aus Geschichte und Literaturwissenschaft vertreten dagegen die Ansicht, dass ein

›Selbst‹ in konkreten Situationen immer erst konstituiert wird. Indem Menschen

in Interaktion oder Kommunikation eintreten, d.h. an Praktiken teilnehmen, bildet

sich unter wechselseitiger Beeinflussung ihr jeweiliger Status als Subjekt erst her-

aus. Gleichzeitig konstituieren sie ihrerseits die Praktiken immer mit und verän-

dern sie mitunter.40 Dieses hochdynamische, situative und konstellationsbezogene

39 Vgl. Frigga Haug: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der bürgerlichen deut-

schen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972. S. 122ff. Infolgedessen würden, so Haug, sowohl die

ökonomischen Bedingungen als auch die politisch-sozialen Verhältnisse fälschlicherweise

als unveränderlich erscheinen. Vgl. auch Ralf Dahrendorfs Vorwort für die deutsche Überset-

zung von Goffmans Buch, dem er »einen totalen Rollenverdacht« bescheinigt. Bezüglich des

dort propagierten Imperativs der Selbstdarstellung spreche Goffman »mehr von den Zwän-

gen als von den Chancen, in denenmenschliches Verhalten steht, so daßmancher sein Buch

ernüchtert aus derHand legenmag, ohne einen Blick zu gewinnen für dieMöglichkeiten, aus

der totalen Institution Gesellschaft auszubrechen.« (Erving Goffman: Wir alle spielen Thea-

ter. Die Selbstdarstellung im Alltag, München 1969. Vorwort von Ralf Dahrendorf, S. VIII).

40 Vgl. z.B. Thomas Alkemeyer: Subjektivierung in sozialen Praktiken. Umrisse einer praxeo-

logischen Analytik. In: Thomas Alkemeyer; Gunilla Budde; Dagmar Freist (Hg.): Selbst-

Bildungen. Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, Bielefeld 2013, S. 33-68.

Alkemeyer hebt in seinem Beitrag folgendes hervor: »Wenn wir von Subjektivierung spre-

chen, interessierenwir uns dafür, wie Individuen durch ihr Engagement in sozialen Praktiken

Welt- und Selbstverhältnisse eingehen, die es ihnen ermöglichen, nicht nur reproduzierend,

sondern auch transformierend oder subversiv in der sozialen Welt tätig zu werden: Prakti-

ken und ihre Subjekte konstituieren sich, so unsere These, gegenseitig und verändern somit

auch gemeinsam ihre Gestalt. Im Unterschied zu einer philosophischen Tradition, in der das

Subjekt als ein überdauerndes, autonomes Ganzes transzendent vor, hinter oder außerhalb

der gesellschaftlichen Praxis angesetzt wird, richtet sich die praxeologische Perspektive auf

Subjekt-Bildungen und damit auf jene in Zeit und Raum ausgedehnten Prozesse, in denen

sich die Ordnung des Subjekts herstellt, organisiert und verändert. Sie hebt damit den tran-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Masken denken – in Masken denken

Verständnis von Subjektivität als Subjektivierung stellt eine an Foucault, Butler und

Schatzki geschulte Sichtweise dar und ist insofern eng mit Nietzsches genealogi-

schem Experiment verbunden. Dadurch werden historische und soziale Prozesse

beschreibbar, ohne deren Akteure als autonome, präreflexive oder präpraktische

Subjekte vorauszusetzen. Auch unter diesen Bedingungen sind die gesellschaftli-

chen Anforderungen an den Menschen in die wissenschaftliche Reflexion einbe-

zogen, z.B. das im Beruf erwartete Auftreten oder das Akzeptieren und Reprodu-

zieren bestimmter Gepflogenheiten. Und ebenso werden Menschen in ihrer Befä-

higung begriffen, die an sie in verschiedenen Kontexten gerichteten Erwartungen

sowohl zu kennen, als auch sie bedienen, mit ihnen spielen oder sie unterlaufen zu

können. Insofern sind mit dem praxeologischen Zugang auch die Aspekte alltägli-

cher Selbstdarstellung mitgedacht, jedoch unter Vermeidung sowohl substanzon-

tologischerwiemoralisierender Präsuppositionen und ohne ihnen einen so heraus-

gehobenen Stellenwert beizumessen,wie die amModell der Sozialrolle orientierten

Theorien. Vielmehr können die verschiedenen menschlichen Inszenierungsweisen

anders beurteilt werden, indem sie nicht notwendig eine zu bedauernde Verstel-

lung oder die Verleugnung des als authentisch vorausgesetzten ›Selbst‹ bedeuteten,

sondern zunächst einmal als Teilbereiche von Praktiken zu beschreiben wären.

Entsprechende Konsequenzen wären auf philosophischer Ebene zu ziehen,

indem zwar mit dem Maskenbegriff operiert und er im Anschluss an Nietzsche

u.a. für die Konstitution des Menschen fruchtbar gemacht werden soll, dabei

aber gleichzeitig eine metaphysische oder substanzontologische Rückbindung zu

vermeiden wäre. Hierzu versucht die vorliegende Arbeit einen Beitrag zu leisten.

1.3. Methodische Voraussetzungen

Der Titel der Arbeit ist programmatisch, wird doch die Philosophie Nietzsches

als eine entwickelt, die gleichermaßen ›Masken denkt‹ wie sie ›in Masken denkt‹.

Die Herausforderung war nun, die inhaltlichen, methodischen, strukturellen und

funktionalen Dimensionen abzubilden, ohne sie als zwei thematische Bereiche, in

›Inhalt‹ und ›Form‹ getrennt, verhandeln zu müssen. Das Ergebnis ist ein Textauf-

bau, der diesem Umstand insofern gerecht zu werden versucht, als jedes der drei

Hauptkapitel die verschiedenen Perspektiven in sich vereint: Dies ist einerseits be-

werkstelligt worden, indem in die Textanalyse solche formellen Aspekte eingeflos-

sen sind, durch die die vorgelegte Interpretation bereichert werden konnte. Ande-

rerseits schließt jedes Hauptkapitel mit einem Schwerpunkt ab, der die spezifische

sitorischen Status, die Unabgeschlossenheit und Unvollständigkeit jeder Subjekthaftigkeit

hervor.« (ebd. S. 33f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 33

Verfasstheit der Texte Nietzsches jeweils von dem zuvor verhandelten Thema her

in den Blick nimmt (vgl. die Kapitel 2.3, 3.3 und 4.2).

Dass in der Philosophie Nietzsches die Maskenproblematik gleichermaßen ei-

ne herausragende Stellung einnimmt, wie sie in ihren Ausformungen ein enormes

Spektrum abdeckt, ist bereits erläutert worden. Angesichts des verengten Bedeu-

tungsfeldes vonMaske spätestens seit dem 18. Jahrhundert ist dieser Befund jedoch

alles andere als selbstverständlich, weshalb sich weitreichende Fragen aufdrängen

– etwa, worin dieses so vielgestaltige Ideenspektrum begründet sein mag und wo-

her die entscheidenden Anregungen dazu stammen könnten. Ihre Beantwortung

ist indes Aufgabe einer geduldigen Quellenforschung, die Nietzsches Lektüren der

entsprechenden Schaffensphasen nachvollzieht und deren Einfluss auf publizierte

Textstellen konkret nachzuweisen unternimmt. In dieser Hinsicht ist bereits viel

geleistet worden.41 Eine solche Arbeit könnte nur mit dem Anspruch erfolgreich

unternommen werden, die von Nietzsche auf seinem ›Denkweg‹ hinterlassenen

Spuren auchwirklich aufsuchen zu können undwürde damit in letzter Konsequenz

auf eine Rekonstruktion faktischer Zugänge und Einflussmomente abzielen. Dem-

gegenüber ist es mir jedoch um ein hermeneutisches Vorhaben zu tun, das nicht

rekonstruierend vorzugehen beabsichtigt, als vielmehr aus dem vorliegenden Text-

material selbst plausible Deutungen zu gewinnen und sie philosophisch fruchtbar

zu machen sucht. Entsprechend liegt der Fokus dieser Arbeit auf der kontextsensi-

blen Interpretation einschlägiger Texte und, davon ausgehend, dem Erschließen

41 Der Einfluss Schopenhauers aufNietzschesMaskenverständnis ist vergleichsweise gut doku-

mentiert. Insbesondere dessen Übersetzung einer Aphorismensammlung von Baltasar Gra-

cián (als Handorakel und Kunst der Weltklugheit) soll dabei von Bedeutung gewesen sein. Vgl.

hierzu Vivetta Vivarelli: Nietzsche und dieMasken des freien Geistes: Montaigne, Pascal und

Sterne, Würzburg 1998; Achim Geisenhanslüke: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Ver-

stellung in der europäischen Literatur, Darmstadt 2006 und AnsgarMichael Hüls: Maske und

Identität. DasMaskenmotiv in Literatur, Philosophie und Kunst um 1900,Würzburg 2013. Al-

lerdings werden Einflüsse hier lediglich auf der Ebene der Maske als Täuschungsmetapher

untersucht, die doch nur einen geringen Teil des Spektrums bei Nietzsche ausmacht. Da die

genannten Autoren keine Unterscheidung zwischen den verschiedenen semantischen Di-

mensionen der Maskenproblematik treffen, bleiben diese Aspekte unberücksichtigt. Auch

die im Zusammenhang mit dem Topos des ›Welttheaters‹ genannten Autoren sowie die an-

tiken Tragödien- und Komödiendichter sind angesichts der philologischen Bildung Nietz-

sches im Hintergrund als Stichwortgeber denkbar. Diesbezüglich ist Manfred Riedel (Hg.):

Philologie und Philosophie in Nietzsches Denken, Köln/Weimar/Wien 1999 hervorzuheben

und für die Aufarbeitung der Vorlesungsschriften Carlotta Santini: Friedrich Nietzsches Bas-

ler Vorlesungen über die Geschichte der griechischen Literatur. In: Geschichte der Germanis-

tik. Mitteilungen, Göttingen 2012, Doppelheft 41/42, S. 141-143. Vgl. auch den historisch-kri-

tischen Kommentar zu Friedrich Nietzsches Werken: Andreas Urs Sommer (Hg.): Nietzsche-

Kommentar, Berlin/Boston 2013ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Masken denken – in Masken denken

der Maskenproblematik für Nietzsches Philosophieren insgesamt. Nichtsdesto-

trotz soll im Folgenden zunächst versucht werden, vereinzelte Schlaglichter auf

das umfangreiche Problem der Herkunft der Maskenproblematik zu werfen, wobei

statt vollständiger Rekonstruktionen punktuelle Tiefenbohrungen zu unternehmen

sind. Danach wird sich ein weiterer Abschnitt unter dem Gesichtspunkt methodi-

scher Voraussetzungen mit der konstellativen Verfasstheit von Nietzsches Texten

beschäftigen.

1.3.1. Überlegungen zu einer Genealogie der Maskenproblematik bei

Nietzsche

Im April des Jahres 1870 erwähnt die Vossische Zeitung eine neue Berliner Pu-

blikumssensation, die sich ganz offenkundig »von Tag zu Tag einer größeren

Theilnahme« erfreute und am Sonntag vor Ostern stolze 1105 Besucher zähl-

te.42 Das damals unter dem Namen »Londoner West-End-Museum« firmierende

Wachsfiguren- und Kuriositätenkabinett, wurde später als »Castan’s Panoptikum«

bekannt und von den Brüdern Louis (1928-1908) und Gustave Castan (1936-1899)

geleitet, die als Bildhauer selbst zahlreiche der ausgestellten Figuren modellierten.

Das Panoptikum warb mit einer bunten Schau aus lebensgroßen Wachsfiguren,

meist bekannter, auch historischer Persönlichkeiten und zeigte Szenerien aus dem

Volksleben in plastischen Bildgruppen. Neben »ethnographischenMerkwürdigkei-

ten« und einer »Schreckenskammer«, die etwa mit der Darstellung von Mördern

auf der Anklagebank oder einer Zelle der Pariser Bastille aufwartete, waren plas-

tische Nachbildungen bekannter Gemälde zu sehen.43 Es gab mehrere Filialen

und Wanderausstellungen, die das Panopticum u.a. nach Dresden führten. Die

Castans reagierten selbst tagesaktuell und zeigten zum ausgehenden Kriegsjahr

1870 etwa die Plastik des »sterbenden Turko«: Eines afrikanisch-französischen

Kriegsgefangenen, der keuchend mit dem Tode ringt und dessen Brust im Takt

eines Uhrwerkmechanismus sich hob und senkte. Dabei stand für die Herstellung

der Objekte eine möglichst lebensechte, illusionistische Präsentation im Vorder-

grund, der diese Unterhaltungsform offenkundig einen Großteil ihrer Attraktivität

zu verdanken hatte. Es ist durchaus denkbar, doch leider nicht überliefert, dass

Nietzsche derartige Kabinette besucht hat. Zumindest aber wird er über die in

den Zeitungen geschaltete Werbung oder durch Bekannte von den Attraktionen

42 »Das Londoner West-End-Museum in der Königstraße 47, vis-à-vis dem Stadtgericht, erfreut

sich von Tag zu Tag einer größeren Theilnahme, am vergangenen Sonntag besuchten 1105

Personen die Ausstellung.« Vossische Zeitung, 6.4.1870. Zitiert nach: Angelika Friederici: Mr.

Castan’s London-Westend-Museum: der Berliner Anfang. In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein

Medium wird besichtigt, Heft 18, Berlin 2014. S. A2-11.

43 Angelika Friederici: Die Castans und ihr Lebenswerk. In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein Me-

dium wird besichtigt, Heft 1, Berlin 2008. S. A1-10.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 35

erfahren haben. Offensichtlich traf diese Form künstlerischer Ausstellungen je-

doch nicht seinen Geschmack. Denn in der 1872 erschienenen philosophischen

Erstlingsschrift, Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik, argumentiert

Nietzsche mit Schiller44 dafür, den maskierten Chor der griechischen Tragödie

als entschieden Illusions-verwehrendes, idealisierendes und stilisierendes Kunst-

mittel anzusehen, »mit dem jedem Naturalismus in der Kunst offen und ehrlich

der Krieg erklärt« werden sollte.45 Für die Gegenwart jedoch wird polemisch

konstatiert: »Ich fürchte, wir sind dagegen mit unserer jetzigen Verehrung des

Natürlichen und Wirklichen am Gegenpol alles Idealismus angelangt, nämlich

in der Region der Wachsfigurencabinette«.46 Damit ist unmissverständlich eine

kunstbezogene Präferenz des Artifiziellen vor dem Natürlichen artikuliert. Die

Tendenz dieser Wertschätzung scheint sich denn auch in Nietzsches besonderer

Aufmerksamkeit gegenüber Masken und in der Bedeutung wieder zu finden, die

er den Fiktionen beimessen wird.

Davon zeugen nicht zuletzt seine Ausführungen zum griechischen Theater in

den Schriften zwischen 1869 und 1879, die gleichermaßen konkret-anschaulich

sind, wie sie eine offenkundige Faszination des jungen Basler Professors für die

antike Theaterpraxis belegen. Besonders geeignet, einen Zugang zum skizzierten

Problemfeld zu eröffnen, lassen die Texte bereits den späteren philosophischen

Umgang mit der Maske sowie die Umwertung und Neuausrichtung der Maskense-

mantik erkennen. Meines Erachtens können die zu erörternden Aspekte also in

transformierter Form und zumindest in ihrer funktionalen Qualität im später

publizierten Werk wiedergefunden werden. Als philosophischen Weichenstellun-

gen lassen sie sich anhand von drei Themenschwerpunkten veranschaulichen,

die jeweils mit der Materialität der Masken verbunden sind: Dem Aspekt der

Artifizialität (a), dem der Verwandlung (b) und dem Verhältnis von Einheit und

Vielheit (c).

a) Artifizialität

Wie bereits angedeutet, hat in der Kunst für Nietzsche das Artifizielle einen ent-

schiedenen Vorrang gegenüber der lebensgetreuen Nachahmung des Natürlichen.

44 Gemeint ist Schillers Vorrede zur »Braut vonMessina«:Über denGebrauch des Chors in der Tragö-

die von 1803. Friedrich Schiller: SchillersWerke (hg. v. Siegfried Seidel), Bd. 10,Weimar/Stutt-

gart 1980.

45 GT 7, KSA 1, S. 55. Vgl. hierzu auchDreyers Befund: »Nietzsches Theaterkonzeption steht quer

zu dieser seit der Aufklärung erstrebtenNatürlichkeit samt ihrer Ökonomie der Einfühlung«.

Matthias Dreyer: Nietzsches Masken. Medien der Verlebendigung. In: Lorenz Aggermann;

Eva Holling u.a. (Hg.): »Lernen mit den Gespenstern zu leben«. Das Gespenstische als Figur,

Metapher und Wahrnehmungsdispositiv, Berlin 2015, S. 273-287, hier S. 280.

46 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Masken denken – in Masken denken

In einem derartigen Zusammenhang wird bekanntermaßen dem Dichter Euripi-

des angelastet, den Verfall der griechischen Tragödie unter Einfluss des sokrati-

schen Elenchos maßgeblich verantwortet zu haben. Seine ästhetischen Grundent-

scheidungen stünden im Zeichen einer Naturalisierung und Profanisierung der

Tragödie: Statt in denmythischenHelden einen Charakter »zum ewigen Typus [zu]

erweitern«, habe Euripides den Zuschauer auf die Bühne gebracht, weshalb ein

»Ueberhandnehmen der C h a r a k t e r d a r s t e l l u n g« zu konstatieren sei.47

Diese Feststellung ist in der zweiten Basler Vortragsschrift Socrates und die Tragödie

(1870) anhand der szenischen Darstellungsformen auf der Bühne und des Masken-

gebrauchs präzisiert:

Mit Euripides drang der Zuschauer auf der Bühne ein, derMensch in derWirklich-

keit des alltäglichen Lebens. Der Spiegel, der früher nur die großen und kühnen

Zügewiedergegeben hatte, wurde treuer und damit gemeiner. Das Prachtgewand

wurde gewissermaßen durchsichtiger, die Maske zur Halbmaske: die Formen der

Alltäglichkeit traten deutlich hervor.48

In der hier gebotenen Aufwertung der Maske gegenüber der Halbmaske drückt

sich weniger ein theaterhistorisches Urteil aus – denn Masken waren selbstver-

ständlich auch zu Euripidesʼ Zeiten ein wichtiger Bestandteil der Aufführungen:

Während in der Komödie die Halbmaske Verwendung fand, war der Tragödie die

Maske vorbehalten, die das ganze Gesicht bedeckte. Vielmehr ist damit ein äs-

thetisches Urteil artikuliert, das in der Maske den dort dominierenden Ausdruck

des Typenhaften, Allgemeinen, des Heroisierten und im Mythus Verwurzelten ge-

genüber dem Individuellen heraushebt. Wird nun »die Maske zur Halbmaske«, ist

damit auf ein beginnendes Interesse am menschlichen, bloßen Gesicht, am ›Cha-

rakter‹ gegenüber dem Typus und nicht zuletzt an der Darstellung der Natur statt

der Selbstgewissheit der Kunst im Artifiziellen verwiesen. Die These, gerade der

mit Euripides aufkommenden Tendenz eine wesentlich »naturalistische und un-

künstlerische« Wirkung zuzuschreiben,49 steht folglich im Dienst einer generellen

Bewertung der Kunst: Das Künstliche wird von Nietzsche in seiner Qualität ent-

wickelt, ein Herausheben des Dargestellten aus dem Alltäglichen zu leisten. Gegen

47 GT 17, KSA 1, S. 113. Solche ins Alltägliche übersetzte Charaktere wüssten sich in allem ver-

ständlich zu machen, alles zu reflektieren und über ihre Gründe jederzeit Auskunft zu ge-

ben. Der Vorwurf des ins Ästhetische überführten Sokratismus, dass nämlich »alles bewußt

sein«müsse, »um schön zu sein«, blickt also zunächst auf die Auswahl des Stoffes und dessen

sprachliche Ausgestaltung (Socrates und die Tragödie, KSA 1, S. 540). Dabei wird das kleine

undmitunter kleinlicheDramades individuell-Gewöhnlichen gegen dasHelden- und Typen-

hafte der Tragödien eines Aeschylus oder Sophokles gestellt.

48 Socrates und die Tragödie, KSA 1, S. 534.

49 Sokrates und die griechische Tragödie, KSA 1, S. 623.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 37

eine bloße Nachahmung als Verdoppelung der Natur bzw. des Alltags der Men-

schen scheint diese Form des Artifiziellen als höchste Qualität der griechischen

Kunst auf und wird Nietzsches Kunstbegriff entscheidend prägen. In der Fröhli-

chen Wissenschaft von 1882 wird der Aphorismus 80 ähnlich argumentieren: Er ist

mit »K u n s t u n d N a t u r« überschrieben und hebt zunächst die »Unnatür-

lichkeit des dramatischen Verses« der griechischen Tragödie hervor. Sodann wird

das Urteil verallgemeinert: »Diese A r t A b w e i c h u n g v o n d e r N a t u r

ist vielleicht die angenehmste Mahlzeit für den Stolz des Menschen; ihretwegen

überhaupt liebt er die Kunst, als den Ausdruck einer hohen, heldenhaften Unnatür-

lichkeit und Convention«.50 Das Emblem des Artifiziellen, Künstlichen und damit

Künstlerischen aber ist die Maske. Sie ist es umso mehr in Bezug auf die Darstel-

lung des Menschen als Typus und als stilisiertes Ideal, als Heros oder Mythos, kurz

des Menschen in Kommunikation mit seiner Kultur.

b) Verwandlung

Der von Nietzsche im Januar 1870 in Basel gehaltene Vortrag Das griechische Mu-

sikdrama zeichnet sich durch eine in hohem Maße emphatische Beschreibung des

antiken Bühnengeschehens aus. Diese beginnt mit einem lebhaften Nachvollzug

der gesamten Theatersituation, beschreibt dann die Auftrittswirkung der Darstel-

ler und schließt mit einer respektvollenWürdigung der von den Schauspielern und

Choreuten erbrachten Leistung:

In hellster Tagessonne, ohne all die geheimnißvollen Wirkungen des Abends

und des Lampenlichts, in grellster Wirklichkeit sähe er einen ungeheuren offnen

Raum mit Menschen überfüllt: alle Blicke hingerichtet auf eine in der Tiefe wun-

derbar sich bewegende maskirte Männerschaar und ein paar übermenschlich

große Puppen, die auf einem langen schmalen Bühnenraume im langsamsten

Zeitmaße auf und niederschreiten.51

Zuallererst ist bemerkenswert, dass hier wiederum eine durchaus künstliche Wir-

kung diesmal der Ereignisse im Theatron betont wird. Die Zuschauer sehen ein-

ander und können sich so als Gemeinschaft erfahren, die einem religiösen Fest in

Form der Darbietung von Choreuten und Schauspielern beiwohnt. Weder die um-

gebenden Bedingungen einer Aufführung (helles Tageslicht, schmales Proskenion)

noch die Ausstattung der Darsteller noch ihre Gestik, Mimik und ihr Tanz sind

daran orientiert, irgendeine Nachahmung der Wirklichkeit zu erzeugen. Im Ge-

genteil ist ihre Bewegungsmöglichkeit durch Kostüm, Maske und Kothurn sowie

die schmale Bühnenform enorm eingeschränkt.Dies wird in starkemGegensatz zu

50 FW II, 80, KSA 3, S. 435f.

51 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 519.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Masken denken – in Masken denken

allem gestanden haben,wasNietzsche im zeitgenössischenTheater erleben konnte:

Es war die Zeit der Historisierung, die neben historischen Nachbildungen der Kos-

tüme und Kulissen Wert auf einen überwiegend naturalistischen bzw. veristischen

Schauspielstil legte. Insgesamt sollte der illusorische Eindruck der äußersten Na-

turwahrheit auf der Bühne erweckt werden. Demgegenüber betont Nietzsche die

abstrakte, künstliche Wirkung des griechischen Theaters:

Denn wie anders als Puppen müssen wir jene Wesen nennen, die auf den hohen

Stelzen der Kothurne stehend, mit riesenmäßigen den Kopf überragenden stark

bemalten Masken vor dem Gesicht, an Brust und Leib, Armen und Beinen bis in

dasUnnatürliche ausgepolstert und ausgestopft, sich kaumbewegen können, nie-

dergedrückt von der Last eines tief herabfallenden Schleppgewandes und eines

mächtigen Kopfputzes. Dabei haben diese Gestalten durch die weit geöffneten

Mundlöcher im stärksten Tone zu reden und zu singen, um sich einer Zuschau-

ermasse von mehr als 20 000 Menschen verständlich zu machen: fürwahr, eine

Heldenaufgabe, die eines marathonischen Kämpfers würdig ist.52

Zustimmend zitiert Nietzsche den Musiktheoretiker Ambros, dem der »kostümir-

te[] Schauspieler« der zeitgenössischen Bühnen als »natürlicherMensch« erscheint

und der anmerkt: »den Griechen jedoch trat in der tragischen Maske ein künst-

licher […], heroisch stylisirter entgegen«.53 In einem nächsten Schritt habe sich

diese stilisierte, ästhetisierte Künstlichkeit auf die Darsteller übertragen, denn, so

schlussfolgert Nietzsche, »hier empfand der Schauspieler, wie er in seinem Kos-

tüm eine Erhebung über die alltägliche Menschenbildung darstellte, auch in sich

einen Aufschwung«.54 Diese Idee beruht wesentlich auf der Annahme, die Kunst

der Schauspieler und Choreuten sei in die religiösen Kulthandlungen umDionysos

eingebettet gewesen. Nach Nietzsche hatte sie ihren Ursprung in den Kultliedern

der Dithyramben,womit diemusikalischen und tänzerischenDarbietungen in eine

Nähe zu Trance und Rausch gerückt sind. Als solche vom dionysischem Rauschzu-

stand ergriffen, seien die Tragödienschauspieler selbst Verwandelte und folglich

über das Alltägliche Erhobene: »Denn nicht damit beginnt [das Drama, C.S.], daß

52 Ebd. S. 519f. Die besonderen artifiziellen Elemente des griechischen Theaters werden in der

FröhlichenWissenschaft unter der Überschrift »Kunst undNatur« wieder aufgenommen: »Hier

s o l l eben der Natur widersprochen werden! Hier s o l l eben der gemeine Reiz der Illu-

sion einem höheren Reize weichen! Die Griechen gehen auf diesem Wege weit, weit – zum

Erschrecken weit! Wie sie die Bühne so schmal wie möglich bilden und alle Wirkung durch

tiefe Hintergründe sich verbieten, wie sie dem Schauspieler das Mienenspiel und die leichte

Bewegung unmöglich machen und ihn in einen feierlichen, steifen, maskenhaften Popanz

verwandeln, so haben sie auch der Leidenschaft selber den tiefen Hintergrund genommen

und ihr ein Gesetz der schönen Rede dictirt« (FW II, 80, KSA 3, S. 436).

53 Ebd. S. 527.Nietzsche zitiert ausAugustWilhelmAmbros: Geschichte derMusik,Wien 1862ff.

54 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 520.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 39

jemand sich vermummt und bei Anderen eine Täuschung erregen will: nein viel-

mehr, indem der Mensch außer sich ist und sich selbst verwandelt und verzaubert

glaubt«.55 Deutlich distanziert sich Nietzsche hier von der Idee, die dramatische

Darstellung sei maßgeblich verbunden mit einer Täuschungsabsicht. Indem das

Drama innerhalb religiöser Praktiken situiert wird, fällt das Maskiertsein als Ver-

wandeltwerden nicht unter den moralischen Diskurs der Lüge, der Betrügerei und

Verstellung.

c) Verhältnis von Einheit und Vielheit56

Zuletzt soll eine in den frühen Schriften präsente Verbindung der Konzepte des

Vielen und der Einheit im Zeichen des Dionysischen thematisiert werden. Die hier

zu erörternden Beispiele sind in eine doppelte Bewegung eingelassen: 1.) von Ein-

heit zur Vielheit und 2.) von Vielheit zur Einheit. Dabei ist der Einfluss Arthur

Schopenhauers in dieser Phase von Nietzsches Denken noch besonders stark, was

auch den eminent spekulativen und darum nicht unumstrittenen Deutungsanteil

erklärt.57 Bemerkenswert ist außerdem, dass das Konstituens dieser Bewegungen

die Masken sind, denen hier das Potential zugesprochen wird, zwischen auf den

ersten Blick einander scheinbar ausschließenden Positionen vermitteln zu können.

Gleichzeitig ist immer auch eine Nähe zur Frage nach Identität und Personalität

angezeigt.

Wie bereits angedeutet, leitet auch Nietzsche die griechische Tragödie aus den

Dithyramben her, die zu Ehren des Gottes Dionysos gesungen wurden. Indem aber

Dionysos und sein musikalisch-tänzerisch orientierter Kult das reale Fundament

der Tragödie darstellen, können alle späteren Protagonisten der Tragödie als den

55 Ebd. S. 521.

56 Vgl. Dimitris N. Lambrellis: The one and the many in Nietzsche. In: Nietzsche Studien, Bd.

19, 1990, S. 129-142.

57 Nietzsche hatte Schopenhauers Theorem vom ›principium individuationis‹ in seine Grund-

konzeption der Geburt der Tragödie übernommen. Die Vereinzelung des Menschen aus dem

(vorgestellten) Einssein des Urgrundes wird dabei als leidvoll erfahrene Individuation be-

griffen. Der »Erlösung im Scheine« mächtig, hält das Apollinische Prinzip einen Schleier vor

diese schmerzvolle Wahrheit: Durch Grenzlinien zwischen den Individuen verbirgt Apollon

deren eigentliche Verbundenheit im Ur-Einen und stellt zudem die Forderungen von Selbst-

erkenntnis undMaß auf (GT, KSA 1, S. 618). Die Grenzen der auf dieseWeise hergestellten Ge-

nügsamkeit mit sich selbst reißt andererseits das dionysische Prinzip wieder ein, verschlingt

die Einzelwesen und lässt sie im Rauscherleben sich demUrgrund verbunden fühlen. Gleich-

zeitig gerate »der Glaube an die Unlöslichkeit und Starrheit des Individuums« ins Wanken

(Das Griechische Musikdrama, KSA 1, S. 522). Solchen Ereignissen habe sich die griechische

Kultur periodisch ausgesetzt und sie zuletzt mit dem Agon der Tragödienaufführungen in

ihr religiöses Kultgefüge aufgenommen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Masken denken – in Masken denken

Gott Dionysos repräsentierende Figurationen angesehen werden. Dessen leidvol-

le Zerreißung wird von diesen Heldenfiguren (und durch sie) in den Handlungen

und Pathosszenen der Tragödie gleichsam wiederholt. Dionysos – so schlussfol-

gert Nietzsche – habe also niemals aufgehört, der tragische Held der Tragödie zu

sein, sondern er »erscheint« dort nach wie vor »in einer Vielheit der Gestalten«.

Folglich seien »alle die berühmten Figuren der griechischen Bühne, Prometheus,

Oedipus usw. nur Masken dieses ursprünglichen Helden Dionysos«.58 Eins und

Vieles stehen hier in einer doppelten Relation zueinander: Aus dem Einen ist Vie-

les geworden (Individuation), dieses aber strebt zurück zum Einen (Urgrund) bzw.

repräsentiert das Viele diese ursprüngliche Einheit.

Weil Nietzsche die Tragödie aus den chorisch vorgetragenen Dithyramben-

Gesängen entstehen lässt, stellt für ihn zweitens der Tragödienchor strukturell ihr

Fundament dar. Sich gegen Schlegel wendend, der im Chor lediglich einen »idea-

lischen Zuschauer« gesehen habe, worin sich gewissermaßen die Stimme des atti-

schen Volkes spiegelte, deutet Nietzsche die Gesamtsituation auf eigeneWeise.Der

einstimmige Gesang des maskierten Chors gilt ihm schließlich als »kolossale[] Ver-

größerung« der Empfindungen des Helden: Eine Vielheit von Personen verwandelt

sich auf diese Weise zum »Schallrohr« der Empfindungen eines Einzelwesens.59

»Obschon eine Mehrheit von Personen, stellt er [der Chor, C.S.] doch musikalisch

keine Masse vor, sondern nur ein ungeheures, mit übernatürlicher Lunge begabtes

Einzelwesen.«60 Was den Chor aber dazu befähige, über die einzelnen Individu-

en hinaus diese verallgemeinernde Funktion zu leisten, sei die Verwandlung der

Choreuten durch Kostüm und Maske, die, vorgestellt als uniforme Verkleidung,

der Einstimmigkeit des Gesangs entspricht.

Besonders anhand der letzten Beispiele zum Verhältnis von Einheit und Viel-

heit ist deutlich geworden, dass es nicht um eine simple Übertragung der hier

gewonnenen Einsichten auf das spätere philosophische Werk Nietzsches gehen

kann. Vor allem die von Schopenhauer übernommenen metaphysischen Kompo-

nenten (Vereinzelung der Menschen von einem ›Urgrund‹, daraus resultierendes

Erlösungsbedürfnis der Menschen, Erlösungsfunktion der Musik als die unmit-

telbarere Sprache etc.) haben bereits wenige Jahre später keine Entsprechung im

Werk mehr. Gleichwohl sind einige funktionale Bezugspunkte der Maskenproble-

matik für den Gesamtkontext dieser Arbeit bedeutsam. Bemerkenswert ist etwa

das gänzliche Fehlen einer moralisch-abwertenden Beurteilung der Maske als täu-

schendem, verbergendemMittel und demgegenüber ein Hervorheben des artifizi-

ellenMoments. Dies könnte damit zusammenhängen, dass der Ausgangspunkt für

Nietzsche eben gerade die Masken in ihrer Bedeutung als materielle Artefakte und

58 Sokrates und die griechische Tragödie, KSA 1, S. 619.

59 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 525.

60 Ebd. S. 525f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 41

Teile kultischer bzw. theatraler Praktiken sind, die in der konkretenTheaterrealität

verwurzelt waren. Hinzu kommt, dass – ähnlich wie es für den persona-Begriff gilt

– der Mensch in seiner gesamtkörperlichen Dimension thematisiert wird, als ein

sich verwandelnder und verwandelt seiender Mensch. Damit ist nun nicht allein

ein Gegenentwurf zur Maskenmetapher und ihrer Reduktion auf das Gesicht als

Sitz der ›Seele‹, artikuliert. Vielmehr geht Nietzsche schon an diesem Punkt über

die Dialektik der Maske als (böswilligem) Verbergen von einer (wahren) Eigentlich-

keit hinaus und fokussiert demgegenüber sowohl die Ermächtigungsfunktion der

Maske als auch ihren Bezug zu Vielheit, Artifizialität und Verwandlung.

1.3.2. Von Nietzsches konstellativem Verfahren zu einer neuen Lesart

seiner Texte

Wer sich den Texten Nietzsches nähert, sieht sich vor enorme Herausforderungen

hinsichtlich ihres funktionalen Aufbaus, der verhandelten Themen und komple-

xen Bezugsstrukturen gestellt. Genauer gesagt, sehen wir diese Herausforderun-

gen gerade heute sich mehr und mehr auftürmen – schien doch noch vor zwanzig

Jahren der Griff nach einfachen und vereinfachenden hermeneutischen Rezepten

opportun. Das zeigen nicht zuletzt unzählige Studien, die Schlagworte wie den

»Übermenschen«, die »Ewige Wiederkunft« oder einen auf die Legitimation des-

potischer Machtstrukturen zurechtgestutzten »Willen zur Macht« als vermeintli-

ches Zentrum von Nietzsches Denken darstellen. Solche Bemühungen, die sein

so heterogenes Philosophieren unter ein zentrales Konzept zwingen, mögen zwar

Eindeutigkeit, zuweilen selbst eine gewisse Plausibilität erzeugen, doch nur um

den Preis verräterischer Einfachheit. Wenn Nietzsches Philosophie sich schlech-

terdings nicht auf eine oder wenige Grundbegriffe beziehen und reduzieren lässt,

liegt das vor allem an den von ihm bevorzugten Darstellungsformen (seien dies

essayistische Abhandlungen, Aphorismen, Sentenzen, Sinnsprüche, Erzählungen

oder gereimte Verse). Sein suchendes Experimentieren mit solchen Textformen

geht notwendig mit einer Unbestimmtheit und Offenheit der Texte samt ihrer in-

haltlichen Dimension einher.61 Eine Folge dieser Formenvielfalt ist dasWiederkeh-

ren von Themen, Motiven oder Argumentationsmustern in Variation.

61 Kontrovers diskutiert wird die abschließende Einordnung von Nietzsches Texten als Apho-

rismen, Sentenzen oder zu anderen Gattungsbezeichnungen. Die vorliegende Arbeit sieht

ihre Aufgabe nicht darin, sich in dieser Streitfrage letztgültig zu positionieren und verwen-

det daher meistenteils die Worte »Abschnitt«, »Aphorismus« oder »Paragraph« als einfache

Sammelbezeichnungen für die diversen von Nietzsche veröffentlichten Kurzformen. Maß-

geblich für die Diskussion dieses Aspekts sind etwa die Schriften von Heinz Krüger: Über

denAphorismus als philosophische Form,München 1988 und vonBernhardGreiner: Friedrich

Nietzsche. Versuch und Versuchung in seinen Aphorismen, München 1972. Zuletzt hat Mo-

rea eine ausführliche Monographie zu diesem Thema vorgelegt: Donatella Morea: Il respiro

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Masken denken – in Masken denken

Die hier angebotene Lesart eines konstellativen Verfahrens verdankt ihre me-

thodische Perspektive den Errungenschaften neuerer Forschungsansätze zu Nietz-

sche, die sich in der Debatte über Performativität und Autorialität, in Kontextuali-

tätsforschung und Schreibprozessforschung sowie in der Diskussion um den Zu-

sammenhang von Form und Inhalt niedergeschlagen haben.62 In den letzten zwei

Jahrzehnten hat das Zusammenwirken dieser Felder ein neues Niveau im Umgang

mit Nietzsches Texten etabliert. Auf diesem Reflexionsniveau setzt die vorliegen-

de Arbeit an und macht die genannten Forschungsaspekte für den Maskenbegriff

fruchtbar.

Da methodologische Vorannahmen erheblich die jeweils unternommene In-

terpretation beeinflussen und selbst jeden ›bloßen‹ Nachvollzug von Nietzsches

Denken präfigurieren, ist es von zentraler Bedeutung, sich über die eigene Her-

angehensweise Rechenschaft abzulegen. Während des Herantastens an meine

Problemfelder und der wiederholten Lektüre entsprechender Abschnitte sah ich

mich vor das Problem gestellt, den Begriff der Maske oder des Schauspielers in

sehr unterschiedlichen Kontexten vorzufinden. Rasch wurde klar, dass es nicht

genügen konnte, immer dieselbe Bedeutung eines solchen Begriffs vorauszu-

setzen: Sind doch mit diesen Kontexten gleichzeitig verschiedenes Sprechen

und Urteilen über zentrale Begriffe verbunden. Herman Siemens und Paul van

Tongeren haben nochmals auf die Besonderheit von Nietzsches Umgang mit Be-

griffen hingewiesen: »Not only does the meaning of certain words change with the

development of his thought; more than most philosophers, he consciously works

with the possibility of ascribing different meanings to the same words through

differing contextualizations«.63 Diesen wichtigen Befund gilt es, gemäß seiner

Tragweite, bei der Annäherung an Nietzsches Denken umfassend zu berücksich-

tigen. Eine kontextuell verfahrende Methode hat Werner Stegmaier erprobt und

più lungo. L’aforisma nelle opere di Friedrich Nietzsche, Pisa 2011. Vgl. auchmeine Rezension

dieses Buches in Nietzsche-Studien, Bd. 43, 2014, S. 250ff.

62 Zu den wichtigsten Arbeiten zählen Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An

introduction to Friedrich Nietzsche’s Philosophy, West Lafayette 2000; Daniela Langer: Wie

man wird, was man schreibt, Paderborn/München 2005; Claus Zittel: Das ästhetische Kal-

kül von Friedrich Nietzsche Also sprach Zarathustra, Würzburg 2000/2011; Werner Stegmaier:

Nietzsches Befreiungder Philosophie. Kontextuelle InterpretationdesV. Buchs der Fröhlichen

Wissenschaft, Berlin/Boston 2012; Axel Pichler: Philosophie als Text – Zur Darstellungsform

der »Götzen-Dämmerung«, Berlin/Boston 2014; Christian Benne; Enrico Müller (Hg.): Ohn-

macht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2014; Jakob Dellinger: »…auch nur ein

Glaube, eine Einbildung, eine Dummheit?« FW 345 zwischen ›Philosophie‹ und ›Literatur‹. In:

Katharina Grätz; Sebastian Kaufmann (Hg.): Nietzsche zwischen Philosophie und Literatur.

Von der FröhlichenWissenschaft zu Also sprach Zarathustra, Heidelberg 2016, S. 255-322.

63 Hermann Siemens; Paul van Tongeren: Das Nietzsche-Wörterbuch. Anatomy of a ›großes

Projekt‹. In: Volker Caysa; Konstanze Schwarzwald (Hg.): Nietzsche – Macht – Größe, Ber-

lin/Boston 2012, S. 451-466, hier S. 452.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 43

ihren Gegenstand wie folgt expliziert: »Die internen und externen Kontexte der

Aphorismen schließen außer den ins Spiel gebrachten Begriffen, die meist eine

signifikante Geschichte in Nietzsches Werk hinter sich und auch noch vor sich

haben, die schriftstellerischen Formen ein«.64 Angelehnt an diese methodische

Fokussierung und die ihr zugrundeliegende Überzeugung, dass bei Nietzsche die

Kontextabhängigkeit seiner Begriffe von wesentlicher Bedeutung ist, richtet auch

diese Arbeit ihre Aufmerksamkeit einerseits auf die kontextbezogene Dynamik

der Begriffe, andererseits auf die Darstellungsformen.

Offenbar gebraucht Nietzsche gleiche Begriffe bzw. Begriffsvariationen auf

voneinander mehr oder weniger stark divergierenden Bedeutungsebenen. Davon

ist nun nicht jedes Wort betroffen, insofern die meisten Worte eher grammatische

Funktionen erfüllen, wohl aber sind es zentrale Begriffe. Die Herausforderung

besteht darin, eine solche notwendig vielschichtige Begriffsarchitektur plausibel

nachzuvollziehen. Möglich wird dies, indem Nietzsches eigenes Verständnis von

Begriffen sowie sein Umgang mit ihnen herangezogen wird.

Im Folgenden soll daher zunächst auf das Problem der Begriffsbildung bei

Nietzsche eingegangen, dann die relative Komplexität von Textabschnitten und

schließlich die strukturgebende Bedeutung vonMotiven thematisiert werden. Aus-

gehend von dieser Zusammenführung der hier als wesentlich erachtetenMerkmale

von Nietzsches Texten, ist es das Ziel, die im weiteren Verlauf der Arbeit einge-

schlagene Interpretationsrichtung und ihre Methoden zu erläutern.

a) Begriffe und ihr ›flüssiger‹ Sinn

Bereits 1873 formuliert Nietzsche neben der maßgeblich an Gustav Gerber ori-

entierten Sprachkritik auch eine unmissverständliche Kritik der Begriffsbildung:

»Jeder Begriff entsteht durch Gleichsetzen des Nicht-Gleichen«, heißt es in Ueber

Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne.65 Auf diese Weise ist das zuverlässige

Funktionieren von Begriffen als Instrumenten der Wirklichkeitsbeschreibung zu-

mindest mit Fragezeichen versehen und als Problem thematisiert. Wenige Jahre

später ist in Menschliches, Allzumenschliches die äußerst anschauliche Metapher zu

64 Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpretation des

V. Buchs der Fröhlichen Wissenschaft, Berlin/Boston 2012. Vorwort, S. VI. Stegmaiers Vorha-

ben ist noch umfassender, denn er erschließt das »Geflecht der Aphorismen« und bezieht

auch deren »Ort im jeweiligen Buch und Werk, vorbereitende und erläuternde Notate und

Anschlüsse an Quellen« in seine Untersuchungen ein (ebd.).

65 ÜL 1, KSA 1, S. 880. Zum erkenntnistheoretischen Aspekt von Nietzsches früher Sprachkritik

vgl. Claus Zittel: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der Metapher. Nietzsches relatio-

nale Semantik. In:Nietzscheforschung, Bd. 7, 2000, S. 273-285. ZurGeschichte der Sprachphi-

losophie siehe Siegfried J. Schmidt: Sprache und Denken als sprachphilosophisches Problem

von Locke bis Wittgenstein, Den Haag 1968.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Masken denken – in Masken denken

lesen: »Als ob nicht alle Worte Taschen wären, in welche bald Diess, bald Jenes,

bald Mehreres auf einmal gesteckt worden ist! So ist auch ›Rache‹ bald Diess, bald

Jenes, bald etwas sehr Zusammengesetztes«.66 Einerseits kultiviert Nietzsche also

eine generell sprachskeptische Haltung, andererseits thematisiert er starre Bedeu-

tungszuschreibungen als Irrtümer. Sein am prominentesten in der Genealogie der

Moral dargestellter ›Begriff des Begriffs‹ weist darüber nochmals hinaus: »alle Be-

griffe, in denen sich ein ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, entziehen sich

der Definition; definierbar ist nur das, was keine Geschichte hat.«67

Angelehnt an diese definitionskritischen, begriffsgenealogischen Ausführun-

gen scheint Nietzsche die ›Geschichte‹ seiner Begriffe immer wieder neu geschrie-

ben und die Begriffe selbst immer wieder neu konstelliert zu haben. Dass Kritik

an der Sprache nicht lediglich einThema unter anderen darstellt, sondern den sich

ohnehin innerhalb dieses Mediums bewegenden Philosophen zu raffinierten me-

thodischen Umstellungen und sprachlichen Erfindungen herausgefordert hat, ist

vielerorts und in allen Texten spürbar. Als Alternative zur Begriffsdefinition liegt

bei Nietzsche offenkundig schon früh ein Gegenentwurf vor, der darauf abzielt,

sich ebenjenen konsequent zu verweigern. Er gleicht dem Versuch, in fortwäh-

rend neuen Anläufen, jene historisch gewachsene »Synthesis von ›Sinnen‹«68 zu

entwirren, deren innere Differenziertheit unter einem Begriff unsichtbar gewor-

den war und deren Bedeutungsvarianten in einem einzigen Sinnkonstrukt sich

zu subsumieren hatten. Ebenso umfasst dieses Gegenmodell ein Überführen der

begriffsdefinierenden Methode in konstellative Begriffsarchitekturen. Nietzsche

setzt demnach bewusst auf ein Experimentierenmit Begriffsgenealogien, ist dieses

Vorgehen doch dazu geeignet, von einem etablierten Begriff einzelne Sinnhorizon-

te abzuspalten und sie dadurch wieder als Teile der vollzogenen Begriffsbildung

erkennbar zu machen. Auf diese Weise können nicht nur eigene Schwerpunkte

im Gebrauch eines Begriffs gesetzt werden, indem hier der eine, dort ein anderer

Bedeutungsaspekt betont wird. Auch lässt sich durch das Zusammentragen vieler

Aspekte gleichsam ein Mosaik aus den Bedeutungsfacetten eines Begriffs bilden.

Versuchen wir also, die »Taschen« zu leeren: Ein beherzter ›Griff‹ in die ›Tasche‹,

die der Begriff ist, bringt mitunter Erstaunliches hervor.

Die gegebenen Zitate können daher gewissermaßen als autopoietische Bedie-

nungsanleitung angesehen werden. Dies würde bedeuten, die aus ihnen resultie-

renden Schlussfolgerungen auf die Texte selbst anzuwenden und einen ›flüssigen

66 MA II,WS, 33, KSA 2, S. 564. Der Aphorismus beginnt folgendermaßen: »E l e m e n t e d e r

R a c h e . – Das Wort ›Rache‹ ist so schnell gesprochen: fast scheint es, als ob es gar nicht

mehr enthalten könne, als Eine Begriffs- und Empfindungswurzel.« (Ebd.).

67 GM II, 13, KSA 5, S. 317.

68 GM II, 13, KSA 5, S. 317.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 45

Sinn‹ von Nietzsches eigenen Begriffen anzunehmen.69 Soll nun einerseits die Be-

deutungsdimension einesWortes als wandelbar angesehenwerden, so ist sie damit

andererseits in eine folgenreiche Kontextabhängigkeit gestellt: Aus dem umgeben-

den Kontext könnenmit größerer Sicherheit Rückschlüsse darauf gezogen werden,

welche Färbung ein Begriff annimmt. Dabei sind die den weiteren Kontext bestim-

menden Themen genauso zu berücksichtigen wie etwa eine Sprecherposition, der

Aussagen zugeschrieben wurden.

b) Textabschnitte und ihr innerer Vielklang

Vergleicht man einzelne Aphorismen bzw. Paragraphen der Texte Nietzsches unter

strukturellen Gesichtspunkten, so lässt sich folgendes feststellen: Die große Mehr-

heit der Abschnitte von Nietzsches erstem Aphorismen-Buch, Menschliches, Allzu-

menschliches, sind thematisch homogen. Das bedeutet, in ihnen wird ein konkretes

Thema verhandelt und in einer Kette von Beobachtungen, seltener von Argumen-

ten, dargelegt, die auf eine bestimmte Konklusion abzielen. Je nach Ausrichtung

variieren Umfang und innere Differenziertheit, doch bleiben die aufgebotenen Bei-

spiele, Betrachtungen oder Begründungen stets auf das Ausgangsthema bezogen.

Sie können monophone oder einfache Abschnitte genannt werden. Ab der Morgenröthe

und in den ersten vier Büchern der FröhlichenWissenschaft geht Nietzsche nun ver-

mehrt dazu über, eine formale wie thematische Steigerung des Komplexitätsgrades

der einzelnen Paragraphen zu forcieren. Mit dem fünften Buch der Fröhlichen Wis-

senschaft über Jenseits von Gut und Böse bis hin zum Spätwerk sind nun vorwiegend

zwei oder mehrere Motive miteinander zu Motivkomplexen verbunden worden.

Sie werden hier polyphone Abschnitte genannt. Gegenüber den monophonen Abschnit-

ten zeichnen sie sich dadurch aus, dass in ihnen eine Mehrzahl von Motiven the-

matisiert, verhandelt, verbunden oder miteinander konfrontiert wird. Dabei sind

mitunter auch die Argumentationsstrukturen ineinander verwoben.Das in sie ein-

geschriebene Spiel der Motive umfasst den Gang der Argumentation durch die

einzelnen Motive, der als Konstellation gleichzeitig immer schon ein Weg über sie

hinaus ist.

Der 1889 im Druckmanuskript vorliegende Text Ecce homo gibt indes einen Hin-

weis auf dieses Verfahren. Nietzsche unternimmt in dem KapitelWarum ich so gute

Bücher schreibe einen Rückblick auf sein Werk und notiert zur Geburt der Tragödie,

69 Vgl. GM II, 12: »Die Form ist flüssig, der ›Sinn‹ ist es aber nochmehr…« (GM II, 12, KSA 5, S. 315).

Instruktiv hierzu die Ausführungen vonWerner Stegmaier: Nietzsches »Genealogie der Mo-

ral«, Darmstadt 1994. S. 70-93. In der Genealogie der Moral steht bekanntlich der Begriff der

›Strafe‹ für diese Unmöglichkeit ein, das Strafen an einen einheitlichen Sinnhorizont zu bin-

den: Hat sich doch während der jahrtausendealten Zivilisationsgeschichte der Vorgang des

Strafensmehrfach gewandelt, wobei sein Zweck,Wert und letztlich die begriffliche Verstän-

digung darüber umgeprägt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Masken denken – in Masken denken

darin würden »Dinge, die noch nie einander ins Gesicht gesehn hatten, plötzlich

gegenüber gestellt, aus einander beleuchtet und b e g r i f f e n … Die Oper zum

Beispiel und die Revolution …«.70 Ist in dieser Passage die Möglichkeit eines kon-

stellativen Vorgehens dokumentiert, so wird es gleichzeitig als eine schon sehr früh

angewandte Methode ausgewiesen. Dies könnte ein Indiz dafür sein, dass die Ten-

denz, unterschiedliche Motive miteinander in Verbindung zu bringen, bereits in

dem philosophischen Erstlingswerk in Grundzügen angelegt gewesen und mit der

Zeit weiterentwickelt und verstärkt worden wäre. Hierbei ist allerdings weniger

von Interesse, ob Nietzsche sich darüber bewusst war, dass dieses Muster als Blau-

pause auch für sein weiteres Schreiben gedient haben könnte. Wichtig scheint mir

allein der Hinweis auf ein belastbares hermeneutisches Modell, das neue frucht-

bare Spielräume der Interpretation zu öffnen verspricht: Hat vorher ein einzel-

nes Thema eine möglichst konsequent sich aufbauende Pointierung erfahren, geht

Nietzsche nun dazu über, der Entwicklung der Argumentation ungewohnte und

überraschende Wendungen zu geben. Als folgenreichster Effekt dieser Konstella-

tion verschiedener Motive ist hervorzuheben, dass nun ein Motiv ein anderes, oft

von ihm sehr verschiedenes, durch seine Eigenart befragt. In Nietzsches Bild ge-

sprochen, beleuchten die Motive einander mit ihrem je eigenen Licht und bringen

so am anderen Motiv neue Aspekte hervor.

c) Motive und ihre konstellativen Effekte

Mit derWortwahl des ›Motivs‹ soll das Vorhandensein von thematischer Bestimmt-

heit bezeichnet werden, die jedem Abschnitt verschiedentlich innewohnt, insofern

in ihm etwas Konkretes verhandelt wird. Wo jeweils die Grenzen zwischen einem

Motiv und einem anderen zu ziehen wären, ist genauso wenig im Voraus festleg-

bar, wie die Frage, welche Kriterien erfüllt sein müssen, um sie voneinander zu

unterscheiden oder ab wann überhaupt von distinkten Motiven gesprochen wer-

den kann. Eine exakte Regel für das Erkennen und Abgrenzen von Motiven auf-

zustellen, scheint mir indes weder geboten noch durchführbar, da mit einer ak-

kuraten Systematisierung nichts gewonnen wäre als eine letztlich unproduktive

Einengung. Es muss genügen, die Verschiedenheit inhaltlicher Positionierungen,

das Zusammentreffen unterschiedlicher Themengebiete und daraus resultieren-

de Konstellationen von Motiven überhaupt festzustellen, um diese besondere Ver-

fasstheit der Texte Nietzsches zu veranschaulichen. Ich werde daher lediglich zur

Explikation einige Funktionen angeben und Beispiele nennen.

Ein Motiv hält demnach die Aspekte einer bestimmten Argumentationsweise

zusammen. Meist wird es von zentralen Begriffen getragen, die es erzeugen und

70 EH Bücher, GT, KSA 6, S. 310.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 47

markieren. Anhand solcher Begriffe oder Wortgruppen werden Motive im weites-

ten Sinne identifizierbar. Sie können außerdem wesentlich dazu beitragen, dass

ein Begriff eine andere als die übliche Bedeutung und Wertung erhält: Indem sich

die Motive wechselseitig durchdringen, werden neue Räume der Sinngebung er-

zeugt.

Wenn die Aufmerksamkeit beim Interpretieren auf diese konstellativen Effekte

gelenkt wird, geraten somanche Feinheiten von begrifflichen Bedeutungsverschie-

bungen in den Blick. Generell kann gesagt werden, dass jede Titelzeile, die einzelne

Abschnitte der Morgenröthe und der Fröhlichen Wissenschaft prägt, ein Motiv kon-

kret benennt. Oft bezieht sich dann der Abschnitt selbst auf diese Überschrift und

führt sie lediglich detailreicher aus. Mitunter aber kann die einem Aphorismus

vorangestellte Überschrift auch ein ganz eigenständiges Motiv vorgeben: So wird

beispielsweise in FW 364 angekündigt, dass »D e r E i n s i e d l e r r e d e t . «.71

Durch diesen Hinweis ist der darauf folgende Abschnitt als Rede eines Einsiedlers

ausgewiesen, mithin einer nicht näher bestimmten, dennoch konkreten Sprecher-

position zugeeignet. Im derart überschriebenen Text selbst kommt der Einsiedler

bzw. verwandte Worte gar nicht mehr vor, sondern es wird eine bestimmte Kunst

des Umgangs mit Menschen expliziert. Auch solche Überschriften, die dem Ab-

schnitt eine spezielle Wendung und Färbung geben, zählen dazu. Im Fall von FW

324 etwa trägt der Titel »I n m e d i a v i t a . « , im Fall von M 559 die Auffor-

derung »›N i c h t z u s e h r ! « ganz erheblich zu einem erweiterten Kontext für

die Interpretation bei.

Dementsprechend wäre der Sinngehalt eines Textabschnitts als Konstellation

von Motiven zu erschließen, indem nachvollzogen wird, welche Motive vorhan-

den sind, wie sie aufeinander folgen oder ob sie, was häufig vorkommt, ineinan-

der übergehen. Die Verbindung, die sie miteinander eingehen, kann verschiedene

mehr oder weniger komplexe Formen annehmen. Zu nennen wären beispielsweise

(a) das schlichte aufeinander-Folgen von zwei Motiven (z.B. M 152; FW 4; FW 58);

(b) die Übernahme des Vokabulars einer Motivik in eine andere (z.B. MA I, 224;

FW 361); (c) das Einrahmen eines Motivs durch ein anderes an Anfang und Ende

des Aphorismus (z.B. JGB 203). Mitunter kann die Verschränkung so weit gehen,

dass (d) die Motive einander aufzehren (z.B. FW 344). Ein Motiv kann außerdem

(e) lediglich in den ersten Satz (die Überschrift; z.B. FW 379; FW 380) oder (f) in

den letzten Satz (z.B. FW 56; JGB 291) eingelassen sein.

71 FW 364, KSA 3, S. 612. Die Beispiele hierfür sind zahlreich. Der darauffolgende Abschnitt

FW 365 ist übertitelt mit den Worten »D e r E i n s i e d l e r s p r i c h t n o c h e i n -

m a l«, in FW 368 lesenwir wie »D e r C y n i k e r r e d e t« und in FW 379wird die »Z w i -

s c h e n r e d e e i n e s N a r r e n« angekündigt. Zur Sprecherposition als Maske vgl. Ka-

pitel 2.3.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Masken denken – in Masken denken

Manchmal wird also das Eingangsthema gleichsam ›fallengelassen‹ und ein an-

deres Motiv dominiert die Argumentation. Doch oft ist bemerkbar, dass dabei das

erste Motiv in das nächstfolgende weiter ausstrahlt. Das kann einerseits durch

das Aufnehmen zentraler Begriffe geschehen oder etwa durch Rahmung. Auf die-

se Weise kommentieren sich die einzelnen Motive gegenseitig. Die entstehende

Kommentarfläche ist als solche irreduzibel, weshalb bei der Interpretation eines

Abschnittes fortan nicht mehr davon abgesehen werden kann, dass hier mehrere

Motive ineinander verschränkt vorliegen. Zuletzt lässt sich unter Berücksichtigung

der konstellativen Verfasstheit von Nietzsches Texten, auch dem Problem der ver-

meintlichen Paradoxien oder Widersprüche begegnen, das die Nietzscheforschung seit

ihrem Beginn begleitet hat. Schon 1935 befand Karl Jaspers: »Was Nietzsche sagt,

ist widersprüchlich«. Dabei gilt ihm die Polysemie offenbar als Fehler und als

Schwierigkeit, daßNietzschemit denselbenWorten je nachZusammenhang ganz

Verschiedenes, ja Entgegengesetztes meint (z.B. mit Schein, Maske, Wahrheit,

Sein, Volk, Wille, ja mit fast allen wesentlichen Worten, die bei ihm immer nur

vorübergehend wie Termini sind), und daß Nietzsche sich dessen selten bewußt

wird, daher es auch fast nie korrigiert. […] Die Widersprüche im bloßen Wortge-

brauch sind keine echten Widersprüche und sind auszumerzen.72

Rasch wird deutlich, dass Jaspers hier ein für Nietzsche inadäquates Begriffs-

verständnis zugrunde legt. Dass ein Begriff abhängig von seinem Kontext un-

terschiedliche Semantiken annehmen kann, wird von Nietzsche als Umstand

vorausgesetzt und strategisch eingesetzt. Daher ist der nicht unübliche Vorwurf

eines logischenWiderspruchs oder von Inkohärenz hier haltlos. Manchmal genügt

es, die Textfigur wahrzunehmen, der die jeweiligen Aussagen in den Mund gelegt

wurden, um den Eindruck zu entkräften, hier widerspreche Nietzsche ›sich selbst‹

bzw. einer anderswo eingenommenen Position. Demgegenüber hat etwa Müller-

Lauter auf die Scheinhaftigkeit mancher Widersprüche hingewiesen, da Nietzsche

zuweilen »mit dem gleichen allgemeinen Begriff dessen verschieden bewertete

Besonderungen benennt« und »einen Sachverhalt je nach seiner Beziehung zu

anderen Sachverhalten entgegengesetzt bewertet«.73

Ebenso kann dem mit Nietzsches Philosophie eng verbundenen und kontro-

vers diskutierten Schlagwort des ›Perspektivismus‹ durch die Sichtweise der Mo-

72 Karl Jaspers: Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines Philosophierens, Berlin 1935,

S. 414. Vgl. aber auch z.B. Gerhardt: »Nietzsches Denken bewegt sich in Widersprüchen und

sucht in allem das Extreme.« (Volker Gerhard: »Experimental-Philosophie«. Versuch einer

Rekonstruktion. In: Mihailo Djurić; Josef Simon (Hg): Kunst undWissenschaft bei Nietzsche,

Würzburg 1986. S. 45-61, hier S. 45).

73 Wolfgang Müller-Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensätze und die Gegensätze

seiner Philosophie, Berlin/New York 1971, S. 1.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Zur Einleitung. Mensch und Maske 49

tivkonstellationen ein wichtiger Aspekt hinzugefügt werden.74Demnach wären un-

terschiedliche Perspektiven dadurch gekennzeichnet, dass eine neuartige Konstel-

lation vonMotiven eingesetzt wurde. Siemüssen nunweder alle gleichzeitig Nietz-

sches (wahren) Ansichten entsprechen – so, als hätte er sich nicht für eine einzige

Meinung entscheiden können. Sondern sie sind stattdessen als Versuchsanordnun-

gen und Gedankenexperimente zu deuten, etwa, um herauszufinden, was passiert,

wenn diese Ansicht mit jener anderen gekreuzt wird. Oder um eine Umwertung

bisheriger Positionen auf die Spitze zu treiben (z.B. der christlichen Moral). Oder

um mit einer intertextuellen Verweisebene zu spielen (z.B. »Ich bin kein Mensch,

ich bin Dynamit«). Oder um in Narrenmanier eine Autorität der Philosophiege-

schichte zu verspotten (vgl. Nietzsches Umgang mit Kant).

Anhand dieser Ausführungen sollte deutlich geworden sein, wie wichtig es ist,

die Philosophie Nietzsches aus einer textuell präzisen Lektüre heraus zu erschlie-

ßen: Durch aufmerksames Studium der Kontexte, durch Erschließen der in Kon-

stellation gebrachten Motive sowie durch die Beachtung sprachlicher Nuancen.

Denn in welche Richtung ein zentraler Begriff hier gewendet wurde, in welchem

›Licht‹ er dort erscheint und unter welchem moralischen oder erkenntnistheoreti-

schen, psychologischen oder genealogischen Gesichtspunkt er konkret verhandelt

wird, hat unmittelbar Einfluss auf seine jeweils aktualisierte Bedeutung.Wenn zu-

trifft, dass in einen Begriff über Jahrhunderte lebendiger Sprachgeschichte hinweg

verschiedenste Sinnebenen eingeschrieben sind, die wiederum von anderen Inter-

pretationen überlagert wurden, dann dürften Begriffe philosophisch nicht über

Definitionen erschlossen, sondern auf ihre jeweils gültigen Facetten hin befragt

werden.

Die vorliegende Arbeit möchte die vergleichende Beschreibung eines derarti-

gen Motivkomplexes, des Motivkomplexes der Maskenproblematik, leisten. Poten-

tiell werkübergreifend, liegt ihr Fokus auf dem Nachvollzug der unterschiedlichen

Färbungen, die das Hauptmotiv und die es tragenden Begriffe in den jeweils ver-

schiedenen Kontexten annimmt. Insofern als die Bedeutung eines Motivs maß-

geblich davon beeinflusst ist, mit welchen anderen Motiven es in Zusammenhang

74 Während etwa Kaulbach den Perspektivismus mit einem positiv bewerteten Relativismus

zusammenführt, im Sinne eines gleichberechtigtenNebeneinanders verschiedener Perspek-

tiven, wobei aber jedem nur eine Perspektive zukommt oder die entsprechend höchste er-

worbene Perspektivenstufe Gültigkeit hat (vgl. Friedrich Kaulbach: Der Philosoph und seine

Philosophie: Perspektive und Wahrheit bei Nietzsche. In: Mihailo Djurić (Hg.): Nietzsches

Begriff der Philosophie, Würzburg 1990, S. 9-20), erwägt Gerhardt wiederum eine Metaper-

spektive (Volker Gerhardt: Die Perspektive des Perspektivismus. In: Nietzsche-Studien, Bd.

18, 1989, S. 260-281). Vgl. demgegenüber Zittel, demder Perspektivismus gerade als »Verhin-

derung von Absolutsetzungen« gilt (Claus Zittel: »Perspektivismus«. In: Henning Ottmann

(Hg.): Nietzsche-Handbuch, Stuttgart/Weimar 2000, S. 299-301, hier S. 300).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Masken denken – in Masken denken

gebracht wurde, wird dieses sich in relationaler Abhängigkeit von ihnen immerfort

wandeln und wenden.

Gleichwohl sind in einige Kapitel weiterführende theoretische Überlegungen

eingeflossen (insbesondere im Kapitel 2.2). Integriert in die Interpretation etwa

des Schauspieler-Problems, war die Auseinandersetzung mit Nietzsches Begriffs-

architektur nicht zu trennen von den konkreten Texten einerseits und methodo-

logischen ›Entdeckungen‹ darin andererseits. Um Wiederholungen zu vermeiden,

sind einige dieser Themen hier lediglich angedeutet worden, während sie an an-

derer Stelle eine Vertiefung erfahren, auf die dann jeweils verwiesen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Verstecktes Kind. […] Das Kind, das hinter

der Portiere steht, wird selbst zu etwas

Wehendem und Weißem, zum Gespenst.

Der Eßtisch, unter den es sich gekauert

hat, läßt es zum hölzernen Idol des Tem-

pels werden, wo die geschnitzten Beine

die vier Säulen sind. Und hinter einer Türe

ist es selber Tür, ist mit ihr angetan als

schwerer Maske […]. Um keinen Preis darf

es gefunden werden. Wenn es Gesichter

schneidet, sagt man ihm, braucht nur die

Uhr zu schlagen und es muß so bleiben.

Was Wahres daran ist, das weiß es im

Versteck. Wer es entdeckt, kann es als

Götzen unterm Tisch erstarren machen,

für immer als Gespenst in die Gardine es

verweben, auf Lebenszeit es in die schwere

Tür bannen. […] Die Wohnung ist dabei

das Arsenal der Masken.

Walter Benjamin

Ist mit der Maske die Dynamik permanenter Verwandlungen verbunden, so steht

das ›Wort Maske‹ einer solchen fließenden Verwandelbarkeit in nichts nach. Das

an der einen Stelle verwendete Wort ›Maske‹ kann sich in dem ihm zugeeigneten

Bedeutungshorizont mehr oder weniger stark von ›demselben‹ Wort unterschei-

den, das andernorts in einen anderen Horizont eingelassen ist. Ähnlich dem Kind,

dessen VersteckspielWalter Benjamin beschreibt und das je nach seiner Umgebung

verwandelt wird: mal in den Gegenstand selbst, dann ist es Tür und Betttuch, mal

in ein Dazugehöriges, ein zwischen den Tischbeinsäulen aufgestellte Idol. Ähnlich

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Masken denken – in Masken denken

diesen Abläufen verwandelt sich auch das Wort ›Maske‹. Was ist also sein »Arsenal

der Masken«?1

Gemäß dem bisher entwickelten methodischen Vorgehen, das die Konstellati-

on verschiedener Motive als begriffliche Kontexte erschließt, soll es im Folgenden

darum gehen, einemöglichst umfassende Deutung der verschiedenen Facetten der

Maskenproblematik in Nietzsches Texten vorzulegen. Dabei werden drei Spielräu-

me ausgelotet: zunächst soll die konkrete Maskensemantik erschlossen, dann die

Perspektive auf den Begriff des Schauspielers erweitert werden, der sich wiederum

als Problem auf die Bedingungen philosophischer Erkenntnis öffnet. Zuletzt mar-

kiert die Figurenrede den Punkt, an dem der Masken-Modus der Verwandlungen

schließlich den Text selbst ergreift und durch die Vielstimmigkeit der Textfiguren

die Darstellungsoptionen des Erkennens vermehrt.

2.1. Die guten Masken – Nietzsches Umwertung und Erweiterung der
Maskenmetapher

Wie bereits ausgeführt, findet sich die Maske bei Nietzsche in verschiedenen Kon-

texten und mit dem Ziel verschiedenster Aussageabsichten eingesetzt. Das folgen-

de Kapitel zielt darauf ab, diese Vielschichtigkeit von Nietzsches Maskenseman-

tik in groben Zügen darzustellen. Dabei besteht die Herausforderung allerdings

darin, verkürzende Schematisierungen möglichst zu vermeiden, weshalb hier mit

eher deskriptivem Fokus ein Überblick der Tendenzen zu geben sein wird, statt

ein differenziertes Ordnungssystem auszuarbeiten.Demnach sindwenigstens drei

Ebenen der Verwendung entsprechender Begrifflichkeiten aus dem Begriffsumfeld

von Maske und Schauspieler nachweisbar: 1.) im eher traditionellen Bedeutungs-

umfang der Maskenmetapher der Täuschung, 2.) als Umwertung dieser Maskenme-

tapher, 3.) als Erweiterung und Öffnung der Maskensemantik auf andere Gebiete

hin. Die Nummerierung ist nun weder als chronologische Ordnung zu verstehen,

in dem Sinne, dass Nietzsche durch die Eroberung einer zweiten und dritten Be-

deutungsebene von der jeweils früheren abgesehen hätte, noch schließen sich die

verschiedenen Verwendungsweisen kategorisch aus (vgl. den unten zu erörternden

Abschnitt JGB 25). Vielmehr stehen sie bis in die späten Schriften hinein nebenein-

ander, wobei allerdings der Gebrauch der Maskenmetapher der Täuschung keine

neuen Aussagewerte prägt.

Aus diesem Grund ist die erste Kategorie für diese Untersuchung am wenigs-

ten bedeutend, weil sie lediglich diejenigen Wendungen versammelt, die der Um-

gangssprache entnommenen und an geläufige, in gewisser Weise triviale Redens-

1 Vgl.Walter Benjamin: Einbahnstraße (Hg. v. Detlev Schöttker). In: Ders.:Werke undNachlaß.

Kritische Gesamtausgabe, Bd. 8, Frankfurt a.M. 2009, S. 43f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 53

arten angelehnt worden sind. Entsprechend bedienen sie die semantischenMecha-

nismen aus dem Bedeutungsumfeld der täuschenden Maskenmetapher: Wichtige

Informationen, eigentliche Beweggründe oder die wahre Überzeugung seien ›hin-

ter einer Maske‹ verborgen worden, wobei gleichzeitig eine böswillige Absicht un-

terstellt wird. Denn demUnbehagen gegenüberMaskierungen, verbergenden Ges-

ten, Lüge, Verschleierung oder Verschwiegenheit liegt immer auch der Vorwurf zu-

grunde, dass die Motive dafür schlecht und bedrohlich sein müssen, niemals aber

nur belanglos oder ungefährlich sein könnten. Lediglich der, der ›nichts zu verber-

gen hat‹, gilt als lautere und unbedenkliche Person und ist folglich gut. In diesem

Sinne ist die Maske moralisch gemacht worden. Die betreffenden Abschnitte, in

denen Nietzsche das Wort Maske oder verwandte Begriffe als Ausdruck solcher

Anwendungsformen der Maskenmetapher der Täuschung benutzt, sind denn auch

wenig überraschend von den geläufigen Sinnkontexten dominiert. Einige Beispiele

sollen dies exemplarisch veranschaulichen. Da wäre zunächst ein Aphorismus aus

der Fröhlichen Wissenschaft, in dem es um die überlieferten letzten Worte einiger

römischer Kaiser und insgesamt um Haltungen zum Lebensende geht:

L e t z t e Wo r t e . – Man wird sich erinnern, dass der Kaiser Augustus, jener

fürchterliche Mensch […], mit seinem letzten Worte indiscret gegen sich selber

wurde: er liess zum ersten Male seine Maske fallen, als er zu verstehen gab, dass

er eine Maske getragen und eine Komödie gespielt habe, – er hatte den Vater des

Vaterlandes und die Weisheit auf dem Throne gespielt, gut bis zur Illusion! Plau-

dite amici, comoedia finita est! –2

Fokussiert man nun bloß die infrage stehenden Begriffe und Bedeutungen, so kön-

nen folgende Redewendungen extrahiert werden: eine Maske tragen, eine Maske

fallen lassen, Komödie (bzw.Theater) spielen. Es bedarf wohl keiner ausführlichen

Erläuterung mehr, um eine Deutung dieser Zusammenstellung im Rahmen der

Maskenmetapher der Täuschung plausibel zumachen. Angeregt von demAugustus

als letzte Worte zugeschriebenen lateinischen Spruch, fährt Nietzsche auf gleicher

Höhe der Metapher fort und erweitert ihre Ebene des ›Komödienspielens‹ um die

etwas verbergende Maske, die, wenn sie fällt, die Wahrheit endlich enthüllt.

2 FW36, KSA 3, S. 405.Weitere BedeutungszusammenhängedesWortes ›Maske‹ aus der ersten

Kategorie seien hier in aller Kürze versammelt. In Verbindungmit einem geistlosen Reichen:

»Nun e r s c h e i n t er aber ganz anders, als seine armselige Abkunft erwarten lässt, weil

er sich mit Bildung und Kunst maskiren kann: er kann eben die Maske k a u f e n« (MA II,

VM 310, KSA 2, S. 505); öffentliche Meinungen als »Masken, Putz und Verkleidung« (MA II,

VM 325, KSA 2, S. 514); über ironisches Sprechen unter Studierenden, wobei einige »an Bil-

dung, Sittsamkeit, Gelehrtheit, Ordnung, Mässigung alles Maskeradenhafte aufdecken« und

dabei »mit einer Bosheit im Blicke und einer begleitenden Grimasse« die entsprechenden

Redegewohnheiten lächerlich machten (MA II, WS 228, KSA 2, S. 656).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Masken denken – in Masken denken

Weiterhin ist bemerkenswert, dass in Nietzsches Texten zu diesem konkreten

Bedeutungskomplex ganz bestimmte Worte beitragen: Insbesondere Begriffe wie

»Maskierung« oder »Maskerade« undWortgruppen wie »maskiert sein« oder »sich

maskieren« sind Signale für das Anwendungsgebiet der Täuschungsmetapher. So

endet etwa der Abschnitt JGB 5 nach einer Philosophenschelte, die die verbreitete

Überzeugung objektiven, reinen Erkennens unter Abstrahierung von der eigenen

Person kritisiert, folgendermaßen:

Oder gar jener Hocuspocus vonmathematischer Form, mit der Spinoza seine Phi-

losophie – »die Liebe zu s e i n e r Weisheit« zuletzt, das Wort richtig und billig

ausgelegt – wie in Erz panzerte undmaskirte, um damit von vornherein denMuth

des Angreifenden einzuschüchtern, der auf diese unüberwindliche Jungfrau und

Pallas Athene den Blick zu werfen wagen würde: – wie viel eigne Schüchternheit

und Angreifbarkeit verräth diese Maskerade eines einsiedlerischen Kranken!3

Auch hier wird rasch deutlich, dass die infrage stehenden Begriffe (maskieren,

Maskerade) keinen eigenständigen semantischen Stellenwert erhalten haben, wes-

halb sie im üblichen, metaphorischen Kontext zu interpretieren sind. Die ›Maske‹,

die Spinoza seiner Philosophie gegeben haben soll, sei einerseits der Versuch ei-

nes Schutzzaubers durch mathematische Formeln und diene andererseits wie eine

Panzerung dazu, die eigene Angreifbarkeit des Philosophen zu verbergen. Nietz-

sches Darstellung der Philosophie – als Liebe zu einer bestimmten Weisheit – er-

scheint in mehrfacher Überlagerung von Sinnbildern analog der Liebe zu einer

Frau, die der Liebende, der Philosoph, vor Angreifern und Eroberern zu schüt-

zen habe. Gleichzeitig werden auf engstem Raum (männliche) Neigungen wie et-

wa zum eifersüchtigen Bewachen von Jungfrauenmit demVerteidigen von Städten

parallel geführt (Athens Schutzgöttin war die gepanzerte Pallas Athene) und – als

provokante Klimax – mit dem Eifer zum Argumentieren für eine Sache. Die da-

für aufgebotene Panzerung, seien es Schilde oder Formeln, deklariert Nietzsche

kurzerhand zur »Maskerade« mit dem Ziel der Einschüchterung etwaiger Angrei-

fer jeder Art: Sie sei als Zeichen verborgen gehaltener Schwäche zu deuten. Denn

zuletzt verrät sich die Maske und verrät damit ihr Geheimnis, das in der bloßen

Täuschung lag: Der Schutzmechanismus bricht, unwirksam geworden, in sich zu-

sammen.

Ein zweites umfangreiches und für diese Arbeit relevanteres Bedeutungsfeld

der Maske lässt sich ebenfalls vielfach in den Texten nachweisen. Es ist einer weit-

reichende Konsequenzen zeitigenden Umwertung zu verdanken, durch die Nietz-

sche gerade jenen Täuschungsaspekt radikal aufwertet und umdeutet, der derMas-

ke den Ruf eines Emblems der Bösen, Lügner und Heuchler eingehandelt hatte.

3 JGB 5, KSA 5, S. 19. Vgl. zum Stichwort der ›Maskerade‹ in dieser Bedeutung z.B. WL 2; FW 39;

FW 352; FW 377; JGB 25.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 55

Mit ihr ist fortan die Moral der Maske umgedeutet und aus dem Bereich morali-

scher Ge- oder Verbote getilgt worden. Die entsprechenden Abschnitte themati-

sieren vorrangig Aspekte des zwischenmenschlichen Umgangs und seiner psycho-

logischen Ausdeutung. In ihrer argumentativen Struktur ähneln sie oft einander,

weshalb die zentrale Aussage leicht greifbar ist: Die Fähigkeit, sich im Verkehr mit

Anderen verschiedener Masken bedienen zu können, wird nun durchaus positiv

bewertet. Mithilfe solcher Masken, d.h. Verstellungskünste, vermögen Menschen

im Kontakt miteinander auf mancherlei Weise zu interagieren, wobei durch das

Verbergen der eigentlichen Beweggründe vorrangig Konflikte vermieden werden

sollen. Entsprechend ist das Vokabular erweitert um einige – wenig überraschen-

de, da geläufige –Redensarten, wie ›sich verstellen‹, ›etwas vorstellen‹, ›sich geben‹

oder um Worte wie ›Oberfläche‹, ›Verkleidung‹ etc.

Die in verschiedener Variation ausgeführten Themen beschreiben etwa Mo-

mente, in denen jemand demGegenüber aus bestimmten Gründen anders erschei-

nen will, als er ist (z.B. eitel und nicht stolz, oder neidisch und nicht edel).4 Ebenso

wird reflektiert, dass manche der eigenen Außergewöhnlichkeit wegen anderen et-

was vorspielen, um sie nicht zu beschämen:

M e d i o c r i t ä t a l s M a s k e . – Die Mediocrität ist die glücklichste Mas-

ke, die der überlegene Geist tragen kann, weil sie die grosse Menge, das heisst

die Mediocren, nicht an Maskirung denken lässt –: und doch nimmt er sie gerade

ihretwegen vor, – um sie nicht zu reizen, ja nicht selten aus Mitleid und Güte.5

Was hier einerseits leicht einen Klang des Überheblichen annehmen kann, ist an-

dererseits Ausdruck von Vorgängen, wie sie sich tagtäglich aufgrund von Status-

gefällen verschiedentlich ereignen mögen. Konfrontiert man wenig komplizierte

Menschen mit einem den gewöhnlichen Mustern entsprechenden Verhalten, so

werden sie deshalb »nicht an Maskirung denken«, weil die Wahrnehmung des Ver-

trauten überwiegt. Gesteht man also eine Differenz zwischen Durchschnittlich-

keit und Überlegenheit auf einem bestimmten Gebiet zu, so ist rasch klar, dass

die »Mediocrität« als das Bekannte kaum Misstrauen erwecken wird, noch könnte

die höhere Ebene ihrerseits überzeugend simuliert werden. Doch auch hinsicht-

lich anderer Themen wird das Zusammentreffen von Ungleichen problematisiert.

So besteht etwa die Herausforderung beim Kommunizieren darin, gewissermaßen

einen Transfer im Gefälle der jeweiligen Denkweisen und Artikulationsfähigkeiten

zu bewältigen, wobei die Bringschuld eindeutig bei denen liegt, die von vornherein

4 Vgl.MA II, VM240: »Die Eitelkeit ist dieHöflichkeits-Maske des Stolzen.« (MA II, VM240, KSA

2, S. 487) und in der Gegenüberstellung von Neid und Grossheit als Masken des jeweils an-

deren: »[S]icherlich aber wird Grossheit des Benehmens oft als Maske des Neides gebraucht,

von Ehrgeizigen,welche lieberNachtheile erleiden und ihre Feinde erbitternwollen, alsmer-

ken lassen, dass sie sich innerlich mit ihnen gleich setzen.« (MA II, VM 383, KSA 2, S. 528).

5 MA II, WS 175, KSA 2, S. 627.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Masken denken – in Masken denken

die notwendige Flexibilität v.a. bei der verbalen Verständigung mitbringen. Den-

noch resultiere daraus, dass sich solche ›tief‹ genanntenMenschen imUmgangmit

anderen fremd und wie Schauspieler fühlen können:

D i e T i e f e n . –TiefdenkendeMenschen kommen sich imVerkehrmitAndern

als Komödianten vor, weil sie sich da, um verstanden zu werden, immer erst eine

Oberfläche anheucheln müssen.6

ImWortspielmit demGegensatz zwischen ›Tiefe‹ und ›Oberfläche‹ liegt hier jedoch

nicht vordergründig eine Geringschätzung derjenigen, denen es an Tiefe erman-

gelt, sondern die schlichte Einsicht, dass fortwährendMenschen einander als etwas

bzw. als jemand ›zu erkennen geben‹, dassmithin kein Kontakt ohne dasWahrneh-

men und Anerkennen solcher Oberflächen möglich wäre. Jedoch entscheidet ein

ähnliches Maß an Tiefe darüber, ob man sich mehr oder weniger verstellen muss,

um für den anderen verständlich zu sein oder um Irritationen zu vermeiden. Spä-

ter wirdNietzsche den funktionalen Zusammenhang derWorteOberfläche,Maske,

Haut und Mantel betonen.

Insgesamt gilt, dass in früheren Schriften, etwa in Menschliches, Allzumenschli-

ches, Überlegungen dieser Art recht deutlich formuliert und knapp pointiert in ei-

ne aphoristische Form gebracht wurden, wohingegen beispielsweise in Jenseits von

Gut und Böse sehr ähnlicheThemen imRahmen vielschichtigerMotiv-Verbindungen

verhandelt werden. So sind etwa die Sinnebenen der soeben zitierten Abschnitte in

den bekannten Aphorismus JGB 40 eingegangen.Weil das Buch in frühen Entwür-

fen ein eigens derMaske gewidmetes Kapitel erhalten sollte,wovonNietzsche aller-

dings schon vor Anfertigung des Druckmanuskriptes absah und die betreffenden

Abschnitte auf andere Kapitel verteilte,7 enthält Jenseits von Gut und Böse zahlreiche

›Masken-Aphorismen‹. Darunter sind die vielleicht schönsten und eigenwilligsten

philosophischen Ausführungen, die der Maske je gewidmet wurden. In ihrer an-

mutigen Poetizität stellen sie eine interpretatorische Herausforderung dar. Jenseits

von Gut und Böse treibt nun die Umwertung bzw. positive Bewertung der täuschen-

den Maske insofern voran, als dass der Aspekt ihrer Schutzfunktion stärker in den

Fokus rückt. Solche Schutzmechanismen werden nötig, wenn es darum geht, Di-

stanzen gelten zu lassen und sie zu wahren. Beabsichtigt ist dabei ein Vermeiden

unnötiger Provokationen, Kränkungen oder Konflikte. Masken wirken hierbei in

zweierlei Richtung: Einerseits helfen sie dabei, etwas Schützenswertes vor ande-

rer Augen zu verbergen und dienen damit dem Selbstschutz. Andererseits aber –

und dieses Moment ist auch den vorigen Zitaten zu entnehmen – können Masken

6 MA II, VM 232, KSA 2, S. 485.

7 Vgl. Beat Röllin: Ein Fädchen um’s Druckmanuskript und fertig? Zur Werkgenese von Jenseits

von Gut und Böse. In: Marcus A. Born; Axel Pichler: Texturen des Denkens. Nietzsches Insze-

nierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 47-67.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 57

zum Schutz anderer Menschen vorgenommen werden: Indemman das Gegenüber

nicht mit den eigentlichen Urteilen, den wahren Beweggründen oder einem all-

zu außergewöhnlichen Charakterzug konfrontiert, sondern diese verborgen hält

und ›maskiert‹, bleibt es von Unannehmlichkeiten und Beschwernissen solcher Art

unberührt.

Beide Ausprägungen (Selbstschutz und Schutz anderer) werden von Nietzsche

in mancherlei Variation thematisiert, wobei sie eng mit bestimmten Motiven zu-

sammenhängen, darunter etwa Scham, widerfahrenes Leid, Distanznahme, Ehr-

furcht. Als mögliche Maskierungen und Verkleidungen werden beispielsweise Hei-

terkeit, Wissenschaft, Frechheit, Narrheit genannt, jeweils zum Verbergen eines

tief empfundenen Leides: Eindringlich beschreibt der Paragraph JGB 270 das Tren-

nende von Schmerzerfahrungen. Ein leidender Mensch fände daher »alle Formen

von Verkleidung nöthig, um sich vor der Berührung mit zudringlichen und mitlei-

digen Händen und überhaupt vor Allem, was nicht Seinesgleichen im Schmerz ist,

zu schützen.«8 Der Abschnitt beschließt mit dem bekannten Fazit: »Woraus sich

ergibt, dass es zur feineren Menschlichkeit gehört, Ehrfurcht ›vor der Maske‹ zu

haben und nicht an falscher Stelle Psychologie und Neugierde zu treiben.«9 Unter

der Maßgabe einer Umwertung der Maskenmetapher ist es also nicht mehr gebo-

ten, andere zu ›entlarven‹ und ihnen ›die Maske vom Gesicht zu reißen‹, wie es

geläufige Redewendungen nahelegen. Vielmehr bezeugt die der Maske entgegen-

gebrachte Ehrfurcht ein Maß an Sensibilität und Takt, das vor der Maske innehält,

um deren Schutzfunktion zu respektieren. ›Ehrfurcht vor der Maske‹ hieße dem-

nach, eine Maske als Maske zu erkennen, mithin das Bedürfnis nach Verkleidung,

nach Verschwiegenheit anzuerkennen und ein Geheimnis, also Unwissenheit, zu-

zulassen.

Auf eine andere Ebene hebt JGB 225 die genannten Zusammenhänge, indem

dort die »Zucht des Leidens« gegen eine Ethik des unbedingten Mitleids gestellt

wird: Es sei gerade die »Spannung der Seele im Unglück«, durch die ihr wertvolle

Fähigkeiten anwüchsen, wie etwa Stärke, Tapferkeit »und was ihr nur je von Tie-

fe, Geheimniss, Maske, Geist, List, Grösse geschenkt worden ist«.10 Schon allein

die Reihe der Aufzählung adelt die Maske und lässt erahnen, in welchem Maße

eine Aufwertung von Maskierungsweisen hier unternommen wurde. Die Begrün-

dung, weshalb ein Mensch durchaus auch durch schwere Zeiten zu gehen habe

8 JGB 270, KSA 5, S. 225. Auch hier gibt nicht nur ein Wort den Zustand des Leidenden wie-

der, sondern wird durch Überblendung mehrerer Beschreibungsoptionen eine möglichste

Genauigkeit der Facetten ermöglicht, wobei das pathos der Wortwahl eine emotionale Nä-

he zum Gegenstand erreicht: Ein Leidender spüre etwa »geistige[n] Hochmuth und Ekel«,

»schaudernde Gewissheit« und einen »Stolz des Auserwählten der Erkenntnis« (ebd.).

9 JGB 270, KSA 5, S. 226. Mit einer Anspielung auf Hamlet war zuvor betont worden, bisweilen

sei »die Narrheit selbst die Maske für ein unseliges allzugewisses Wissen« (ebd.).

10 JGB 225, KSA 5, S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Masken denken – in Masken denken

und schmerzvolle Erfahrungen bereichernd wirken können, ist von beispielloser

Größe und Zeugnis von Nietzsches anspruchsvoller Ethik: »Im Menschen ist G e -

s c h ö p f und S c h ö p f e r vereint: im Menschen ist Stoff, Bruchstück, Über-

fluss, Lehm, Koth, Unsinn, Chaos; aber im Menschen ist auch Schöpfer, Bildner,

Hammer-Härte, Zuschauer-Göttlichkeit und siebenter Tag: – versteht ihr diesen

Gegensatz?«11 Es sind solche Effekte der Vertiefung und Erweiterung innerer Zu-

stände, der Steigerung, Stärkung und Verfeinerung seelischer Kräfte auf die Nietz-

sche hier verweist, deren Entstehungsbedingungen jedoch in Situationen von Un-

glück, Schmerz, Leid oder Vereinsamung verortet werden. Auch bestimmte For-

men der Maskierung haben hier ihren Ursprungsmoment. Dabei legt die analoge

Zusammenstellung der Begriffe ›Maske‹ und ›Leid‹ nahe, sie ganz im Sinne von JGB

270 in den Bedeutungshorizont der um des Selbstschutzes und der notwendigen

Distanzen Willen vorgenommenen Verkleidung zu stellen.

Am prominentesten ist die Maske wohl in dem bekannten Aphorismus JGB 40

verewigt, der mit den so einprägsamen Worten beginnt: »Alles, was tief ist, liebt

dieMaske«, um dann fortzufahren: »die allertiefsten Dinge haben sogar einenHass

auf Bild und Gleichniss. Sollte nicht erst der G e g e n s a t z die rechte Verklei-

dung sein, in der die Scham eines Gottes einhergienge?«.12 Auch dieser Aphoris-

mus hat seinen Platz in dem erörterten Kontext der Schutzfunktion und positiv

gewendeten Täuschung, wenngleich er zusätzlich einige ungewöhnliche Deutun-

gen bereithält. Maske wird hier als probates Mittel der Verkleidung angesehen,

durch das die Unkenntlichmachung so weit vorangetrieben werden könne, dass

nurmehr der Anschein des Gegensatzes gegeben ist. Sie ist also erst dann die beste

Maske für die »allertiefsten Dinge«, wenn sie diese in ihren Gegensatz zu klei-

den vermag. Bloß durch ein Bild, durch eine andere Oberfläche maskiert zu sein,

genügt offenbar ebenso wenig, wie die Verkleidung in ein Gleichnis, das seinen

Gegenstand umschreibt und in ein anderes ›Gewand‹ hüllt, per Analogie oder Ver-

gleichung jedoch wieder Rückschlüsse zulässt: Die Gefahr ist zu groß, trotz Mas-

ke erkannt oder erahnt zu werden. Entsprechend fällt die Empfehlung für taug-

lichere Gegensatz-Masken aus: Zartes wird hinter Grobheit versteckt, Liebe und

Grossmut von schroffer Härte verborgen, Reden zum Verschweigen gebraucht. Je-

doch entwirft Nietzsche die Vorstellung willentlich vorgenommener Masken nur

als eine Seite des Problems. Im gleichen Maße wie absichtsvolle Verbergehandlun-

gen würden nämlich auch unwillkürliche, nicht beabsichtigte Masken gerade um

11 Ebd. Zu der Idee asymmetrischer Moralvorstellungen im Verzichten auf Gegenseitigkeit vgl.

Werner Stegmaier, Philosophie der Orientierung, Berlin 2007. Insbesondere Kapitel 16, S. 591ff.

12 JGB 40, KSA 5, S. 57. Für eine ausführliche Interpretation von JGB 40 v.a. hinsichtlich des Pro-

blems der Scham und der Selbst- bzw. Fremdkenntnis vgl. Enrico Müller: Geist und Liebe

zur Maske. Zu Aphorismus JGB 40 und Nietzsches Personenbegriff. In: Marcus A. Born; Axel

Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits

von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 243-257.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 59

die tieferen, gedankenschweren Menschen entstehen. Aufgrund bestehender Dif-

ferenzen könnten solche nicht einfach auf Verständnis zählen, weshalb Momen-

te bedrohlicher Unsicherheit ebenso verborgen würden, wie die wiedergewonne-

ne Lebenssicherheit. Als Missverständnisse, Fehldeutungen, Verwechslungen und

Verkennungen trügen auch die ungewollten Masken maßgeblich zu dem Bild bei,

das sich andere von der entsprechenden Person machten:

Ein solcher Verborgener […] w i l l es und fördert es, dass eine Maske von ihm

an seiner Statt in den Herzen und Köpfen seiner Freunde herum wandelt; und

gesetzt, er will es nicht, so werden ihm eines Tages die Augen darüber aufgehn,

dass es trotzdemdort eineMaske von ihmgiebt, – unddass es gut so ist. Jeder tiefe

Geist braucht eine Maske: mehr noch, um jeden tiefen Geist wächst fortwährend

eine Maske, Dank der beständig falschen, nämlich f l a c h e n Auslegung jedes

Wortes, jedes Schrittes, jedes Lebens-Zeichens, das er giebt.

Hervorzuheben wäre an dieser Stelle die nachdrückliche Bewertung der Maske als

›gut‹, wobei damit nichts geringeres gesagt ist, als dass im Zweifelsfall selbst die

vertrautesten Menschen umfassend über die wirkliche Situation und Verfassung

getäuscht würden. Die Furcht vor Unverständnis oder die Erfahrung von Inakzep-

tanz gerade gegenüber den zartesten Hoffnungen oder Nöten mögen dafür aus-

schlaggebend sein. Ferner überrascht die Formulierung von der Maske, die fort-

während ›um jemanden herum‹ wachse. Zuvor war dem Umstand Ausdruck verlie-

hen worden, dass es Maskierungsprozesse gebe, die nicht willentlich beeinflussbar

sind, sondern sich ohne eigenes Zutun ereignen. Ein solches Wachstum verber-

gender Hüllen basiert in diesem Fall auf fehlgreifenden Interpretationen, auf dem

Missverstehen und Missdeuten von Gesagtem oder von Handlungen. Indem auch

gegen den Willen und selbst gegen das Wissen des ›tiefen Geistes‹ um ihn herum

Masken notwendig entstehen, ist also ein Moment der Unfreiwilligkeit, Unwill-

kürlichkeit und Unverfügbarkeit von Maske betont. Hier ist sie nicht mehr bloß

eine bewusst gewählte, willentliche Geste des Schutzes, sondern auch ein Zufall

des Missverstehens und ein mitunter ungewolltes, durch Differenzen verursachtes

einander-Verfehlen. Mehr noch entzieht sich die Maske dem Einfluss desjenigen,

um den sie wächst, zu dem sie unwiderruflich gehört und von dem sie doch nicht

verantwortet ist.

Wie beiläufig erschließt Nietzsche hier den Radius zwischenmenschlicher Ak-

tion als ein Interpretationsgeschehen, bei dem das Gegenüber ausgelegt und ge-

deutet wird – während infolgedessen die Vorstellung, irgendwann zu einem ›wah-

ren Kern‹ vorzudringen, als reine Illusion nicht einmal Erwähnung findet. Viel-

mehr dominiert eine Mischung aus Wahrnehmungen, Erwartungen und Projek-

tionen diesen Prozess, dessen Resultat dann auch Falschbilder und Missverständ-

nisse, das Verkennen der spezifischen Seinsweise anderer, wie nicht zuletzt der

eigenen Existenz ist. Unüberbrückbar einziger Zugang zum Anderen, gerät nun-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Masken denken – in Masken denken

mehr die entstandene und fortlaufend entstehende Kruste der Interpretationen

zur umwachsenden Maske. Diese ist zwar als Merkmal jeglicher Intersubjektivi-

tät erschlossen, für den ›tiefen Geist‹ jedoch insofern fortwährend problematisch,

als sie infolge klaffender Differenzen und des nur ›flachen‹ Verständnisses umso

deutlicher gespürt wird, als es gewöhnlich der Fall sein mag. Nietzsche macht sich

und seinen Lesern indes keine Illusionen darüber, wie weitreichend dieses Phäno-

men zu veranschlagen ist und wie wenig man sein Gegenüber tatsächlich kennen

kann: »Wir machen es auch imWachen wie im Traume: wir erfinden und erdichten

erst den Menschen, mit dem wir verkehren – und vergessen es sofort.«13 Es liegen

also mehrfache Implikationen dem pointierten ersten Satz von JGB 40 zugrun-

de. »Alles, was tief ist, liebt die Maske« impliziert zunächst, dass Tiefe einerseits

die Ausnahme ist, andererseits schon in der Tiefe selbst Distanzen, Unterschiede,

Trennendes begründet liegen. Deshalb ist zweitens ein ›tiefer Geist‹ besser damit

beraten,Masken zu tragen,Missverständnisse undMissdeutungen zuzulassen, als

sich erkennen zu lassen. Er wird die willkürlichen und die gewachsenen Masken

lieben, weil er durch sie als Verborgener nicht fortwährend mit all jenen Folgen

von Unverständnis, Neid, aber auch von Mitleid oder Ängsten konfrontiert ist, die

seine Ausgezeichnetheit hervorrufen.

Dass Nietzsche nun nicht einfach jede Ausprägung von Täuschungsmanö-

vern gutheißt, sondern sehr wohl zwischen verschiedenen Formen legitimer,

weil Schutz bietender Verschleierung, harmlos verbergender Betrügerei und

anmaßender Selbstgerechtigkeit in der Zurschaustellung unterscheidet, soll nun

zuletzt ein Blick auf JGB 25 veranschaulichen. Bemerkenswerterweise ist dabei der

Gebrauch schamvoll täuschender und verbergender Strategien, der von Nietzsche

eine positive Wertung erfährt, mit dem Wort der Maske versehen. Diejenigen

Regungen, die vielmehr Ausdruck von Ressentiment, Rachsucht, Furcht oder

Verfolgung sind, haben hingegen das Signum und den Begriff des Schauspielers

für sich. Statt ihren Lehren unbedingte Geltung zu verschaffen, wird den Philoso-

phen geraten: »Geht lieber bei Seite! Flieht in’s Verborgene! Und habt eure Maske

und Feinheit, dass man euch verwechsele! Oder ein Wenig fürchte!«.14 Denn des

Philosophen »Aufopferung für die Wahrheit« offenbare, »was vom Agitator und

vom Schauspieler in ihm steckte«: Er sei dann »entartet zum »Märtyrer«, zum

Bühnen- und Tribünen-Schreihals«.15 Maske also gegen Schauspielerei, die Geste

des Verbergens gegen die der öffentlich-radikalen Positionierung und beflissenen

Verteidigung unter Gefahren. Kaum ein Abschnitt verdeutlicht in so gedrängter

Form die von Nietzsche vollzogenen Wertungen. Ein drittes Moment differenziert

zusätzlich den Gebrauch der Maskensemantik, wobei Nietzsche der Vermutung

13 JGB 138, KSA 5, S. 97.

14 JGB 25, KSA 5, S. 42.

15 Ebd. S. 43.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 61

Raum gibt, dass Menschen, die ob der Provokationskraft ihrer Wahrheit intensiver

Verfolgung und Ausgrenzung, Zuständen von Furcht und Feindschaft ausgesetzt

waren, zu Rachsucht, Bosheit, Arglist und Hochmut neigen und dass solche Im-

pulse auch ihr Denken untergründig bestimmen würden. Genau diese Tendenzen

meint Nietzsche dann bei Spinoza oder Giordano Bruno zu entdecken, indem sie

in ihren Schriften »unter der geistigsten Maskerade« lediglich ihre Rachsucht ver-

bergen würden.16 Hier bezeichnet also der Begriff ›Maskerade‹ die Verschleierung

selbstgerechter, unbedingter und unbeirrbarer Positionen, die Nietzsche aus den

Bedingungen von Rebellion und Widerstand hervorgegangen zu sein verdächtigt.

Es wurde bereits angedeutet, inwiefern diese Aufwertung der Maskenmeta-

pher der Täuschung – bei all ihrem psychologischen und ideellen Verdienst – noch

der alten Logik verpflichtet bleibt: Ihre Bewegung ist die des Verbergens von etwas,

das als wahrer, echter und eigentlicher vorausgesetzt wird, durch das ›Vorspielen‹

falscher Tatsachen. In diesem Sinne betrifft die Umwertung lediglich das Bewerten

der Motive bzw. Effekte der verschiedenen Maskierungs- und Täuschungsvorgän-

ge, nicht aber die dahinterliegende logische Struktur. Dies ändert sich nun mit

Blick auf die dritte Kategorie, die eine Erweiterung und Öffnung der Maskense-

mantik hin zu ganz anderen Konzepten ermöglicht. Leitbegriffe dieser Kategorie

sind etwa das lateinische persona, vor allem aber Verwandlung, Vielheit, Vielfältig-

keit, Wechsel und das Wort ›Masken‹ im Plural bzw. im intendierten Plural. Die

nun unter Zuhilfenahme der Maskensemantik durchmessenen thematischen Fel-

der reichen von einer neuen Konzeption des Menschen als Vielheit,17 über das poli-

tische System der Demokratie und daran anschließende kulturelle Implikationen,

bis hin zu einer folgenreichen Umwertung im Bereich der Erkenntnistheorie.18 Ein

solch enormes Spektrum kann in diesem Kapitel also keinesfalls in jedem philoso-

phischen Aspekt detailliert gewürdigt, soll aber dennoch, orientiert am Leitfaden

der Maskenproblematik, durchschritten werden. An dieser Stelle erfolgt nun ei-

ne Deutung derjenigen Abschnitte, die in der weiteren Arbeit nicht ausführlich

zur Sprache kommen werden und die trotzdem als wichtige Bestandteile der von

Nietzsche geprägten Maskensemantik anzusehen sind.

16 Ebd.

17 Als exemplarisch für das Verhältnis von Maske und Subjekts-Vielheit kann der ›Wanderer‹-

Aphorismus (JGB 278) gelten, über den ich eine detaillierte Analyse vorgelegt habe. Vgl. Co-

rinna Schubert: »Wanderer, wer bist du?« Überlegungen zuMaske undDialog, Figur und dem

Vornehmen in Jenseits vonGut undBöse 278. In:MarcusA. Born; Axel Pichler: TexturendesDen-

kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston

2013, S. 279-303.

18 Vgl. zu dieser Thematik das Kapitel 2.2.5 und zur Interpretation des für die Maskenproble-

matik bedeutenden Aphorismus JGB 289, nach dem »jedes Wort auch eine Maske« sei (JGB

289, KSA 5, S. 234), das Kapitel 3.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Masken denken – in Masken denken

War die Interpretation von Textstellen aus den ersten beiden Bedeutungsebe-

nen relativ unzweideutig und leicht erschließbar, weil sie entweder derMaskenme-

tapher der Täuschung oder derenUmwertung gehorchten, ist der semantischeUm-

fang nun umso verzweigter und herausfordernder. Nunmehr können Masken zur

Erörterung von erkenntnistheoretischen,metaphysischen und psychologischen so-

wie kulturellen Problemen fruchtbar gemacht werden, sind sie an der Konstituti-

on von Subjektivität und der menschlichen Verfasstheit beteiligt, werden mit dem

Verhältnis von Vielheit und Einheit in Verbindung gebracht und sind damit nicht

zuletzt ein Teil der Ontologie- und Substanzkritik. Mit Nachdruck hat Nietzsche

die Maske auf dieseWeise in einen Bezug zu seinemModell des Menschen gestellt.

Nachdem mit der jahrhundertealten Vorherrschaft der Maskenmetapher der

Täuschung mitsamt ihrer Reduktion der Maske auf das Gesicht bzw. die Gesichts-

maske gebrochenwurde, erhaltenMasken ihre auf den ganzenMenschen bezogene

Bedeutung zurück. Vor allem geschieht dies im Zusammenhangmit demMotiv des

Kleides, der Verkleidung, aber auch Kontextbegriffe wie Mantel, Haut oder Ober-

fläche deuten darauf hin. Im folgenden Beispiel aus der FröhlichenWissenschaft sind

beide Ebenen –die der Umwertung der Täuschungsmetapher und der Erweiterung

der Maskensemantik – miteinander verbunden. Nachdem schon im Aphorismus

zuvor in der Form einer Figurenrede ›der Einsiedler‹ sich über die Kunst des Um-

gangs mit Menschen geäußert hat, folgt eine weitere ›angekündigte Rede‹ (vgl.

hierzu das Kapitel 2.3.1):

D e r E i n s i e d l e r s p r i c h t n o c h e i n m a l . – Auch wir gehn mit

»Menschen« um, auch wir ziehn bescheiden das Kleid an, in dem (a l s das) man

uns kennt, achtet, sucht, und begeben uns damit in Gesellschaft, das heisst unter

Verkleidete, die es nicht heissen wollen; auch wir machen es wie alle klugenMas-

ken und setzen jeder Neugierde, die nicht unser »Kleid« betrifft, auf eine höfliche

Weise den Stuhl vor die Thüre.19

Während der zweite Teil des hier zitierten Abschnittes eindeutig im Rahmen der

positiv gewendeten Maske als Selbstschutz gedeutet werden kann, muss der Be-

ginn gesondert erschlossen werden. Die hier sogar ›klug‹ genannten Masken prä-

sentieren zuverlässig ein ›Kleid‹, d.h. eine Oberfläche, die allein zurWahrnehmung

bestimmt ist. Wird der Einsiedler nun mit neugierigen Impulsen konfrontiert, die

nicht sein ›Kleid‹, dieMaske undOberfläche, betreffen, sondern das,was ›darunter‹

ist, wird einer solchen Indiskretion mit abweisender Haltung begegnet. Bemer-

kenswert ist auch die Wortwahl, die ein gewisses Verständnis für die Neugier, je-

denfalls aber keine Kränkung zeigt, denn die Ermahnungwird auf »höflicheWeise«

unternommen – anders, als es in Jenseits von Gut und Böse häufig der Fall ist, wenn

19 FW 365, KSA 3, S. 613.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 63

Maske, Verletztheit und Scham zusammentreffen. Auch der eingangs angeschlage-

ne Ton signalisiert eine grundsätzliche Bereitschaft, die Spielregeln des Umgangs

mit anderenMenschen zu akzeptieren:Weil die Einsiedler-Figur darumweiß, dass

sie von ihrenMitmenschen geachtet und (auf)gesucht wird, unterwirft sie sich »be-

scheiden« den an sie gerichteten Erwartungen. Dies führt uns geradewegs ins Zen-

trum des Zusammenhangs von Mensch und Maske. Im ersten Satz lenkt die kurze

Einfügung in Klammern die Aufmerksamkeit auf eine folgenreiche Bedeutungs-

verschiebung: von »in dem« Kleid zu »a l s das« Kleid. Während die (verkürzte)

Satz-Option »Wir ziehen das Kleid an, in dem man uns kennt« zwar bereits die

Notwendigkeit von Verkleidungsformen im Umgang mit anderen Menschen of-

fenlegt, scheint die Formulierung dennoch mangelhaft. Aufgrund der sprachlich

noch vorhandenen Differenz zwischen dem ›Kleid‹ und demjenigen, der ›es trägt‹,

entsteht der Eindruck,man könne einerseits das Kleid, andererseits aber auch den-

jenigen kennen, den es kleidet. Demgegenüber bietet die zweite Option eine zwar

ungewöhnliche, doch überraschend exakte Formulierung: ›Wir ziehen das Kleid an,

als das man uns kennt.‹ Das im Original im Sperrdruck hervorgehobene Wörtchen

»a l s« ändert die Bedeutung so immens, dass an ihm eine ganze Anschauung zur

Konstitution von Personalität abzulesen ist: Jemanden ›als ein Kleid‹ zu kennen,

heißt, nichts anderes von ihm als das Kleid zu kennen und die wahrgenommene

Oberfläche als seine Identität zu akzeptieren. Der Begriff ›Kleid‹ hat hier freilich

die Bedeutung von Erscheinungsbild, Gebaren, Auftreten, Gesamteindruck eines

Menschen. Und noch ein Detail verblüfft: Im Gegensatz zu den gleich eingangs in

Anführungszeichen (und damit infrage) gestellten »Menschen«, scheint der Ein-

siedler bestens darum zu wissen, dass er nicht mit Menschen umgeht, sondernmit

Kleid und Maske. Schließlich folgt auf das Bekenntnis zu erwartungskonformem

Verhalten, also zum Anlegen eines bestimmten Kleides, der Verweis, damit begebe

man sich nun »in Gesellschaft, das heisst unter Verkleidete, die es nicht heissen

wollen«.20 Verkleidet sein, ein Kleid tragen ›als das‹ man wahrgenommen wird, ist

folglich mitnichten ein Privileg des Einsiedlers, sondern wird zu einer Grundbe-

dingung gesellschaftlicher Interaktion und damit zur fundamentalen Konstitution

desMenschen.Die Grenzlinie verläuft nun dort, woman sich der Unentrinnbarkeit

der Masken bewusst ist oder sie andererseits leugnet. Dann will man eben nicht

ein ›Verkleideter‹ heißen, sondern besteht auf dem Eindruck von Wahrhaftigkeit

20 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Masken denken – in Masken denken

des eigenen Selbst, modern gesprochen, auf Authentizität.21 Was der Einsiedler

den übrigen Menschen voraus hat, ist genau diese Einsicht.

Es sind solche Abschnitte, in denen verschiedene Aspekte der Maskenproble-

matik miteinander vermischt sind oder nebeneinander verhandelt werden, die ein

erhebliches Irritationspotential bereithalten. Indes ist das Spektrum der ›guten

Maske‹ in einem Maße erweitert, das den hohen Stellenwert erkennen lässt, den

die Masken bei Nietzsche nunmehr einnehmen, aber auch, in wie großem Umfang

sich die Maskenproblematik tatsächlich strapazieren und ausdehnen lässt. Einige

nun zu veranschaulichende Tendenzen sollen zeigen, welche Aspekte hinzugetra-

gen bzw. reaktiviert wurden. Da ist zum einen der bedeutende Topos, mit dem ei-

ne Brücke zwischen den bislang einander ausschließenden Konzepten ›Sein‹ und

›Schein‹ geschaffen wird.22 Üblicherweise ist das Verhältnis von Sein und Schein in

eindeutiger Weise bestimmt: Ziel und Zweck des Scheins ist es, einen täuschenden

oder verbergenden Schleier über die Wirklichkeit zu legen, wodurch der Eindruck

des Seins verändert und erst einmal unkenntlich gemacht ist. Der Schein (bzw. die

Maske) täuscht über die wahre Beschaffenheit der Dinge. Vor allem aber müssen

Schein und Sein als wesentlich voneinander getrennt gelten, während zusätzlich

jenes diesem hierarchisch übergeordnet gedacht wird. Es erübrigt sich, hinzuzu-

fügen, dass ein Großteil des Selbstverständnisses und Stolzes der Philosophen bis-

lang darin lag, solche Schleier und Geheimnisse zu lüften, um ›die Wahrheit ans

Licht‹ zu bringen.

Bei Nietzsche lassen sich nun etliche Textstellen finden, in denen nicht nur

die Scheinhaftigkeit der Welt aufgewertet, sondern einer ganz neuen Dynamik im

Umschlagen des ›Scheins‹ in ›Sein‹ überantwortet wird. Eine solche Vorstellung, es

sei grundsätzlich ein ineinander-Übergehen von ›Schein‹ in ›Sein‹ möglich, torpe-

diert zunächst einmal das geläufige Modell ihrer grundlegenden Getrenntheit. Ein

21 Zum Ansatz des ›Mehr Sein als Scheinen Wollens‹ vgl. Baumbach: »Doch in der aufgeklär-

ten abendländischen Welt, besonders in der protestantischen, zählt es zu den Tugenden,

die Mühe zu verbergen, die tagtäglich darauf verwendet wird, bella figura, einen guten Ein-

druck zu machen: begonnen beim Sich Kleiden über die Gestik bis zum Reproduzieren von

Formen zustimmungsfähigen Verhaltens, abgestimmt auf die verschiedensten Situationen,

etwa andere von der eigenen Verlässlichkeit und Befähigung zu überzeugen, die Anforde-

rungen an Benehmen und Schönheit zu erfüllen oder, um sicher zu wirken. […] Dieses öf-

fentliche ›Selbst‹ ist, ob bewusst oder nicht, auch eine Person, die man gleichsam ›vorträgt‹.«

Jedoch zerfalle das Schauspieler-Sein im Alltag »nicht einfach in ›öffentlich‹ und ›privat‹, in

›Schein‹ und ›Sein‹. Eine Aufteilung des Menschseins in einen ›privaten Rollenträger‹ und ei-

ne ›öffentliche Rolle‹ wird dem sozialen Spiel im Dasein nicht gerecht. Auch das alltägliche

Schauspieler-Sein ist ein doppeltes und vielfaches Sein.« (Gerda Baumbach: Schauspieler.

Historische Anthropologie des Akteurs. Band 1: Schauspielstile, Leipzig 2012, S. 128f.).

22 Vgl. zu diesem Aspekt die bis heute maßgebliche Studie von Hans-Gerd von Seggern: Nietz-

sches Philosophie des Scheins, Weimar 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 65

Aphorismus ausMenschliches, Allzumenschliches zeigt dies in aller wünschenswerten

Deutlichkeit:

W i e d e r S c h e i n z u m S e i n w i r d . – […] Der Heuchler, welcher im-

mer ein und die selbe Rolle spielt, hört zuletzt auf, Heuchler zu sein […]. Wenn

Einer sehr lange und hartnäckig Etwas s c h e i n e n will, so wird es ihm zuletzt

schwer, etwas Anderes zu s e i n. Der Beruf fast jedesMenschen, sogar des Künst-

lers, beginnt mit Heuchelei, mit einem Nachmachen von Aussen her, mit einem

Copiren des Wirkungsvollen. Der, welcher immer die Maske freundlicher Mienen

trägt, muss zuletzt eine Gewalt über wohlwollende Stimmungen bekommen, oh-

ne welche der Ausdruck der Freundlichkeit nicht zu erzwingen ist, – und zuletzt

wieder bekommen diese über ihn Gewalt, er i s t wohlwollend.23

Im Kern geht es hier um etwas, das wir mit Bourdieu ›Habitus‹ zu nennen uns an-

gewöhnt haben: um Verhaltensweisen, deren Schnittpunkte im Bereich des inter-

individuellen Umgangs von Menschen miteinander sowie des Selbstverhältnisses

des einzelnen Menschen zu sich liegen. In der Dauer und Intensität eines Verhal-

tens besteht Nietzsche zufolge der Grund dafür, dass ›Schein‹ zu ›Sein‹ werden

könne. Daraufhin ist in einen vergleichsweise kurzen Satz eine Beobachtung ge-

drängt, die später in FW 356 und FW 361 weiter ausgearbeitet wird:24 Der Umstand

des Erlernens von Techniken und Fähigkeiten, verstanden als Einüben in die je-

weiligen beruflichen Praktiken, sei demnach im Beginn allererst ein Nachahmen

dessen, was von außen vorgegeben werde und die jeweiligen Rollenmuster erfül-

le. Bevor mit der Zeit zunehmend der erzeugte Anschein in eine Verinnerlichung

bzw. Verleiblichung überführt werde, müsse man sich anfangs in die wirkungsvol-

len Elemente erst einüben, um Anerkennung in seiner ›Rolle‹ zu erfahren. Selbst

Künstler seien – entgegen ihrer von der Romantik stammenden Aura einer ange-

borenen Genialität und ihnen zufallenden Inspiration – hier zu verorten, denn sie

müssten sich sowohl die künstlerischen Fähigkeiten aneignen, als auch die ent-

sprechenden Inszenierungstechniken ihrer Zunft bedienen lernen. Wenn darüber

hinaus im täglichen Umgang das Gesicht dazu dienen soll, eine »Maske freundli-

cher Mienen« zu präsentieren,25 so folgert Nietzsche, müsse sich der Mensch zu

beherrschen und neben der Mimik auch die innere Einstellung zu kontrollieren ge-

lernt haben. Der Rückkoppelungseffekt, durch den anschließend aus dem Vorspie-

len von Freundlichkeit ein echtes Gefühl des Wohlwollens entstehe, ist wiederum

Ausdruck der Idee einer fundamentalen Transformierbarkeit von ›Schein‹ in ›Sein‹.

Der Metapher folgend, könnte man sagen, dass die ›Maske‹, die anfangs noch nö-

tig war den Schein zu wahren, später ganz zum ›Gesicht‹ wird, also durch Übung

23 MA I, 51, KSA 2, S. 71f.

24 Vgl. die Ausführungen zu beiden Aphorismen in Kapitel 2.2.3.

25 MA I, 51, KSA 2, S. 72.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Masken denken – in Masken denken

und Gewohnheit in ein mehr unverstelltes Sein übergeht. Schein und Sein sind

also nicht einander wesensgemäß entgegengesetzt, sondern diffundieren stetig.

Der Moment des Umschlagens indes – und das ist der neuralgische Punkt – kann

weder genau bestimmt werden, noch ist er irreversibel. Deshalb sind die Grenzen

zwischen ›Sein‹ und ›Schein‹ aufgelöst, diejenigen zwischen ›Wahrheit‹ und ›Lüge‹

mitunter verwischt, ohne dass ein Moment erlösender Beruhigung, etwa anhand

klarer Kriterien angezeigt wäre. Steht im hier diskutierten Abschnitt noch das uni-

direktionale Übergehen vom Anschein in Echtheit im Vordergrund, werden später

die Konsequenzen aus dieser Konzeption gezogen.

Auch der Abschnitt FW 54, der den Titel »D a s B e w u s s t s e i n v o m

S c h e i n e« trägt, ist dahingehend bedeutsam. In die Analogie eines Trau-

mes gekleidet, ist er einer der ergreifendsten Einlassungen mit dem Motiv der

Bedeutungslosigkeit menschlicher Existenz und den daraus resultierenden Me-

chanismen von Sinnstiftung. Das Sprecher-Ich gibt an, von einem Traum erwacht

und zu der Überzeugung gelangt zu sein, dass es weiterträumen müsse, um nicht

zu Schaden zu kommen. Es resümiert:

Was ist mir jetzt »Schein«! Wahrlich nicht der Gegensatz irgend eines Wesens, –

was weiss ich von irgend welchemWesen auszusagen, als eben nur die Prädicate

seines Scheines! Wahrlich nicht eine todte Maske, die man einem unbekannten

X aufsetzen und auch wohl abnehmen könnte! Schein ist für mich das Wirkende

und Lebende selber, das soweit in seiner Selbstverspottung geht, mich fühlen zu

lassen, dass hier Schein und Irrlicht und Geistertanz und nichts Mehr ist […].26

Hier wird, wie bereits zuvor, die Idee verworfen, es gebe einen essenziellen Gegen-

satz zwischen Schein und Wahrheit, zwischen wahrgenommener Welt und einer

dahinter vermuteten ›wirklicheren‹ Welt. Im Gegenteil ›ist‹ die Welt Nietzsche zu-

folge so, wie sie ›scheint‹. Ebenso wird das geläufige sprachliche Bild als ungültig

erklärt, nach dem der Schein vor dem Wesen der Dinge wie die Maske vor einem

Gesicht sitze, wobei die ›Wahrheit‹ (das Gesicht) vom ›Schein‹ (der Maske) verbor-

gen werde. Nietzsche rekurriert hier deutlich auf die mit der Maskenmetapher

einhergehende Logik, nach der Masken sowohl aufgesetzt als auch abgenommen

werden können. Dadurch aber werde der Eindruck erweckt, der ›Schein‹ sei auf ir-

gendeine Weise rückstandslos abtrennbar von jenem ›Wesen‹, das er verberge. An

dieser Stelle tritt eine besonders fatale Inadäquanz derMetapher zutage, die jedoch

die problematische Eigendynamik sprachlicher Bilder überhaupt aufzeigt. Nietz-

sche bezieht daher die Gegenposition, wonach Schein, Schleier und Maske auf der

einen und Sein, Wahrheit und Wesen auf der anderen Seite viel enger miteinan-

der zusammenhängen und dass folglich die Dinge grundlegend verändert werden,

26 FW 54, KSA 3, S. 417.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 67

sobald man ihnen ihre Scheinhaftigkeit nimmt. Entsprechend heißt es in der Vor-

rede zur zweiten Auflage der FröhlichenWissenschaft: »Wir glauben nicht mehr dar-

an, dass Wahrheit noch Wahrheit bleibt, wenn man ihr die Schleier abzieht«.27

Statt die tatsächliche Wahrheit zu ent-decken, würden ihr vielmehr jeweils andere

Schleier und neuer Schein hinzugefügt, die aus den Erwartungen, Standpunkten,

Moralen und Absichten bestehen, mit denen jemand an die Dinge herangeht, weil

es im Anschluss an Nietzsche keine voraussetzungslose Wissenschaft geben kann.

Zuletzt liegt in der vom Sprecher-Ich eröffneten Opposition, Schein sei eben

nicht als »eine todte Maske« zu betrachten, sondern »das Wirkende und Lebende

selber«, eine Präferenz zugunsten dynamischer, flüssiger, wechselnder, verwan-

delnder Beschreibungsmomente.28 Mit etwas interpretatorischem Mutwillen

könnte die ausgeschlossene Option der einen ›toten Maske‹ auch dahin verscho-

ben werden, dass nunmehr von vielen lebendigen Masken zu reden wäre. Zu dem

auf dieseWeise ins Werk gesetzten Schein tritt nun noch dessen Sichtbarmachung

hinzu: Durch Spott werde der Umstand wahrnehmbar gemacht, »dass hier Schein

und Irrlicht und Geistertanz und nichts Mehr ist« – wobei das »Mehr« auf jenes

»Wesen« und Sein zurückverweist, das alsWiderpart zuvor ausgeschlossen worden

war.29 Aufgrund des positiven Hervorhebens von Artifizialität und der Tatsache,

dass dem Zeigen und Aufzeigen des Scheins ein hoher Stellenwert zugesprochen

wird, können diese Mechanismen im Sinne der Denkfigur der Maske eingestuft

werden, die später zu entwickeln sein wird (vgl. Kapitel 3). Der Aphorismus be-

schließt damit, der Arbeit aller Erkennenden einen besonderen Sinn zu verleihen,

wonach ihre Überzeugungen, ihr Eifer, das zusammengetragene Wissen und ihr

Drang nach Wahrheit dazu da seien, »den irdischen Tanz in die Länge zu ziehen«:

Der Erkennende gilt in feierlichen Worten als »Festordner des Daseins«, um

»d i e D a u e r d e s T r a u m e s a u f r e c h t z u e r h a l t e n« und folglich

den Menschen vor den defätistischen, nihilistischen Folgen der Einsicht in ihre

Bedeutungslosigkeit zu bewahren.30

Hier wie auch an anderen Stellen wird ersichtlich, dass Nietzsche den Begriff

der Maske mitunter konkret im Umfeld der Problematik von ›Schein und Sein‹

verortet und sie zunächst auf die Seite des Scheinhaften schlägt. Aufgrund des

eng mit ihr verbundenen Aspekts der Vielheit jedoch, wird sie mehr und mehr

zum Katalysator einer Dynamik, die in der Konsequenz das Gegensatzprinzip

›Schein‹ vs. ›Sein‹ grundsätzlich infrage stellt. Tatsächlich kann spätestens seit

den einschlägigen Abschnitten aus Jenseits von Gut und BöseNietzsches Umgang mit

demDichotomie-Problem beschrieben werden als ein Verfahren der Pluralisierung

27 FW, Vorrede 4, KSA 3, S. 352.

28 FW 54, KSA 3, S. 417.

29 Ebd.

30 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Masken denken – in Masken denken

und der Abstufung mehrerer Ebenen. Indem auf diese Weise die absolute Positio-

nierung Eines gegen ein Andres abgelöst wird durch den Maßstab des Vielen, stellt

sich der harte Gegensatz zwischen ›wahr‹ und ›falsch‹ als aufgebrochen dar. Er

wird stattdessen in die Annahme von »Stufen der Scheinbarkeit« transformiert.31

An diesem für die Maskenproblematik höchst folgenreichen Schritt ist ablesbar,

in welchem Maße der seit Platon gültigen Lehre vom Wahren als dem Guten

widersprochen ist, indem Nietzsche die Logik der Täuschung, nach der jedwede

Täuschung als schlecht, Wahrhaftigkeit jedoch als gut gilt, aushebelt (Umwertung

der Maskenmetapher). Wenn gleichzeitig Täuschung und Schein nicht mehr einer

absoluten ›wahren Welt‹ entgegenzusetzen sind, wenn demgegenüber viele feine

Ebenen des ›mehr oder weniger Scheinbaren‹ angenommen werden, dann tritt die

wachsende Bedeutung hervor, die der Maske als für die Organisation von Vielheit

und Verwandlung Zuständige verliehen wird.

Davon zeugt beispielsweise der Abschnitt JGB 230, worin zunächst ein

»Grundwille des Geistes« als vereinfachender, manches Wissen abweisender und

sich selbst bereitwillig täuschender Mechanismus dargestellt wird, der insgesamt

ein ausgesprochen hohes Maß an Scheinbarkeit um sich erzeugt und akzeptiert.

Zu ihm gehöre ebenso

jene nicht unbedenkliche Bereitwilligkeit des Geistes, andere Geister zu täuschen

und sich vor ihnen zu verstellen, jener beständige Druck und Drang einer schaf-

fenden, bildenden, wandelfähigen Kraft: der Geist geniesst darin seine Masken-

Vielfältigkeit und Verschlagenheit, er geniesst auch das Gefühl seiner Sicherheit

darin, – gerade durch seine Proteuskünste ist er ja am besten vertheidigt und ver-

steckt.32

31 Vgl. »Ja, was zwingt uns überhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften Gegensatz von

›wahr‹ und ›falsch‹ giebt? Genügt es nicht, Stufen der Scheinbarkeit anzunehmen und gleich-

samhellere und dunklere Schatten und Gesammtöne des Scheins […]?« (JGB 34, KSA 5, S. 53f.)

und: »Mag nämlich auch die Sprache, hier wie anderwärts, nicht über ihre Plumpheit hinaus-

können und fortfahren, von Gegensätzen zu reden, wo es nur Grade undmancherlei Feinheit

der Stufen giebt« (JGB 24, KSA 5, S. 41).

32 JGB 230, KSA 5, S. 168. Es sind verschiedene Motivebenen miteinander verflochtenen, wo-

bei zunächst zu bemerken ist, dass JGB 230 gleich zu Beginn auf den ihm vorangehenden

Abschnitt mit den Worten rekurriert: »Vielleicht versteht man nicht ohne Weiteres, was ich

hier von einem ›Grundwillen des Geistes‹ gesagt habe: man gestatte mir eine Erläuterung.

–« (ebd. S. 167). Diese folgt auf dem Fuß und entwickelt eben jenen »Grundwillen« in seinen

Mechanismen der Vereinfachung und Verfälschung. Zu ihm kann der »Hang des Erkennen-

den« nur noch als Gegenspieler und vergeistigte Grausamkeit ins Verhältnis treten, weil er

demgegenüber »die Dinge tief, vielfach, gründlich nimmt und nehmen w i l l« (ebd. S. 168).

Dieses Moment ist eine Art Bindeglied zwischen dem Motiv des ›Grundwillens‹, das unge-

fähr die Hälfte des Abschnittes einnimmt und dem folgenden Motiv, das sich mit dem Pro-

blem beschäftigt, wie dieser Erkenntniswille bislang benannt worden ist. Was zunächst tri-

vial erscheinen mag, ist die – wiederum jenem Interesse geschuldete – Einsicht, dass mit

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 69

Hervorzuheben wäre hier, dass das verbergende Täuschen aus Gründen des Selbst-

schutzes und der Selbstsicherheit zwar erwähnt wird, jedoch eben nur ein Aspekt

ist. Ergänzend dazu wird der Genuss thematisiert, den es demmenschlichen Geist

offenbar bereite, »seine Masken-Vielfältigkeit« auszuspielen: Diese ist nun nicht

bloß Ausdruck einer Lust zum Lügen und Betrügen, sondern gilt als das Resul-

tat vom »Druck und Drang einer schaffenden, bildenden, wandelfähigen Kraft«.33

Mit diesen Worten ist der menschlichen Fähigkeit, sich verstellen zu können und

nicht ausschließlich wahrhaftig zu sein, ein nicht unbedeutender Wert als hoch-

produktives, zum ›Schaffen‹ und ›Bilden‹ taugliches Vermögen verliehen. Gleich-

zeitig impliziert es geradezu ein Bedürfnis nach Verwandlung, Schauspielen und

Maskentragen. Indem Nietzsche hierbei von inneren Kräften redet, die bestän-

dig ›drücken‹ und ›drängen‹, werden die Mechanismen von Verstellung und Täu-

schung nicht zuvorderst im Bereich des intentionalen, bewussten, zielgerichteten

Handelns verortet, sondern den unwillkürlichen Regungen zugerechnet. Der Geist

genieße schlechthin seine Potentialität, die sich darin äußere, nicht lediglich ei-

ne Wirklichkeit zu präsentieren, sondern in der Freude am Spiel Varianten seiner

selbst zu entwerfen, wobei diese Vielheit der Masken durchaus als Aneignung des

Anderen, des Fremden, vielleicht gerade des Gegenteils zu verstehen ist.

Bemerkenswerterweise wird in diesem Zusammenhang das Wort ›Schauspie-

ler‹ gar nicht verwendet, sondern es bleibt denMasken vorbehalten, diesen Stellen-

wert zu besetzen. Vermutlich ist dieser Umstand dem Vergleich der Geistesfähig-

keiten mit dem antiken Gott Proteus geschuldet, der wie auch andere griechische

Meergottheiten mit den vielfältigsten Formwandlungen assoziiert wurde. Damit

wird zusätzlich der Aspekt verstärkt, solche Masken nicht lediglich als (böswil-

lig-täuschende) Gesichts-Masken anzusehen, sondern in ihnen vielmehr das um-

fassende Verwandlungen ermöglichende Element und die daraus resultierenden

Spielformen im Verhältnis zu anderenMenschen zu betonen, seien sie nun scherz-

hafter und übermütiger Art oder distanzbildend.

Im direkten Anschluss an die zitierte Passage versinnbildlicht eine illustre

Zusammenstellung von Worten nochmals den Grundcharakter des menschlichen

Geistes als »Willen zum Schein, zur Vereinfachung, zur Maske, zum Mantel, kurz

zur Oberfläche – denn jede Oberfläche ist einMantel«.34 Die semantischen Vorstel-

lungswelten, die durch die Verbindung ›Oberfläche als Mantel‹ im Zusammenhang

mit der Maske erzeugt werden, betonen nun wieder mehr deren verbergenden

Effekt. Dazu tritt die noch kurz zuvor thematisierte »Masken-Vielfältigkeit« als

ehrenwerten Namen (z.B. Liebe zur Wahrheit oder Weisheit, also Philosophie) lediglich der

»schreckliche Grundtext homo natura« überschrieben worden sei. Folglich fußt der Erkennt-

niswille auf einer vergeistigten Grausamkeit, die der Erkennende gegen sich selbst richtet,

wie es Zur Genealogie der Moral detaillierter entwickeln wird (ebd. S. 169).

33 Ebd.

34 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Masken denken – in Masken denken

Aspekt einer immanenten Vielheit in eine eigentümliche Spannung. Diese rührt

nicht zuletzt von der Verwendung des Singulars ›Maske‹ im Zusammenhang mit

dem verbergenden Mantel und des Plurals der ›Masken‹, wenn es demgegenüber

die Möglichkeitsräume und Verwandlungspotentiale hervorzuheben gilt.

Dieser zweite Aspekt, der die mit Masken einhergehende Vielheit als Chance

und gleichsam als Mittel der Neugier, des Spielens und Experimentierens begreift,

durchdringt und bestimmt vielerorts die von Nietzsche eingesetzteMaskenseman-

tik. So findet sich beispielsweise in der 1881 veröffentlichten Morgenröthe inmit-

ten einer wenig schmeichelhaften, spöttischen Charakterisierung der Deutschen,

die seit der Gründung des deutschen Kaiserreiches (1871) neue politische Entwick-

lungen erlebten, folgende Wendung: In der Politik sei der Deutsche jetzt »insge-

heim voller Übermuth, einmal schwärmen und launenhaft und neuerungssüchtig

sein zu dürfen und mit Personen, Parteien, Hoffnungen wie mit Masken zu wech-

seln«.35 Obwohl die Masken hier keinen eigenen Schwerpunkt darstellen, sondern

lediglich als Vergleich fungieren, ist die ihnen zugewiesene Bedeutung bemerkens-

wert. Thematisiert wird das Wechseln von Masken und zwar als ein Abtauschen

mehrerer verschiedener Positionen. Nietzsche stellt dieses Moment radikal gegen

den diagnostizierten Charakter des Deutschen, den er als träge, ängstlich, gehor-

chend und daher berechenbar skizziert: »aber in ganz neuen Lagen, die ihn aus

der Schläfrigkeit herausziehen, ist er b e i n a h e leichtsinnig; er geniesst dann

die Seltenheit der neuen Lage wie einen Rausch«.36 Dieser Rausch erst bringe je-

nen Übermut hervor und geradezu eine Sucht nach Neuerungen. Welche histori-

schen Ereignisse Nietzsche genau im Sinn hatte, wird aus den Andeutungen nicht

abschließend ersichtlich. Vermutlich spielen die vorangegangenen politischen, so-

zialen und kulturellen Umbrüche der Zeit – die 1848er Bewegung und der in die

Reichsgründung mündende deutsch-französische Krieg – ebenso eine Rolle, wie

die kontroversen Reaktionen auf den ›Kulturkampf‹ und die von Bismarck erlasse-

nen Sozialistengesetze. Die Masken stehen hier also im Zeichen des Experimen-

tierens, wobei Meinungen und Hoffnungen ausprobiert oder das Sympathisieren

mit Personen und deren Positionen durchgespielt werden können. Angesichts der

sonstigen Trägheit des deutschen Charakters, dem noch dazu im zweiten Teil des

Aphorismus eine wesentlich am Gehorsam orientierte Moral bescheinigt wird, ge-

rät die Darstellung des Maskenwechsels zu einem Moment ausnahmsweiser, spie-

lerischer, beinah erreichter Leichtigkeit, die auf jene Ausnahme und »Stunde des

Ungehorsams« vorzubereiten geeignet scheint, in der der Deutsche sich über die

eigene Moral erheben könne.37

35 M 207, KSA 3, S. 186.

36 Ebd.

37 Ebd. S. 188.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 71

Dieses Thema einer gewissen Unentscheidbarkeit und Multioptionalität, bei

gleichzeitiger Nicht-Passung und das darauffolgende Wechseln mit Meinungen,

Identitäten, Interessen oder Berufen klingt bei Nietzsche oft mit Bezug auf den

zeitgenössischen europäischen Menschen an.38 Offenbar verleiten solche Zusam-

menhänge sogar dazu, das von Nietzsche sonst eher verächtlich und ganz im Sinne

der Täuschungsmetapher gebrauchte Wort ›Maskerade‹ wenigstens zeitweilig zu

rehabilitieren und in den Kontext der Vielheit einzutragen. Jedenfalls schlägt JGB

223 diesbezüglich ungewohnte Töne an: Rekurrierend auf einen Übereifer im His-

torischen, mit dessen Kritik auch schon die zweite Unzeitgemässe Betrachtung

Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben (1874) beschäftigt war, wird das

übertriebene Interesse für andere Zeitalter, für »Vorzeit und Ausland« einerseits als

kulturelle und geistesgeschichtliche Schwäche und Mangel an Eigenem ausgelegt,

andererseits in durchaus parodistischem Ton ein möglicher Nutzen aufgezeigt.39

Mit betont beißendem Spott in rhythmisch perfektionierter Sprache beginnt der

Aphorismus und stimmt auf das Leitmotiv ein: »Der europäische Mischmensch –

ein leidlich hässlicher Plebejer, Alles in Allem – braucht schlechterdings ein Kos-

tüm: er hat die Historie nöthig als die Vorrathskammer der Kostüme«.40 Als sol-

che Kostüme gelten im folgenden »Moralen, Glaubensartikel, Kunstgeschmäcker

und Religionen«, konkret etwa sei es möglich – in einer wilden Mischung aus Be-

griffen der Architektur-, Kunst-, Musik- und Kulturgeschichte – »sich romantisch

oder klassisch oder christlich oder florentinisch oder barokko oder ›national‹ vor-

zuführen«.41 Dabei müsse der Europäer jedoch bemerken, dass ihm keines der

vielen Kleider aus anderen Jahrhunderten tatsächlich stehe und sich folglich ei-

nem »Wechsel der Stil-Maskeraden« hingeben.42 Hier geht es also nicht darum,

durch die Maskerade ein Täuschungsmanöver zu inszenieren – im Gegenteil gebe

es sogar »Verzweiflung darüber, dass uns ›nichts steht‹« – sondern die Vielheit im

Wechsel hervorzuheben. Die bestürzende Erkenntnis ist dabei, dass es gar keinen

›Kern‹ gibt, der verborgen werden könnte, keine bleibende ›Identität‹ (nicht ein-

mal eine nationale), die auf den Leib des modernen Europäers passte. Das durch-

aus tragische, pessimistische Moment dieser Darstellung wird nun allerdings mit

einem grotesk-komischen Ton vermischt, der der Überzeugung Raum gibt, man

sei doch wenigstens als »Parodisten der Weltgeschichte« noch geeignet. Da sich

eine gelungene Parodie nicht zuletzt durch die genaue Kenntnis des Gegenstands

auszeichnet und insofern das Spotten als Korrektiv eine lange kulturgeschichtliche

Tradition hat, sei man »vorbereitet wie noch keine Zeit es war, zum Karneval gros-

sen Stils, zum geistigsten Fasching-Gelächter und Übermuth, zur transscendenta-

38 Vgl. etwa FW 352; FW 365; JGB 214.

39 JGB 223, KSA 5, S. 157.

40 Ebd.

41 Ebd.

42 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Masken denken – in Masken denken

len Höhe des höchsten Blödsinns und der aristophanischen Welt-Verspottung«.43

Dieses durch die Masken-Wechsel bewirkte Experimentieren mit einer affirma-

tiven Haltung kulminiert in der Schlussbemerkung, dass womöglich, wenn auch

sonst die Originalität fehle, »doch gerade unser L a c h e n noch Zukunft hat!«.44

Ebenfalls bezugnehmend auf die kulturelle Entwicklung Europas, dabei aber

das Spektrum politischer Themen wiederaufgreifend, stellt JGB 242 die Maske in

einen gesellschaftlichen Zusammenhang. Spekulativ nähert sich Nietzsche der Be-

schreibung eines gerade im Entstehen begriffenenMenschentyps. Zunächst sei ein

»p h y s i o l o g i s c h e r Prozess« zu bemerken, der sich im Rahmen der »de-

mokratische[n] Bewegung Europa’s« vollziehe: Entlang einer immer größeren Un-

abhängigkeit von dauernden klimatischen, ständischen, nationalen, beruflichen

und soziokulturellen Bedingungen, entwickle der neue Europäer »ein Maximum

von Anpassungskunst und -kraft«, die Nietzsche in ein Verhältnis zur Ausbildung

schauspielerischer Fähigkeiten gestellt hatte.45 Umdie aus diesemProzess resultie-

renden Auswirkungen zu fassen, nimmt Nietzsche zum leitenden Motiv der Gene-

se des europäischen Menschen nun die Entgegensetzung zweier Pole hinzu: zwi-

schen den vielen Menschen, die eher gehorchen und solchen wenigen, die herr-

schen, zwischen dem »Heerdenthier Mensch« und dem »Ausnahme-Menschen«,

zwischen Sklaven und Herren, hier in das Wort des »Tyrannen« gekleidet.46 Die

Entstehung beider Typen würde von den beschriebenen Entwicklungen in Rich-

tung Demokratie begünstigt. Aufgrund der nun notwendigen »Anpassungskraft,

43 Ebd.

44 Ebd.

45 JGB 242, KSA 5, S. 182. Thematischwie werkgenetisch besteht ein deutlicher Zusammenhang

zwischen diesem Aphorismus und zwei Abschnitten aus dem V. Buch der Fröhlichen Wissen-

schaft. In FW 361wird von solchen »Anpassungs-Fähigkeiten« als »mimicry« imRahmen einer

Entwicklungsgeschichte des schauspielerischen Instinkts gesprochen (FW361, KSA 3, S. 608).

Auch FW 356 verknüpft die Motive Europa, Demokratie und Schauspieler. Hier findet sich

ebenso wie in JGB 242 die Überlegung, nach der eine über mehrere Generationen feste Zu-

gehörigkeit zu einem Beruf durch ein Ausprobieren unterschiedlicher Berufsfelder abgelöst

werde. Sowohl in FW 356 als auch in JGB 242 wird dieser gesellschaftliche Umstand auf die

individuelle Charakterbildung rückbezogen. Zu beiden Abschnitten vgl. das Kapitel 2.2.3.

46 JGB 242, KSA 5, S. 183. Vgl. Müllers Deutung dieses Aspekts von JGB 242: »Nietzsches ›Tyran-

nen‹ sind angesichts der Erfahrungen des 20. Jahrhunderts vermutlich keine megalomanen

Machtpolitiker mehr, die eine Gesellschaft beherrschen und beliebig lenken können. Eher

noch sind es jene Einzelne, die ihr Selbst nicht nur gesellschaftlich verwirklichen wollen,

sondern sich, jenseits von neuemGut und Böse, darin entäußern, eine sich selbst als alterna-

tivlos beschreibende Gesellschaft wenigstens noch ›geistig‹ tyrannisieren zu können.« (En-

rico Müller: Die Sprache des Ressentiments, die Musikalität der Sprache und der »Europäer

der Zukunft«. Das achte Hauptstück: »Völker und Vaterländer«. In: Marcus A. Born: Friedrich

Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse, Klassiker auslegen, Bd. 48, Berlin 2014, S. 167-178, hier

S. 178).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 73

welche immer wechselnde Bedingungen durchprobiert« (man lese: schauspiele-

rische Fähigkeiten), entwickle sich die Mehrheit schlicht zum nützlichen Arbei-

ter.47 Andererseits werde »im Einzel- und Ausnahmefall […] der s t a r k e Mensch

stärker und reicher gerathen müssen, als er vielleicht bisher gerathen ist, – Dank

der Vorurtheilslosigkeit seiner Schulung, Dank der ungeheuren Vielfältigkeit von

Übung, Kunst und Maske«.48 So sehr diese Stelle im Allgemeinen verbleibt und ih-

ren Gegenstand nicht konkretisiert, so deutlich wird hier doch der grundlegenden

Variabilität von Lebensbedingungen, durch die die allzu schnelle Sedimentierung

eines Charakters verzögert wird, eine bereichernde, stärkende Wirkung attestiert.

Denn wo es notwendig ist, auf die Wechsel zu reagieren, sich selbst umzustellen,

sich zu verwandeln und zu verändern, eignet man sich automatisch ›Übung‹ in al-

lerlei ›Kunstfertigkeiten‹ und im Umgang mit ›Masken‹, mit Verstellungskünsten

an. Ohne dass vorher eine selektierende Vorauswahl oder Beschränkung der Erfah-

rungen stattgefunden hätte, reagiere der starke Mensch unter Aufbietung seiner

ganzen Persönlichkeit auf die veränderliche Umgebung. Für Nietzsche scheint in

diesem sich selbst organisierenden Chaos und in den Bedeutung tragenden Zu-

fällen ein immenser Wert für die Erlebniswelt und die Ausbildung jener Menschen

zu liegen. Bemerkenswert ist wiederum die Zusammenstellung einer ›ungeheuren‹

Vielfältigkeit mit dem Begriff der Maske, wobei das semantische Spektrum durch

die Unterbestimmtheit als weit gefächert anzunehmen ist und somit das gesam-

te Feld des Masken-Gebrauchs infrage kommt: vom verbergenden Täuschen und

dem Einüben in eine Tätigkeit, über Formen des Selbstschutzes bis zum Übermut

im Spiel mit Möglichkeiten, Alternativen, Verwandlungen, Personifikationen und

dem Nicht-Festgestellten.

Nietzsches verschiedene Verwendungsweisen von Begriffen aus demWortum-

feld ›Maske‹ (Masken, Maskierung, Maskerade, maskieren) sind in diesem Kapi-

tel in eine großflächige Ordnung gebracht worden. Die hiermit vorgelegte Über-

sicht verfährt bewusst linear-akkumulativ und nicht systematisch im kleinteiligen

Sinne, um eine verkürzende Schematisierung der individuellen Zusammenhänge

zu vermeiden. Drei Bereiche des Gebrauchs der Maskensemantik können unter-

schieden werden: 1. Maskenmetapher der Täuschung; 2. Umwertung der Masken-

metapher; 3. Erweiterung der Maskenmetapher und Öffnung der Maskenseman-

tik auf neue Themen. Die in diesem Kapitel erfolgte Interpretation von Schlüssel-

Aphorismen hatte zum Ziel, auf exemplarische Weise die Deutung der verschiede-

nen Facetten Nietzschescher Maskensemantik zu unternehmen und aufzuzeigen,

welches hermeneutische Spektrum mit einem differenzierten Blick auf die Maske

gewonnen ist.

47 JGB 242, KSA 5, S. 183.

48 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Masken denken – in Masken denken

Mit dem nächsten Kapitel soll die Maskenproblematik ihrerseits auf ein wei-

teres Wort hin ausgedehnt werden: Besetzt doch der ›Schauspieler‹ nicht allein

wichtige Positionen in Nietzsches Schriften, sondern wirkt darüber hinaus als ein

zur Maske komplementärer Begriff, mit dessen Hilfe erst der Zugriff insbesondere

auf ein neues erkenntnistheoretisches Ethos als radikale Neuverortung des Philo-

sophierens selbst möglich wird.

2.2. Der Schauspieler als Problem

»Das Problem des Schauspielers hat mich am längsten beunruhigt; ich war im Un-

gewissen darüber […], ob man nicht erst von da aus dem gefährlichen ›Künstler‹

– einem mit unverzeihlicher Gutmüthigkeit bisher behandelten Begriff – beikom-

men wird.«49. Der Satz aus der Fröhlichen Wissenschaft ist nicht etwa als das Be-

kenntnis eines wissenschaftlichen Forschers zu lesen, den es auch einmal in den

Bereich der Kunst verschlagen hat. Vielmehr bestimmt er einen der Eckpunkte ei-

nes ausgesprochen vielseitigen Philosophen, der nicht einfach nebeneinander ver-

schiedene Professionen in sich vereinte, sondern der, mit einemWorte Sloterdijks,

»Musiker als Schriftsteller, Dichter als Philosoph« gewesen ist.50 Für diese Unter-

suchung müsste hinzugefügt werden, dass Nietzsche mit Blick auf Wagner kunst-

theoretische Ausführungen am Moralisch-Philosophischen abbildet. Dementspre-

chend wäre Nietzsche hier Moralist als Musiker bzw. Moralist mit dem Gewis-

sen eines Musikers, wenn er den Opernkomponisten Wagner als durchtriebenen

Schauspieler darstellt und dabei in Kauf nimmt, dass die provozierende Geste stär-

ker als die thematische Explikation wahrgenommen wird.

Doch auch jenseits dieser das Schauspieler-Problem insgesamt dominierenden

Konstellation (Schauspieler – Wagner) werden der Begriff des Schauspielers und

das Phänomen des Schauspielerischen in Nietzsches Texten thematisch. Ich hatte

bereits darauf hingewiesen, dass die Maskenproblematik nicht lediglich anhand

des Wortes ›Maske‹ zu diskutieren ist, sondern in ihrer strukturellen Ausprägung

auch andere Worte und Begriffe umfasst. Folglich wird dem Schauspieler-Problem

in dieser Arbeit ein relativ umfangreicher Platz eingeräumt, weil der ›Schauspie-

ler‹ als zur Maske komplementärer Begriff eins der großen thematischen Felder

einnimmt. Dabei steht nun keinesfalls die Annahme im Vordergrund, durch die

beiden Begriffe seien auch zwei distinkte Bedeutungsfelder abgesteckt: So können

sich die Einsatzbereiche beider durchaus überschneiden, beispielsweise um der

49 FW 361, KSA 3, S. 608.

50 Peter Sloterdijk: Der Denker auf der Bühne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt a.M. 1986,

S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 75

Verwandlungsfähigkeit des Menschen insgesamt oder Spielformen sozialer Inter-

aktion Ausdruck zu verleihen. Allenfalls könnte man eine Tendenz der Motive be-

nennen, die im Sinne der konstellativen Zusammenstellung eher mit dem einen

oder dem anderen Begriff korrelieren. Die mit dem Wort ›Schauspieler‹ signifi-

kant in Verbindung stehenden Motive sind etwa Wagner, demokratische Systeme,

der Künstler oder die antike griechische Kultur. ›Masken‹ hingegen werden von

Nietzsche häufig in einen Zusammenhang mit der Möglichkeit des schamvollen

Verbergens oder der menschlichen Konstitution als Vielheit gebracht.

Außerdem–und auch dieser wichtige Aspekt rechtfertigt den Umfang des dem

Schauspieler gewidmeten Kapitels – stammen die zu behandelnden Texte aus der

späten Schaffensphase Nietzsches, etwa ab 1886. Deren gegenüber früheren Wer-

ken immens gesteigerte Ausdruckskraft und sprachlicheMeisterschaftmacht diese

Texte zu sehr elaborierten, an Verweisen und Anspielungen reichen Gebilden mit

mehrstufigen Reflexionsebenen. Zuweilen findet sich ein ganzer philosophischer

Erkenntnishorizont in einen oder wenige Sätze kondensiert. Folglich beansprucht

eine angemessene Interpretation einen größeren Raum, als vergleichsweise we-

niger verschachtelte Abschnitte. Nicht zuletzt eignet sich Der Fall Wagner über-

raschenderweise in besonderem Maße, Nietzsches Umgang mit dem Begriff des

›Begriffs‹ nachzuspüren und erweist sich als willkommene Präzisierung der me-

thodischen Ausführungen.

Neben der Maske werden also sowohl der Begriff als auch das Problem des

Schauspielers für Nietzsches Philosophieren bedeutsam. Wenn der Schauspieler

zum ›Problem‹ eines Philosophen wird, ist davon auszugehen, dass nicht ledig-

lich die Sphäre des Theaters damit berührt und problematisiert wird. Wenn der

Schauspieler zum ›Problem‹ des Philosophen Nietzsche wird, ist ferner davon

auszugehen, dass selbst die Sphäre der Täuschungsmetaphern sowie der mora-

lischen Bewertung des Falsch-Seins in der Verstellung als Deutungsmodell nicht

ausreicht. Die Problematik des Schauspielers ist nicht mehr in die dichotomische

Logik des Gegensatzes ›wahr/echt‹ – ›falsch/unecht‹ eingeschrieben. Entsprechend

hat Nietzsche das Problem des Schauspielers einerseits in eine Phänomenologie

der Kunst und Ästhetik, andererseits in kulturhistorische und soziogenealogi-

sche Überlegungen einbezogen. Beispielsweise dient das gezielt biologisierende

Vokabular von FW 361 geradezu der Loslösung des Begriffs ›Schauspieler‹ aus

altbekannten Kontexten und seiner Umwertung in ein philosophisches Problem.

Das ›Problem‹ des Schauspielers ist vor dem konstellativen Hintergrund in eine

thematische Komplexität übergegangen, deren Eckpunkte das kulturelle System

der Moderne, das politische System der Demokratie und das musikalische System

als Ausdruck der Moderne am Beispiel Richard Wagners sind.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Masken denken – in Masken denken

2.2.1. Das Problem des Schauspielers anhand des »Falls« Wagner

Es ist bereits viel über Nietzsche und Wagner geschrieben worden.51 Der Fokus

liegt dabei vorrangig auf einer Rekonstruktion des Verhältnisses der beiden Per-

sönlichkeiten zueinander und darauf, biographisches Material zusammenzutra-

gen und dieses auszuwerten. Entsprechend groß ist hier die Anzahl einschlägiger

Arbeiten. Weniger häufig sind hingegen Ansätze, die die in den Schriften Der Fall

Wagner und Nietzsche contra Wagner enthaltenen philosophischen Inhalte aufberei-

ten.52 In diesem Kapitel soll nun das Schauspieler-Problem eine Fokussierung auf

NietzschesWagnerbild erhalten und zwar im Zeichen der in Ecce homo niedergeleg-

ten »Kriegs-Praxis«. Deren dritter Satz lautet bekanntlich: »ich greife nie Personen

an«.53 Es ist bemerkenswert, wer an dieser Stelle als Beispiel für eine solche Person

benannt ist, auf die sich zwar exemplarisch in bestimmter methodischer Absicht

bezogen, die aber nicht angegriffen werde: Neben David Strauss, dem Nietzsche

seine erste Unzeitgemässe Betrachtung gewidmet hatte, ist gerade Richard Wagner

platziert. Er steht als Chiffre für »die Falschheit, die Instinkt-Halbschlächtigkeit

unsrer ›Cultur‹« ein.54 Nimmt man diesen an Deutlichkeit kaum zu überbietenden

Hinweis ernst und wendet ihn auf die annähernd zeitgleich entstandenen Texte

51 Die wichtigsten Sammelbände und Monographien sind: Renate Reschke, Jutta Georg-

Lauer (Hg.): Nietzsche und Wagner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Bos-

ton 2015; Martine Prange: Nietzsche, Wagner, Europe, Berlin/Boston 2013; Andreas Rup-

schus: Nietzsches Problem mit den Deutschen. Wagners Deutschtum und Nietzsches Phi-

losophie, Berlin/Boston 2013; Wolfgang Müller-Lauter: Über Freiheit und Chaos. Nietzsche-

Interpretationen II, Berlin/New York 1999; Thomas Steiert (Hg.): »Der FallWagner«. Ursprün-

ge und Folgen von Nietzsches Wagner-Kritik, Laaber 1991; Luitpold Griesser: Nietzsche und

Wagner – Neue Beiträge zur Geschichte und Psychologie ihrer Freundschaft. Nachdruck der

Ausgabe von 1923, Hamburg 2010.

52 Vgl. hierzu den Aufsatz von Roger Scruton: Nietzsche onWagner In: Daniel Came (Hg.): Nietz-

sche on art and life. Oxford University Press 2014, S. 236-251 dar. Dezidiert soll hier Nietzsches

philosophische Perspektive auf die Musik thematisiert werden (vgl. S. 236). Hervorzuheben

sind v.a. die verschiedenen Ansätze des Musikverständnisses, die für Nietzsche und Wag-

ner veranschlagt werden (S. 242f.). Gleichwohl verfällt auch Scruton in eine biographisie-

rende Argumentation und unterschätzt die philosophische und sprachliche Dimension der

Wagner-Texte (vgl. S. 248). Gerade die Funktionalität so mancher Aussagen als Elemente der

Parodie und Satire im Sinne des dem Fall Wagner vorangestellten Mottos: »ridendo dicere

severum…« bleibt bei ihm unbeachtet. Zwar verspricht auch Thomas Steiert in seiner Einlei-

tung, den Horizont derWagner-Nietzsche-Deutung um die philosophische Facette zu erwei-

tern, die versammelten Beiträge indes vermögen dies nicht befriedigend einzulösen (vgl.

Thomas, Steiert (Hg.): »Der Fall Wagner«. Ursprünge und Folgen von Nietzsches Wagner-

Kritik, Laaber 1991, S. 11f.). Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins,Wei-

mar 1999, S. 93-104, behandelt das ThemaWagner und décadence.

53 EH, weise 7, KSA 6, S. 274.

54 EH, weise 7, KSA 6, S. 275.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 77

an, stünde nun nicht mehr das Angreifen der privaten Person Wagners im Vor-

dergrund. Stattdessen hätte sich Nietzsche dieser in hohemMaße streitbaren Per-

sönlichkeit, gemäß der Kriegs-Praxis, »wie eines starken Vergrößerungsglases« be-

dient »mit demman einen allgemeinen, aber schleichenden, aber wenig greifbaren

Nothstand sichtbarmachen kann«.55 Ich halte es also für zielführend, den FallWag-

ner sowie Nietzsche contra Wagner als Texte zu lesen, die wesentlich auf Typisierun-

gen und Zuspitzungen angelegt sind. Solche verfremdenden Verfahren im Text als

Methode nachzuweisen und nicht als Mangel oder gar Tatsachenfälschung zu de-

klarieren, scheint eine Grundsatzentscheidung zu sein, die jeder Forscher und jede

Forscherin im Vorfeld zu treffen hätte. Ziel dieser Rekonstruktion und Interpreta-

tion ist das Aufweisen allgemeiner Tendenzen am Besonderen und Exemplarisch-

Persönlichen.

Als ein solcher allgemeiner ›Notstand‹ stellt sich das Verhältnis der Künste

zum Schauspielerischen dar. Insofern aber Künste nur innerhalb eines kulturel-

len Gefüges denkbar sind, bringen beide Ebenen, Kunst und Kultur, sich immer

auch wechselseitig hervor, indem sie sich aneinander abbilden. Die Künste gelten

Nietzsche gewissermaßen als Zeigerpflanzen für kulturelle Zustände, für die Be-

schaffenheit des gesellschaftlichen Nährbodens und der sozialen Klimabedingun-

gen. Der von Nietzsche hergestellte Zusammenhang Richard Wagners mit einer

bestimmten ›Kultur-Falschheit‹ soll im Folgenden thematisch ergründet werden.

Steht doch die Charakterisierung Wagners als Schauspieler an prominenter Stelle,

nicht nur im Fall Wagner. Deshalb soll u.a. der bekannte Abschnitt »Vom Probleme

des Schauspielers« (FW 361) in die folgenden Überlegungen einbezogen werden.

Das Kapitel zielt also darauf ab, das Problem Wagners, das Nietzsche als eines der

Moderne nachzeichnet, durch das Problem des Schauspielers zu beleuchten – und

vice versa dem Problem des Schauspielers, das nicht zu trennen ist von ›Falschheit‹

und der Problematik der Maske, durch die mit Wagner aufgeworfenen Fragen nä-

her zu kommen.

55 Ebd. In Dieter Borchmeyer; Jörg Salaquarda (Hg.): Nietzsche und Wagner. Stationen einer

epochalen Begegnung. Frankfurt a.M./Leipzig 1994 sind sämtliche für die Beziehung Nietz-

sches zu Wagner relevante Äußerungen, Briefwechsel und (Tagebuch-)Aufzeichnungen ver-

sammelt. Statt eines Vorworts dient dieser Dokumentation die entsprechende Stelle aus

dem Ecce homo zur »Kriegs-Praxis«. Leider bleibt das umfangreiche Nachwort nicht auf der

Höhe dieser methodologischen Ankündigung. Insbesondere in dem Der Fall Wagner und

Nietzsche contraWagner gewidmeten Abschnitt mit dem Titel »Die Abrechnung« werden be-

ständig die biographische Ebene (persönliche Briefe) und die sachliche Ebene (die Texte

Nietzsches) vermischt. Zudemwerfen Urteile, die für beide Bezugstexte ein »Nachlassen der

logischen Disziplin Nietzsches« sowie das »Schwinden der geistigen Kontrolle« (S. 1370) kon-

statieren, die Frage auf, wie vor diesem Hintergrund eine ernsthafte Auseinandersetzung

gelingen soll.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Masken denken – in Masken denken

Aber es gilt noch etwas zu bedenken: Nietzsche bringt nachdrücklich den eige-

nen Namen mit dem Namen des Problems und des ›Falls‹ Richard Wagner in Ver-

bindung. Die den Text gleichsam besiegelnde Unterschrift in Majuskeln: »FRIED-

RICH NIETZSCHE.« wird mit einem Satzpunkt beschlossen.56 Dies ist kein bür-

gerlicher Name, eher eine Chiffre und Abbreviatur, mehr noch ein Stempel. Kei-

nesfalls aber die Referenz auf eine authentische Identität außerhalb des Textes. Im

Gegenteil wird die Identität zur Namenschiffre, der Autor zum ›Problem‹, die ei-

gene Lebensgeschichte zum ›Fall‹. Es ist das Problem der décadence und der »Fall«

einer »Selbstüberwindung«, wie es das Vorwort andeutet.57 Zweifellos müssen hier

ähnliche Maßstäbe wie bei Wagner angelegt und es muss konstatiert werden, dass

Nietzsche auch sich selbst zum exemplummacht. Demnach sind die Symptome der

Moderne – das Problem der décadence und das des Schauspielers – auch wesent-

lich Nietzsches Probleme. Darauf, dass die diagnostizierte Nähe nicht auch auto-

matischWesensgleichheit bedeutenmuss, hat Nietzsche eindrücklich hingewiesen

und als die grundlegende Differenz zwischen ihm undWagner gegensätzliche Hal-

tungen zu den Symptomen angegeben: »Ich bin so gut wieWagner das Kind dieser

Zeit, will sagen ein décadent: nur dass ich das begriff, nur dass ich mich dagegen

wehrte.«58

Ein methodologisches ›Vergrößerungsglas‹ einzusetzen, bedeutet nun zu-

nächst, Stilisierungen am Untersuchungsobjekt vorzunehmen. Die Stilisierungen

selbst sind konstitutiv notwendig, weil eine besondere, andere Optik hergestellt

werden soll. Deren Zweck ist die Verbindung einer bestimmten Person mit einem

allgemeinen Problem – und dieses Vorgehen steht im Zeichen einer Philosophie,

die ihre Argumente vorzugsweise ad hominem vorbringt.59 Die Stilisierungen

geschehen also nicht in der Absicht, eine Person bloßzustellen, sondern im

Gegenteil, um gerade das persönlich-Individuelle von ihr abzuziehen, typische

56 Es scheint die späten Schriften auszuzeichnen, dass Nietzsche seinenNamen in dieser Art re-

präsentiert. Bei der Götzen-Dämmerung ist das Vorwort genauso unterzeichnet (»FRIEDRICH

NIETZSCHE.«). Der Antichrist ist zweimal signiert: Das Vorwort ist mit »Friedrich Nietzsche.«

unterzeichnet, der Schluss des Buches, den das »Gesetz wider das Christenthum« darstellt,

mit einem gesperrten »D e r A n t i c h r i s t«. Bei Ecce homo und Nietzsche contra Wagner

ist es wieder allein das Vorwort, das ein »Friedrich Nietzsche.« abzeichnet und abschließt.

Im Falle des Falls Wagner scheint der den Text abschließende und die drei folgenden Teile

(Nachschrift, Zweite Nachschrift, Epilog) eröffnende Name die Unterzeichnung entweder 1.)

des Briefes zu sein, als der sich die Schrift anfangs selbst deklariert hat, oder 2.) die Unter-

zeichnung der drei Forderungen zu sein, ähnlich wie das »Gesetz wider das Christenthum«

der Name »Antichrist« signiert.

57 WA, Vorwort, KSA 6, S. 11.

58 Ebd.

59 Vgl. zu dieser Thematik den einleitenden Aufsatz von Christian Benne, Enrico Müller: Das

Persönliche und seine Figurationen bei Nietzsche. In: Dies. (Hg.): Ohnmacht des Subjekts.

Macht der Persönlichkeit, Basel 2015, S. 15-67.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 79

Charakteristika anderweitig nutzbar und »einen allgemeinen, aber schleichenden,

aber wenig greifbaren Nothstand sichtbar« zu machen.60 Indem so das Allge-

meine gewissermaßen verpersönlicht, die Person dagegen verallgemeinert wird,

kann dem Allgemeinen eine persönliche, singuläre Dimension der Einzigartigkeit

restituiert werden. Sie erlaubt es Nietzsche offenbar, das ›wenig Greifbare‹ in den

Griff zu bekommen, ohne lediglich auf die Allgemeinheit der Begriffe begrenzt zu

sein. Die Ungerechtigkeit und, vom Standpunkt der Philosophie Nietzsches, Un-

gereimtheit, die darin liegt, mittels scharfer Polemik den Eindruck zu erwecken,

ein Einzelner könne für eine kulturelle Entwicklung haftbar gemacht werden, wird

mit Blick auf den Gewinn an Distanz und Erklärungspotential in Kauf genommen.

Es sollen ja eben weniger die Personen als Vereinzelte interessieren, sondern

die hochaktuellen Notstände und Probleme, die durch die Personen hindurch

begreifbarer werden. Im Gegenteil könnte man Nietzsches Texte zu Wagner auch

als ein genealogisches Projekt sehen, in dem die Person Wagner von vornherein

nicht ohne ihre enge Durchdrungenheit von den kulturellen Faktoren der Zeit

gedacht wäre und vice versa Wagners erheblicher Einfluss auf sein Publikum und

auf die Musikgeschichte reflektiert wäre.61 Ein solches Konzept aber verbietet

geradezu eine detaillierte, den biographischen Fakten verpflichtete Herange-

hensweise, weil es entweder hieße, sich im Allzukleinen und Allzumenschlichen

zu verlieren, oder ohne zeitkritisches Korrektiv dem Wagner-Kult zu erliegen.

Demgegenüber stehen Stilisierung, Typologisierung und die zuspitzende Polemik

von Nietzsches Wagnerbild im Dienst seines Ansinnens, die Bedingungen und

Wirkungen Wagners als eines Phänomens der Moderne und der Musikgeschichte

nachzuzeichnen. Damit würde der dritte Satz der »Kriegs-Praxis« – sich einer

Person wie eines Vergrößerungsglases zum Sichtbarmachen allgemeiner Entwick-

lungen zu bedienen – als methodisches Vorgehen erkennbar, in dem deduktive

und induktive Schlussfolgerungen, einander ergänzend, vermischt sind. Der

Maßstab des Denkens wäre mithin, über einen einzelnen Menschen nicht als

Individuum zu handeln, das Nietzsche ohnehin in seiner fiktiven Struktur neu

beschrieben hat. Neben dessen Teilbarkeit, Unabgeschlossenheit und konstituti-

ven Durchwirktheit mit zeithistorischen oder soziomateriellen Faktoren62 wird

eben auch die Produktivität einer exemplarischen Zuspitzung geltend gemacht.

Wagner wird in diesem Sinne als ein Kondensat der Moderne präsentiert.

Es scheint allerdings so, als würden die genannten Themen – Wagner einer-

seits, die Schauspielerproblematik andererseits – in besonderem Maße zu biogra-

phisch orientierten Spekulationen anhalten. Verbindet man doch mit Schauspie-

60 EH, weise 7, KSA 6, S. 275.

61 Vgl. den AbschnittWohinWagner gehört in Nietzsche contra Wagner. KSA 6, S. 427f.

62 Diese sind im KapitelWarum ich so klug bin des Ecce homo als Einflussfaktoren der Ernährung,

des Ortes, des Klimas und der Erholung reflektiert.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Masken denken – in Masken denken

lerei und Maskierung zuallererst das verwerfliche Vorspielen falscher Tatsachen

unter Missachtung des (christlichen) Täuschungsverbots. Ein Blick in die entspre-

chende Sekundärliteratur zeigt deshalb, dass nicht nur, wie bereits angemerkt,

das biographische Interesse insgesamt überwiegt, sondern dass das Schauspieler-

Problem selbst selten eine adäquate Deutung erfährt.63Wagner als ›Fall‹ unter dem

methodisch-philosophischen Vergrößerungsglas scheint daher unterbelichtet, ob-

wohl dem Problem des Schauspielers darin ein hoher Stellenwert zukommt. Dieser

Umstand ist daran ablesbar, dass immer schon klar zu sein scheint, worum es sich

handelt, wenn die Bezüge Schauspieler–Wagner–Nietzsche thematisiert werden.

Jedenfalls wird nicht erläutert, was mit dem Begriff ›Schauspieler‹ allgemein und

für Nietzsche im Besonderen jeweils gemeint sein könnte, weil seine Bedeutung als

selbstverständlich vorausgesetzt wird. Exemplarisch für ein solches Vorgehen ist

Ingo Christians Beitrag zum Lemma »Schauspieler, Maske« im Nietzsche Handbuch:

»Die Begegnung und Auseinandersetzung mit Wagner gewann u.a. auch deshalb

eine solche Intensität für Nietzsche, weil er bei ihm den Hang zum Schauspielern

gespiegelt sah, den er nur allzu gut an sich selber kannte.«64 Fraglich ist nicht nur

diese Behauptung schlechthin, sondern auch, ob es tatsächlich um dieselbe Art des

Schauspielerischen gehen kann, die den gefeierten Komponisten und Dirigenten,

der sich noch zu Lebzeiten mit dem Festspielhaus in Bayreuth ein Denkmal setzt,

63 Stegmaier bestimmt »Wagner als Prototyp des Schauspielers« und versammelt thematisch

einschlägige Zitate bis zur Fröhlichen Wissenschaft (Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung

der Philosophie, Stuttgart 2012, S. 326ff.). Dabei wird neben der Vierten Unzeitgemässen Be-

trachtung: Richard Wagner in Bayreuth auch der Nachlass bis 1885 einbezogen. Rupschus hin-

gegen deutet das Schauspieler-Problem im Horizont von Nietzsches Abneigung gegen die

Deutschen und thematisiert u.a. die »antideutsch aufgeladenen, polemisch überspitzten At-

tacken auf dieDeutschen« als eine Inszenierungsstrategie, dieNietzsches Schreiben selbst in

dieNähe der Schauspielerei rückt (vgl. Andreas Rupschus: Nietzsches Problemmit denDeut-

schen.WagnersDeutschtumundNietzsches Philosophie, Berlin/Boston 2013, S. 160-169, hier

S. 168).

64 Henning Ottmann (Hg): Nietzsche Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar

2000. Lemma: Schauspieler, Maske. S. 318. Dies ist nicht nur eine wenig beweisbare Vermu-

tung, auch widerspricht sie im Kern einer vom Verfasser Ingo Christians selbst angeführten

Nachlass-Stelle von 1885/86 in KSA 12, 2 [34], S. 80: »Daß ich über das außerordentliche Pro-

blemdes Schauspielers zur Besinnung gekommenbin – ein Problem, dasmir vielleicht ferner

liegt als irgend ein anderes«. Kein versierter Biographist könnte vor demHintergrund dieses

Zitats das oben angeführteArgument gutenGewissens aufrecht halten. Dieses Beispiel dient

der Verdeutlichung, dass die Thematik zu derlei ungesicherten Aussagen geradezu zu ver-

führen scheint, weil Schauspieler und Maske im Täuschungsaspekt eine konkret zwischen-

menschliche Dimension berühren. Bezeichnenderweise wird von Christians das Bezugsge-

fügeWagner–Nietzsche–Schauspieler ausschließlich mit solchen biographisierenden Argu-

menten hergestellt, was zur Folge hat, dass nicht ein einziges Mal auf den Fall Wagner oder

Nietzsche contra Wagner verwiesen, sondern lediglich aus Nachlass-Stellen zitiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 81

verbinden soll mit dem jungen Professor und späteren »fugitivus errans«,65 der

zeitlebens um die Anerkennung seiner Schriften ringt.

Der Verdacht indes, den Nietzsche Wagner gegenüber hegt und von dem aus

er erst mit dem Begriff des Schauspielers an ihn herantritt, ist viel weitgreifender

als der üblicherweise mit dem Schauspieler-Topos verbundene Vorwurf, sich ver-

stellend und Beifall heischend ›eine Schau zu spielen‹. Denn diese Wertungsweise

wird von Nietzsche nicht mehr mitvollzogen, indem er das Primat des ›Seins‹ vor

dem ›Schein‹ grundsätzlich infragestellt. Vielmehr werden die Anmaßung Wag-

ners, Schauspieler als Musiker zu sein und das konsequente Durchführen dieser

Anmaßung als hochproblematisch eingestuft. Schauspieler als Musiker zu sein, be-

deutet, nicht eigentlich die Musik zu wollen, sondern ihreWirkung auf dieMassen.

Nur auf diese Wirkung hin werden die musikalischen Mittel ausgewählt und ein-

gesetzt. Einerseits muss Wagner sich nun nach dem Massengeschmack richten,

weil das Erfolg verspricht. Andererseits wird er dazu diejenigen Mittel wählen, die

unbedingt umwerfen, betäuben und die das Große, das Erhabene repräsentieren.

Der Erfolg, der Wagner als Destillat der modernen Kultur beschieden war, lässt

dann auch diese Kultur verdächtig erscheinen. Die für diesen Themenkomplex re-

levanten Zusammenhänge zwischen der Moderne, die Nietzsche als ein von der

›Masse‹ dominiertes System auffasst, der Kunst und dem Schauspieler, sollen nun

erörtert werden.

Insgesamt zentral für die Problematik des Schauspielers bei Nietzsche ist eine

eigentümliche Unterscheidung, die denGrad der Bewusstheit des (Falsch-)Spielens

betrifft. In der Zweiten Nachschrift zum Fall Wagner wird sie anhand einer Gegen-

überstellung expliziert, deren Argumentationsführung ich im Folgenden skizzie-

renmöchte.66 Der Gedankengang beginnt mit der Feststellung: »Alles, was heute in

der Musik auf ›grossen Stil‹ Anspruchmacht, ist damit e n t w e d e r falsch gegen

uns o d e r falsch gegen sich.«67 Zweierlei wäre an dieser Stelle zu klären: Erstens,

was es mit dem »großen Stil« auf sich haben könnte und zweitens die beiden Arten

des Falschseins.

a) Rechtschaffenheit im Kleinen.

Musik wird als in irgendeiner Weise sich falsch gebend bezeichnet, wenn sie einen

»Anspruch« erhebt auf »grossen Stil«. Er gerät zu einer unredlichen Anmaßung im

65 Selbstbezeichnung in einem Brief an Paul Rée vom Juli 1879 (KSB 5, Nr. 869, S. 431).

66 Auch Christians eröffnet diese Polarität, doch schlägt er allzu rasch Wagner auf die Seite

der bewussten, »berechnenden Schauspieler«, welches Urteil sich v.a. mit Blick auf denFall

Wagner als haltlos erweist (Henning Ottmann (Hg): Nietzsche Handbuch. Leben – Werk –

Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, Lemma: Schauspieler, Maske, S. 318).

67 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Masken denken – in Masken denken

Bereich der Musik, wobei nur wenig später die Gegenposition in einer Apotheo-

se des ›kleinen Stils‹ benannt ist: »Was heute gut gemacht, meisterhaft gemacht

werden kann, ist nur das Kleine. Hier allein ist noch Rechtschaffenheit möglich.«68

Der große Stil der Philosophie ist das System. Die Unredlichkeit eines musikali-

schen ›grossen Stils‹ in der Moderne erinnert in der Art der Gegenüberstellung an

jenen »Wille[n] zum System« im Bereich der Philosophie, der einen »Mangel an

Rechtschaffenheit« verrate.69 Nietzsches Antwort auf dieses Problem ist bekannt-

lich sein aphoristisches, ›dichterisches‹ Philosophieren, das jedem Systemzwang

entschlüpft.

Weder Musik noch Philosophie sind in der Moderne unmöglich geworden und

weder die eine noch die andere scheint davor bewahrt zu sein, Dogmatiker im gro-

ßen Stile oder in sich geschlossenen Systems hervorzubringen – jedoch gerät die

Anmaßung solchen großen Stils in der Musik oder eines Systems in der Philoso-

phie in dieser nachmetaphysischen Zeit, wie Nietzsches sie entwirft, notwendig

zur unredlichen Falschheit.

b) Zwei Arten des Falschen.

Das Falsch-Sein eines Anspruchs auf ›grossen Stil‹ wurde unterteilt in ein Falsch-

Sein »gegen uns« d.h. gegen andere und eins »gegen sich«. Ersterem kann zum

mindesten ein Bewusstsein für die Unredlichkeit zugemessen werden, die es be-

deutet, einen solchen Anspruch des großen Stils in die Musik hineinzutragen.

Nietzsche schlägt Brahms auf diese Seite. Wer jedoch »falsch gegen s i c h« ist

– mag er dabei immer auch andere betrügen – bleibt gefangen im Selbstbetrug,

also darin, sich über die kulturellen Implikationen seiner Zeit nicht Rechenschaft

abgelegt zu haben.

Dass Nietzsche an dieser Stelle zwei Möglichkeiten der Psychologie des ›gros-

sen Stils‹ in derModerne eröffnet und nur einer davon den Begriff des Schauspiele-

rischen zuschreibt, bleibt angesichts der doch beiden immanenten Falschheit und

Betrügerei deutungswürdig: »Brahms ist k e i n Schauspieler.« –Wagner dagegen

schon.70 Somit wird zum Schauspieler, wer »falsch gegen sich« ist. Hier scheint ei-

ne der zahlreichen von Nietzsche vollzogenen Begriffsumwertungen vorzuliegen,

schließlich würde man intuitiv denjenigen einen Schauspieler nennen, der ande-

ren, nämlich seinem Publikum, falsche Tatsachen vorspielt, z.B. dass er Hamlet

68 Ebd. Projiziertman diese Überlegungen aufWA 7, wird die vielleicht einzige Ambivalenz der

Nietzscheschen Wertung offenbar: So provozierend wie polemisch wird eine Seite Wagner-

scher Musik des ›kleinen Stils‹ hervorgehoben, worin »kleine Kostbarkeiten«, »lauter kurze

Sachen von fünf bis fünfzehn Takten, lauter Musik, die N i e m a n d k e n n t « aufzufin-

den seien (WA 7, KSA 6, S. 29).

69 Vgl. GD, Sprüche 26, KSA 6, S. 63.

70 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 83

sei. Offenbar also unterliegen dem Schauspieler-Wagner andere begriffliche Im-

plikationen, die damit zu tun haben dürften, Schauspieler als Musiker zu sein.

Musik in der Moderne, sofern sie eine Musik des ›grossen Stils‹ sein will, gilt

also als Ausdruck ihres »physiologischen Widerspruchs«: Einerseits sei es eben

grundsätzlich möglich, sich der »alten Meister« als Lehrer zu bedienen und, ler-

nend, ihren »grossen Stil« nachzuahmen – andererseits bleibe ein solches An-

sinnen eben nur »i l l u s o r i s c h«, sofern man »die Voraussetzung dazu nicht

mehr im Leibe hat«.71 Der Widerspruch, der hier als Hauptmerkmal der Moder-

ne benannt und in gut Nietzschescher Manier physiologisch begründet wird, liegt

gerade darin, an die großen Meister anknüpfen zu wollen, ohne jedoch diesen

Schritt aus den eigenen kulturellen Voraussetzungen heraus rechtfertigen zu kön-

nen: »Nicht jeder hat das R e c h t zu jedem Lehrer: das gilt von ganzen Zeital-

tern.«72 Es ist damit eben ein nur nachgeahmter ›großer Stil‹, der sich nicht mit

Notwendigkeit aus solchen leiblichen Voraussetzungen entwickelt hat, wie es et-

wa die »überströmende Animalität eines Rossini« versprach.73 Nietzsche scheint

auch hier den unbewusst wirkenden und wachsenden Tendenzen, die gleichsam

›aus sich heraus‹ Musik erschaffen, den Vorzug zu geben. Das Argument ist je-

doch kein bloßes Romantisieren einer vermeintlichen Natürlichkeit, sondern sieht

dort die größere Berechtigung einer Musik, wo es die Physis und Leiblichkeit als

deren real existierende Voraussetzung annimmt.74 Der Verdacht, der hier gegen

Wagner und damit gegen die moderne Musik ausgesprochen wird, könnte schlim-

mer nicht sein: Der nachgemachte ›grosse Stil‹ erscheint demnach lediglich als die

beste Methode, um effektiv auf das Publikum zu wirken und es für sich einzuneh-

men. In letzter Konsequenz findet sich dieMusik damit zu einem bloßenMittel für

71 Ebd. S. 48f.

72 Ebd. S. 49. An anderer Stelle ist die Rede von einem »Missbrauch überlieferter Mittel, ohne

das r e c h t f e r t i g e n d e Vermögen, das zum-Zweck; die Falschmünzerei in der Nach-

bildung grosser Formen, für die heuteNiemand stark, stolz, selbstgewiss, g e s u n d genug

ist« (ebd. S. 47).

73 Ebd. Im Sommer 1885 hatte Nietzsche das ihm vonHeinrich Köselitz (Peter Gast) ins Engadin

gesandte Buch Stendhals Vie de Rossini gelesen.

74 Eine ähnliche Wertung bezüglich kultureller Entwicklungen liegt vor, wenn Nietzsche das

Volkslied anerkennend hervorhebt (GT, 6) oder die Entwicklung der italienischen Oper als

nicht aus dem Volke kommend, nicht natürlich gewachsen, sondern gelehrt aufgesetzt kri-

tisiert: »Schon der erste Gedanke an die Oper war ein Haschen nach Effekt. Durch solche Ex-

perimente werden die Wurzeln einer unbewußten, aus dem Volksleben herauswachsenden

Kunst abgeschnitten oder mindestens arg verstümmelt. So wurde in Frankreich das volks-

thümliche Drama durch die sogenannte klassische Tragödie verdrängt, also durch eine rein

auf gelehrtemWegeentstandeneGattung, die dieQuintessenzdes Tragischen, ohne alle Bei-

mischungen, enthalten sollte. Auch inDeutschland ist die natürlicheWurzel desDrama’s, das

Fastnachtspiel, seit der Reformation untergraben worden.« (Das griech. Musikdrama, KSA 1,

S. 516). Den Stellenwert, den hier noch jene schlecht versteckte Volkstümelei hat, nimmt, wie

gezeigt wurde, im Fall Wagner als dezidiert physiologische Voraussetzung der Leib ein.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Masken denken – in Masken denken

den Erfolg des Künstlers degradiert. Im 6. Abschnitt des Falls Wagner ist das sehr

deutlich thematisiert, indem in parodistischer Absicht eine Rede des personifizier-

ten »E r f o l g Wagner’s« fingiert wird. Dieser spricht nun davon, dass schlech-

te Musik nicht nur einfacher hervorzubringen sei als gute, sondern dass sie wohl

auch vorteilhafter, weil sie »wirkungsvoller, überredender, begeisternder« sei. Un-

ter Abwandlung eines Verses von Horaz überlässt es Nietzsche hier geschickt dem

»E r f o l g Wagner’s«, Anspielungen auf eine Unfähigkeit des Maestro zum Schaf-

fen schöner Musik zu machen: »Pulchrum est paucorum hominum. […] Wozu also

Schönheit? Warum nicht lieber das Grosse, das Erhabne, das Gigantische, Das, was

die M a s s e n bewegt?«.75 Folgerichtig errät der Schauspieler-Instinkt Wagners

die wirkmächtigsten Stilmittel in einer Nachahmung des ›grossen Stils‹. Dagegen

werden nun die »starke Rasse eines Händel« und die »überströmende Animalität

eines Rossini« gestellt, wobei das physiologische Argument jeglicher Überprüfbar-

keit entbehrt.76 Es handelt sich um einen gezielt provokant und kontrafaktisch ge-

setzten Maßstab, der in der Übertragung der Werte ›wahr‹ und ›unwahr‹ auf den

Bereich der Musik seine Entsprechung hat. Hierauf wird noch einzugehen sein.

Im Anschluss an die Gegenüberstellung Wagner (Schauspieler) – Brahms (kein

Schauspieler) folgt der Satz: »Man kann einen guten Theil der a n d r e n Musiker

in den Begriff Brahms subsumiren.«77 Das ist zunächst einmal eine ungebräuchli-

che Zusammenstellung. Was bedeutet es, wenn ›Brahms‹ ein Begriff sein soll? Für

gewöhnlich würde man sagen, Brahms ist ein Name und konkret der Nachname

des Komponisten Johannes Brahms, der Klavierkonzerte, Walzer und Ungarische

Tänze schrieb und als Protagonist der Szene im Musikstreit um 1860 gegen die

Neudeutsche Schule, darunter Wagner, polemisierte.78 Hier aber wird eine his-

torische Persönlichkeit funktional zu einem Begriff gemacht und formal wie ein

Begriff verwendet. Es ist dies Ausdruck einer Tendenz im Schreiben Nietzsches,

Einziges allgemein und Allgemeines am Persönlichen zu fassen zu bekommen. Am

Beispiel Brahms wird somit ein Typus entworfen, der ohne geeignete physiologi-

sche Voraussetzungen Musik des ›grossen Stils‹ nachgeahmt, dabei aber um diese

Anmaßung gewusst und daher seinemPublikum etwas vorgespielt habe.DerName

75 WA 6, KSA 6, S. 23f. Vgl. zum Topos der Musik als bloßem Mittel insgesamt auch WA 8, KSA

6, S. 29-32.

76 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 49. An anderer Stelle, in Nietzsche contra Wagner, wird

Nietzsche den Deutschen jegliche Befähigung zur Musik absprechen, allen großen deut-

schen Musikern eine ausländische Herkunft andichten (»Slaven, Croaten, Italiäner, Nieder-

länder – oder Juden«) und Schütz, Bach sowie Händel folgerichtig »Deutsche der starken

Rasse, a u s g e s t o r b e n e Deutsche« nennen (KSA 6, S. 420).

77 WA, Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

78 Anspielungen auf diese Auseinandersetzung finden sich auch in der Zweiten Nachschrift

zum Fall Wagner.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 85

Brahmswird zumOberbegriff einer bestimmten Kategorie und soll damit dieMög-

lichkeit bieten, auch andere Musiker in ihr aufzunehmen. Der »Begriff Brahms«

als in sich paradoxe Wortzusammenstellung zeugt selbst in komprimierter Form

ausdrücklich davon, dass hier gleichzeitig die Merkmale einer historisch einzigen

Persönlichkeit und der abstrakten Ebene allgemeiner Begriffe zu vereinen wären.

Tatsächlich ist viel gewonnen, wenn man sich Nietzsches unüblichen Umgang

mit dem Begriff ›Begriff‹ veranschaulicht. In der Genealogie der Moral werden be-

kanntlich feste begriffliche Definitionen zurückgewiesen, da »alle Begriffe, in de-

nen sich ein ganzer Prozess semiotisch zusammenfasst, […] sich der Definition

[entziehen]«.79 Begriffe sind also nicht mehr überzeitliche Festlegungen auf einen

Bedeutungshorizont, sondern wären selbst als dynamische, »flüssige« Interpreta-

tionsgeschehen zu beschreiben.80 Indem so der Begriff des Begriffs als neu justiert

gelten darf, muss notwendigerweise die Eigentümlichkeit des Wortes ›Begriff‹ in

Nietzsches Texten aufmerksam machen: Dessen funktionale Verwendung scheint

aufgebrochen und vermehrt, wobei er wahlweise unter ein Wort Zusammenfas-

sungen leistet (z.B. der »Begriff Brahms«) oder Typisches gebündelt hervorhebt,

ohne zugleich auf Verallgemeinerbarkeit abzuzielen. So habe man, notiert Nietz-

sche nicht ohne boshaften Witz, »den höchsten Begriff Wagner nicht aus dem zu

entnehmen, was heute von ihm gefällt«, vielmehr ihn als »unsern grössten Mi-

niaturisten«, als einen Meister »kleine[r] Kostbarkeiten« und »kurze[r] Sachen von

fünf bis fünfzehn Takten« wahrzunehmen.81

Mit dem ›Begriff‹ hängt darum vor allem eine Art gedanklicher Operation zu-

sammen, die man gewissermaßen als das Kondensat und Ergebnis einer sprach-

lichen Destillation beschreiben könnte: Bestimmte Momente werden als charakte-

ristische hervorgehoben und von anderen abgeschieden (1); diese einem einzelnen

Phänomen oder einer Persönlichkeit abgewonnenen Charakteristika sind nun da-

zu aufbereitet, auf andere Phänomene, Verhältnisse oder Personen übertragen zu

werden (2); erst dieser Mechanismus der Übertragung garantiert einen Anteil am

Allgemeinen (3). Setzt man diese Schritte (Abscheidung, Übertragung, Verallge-

meinerung) für bestimmte Formen der Begriffsbildung methodisch voraus, ist es

möglich, dem irritierenden Umgang Nietzsches mit Begriffen und den daraus re-

sultierenden Bedeutungsspielräumen produktiv zu begegnen. Dahinter steht der

79 GM II, 13, KSA 5, S. 317.

80 Den Abtausch von Interpretationen hat Nietzsche mit dem Begriffsgefüge der »Willen zur

Macht« beschrieben, worin Aneignungs- und Überwältigungsprozesse immer wieder neue

Sinnstiftungen leisten. Vor diesem Hintergrund ist Nietzsches etymologisches Vorgehen in

der Genealogie der Moral bei der Entwicklung der Begriffe »gut«, »böse« und »schlecht« zu

sehen. Vgl. Werner Stegmaier: Nietzsches »Genealogie der Moral«, Darmstadt 1994. S. 60-

93.

81 WA, 7. KSA 6, S. 28f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Masken denken – in Masken denken

Versuch, aus den Texten selbst die für sie geeigneten Analyseinstrumente zu ent-

wickeln. Mit einer auf diesemWege gewonnenen ›autopoietischen Bedienungsan-

leitung‹ sind bestenfalls auch neue Zugriffe auf bisher weniger zugängliche Text-

stellen geschaffen. Gerade weil Nietzsches Begriff des Begriffs die Unmöglichkeit

feststehender Definitionen betont, scheint es vielversprechend, eine Anwendung

dieser Idee zu überprüfen und nachzuvollziehen, wie nunmehr ›verflüssigte‹ Be-

griffsgenealogien insWerk gesetzt werden (vgl. diesbezüglich die Ausführungen in

Kapitel 1.3.2). Dieser besondere Umgang mit einer philosophischen Grundkatego-

rie sollte v.a. dort aufzufinden sein, wo das Wort ›Begriff‹ etwas anzeigt oder wenn

es um zentrale Begriffe geht.82

Eine ähnliche Funktionalstelle nimmt nun auch der Begriff ›Schauspieler‹ ein.

Zwar bezeichnet er gemeinhin nicht etwa Einzelnes, sondern umfassend eine be-

stimmte Künstlergruppe oder als Metapher bestimmte Handlungsweisen. Jedoch

setzt Nietzsche diesen, ebenso wie viele andere Begriffe, mit grundsätzlich ande-

ren Aussageabsichten ein als es der Sprachgewohnheit entspricht. Die dabei ange-

wandte Subtilität kann analytisch nur um den Preis eingeholt werden, die überein-

anderliegenden Schichten zu isolieren und ihr Zusammenwirken rekonstruierend

zu beschreiben. Was passiert nun, wenn der Begriff des Schauspielers auf Richard

Wagner bezogen wird? Was geschieht mit dem Schauspieler, was geschieht mit

Wagner? Ähnlich wie für den »Begriff Brahms« hervorgehoben, werden hier die

beiden Ebenen des Allgemein-Begrifflichen und Einzig-Singulären ineinander ge-

blendet.

Das Bild von zwei verschiedenfarbigen, lichtdurchlässigen Folien, die überein-

andergelegt werden, mag diesen Effekt veranschaulichen: Keine der beiden Folien

behält ihre ursprüngliche Farbe in der Kombination. Die oben liegende Folie wird

zwar grundsätzlich ›den Ton angeben‹, jedoch von der unter ihr liegenden Folie be-

einflusst werden. Für das hier zu behandelnde Problem ist dieses Sprachspiel auch

deshalb interessant, weil man sich die Folien vertauschbar vorstellen kann. Wird

nun die untere nach oben gelegt, dominiert ihre Farbe den Gesamteindruck, wo-

bei die andere Farbe durchscheint. Somit ist es möglich, beide Phänomene unter

dem Einfluss des jeweils anderen zu beschreiben. Anders gesagt: Der Schauspieler

bleibt nicht Schauspieler und Wagner bleibt nicht Wagner.

Eine beliebte Strategie Nietzsches ist zudem, seinem Untersuchungsgegen-

stand den ihm üblicherweise zugesprochenen Status abzuerkennen. In Bezug auf

Wagner nimmt dies zunächst die Form spöttischen Fragens an: »Ist Wagner über-

haupt ein Mensch? Ist er nicht eher eine Krankheit?«83 Später heißt es in analoger

82 Zum Verhältnis von Sprache, Metapher und Begriff bei Nietzsche vgl. die instruktiven Aus-

führungen von Claus Zittel: Das ästhetische Kalkül von Friedrich Nietzsche Also sprach Zara-

thustra, Würzburg 2000/2011, S. 20ff.

83 WA 5, KSA 6, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 87

Satzgestalt: »War Wagner überhaupt ein Musiker? Jedenfalls war er etwas Anderes

m e h r: nämlich ein unvergleichlicher Histrio […]. Er gehört wo andershin als in

die Geschichte der Musik«.84 Indem er so verfährt, verdeutlicht Nietzsche spiele-

risch und provokant den Konstruktionscharakter begrifflicher Zuschreibungen.

Vom ›Schauspieler‹ ist darumnur ein bestimmtesMoment abgetrennt und her-

vorgehoben: Das seiner Wirkung. Gemeint ist seine Befähigung in der besonderen

Kommunikationssituation der Theater- oder Opernbühne, auf ein großes Publi-

kum zu wirken. Der Begriff des Schauspielers, angewandt aufWagner, konsumiert

sich beinahe in diesem einen Aspekt. Besonders der an die Schauspieler gerichtete

moralische Vorwurf, als Meister der Täuschung, des Unechten und Vorgespielten

immer unter dem Verdacht der Unwahrhaftigkeit zu stehen, wird von Nietzsche

ausgeklammert und in die Frage nach derWahrheit derMusik transformiert.Wirkt

nun Wagner als ›Schauspieler‹ auf ein Publikum, artikuliert Nietzsche damit zwei

Vorwürfe: Erstens den, dass seine Musik nicht wahr sei. Aufgrund ihrer Tendenz,

etwa die Faktoren Erhabenheit und Größe suggestiv einzusetzen und die Zuhörer

einfach zu überwältigen, habe sie als eine Musik des angemaßten ›großen Stils‹ zu

gelten. Zweitens seien die dem Publikum in den Opernlibretti vermittelten Bot-

schaften nihilistischer Art und als Symptome der Moderne zu bewerten. Beides

verdient nähere Betrachtung. Zunächst aber soll geklärt werden, was unter dem

Stichwort der »Wirkung« zu verstehen ist.

2.2.2. Wirkung statt Wahrheit

Dass Nietzsche Werke des französischen Philosophen, Schriftstellers und Auf-

klärers Denis Diderot zur Kenntnis nahm, ist gut belegbar.85 Jacques le fataliste

et son maitre war seit 1792 in deutscher Übersetzung zugänglich und Nietzsche

spätestens mit seiner Hegel-Lektüre bekannt. Die dialogische Satire Rameaus Neffe

war erstmals 1805 in Deutschland erschienen und von keinem geringeren als

Goethe übersetzt worden.86 Diderot darf neben dem Dramatiker und Theater-

84 WA 8, KSA 6, S. 30.

85 Vgl. z.B. ein in M 293 eingeflossenes Wortspiel aus dem Fils naturel. Bei Diderot allerdings

heißt es: »Nur der Böse ist einsam«, während Nietzsche eine Umkehrung der Worte präsen-

tiert: »Nur der Einsame ist böse« (belegt in: KSA 14, S. 225). Die deutschsprachige Forschung

hat sich des Verhältnisses von Nietzsche zu Diderot noch nicht umfassend angenommen.

Vgl. aber die Studie von Angelika Schober: Diderot et Nietzsche. In: Diderot studies, Vol. 25,

Genève 1993, S. 89-107, von Joseph Molitorisz: Toward a new humanism: a study of Diderot’s

andNietzsche’s dialectical methodologies, Seattle 1983 und vonWilly Frey: Quelques formes

des antichristianismes: Voltaire, Diderot et Nietzsche, Neuchâtel 1933.

86 Dieser politisch nicht unbedenkliche Text lag den Franzosen selbst erst seit 1821 und zwar

in einer Rückübersetzung aus dem Deutschen vor. Erst 1891 war das französische Original zu

haben. Vgl. die Anmerkungen von Friedrich Bassenge zumAbdruck von »Rameaus Neffe« in:

Denis Diderot: Ästhetische Schriften, Band II, Westberlin 1984, S. 817.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Masken denken – in Masken denken

theoretiker Lessing und dem Theaterleiter Goethe als einer der hauptsächlichen

Einflüsse auf Nietzsches Beschäftigung mit dem Schauspieler-Thema gelten.

Die zu Diderots Lehrstück Der natürliche Sohn gehörigen Unterredungen präsen-

tieren detaillierte Ausführungen über Schauspieltechniken und grundsätzliche

Aspekte der Theaterästhetik. Nietzsche rezipiert spätestens seit seiner Arbeit an

Menschliches, Allzumenschliches Lessings einflussreiche Übersetzung des Fils naturel,

veröffentlicht unter dem Titel »Das Theater des Herrn Diderot«.87

Außerdem hatte Nietzsche in der Ausgabe der von Cotta edierten ZeitungMor-

genblatt für gebildete Stände vom 26. April 1830 Auszüge aus dem Paradoxe sur le comé-

dien lesen können. Diese schauspieltheoretische Schrift hatte Diderot bereits zwi-

schen 1770 und 1777 verfasst, sie wurde aber auch in Frankreich erst postum und

just im Jahr 1830 veröffentlicht. Die erste mir bekannte deutschsprachige Überset-

zung des Paradoxe liegt mit dem Vorabdruck imMorgenblatt vor.88 Es ist deshalb für

meine Überlegungen bedeutsam, weil darin zwei verschiedene Schauspieltechni-

ken einander gegenübergestellt werden: Der empfindende und der kühl nachah-

mende Schauspieler. Der erstere lebt gewissermaßen auf der Bühne seine Rolle

und in seiner Rolle, sodass Diderot am Beispiel der französischen Schauspielerin

Marie Dumesnil festhalten kann: »sie kommt auf die Bretter und weiß nicht, was

sie sprechen wird, das halbe Stück über weiß sie nicht, was sie spricht«. Darunter

aber leide eine gleichmäßige und vor allem wiederholbare Qualität des Bühnen-

spiels, denn »[f]ühlte der Schauspieler bei seinem Spiel, könnte er da zweimal hin-

tereinander dieselbe Rolle mit derselben Kraft und demselben Glück geben?«. Der

zweite Typ, den Diderot deutlich präferiert, arbeite ganz anders: »Der Schauspie-

ler dagegen, dessen Spiel sich auf Verstand, auf Studien des Menschen, auf stete

Nachahmung eines idealen Musters, auf Einbildungskraft und Gedächtniß grün-

det, ist und bleibt in allen Vorstellungen […] immer gleich vollkommen.«89 Man

könnte beide Techniken also auch vom Grad der Bewusstheit des Schau-Spielens

her beschreiben: Indem der schlechte Schauspieler die künstliche Situation des

87 Die von Lessing übersetzte Ausgabe »Das Theater des Herrn Diderot« (Berlin: Voß, 1760) ist

seitMai 1879 inNietzsches Besitz verbürgt. Vgl. Guiliano Campioni u.a. (Hg.): Nietzsches per-

sönliche Bibliothek, Berlin/New York 2003, S. 186ff. Es umfasst neben Le fils naturel (1757, Der

natürliche Sohn) und den dazugehörigen drei Unterredungen auch das bürgerliche Schau-

spiel Le père de famille (1758, Der Hausvater), sowie die Abhandlung De la poésie dramatique

(1758, Von der dramatischen Dichtkunst).

88 DieNummern 99 und 100 desMorgenblatt von 1830 beinhalten den Vorabdruck des Paradoxe.

Der vollständige Text liegt in deutscher Übersetzung von Katharina Scheinfuß erst seit 1953

vor. Abgedruckt in: Denis Diderot: Erzählungen und Gespräche, Leipzig 1953.

89 Alle Zitate aus: Morgenblatt für gebildete Stände, Nr. 99, Montag, 26. April 1830. Zu Dide-

rots Konzeption der Schauspielkunst zwischen beobachtender Empfindsamkeit und berech-

netem Spiel vgl. Eberhard Opl: Die Wandlung des Begriffes sensibilité in der Ästhetik Di-

derots. In: Maske und Kothurn. Internationale Beiträge zur Theaterwissenschaft, Heft 3-4,

Wien/Köln 1987, S. 33-53.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 89

Theaters weitestgehend ausblendet, muss er sich so sehr seiner Rolle überlassen,

dass sein Spiel einem nicht mehr bewussten Zustand gleichkommt. Dem guten

Schauspieler hingegen bleibt der Umstand der Bühnensituation immer vor Augen.

Selbst wenn er Diderots Forderungen der ›Vierten Wand‹ erfüllt (d.h. dem Publi-

kum eine unbedingte Illusion bietet), bedient er sich bewusst seines in Übungen

wiederholten und erlernten Handwerks. Die Parallelen zu Nietzsches Überlegun-

gen sind offenkundig. Eindeutig feststellen oder gar beweisen lassen sich solche

Einflüsse freilich nicht. Dennoch mögen diese Hinweise hilfreich sein, einige der

Gedanken und Argumentationsmuster Nietzsches im zeitgenössischen Diskurs zu

verorten.

Die beschriebene Diskrepanz zwischen den beiden Arten des Falsch-Seins

verweist auf eine weitere Unterscheidung, die Nietzsches Schriften bezüglich des

Schauspielers oft nur implizit unterliegt: In bestimmten Fällen sind die Kriterien,

eine Meisterschaft in der Kunst der Falschheit und Verstellung zu erlangen, im

Leben andere als auf der Bühne.

Beginnen wir mit den ›Berufsschauspielern‹, deren Darstellungskunst bereits

in der Geburt der Tragödie einige Überlegungen gewidmet sind. In dem infrage ste-

henden Abschnitt wird die euripideische Tragödie in ihren kulturauflösenden Ten-

denzen thematisiert. Es geht mir an dieser Stelle um eine – notwendig den Ge-

samtkontext des Werkes auf ein Minimum reduzierende – Rekonstruktion der

dort unterschiedenen zwei Arten des Schauspielens: Mit einem Verweis auf den

Ion des Platon ist die erste als eine Identifikation des Schauspielers mit den dar-

gestellten Handlungen und Gefühlen, mithin seine völlige Abstandslosigkeit zum

dramatischen Gegenstand beschrieben. Nietzsche fasst diese Art zusammen zum

»Schauspieler mit dem klopfenden Herzen«.90 Ihm wird nun – und hier befinden

wir uns schon nicht mehr im Ion – die »affectlose Kühle des wahren Schauspie-

lers« entgegengestellt, der »gerade in seiner höchsten Thätigkeit, ganz Schein und

Lust am Scheine« sein soll.91 Während der erste Schauspieler sich um des Effektes

willen seinen Gefühlen überlässt und das Bewusstsein für die künstliche Situation

möglichst unterdrücken muss, trägt die bewusste »Lust am Scheine« den epischen

Schauspieler in seiner Kunst. Im Morgenblatt ist eine Stelle aus dem Paradoxe fol-

gendermaßen übersetzt worden: »Die Hauptsache, die ich beim großen Schauspie-

ler verlange, ist viel Verstand. Er soll nach mir ein kalter ruhiger Beobachter sein«.

Nietzsche könnte also sowohl in der Wortwahl von Diderot inspiriert worden sein

als auch generell im Konzept einer Gegenüberstellung zweier Schauspieltechni-

ken sowie deren Bewertung. Hatte der Franzose doch geschrieben: »zuviel Gefühl

90 Vgl. GT, KSA 1, S. 84. Dies ist, in der Logik der Geburt der Tragödie, gleichwohl etwas anderes

als das rauschhafte Aufgehen im dionysisch erlebten Moment.

91 GT, KSA 1, S. 84. Gemeint sind hier die Schauspieler eines »dramatisirten Epos« sowie der

»epische Rhapsode«.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Masken denken – in Masken denken

macht mittelmäßige Schauspieler; mittelmäßiges Gefühl macht die Mehrzahl der

schlechten Schauspieler, und im gänzlichen Mangel an Gefühl liegt der Keim zum

großen Schauspieler«.92

DieseUnterscheidung zweier grundsätzlich verschiedenerHerangehensweisen

an das Schauspieler-Handwerk trifft sich – bei aller sonstigen Verschiedenheit –

mit den im FallWagner explizierten Spielarten der Verstellung genau an dem Punkt

der Bewusstheit oder Unbewusstheit des Spielens im Akt des Spiels selbst. Auch

der Verweis auf Talma im Fall Wagner, auf den später eingegangen werden soll,

zielt in diese Richtung. Gibt es für den Berufsschauspieler üblicherweise einen Ort

der Bühne einerseits und eine klar davon getrennte Sphäre andererseits, wo Rolle,

Kostümund dazu gehörige Darstellungskünste abgelegt sind, so gelten im Falle der

Schauspielerei im Leben andere Regeln. Vor allem in Hinsicht der besten Wirkung

auf das jeweilige ›Publikum‹ wird dieser Aspekt für Nietzsche bedeutsam. Manch-

mal ist es demnach nötig, dass der ideale Schauspieler im Leben den Umstand,

dass er schauspielt, gänzlich vergisst. Dies verdeutlicht ein bemerkenswertes Notat

von 1887: »Überall, wo die Verstellung stärker wirkt, wenn sie unbewußt ist, wird

sie unbewußt.«93 Nietzsche hat in dieser Nachlass-Stelle vor allem die Frauen im

Blick, macht aber auch für Wagner eine Selbstdarstellungskunst geltend, die sich

selbst nicht transparent ist. Auch wenn die Überlegung in dieser Form nicht ver-

öffentlicht wurde, vermag sie einen guten Hinweis zu geben. Impliziert sie doch,

in Anlehnung an Nietzsches Sprachspiel, eine instinktiv sich ausformende Macht

der Verstellung, deren Gradmesser die Wirkung ist.

Vorhin habe ich darauf hingewiesen, dass Nietzsche am Schauspieler nicht

mehr die moralische Problematik von Verstellung und Lüge interessiert. Es ist aber

offengeblieben, welcher Aspekt stattdessen bedeutsam wird. Nun liegt die These

nahe, dass es sich um die Frage nach dem Effekt handelt, insofern die Schauspie-

lerei von der Seite ihrerWirkung her gedacht wird.Weder an die Frauen noch anWag-

ner richtet Nietzsche den moralischen Vorwurf, andere zu täuschen, wenn er sie

Schauspieler nennt. Indem sie allerdings als Schauspieler statt auf irgendeine (von

Nietzsche ohnehin verabschiedete) ›Wahrheit‹ auf die Wirkung setzen, ergeben

sich verschiedene Probleme. Mit Blick auf alle modernen Musiker macht Nietz-

sche am Beispiel Wagners deutlich, dass die Musik den Schauspieler-Tugenden

unterworfen wird, wenn sie allein auf die effektivste Massenwirkung und damit

auf die Selbstbestärkung des Komponisten oder Musikers abzielt. Sie lebt dann

nicht mehr aus sich selbst heraus und trägt ihren Sinn nicht in sich selbst. Folglich

92 Alle Zitate: Morgenblatt für gebildete Stände, Nr. 99, Montag, 26. April 1830.

93 Nachlass 1887, 8 [1]; KSA 12, S. 325. Die Aufzeichnung wurde von Nietzsche auf einem Blatt

notiert, das der Archivmappe Mp XVII (Bl. 107r) zugeordnet ist. Dessen wissenschaftliche

Transkription wird erst in KGW IX 13 nachzuvollziehen sein. Ich danke Beat Röllin für einen

Vorabblick auf die Materialien, der die hier gegebene Umschrift ermöglichte.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 91

wird sie den ›großen Stil‹ nur deshalb kopieren, weil dieser die entsprechenden

Wirkungen garantiert. Der Begriff des Schauspielers wird somit zu einer mitunter

weit ausgelegten Beschreibungskategorie, mit der sowohl bewusst eingesetzte als

auch unbewusst bleibende Möglichkeiten der Einflussnahme und des Einwirkens

auf andere Menschen assoziiert sind.

DaNietzsche ein Umschlagen von unbewussten in bewusste Vorgänge (und vice

versa) annimmt, ›Bewusstheit‹ bei ihm also viele Grade kennt, wird die Komplexität

des Phänomens nochmals entscheidend potenziert. Dies zeigen nicht zuletzt die

zahlreichen Abschnitte, in denen ein Übergehen vom ›Schein‹ zum ›Sein‹ thema-

tisiert wird. Dabei geschieht eine Transformation von auf bestimmte Wirkungen

abzielender Verstellung, sei sie bewusst oder unbewusst, in eine Natürlichkeit der

Handlungen, die ihren anfangs scheinhaften Charakter abgelegt haben. Verstel-

lung und Wahrheit tauschen einander ab, bis das eine nicht mehr vom anderen zu

unterscheiden ist. Allem voran wird die begriffliche Gegenüberstellung Täuschung

vs. Wahrheit und Schein vs. Sein als eine künstliche und letztlich nicht mehr klar

abzugrenzende Unterscheidung auch sprachlich infrage gestellt. Schon allein die

paradox anmutende Idee von ›unbewußter Verstellung‹ macht diese Problematik

deutlich: Sich zu verstellen ist per se verbunden mit der Intention der Täuschung,

sei sie gravierend oder banal wie bei der Etikette der Höflichkeit, die sich in einem

gewissen Grade immer selbst transparent bleibt. Wenn die Verstellungskunst al-

lerdings so subtil sein muss, dass sie nicht mehr als solche zu erkennen ist – etwa,

weil es überredender wirkt und überhaupt wirkungsvoller ist, wenn ein Anschein

von Authentizität gegeben ist – so muss sie sich auch vor dem Täuscher selbst ver-

bergen. Erst, wenn er glaubt, sich nicht mehr zu verstellen, wenn die Verstellung

also unbewusst geworden ist, erreicht sie ihre höchstmögliche Wirkungsfähigkeit.

Nicht von ungefähr verlagert Nietzsche in FW 361 diese Art der ›unbewußten Ver-

stellung‹ ins Reich der Tiere, indem er die Anpassungsform der Mimikry themati-

siert und per Analogieschluß auf das Tier Mensch appliziert. Infolgedessen wird

auch das Instrumentarium der Begriffe biologisiert. Was der Berufsschauspieler

mit seinem handwerklichen Können und jahrelanger Übung bewusst herstellen

kann – die perfekte Illusion bzw. das als wahr geglaubte Unwahre – muss bei al-

len ›Gelegenheitsschauspielern‹ erst bis ins Unbewusste verinnerlicht werden, um

seine beste, überredenste Wirkung zu entfalten.

Aus diesem Grund, nämlich der fundamentalen Ambiguität und Nicht-

Festgelegtheit der Art, in der Nietzsche mit Begriffen umgeht, ist es verkürzt,

wollte man dem Schauspieler eine durchweg negative Konnotation in seinen Tex-

ten unterstellen.94 Vielmehr ist dem Begriff keine moralisch eindeutige Wertung

implementiert und er ist als neben der Maske zentralem Begriff der Reaktion auf

94 Dementsprechend ist auch die vonWellner vollzogene Beurteilung, »Schauspieler« seien bei

Nietzsche stets negativ, »Maske« hingegen positiv konnotiert, eine vorschnelle Verallgemei-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Masken denken – in Masken denken

Lebensumstände offen gehalten. Ebenso wenig verbleibt die Maske in einer allein

positiven Konzeption, wenngleich diese durchaus häufiger vorkommt.95 Sehr

eindeutig ist hingegen die Kombination des Begriffspaars Wagner – Schauspieler

als eine negativ bewertete angelegt.

Wenn Nietzsche sich dabei scharf gegen die schauspielerische Tendenz wen-

det, so hat er immer das Metier der Kunst und insbesondere die Musik vor Augen.

Hier werden Verstellung, das Vortäuschen eines ›großen Stils‹ und die Inszenie-

rung des Genialen zum unverzeihlichen Vergehen an der Musik. Dies zeigen nicht

zuletzt die den Hauptteil des Fall Wagner abschließenden drei Forderungen, die

sich allesamt auf die Künste beziehen: »D a s s d a s T h e a t e r n i c h t H e r r

ü b e r d i e K ü n s t e w i r d .« verbindet sich engmit der darauffolgenden For-

derung. Denn, »[ d ] a s s d e r S c h a u s p i e l e r n i c h t z u m V e r f ü h -

r e r d e r E c h t e n w i r d«, zeigt die Verlockung auf, die mit der Wirkungs-

mächtigkeit schauspielerischer Fähigkeiten einhergeht: Wer noch ›echt‹ unter Mu-

sikern ist, steht demnach in der Gefahr, dem schnellen Erfolg auf ein Publikum

ausgerichteter Effekte zu erliegen. Besteht doch die Meisterschaft des Schauspie-

lers darin, unbedingt zu sich zu überreden und mit instinktgeleiteter Sicherheit

die Mittel zur bestenWirkung auf ein Massenpublikum zu finden. Die Klimax die-

ses Dreischritts aber bildet die Forderung, »[ d ] a s s d i e M u s i k n i c h t z u

e i n e r K u n s t z u l ü g e n w i r d«, mit der ein Haupteinwand auch gegen

Wagner ausgesprochen ist.

Wie aber können unter der Perspektive einer Philosophie, die die Vorherrschaft

des Seins (des ›Echten‹ als Wahrheit) über den Schein (das ›Unechte‹ als Lüge und

Unwahrheit), aufgehoben hat, derartige Forderungen überhaupt noch artikuliert

werden? Die Antwort ist darin zu suchen, dass die Kategorien des Wahren und

Falschen lediglich für die Bereiche der Philosophie und der Wissenschaft hinter-

fragt und damit delegitimiert worden sind. Gerade ihr Jahrhunderte währender

absoluter und dogmatischer Geltungsanspruch macht sie für Nietzsche verdäch-

tig. Indem nun aber der Kampfplatz des Wahren und Unwahren mit dem Problem

des Schauspielers zusammengeführt wird, kann Nietzsche diese Urteile auf den

Bereich der Musik übertragen. Der französische Schauspieler François-Joseph Tal-

ma soll häufig mit Napoleon verkehrt und ihn im Jahr 1813 nach Deutschland be-

gleitet haben. In der Zuspitzung von Aussagen Talmas auf die provokante Formel

»was als wahr wirken soll, darf nicht wahr sein«, präsentiert Nietzsche hier »die

ganze Psychologie des Schauspielers« und dessen »Moral«.96

nerung. Vgl. das von KlausWellner verfasste Lemma »Maske, Schauspieler« in: Christian Nie-

meyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 220f.

95 V.a. in der Variante der »Maskierung« oder »Maskerade« gibt es inhaltlich auch abwertende

Stellen.

96 WA 8, KSA 6, S. 31. Es ist, wie häufig bei Zitaten oder Referenzen Nietzsches, eine kluge

Destillation umfangreicherer Ausführungen Talmas, oder, wie Sommer schreibt, »eine Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 93

Mit der Feststellung »Wagner’s Musik ist niemals wahr.«97 bekommt Nietzsche

ganz offenkundig denjenigen ›Notstand‹ zu fassen, der für ihn in Richard Wag-

ner exemplarisch zum Ausdruck kommt. Ist der Musiker Wagner ein Schauspieler,

stellt er also die Tugenden eines Schauspielers, auf das Publikum zu wirken, über

die Tugenden eines Musikers, in der Musik den Ausdruck seiner Kultur zu finden.

Anders gesagt: Ist Wagner unwahr, so der Schluss, ist es auch seine Musik.

Musik aber kann nicht wahr oder unwahr sein. Musik ist ein Ablaufen von Tö-

nen und somit erst in ihrem Vollzug Musik. Als dieser Vollzug kann man ihr allen-

falls Wirklichkeit zuschreiben, indem sie sich in der Welt akustisch ereignet. Au-

ßerdem kann sie einen Geschmack treffen oder nicht.Die Kategorien vonWahrheit

und Falschheit auf die Musik zu applizieren, macht vordergründig keinen Sinn.

Und in der Tat scheinen hier die ästhetischen Kategorien, nach denen man ein Ur-

teil über ›gute/geschmackvolle‹ oder ›schlechte/geschmacklose‹ Musik fällen kann,

in die Urteile der Erkenntnistheorie ›wahr‹ und ›unwahr‹ überführt worden zu sein.

Wie vielfach bemerkt worden ist, haben bei Nietzsche diese Urteile nicht mehr als

absolute Größen, sondern nur noch als relationale einen Sinn. Insofern wäre im-

mer zu fragen: wahr in Bezug worauf?

Erst angesichts der Schauspieler-Wagner-Thematik scheint der Wert von Mu-

sik nur negativ bestimmt werden zu können (»Wagner’s Musik ist niemals wahr«).

Sie scheint hier für eine Musik zu stehen, die nicht sich selbst als Musik will – son-

dern das Vehikel einer Wirkungsmaschinerie auf ein Massenpublikum zu sein hat.

Wie wir gesehen haben, gilt Wagner als ein Schauspieler-Musiker, der »gegen sich

falsch« ist. Folglich ist er falsch gegen das Metier, das er ausübt: »Wagner rechnet

nie als Musiker, von irgend einem Musiker-Gewissen aus: er will die Wirkung, er

will Nichts als die Wirkung.«98 Ein Musiker aber, der falsch gegen die Musik ist,

weil er mit ihr vor den Massen glänzen will, kann auch nur ›falsche Musik‹ kom-

ponieren.Wahre Musik scheint dagegen ihre musikalischen Mittel in notwendiger

Entwicklung aus sich selbst heraus zu schaffen – und sich erst in einem zweiten

Schritt an das Publikum zu wenden. Was Nietzsche also missfällt, ist eine Art Kal-

kül, das er bei Wagner bemerkt hat und das sich im Gewollten der musikalischen

Effekte und dem Gekünstelten der allein auf Wirkung bedachten Kompositionen

abbildet. Aus diesem Grund ist es wichtig, das Thema der Wahrheit oder Unwahr-

heit der Musik (Wagners) als einen an das Schauspieler-Problem geknüpften Topos

zu sehen – und zwar insofern der Schauspieler Talma hierbei der Stichwortgeber

knappung und Pointierung« aus Paul Foucher: Les coulisses du passé. Vgl. hierzu Andreas Urs

Sommer: Nietzsche-Kommentar. Der Fall Wagner. Götzen-Dämmerung, Berlin/Boston 2012,

S. 127ff. DieNotizen inNietzschesNachlass zu Talma stammen aus den Jahren 1887 und 1888.

97 WA 8, KSA 6, S. 31.

98 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Masken denken – in Masken denken

ist. Ohne dabei aus dem Schauspieler-Topos eine moralische Verwerflichkeit ab-

zuleiten, nimmt es hier die Position eines ästhetischen Urteils ein. Die vorgenom-

mene Operation ist also eine zweifache: Das ›Wahre‹ ist aus den erkenntnistheo-

retischen und den moralischen Kontexten entnommen. Ebenso ist der ›Schauspie-

ler‹ des engeren Theater-Kontextes und des moralischen Verdikts der Betrügerei

entkleidet. Beide sind demgegenüber in einen bestimmten ästhetischen Kontext

eingeschrieben, den der Musik. Man darf ein analoges Verfahren der Übertragung

vermuten, wenn Nietzsche an anderer Stelle seine Wertschätzung gegenüber der

Musik in den Begriff der Krankheit kleidet – wobei das Gegenstück der Gesund-

heit sofort mit aufscheint. Dessen implizite Voraussetzung resultiert aus dem be-

kannten physiologischen Standpunkt, demgemäß die Leiblichkeit des Menschen

zu einem wichtigen Bezugssystem wird.99 Freilich spielt auch seine Freude an der

wortgewandten Provokation eine Rolle, wenn Nietzsche im Fall Wagner fragt: »Ist

Wagner überhaupt ein Mensch? Ist er nicht eher eine Krankheit? […] e r h a t

d i e M u s i k k r a n k g e m a c h t «.100

Wir haben festgehalten, dass mit dem Schauspieler-Motiv an die Musik ein der

Ästhetik fremder Wertmaßstab herangetragen wird, der des Wahren und Unwah-

ren. Ein zweites Moment wurde bislang nur angedeutet und soll nun argumentativ

expliziert werden.WennNietzscheWagner unter die Schauspieler zählt, so oftmals

unter demHinweis auf den Einfluss, den sie auf ihr zahlreiches Publikum ausüben.

Anders als heute, wo etwa das Kino und Popkonzerte die Massen anlocken und das

Fernsehen rund um die Uhr Unterhaltungsprogramme bietet, waren Theater und

99 In Nietzsche contra Wagner werden dezidiert »physiologische Einwände« gegen die Musik

Wagners geltend gemacht, deren Relevanz damit begründet wird, Ästhetik sei »nichts als ei-

ne angewandte Physiologie« (NW, KSA 6, S. 418). Nietzsche beantwortet sich die Frage, was

ein »ganzer Leib« von der Musik wollen kann, wie folgt: Erleichterung durch kühne Rhyth-

men, Ausruhen von Schwermut, Heiterkeit, Tiefe und Vollkommenheit. Wagners Musik hin-

gegen bringe Atemnot, Heiserkeit, Herzprobleme, Kreislauf- und Magenbeschwerden. Ent-

sprechend lautet das scharfe Urteil: »Aber Wagner macht krank.« (ebd., S. 419). Nietzsche

wendet insgesamt verschiedenste sprachliche Überblendtechniken an, um dieWirkung und

den Wert der Musik Wagners zu beschreiben. Im § 5 des Fall Wagners stellt er uns Wagner

als einen »Gastgeber« vor, der »mit bescheidenem Aufwand eine fürstliche Tafel zu reprä-

sentiren« wisse. Dieser Ausflug ins Kulinarische wird mit überaus übergriffigen Metaphern-

Spielen satirisch ausgekostet. Während der Wagnerianer »mit seinem gläubigen Magen«

dieser »Kost« zuspreche, gilt für alle anderen: »Wagner gibt uns nicht genug zu beissen.«

DasWagnerische Rezitativ gilt immerhin noch als schlechte Suppemit »wenig Fleisch, schon

mehr Knochen und sehr viel Brühe«. Das »Leitmotiv« hingegen könne man »vielleicht als

idealen Zahnstocher« gebrauchen (WA 8, KSA 6, S. 31f.). Für den physiologischen Standpunkt

Nietzsches ist es nur folgerichtig, dass hier der Vorgang des Musikhörens mit dem der Nah-

rungsaufnahme verglichen wird: Wagners Musik macht nun nicht nur krank, sondern lässt

einen dazu noch hungrig. Solche Sprachspiele sind unter die »physiologischen Einwände«

gegen die Musik Wagners zu rechnen, wie sie in Nietzsche contra Wagner artikuliert werden.

100 WA 5, KSA 6, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 95

Oper im 19. Jahrhundert echte Massenmedien. Nietzsche selbst besuchte zahlrei-

che Konzerte, Theater- und Opernaufführungen in den verschiedensten Städten.

Trotzdem oder gerade deshalb wird er nicht müde, die besondere Atmosphäre des

Theaters im Allgemeinen und des Bayreuther Festspielhauses im Besonderen als

eigentlich gefährliches Moment hervorzuheben:

In Bayreuth istman nur alsMasse ehrlich, als Einzelner lügtman, belügtman sich.

[…] In das Theater bringt niemand die feinsten Sinne seiner Kunstmit, amwenigs-

ten der Künstler, der für das Theater arbeitet, – es fehlt die Einsamkeit, alles Voll-

kommene verträgt keine Zeugen … Im Theater wirdman Volk, Heerde,Weib, Pha-

risäer, Stimmvieh, Patronatsherr, Idiot – Wa g n e r i a n e r : da unterliegt auch

noch das persönlichste Gewissen dem nivellirenden Zauber der grossen Zahl, da

regiert der Nachbar, da w i r d man Nachbar…101

Das Phänomen Wagner als Massenhysterie? Bei allen Grobheiten der Argumenta-

tion trifft Nietzsche dort einen neuralgischen Punkt, wo er Bedenken gegenüber

den Möglichkeiten der Einflussnahme auf eine große Anzahl von Menschen äu-

ßert. »Wir kennen die Massen, wir kennen das Theater.«, sagt die Textfigur, der

»E r f o l g Wagner’s«, und fügt hinzu, was die Massen bewege, sei allein »das Gro-

ße, das Erhabne, das Gigantische«, kurz, das unbedingt »Überwältigende«.102 Zur

Charakterisierung des musikalischen Stils Wagners dienen darüber hinaus Worte,

die ihm eine »hypnotische« und »die Nerven reizende« Wirkung bescheinigen. Zu-

sätzlich entwickelt Nietzsche den Topos des Umwerfens: »Er ist ein Meister hyp-

notischer Griffe, er wirft die Stärksten noch wie Stiere um.«103 Der unbedingte

Wille Wagners, sich ein Massenpublikum zu unterwerfen, bringe so eine Musik

hervor, die den Einzelnen als Teil einer Masse und nicht als Einzelnen behandelt.

Deshalb ist Wagner auch das »u n h ö f l i c h s t e Genie der Welt […] er sagt ein

Ding so oft, bis man verzweifelt, – bis man’s glaubt«.104 Der große Stil als Atti-

tüde und Nachahmung, nicht als natürlich gewachsenes Musikelement; die Mit-

tel dazu aus dem Trickrepertoire der Hypnotiseure; beides eingesetzt zum Zweck

101 NW, Wo ich Einwände mache, KSA 6, S. 420. Die zitierten Worte sind selbst Teil einer mar-

kierten wörtlichen Rede an einen Wagnerianer. Vgl. auch FW 368.

102 WA 6, KSA 6, S. 24. Auch Imasaki analysiert diesen Zusammenhang, allerdings mit fragwür-

dig biographistischem Ansatz: »Der Grund, warum sich der Freigeist Nietzsche von […] dem

SchauspielerWagner distanzierenmusste, liegt darin, dass beide derMaske bedürfen« (Taka-

hide Imasaki: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der Philosophie Friedrich

Nietzsches. In: Jutta Georg; Renate Reschke (Hg.): Nietzsche undWagner. Perspektiven ihrer

Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016, S. 38-45, hier S. 42).

103 WA 5, KSA 6, S. 23. Vgl. hierzu auch WA 6, KSA 6, S. 24; WA 8, KSA 6, S. 29 und WA 9, KSA 6,

S. 32.

104 WA 1, KSA 6, S. 14.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Masken denken – in Masken denken

der bedingungslosen Vereinnahmung des Publikums – das sind hier die Hauptkri-

tikpunkte. Insofern Wagner sogar im Sperrdruck »d i e H e r a u f k u n f t d e s

S c h a u s p i e l e r s i n d e r M u s i k« bedeutet, ist es um die Unbefangenheit

und »Rechtschaffenheit« der Musiker geschehen: »Der grosse Erfolg, der Massen-

Erfolg ist nicht mehr auf der Seite der Echten, – man muss Schauspieler sein,

ihn zu haben!«105 Das klingt zunächst paradox: Einerseits wurde Wagner gerade

für seine höchst effektive Massenwirkung kritisiert, andererseits soll es »Massen-

Erfolge« auf der »Seite der Echten« gegeben haben (man denke etwa an Händel

und Rossini, an Bizet und Beethoven). Bei genauerem Hinsehen aber wird deut-

lich, dass Nietzsche hier tatsächlich auf einer feinen, aber schwerwiegenden Un-

terscheidung besteht: Ob die Musikschaffenden für die Musik und um der Musik

willen, oder für ihr Publikum, für die Massen komponieren. Massenerfolge schei-

nen beiden möglich. Allerdings ahnt Nietzsche, »dass in Niedergangs-Culturen,

dass überall, wo den Massen die Entscheidung in die Hände fällt, die Echtheit

überflüssig, nachtheilig, zurücksetzend wird. Nur der Schauspieler weckt noch die

g r o s s e Begeisterung.«106

Wenn es eine Eigenart des Schauspielers ist, die Massen zu bewegen und auf

sie zu wirken, dann verdient das,womit auf sie gewirkt wird, höchste Aufmerksam-

keit. Neben der soeben besprochenen musikalischen Komponente gerät nun auch

die Frage in den Fokus,welcher Botschaft das Publikum ausgesetzt ist,wenn es sich

in einen mehrstündigen Opernabend begibt. Bekanntermaßen war es schließlich

der Parsifal, dessen christliche Motive bedienender Plot den entscheidenden ›Trop-

fen‹ im überlaufenden ›Fass‹ der Unmut Nietzsches gegen Wagner bedeutete. Im

Fall Wagner sind die inhaltlichen Bedenken auf das Moment der Erlösung zuge-

spitzt. Der Paragraph 3 etwa häuft in überzeichneter, satirischer Absicht Beispiele

über die jeweiligen Erlösungstendenzen aus allen zehn von Wagner zur Auffüh-

rung bestimmten Opern auf, um zu unterstreichen: »Wagner hat über nichts so

tief wie über die Erlösung nachgedacht: seine Oper ist eine Oper der Erlösung.«107

Neben den musikalischen Ausdrucksmitteln steht also gleichermaßen die in der

105 WA 11, KSA 6, S. 37. Schon in der Fröhlichen Wissenschaft ist dieser Zusammenhang zwi-

schen Massenwirkung und Schauspielerei als rhetorisches Fragen thematisiert: »U m d i e

M e n g e z u b e w e g e n . –Muss nichtDer,welcher dieMengebewegenwill, der Schau-

spieler seiner selbst sein?Muss er nicht sich selber erst ins Grotesk-Deutliche übersetzen und

seine ganze Person und Sache in dieser Vergröberung und Vereinfachung v o r t r a g e n ?«

(FW 236, KSA 3, S. 513).

106 Ebd. S. 37f. Es ist erstaunlich, wie treffend Nietzsches Diagnose an diesem Punkt für die spä-

teren Demokratien geworden ist, die ja noch nicht einmal politisch greifbar waren. Um 1900

hatte die ›Masse‹ noch gar nichts zu entscheiden. Schaut man aber auf viele der relevanten

politischen und kulturellen Prozesse, fällt eine bedenkliche Pflicht zum Selbstdarstellertum

auf.

107 WA 3, KSA 6, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 97

Oper erzählte Geschichte unter dem Verdacht, Sprachrohr der modernen décadence

zu sein. Diese sei vor allem von einer »Instinkt-Doppelzüngigkeit« gekennzeich-

net, der auch Wagners Opern unterliegen: »Nach der Herren-Moral, der vorneh-

men Moral hinschielen (– die isländische Sage ist beinahe deren wichtigste Ur-

kunde –) und dabei die Gegenlehre, die vom ›Evangelium der Niedrigsten‹, vom

B e d ü r f n i s s der Erlösung, im Munde führen! …«108 An diesem Punkt wird

besonders ersichtlich, wie sehr die Vorstellungen des Komponisten und des Philo-

sophen über denWert und Nutzen vonMusik divergieren, bzw. wie sehr Nietzsche

sie als solche stilisiert.109 In den beiden Wagner-Texten etwa sind Hinweise zu fin-

den, nach denen der musikalische MaßstabWorte wie »leicht, biegsam«, aber auch

»böse, raffinirt, fatalistisch« anlegt und zugleich Heiterkeit, Tiefe und Zärtlich-

keit mit »Niedertracht« verbunden sind.110 Wenn dagegen, wie oben ausgeführt,

Wagner mit Wucht und Brutalität sein Publikum zu hypnotisieren bemüht ist und

noch dazu ›asketische‹ Werte der Weltentsagung, der christlichen Keuschheit und

der Notwendigkeit, irgendworin Erlösung zu finden in Musik übersetzt, ist das

nach Nietzsches Einschätzung eine geradezu gefährliche Kombination. In der Ge-

nealogie der Moral gilt als eigentlicher Gegensatz zum asketischen Ideal die Kunst,

weil in ihr Lüge und Täuschung dem unbedingten Streben nach Wahrheit entge-

genstünden. Dementsprechend heißt es dort mit einem Seitenblick auf Wagner:

»Eine Künstler-Dienstbarkeit im Dienste des asketischen Ideals ist deshalb die ei-

gentlichste Künstler-C o r r u p t i o n«.111 Dass der ›Schauspieler‹ Wagner mit den

Mitteln der Musik solche décadence-Ideale verherrlicht habe, macht ihn für Nietz-

sche so problematisch.

Am Ende dieses Kapitels sei noch einmal an die Zuspitzung ›Händel‹ und ›Ros-

sini‹ erinnert, mit der ein weiterer Bezug zur Musik der Moderne gegeben ist. Den

beiden so verschiedenen Musikern wurde am Ende der Zweiten Nachschrift zum Fall

Wagner eine den ›großen Stil‹ im ganzen noch rechtfertigende Physis zugestan-

den, derer die modernen Musiker, allen voran Wagner und Brahms, entbehrten.

Der Abschnitt endet ganz unvermittelt im Zeichen einer in Nietzsches Texten an

108 WA Epilog, KSA 6, S. 51.

109 In seinem Aufsatz unterstreicht Roger Scruton diese Differenzen. Auch wenn für Nietzsches

Position vereinfachend die »life affirming virtues« veranschlagt werden, sind die Ausführun-

gen zu Wagner erhellend: »For Wagner, in contrast, the aesthetic justification of the world

involves foregrounding our capacity for renunciation. Art is not a vindication of life but a

redemption from it« (Roger Scruton: Nietzsche on Wagner. In: Daniel Came (Hg.): Nietzsche

on art and life, Oxford 2014, S. 242). Nietzsches Stellung zur Musik ist freilich ambivalenter

und facettenreicher, als es Scruton vermitteln und es hier ausgeführt werden kann. Vgl. et-

wa zu Nietzsches Musikverständnis Manos Perrakis: Nietzsches Musikästhetik der Affekte,

Freiburg/München 2011.

110 Vgl. WA 1, KSA 6, S. 13. und NW Intermezzo, KSA 6, S. 420.

111 GM III, 25, KSA 5, S. 403.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Masken denken – in Masken denken

verschiedenen Stellen wiederkehrenden Denkfigur der Verheißung. Nachdem al-

so an der Musik das Krankheitsbild der Moderne diagnostiziert wurde und noch

bevor im Epilog Nietzsche seinen »Begriff des M o d e r n e n« explizieren wird,

steht an dieser Stelle des Textaufbaus ein Hoffnungsmoment. Insgesamt könne

nichts »die Musik i n der Hauptsache v o n der Hauptsache kuriren, von der Fa-

talität, Ausdruck des physiologischen Widerspruchs zu sein«.112 Die Mehrheit der

modernen Musik sei also auf diese Weise regelrecht verdorben, jedoch ist einer

zukünftigen Möglichkeit argumentativ Raum gegeben: Schließlich wären Ausnah-

mefälle denkbar, die die in der Moderne abhanden gekommenen physiologischen

Voraussetzungen gewissermaßen als Atavismus in sich bergen: »An sich ist die

Möglichkeit nicht ausgeschlossen, dass es noch R e s t e stärkerer Geschlechter,

typisch unzeitgemässer Menschen irgendwo in Europa giebt: von da aus wäre ei-

ne v e r s p ä t e t e Schönheit und Vollkommenheit auch für die Musik noch zu

erhoffen.«113

2.2.3. Das Schauspieler-Problem der Demokratie und der Moderne

Es ist bemerkenswert, dass Nietzsche sehr selten vom Schauspieler als eigentli-

chemTheaterschauspieler handelt. Vielmehr verwendet er ihn als einen Begriff mit

verschiedenem Konnotationspotential, indem mal dieser, mal ein anderer Aspekt

betont wird. Auch außerhalb der Textemit Bezug zu RichardWagner sehenwir uns

unvermittelt mit Bedeutungsebenen konfrontiert, die den Schauspieler nicht auf

der Theaterbühne, sondern in der Gesellschaft verorten. Durch die angenomme-

nen Verfahren Abscheidung, Übertragung und Verallgemeinerung soll beschrieben

werden, wie ein solcher Begriff des Schauspielers im Textkorpus funktioniert. An

manchen Stellen hat Nietzsche diese besondere Funktionalität sogar direkt aus-

gewiesen, etwa indem der Schauspieler von einer einfachen Bezeichnung zu ei-

nem »Problem« avanciert (FW 361), indem Anführungszeichen das Wort »›Schau-

spieler‹« verdächtig erscheinen lassen (FW 356) oder indem dezidiert auf »wirkli-

che Schauspieler« hingewiesen wird (FW 356). Alle drei Momente irritieren gezielt

das gebräuchliche Alltagsverständnis dieses Wortes und dienen dazu, zeitgleich

verschiedene semantische Spielräume aufzurufen: Das erste Moment zeigt in der

ungewohnten Profilierung die Möglichkeit einer umgreifenden Sinn-Erweiterung

an. Die ›Gänsefüßchen‹ können als ein von Nietzsche häufig eingesetztes Mittel

zur Markierung von Sinnverschiebungen gelten.114 Das dritte Moment hat den Ef-

112 WA Zweite Nachschrift, KSA 6, S. 48.

113 Ebd. S. 49.

114 Vgl. hierzu die Ausführungen in Werner Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie.

Kontextuelle Lektüre des V. Buchs der »FröhlichenWissenschaft«, Berlin/Boston 2012, S. 291-

294. Nach Stegmaier zeigen Nietzsche Gänsefüßchen »vornehmlich Sinnverschiebungen

an«, indem ihnen die Funktion zukommt, »gewöhnlicheAusdrücke ungewöhnlich zu verwen-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 99

fekt, hinter anderen Schauspieler-Bezeichnungen eine uneigentliche Bedeutung

und solche Sinnebenen zu vermuten, die nicht den Kunst-Schauspieler meinen.

In exemplarischer Weise sollen die beiden folgenden Kapitel diese Ebenen the-

matisieren. Sie widmen sich zwei Abschnitten aus der Fröhlichen Wissenschaft, die

von zentraler Bedeutung für Nietzsches Positionierungen zum Schauspielerpro-

blem jenseits Wagners sind und diesen einen jeweils eigenen Schwerpunkt geben.

Während FW 361 den Schauspieler aus einer anthropologischen Perspektive her-

aus problematisiert, bevor seine Genealogie entworfen wird, verbindet ihn FW 356

mit der politischen Staatsordnung der Demokratie, wobei gleichermaßen die Dia-

lektik von beruflicher Rolle und Charakter, wie die Befähigung der Menschen zur

Vergemeinschaftung einfließen.

»Vom Probleme des Schauspielers« – FW 361

Nietzsche entwickelt in FW 361 einen Gedankengang, worin der Schauspieler als

Problem benannt wird und als ein solches sich erstmals philosophischer Beschäf-

tigung verdient macht. Die innere Dramaturgie des Aphorismus ist mehrstufig. In

einem ersten Schritt wird der Typus ›Schauspieler‹ entwickelt und auf die Künstler

bezogen – um in einem zweiten Schritt wieder von ihnen abzusehen und eine ge-

raffte, spekulative Entstehungsgeschichte des Schauspielers anzubieten.Die wenig

später als »Vorgeschichte des Künstlers« ausgewiesene Genealogie kann als zentra-

les Motiv des Aphorismus gelten. Den Abschluss bildet eine Reihe von Beispielen,

die den Einfluss des schauspielerischen Instinkts auf Berufsbereiche und soziale

Gruppen nachzeichnen.

Der Schauspieler als Problem interessiert jedoch nicht vorrangig als eine spe-

zifische Form der darstellenden Künste. Vielmehr wird er typisiert und nimmt,

auf diese Weise verallgemeinert, nunmehr den herausragenden Stellenwert eines

Bezugspunktes für alle anderen Künste ein:

V o m P r o b l e m e d e s S c h a u s p i e l e r s . – Das Problem des Schau-

spielers hat mich am längsten beunruhigt; ich war im Ungewissen darüber (und

bin es mitunter jetzt noch), ob man nicht erst von da aus dem gefährlichen Be-

griff »Künstler« – einem mit unverzeihlicher Gutmüthigkeit bisher behandelten

Begriff – beikommen wird.115

den und dadurch ihren Sinn zu erweitern oder zu verschieben. Statt eine neue, fremde Spra-

che zu schaffen, spricht er die bekannte befremdlich neu undweistmit Gänsefüßchen eigens

darauf hin. Ist sein neuer Sprachgebrauch dann eingeführt, lässt er die Gänsefüßchenwieder

weg; ansonsten würden sie rasch inflationieren.« (ebd. S. 292).

115 Da viele einzelne Zitate aus FW 361 folgen werden, sind in diesem Kapitel entsprechende

Verweise nicht gesondert aufgeführt. Der Aphorismus findet sich in: FW 361, KSA 3, S. 608-

609. Andere Zitate aus Nietzsche sind wie üblich nachgewiesen. Vgl. zum Schauspieler als

»Problem« auch: Nachlass 1885-1886, 2 [34], KSA 12, S. 80f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Masken denken – in Masken denken

Was aber ist so Beunruhigendes am Schauspieler? Die Wortwahl weist darauf hin,

dass den vermeintlich harmlosen Begriffen entschieden eine neue Dimension an-

erzählt (zugesprochen) werden soll: Wie der Schauspieler zum ›Problem‹, so wird

der Künstler zu einem »gefährlichen Begriff« gemacht, der noch dazu, bis dato eine

nachlässige »Gutmüthigkeit« erfahren habe. Eine Gefahr wurde unterschätzt und

wird nun ihrem Wert nach neu taxiert. Die auf diese Weise geschürte Erwartung,

der vorliegende Text werde anders vorgehen, indem er den angezeigten Begriffen

und Problemen mehr Misstrauen entgegenbringe, wird einerseits durch den Ver-

such einer genealogischen Herleitung des Schauspielers, andererseits durch kon-

krete Beispielgebung eingelöst.

Widmen wir uns zunächst noch einmal dem »Begriff ›Künstler‹«. Nietzsche

scheint es gerade darauf anzukommen, hier nicht kunstästhetische Vorstellungen

der Akteure in den Künsten, sondern eine sprachlich-begriffliche Dimension zu

betonen. Vorhin wurde festgestellt, dass Brahms und Wagner als Begriffe und nicht

als Künstlernamen funktional werden. Damit geht ein Hervorheben bestimmter

Momente zuungunsten anderer einher. Erst dieses Typologisieren bietet die Mög-

lichkeit, unter einen ›Begriff‹ mehrere Elemente zu subsumieren, wodurch das

Persönliche, Einzige und Besondere eine Funktion der Verallgemeinerung erfül-

len kann. Es ist nun offenbar gleichzeitig besonders und allgemein. Nun ist das

Wort ›Künstler‹ (gleiches gilt für ›Kunst‹) auf eine viel gebräuchlichere Weise ein

Begriff. Brahms musste erst durch die entwickelten Operationen von einem Na-

men zu einem Begriff gemacht werden. In ähnlicher Weise scheint Nietzsche den

Begriff des Künstlers auf einen bestimmten Punkt hin auslegen zu wollen. Deshalb

gibt er keine Begriffsdefinition, sondern nähert sich ihm durch die Annahme eines

aller Kunst zugrundeliegenden Fundaments, des »schauspielerischen Instinkts«.

Dessen Typologie wird in FW 361 wie folgt gegeben:

Die Falschheit mit gutem Gewissen; die Lust an der Verstellung als Macht heraus-

brechend, den sogenannten »Charakter« bei Seite schiebend, überfluthend, mit-

unter auslöschend; das innere Verlangen in eine Rolle undMaske, in einen Schein

hinein; ein Ueberschuss von Anpassungs-Fähigkeiten aller Art, welche sich nicht

mehr im Dienste des nächsten engsten Nutzens zu befriedigen wissen: Alles das

ist vielleicht nicht nur der Schauspieler an sich?…

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 101

Wir sehen nun, welche Kontur das ›Problem des Schauspielers‹ gewinnt:116 Das

alles Handeln rechtfertigende »gute[] Gewissen« und die Handlungen motivieren-

de »Lust« stehen auf der Seite von »Falschheit« und »Verstellung«. Insofern aber

der in der (christlich-europäischen) Moral sonst übliche Maßstab das Wahrsein

ist, bedeutet der Schauspieler geradezu dessen Umkehrung. Nietzsche fügt das

Schauspielerproblem somit in eine klar benannte, ethische Dimension ein und es

gewinnt dadurch an Brisanz, dass dort kein schlechtes Gewissen zu finden ist, wo

der geltenden Moral gemäß eins vorhanden sein sollte und jede »Falschheit« zu

sanktionieren wäre. Durch die angenommene »Macht« der Verstellungslust wird

ein festes Selbstbild unterlaufen und die Vorstellung des Individuums als unteilba-

rer Charakter geradezu vernichtet. Dieser ist schon hier nur noch ein »sogenann-

ter« und zusätzlich durch Anführungszeichen infrage gestellt.Was an dessen Stelle

tritt, sind die Formen des Scheins, »Rolle und Maske«.

Im folgenden Abschnitt präsentiert Nietzsche hypothetisch die Position eines

Biologen, der die species Mensch untersucht. Davon zeugt schon allein das Voka-

bular: Nicht nur wird schauspielerisches Tun unter die Instinkte gestellt, auch die

mit der tierischen »mimicry« assoziierten »Anpassungs-Fähigkeiten« dienen der

Bewältigung verschiedenster Lebensumstände. Wird nun einerseits eine Parallele

zwischen solchen adaptiven Fähigkeiten und den gestalterischen Fähigkeiten des

116 AuchStegmaier beschäftigt in seinerAnalyse desV. Buchs der FröhlichenWissenschaft die »Un-

entrinnbarkeit der Schauspielerei«. Er argumentiert: »Umso mehr beunruhigte Nietzsche,

dass er sich selbst nicht aus der Schauspielerei ausschließen konnte, sich selbst vielleicht

sogar am wenigsten.« So sei das Schauspieler-Problem »für ihn selbst zu einem existenziel-

len Paradox [geworden]: er, der am wenigsten Schauspieler sein wollte, musste am meisten

Schauspieler sein.« (Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Lektüre

des V. Buchs der »FröhlichenWissenschaft«, Berlin/Boston 2012, S. 321). EsmagZeugnisse da-

von geben, die derartige Schlussfolgerungen nahelegen, jedoch längst nicht eindeutig und

verallgemeinerbar sind, etwa den bekannten Briefentwurf an seine Schwester, worin Nietz-

sche bekennt: »Wenn ich nicht ein gut Stück von einemSchauspielerwäre, so hielte ich’s nicht

eine Stunde aus, zu leben.« (Nizza, Mitte März 1885; KSB III 3, Nr. 583, S. 25). Weder lässt sich

auch beim späten Nietzsche eine klare »Abwehr des Schauspielertums« (Stegmaier, a.a.O.

S. 328) erkennen, noch ist das schon das ganze ›Problem‹ am Schauspieler. Die ›Beunruhi-

gung‹ darüber, wie sie in FW 361 benannt ist, bleibt dort zunächst explizit auf jede Art Künst-

ler bezogen undwird nur dort, v.a.mit Bezug aufWagner problematisch und verdächtig, weil

er als Schauspieler die Massenwirkung sucht und dadurch die Musik verrät. Stegmaier führt

zudem die »Kunst seiner Schriftstellerei« an, die Nietzsche zu einem »Schauspieler par ex-

cellence« mache, indem die Sinne zu »abstraktenWahrheiten« zu »verführen« wären (ebd.).

DassNietzsche gerade diese Seite seiner philosophischen Kunst, nach den Lesern seine stilis-

tischen ›Angelhaken‹ auszuwerfen, gar nicht so sehr als Problem, sondern vielmehr als Anreiz

erachtet haben mag, davon zeugen u.a. die an Lou Salomé gerichteten Empfehlungen »Zur

Lehre vom Stil« (vgl. Kapitel 5). Demgegenüber wäre viel gewonnen, für Nietzsches Belange

verschiedene Arten des problematischen wie unproblematischen Schauspielens gelten zu

lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Masken denken – in Masken denken

Schauspielers gezogen, bestimmtNietzsche andererseits den Entstehungsmoment

der Schauspielerei als Kunstform dort, wo diese Fähigkeiten der Verstellung nicht

mehr nur lebensnotwendig sind. Es ist der »Überschuss«, der den Schauspieler

macht. Anschließend an die oben zitierte Stelle heißt es:

Ein solcher Instinkt wird sich am leichtesten bei Familien des niederen Volkes aus-

gebildet haben, die unter wechselndemDruck und Zwang, in tiefer Abhängigkeit

ihr Lebendurchsetzenmussten,welche sich geschmeidig nach ihrerDecke zu stre-

cken, auf neueUmstände immer neu einzurichten, immerwieder anders zu geben

und zu stellen hatten, befähigt allmählich, den Mantel nach j e d e m Winde zu

hängen und dadurch fast zum Mantel werdend, als Meister jener einverleibten

und eingefleischten Kunst des ewigen Verstecken-Spielens, das man bei Thieren

mimicry nennt: bis zum Schluss dieses ganze von Geschlecht zu Geschlecht auf-

gespeicherte Vermögen herrisch, unvernünftig, unbändig wird, als Instinkt andre

Instinkte kommandiren lernt und den Schauspieler, den »Künstler« erzeugt […].

Dieser Abschnitt von FW 361 umfasst die genealogische Herleitung des Schauspie-

lers, von der vorhin die Rede war. Lebensumstände der Abhängigkeit bilden das

Fundament dieser Herkunftsgeschichte und folgerichtig ist sie im gesellschaftlich-

prekären Bereich des »niederen Volkes« angesiedelt. Anlässlich solcher spekulativer

Genealogien spezifiziert Nietzsche weder eine historische Zeit noch eine Kultur,

noch wird die eine Methode vor einer anderen gerechtfertigt. Es liegt daher na-

he, sie eher als wissenschaftliche Hypothesen denn als fundierte Beweisführungen

zu lesen. Zugleich ist damit die Möglichkeit eröffnet, das Beschreibungsrepertoire

auch für später sich ereignende (selbst für gegenwärtige) Prozesse fruchtbar zu

machen. In der vorliegenden Genealogie ist es offenbar das Ziel, die Bedingungen

und Umstände zu benennen, die ein Entstehen solcher kompromissloser Fertigkei-

ten der Verstellung plausibel machen. Nietzsche sieht sie dort, wo Menschen re-

gelrecht dazu gezwungen sind, immer wieder und immer anders sich anzupassen,

ihre Lebensführung zu verändern oder auch nur den ihre Abhängigkeit Begrün-

denden gegenüber eine schützende Verstellungskunst zu kultivieren. Dazu mag es

gehören, seine Gedanken nicht auszusprechen, Unwillen zu verbergen, nicht seine

Position durchsetzen zu wollen, die eigenen Bedürfnisse nicht geltend zu machen

und überhaupt aufzuhören, sie zu spüren.Die eigene Persönlichkeitmüsste zu die-

sem Zweck nahezu verschwinden, mindestens aber versteckt oder gedämpft und

mit dem Fremdbild in Übereinstimmung gebracht werden. Kurz: Ein solcher Ab-

hängiger wird tun, was man von ihm erwartet, vor allem aber wird er ›so sein‹,

bzw. so zu scheinen wissen, wie man es von ihm erwartet. Er wird, mit einem

Ausdruck Nietzsches, »den Mantel nach j e d e m Winde zu hängen« gelernt ha-

ben. Die anschließenden Worte deuten an, dass an diesem Punkt Schein und Sein

zu verschwimmen beginnen: Mitunter verwechsele man sich mit dem, den darzu-

stellen man genötigt ist, »dabei fast zum Mantel werdend«. Zugleich ist im Text

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 103

der Umkehrschluss nahegelegt, wenn auch nicht ausgesprochen, dass ohne diesen

»wechselnden Druck und Zwang« ein solch hohes Maß an Anpassungsbereitschaft

wohl ausgeblieben wäre. In diesem Sinne ist an den Abhängigkeitsverhältnissen

eine Seite hervorgehoben, die produktiv wird und in der Folge besondere Verhal-

tensweisen etwa der Selbstbeherrschung hervorbringt.

Außerdem stellt Nietzsche als gleichermaßen biologisches wie anthropologi-

sches Argument eine Verbindung zu naturwissenschaftlichen Untersuchungen der

tierischen Verhaltensmuster und Anpassungsmechanismen her.117 Die dabei im-

plizit gezogenen Parallelen zwischen Tier und Mensch betreffen die Situation der

Gefährdung einerseits und die Methoden der Anpassung andererseits. Die Theorie

der Mimikry geht davon aus, dass sich evolutionsbedingt solche Tiere durchset-

zen konnten, die bestimmte Schutzmechanismen entwickelt haben. Auf dieseWei-

se sind z.B. die unbewehrten Schwebefliegen mit einer gelb-schwarz-gestreiften

Farbgebung getarnt, die das Aussehen der gefährlicheren Wespe imitiert. Zweck

dieser Anähnlichung soll der bessere Schutz vor Fressfeinden sein, die die wehr-

haften Insekten eher meiden würden. Während für bestimmte Tierarten die Ge-

fahr droht, anderer Tiere Nahrungsbedürfnis zum Opfer zu fallen, stellt Nietz-

sche für den Menschen an diese Stelle das Abhängigkeitsverhältnis von anderen

Menschen. Es sind solche Umstände, in denen das eigene Leben dem Gutdünken

eines anderen ausgeliefert ist, sei es in Bezug auf Lebensqualität oder die bloße

Lebensdauer. Den Tarnmechanismus der Mimikry nimmt Nietzsche zum Anlass,

die eigentliche Übertragungsleistung seiner Hypothese auszuspielen: Aus einer na-

turwissenschaftlichen Annahme wird eine anthropologische, die als bedeutenden

Einflussfaktor auf Verhaltensweisen und auf die Herausbildung bestimmter Fä-

higkeiten der Menschen deren Lebensbedingungen veranschlagt. Während Tiere

sich tarnen oder in Bewegungslosigkeit verharren, um von potentiellen Feinden

nicht wahrgenommen zu werden, entwickeln Menschen unter Druckbedingungen

ein ganzes Spektrum an Handlungsoptionen. Gleichzeitig entwickeln sie ein in-

stinktives Gespür dafür, welche Handlungsoptionen ihnen ein für allemal verwehrt

sind, wollen sie sich nicht in Gefahr bringen. Die erlaubten Handlungen sind dem-

nach darauf ausgerichtet, bedrohliche Situationen zu entschärfen oder zu vermei-

den. Ferner darauf, nicht unter die Kategorie eines ›Opfers‹ zu fallen, indem et-

wa der Abhängige gehorcht, statt sich zu widersetzen. Es sind Möglichkeiten des

Ausdrucks und der Kommunikation, Spielarten der Selbstbeherrschung, kurz, der

Verstellung und des »schauspielerischen Instinkts«. Indem Nietzsche von solchen

Anpassungsfähigkeiten als von einer »einverleibten und eingefleischten Kunst des

ewigen Verstecken-Spielens« spricht, »das man bei Thieren mimicry nennt«, ist

117 Der ungenannt bleibende Bezugspunkt ist hier vermutlich das Buch von Karl Semper: Die

natürlichen Existenzbedingungen der Thiere, Leipzig 1880.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Masken denken – in Masken denken

einmal mehr die Bedeutung der leiblichen Verfasstheit des Menschen hervorge-

hoben und gleichzeitig aufs Engste mit der Ebene des Animalischen verbunden.

Ein Instinkt wird das Schauspielerische auch deshalb genannt, weil Nietzsche es

an diesem Punkt der Genealogie als »einverleibte« Verstellungskunst in den nicht-

reflexiven, spontanen, vorsprachlichen Bereichen ansiedelt. Erst wenn dieser »als

Instinkt andre Instinkte kommandiren lernt«, tritt das schauspielerische Vermö-

gen ins Bewusstsein, wird willkürlich beherrschbar und verfeinert sich zur büh-

nenreifen Schauspielkunst. Deren Techniken der Verstellung sind nun nicht mehr

situativ gebunden, sondern darauf ausgelegt, ein ganzes Publikum zu überzeugen

und seine Aufmerksamkeit zu bannen. Den Grund für diese Entwicklung verla-

gert Nietzsche in einen Prozess der Ansammlung all jener Anpassungsfähigkeiten,

die sich im Gefolge des »schauspielerischen Instinkts« herausgebildet haben: Ir-

gendwann produziere die Akkumulation einen Überschuss, von dem aus »dieses

ganze von Geschlecht zu Geschlecht aufgespeicherte Vermögen herrisch, unver-

nünftig, unbändig wird […] und den Schauspieler, den ›Künstler‹ erzeugt«. Unver-

nünftig zu sein, bedeutet in weiterhin bestehenden Abhängigkeitsverhältnissen,

jene Vermögen zu verausgaben statt sie für das Reagieren auf mögliche Gefahren

aufzusparen. Es ist also eine Art Energieverschwendung, die zunächst Schauspie-

lertypen wie »den Possenreisser, Lügenerzähler, Hanswurst, Narren, Clown« und

auch literarische Figuren, wie »den classischen Bedienten, den Gil Blas« entstehen

lasse. Bemerkenswerterweise nennt Nietzsche zuallererst solche Schauspieler und

Artisten der Marktbühnen, des Jahrmarkts, also das sogenannte ›fahrende Volk‹,

statt sich auf Akteure der stehenden, städtischenTheaterbühnen zu beziehen. Den

vorläufigen Endpunkt der hypothetischen Genealogie markiert die Annahme, der-

zufolge man gerade »in solchen Typen […] die Vorgeschichte des Künstlers und oft

genug sogar des ›Genies‹« zu sehen habe.

An vielen Stellen wird somit ersichtlich, dass Nietzsche das ›Problem des

Schauspielers‹ nicht als ein kunsthistorisches angeht, sondern es in diesem Apho-

rismus in ethischer, handlungstheoretischer, sozio-genealogischer und biologisch-

anthropologischer Hinsicht entwickelt. Der Begriff des Künstlers indes erscheint

durch den Einfluss des »schauspielerischen Instinkts« auf eine weitreichende

Weise geradezu infiziert. Alle Merkmale der dargelegten Schauspieler-Typologie,

allen voran das gute Gewissen zu »Falschheit« und »Verstellung«, gelten nun als

Charakteristika auch für andere Künstler.118 Antworten auf naheliegende Fragen,

inwiefern und wie sie die Künstler beeinflussen, bleibt der Aphorismus schuldig.

Damit ist allerdings nicht gesagt, dass Nietzsche nicht in anderen Abschnit-

ten Hinweise darauf gegeben hätte. Im Gegenteil sind zahlreiche weiterführende

118 Auch in FW 99 heißt es unter Einbeziehung Wagners als Prototyp des Künstlers, »dass die

lieben Künstler sammt und sonders ein wenig Schauspieler sind und sein müssen.« (FW 99,

KSA 3, S. 456).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 105

Überlegungen durchaus auffindbar. Als wahrhaft ›beunruhigendes‹ Problemmüss-

te die Schauspieler-Problematik in beinahe jeden Künstlerdiskurs einbrechen, den

Nietzsche unternimmt. Stellvertretend für die Musiker hat er am Beispiel Wagners

eine Darstellung der Verbindung Schauspieler-Künstler vorgelegt und oben wurde

der Versuch unternommen, diesen Aspekten nachzugehen. Für andere Arten von

Künstlern sollen im nächsten Kapitel entsprechende Ausführungen folgen.

Abschließend ließe sich mit Rückblick auf die methodischen Angaben formu-

lieren, dass in FW 361 der eingangs problematisierte Begriff des Künstlers mit dem

Motiv des Schauspielerischen konstelliert wird und konsequent in dieser Zusam-

menstellung verbleibt. Der Schauspieler wiederum ist selbst nicht ursprünglich in

den Künsten verankert: Zuerst wird das Phänomen jener »Lust an der Verstellung«

zurückgebunden an einen »schauspielerische[n] Instinkt« und an die Anpassung

an soziale Gegebenheiten. Vom ›Problem des Schauspielers‹ zu handeln, heißt hier

also, es zunächst außerhalb der Künste anzusiedeln. Der Schauspieler als Bühnen-

künstler entsteht erst am Ende eines langen Prozesses und ist nach Nietzsche der

Nutznießer von solchen »aufgespeicherte[n] Vermögen«. Für den Menschen wird

hier – möglicherweise im Gegensatz zum Tier – ein weit verzweigtes Ensemble

von Instinkten und Vermögen veranschlagt. Der unter ihnen ausgetragene Kampf

um eine einstweilige Vorherrschaft beeinflusst dann auch Neigungen, Befähigun-

gen und letztlich die Wahl von Berufsfeldern. Wo der »schauspielerische Instinkt«

dominiert, sei die Möglichkeit der Herausbildung von Schauspielern, oder auch

von Künstlern, die Folge. Wird dieser Instinkt selbst von anderen Instinkten be-

herrscht, macht er sich auf Umwegen bemerkbar:

Auch in höheren gesellschaftlichen Bedingungen erwächst unter ähnlichem Dru-

cke eine ähnliche Art Mensch: nur wird dann meistens der schauspielerische In-

stinkt durch einen andren Instinkt gerade noch im Zaume gehalten, zum Beispiel

bei dem »Diplomaten«, – ich würde übrigens glauben, dass es einem guten Diplo-

maten jederzeit freistünde, auch einen guten Bühnen-Schauspieler abzugeben

[…].

Nietzsche ordnet die frühen Bühnenschauspieler in seiner Genealogie aus histo-

rischen Gründen und zu Recht eher den sozial niedrigstehenden Schichten zu,

galten doch diese Berufe jahrhundertelang als unehrlich und unehrenhaft. Folge-

richtig würde in anderen Bereichen der Gesellschaft der Schauspieler-Instinkt sich

nicht direkt äußern, sondern aufgrund der sozialen Anforderungen und Erwartun-

gen standesgemäße Richtungen einschlagen. Der Diplomat ist das erste von vier

Beispielen, anhand derer Wirkmöglichkeiten eines durch andere Instinkte einge-

schränkten schauspielerischen Instinkts durchgespielt werden. In der Reihenfolge

Diplomaten – Juden – Litterat – Frauen lässt Nietzsche Berufsbereiche und soziale

Gruppen abwechseln.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Masken denken – in Masken denken

Unter dem Wort »Litterat« werden hier die Akteure einer »europäischen Pres-

se« gefasst, also Journalisten, die den »Sachkundigen« und »Fachmann« spielten,

wozu ihnen schauspielerische Talente offenbar gute Dienste leisteten: Ein Vorwurf,

der dem Journalismus wohl bis heute anhängig ist. Ersichtlich wird indes, dass der

Begriff ›Schauspieler‹ an dieser Stelle schon weniger beunruhigt undwenn er über-

haupt noch ein ›Problem‹ darstellt, dann doch zumindest eines, dessen Auswirkun-

gen jeweils verschieden zu gewichten wären.Wer sich als ein solcher »Litterat« der

»Falschheit mit guten Gewissen« bedient, um eine Expertise vorzuspielen, die er

nicht besitzt, mag zur Ausübung seines Berufs eben auf schauspielerische Fähig-

keiten angewiesen sein.Wie noch zu zeigen sein wird, tut der Dichter ein gleiches.

Wenn Nietzsche nun neben Diplomaten und Journalisten, auch Juden und

Frauen unter die Optik des Schauspieler-Problems stellt, sind damit zwei so-

ziale Gruppen einbezogen, in die man vorrangig ›hineingeboren‹ wird, die also

festere Kategorien bilden, als es Berufe sind. Die Juden nennt er das »Volk der

Anpassungskunst par excellence«, was innerhalb der Argumentation von FW 361

insofern Sinn macht, als die skizzenhafte Schauspieler-Genealogie gerade den

Einfluss wechselnder Lebensbedingungen betonte. Wie im 19. Jahrhundert üblich,

gilt auch für Nietzsche das jüdische Volk als heimat- und staatenlos, wodurch es

bestens darauf vorbereitet sein dürfte, Europäer der Art hervorzubringen, von

denen in Nietzsches Schriften oftmals die Rede ist.119

Der Schluss des Aphorismus bleibt den Frauen vorbehalten: »man denke über

die ganze Geschichte der Frauen nach – m ü s s e n sie nicht zuallererst […] Schau-

spielerinnen sein?«. Und in der Tat hat in sämtlichen historischen Epochen der

Großteil der Frauen wenn nicht immer »in tiefer Abhängigkeit ihr Leben durchset-

zen« müssen, wie es im genealogischen Abschnitt hieß, so aber doch in gewisser

Gebundenheit. Anders als die gesellschaftlichen Perspektiven der Männer bleibt

der Sinn- und Lebenshorizont für Frauen jahrhundertelang auf Haus und Häus-

lichkeit bezogen. Der Rahmen ihrer Handlungsoptionen scheint enger an gesell-

schaftliche Normen und Erwartungen geknüpft. Wie üblich interessiert Nietzsche

nicht, welche (kulturellen wie singulären) Ausnahmen es gegeben haben mag, son-

dern er erprobt die Produktivität von Zuspitzung und Fokussierung. Was es kon-

kret bedeutet,wenn etwa die Frauen Schauspielerinnen im vomAphorismus vorge-

gebenen Sinne sein sollen, überlässt der Text freilich der Interpretation: Viel mehr

als anspielungsreiche Hinweise werden nicht gegeben, amwenigsten Erklärungen.

Blendet man aber die beiden ›Folien‹ übereinander, – die Schauspieler-Typologie

119 In JGB 242 wird die wichtigste Bedingung zum Entstehen von Europäern – »einer wesentlich

übernationalen und nomadischen Art Mensch« – bezeichnenderweise in einem »Maximum

von Anpassungskunst und -kraft« gesehen (JGB 242, KSA 5, S. 182f.). Vgl. auch Henning Ott-

mann (Hg.): Nietzsche-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart/Weimar 2001/2011,

Lemma »Judentum«, S. 260ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 107

und seine Genealogie einerseits, die Frauen und ihre (von Nietzsche nicht expli-

zierte) »Geschichte« andererseits – können immerhin einige Überlegungen abge-

leitet werden. War das Schauspieler-Problem bestimmt als »Lust«, aber auch als

eine Notwendigkeit der Verstellung und des ›Scheinens‹, wird den Frauen zweier-

lei zugeschrieben:

Man höre die Aerzte, welche Frauenzimmer hypnotisirt haben; zuletzt, man liebe

sie, – man lasse sich von ihnen »hypnotisiren«! Was kommt immer dabei heraus?

Dass sie »sich geben«, selbst noch, wenn sie – sich geben. … Das Weib ist so artis-

tisch …

Mit dem Hinweis, Frauen könnten gleichermaßen hypnotisiert werden, als selbst

»hypnotisiren«, mag die Fähigkeit gemeint sein, andere für sich einzunehmen und

unbedingt von sich zu überzeugen – ein ausgewiesenes Schauspielerhandwerk.120

Wenn sie dabei »sich geben«, so ist auch sprachlich eine Nähe zur Verstellung an-

gezeigt: Man ›gibt sich‹ als eine andere, man gibt sich ›als ob‹ oder es wird etwas

als etwas anderes ausgegeben. Anstelle der zitierten Zeilen hieß es im Druckma-

nuskript noch deutlicher: »Und im Grunde, was lieben wir an ihnen wenn nicht

gerade d a s: daß sie, wenn sie ›sich geben‹ immer ein Schauspiel geben? …«.121

Von der Seite des genealogischen Narrativs her kann ein solches Verhalten durch-

aus im Sinne des »Verstecken-Spielens« und der Mimikry aufgefasst werden. Da-

für müsste man erstens annehmen, dass ein Vorteil darin läge, für sich einzuneh-

men, gefallen zu wollen und zu diesem Zwecke ›sich zu geben‹. Nietzsche hätte

womöglich die »Geschichte der Frauen« als eine ›Geschichte des Putzes‹ verfasst,

gibt es doch einige prominente Abschnitte über diese den Frauen zugeschriebene

Fähigkeit und Vorliebe.122 Beispielsweise ist dieser Aspekt in einem nicht wenig

provokant und streitbar formulierten Aphorismus aus Jenseits von Gut und Böse the-

matisiert: »Mann undWeib im Ganzen verglichen, darf man sagen: das Weib hätte

nicht das Genie des Putzes, wenn es nicht den Instinkt der z w e i t e n Rolle hät-

te.«123 Die Kunst, sich ›schön zu machen‹ und ›herauszuputzen‹ wird hier unter

den Gesichtspunkt gestellt, dass dies hieße, jemandem gefallen und ihn für sich

einnehmen zu wollen. Dann aber wäre immer erst dieser jemand vorausgesetzt

120 Zum Thema der Hypnose vgl. sehr instruktiv Stegmaier: Nietzsches Befreiung der Philoso-

phie, Berlin/Boston 2012, S. 334ff.

121 Vgl. KSA 14, S. 275. Zur stilistischen Problematik der Publikationen gegenüber dem Nach-

lass vgl. Claus Zittel: Nachlaß 1880-1885. In: Henning Ottmann (Hg.): Nietzsche-Handbuch.

Stuttgart/Weimar 2000, S. 138-142. Im Nachlass formuliere Nietzsche »seine Gedanken […]

thetischer«, in den veröffentlichten Schriften dagegen »hypothetisch, doppelbödig und viel-

schichtig«, wodurch ihnen »qua Form ein Reflexionsgrad mehr« eigne (ebd. S. 138f.).

122 So in MA II, VM 290, KSA 2, S. 499; MA II, WS 215, KSA 2, S. 647ff.; JGB 127, KSA 5, S. 95; JGB

145, KSA 5, S. 98; JGB 232, KSA 5, S. 170ff.

123 JGB 145, KSA 5, S. 98.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Masken denken – in Masken denken

und als Bezugspunkt für die Tätigkeiten des Putzes gesetzt – was eben genau der

Idee einer »zweiten Rolle« entspräche. Der Topos der Mimikry scheint, mit dem

Begriff der Frauen zusammengebracht, genau auf diese Dimension abzuzielen.

Auch müsste man zweitens eine existenzielle Notwendigkeit annehmen, nach der

es geboten wäre, Erwartungshaltungen zu bedienen, »sich geben« oder gefallen zu

müssen. Die Notwendigkeit, auf diese Weise ›gefällig‹ zu sein, reicht womöglich,

so schließt FW 361, bis in die Sexualität hinein: »Dass sie ›sich geben‹, selbst noch,

wenn sie – sich geben«, erscheint hier als eine weitere weibliche Art der Verstel-

lungskunst.

Insofern wären die Frauen als das zunächst abhängigere der Geschlechter be-

schrieben. Um dennoch ihre Interessen durchzusetzen, so scheint der Aphoris-

mus anzudeuten, hätten Juden wie Frauen in jahrhundertelangen Prozessen gera-

de ihren »schauspielerischen Instinkt«, also alle Art nützlicher Verstellungsküns-

te ausgebildet und einzusetzen gelernt. Der Kultur käme hier eine Funktion der

Vermittlung und Tradierung von begünstigendem Verhalten zu, das sich etwa im

Sittenkodex einer Zeit, den erzieherischenMaßnahmen etc. niederschlägt und ent-

sprechend habitualisiert wird. Folgt man dem Analogieverfahren des Aphorismus,

könnten neben dem ›Putz‹ auch solche Praktiken unter das Vorzeichen der Mimi-

kry gestellt werden.

Mit einem Rückblick auf das vorangegangene Kapitel zum ›Fall‹ Wagner wird

ersichtlich, dass Nietzsches Einschätzung bezüglich des »schauspielerischen In-

stinkts« eindeutig ausfällt: »Er (Wagner, C.S.) war auch als Musiker nur das, was er

überhaupt war: er wurde Musiker, er wurde Dichter, weil der Tyrann in ihm, sein

Schauspieler-Genie ihn dazu zwang. Man erräth Nichts von Wagner, so lange man

nicht seinen dominirenden Instinkt errieth.«124 Das Vokabular erinnert deutlich an

den soeben besprochenen Abschnitt, denn hier wie dort geht es darum, dass ein

Instinkt über alle anderen herrscht, sie kommandiert oder dominiert. Anders als es

Nietzsche für Diplomaten und Journalisten, für Juden und Frauen feststellt, lässt

er fürWagner als Musiker keine produktive, untergeordnete Dimension des schau-

spielerischen Instinkts gelten. Insofern dieser als letztlich dominierender Instinkt

Wagners angenommen wird, ist Wagner als Musiker diskreditiert und verdächtig.

»Inwiefern es in Europa immer künstlerischer« zugehn wird« – FW 356125

Auch für den nun zu besprechenden Abschnitt FW 356 soll an erster Stelle ein Ent-

wurf seiner inneren Dramaturgie gegeben werden, wobei diejenigen Motive zu be-

124 WA 8, KSA 6, S. 30. Vgl. auch eine entsprechende Stelle in Nietzsche contraWagner: »Er hatte,

neben allen andren Instinkten, die kommandirenden Instinkte eines grossen Schauspielers

in Allem und Jedem: und, wie gesagt, auch als Musiker.« (NW, KSA 6, S. 419f.).

125 Sofern nicht anders ausgewiesen, stammen die folgenden Zitate im Fließtext aus FW 356,

KSA 3, S. 595 – 597.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 109

nennen sind, aus denen er sich zusammensetzt. Als Eröffnung stellt Nietzsche in

allgemeiner Betrachtung eine Verbindung der Begriffe »Rolle« und »Beruf« zu dem

des »Charakters« her, insofern dieser durch jene bestimmt und festgelegt wird.

Danach werden zwei verschiedene Zeitalter thematisiert, wobei die Vorstellungen

einer mittelalterlich-festgefügten Welt und einer demokratisch-freiheitlichen ein-

ander gegenüberstehen. Dabei bleibt die Perspektive auch hier auf das jeweilige

Selbstverständnis der Menschen gestellt. Den Abschluss bilden Überlegungen zu

den diesbezüglichen Verhältnissen in der Gegenwart des modernen Menschen.

Nietzsche zieht zudem eine klare Linie von der historisch bedingten Gesell-

schaft, in der ein Mensch lebt, zu seinem »Selbstgefühl« bzw. dem möglichen

Selbstverhältnis. Die Verschränkung dieser beiden Motive ist besonders eng.Wäh-

rend zu Beginn der Einzelne durch ein fehlgeleitetes Verhältnis zu seinem Beruf

in immer tiefere Selbstverwechslung verstrickt erscheint und dies als verspäteter

Reflex früherer Zeitalter nachvollzogen wird, kehrt das Ende des Aphorismus

dieses Bedingungsgefüge um und zeigt damit dessen Reziprozität: Nun ist es der

moderne Mensch, der »k e i n M a t e r i a l m e h r f ü r e i n e G e s e l l -

s c h a f t« abgibt, weshalb sich folglich die »Gesellschaft im alten Verstande des

Wortes« selbst verändern werde. Die gesamte Perspektive indes ist dezidiert eine

der historischen Gegenwart, stellt doch die prinzipielle Veränderlichkeit gesell-

schaftlicher Funktionen (Rollen/Berufe) den Maßstab der Betrachtung dar und

insofern spricht Nietzsche deutlich als ›moderner Mensch‹. Ähnlich der Argumen-

tation in FW 361 nimmt auch der Begriff des Schauspielers eine Schlüsselposition

ein: Mit ihm ist ein Element aufgerufen, das sowohl eine Verbindung zwischen

weit auseinanderliegenden und im weitesten Sinne demokratischen Epochen

herstellt, als auch die Verbindung zwischen Psychogenese und Soziogenese leistet.

Wie gezeigt wurde, hat das Zusammenspiel von Soziogenese und Psychogenese

schon die Ausführungen zum Probleme des Schauspielers dominiert und ist zudem

ein vielerorts wiederkehrendes Thema.

Schauen wir uns den ersten Abschnitt des Aphorismus einmal detailliert an:

I n w i e f e r n e s i n E u r o p a i m m e r » k ü n s t l e r i s c h e r «

z u g e h n w i r d . – Die Lebens-Fürsorge zwingt auch heute noch – in unsrer

Uebergangszeit, wo so Vieles aufhört zu zwingen – fast allen männlichen Euro-

päern eine bestimmte R o l l e auf, ihren sogenannten Beruf; Einigen bleibt

dabei die Freiheit, eine anscheinende Freiheit, diese Rolle selbst zu wählen, den

Meisten wird sie gewählt.

Ausgangspunkt der Überlegungen ist also einerseits die Feststellung, es herrsche

für europäischeMänner der Zwang, zum Aufbringen ihres Lebensunterhalts – und

dem der Familie – einen bestimmten Beruf anzunehmen. Andererseits sei dersel-

be für eine Einschränkung und Festlegung des Charakters desjenigen verantwort-

lich, der den Beruf ausübe. Bemerkenswert ist dabei, dass das gesperrt gedruckte

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


110 Masken denken – in Masken denken

Wort »Rolle« einen semantischen Platz noch vor dem »Beruf« einnimmt. Eine sol-

che Zusammenstellung hinterfragt das gemeinhin Selbstverständliche, dass man

einen »Beruf« einfach ausübe und reflektiert ihn sofort auf seine Rollen-bilden-

den Mechanismen hin. Der Beruf ist in diesem Sinne bloß ein »sogenannter«, die

Rolle dagegen eine »bestimmte«. Mit diesem subtilen Trick stellt Nietzsche die fol-

genreiche Übertragung von Begriffen aus dem Bereich Arbeit und Beruf in solche

derTheatermetaphern aus. Gegenüber demWort »Beruf« vermag dasWort »Rolle«

eben jenen Moment der Selbst-Verwechslung einzufangen, auf den es Nietzsche

ankommt:

Das Ergebniss ist seltsam genug: fast alle Europäer verwechseln sich in einem vor-

gerückteren Alter mit ihrer Rolle, sie selbst sind die Opfer ihres »guten Spiels«, sie

selbst haben vergessen, wie sehr Zufall, Laune, Willkür damals über sie verfügt

haben, als sich ihr »Beruf« entschied – und wie viele andre Rollen sie vielleicht

hätten spielen k ö n n e n: denn es ist nunmehr zu spät! Tiefer angesehn, ist aus

der Rolle wirklich Charakter g e w o r d e n, aus der Kunst Natur.126

An dieser Stelle steht der »Beruf« nun bereits in Anführungszeichen, die hier die-

selbe Funktion erfüllen, durch die vorher der »sogenannte[] Beruf« seiner unmit-

telbaren Glaubwürdigkeit beraubt wurde. Ebenso weist die Wendung, es werde

jemand »Opfer« seines »guten Spiels« auf den Theaterkontext hin: Schauspieler

bzw. Schauspielerinnen nach ihrem guten oder schlechten Spiel zu beurteilen, hat

eine lange Tradition, der u.a. auch Heine, Tieck, Lessing und Diderot nachgin-

gen. Schauspiel-Kritiken wurden seit der Erfindung der Presse zahlreich in den Ta-

geszeitungen undWochenblättern publiziert. Im argumentativen Zusammenhang

von FW 356 ist darunter zu verstehen, dass jemand seinen Beruf so gut und mit so

viel Überzeugungskraft wie eine Theaterrolle spielt, sich infolgedessen mit seiner

Rolle verwechselt und ›sich selbst‹ dabei vergisst. Die beiden Formulierungen, eine

(berufliche) »Rolle« in »gutem Spiel« auszufüllen, gehören also unmittelbar zusam-

men, weil sie das Umschlagen dessen, was zunächst Spiel und Zufall war, in den

Modus des Unhinterfragbaren anzeigen. Deutlich sind auch die in den vorausge-

gangenen Kapiteln erörterten Ebenen in das Beziehungsgefüge eingewoben, wo-

mit wortlos die Unterscheidung von mindestens zwei verschiedenen Schauspiel-

weisen vorausgesetzt ist: Sich der einen bedienend, weiß man um die Tatsache

des Spiels, weiß, dass eine »Rolle« zu spielen ist und schafft einen Kunstraum, in

dem dies als Vereinbarung auch für die Zuschauer erlebbar wird. Die andere Art zu

126 Ebd. Vgl. hierzu auch Montaigne: »Ich bin dabei, diesen Menschen, den ihr vor euch seht, zu

vollenden, nicht aber, einen andern daraus zu machen. Durch lange Gewöhnung ist mir des-

sen FormzumWesengewordenund sein Los zurNatur.« (Michel deMontaigne: Essais.Drittes

Buch, 10, »Über den rechten Umgang mit dem Willen«. Übersetzt v. Hans Stilett, Frankfurt

a.M. 1998, S. 354).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 111

Schauspielen versucht, den Umstand des Spiels möglichst auszublenden und der

Akteur versetzt sich so tief in die Figur hinein, bis die Grenzen zwischen der zu

spielenden Rolle und dem Selbst zumindest für den Moment des Spiels verschwin-

den. Nietzsche spitzt dieses Verhältnis von Schein und Sein freilich noch weiter zu,

indem das Umschlagen des einen ins andere zu einer gewöhnlich stattfindenden

Situation erhobenwird: »Tiefer angesehn, ist aus der Rolle wirklich Charakter g e -

w o r d e n, aus der Kunst Natur.« An dieser Stelle wird besonders deutlich, dass

trotz der Verwendung einschlägiger Begriffe wie »Schauspieler« und »Rolle« da-

mit eben nicht dieWelt derTheaterkunst und der Bühnen-Schauspieler bezeichnet

werden soll, sondern das alltägliche Leben der europäischenMenschen. Als Anleihe

beim Begriffsrepertoire des Theaters funktionieren diese Begriffe durch ein Vor-

aussetzen des ursprünglichen Bedeutungskontexts bei gleichzeitiger Neubestim-

mung und Rekontextualisierung der jeweiligen Semantik. Denn während dieThea-

terbühne klare Trennungen kennt zwischen den Aufführungen vor einem Publi-

kum einerseits und dem privaten Raum andererseits, sind diese Trennungen zwi-

schen Berufsleben und Privatleben bei Nicht-Berufsschauspielern offenbar nicht

immer so eindeutig. Nietzsches Vermutung ist, dass sie erst mit der Zeit gänzlich

verwischen – schließlich verwechsle man sich »in einem vorgerückteren Alter« zu-

nehmend mit seiner Rolle.127 Die Kritik, die Nietzsche an das Modell der »Rolle«

qua »Beruf« richtet, ist die einer schleichenden Vereinseitigung der Menschen, de-

nen immerhin anfänglich ein Reichtum an Potentialen zugetraut wird. Das Unter-

drücken einer möglichen ›Vielseitigkeit‹ leistet dabei ein über Jahrhunderte einge-

spieltes gesellschaftliches Menschenbild, wobei die einmal getroffene Berufswahl

und die damit verbundene Regelmäßigkeit der Praktiken und Lebensumstände ei-

nen Charakter zur Einseitigkeit formen. Dies alles läuft selbst eher schmerz- und

widerstandslos ab und es ist nicht so, dass ein solcher Mensch grundsätzlich un-

zufrieden mit seinem Zustand wäre – habe er doch schlicht »vergessen«, dass es

andere Möglichkeiten seiner selbst bzw. seines Selbst hätte geben können.

Nun erhält der zitierte Satz, wonach alle Kunst zu Natur werde, einige Zeilen

später eine folgenreiche Entgegensetzung. Ausgangspunkt ist ein anderes politi-

sches System als das von Nietzsche im Aspekt der Stabilität betonte Mittelalter:

Es gab Zeitalter, in denen man mit steifer Zuversichtlichkeit, ja mit Frömmigkeit

an seine Vorherbestimmung für gerade dies Geschäft, gerade diesen Broderwerb

127 Ebd. Ein ähnlicher Zusammenhang von Beruf und Charakter, der zwischen anfänglichem »Si-

mulieren« und späterem Können vermittelt, wird bereits in Menschliches, Allzumenschliches

hergestellt. Im Abschnitt 51 mit dem bezeichnenden Titel »W i e d e r S c h e i n z u m

S e i n w i r d .« heißt es: »Wenn Einer sehr lange und hartnäckig Etwas s c h e i n e n will,

so wird es ihm zuletzt schwer, etwas Anderes zu s e i n. Der Beruf fast jedes Menschen, so-

gar des Künstlers, beginntmit Heuchelei,mit einemNachmachen vonAussen her,mit einem

Copiren des Wirkungsvollen.« (MA I, 51, KSA 2, S. 72).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


112 Masken denken – in Masken denken

glaubte und den Zufall darin, die Rolle, dasWillkürliche schlechterdings nicht an-

erkennen wollte […]. Aber es giebt umgekehrte Zeitalter, die eigentlich demokra-

tischen, wo […] ein gewisser kecker Glaube und Gesichtspunkt des Gegentheils in

denVordergrund tritt, jener Athener-Glaube, der in der Epoche des Perikles zuerst

bemerkt wird, jener Amerikaner-Glaube, der immer mehr auch Europäer-Glaube

werden will: wo der Einzelne überzeugt ist, ungefähr Alles zu können, ungefähr

j e d e r R o l l e g e w a c h s e n zu sein, wo Jeder mit sich versucht, improvi-

sirt, neu versucht, mit Lust versucht, wo alle Natur aufhört und Kunst wird…

Der den attischen Bürgern zugeneigte Staatsmann Perikles trieb um 460 v. Chr.

die demokratische Entwicklung Athens bedeutend voran. Beispielsweise ließ er auf

Staatskosten umfassende Bauunternehmungen verwirklichen, einem Konjunktur-

programm nicht unähnlich, wodurch zahlreiche Handwerke über einen längeren

Zeitraum mit Arbeit versorgt waren und eine Erhöhung des allgemeinen Lebens-

standards in Aussicht gestellt war. Allerdings stießen Perikles Maßnahmen auf er-

heblichen Widerstand bei seinen aristokratischen Gegnern.128 Die von Nietzsche

benannteWirkungszeit des Periklesmarkiert also nichtmehr und nicht weniger als

die kulturelle Errichtung einer δημοκρατία, einer Volksherrschaft, wie andersartig

sie im Vergleich mit heutigen Demokratien auch gewesen sein mag. Im argumen-

tativen Verlauf von FW 356 markiert diese Stelle deutlich den von Nietzsche her-

gestellten Zusammenhang zwischen dem Schauspieler-Motiv und dem politischen

System der Demokratie – gleich ob in antiker oder moderner Zeit. Damit korreliert

die Entwicklung einer neuen Lebensform, die Nietzsche zunächst im klassischen

Zeitalter Athens und danach erst wieder in seiner Gegenwart in Amerika ansiedelt,

wobei eine Tendenz selbst nach Europa weist. Dieses Selbstverhältnis geht mit ei-

ner veränderten Geisteshaltung einher: Anstelle des demMittelalter zugewiesenen

Glaubens an die »Vorherbestimmung« für eine konkrete Lebensaufgabe, als dessen

Folge eine »Rolle wirklich Charakter« und die »Kunst Natur« werde, steht hier ein

habitualisierter Umgang mit mehreren solcher Selbstentwürfe. Durch die Über-

zeugung, nicht auf ein Metier festgelegt zu sein, können diese sich nun flexibel,

vertauschbar, ablösbar und einander ablösend gestalten. Die Überidentifikation

mit einem einzigen Beruf oder einer gesellschaftlichen Funktion, die so weit rei-

chen würde, dass sich allein aus dieser der »Charakter« und das Selbstverständnis

speise, ist damit ausgeschlossen.

Ein solches Verhältnis von Kunst, die Natur wird und von Natur, die aufhört

Natur zu sein und Kunst wird, mag auf den ersten Blick wie eine simple Dicho-

tomie erscheinen. Werden die Worte Natur und Kunst zusätzlich so eng zusam-

men genannt, wie es in FW 356 der Fall ist, liegt ihnen gewöhnlich ein Verständnis

als einander ausschließende Gegensätze zugrunde: Die Natur ist dann das dem

128 Vgl. Plutarch, Perikles 12.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 113

MenschenUnverfügbare, die Kunst dagegen dasMenschengemachte.Die raffinier-

te Zusammenstellung beider Begriffe in der beidseitigen Umkehrung ihres Ver-

hältnisses unterläuft diese Gegenüberstellung jedoch, indem das Umschlagen von

Kunst in Natur und von Natur in Kunst eine hypothetische Annahme bildet. Auf

diese Weise wird also keineswegs ein radikaler Gegensatz zwischen Kunst und Na-

tur entwickelt, obwohl beide Worte erst einmal mit dem Ansinnen verwendet wer-

den, verschiedene Positionen zu bezeichnen.129 Vielmehr ist unter demBegriff ›Na-

tur‹ das Resultat sich einschleifender Prozesse gefasst, die den Glauben an einen

festen Charakter begünstigen und die es ermöglichen, dass die mit den jeweiligen

beruflichen Praktiken in Zusammenhang stehenden und wiederholt durchgeführ-

ten Tätigkeiten den Charakter eines Menschen bestimmen können. Dieser Glaube

an sich selbst ist unter Umständen so stark und unbezweifelbar, dass es für den ein-

zelnen Menschen soviel ist wie Natur. ›Das bin ich‹ und ›So bin ich eben‹, wird er

dann sagen, weil die eigene Gewordenheit nicht mehr mitreflektiert werden kann.

An diesem Punkt wird deutlich, dass Nietzsche das Wort ›Natur‹ nicht im Sinne

einer ontologischen (Vor-)Bestimmtheit des Menschen verwendet, sondern dass

es sich gewissermaßen um eine ›geglaubte Natur‹ handelt. Sein Begriff der Natur

steht hier unter dem prägenden Einfluss von mindestens zwei Motiven. Erstens ist

›Natur‹ –wir sahen es bereits – durch die formale Entgegensetzung zu dem Begriff

›Kunst‹ bestimmt und mit ihm in ein dynamisches Verhältnis gebracht. Zweitens

steht ›Natur‹ in einem Verweisungszusammenhangmit Vorstellungen von der Fes-

tigkeit desmenschlichen Charakters.Dieser jedoch ist seinerseits weder einfach als

Faktum gegeben noch auf natürlichem Wege entstanden. Sondern er hat sein Ge-

präge durch einschränkende, formgebende und den Lebensrhythmus bestimmen-

de Mechanismen erhalten, wie sie in Gesellschaften vorhanden sind und Nietzsche

sie für den Bereich der Arbeit veranschlagt. Es ist das je eigene Verhalten zu sol-

chen vom Beruf vorgegebenen Regeln, Rhythmen und Routinen, das durchaus zu

einer wirklichen, zweiten Natur am einzelnen Menschen werden kann, zur ›Natur

desMenschen‹. Denn während die Regeln, Rhythmen und Routinen immer als auf-

erlegter Zwang spürbar bleiben mögen, sind es die jeweils gefundenen Strategien

des Umgangs mit ihnen irgendwann nicht mehr. Der Mensch wird dann seinen

Charakter endgültig mit seiner gesellschaftlichen und beruflichen Rolle verwech-

selt haben, weil er im Leben wie ein Schauspieler agierte, dessen Spieltechnik ein

Zusammenfallen von Rolle und eigenem Charakter voraussetzte.

Demgegenüber gleicht das andere Selbstverhältnis, »wo alle Natur aufhört und

Kunst wird«, eher dem solcher Bühnen-Schauspieler, die ihre Rollen einerseits

129 Hier liegt ein Vergleich zum oben behandelten Begriffspaar ›Sein‹ und ›Schein‹ nahe: Weder

Natur bzw. Sein noch Kunst bzw. Schein stellen für Nietzsche Gegensatzbegriffe dar, sondern

werden als ineinander umschlagende Konzepte entworfen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


114 Masken denken – in Masken denken

nicht mit sich selbst identifizieren und andererseits ein ganzes Repertoire ver-

schiedener Rollen nacheinander erlernen, bis sie sie abrufen können. Der Begriff

›Kunst‹ ist hier keine Bezeichnung im gebräuchlichen Wortsinn und meint also

nicht etwa den Bereich der bildenden oder darstellenden Künste. Wie für den Be-

griff der Natur herausgearbeitet, ist die ›Kunst‹ ebenso auf das Selbstverhältnis des

Menschen bezogen und nur vor diesem Hintergrund zu verstehen. Auch an die-

ser Stelle wurde also entgegen jeder sprachlichen Gewohnheit der zentrale Begriff

umgeprägt, wodurch das hergestellte Begriffsgefüge ›Kunst-Natur‹ bzw. ›Natur-

Kunst‹ ausschließlich in dem im Abschnitt diskutierten Kontext funktioniert. We-

der kann hier ›Natur‹ in einem allem Kulturellen vorgängigen Sinne aus sich selbst

heraus begriffen, noch ›Kunst‹ ohne den komplementären Begriffspartner verstan-

den werden. Und beide wiederum sind nur auf ihren gemeinsamen Bezugspunkt

hin, das menschliche Selbstverhältnis, perspektiviert.

Entsprechende kulturelle Gegebenheiten, wie Nietzsche sie in den demokrati-

schen Zeitaltern ausmacht, begünstigen dann »diesen R o l l e n - G l a u b e n –

einen Artisten-Glauben,wennmanwill«. Einerseits verweist das durch diemehrfa-

che Verwendung noch betonteWort ›Glaube‹ darauf, dass auch diese Art des Selbst-

bezugs unter bestimmten Bedingungen erst entsteht und damit keine überhisto-

rische Wahrheit beanspruchen kann. Andererseits scheint im Wort ›Rolle‹ durch

dessen Verortung im Theaterkontext eben jene Position des Künstlichen und Ge-

machten auf. Wer in diesem »R o l l e n - G l a u b e n« lebt, wird sich selbst als

etwas beinahe beliebig Formbares ansehen.

Während ein Mensch imModus des ›Natur-Selbstbezugs‹ seinen momentanen

Charakter als einen natürlich gegebenen und faktisch unveränderlichen Zustand

ansieht, ist demgegenüber der Modus des ›Kunst-Selbstbezugs‹ aus dem Potential

beständiger Veränderung heraus begriffen, sei diese nun gewollt und selbst initiiert

oder durch den Wechsel äußerer Umstände nötig geworden. Entsprechend fassen

in FW 356 die beidenWorte ›Natur‹ und ›Kunst‹ verkürzt in sich zwei verschiedene

Haltungen zum eigenen Selbst zusammen. Die Möglichkeit dieser Gegenüberstel-

lung allerdings wird erst durch die Motivebene des Schauspielers bedingt.

Woher die genannten Bezüge stammen, lässt uns der Text sehr konkret nach-

vollziehen. Bekanntlich hat Nietzsche an den Griechen deren umfassende Einge-

bundenheit in die vielfältigsten kulturellen Kontexte geschätzt. Den Dramendich-

ter etwa beschreibt er in Das griechische Musikdrama bewundernd als Pentathlos, als

marathonischen Fünfkämpfer, der zugleich »als Dichter und Musiker, in der Or-

chestrik und der Regie, zuletzt als Schauspieler produktiv begabt« gewesen sein

müsse.130 Wenn den Griechen in FW 356 die Überzeugung zugeschrieben wird, Al-

leskönner zu sein, rekurriert das auch auf die Tatsache, dass die griechische Kultur

130 Das griechische Musikdrama, KSA 1, S. 523.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 115

– freilich in ihrem Rahmen – eine Kultur politischer, beruflicher,musischer, sport-

licher Multitalente gewesen ist.131 Wenn Nietzsche zusätzlich betont, die Griechen

»machten, wie bekannt, Schritt für Schritt eine wunderliche und nicht in jedem

Betracht nachahmenswerte Verwandlung durch: s i e w u r d e n w i r k l i c h

S c h a u s p i e l e r«, so weist er damit auf einen in der Tat erstaunlichen kultur-

geschichtlichen Befund hin.132 Denn die attischen Bürger selbst betätigten sich als

Schausteller anlässlich der zahlreichen städtischen Feste – wie sie ja sämtlich auch

politische, juristische und religiöse Ämter innehatten. Als Musiker, Sänger, Tänzer

oder Schauspieler traten die Männer im Rahmen der Dionysien und Lenäen auf,

d.h. sie selbst bestritten die Dithyramben-, Tragödien- und Komödienagone. Es ist

diese besondere Konfiguration der griechischen Kultur, die die vonNietzsche gezo-

genen Verbindungslinien zwischen der praktisch-theatralen Schauspielerfahrung,

131 Nicht nur rekrutierten sich im 5. Jahrhundert v. Chr. sämtliche politische Ämter, Richter, Rats-

mitglieder und Tempelpriester in wechselndem Turnus aus den Reihen der attischen Bürger,

auch sämtliche Tätigkeiten der Chorsänger, Tänzer und Schauspieler bei den Festumzügen

und künstlerischen Wettbewerben wurden von ihnen ausgeführt. Es gab daher kein Exper-

tentum für diese Bereiche, in dem Sinne, dass nur entsprechend Qualifizierte zur Ausübung

der Geschäfte zugelassenwurden, vielmehr konnten sich besonders befähigte Bürger stärker

profilieren als andere und es war geradezu eine Pflicht der Bürger, sich am politischen und

kulturellen Leben nach Kräften zu beteiligen. Der Tragödiendichter Sophokles etwa hatte

nicht nur als Heilpriester des Halon den Asklepios-Kult in Athen eingeführt und 443/42 das

Amt des Schatzmeisters (Hellenotamias) inne, sondern diente auch zusammen mit Perikles

im Samischen Krieg ab 441-439 als Flottenbefehlshaber. Im Jahr zuvor hatte er mit Antigo-

ne, einer der wenigen uns überlieferten Tragödien, den attischen Wettbewerb gewonnen.

Aufgrund der Quellenlage wird angenommen, dass gerade dieser Gewinn ihm das Amt des

Strategen im Samischen Krieg einbrachte – so weit war das kulturelle Selbstverständnis der

Athener in seinen Teilbereichen verwoben, dass das erfolgreiche Abschneiden beim Tragö-

dienagon zu hohen politischen Ämtern berechtigen konnte. Von einigen seiner Stücke ist

zudembekannt, dass Sophokles darin als Schauspieler auftrat und seine sportlichenwiemu-

sischen Talente sollen schon früh Aufsehen erregt haben.

132 Anlässlich des Dithyrambenagons, der den Tragödienwettkämpfen vorangestellt war, tra-

ten aus den zehn Stadtteilen Athens je ein Männer- und ein Knabenchor gegeneinander an.

Ebenso setzten sich die den Tragödien- und Komödienagon bestreitenden Choreuten (Tanz

und Gesang) und Schauspieler aus den männlichen Bürgern Athens zusammen. Der zweite

Festtag war demWettstreit von bis zu fünf Komödien vorbehalten. Der darauffolgende Tra-

gödienwettkampf dauerte drei Tage, an denen jeweils eine Tetralogie (drei Tragödien und

ein Satyrspiel) aufgeführt wurde. Daran beteiligt waren zur Zeit des Sophokles 15 Choreu-

ten plus 3 Schauspieler und auch eine nie konkret genannte Anzahl an Musikern. Ob etwa

bei einer Tetralogie stets dieselben Sänger und Schauspieler auftraten, was eine außeror-

dentlich hohe Belastung bedeutet hätte, oder ob jeder Teil mit anderer Besetzung gespielt

wurde (was durch die verwendeten Masken problemlos möglich gewesen wäre), ist nicht

abschließend festzustellen. Kurzum, die städtischen Dionysien samt Dithyrambenagon und

Komödien- sowie Tragödienagon benötigten jährlich mehrere Hundert Schausteller (Musi-

ker, Sänger, Tänzer, Schauspieler) und diese waren die attischen Bürger selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116 Masken denken – in Masken denken

der politischen Formder Demokratie, einem variablen Selbstbild, sowie beruflicher

und lebensgestalterischer Vielseitigkeit argumentativ plausibel erscheinen lassen.

Das zentrale Motiv des Abschnittes FW 356 ist also der Schauspieler als eine

Art Archetypus oder Exempel für den Menschen. Damit ist dem Umstand Rech-

nung getragen, dass es eine unleugbare Nähe gibt zwischen Schauspielern und

dem, was als das Menschliche bzw. als demMenschen zugehörig empfunden wird.

Einerseits erzählen Schausteller der verschiedensten theatralen Darstellungsfor-

men, indem sie Menschen oder mit dem Menschlichen spielen: Mit ihren Körpern

und Stimmen,mit Marionetten und anderen Figuren stellen sie Menschen vor, um

ihrem Publikum Geschichten über Menschen zu erzählen.133 Andererseits ist der

Mensch stets auch als einWesen begriffenworden, demdas Spielen elementare Be-

schäftigung ist – vom Kinderspiel über Gesellschaftsspiele wie Dame oder Schach

und agonalen Sportspielen bis zum fiktiven wie realen Rollen-Spiel.134 Dabei über-

schneiden sich mitunter funktional die Bereiche und Techniken solcher Spielfor-

men, nicht zuletzt des professionellen Schauspielens, mit der Lebenswirklichkeit

eines jeden Menschen. Solche Schnittpunkte betreffen bekanntlich die Anforde-

rungen an das gesellschaftliche Miteinander. Doch in gleichem Maße zählen auch

Vergnügungen hinzu, wie sie etwa Maskenbälle, Festumzüge und Spiele zu Fast-

nacht über Jahrhunderte hinweg geboten haben und wie sie moderne Varianten

bieten, z.B. Rollenspiele oder die vielfältigen Formen von Laien- und Improvisati-

onstheater. Nicht nur scheint es den Menschen Vergnügen zu bereiten, Schauspie-

lern bei ihrem Tun zuzusehen – auch betätigen sie sich in diversen Spielformen

selbst als Akteure.

Nietzsche thematisiert nun diese Durchdrungenheit des Lebens von den Phä-

nomenen des Schauspielerischen und spitzt sie einerseits auf die oben genannten

künstlerisch-theatralen Tätigkeiten der Griechen zu (»s i e w u r d e n w i r k -

l i c h S c h a u s p i e l e r«). Andererseits wird mit dem Begriff des Schauspielers

dessen Übertragbarkeit auf den Menschen als Verwandlungspotential nahegelegt.

Schauspieler-Sein ist daher nicht einfach eine Tätigkeit neben anderen, sondern

wird Teil der conditio humana schlechthin. Denn: »jedes Mal, wenn der Mensch an-

fängt zu entdecken, inwiefern er eine Rolle spielt und inwieweit er Schauspieler

sein k a n n, w i r d er Schauspieler«. Verweilen wir kurz bei diesem erstaunli-

chen Satz, der auf den Anfang des Aphorismus zurückweist. Dort war der einmal

angenommene Beruf ein Garant für den festen Charakter, solange er nicht als Rolle

in Betracht kam – nur dadurch konnte ›aus Kunst‹ ›Natur‹ werden. Sobald aber der

Mensch begreifen würde, dass das berufliche und gesellschaftliche Leben auf be-

stimmten Schemata basiert, wobei kodifizierte Anforderungen etwa den Beruf wie

133 Vgl. hierzu die Ausführungen von Gerda Baumbach: Schauspieler. Historische Anthropologie

des Akteurs. Band 1: Schauspielstile, Leipzig 2012.

134 Vgl. Johan Huizinga: Homo ludens. Vom Ursprung der Kultur im Spiel, Hamburg 1956.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 117

eine vorab festgeschriebene (Theater-)Rolle prägen, sobald also ein Wissen um die

Ablösbarkeit dieser Rolle vom Einzelnen dominierte, würden Menschen, so sugge-

riert Nietzsche, es sich rasch in verschiedenen Rollen und damit als ›Schauspieler‹

einzurichten verstehen. Nun wird das Modell der »Vorherbestimmung«, das es je-

dem erlaubte, an den ihm zugewiesenen festen Platz in der Gesellschaft zu glau-

ben, ersetzt durch den von Nietzsche so benannten »R o l l e n - G l a u b e n«, der

dieMöglichkeit mehrerer Rollen zulässt und befördert.Wie bereits erörtert, stehen

in Nietzsches Argumentation menschlicher Charakter und individuelles Selbstver-

hältnis, berufliche Praktiken sowie die Konstitution der Gesellschaft und deren po-

litische Verfasstheit in einem engen,wechselseitigen Verhältnis.Diese Reziprozität

spiegelt sich in der konstellativen Verbindung der verschiedenenMotive wider. Ge-

rade der theaternahen Semantik (Rolle, gutes Spiel, Schauspieler) kommt dabei die

Aufgabe zu, die Motivbereiche miteinander zu verknüpfen.

Aus den bisherigen Überlegungen sollte hervorgegangen sein, dass auch in die-

sem Aphorismus der Begriff des Schauspielers und Schauspielens aus dem Bereich

des Theaters heraus- und in soziale sowie psychische Kontexte übertritt. Eben-

so steht die in kritischer Absicht noch mit Wagner verbundene, fatale Wirkung

des Schauspielers auf die Massen hier nicht im Vordergrund. Das funktionale Ele-

ment, auf das hin der Schauspieler in FW 356 zugeschnitten wurde, ist das der

menschlichen Möglichkeit zu Verwandlungen, wodurch eine Vielheit und Variabi-

lität des Charakters bedingt wird. Nietzsche scheint diese Entwicklung weniger

neutral aufzuzeichnen, als er ihr sowohl positive wie auch negative Seiten anträgt.

Daher rührt der seltsam anmutende Gegensatz zwischen den euphorisch begrüß-

ten Potentialen des Europäer- und Rollenglaubens (»wo jeder mit sich versucht,

improvisirt, neu versucht, mit Lust versucht«) und dem Lamento einer Gegen-

wartsanalyse: »Aber was ich fürchte […], wir modernen Menschen sind ganz schon

auf dem gleichen Wege«. Diese von Demokratie geprägten »interessantesten und

tollsten Zeitalter […], in denen die ›Schauspieler‹, a l l e Arten Schauspieler, die ei-

gentlichen Herren sind«, kennzeichnen eben auch einen Verlust von Stabilität und

Dauerfähigkeit.135

Eines mag an der Argumentation jedoch noch mehr erstaunen: Nietzsche hat

sich an anderer Stelle vehement gegen begriffliche Dichotomien und das Kon-

zept von Gegensätzen ausgesprochen, die die Geistesgeschichte seit Jahrhunder-

135 Vor allem an diesem Punkt unterscheidet sich meine Interpretation wesentlich von Armin

ThomasMüller: Die »freie Gesellschaft« als ›hölzernes Eisen‹: Gesellschaftliche Perspektiven

Europas im Abschnitt 356 von Nietzsches Fröhlicher Wissenschaft. In: Marco Brusotti; Mi-

chael McNeil; Corinna Schubert; Herman Siemens (Hg.): European/Supra-European. Cultu-

ral Encounters in Nietzsche’s Philosophy, Berlin/Boston 2020, S. 151-168. Müller geht davon

aus, dass bei Nietzsche sowohl der Begriff des Schauspielers als auch der der Demokratie

stets negativ besetzt seien. Ihm entgeht die im Text vorhandene feine Abwägung der mit

den demokratischen Entwicklungen einhergehenden Problemen und Chancen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Masken denken – in Masken denken

ten bestimmen. »Mag nämlich auch die S p r a c h e«, heißt es in dem bekann-

ten Abschnitt JGB 24, »hier wie anderwärts, nicht über ihre Plumpheit hinauskön-

nen und fortfahren, von Gegensätzen zu reden, wo es nur Grade und mancher-

lei Feinheit der Stufen giebt«.136 Nun ist nicht nur der hier besprochene, sondern

es sind auch zahlreiche andere Abschnitte unübersehbar von Gegensatzstruktu-

ren geprägt. Wollte man also die Annahme vermeiden, Nietzsche sei hinter diese

bedeutsame Erkenntnis zurückgefallen, müssen andere Erklärungs- und Interpre-

tationsstrategien gefunden werden. FW 356 durchziehen gleich mehrere seman-

tische Gegensatz-Komplexe, die zwischen einzelnen Worten ausgetragen werden:

So sind beispielsweise die »Baumeister« in »festeren, beschränkteren Zeitaltern«

gegen die »Schauspieler« der »demokratischen Zeitalter« gestellt. Erstere kenn-

zeichnet »Dauerfähigkeit« in Beruf, Rolle und Charakter, im Material des »Steins«

versinnbildlicht, der Pläne für Jahrtausende und demMenschen Sinn als Teile eines

Baus zu geben vermochte, sofern sie nur »fest« wären. Letztere kennzeichnet das

Spiel mit der Vielheit ihrer Rollen, Berufe und Fähigkeiten, sie sind ›Alleskönner‹

und gleichen eher dem Paradox eines »hölzernen Eisens«.137

Diese tatsächlich diametral strukturierten Komplexe repräsentieren jedoch,

genauer besehen, zwei verschiedene Haltungen zu einer dritten, übergeordneten

Sache, die ich mit den Worten ›Selbstbezug‹ und ›Selbstverhältnis‹ einzufangen

versucht habe. Als dominierendes Motiv bildet es den Hintergrund, vor dem die

gegensätzlichen Positionen jeweils abgeglichen und zueinander in Beziehung ge-

setzt werden. Das Aufstellen von Gegensätzen dient also vorrangig dazu, ein ganz

anderes Thema in seinen (hier historisch) verschiedenen Facetten zu erfassen.

Mit der oben erörterten Differenzierung eines monopolaren Selbstbezugs, der auf

dem Glauben an immerwährende Festgefügtheit beruht und der dem polypolaren

»Rollen-Glauben« entgegengesetzt ist, habe ich versucht, das Relationsgefüge

nachzuvollziehen. Nietzsches Strategie zielt darauf ab, zwar offensiv mit sprach-

lichen Gegensatz-Konzepten zu arbeiten, sie aber gleichzeitig auf mancherlei

136 JGB II, 24, KSA 5, S. 41.

137 Der Aphorismus endet mit einer Anspielung auf eine seit der Antike bekannte contradictio in

adjecto: »Freie Gesellschaft? Ja! Ja! Aber ihr wisst doch, ihr Herren, woraus man die baut? Aus

hölzernem Eisen! Aus dem berühmten hölzernen Eisen!« (FW 356, KSA 3, S. 597). Die Figur

der antiken Rhetorik (σιδηροξύλον, etwa: ›Eisenholz‹) bezeichnet die grundsätzlicheUnmög-

lichkeit eines Arguments. Als Verspottung der ambivalenten Verheißung einer »freien« Ge-

sellschaft bekräftigt sie die These, dass der in Demokratien heraufkommende Schauspieler-

Typus als Bürger kaumdazu geeignet sei, einen stabilen Gesellschafts-Bau zu gewährleisten.

Im Hintergrund könnte zudem Schopenhauers Kant-Kritik stehen, die sich gegen dessen ra-

dikalen Ethikbegriff wendet: »Es ist doch wohl handgreiflicherWiderspruch, denWillen frei

zu nennen und doch ihm Gesetze vorzuschreiben, nach denen er wollen soll: – ›wollen soll!‹

– hölzernes Eisen!« (Arthur Schopenhauer: Die Welt als Wille und Vorstellung, 4. Buch, § 53,

Frankfurt a.M./Leipzig 1996, S. 377).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 119

Weise zu entschärfen und damit als dogmatisch-bipolare Ausschlussprinzipien

unwirksam zu machen. Beispiele für diesen besonderen Umgang mit der nicht

zuletzt logischen Kategorie des Gegensatzes wären etwa die Positionierung der

»Herrenmoral« gegen die »Sklavenmoral«,138 oder auch von »Gesundheit« gegen

»Krankheit«,139 wobei die Argumente in Richtung einer graduellen Vereinbarkeit

des nur scheinbar Gegensätzlichen zielen. Entsprechend gäbe es nicht einen

Zustand ›krank‹, der das komplette Gegenteil des Zustands ›gesund‹ wäre, son-

dern das Kranke und das Gesunde werden als Umschlagen des Einen in das

Andere sichtbar und schaffen Übergangszeiten, in denen klare Grenzziehungen

unmöglich sind – das Wort »Genesung« spielt hier eine große Rolle. In einem

ähnlichen Sinne werden in der Genealogie der Moral Herren- und Sklavenmoral erst

als voneinander distinkte, historische Konzepte entworfen, um dann als inner-

psychische Tendenzen der Selbstermächtigung oder Fremdzuschreibung beide

zugleich Einzug in die Seelenwelt des modernen Menschen zu finden. Andernorts

bezweifelt Nietzsche nicht nur die Existenz von Gegensätzen überhaupt, speziell

der moralischen Werte,140 oder des Gegensatzes von wahr und falsch,141 sondern

er nimmt auch eine prinzipielle Gleichzeitigkeit von Gegensätzlichem an,142 sowie

die historische und kulturelle Bedingtheit der Wahrnehmung von Gegensätzen.143

2.2.4. Das Problem des Schauspielers als Problem der Dichter und

Philosophen

Dass Nietzsche die Philosophiegeschichte als eine (fatale) Geschichte der Dogma-

tik und insofern der Tyrannei der Wahrheit beschreibt, ist bekannt. Dass damit

allerdings in der Konsequenz ein Problem angezeigt ist, worin die Philosophen in

die Nähe nicht allein der Dichter, sondern auch der Schauspieler rücken, ist selten

betont worden. Sowohl Dichter als auch Schauspieler stehen mit ihren Tätigkeiten

im Zeichen des Erfindens anderer Welten. Dem Modell des idealen Staates in der

Politeia, wie es Platon von seinem Protagonisten Sokrates entwickeln lässt, gilt das

Metier der Dichter und Schauspieler bekanntlich als für eine staatliche Institution

138 Vgl. die Erste Abhandlung: »Gut und Böse«, »Gut und Schlecht« der Genealogie der Moral.

139 Vgl. die Vorrede zur zweiten Ausgabe der FröhlichenWissenschaft von 1886.

140 JGB 2, KSA 5, S. 16.

141 Vgl. etwa JGB 34: »Ja, was zwingt uns überhaupt zur Annahme, dass es einen wesenhaften

Gegensatz von ›wahr‹ und ›falsch‹ giebt? Genügt es nicht, Stufen der Scheinbarkeiten anzu-

nehmen und gleichsam hellere und dunklere Schatten und Gesammttöne des Scheins […]?«

(JGB 34, KSA 5, S. 53f.).

142 Etwa in dem Ausspruch des Ecce homo: »Abgerechnet nämlich, dass ich ein décadent bin, bin

ich auch dessen Gegensatz.« (EH, weise, 2, KSA 6, S. 266).

143 So sei von den Griechen in der Bewunderung des Odysseus »der Gegensatz von Scheinen

und Sein gar nicht gefühlt und also auch nicht sittlich angerechnet« worden, was Nietzsche

zu dem Ausruf veranlasst »Gab es je so gründliche Schauspieler!« (M 306, KSA 3, S. 224).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Masken denken – in Masken denken

denkbar ungeeignet und der Erziehung abträglich. Einerseits, so die Argumenta-

tion, schaffen Dichter und Schauspieler lediglich Abbilder von Abbildern und seien

dadurch noch weniger wert als Tischler oder andere Handwerker.144 Andererseits

sei das Tragödienspielen ebenso wie der Besuch vonTheatervorstellungen »ein Ver-

derb für die Seelen der Zuhörer«, weil dabei nicht nur edle Tugenden verhandelt

und das im Leben Erstrebenswerte dargestellt würde, sondern eben auch Unbeson-

nenheit und emotionale Ausbrüche.145 Indem Dichter wie Schauspieler von alter-

nativen Wirklichkeiten erzählen, zeigen sie mögliche Erfahrungsräume, die sich

notwendig parallel oder quer zur ›Realität‹ bewegen. Genau durch diese Distanz

aber können sie die Wirklichkeit kommentieren, können ihre Elemente aufneh-

men, sie zuspitzen oder vertiefen, nacherzählend variieren oder parodieren, kurz-

um, sie vermehren auf diese Weise die möglichen einzunehmenden Positionen.

Nicht zwingend muss sich das im Bereich der vollends utopischen Gattungen ab-

spielen, sondern es genügt allein der Effekt der Vervielfältigung von Realität. Weil

es Wahrheit im strengen Sinne nur geben kann, wenn auch die umgebende, wahr-

nehmbare Wirklichkeit eine möglichst unverbrüchliche Einheit bildet, wird dieser

Einheit jede alternative Positionierung potentiell gefährlich. Damit sind Schau-

spieler wie Dichter mindestens seit der in der Politeia niedergelegten Polemik ein

Ärgernis für diejenigen Philosophen, die sich der unbedingtenWahrheit verpflich-

tet haben. Folgerichtig wird solchen Künsten dann als Komplizen der Phantasie

eine untergeordnete Stellung zugewiesen, weil sie allenfalls zur erbaulichen Unter-

haltung taugen. Ihre mögliche komplementäre Funktion gerät dabei genauso aus

dem Blick, wie der prinzipielle Eigenwert der Künste als kulturelle Errungenschaf-

ten. In der Politeia kulminiert diese geringschätzende Haltung darin, die darstel-

lenden Künste aus der idealen Stadt rigoros auszuschließen, weil ihre die Vernunft

störenden und dagegen die Leidenschaften befördernden Effekte als erwiesen gel-

ten.

Nietzsches Texte selbst – das sollte bereits deutlich geworden sein – sind weit

davon entfernt, ein kohärentes Bild des Schauspielers zu zeichnen, weil gerade der

144 Vgl. Platon: Politeia, 394b–396e sowie 595a–598d. Die Einwände, die Sokrates im Dialog ge-

gen die Dichter und Schauspieler vorzubringen weiß, ähneln den Vorwürfen, die andernorts

(z.B. im Sophistes und Gorgias) den Sophisten gemacht werden. Indem in der Politeia glei-

chermaßen exemplarisch wie blasphemisch der Übervater der Dichtung, Homer, daraufhin

befragt wird, welche konkreten Auswirkungen seine in den Epen präsentierten Kenntnisse

über Kriegskunst und Politik denn in der Realität gezeitigt hätten, wird die Argumentati-

on auf die Spitze und ins Absurde getrieben (Politeia, 599c–600d). Dass Platon selbst seine

philosophischen Schriften im Allgemeinen, wie auch die Politeia im Besonderen, ebenso in

Dialogen und Reden des Sokrates, also in dichterischer Form, vorgelegt hat, stellt diesbe-

züglich ein denkwürdiges Faktum da, das nicht nur die Kritik an Homer zu konterkarieren,

sondern auch die Invektiven gegen die Künste zu unterlaufen geeignet ist.

145 Platon: Politeia, 595b.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 121

Begriff ›Schauspieler‹ in den verschiedensten Kontexten und unter verschiedens-

ten Vorzeichen verwendet wird. Sowohl als Bezeichnung der Theaterschauspieler

mit Bezug etwa zur griechischen Antike oder zu Nietzsches Gegenwart ist dasWort

präsent,wie alsMetapher für Unaufrichtigkeit und zur Bezeichnung verschiedener

menschlicher Fähigkeiten, etwa sich zu verwandeln, zu verstellen und mit Optio-

nen seiner selbst zu spielen. Daher ist keinesfalls von einem Bewertungsmuster

auszugehen, das eindeutig in eine positive oder negative Richtung wiese. Der Be-

griff bietet auf diese Weise eine Projektionsfläche, anhand derer – durch das Be-

tonen der jeweils zutreffenden Aspekte aus dem Bedeutungsgefüge ›Schauspieler‹

– bestimmte Themen verhandelt und veranschaulicht werden können.

Ich habe gezeigt, dass das Problem des Schauspielers bei Nietzsche mit min-

destens drei Momenten verknüpft ist. Charakterisiert ist es also 1.) durch seine

Wirkung auf die Massen, 2.) durch Verwandlungsfähigkeit und die damit einher-

gehende Irritation und Pluralisierung der Charakter-Konzeption und 3.) durch das

Problem der Lüge und des Scheins. Anhand dieser drei Aspekte ist nun auf die un-

gewöhnliche Beziehung einzugehen, die Nietzsche zwischen Philosophie und den

Verstellungskünsten der Dichtung und der Schauspielerei herstellt. Verkürzt und

zugespitzt könnte man formulieren, das Gemeinsame von Philosophie und Dich-

tung sei es, eine Wortkunst zu sein. Mit bestimmten Elementen des Schauspielens

aber will Nietzsche die Philosophie zukünftig aus erkenntnistheoretischen Grün-

den verbunden wissen, nämlich im Hinblick auf die Fähigkeit zu den vielfältigsten

Verwandlungen.

Dass man seit den Ursprungszeiten des Denkens dem Verhältnis zwischen

Wirklichkeit und Dichtungen mit Skepsis begegnet, wird von Nietzsche an ver-

schiedenen Stellen hervorgehoben. Schließlich sei es mitunter »für eine Wahrheit

gefährlicher, wenn der Dichter ihr zustimmt, als wenn er ihr widerspricht! Denn

wie Homer sagt: ›Viel ja lügen die Sänger!‹ –«146

Wird nun der Philosoph in die gefährliche Nähe des Dichters gerückt, wandelt

er schon nicht mehr auf geraden Pfaden zur Wahrheit. Er nutzt dann die Sprache,

um über die Umwege von Erzählungen und Anspielungen, Veranschaulichungen,

146 FW 84, KSA 3, S. 442. Der Aphorismus reflektiert in äußerst raffinierter Weise die Eigenart

der Sprache zunächst früherer ›abergläubischer‹ Zeitalter, durchReime, Verse undRhythmen

sich dieWelt gefügig zumachen. Dabei ist der Ursprung der Poesie im Blick. Gegen Ende des

Abschnittes wird eingeräumt, dass noch heute selbst ein Weiser »gelegentlich zum Narren

des Rhythmus« werde, weil »er einen Gedanken als w a h r e r e m p f i n d e t, wenn er

eine metrische Form hat und mit einem göttlichen Hopsasa daher kommt« (FW 84, KSA 3,

S. 442). Begründet wird diese der wissenschaftlichen Erkenntnismethode zuwiderlaufende

Tendenz damit, »dass immer noch die ernstesten Philosophen, […] sich auf D i c h t e r -

s p r ü c h e berufen, um ihren Gedanken Kraft und Glaubwürdigkeit zu geben« (ebd.). Da-

nach beschließt der Abschnitt, das Gesagte in performativer Ausführung demonstrierend,

mit dem oben zitierten Wort Homers.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Masken denken – in Masken denken

Sinnbildern, Fabeln und Parabeln ein verzweigtes Netz von Geschichten und Aus-

sagen zu errichten, in dem Wahrheitsverweise von Erfindungen nicht zu trennen

sind. Wird ein Philosoph aber Schauspieler, so müsste sich dieses ohnehin gefähr-

liche Verhältnis zur Sprache noch einmal potenzieren. Denn während die Dichter

allein durch die geschriebene Sprache als dem ihnen zur Verfügung stehendenMit-

tel lügen, gelten Schauspieler als Lügner in noch umfänglicherem Sinne, denn sie

›lügen‹ mit ihrem ganzen Körper. Sie verstellen und verwandeln sich in verschiede-

nen Lebenssituationen – ob als Abhängige unter Zwang und gleichsam unbewusst

oder als professionelle Bühnenschauspieler im theatralen Kontext.

Indem nun Nietzsche umfassende Selbst-Verwandlungen zum wichtigsten

Mittel der Erkenntnis erklärt, ist erneut und in radikaler Weise einem der Haupt-

protagonisten der abendländischen Philosophie der Vertrag aufgekündigt: Dem in

sich ruhenden Subjekt, dessen Selbstverständnis das eines autonomen, sich selbst

transparenten Akteurs ist, scheint einmal mehr das Vertrauen entzogen. Dem

entgegen steht eine neue, dem postontologischen Subjektmodell komplementäre

Erkenntnispraxis, deren methodische Ausrichtung durch verschiedene Augen zu

blicken und sich gelegentlich den Themen und Problemen anzuverwandeln rät. In

welchem Sinne das zu verstehen ist und wie es vonstattengehen soll, ist im Folgen-

den zu erörtern. Nachdrücklich betont werden muss freilich, dass diese Position

einem besonderen, emphatischen Verständnis von Philosophie geschuldet ist:

Die tiefere Erkenntnisfähigkeit wird dort vermutet, wo Gedanken nicht bloß als

gedachte, sondern als erlebte und empfundene Phänomene verstanden werden.

Eine nochmalige Steigerung erfährt es in der Vorstellung, die rechte Philosophie

beginne dann, wenn es möglich, ja notwendig ist, ihr gemäß zu leben und sie nicht

lediglich niederzuschreiben.147 Bereits in der Geburt der Tragödie präludiert die be-

treffende Methode, indem Nietzsche zwischen den Herstellungsbedingungen von

Dichtung und Dramatik unterscheidet:

Im Grunde ist das aesthetische Phänomen einfach; man habe nur die Fähigkeit,

fortwährend ein lebendiges Spiel zu sehen und immerfort von Geisterschaaren

umringt zu leben, so ist man Dichter; man fühle nur den Trieb, sich selbst zu ver-

wandeln und aus anderen Leibern und Seelen herauszureden, so ist man Drama-

tiker.148

Während also, Nietzsches Rekonstruktion gemäß, der erzählend Dichtende sich

von den Charakteren seiner Dichtung umgeben sieht und seine Beobachtungen

147 Vgl. hierzu James Conant: Das Exemplarische bei Emerson und Nietzsche. In: Christian Ben-

ne; Enrico Müller (Hg.): Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2014,

S. 207-225.

148 GT 8, KSA 1, S. 60f. Anlässlich der »Geisterschaaren« hatte es zuvor geheißen, »dass der Dich-

ter nur dadurch Dichter ist, dass er von Gestalten sich umringt sieht, die vor ihm leben und

handeln und in deren innerstes Wesen er hineinblickt.« (Ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 123

nur noch niederzuschreiben braucht, wohnt demgegenüber dem Dramatiker ein

Drang zu fortwährenden Selbstverwandlungen inne. In diesem Zustand und in

Gestalt dieser anderen personae, in die der Dramatiker sich kraft seiner Imagina-

tion verwandelt hat, entstehen dann die dramatischen Dialoge. Der Dichter hört

im Geiste die Figuren reden und sieht ihr Handeln als ein Beobachter, weshalb

seine Sprache eine beschreibende, erläuternde sein kann. Der Dramatiker hinge-

gen ›ist‹ seine Figuren gleichsam selbst, er handelt und redet im Geiste als seine

Figuren. Auch wenn die angeführte Charakterisierung literarischer Produktions-

bedingungen imWerk Nietzsches fürderhin keine Rolle mehr spielt, so ist dennoch

die Ähnlichkeit des später entworfenen Bildes und Selbstverständnisses des Phi-

losophen mit dem Modell des Dramatikers verblüffend. Wie zu zeigen sein wird,

besteht für Nietzsche ein wesentlich konstitutives Moment auch des Philosophen

darin, zu Verwandlungen befähigt zu sein.

2.2.5. Eine neue Erkenntnispraxis: Die »Kunst der Transfiguration«

Die ersten Ausführungen zum hier zu diskutierenden erkenntnispraktischen Mo-

dus datieren bereits aus den Jahren 1878-80, der Zeit der Niederschrift vonMensch-

liches, Allzumenschliches.Nietzsche gelingtmit diesemBuch ein philosophisches De-

büt, in dem viele der in den Folgejahren erneut aufgenommenenThemen präludie-

ren, das aber in weiten Teilen weder die stilistische Reife noch die argumentative

Konsequenz der später entstehenden Schriften erreicht. Dennoch sind Zeugnisse

der frühen Tendenz eines Denkens auffindbar, das sowohl die Bedingungen der

Möglichkeit als auch die qualitativen Maßstäbe von Erkenntnis problematisiert.

Folgende Zitate sollen das belegen:

P h i l o s o p h i s c h g e s i n n t s e i n . – Gewöhnlich strebt man darnach,

für alle Lebenslagen und Ereignisse e i n e Haltung des Gemüthes, e i n e Gat-

tung von Ansichten zu erwerben, – das nenntman vornehmlich philosophisch ge-

sinnt sein. Aber für die Bereicherung der Erkenntnis mag es höheren Werth ha-

ben, nicht in dieser Weise sich zu uniformiren, sondern auf die leise Stimme der

verschiedenen Lebenslagen zu hören; diese bringen ihre eigenen Ansichten mit

sich. SonimmtmanerkennendenAntheil amLebenundWesenVieler, indemman

sich selber nicht als starres, beständiges, Eines Individuum behandelt.149

149 MA I 618, KSA 2, S. 349. Auch in der Fröhlichen Wissenschaft wird diese Verbindung zwischen

Erkenntnis und Charakter-Variabilität gezogen. Zwar sei moralisch oft eine Starrheit von An-

sichten im Zeichen der Selbsttreue gefordert worden, die »alles Wechseln, Umlernen, Sich-

Verwandeln i n V e r r u f« bringe, doch sei dies gerade »f ü r d i e E r k e n n t n i s s

die allerschädlichste Art des allgemeinen Urtheils«, da den Erkennenden auszeichne, »in Be-

zug auf Alles, was in uns f e s t werden will, misstrauisch zu sein« (FW 296, KSA 3, S. 537).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Masken denken – in Masken denken

S i c h s e l b e r v e r l i e r e n . – Wenn man erst sich selber gefunden hat,

mussman verstehen, sich von Zeit zu Zeit zu v e r l i e r e n – und dannwieder zu

finden: vorausgesetzt, dassman einDenker ist. Diesem ist es nämlich nachtheilig,

immerdar an Eine Person gebunden zu sein.150

Während der erste Abschnitt die Umkehrung einer für üblich angenommenen Hal-

tung nahelegt, indem unterschiedlichen Situationen nicht in vereinheitlichender

Absicht zu begegnen, sondern ein Nutzen aus ihrer Verschiedenheit zu ziehen sei,

stellt der zweite Abschnitt Erkenntnisgewinn durch produktiven ›Selbstverlust‹ in

Aussicht. Beide Aphorismen sehen jedoch einen klaren Vorteil darin, zu Erkennt-

niszwecken von der eigenen Person Abstand nehmen zu können, um zuerst sich

selbst und in der Folge das Erkennen in andere Sichtweisen, Lebenslagen,Wesens-

züge, Stimmen und Ansichten hinein zu erweitern. Außerordentlich bemerkens-

wert ist das schon hier ausgeführte Motiv, nach dem die Voraussetzung für die be-

vorzugte Erkenntnishaltung in einer wie auch immer gearteten Verwandlung des

Erkenntnissubjekts besteht. Von übergeordneter Bedeutung ist zunächst nicht die

Fähigkeit zu logischem Denken, zum Erwerb von Wissen durch verstehende Lek-

türe, oder zum Auswendiglernen. Dies alles mag in einem zweiten Schritt wich-

tig sein, scheint aber auf einer eher allgemein-unpersönlichen Ebene stattzufin-

den. Doch auch die etwa mit Marcus Aurelius, Augustinus von Hippo oder René

Descartes verbundene Methode der Introspektion wird nicht als maßgeblich er-

wähnt. Was Nietzsche demgegenüber hier und andernorts eindringlich betont, ist

die Bereitschaft zum aktiven Mit- und Nachvollziehen des Anderen (als des nicht-

Eigenen), ist mithin ein Maß an Verwandlungsfähigkeit, wie es auch für Dramati-

ker veranschlagt wurde. Zwischen den extremen Polen einer Apotheose des Allge-

meinen (Naturwissenschaft, unpersönlicher Wissenserwerb) und einer Apotheose

des Singulären (die absolute Gewissheit des ego cogito) sucht Nietzsche nun keines-

falls einen vermittelnden dritten Weg, sondern entwickelt eine neue erkenntnis-

praktische Position. Selten tritt sie uns so pointiert zusammengefasst entgegen,

wie im folgenden Abschnitt aus der Fröhlichen Wissenschaft:

D e r S e u f z e r d e s E r k e n n e n d e n . – »Oh über meine Habsucht! In

dieser Seele wohnt keine Selbstlosigkeit, – vielmehr ein Alles begehrendes Selbst,

welches durch viele Individuen wie durch s e i n e Augen sehen und wie mit

s e i n e n Händen greifen möchte, – ein auch die ganze Vergangenheit noch zu-

rückholendes Selbst, welches Nichts verlieren will, was ihm überhaupt gehören

könnte! Oh über diese Flamme meiner Habsucht! Oh, dass ich in hundert Wesen

150 MA II, WS 306, KSA 2, S. 689. Vgl. FW 305: »Denn man muss sich auf Zeiten verlieren könne,

wennmandenDingen, diewir nicht selber sind, Etwas ablernenwill.« (FW305, KSA 3, S. 543).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 125

wiedergeboren würde!« – Wer diesen Seufzer nicht aus Erfahrung kennt, kennt

auch die Leidenschaft des Erkennenden nicht.151

Sein Anliegen kleidet der Abschnitt in den emphatischen Ausruf einer ›der Erken-

nende‹ genannten Figur. Diese wörtliche Rede hat gegenüber einer nüchternen

Erörterung des Themas den Vorteil, es sprachlich auf eine persönliche Ebene zu

heben: Der Erkennende spricht von sich selbst und seufzt über seine Habsucht.

Dabei ist die Figur des Erkennenden gleichzeitig umfassend, indem es eine Be-

zeichnung Vieler ist und nicht eines Individuums, wie figürlich konkret. Denn es

ist nicht einfach jeder Mensch in jeder beliebigen Situation gemeint, sondern, wer

erkennt, d.h. die Menschen, insofern sie Erkennende sind.152 Die Bedeutung des

Wunsches, als Erkennende nicht in erster Linie objektivesWissen zu erwerben oder

die Vivisektion des eigenen Selbst zu betreiben, sondern ganz sinnlich »durch vie-

le Individuen wie durch s e i n e Augen sehen und wie mit s e i n e n Händen

greifen« zu wollen,153 ist oben erläutert worden. Selbst die Beschäftigung mit der

Historie wird dem Erkennenden zur Inspiration, ausgehend von den Sichtweisen

der Vergangenheit die eigenen Perspektiven nochmals zu erweitern. Inmitten die-

ser Erfahrungen wünscht der Erkennende mit einem leidenschaftlichen Ausruf,

er möge doch »in hundert Wesen wiedergeboren« werden.154 Artikuliert als hab-

süchtiges Begehren, das sich um des reicheren Erkenntnisgewinns willen in Alles

zu verwandeln strebt, unterstreicht Nietzsche mit seiner Wortwahl die affektive

Verfasstheit des Erkennens.

In der Genealogie der Moral wird die Metapher der Vieläugigkeit erneut aufge-

griffen und als anstrebenswerte Erkenntnispraxis wie folgt formuliert:

Es giebt n u r ein perspektivisches Sehen, n u r ein perspektivisches »Erken-

nen«; und j e m e h r Affekte wir über eine Sache zuWorte kommen lassen, j e

m e h r Augen, verschiedne Augen wir uns für dieselbe Sache einzusetzen wis-

151 FW 249, KSA 3, S. 515. Vgl. auch M 533, worin die Wahrnehmungsfähigkeiten zweier Künstler

beschrieben und als Bereicherung für die Erkenntnis dargestellt werden: »Hätten wir doch

erst das Auge dieses Schauspielers und dieses Malers für das Reich der menschlichen See-

len!« (M 533, KSA 3, S. 305). In FW 143 schließlich wird der gesellschaftliche und erkennt-

nistheoretischeWert des Polytheismus gegenüber demMonotheismus hervorgehoben: »Im

Polytheismus lag die Freigeisterei und Vielgeisterei des Menschen vorgebildet: die Kraft, sich

neue und eigene Augen zu schaffen und immer wieder neue und noch eigenere: sodass es für

den Menschen allein unter allen Thieren keine ewigen Horizonte und Perspektiven giebt.«

(FW 143, KSA 3, S. 491; Hervorhebung C.S.).

152 Vgl. zum Topos der Figurenrede im Allgemeinen das Kapitel 2.3 und speziell zur Kategorie

der ›angekündigten Rede‹ das Kapitel 2.3.1.

153 FW 249, KSA 3, S. 515.

154 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


126 Masken denken – in Masken denken

sen, um so vollständiger wird unser »Begriff« dieser Sache, unsre »Objektivität«

sein.155

Sowohl das Wort »Begriff«, als auch das der »Objektivität« sind zwischen Anfüh-

rungszeichen gesetzt, um zu verdeutlichen, dass ihnen eine andere Sinnebene als

die übliche verliehen wurde. In welchem neuen Sinne der Begriff als Träger ei-

ner variablen und vielschichtigen Bedeutungsarchitektur verstanden werden soll,

ist bereits ausgeführt worden. Doch der Begriff einer »Objektivität« ist nicht we-

niger voraussetzungsreich. Dass es sich dabei keinesfalls um das positivistische

Ideal einer das Erkenntnissubjekt ausklammernden Wissenschaftlichkeit handelt,

ist Thema des gesamten Abschnittes. Nietzsche will den Begriff der Objektivität,

mit einem Seitenblick auf Kant und Schopenhauer, eben »nicht als ›interesselose

Anschauung‹ verstanden« wissen, sondern im Gegenteil:

[A]ls das Vermögen, sein Für undWider i n d e r G e w a l t z u h a b e n und

aus- und einzuhängen: so dass man sich gerade die V e r s c h i e d e n h e i t

der Perspektiven und der Affekt-Interpretationen für die Erkenntniss nutzbar zu

machen weiss.156

Es ist dies eine eher unorthodoxe Anforderung an den Erkennenden, die eigenen

Urteile, Geschmäcker, Gründe, Vorlieben, Vorurteile und Abneigungen – also die

eigene Perspektive – mal gelten zu lassen, mal zu vernachlässigen. Als Methode

dient sie aber dazu, andere Perspektiven an sich selbst nachvollziehen und gerade-

zu miterleben zu können. Im Sinne eines Gegenentwurfs zum wissenschaftlichen

Ideal entpersönlichter Objektivität, stellt dieses neue Verständnis von Objektivi-

tät vielmehr eine Potenzierung des Subjekts dar, das sich in »verschiedne Augen«

hinein vervielfältigt: Durch diese verfügt es über Mittel und Wege zur Erkenntnis,

die ihm mit der »V e r s c h i e d e n h e i t der Perspektiven« auch eine Verschie-

denheit von sich selbst beibringen.157 Das Ideal ist also Differenz (nicht Identität)

und eine Differenzierung der Perspektiven. Erkenntnis wird auf diese Weise als

ein Potenzieren der Interessen gegen die ›Interesselosigkeit‹ entworfen, ferner als

ein Vervielfältigen von Affekten und damit von Interpretations-Möglichkeiten ge-

gen den Ausschluss der Sinnlichkeit und drittens als ein Aufsuchen gerade des

Verschiedenen, Differenten und Differenzierten, statt der Reinheit einer einzigen

Perspektive.

Auch einen zweiten Aspekt der die neue Objektivität ermöglichenden Erkennt-

nispraxis gilt es mit einzubeziehen: Wenn einerseits verschiedene Augen den po-

lyperspektivischen Blick auf eine Sache ermöglichen sollen, ist ebenso die Rede

155 GM III, 12, KSA 5, S. 365.

156 GM III, 12, KSA 5, S. 364f.

157 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 127

davon, mehrere »Affekte […] über eine Sache zu Worte kommen« zu lassen.158 Hier

ist der Rückgriff auf die subjekttheoretische und erkenntnispraktische Analogie für

das Verständnis hilfreich: Denn ein Grundgedanke von Nietzsches Subjektkonzep-

tion ist es, dass im nur vermeintlich sich gleichbleibenden Subjekt etwa Triebe und

Interessen, Affekte und Instinkte sich beständig abtauschen, dass sie miteinander

um ›Herrschaft‹ ringen und wechselnd die Oberhand gewinnen, aber genauso oft

ihren Mit- und Gegenspielern nachzugeben und sich folglich unterzuordnen ha-

ben. Diesem dynamischen Prinzip entspricht auf der Seite der Erkenntnispraxis

ganz offenkundig das Ansinnen, dem jeweils an die Oberfläche getretenen Affekt

gewissermaßen ein Rederecht einzuräumen: Ist schon der Mensch keine unver-

brüchliche Einheit, sondern ein »Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte«,159 so

werden mit der Vielgestaltigkeit seiner divergenten Gemütsregungen auch unter-

schiedliche Ansichten über eine Sache korrelieren.WennNietzsche demErkennen-

den durch viele Augen zu blicken rät und mehrere Affekte zuWort kommen sollen,

wird hier ein prinzipieller Wert für die Erkenntnis erst dem Ensemble gerichte-

ter Äußerungen als Ausdruck einer ungefähren Gleichzeitigkeit verschiedenarti-

ger Blickrichtungen und divergenter Affektformen beigemessen. An diesem Punkt

konvergieren die beschriebene Erkenntnispraxis und die in Kapitel 1.3.2 entwickel-

te konstellative Begriffsarchitektur von Nietzsches Texten, wonach an einem Be-

griff durch Konstellation mit anderen Begriffen verschiedene Semantiken aktuali-

siert werden.

Mit der Ablehnung des wissenschaftlichen Prinzips, das zur Herstellung von

Objektivität die größtmögliche Neutralisation des erkennenden Subjekts vorsah,

geht bei Nietzsche eine Aufwertung gerade des Persönlichen einher. Daher besteht

auch kein Gegensatz zwischen dem beschriebenen Erkenntnisethos und einer au-

ßergewöhnlichen, herausragenden Persönlichkeit, weil gerade sie dazu befähigt

sei, Vieles in sich aufzunehmen. Solchen Philosophen fehle deshalb

jede u n p e r s ö n l i c h e Theilnahme an einem Problem der Erkenntniss: wie

sie selber durch und durch Person sind, so wachsen auch alle ihre Einsichten und

Kenntnisse wieder zu einer Person zusammen, zu einem lebendigen Vielfachen,

dessen einzelne Theile von einander abhängen, in einander greifen, gemeinsam

ernährt werden, das als Ganzes eine eigne Luft und einen eignen Geruch hat.160

Hier verbindet sich nun das Modell des Menschen als Subjekts-Vielheit, sowie sei-

ne dynamischeOrganisationmit demneuen erkenntnispraktischenModell, dessen

Potential im Verstärken und Ausnutzen eben jener Vielheit der Masken und Per-

158 Ebd.

159 JGB 12, KSA 5, S. 27.

160 MA II, KSA 2, S. 625f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


128 Masken denken – in Masken denken

spektiven liegen soll.161 Dieses Thema klingt auch an anderer Stelle an, beispiels-

weise in JGB 212, wo »der Philosoph […] Etwas von seinem eignen Ideal« verrate,

wenn er festlege: »dies eben soll G r ö s s e heißen: ebenso vielfach als ganz, eben-

so weit als voll sein können«.162 Im Widerspruch zum modernen Zwang zum Spe-

zialistentum müsse ein Philosoph »die Grösse des Menschen, den Begriff ›Grösse‹

gerade in seine Umfänglichkeit und Vielfältigkeit, in seine Ganzheit im Vielen«

entwerfen.163 Vielfältig zu sein, gewissermaßen als Gegenentwurf zur einfältigen

Dogmatik, wird nun das Ethos des Erkennenden schlechthin. Dabei ist jedoch eine

übergeordnete, harmonisierende Metaperspektive ein für allemal ausgeschlossen.

Strukturiert anhand der bereits für die Schauspieler-Problematik herausgestellten

drei thematischen Bereiche, soll im Folgenden die Charakterisierung von Nietz-

sches erkenntnispraktischemModell unter Zuhilfenahme entsprechender Textstel-

len abgerundet werden.

1. Vielheit durch Verwandlung Das beschriebene Vorgehen, zumZweck der Erkenntnis

verschiedene Perspektiven einzunehmen und sie in einem bestimmten Sinne ›zu

sein‹, um ihre Positionen an sich selbst erfahrbar zumachen und damit womöglich

ein tieferes Verständnis zu erlangen, korreliert also mit einem zeitweiligen Abse-

hen und Abstandnehmen von der eigenen Person. Schließlich gilt: »Das Lernen

verwandelt uns, es thut Das, was alle Ernährung thut, die auch nicht bloss ›erhält‹

–: wie der Physiologe weiss«.164 Es liegt auf der Hand, dass eine solche Ansicht

mit dem von Nietzsche so emphatisch hervorgehobenen pluralen, dynamischen

161 Bereits Friedrich Kaulbach: Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, Köln/Wien 1980,

hat sichmit der perspektivischen Erkenntnismethode auseinandergesetzt (S. 59-130). Jedoch

führen sie eventuelle Perspektiven ihrerseits auf einen übergeordneten Standpunkt zurück.

Zwar betont Kaulbach den prinzipiellen Wert verschiedener, vielfältiger Perspektiven auf

dieselbe Sache (vgl. ebd. S. 75), jedoch will er wiederum die Hierarchie einer teleologischen

Struktur als Gütezeichen eingesetzt wissen, in der eine überholte Perspektive zugunsten

einer besseren aufgegeben und gleichsam ›überwunden‹ werde. Erst im Denken eines sol-

chen »Aufstiegs auf der Leiter zu höheren und souveräneren Standpunkten« realisiere sich

der freie Geist (ebd. S. 77). Auch Volker Gerhardt: Die Perspektive des Perspektivismus. In:

Nietzsche-Studien, Bd. 18, Berlin 1989, S. 260-281 besteht auf einem der Perspektivenvielfalt

zugrunde gelegten und »im Erkennen und Handeln angelegten Anspruch auf Einheit« (ebd.

S. 279). Vgl. dagegen Zittel: »Wenn Nietzsche zufolge dieWelt als Summe der von ihr jeweils

aus subjektiven Perspektiven vorgenommenen Interpretationen verstanden werden kann,

so findet der je eigene Standpunkt seine Beschränkung und Relativierung im Konflikt mit

den anderen Positionen und dies gerade nicht im Sinne übersittlicher Autonomie« (Claus

Zittel: Ästhetisch fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie. In: Nietzsche-Studien, Bd.

32, 2003, S. 103-123, hier S. 117).

162 JGB 212, KSA 5, 147.

163 Ebd. S. 146.

164 JGB 231, KSA 5, S. 170.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 129

Menschenbild korreliert (vgl. hierzu Kapitel 4.1). Es scheint sich also um die Inten-

sivierung und Fruchtbarmachung eines ohnehin vorhandenen Effekts zu handeln:

Wenn der Mensch schon eine Pluralität von Trieben und Affekten, von langfris-

tigen Einflüssen und momentanen Befindlichkeiten ist, so mag es zweckdienlich

sein, diese ›Natur‹ des Menschen für die Erkenntnis nochmals zu verstärken und

deren Mechanismen gezielt zu forcieren. Hierzu fähig zu sein, avanciert nun zur

Anforderung zumindest an zukünftige Philosophen. Entsprechend summiert Jen-

seits von Gut und Böse im Abschnitt 211 »Vorbedingungen«, die zur »Erziehung des

wirklichen Philosophen« dienlich seien:

[E]r muss selbst vielleicht Kritiker und Skeptiker und Dogmatiker und Historiker

und überdiesDichter und Sammler undReisender undRäthselrather undMoralist

und Seher und »freier Geist« und beinahe Alles gewesen sein, um den Umkreis

menschlicherWerthe undWerth-Gefühle zu durchlaufen undmit vielerlei Augen

und Gewissen, von der Höhe in jede Ferne, von der Tiefe in jede Höhe, von der

Ecke in jede Weite, blicken zu k ö n n e n.165

Bemerkenswert ist hier die Formulierung, man müsse die aufgezählten Tätigen

durchaus »selbst […] gewesen sein« – was sich ganz ausdrücklich von einem rein

wissenschaftlichen Ansinnen unterscheidet, über etwas genaue Kenntnisse zu er-

werben und diese zu systematisieren. Ein solches aktiv-lebendiges, sinnlich-kon-

kretes Nachvollziehen verschiedenster Positionen und Perspektiven (Skeptizismus,

Dogmatik,Historik,Moral etc.) oder Fähigkeiten (Dichten,Rätselraten,Reisen etc.)

sei notwendig, damit ein möglichst umfangreicher Horizont der menschlichen

Wertschätzungen ausgemessen werden könne. Schon allein der Begriff »Werth-

Gefühle« verdeutlicht den eminent mimetischen Anspruch, gilt es doch, die mit

verschiedenen Wertungen einhergehenden Gefühlswelten auszuloten, nicht aber,

sie etwa bloß aus der Distanz heraus zu erklären. Insgesamt mögen gewisse Paral-

lelen zur Arbeit von Künstlern, namentlich Schauspielern, auch für Nietzsche nicht

abwegig gewesen sein, weil hierbei ein geradezu plastisches Einfühlungsvermögen

165 JGB 211, KSA 5, S. 144. Vgl. auch M 432, wo die Offenheit der wissenschaftlichen Methode

angemahnt wird: »Wir müssen versuchsweise mit den Dingen verfahren […]. Dieser redet

mit den Dingen als Polizist, jener als Beichtvater, ein Dritter als Wanderer und Neugieri-

ger.« (M 432, KSA 3, S. 266). Schulz stellt bei Nietzsche eine »Perspektive der Wertschätzung

als unabdingbarer anthropologischer Voraussetzung« fest und resümiert: »Bei ihm sind Sein

undWert auf eine so ursprünglicheWeise miteinander verschränkt, daß eine neutrale fakti-

scheBezugnahmeauf dieWelt undenkbar erscheint.« (Reinhard Schulz:Nietzsche undRorty.

Zwei Metaphysikoppositionen. In: Renate Reschke (Hg.): Zeitenwende –Wertewende. Inter-

nationaler Kongreß zum 100. Todestag Friedrich Nietzsches. Nietzscheforschung, Sonder-

band 1, Berlin 2001, S. 165-169, hier S. 168).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


130 Masken denken – in Masken denken

erforderlich ist.166 Auf eine solch erkenntnislüsterne Weise »beinahe Alles gewesen

[zu] sein«, gilt – und das ist nicht minder erstaunlich – sodann als grundlegen-

de Voraussetzung für den besonderen Auftrag dieses Philosophen-Typus, nämlich

»dass er W e r t h e s c h a f f e«.167 Entsprechend wird das Aufgabenprofil kurz

darauf mit Nachdruck formuliert: »D i e e i g e n t l i c h e n P h i l o s o p h e n

a b e r s i n d B e f e h l e n d e u n d G e s e t z g e b e r : sie sagen ›so soll es

sein!‹, sie bestimmen erst das Wohin? und Wozu? des Menschen«.168 An dieser

Stelle erhält das Modell des sich vielerlei Augen, Hände und Zeiten bedienenden

Erkennenden, des die eigene Vielfältigkeit auskostenden Philosophen ein klar um-

rissenes Ziel: neue Werte zu erschaffen.

Mit ähnlichem Bedeutungsumfang, doch anderer Motiv-Zusammenstellung

fokussiert ein Abschnitt der Fröhlichen Wissenschaft dieses Thema. In ihm sind die

Motive der ›großen Gesundheit‹, Umfänglichkeit und eines neuen Ideals verbun-

den. Selbst das Erschaffen von Werten klingt in den Worten vom spielenden Geist,

von überwundenem und neu entstehendem Ernst an, die den Abschnitt beschlie-

ßen. Was an dieser Stelle jedoch im Vordergrund stehen soll, ist die Beschreibung

derer, die der ›großen Gesundheit‹ bedürfen:

Wessen Seele darnach dürstet, den ganzen Umfang der bisherigen Werthe und

Wünschbarkeiten erlebt […] zu haben, wer aus den Abenteuern der eigensten Er-

fahrung wissen will, wie es einem Eroberer und Entdecker des Ideals zuMuthe ist,

insgleichen einem Künstler, einem Heiligen, einem Gesetzgeber, einem Weisen,

einem Gelehrten, einem Frommen, einemWahrsager, einem Göttlich-Abseitigen

alten Stils: der hat dazu zuallererst Eins nöthig, d i e g r o s s e G e s u n d -

h e i t – eine solche, welche man nicht nur hat, sondern auch beständig noch

166 Vgl. etwa M 533, wo es heißt: »Was erräth und sieht ein Schauspieler Alles, wenn er einen

anderen spielen sieht! […] Wie anders wieder sieht ein Maler auf einen vor ihm sich bewe-

gendenMenschen! […] Hättenwir doch erst das Auge dieses Schauspielers und diesesMalers

für das Reich der menschlichen Seelen!« (M 533, KSA 3, S. 305).

167 JGB 211, KSA 5, S. 144. ImAphorismus JGB 289wird dasMotiv des Philosophen als Vieläugiger

aufgegriffen, wenngleich der Ton aufgrund der Wortwahl scherzhafter daherkommt. In ei-

ne Verbindung mit erkenntnistheoretischen Überlegungen gebracht, wird der Fall »gesetzt,

dass ein Philosoph immer vorerst ein Einsiedler war«. In seiner Höhle sei er »zumHöhlenbär

oder Schatzgräber oder Schatzwächter und Drachen« geworden und zweifle darum, »ob ein

Philosoph ›letzte und eigentliche‹ Meinungen überhaupt haben k ö n n e, ob bei ihm nicht

hinter jederHöhle eine tiefereHöhle liege« (JGB289, KSA 5, S. 234). Tatsächlich kanneinePar-

allele gezogen werden zwischen der explosionsartigen Vervielfältigung von Namen, die den

Philosophen Beschreibungsebenen hinzufügen und ihrer ebenso vervielfachten Perspekti-

ven der Erkenntnis und Interpretationsebenen (die Höhle hinter jeder Höhle). Der Aphoris-

mus endet denn auch auf provokanteWeisemit denWorten: »Jede Philosophie v e r b i r g t

auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein Versteck, jedes Wort auch eine Maske.«

(Ebd.). Ausführlicher zu diesem Abschnitt vgl. Kapitel 3.

168 JGB 211, KSA 5, S. 145.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 131

erwirbt und erwerben muss, weil man sie immer wieder preisgiebt, preisgeben

muss! …169

Hervorzuheben wäre wiederum die Wortwahl, wonach mit einer bestimmtenWis-

sensdimension eine Art ihrer Aneignung korreliere, die vorzugsweise im ›Erle-

ben‹ und der »eigensten Erfahrung« bestehe. Ganz ausdrücklich sind hier Begriffe

gewählt worden, die das Ausmaß des Persönlichen gegenüber wissenschaftlicher

Neutralität hervorheben und statt objektiver Distanz ein gewisses Maß an Invol-

viertheit geradezu einfordern. Die nun folgende Aufzählung verschiedener Identi-

täten, Tätigkeiten und Zuschreibungen bestätigt das erkenntnispraktische Modell

der Perspektiven-Vielheit und verdeutlicht gleichzeitig Nietzsches Sprachpolitik:

wie auch in JGB 211 wird dort, wo es inhaltlich um das Hervorheben einer Vielheit

von Positionierungen geht, auch eine Vielheit von Worten zur Veranschaulichung

aufgeboten. Es sind gewiss nicht zufällig Subjektnamen bzw. Bezeichnungen für

Akteure, eröffnet sich damit doch ein Identifikationsraum für die Leserinnen und

Leser.

Zuletzt wird eine notwendige Vorbedingung für die Erweiterung des Erfah-

rungsspektrums aufgestellt: Was die Umfänglichkeit des Erkennenden und seinen

›Durst‹ nach Erfahrungen letztlich erst ermöglicht, sei eine dynamisch verstandene

»g r o s s e G e s u n d h e i t«.170 Bereits die Vorrede zur zweiten Auflage der Fröh-

lichen Wissenschaft von 1886 hatte diese Problematik auf das Philosophieren selbst

bezogen und den biblischen Begriff der »Transfiguration« als Verwandlungsfähig-

keit in Anspruch genommen:

Ein Philosoph, der den Gang durch viele Gesundheiten gemacht hat und immer

wieder macht, ist auch durch ebensoviele Philosophien hindurchgegangen: er

k a n n eben nicht anders als seinen Zustand jedes Mal in die geistigste Form

und Ferne umzusetzen, diese Kunst der Transfiguration i s t eben Philosophie.171

169 FW 382, KSA 3, S. 636.

170 Ebd.Diese ist freilich nicht ein einmal erreichter Zustand, sondern ein immerwieder gesund-

Werden, ein beständig neues Erwerben von Gesundheit als Bewegung, die auch das Krank-

sein in der als notwendig erachteten Selbstpreisgabe voraussetzt. Der besprochene Aphoris-

mus trägt denn auch den Titel »D i e g r o s s e G e s u n d h e i t«. Hier lässt sich übrigens

sehr gut das Entstehen neuer semantischer Verbindungen im Umgang mit einem Begriff

beobachten: Nietzsche prägt die Wortgruppe »g r o s s e G e s u n d h e i t« und legt ent-

gegen der mit dem Wort verbundenen Erwartung sofort fest, dass eine solche ›Gesundheit‹

eben nicht als stabiler Zustand des ›Gesund-Seins‹ zu verstehen sei. ImWort der Gesundheit

als ›großer Gesundheit‹ sind also das Krankwerden und Kranksein, das Genesen und wieder

Gesundwerden als wesentliche Merkmale mit einbezogen. Eine solche ›große Gesundheit‹

ist eben stark genug, um sich immer wieder erneut in ihrer Verfasstheit zu irritieren und sich

aufs Spiel zu setzen.

171 FW Vorrede, 3, KSA 3, S. 349. Zur Transfiguration unter dem Gesichtspunkt von Kunst, Philo-

sophie und Leben, die aus der erzählten Genese und Genesung des ›freien Geistes‹ aus den

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Masken denken – in Masken denken

2. Wirkung auf die Masse Wie gezeigt wurde, ist ein maßgeblicher Kritikpunkt, den

Nietzsche gegen den ›SchauspielerWagner‹ vorzubringen hat, die gefährlicheWir-

kung von dessen Musik auf das Publikum und damit auf die Massen. Indes wer-

den auch Bücher für ein Publikum geschrieben und wenngleich ihreWirkungswei-

se eine andere ist, wird sie von Nietzsche nicht minder effektvoll veranschlagt.172

Einmal publiziert, kann ein Buch zwar potentiell ein Massenpublikum erreichen.

Doch während das Opernpublikum zu Hunderten gemeinsam der Musik lauscht

und darum auch in vergemeinschaftenderWeise ihren Effekten unterworfen wird,

seien diese nun wohltuend oder betäubend, sind Bücher auf ein (Massen-)Publi-

kum der Einzelnen gerichtet. Durch die Tatsache, dass man ein Buch in aller Regel

allein liest und sich insofern den darin niedergelegten Gedanken auch allein aus-

setzt, sind die problematischsten Aspekte derMassenwirkungwieder aufgefangen.

Die erste Wirkung eines Buches trifft folglich – selbst bei hoher Auflage – auf den

Menschen als Einzelnen. Dass damit noch nichts über dessen Erfolg und Effekt,

über die Richtung der Wirkung, über Verstehen oder Missverstehen gesagt ist, ist

nachrangig angesichts der simplen Tatsache, dass man dabei nicht als Teil eines

Massenpublikums, »dem nivellirenden Zauber der ,grössten Zahlʻ » unterliegt.173

Hier stellt sich der Einzelne lesend auf die Probe und bleibt allein, sich selbst und

dem Buch ausgesetzt.

All jene Rhetorik, mit der Nietzsche den Einfluss seiner eigenen Bücher auf

die (zukünftige) Leserschaft charakterisiert, ist geprägt von luziden Reflexionen

auf mögliche Wirkungseffekte sowie auf die diese erzielenden Mechanismen. Be-

kannt ist u.a. die Rede von den eigenen Schriften als »Angelhaken«,174 als »Schlin-

gen und Netze« und als einer »Schule des Verdachts«,175 wobei nicht zuletzt der

Topos des Verführens und das Wortspiel von Versuch und Versuchung maßgeblich

sind.176 Diese Thematik ist also gleichsam die Kehrseite der bekannten Medaille:

Die Macht der Wirkung, die hinsichtlich des ›Schauspielers‹ Wagner mit so bissig-

Vorreden zu Menschliches, Allzumenschliches I und II entwickelt wird vgl. Paul van Tongeren:

Die Kunst der Transfiguration. In: Roland Duhamel; Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache

und die Sprache der Kunst, Würzburg 1994, S. 84-104. Van Tongeren berührt auch kurz das

Problem der Voraussetzungen: »Genauso wie der Künstler muss der Philosoph Perspektivist

sein, d.h.: viele Perspektiven einnehmen können, ohne daßdies auf Kosten des Engagements

für eine dieser Perspektiven geht« (ebd. S. 103).

172 Davon zeugen zahlreiche Abschnitte. Vgl. insbesondere: MA I, 178; MA I, 208; MA II, VM 98;

MA II, VM 145; MA II, VM 152; MA II, VM 156; M 190; FW 366; JGB 11.

173 FW 368, KSA 3, S. 618.

174 EH, Bücher, Jenseits 1, KSA 6, S. 350.

175 MA, Vorrede 1, KSA 2, S. 13.

176 »Je abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr musst du noch die Sinne zu

ihr verführen.« (JGB 128, KSA 5, S. 95). »Es ist noch nicht genug, eine Sache zu beweisen, man

muss die Menschen zu ihr auch noch verführen oder zu ihr erheben.« (M 330, KSA 3, S. 234).

Vgl. auch JGB 42, KSA 5, S. 59; JGB 205, KSA 5, S. 133.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 133

polemischer Ablehnung behandelt wurde, kehrt sich im Falle des Buches in einen

Vorteil um. Vermöge eines Mediums auf Menschen einzuwirken, gilt nun nicht

zuletzt als stilistische Herausforderung und pädagogische Aufgabe.

3. Der Philosoph, ein Lügner? Dass in Nietzsches Schriften die Problematik des

Scheins in Gegenüberstellung zum ›Sein‹ der Wahrheit und zur philosophischen

Dogmatik einen großen Raum einnimmt, ist nicht zuletzt durch Hans-Gerd

von Seggern in seiner Studie Nietzsches Philosophie des Scheins (1999) überzeugend

dargestellt worden. Diesen ausgesprochen umfangreichen Problemkomplex hier

aufzuarbeiten, kann freilich nicht das Ziel sein, sondern er soll lediglich in Bezug

auf den an dieser Stelle zu verhandelnden Aspekt interessieren. Von Seggern

zufolge entwickelt sich Nietzsches Philosophie des Scheins über zwei Stufen: »Der

›Schein‹ und die ›Wahrheit‹ werden zunächst noch als komplementär gedacht,

wobei dem ›Schein‹ höhere Dignität zugestanden wird. Die Universalisierung des

Scheins […] kann demgegenüber als eine Radikalisierung bezeichnet werden.«177

Insofern der Philosoph nun einerseits ›als Dichter‹ sich der in ihrer Unzuläng-

lichkeit erkannten und aufgrund ihrer Fehleranfälligkeit vorbelasteten Sprache be-

dienen muss (Kommunikation) und er andererseits ›als Schauspieler‹ einen nicht

unerheblichen Einfluss auf andere Menschen ausüben kann (Präsentation), ist er

in zweifacher Hinsicht in die Mechanismen des Scheins eingebunden.

Wenn für den Philosophen »die ›wahre Welt‹ endlich zur Fabel« wird, bleiben

ihm immerhin die »Stufen der Scheinbarkeit«.178 Das bedeutet, statt absoluter und

einander ausschließender Werte-Oppositionen, würde nun mit fein abgestuften

Kategorien des ›mehr oder weniger richtig‹ und ›mehr oder weniger falsch‹ ope-

riert werden. Es ist Nietzsches Verdienst, dass er, wo mancher ein ›nur‹ dazwi-

schenschieben würde, gerade diesen wertenden Schritt nicht vollzieht. Mit Bedau-

ern zu sagen, uns bliebe dann nur noch die scheinbare Welt übrig, hieße, dieses

Urteil von der Position der Wahrheit aus zu sprechen, die darüber klagt, um ihr

Vorrecht gebracht worden zu sein.

Ein weiteres Kriterium tritt außerdem hinzu. Wie in Kapitel 3.1 zu zeigen sein

wird, gelten einige der bedeutendsten begrifflichen Entdeckungen der Geistesge-

schichte für Nietzsche nurmehr als folgenreiche Illusionen: das Subjekt etwa, die

Wahrheit, der freie oder unfreie Wille, Ursache und Wirkung und dergleichen Be-

griffe mehr. Trotzdem ist diese Position radikal verschieden von einem Nomina-

lismus, der annehmen müsste, dass durch die Erkenntnis der Bezeichnungen als

177 Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins, Weimar 1999, S. 113. Vgl. zum

Zusammenhang der Scheinproblematik mit Nietzsches Deutung derWelt als Interpretation

auch Josef Simon: Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation. In: Mihailo

Djurić; Josef Simon (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche, Würzburg 1986, S. 62-74.

178 Zitate in Reihenfolge: GD, Fabel, KSA 6, S. 80f. und JGB 34, KSA 5, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Masken denken – in Masken denken

›bloße‹ Bezeichnungen ihr Gehalt und Bedeutungsumfang einfach nichtig werde.

Demgegenüber betont Nietzsche, wie groß der Einfluss und wie weitreichend die

Konsequenzen solcher ›Fiktionen‹ genannten Konzepte auf die Geistesgeschichte

einerseits, auf die Lebenswirklichkeit derMenschen andererseits sind: »Die Falsch-

heit eines Urtheils ist uns noch kein Einwand gegen ein Urtheil«, heißt es diesbe-

züglich.179 Damit treten andere Wertungsoptionen in den Vordergrund, wie etwa

die lebensförderlichen oder kultursteigernden Effekte von Erkenntnissen. Nietz-

sches Argumentation ist fortan darauf ausgerichtet, sowohl Reichweite als auch

Akzeptanz der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen auszudehnen. In die-

sem Sinne die »Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn«,180 stellt sowohl eine

Umwertung bisheriger erkenntnistheoretischer Positionen, wie eine Gewissenszu-

mutung dar. Geht es doch fortan darum, ein Verstehen für kulturelle und wissen-

schaftliche Errungenschaften sowie für Positionen der Philosophiegeschichte zu

kultivieren und gleichzeitig deren Verfasstheit als produktive Illusionen auszuhal-

ten.

2.3. Zur Figurenrede

Wir hatten festgehalten, dass das neue Ethos des Erkennenden sich an einer Viel-

heit der Perspektiven, der Erkenntnismodi, der Instrumente und Methoden ori-

entiert. Folglich strebt der Erkennende nicht mehr danach, die singuläre und von

einer Seite her vorgenommene Ansicht über eine Sache als deren einzige Wahr-

heit auszulegen. Demgegenüber ist Nietzsches erkenntnispraktisches Modell dar-

auf ausgerichtet, eine andere Art der Objektivität und einen vollständigeren Begriff

einer Sache im Zusammentragen vieler unterschiedlicher Perspektiven zu errei-

chen. Dem liegt auch die Überzeugung zugrunde, dass das Ausführen einer Ar-

gumentation oder das Formulieren von Erkenntnissen nur auf dem Boden einer

vorher bereits bezogenen Position möglich ist. Ein neutraler Ort des Denkens, die

von allem abgelöste Metaperspektive ist für Nietzsche schlicht eine Erfindung.

Ebenso hatten wir die These aufgestellt, dass diese neue Objektivität gleichbe-

deutend ist mit einer potenzierten Subjektivität, insofern sie als die Verlängerung

des (vermeintlich) eigenen Blickes in andere Blicke hinein und folglich als seine

Dispersion konzipiert ist. Dabei gilt es, sich von einer Sache nicht lediglich aus

mehreren Blickwinkeln ein Bild zu machen, sondern als zeitweilig Verwandelte

sie geradezu durch die Augen Anderer wahrzunehmen, sie sich derart anzueignen

und zu erleben versuchen. Eine solche Multiplikation der Erkenntnisperspektiven

vervielfacht den einzelnen subjektiven Standpunkt und fügt in je eigener Weise

179 JGB 4, KSA 5, S. 18.

180 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 135

subjektive Blickwinkel hinzu. Deren jeweilige Voreingenommenheit, Einseitigkeit,

Interessiertheit, Spezifität, ihre totenWinkel und charakteristischen Stimmungen

verstärken sich gegenseitig. Ihr Merkmal aber ist das Aufsuchen gerade der radikal

nicht-objektiven, also subjektiven Standpunkte, die noch nicht in einem Allgemei-

nen bzw. einer übergeordneten, neutralen Sprecherposition aufgegangen sind. In

einer solchen Haltung des Verweigerns von Verallgemeinerung bei gleichzeitigem

Verstärken des (vervielfältigten) Besonderen liegt das Schlüsselmoment der neuen

Objektivität. Sie ist nur durch die Einbildungskraft des Erkennenden auf der einen

und seinen ordnenden Strukturwillen auf der anderen Seite limitiert. Keineswegs

aber ist sie dabei einer Willkürlichkeit unterworfen, der man vorhalten könnte,

ebensogut jede beliebige andere Perspektive reproduzieren zu können. Stellt doch

das jeweils aufgefächerte Ensemble der Blickweisen selbst bloß eine Auswahl von

Eindrücken oder Imaginationen dar, die ihrerseits eng an den Erkennenden ge-

bunden und in diesem Sinne einem Kompositionsprinzip unterworfen ist. Nietz-

sches ausgewiesenes Ziel ist dabei, das alte Modell wissenschaftlicher Objektivität

abzulösen, im mindesten aber, ihm eine neue experimentelle und genuin für die

Philosophie fruchtbareMethode hinzuzufügen, »bei dem die aktiven und interpre-

tirenden Kräfte« nun nicht mehr »unterbunden« sein sollen.181

Diese Praxis aber trägt zweierlei maskenspezifische Elemente in sich: Ers-

tens liegt der methodologisch eingeforderten Polyperspektivität notwendig

die Bereitschaft zum wiederholten Perspektivwechsel zugrunde. Diese Selbst-

Verwandlungen können jedoch nur erreicht werden, wenn die ›eigene‹, d.h. die

zuallererst naheliegende, die ›selbst-verständliche‹ als dem Selbst zuerst ver-

ständliche Perspektive eine Zeitlang mindestens zurückgestellt oder aber insoweit

modifiziert würde, dass ein Durchspielen anderer Perspektiven möglich wird. Es

liegt daher nahe, die faktische Praktikabilität einem Denkmodell zuzuschlagen,

durch das ein solcher Spielraum zunächst erst einmal hergestellt werden und

dessen Dynamik den Wechsel von Positionen und Positionierungen garantieren

kann. Hier ist auf eine grundsätzlich analoge Struktur zwischen Nietzsches

Subjekt- und seinem Erkenntnismodell hinzuweisen: In gleichem Maße wie der

Mensch in seiner konstitutiven Vielheit ohne ein eigentliches und beständiges Zen-

trum (und ohne die Annahme eines ›Maskenträgers‹) als eine Irreduzibilität des

Masken-Ensembles entwickelt werden soll, so scheint auch erst im Zusammenspiel

verschiedener Perspektiven (das sich aber nie in ein ›Ganzes‹ vervollkommnen

lässt) dem Erkennen Genüge getan zu sein. Das Resultat ist Polyphonie statt

Monotonie, Vieläugigkeit statt Monoperspektivität. Nicht die Konzentration des

Vielen in eine Einheit oder das Subsumieren verschiedener Einzelereignisse unter

ein Allgemeines ist nun der Maßstab, sondern die größtmögliche Dissoziation

und das Herstellen von differenten Perspektiven. Zusätzlich wäre als ein Effekt

181 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Masken denken – in Masken denken

der beschriebenen Erkenntnis-Praxis festzuhalten, dass, im gleichen Maße wie sie

Masken als Erkenntnismethode benötigt, von ihr Masken erzeugt werden, deren

Spuren in den Texten auffindbar sind.

Einwichtiger Schlüssel zumVerständnis vonNietzsches Texten ist die Einsicht,

wonach den zentralen Themen seiner Philosophie oftmals auch ihre Anwendung

auf der textformalen Seite entspricht. In diesem Sinne eignet den Texten eine per-

formative Ebene, die auf verschiedenartigeWeisen undmit sehr unterschiedlichen

Mitteln bestimmte Einsichten zeigt, statt sie erneut zum Gegenstand argumentati-

ver, thesenbasierter Auseinandersetzung zu machen.182 Diesbezüglich stellt die Fi-

gurenrede ein ausgesprochen vorbildliches Exempel dar: Mit der Entwicklung einer

neuen Erkenntnispraxis der Polyperspektivität hat Nietzsche einerseits die thema-

tische Ausführung an verschiedenen Stellen geleistet. Diese ist nun andererseits

in einen konkreten Anwendungszusammenhang eingegangen, durch den die in

philosophischer Argumentation oft übliche autoritäre und auktoriale Zentralper-

spektive von einer Polyphonie verschiedener Stimmen und Ansichten durchbro-

chen erscheint. Der Problemkontext, der hier anhand des Schlagwortes der Figu-

renrede thematisiert werden soll, muss in Nietzsches Werk als ebenso weitreichend

erachtet werden, wie er bisher von der Forschung systematisch kaum erschlossen

worden ist.183 Deshalb soll an dieser Stelle die Bedeutung der Figurenrede für Nietz-

sches Philosophie aufgearbeitet und es soll argumentativ plausibel gemacht wer-

den, inwieweit dem erkenntnispraktischen Modell eine textuelle Verfahrensweise

entspricht. Dabei steht ebenso im Vordergrund, Wert und Bedeutung der so zahl-

reichen wie vielgestaltigen dramatis personae in Nietzsches Texten darzulegen. Sie

sind die Protagonisten vieler verschiedener Binnen-Erzählungen, an denen sich

Positionen, philosophische Aspekte, Moralen und Haltungen als komplementäre

Polyphonie zeigen, ohne notwendig zu einer Philosophie zusammenzuwachsen.

Dass Nietzsche dabei in eher ungeordneter, ja fast anarchisch zu nennender

Weise seinem aphoristischen Schreiben keine festen Ordnungsprinzipien vorge-

geben hat, ist bekannt. Die Kapitel seiner Bücher umspielen die verschiedenen

182 Vgl. z.B. die Auseinandersetzung von Paul de Man mit Nietzsches Überlegungen zum Satz

vomWiderspruch und de Mans Übertragung des Problems in die Sprechakttheorie. Paul de

Man: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche). In: (Ders.): Allegorien des Lesens (übers. v.Werner

Hamacher u. Peter Krumme), Frankfurt a.M. 1988, S. 164-179 und Linda Simonis: Der Stil als

Verführer. Nietzsche und die Sprache des Performativen. In: Nietzsche-Studien, Bd. 31, 2002,

S. 57-74.

183 Eine Ausnahme stellt etwa Paul Van Tongeren: Reinterpreting modern culture. An introduc-

tion to Friedrich Nietzsche’s philosophy. West Lafayette 2000 dar. Van Tongeren bezieht sich

jedoch nur auf sehr wenige Textfiguren (z.B. denWanderer) und interpretiert das Phänomen

insgesamt unter dem Schlagwort von »Nietzsche’s art of concealment« (S. 74 ff), also einer

vorgeblichen Kunstfertigkeit Nietzsches, sich zu verstecken.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 137

Aspekte ihrer Themen eher wie beiläufig, als dass ihnen in ihrem Aufbau ein strin-

gentesMuster unterliegenwürde.Dies betrifft auch die entsprechend nur verstreut

aufzufindenden Figurenreden. Es wäre beispielsweise ein leichtes gewesen, sich des

Genres des philosophischen Dialogs systematisch zu bedienen, um aus verschie-

denen Blickwinkeln heraus eine Argumentation zu entfalten: An Vorbildern hätte

es, um nur einige zu nennen, vom Sokratesschüler Platon über den Stoiker Seneca

und den Kirchenvater Augustinus bis zum Aufklärer Diderot nicht gemangelt.

Nietzsche aber hat auch die etablierte Form des gelehrten Dialogs nicht in grö-

ßerem Umfang verwendet.Mit einem Blick auf den zweiten Band vonMenschliches,

Allzumenschliches kann dies begründet werden. Die beiden Abschnitte, die dessen

zweites Kapitel Der Wanderer und sein Schatten rahmen, sind einzigartig in Nietz-

sches Texten.184 Darin wird der fingierte Dialog einer »Wanderer« genannten Fi-

gur mit ihrem »Schatten« vorgeführt. Zunächst einigen sich beide darauf, dass

der Wanderer dem Schatten Fragen stellen dürfe, wobei sie sich über einige Dinge

verständigen wollen. Danach aber verpflichtet der Schatten den Wanderer auf ei-

ne besondere Verschwiegenheit, indem dieser niemandemmitteilen dürfe,wie das

Gespräch im Einzelnen verlaufen sei, sondern nur, worüber beide übereingekom-

men seien:

Der Schatten: Aber die Schatten sind schüchterner, als dieMenschen: du wirst Nie-

mandemmittheilen, wie wir zusammen gesprochen haben!

Der Wanderer: W i e wir zusammen gesprochen haben? Der Himmel behüte

mich vor langgesponnenen schriftlichen Gesprächen! Wenn Plato weniger Lust

am Spinnen gehabt hätte, würden seine Leser mehr Lust an Plato haben. Ein Ge-

spräch, das in der Wirklichkeit ergötzt, ist, in Schrift verwandelt und gelesen, ein

Gemälde mit lauter falschen Perspectiven: Alles ist zu lang oder zu kurz. – Doch

werde ich vielleichtmittheilen dürfen, w o r ü b e r wir übereingekommen sind?

Der Schatten:Damit bin ich zufrieden; dennAllewerden darin nur deine Ansichten

wiedererkennen: des Schatten wird Niemand gedenken.185

Auf diese erste Unterredung folgen 350 Aphorismen, worauf sich der zweite Teil

des Gesprächs anschließt: Es ist Abend geworden und der Schatten verschwin-

det. Durch diese kurze Rahmung werden die Aphorismen als die bereits schriftlich

184 Vgl. MA II, KSA 2, S. 537-539 und S. 703-704. Zwei kurze Dialoge zwischen Wanderer und

Schatten rahmen diesen Teil mit seinen 350 Aphorismen. Darunter sind auch die – soweit

ich es überblicke – beiden einzigen Abschnitte, die eine Dialogform mit konkreten Namen

verbinden: Einmal reden die Figuren »Schwarzert (Melanchthon)« und »Luther«miteinander

(MA II, WS 66), dann führen »Der Alte« und eine nach dem Skeptiker »Pyrrhon« benannte Fi-

gur ein geradezu irrwitziges Gespräch über den skeptischen Fanatismus (MA II, WS 213).

185 MA II, WS, KSA 2, S. 539.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Masken denken – in Masken denken

überarbeiteten und in Textform niedergelegten Einsichten aus dem Gespräch zwi-

schen Wanderer und seinem Schatten ausgewiesen. Auf diese Weise ist nur der

Inhalt dessen, worüber sie sprachen, dargelegt – wie und in welcher Form die Un-

terredung verlief, aber abgewandelt.

Man kann in der zitierten Stelle einen Hinweis dafür sehen, dass Nietzsche

die Ausführung philosophischer Gedanken in längeren Dialogen als fragwürdig

erschien, da die Simulation eines Gesprächs zumindest einer gewissen Meister-

schaft bedarf. Daher das vernichtende Urteil, ein solches sei »ein Gemälde mit

lauter falschen Perspectiven: Alles ist zu lang oder zu kurz.«186 Konsequenterwei-

se hat Nietzsche die Figurenreden in seinem Werk in Kurzformen verfasst und sie

als zusätzliche Darstellungsform mal zwischen andere Abschnitte platziert, mal in

Aphorismen aufgenommen.

In diesem Kontext nimmt das in Reden und vereinzelten Dialogen verfasste

Buch Also sprach Zarathustra eine singuläre Position ein. Es eröffnet einen ganz ei-

genen fiktiven Raum, den neben dem titelgebenden Protagonisten noch weitere Fi-

guren bevölkern. Insofern der Zarathustra eine narrative und erzählerische Einheit

bildet,müsste die Auseinandersetzungmit diesemText entsprechend umfangreich

ausfallen. Da an dieser Stelle jedoch die Darstellungsform der Figurenrede insge-

samt zu entwickeln ist, sollen hier nur diejenigen Elemente interessieren, die den

sachorientierten Textfluss gleichsam unterbrechen und stilistische Komplementa-

rität erzeugen.

2.3.1. Im Gespräch – Von Einsiedlern, Wanderern und anderen

Als Figurenrede in Nietzsches Texten gilt mir jede Art markierter und in irgendei-

nemSinne personalisierter Rede. Sie ist sowohlmonologisch,wie dialogisch ausge-

führt, wobei die Anzahl der am Gespräch beteiligen Partizipanten selten über eine

Zweierkonstellation hinausgeht. In einer unten folgenden Topik sollen schließlich

verschiedene Formen dieser Figurenreden beleuchtet werden. Was man indes auch

für andere Ausdrucksformen konstatieren und als Zeugnis des Reifeprozesses von

Nietzsches Stil gelten kann, trifft in gleicher Weise auf die Figurenrede zu: Es ist

zu bemerken, dass sie mit den späteren Schriften häufiger, ja versierter eingesetzt

und dabei gleichzeitig pointierter ausgeformt wird.Was sich inMenschliches, Allzu-

menschliches und der Morgenröthe eher vereinzelt ankündigt, scheint bereits ab den

ersten Büchern der Fröhlichen Wissenschaft, über Jenseits von Gut und Böse und die

186 Ebd. Wie der Dialog abschließend einzuordnen ist, ob hier tatsächlich ein Schatten das Ge-

sprächbegannoder ob es sich umein SelbstgesprächderWanderer-Figur handelt – das damit

bestenfalls eine Tagträumerei, schlimmstenfalls eine Halluzination wäre – bleibt letztlich

offen. So bedeutet das gesamte Kapitel die humorvolle Veranschaulichung von Erkenntnis-

prozessen als einer Art, sich selbst zum eigenen Gesprächspartner zu erklären.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 139

Genealogie der Moral bis zu den spätesten Schriften zu einer reifen Form entwickelt

worden zu sein.187 Noch im ersten Buch von Menschliches, Allzumenschliches lassen

die Titelüberschriften einzelner Abschnitte den Gegenstand der Ausführungen er-

kennen.Thematisiert wird dabei etwa »Der Wahrheitssinn des Künstlers« oder die

»Dichter als Erleichterer des Lebens«,188 ebenso wie »Die Zukunft des Arztes«189

und »Die Lust am Erkennen«.190 Entsprechend dominiert ein unpersönliches Spre-

chen ›über die Dinge‹, vorwiegend in der dritten Person (»man«, »wer,… der«, usf.).

Dieses bietet zwar den Vorteil von Allgemeingültigkeit und die Sicherheit einer eta-

bliertenWissenschaftssprache, doch nur umden Preis vonNeutralität, Anonymität

und Nüchternheit. Mithin handelt es sich dabei, im Sinne Nietzsches gesprochen,

um das Praktizieren der üblichenWahrheitsdogmatik, die mit demMakel der Leb-

losigkeit behaftet ist. An dieser Stelle setzt nun Nietzsches radikale sprachliche

Umstellung an. Insgesamt lässt sich festhalten, dass zu der geläufigen Form philo-

sophischer Darstellung, Aussagen über die Dinge mit dem Anspruch weitgehender

Objektivität zu treffen,weitere Formen hinzutreten, die sich jeweils der Dimension

wörtlicher Redemuster bedienen: Dies sind entweder durch Figurentypenmarkier-

te Positionierungen, von denen aus dann auch wieder ›über die Dinge‹ gesprochen

wird – freilich unter anderen Vorzeichen, d.h. von einem bestimmten, eingegrenz-

ten, subjektiven Standpunkt aus.191 Oder die Subjektivität und Konkretheit wird

noch einmal mehr verstärkt, indem die jeweilige Figur von sich spricht und aus

ihrer Sicht erzählt, wobei sie sich wahlweise in der »wir«- oder der »ich«-Form äu-

ßert.192 Statt also weiterhin lediglich von einem unbestimmten und unmarkierten

Standpunkt aus Äußerungen über die Protagonisten der Kulturgeschichte und mit

ihnen verbundene Sachverhalte zu tätigen, scheint Nietzsche vermehrt dazu über-

gegangen zu sein, zentrale Figuren selbst reden zu lassen. Indem auf diese Weise

187 Während in der Morgenröthe die Figurenreden nur sporadisch vorkommen, können die fünf

Bücher der Fröhlichen Wissenschaft ohne Zweifel als dasjenige Werk Nietzsches angesehen

werden, das die meisten Abschnitte in Form von Figurenreden enthält. In Jenseits von Gut und

Böse sind sie dagegen vorrangig in zwei Kapiteln versammeltworden:Wiewenig überraschen

dürfte, enthält das Vierte Hauptstück: Sprüche und Zwischenspiele einen Großteil der Figurenre-

den, gefolgt vom Neunten Hauptstück: was ist vornehm? In anderen Kapiteln des Buches sind

sie eher selten und verstreut aufzufinden. Die späteren Schriften ab der Genealogie der Moral

überzeugen weniger mit einer noch weiter erhöhten Quantität an Figurenreden, als vielmehr

mit überragender, auf der Ebene der Schreibstrategie und Stilistik erreichten Qualität. Man

denke hierbei etwa an die desauvierende Rede des personifizierten »E r f o l g Wagner’s«

(WA, 6), an die Parabel von den Lämmern und den Raubvögeln (GM I, 13) oder an den Dialog,

in dem ein Blick in die dunklen Werkstätten der Fabrikation von Idealen gewagt wird (GM I,

14).

188 MA I, KSA 2, S. 142f.

189 MA I, KSA 2, S. 203.

190 MA I, KSA 2, S. 209.

191 Beispiele hierfür wären u.a. FW 364, FW 379, FW 380.

192 Vgl. z.B. FW 365.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Masken denken – in Masken denken

die eher wissenschaftliche Betrachtungsform ergänzend erweitert wird, kommen

nunmancherorts die Künstler,Dichter, Ärzte oder die Erkennenden selbst zuWort.

Bevor wir nun einzelne solcher Figurenreden auf ihre Mechanismen und Effek-

te hin untersuchen, soll zunächst der funktionale Aspekt der in den Texten prä-

senten Figuren einer eingehenden Betrachtung unterzogen werden. Schließlich

wird erst durch die jeweilige Figur der Rede gewissermaßen ein Gesicht verliehen,

wird erst durch die Figur die Rede personalisiert. Damit zeichnet sie wesentlich

für das komplexe Sinngefüge verantwortlich. Die Gestalten, die Nietzsches Tex-

te bevölkern, heißen »Wanderer«, »Einsiedler« oder »Freigeist«, werden als »Nar-

ren«, »Weise« oder »Cyniker« vorgestellt, oder es ergreifen »Lämmer«, »Raubvögel«

und »Schlangen« das Wort. Bekannt ist auch der »tolle Mensch« als Verkünder des

›Todes‹ Gottes. Doch es dienen auch allgemeinere Bezeichnungen der Charakteri-

sierung und so reden die Figuren von sich als »Immoralisten« und »Erkennende«

oder werden »freie Geister« und »gute Europäer« genannt. Hierbei wird deutlich,

dass die Konkretisierung der Figuren auf verschiedenen Ebenen stattfindet, die

sich über Handlungen, Moralen, Tätigkeiten, Geisteshaltungen, Lebenseinstellun-

gen oder Interaktionsformen erstrecken. Diese Konkretion erlangen sie zumeist

durch ihre Benennung als bestimmte Figuren oder durch Selbstbenennung.

In ihrer Eigenschaft als Sprecherfiguren kommt ihnen die Aufgabe zu, vermit-

tels der wörtlichen Rede konkrete Aussagen zu treffen oder eine bestimmte Po-

sitionierung kenntlich zu machen. Dabei ist zu betonen, dass diese Äußerungen

unwiderruflich an die jeweilige Sprecherfigur gebunden bleiben. Zusätzlich eig-

net den Figurentypen eine wichtige funktionale Dimension, die als ein Abkürzen

von Sinnvermittlung beschrieben werden kann: Da mit den verschiedenen Figu-

ren immer auch konkrete Charakteristika verbunden sind, tragen sie Merkmale

mit sich, die ihnen ad hoc eine Form und Identität verleihen. Sie sind also Abbre-

viaturen, mithilfe derer bestimmte Implikationen und Vorstellungen aufgerufen

werden. Manchmal gleichen sie auch Chiffren, die erst mit einigem Aufwand ent-

schlüsselt werden müssen. Die Nähe solcher Figurentypen zu den Erzähltechniken

von Fabel, Parabel und Gleichnisrede ist nicht allein wegen der mit ihnen verbun-

denen Figurenrede unbestreitbar, sowie der bisweilen dramatischen Grundsitua-

tion.193 Vielmehr eröffnet die eben beschriebene Funktionsweise als Abbreviaturen

193 Zur Geschichte, Theorie und den Konstruktionsprinzipien von Fabeln vgl. die erhellende Stu-

die von Reinhard Dithmar: Die Fabel. Geschichte, Struktur, Didaktik, München 1988. Auch

Dithmar ist der Überzeugung, »daß die Fabel episch und dramatisch zugleich ist, daß ein

Drama in Kleinstform in einen erzählerischen Rahmen gefügt wird« (ebd. S. 194). Die Hete-

rogenität der Gattung durch eine Definition zu vereinheitlichen, wird jedoch bewusst ver-

mieden: »Eine allgemeingültige Definition der Fabel von ihrem Ursprung bis zur Gegenwart

gibt es nicht, da sich jede definitorische Bestimmung an einzelnen Autoren, Epochen oder

Typen der Fabel orientiert.« (ebd. S. 165).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 141

den Figurentypen eine Vielzahl an Möglichkeiten der Verfremdung, der Distanz-

nahme, der Umstände und Indirektheit, wobei einem ›unmittelbaren‹ Verstehen

gleichsam Hindernisse in den Weg gelegt werden und es sich daher zu Umwegen

genötigt sieht, die lediglich dazu zu dienen scheinen, beim Überwinden der Hür-

den aus eigener Kraft Erkenntnisse zu erlangen, statt diese fertig vorgesetzt zu

bekommen. Ihr Bezugspunkt ist also der Leser und ihr Kalkül das Spiel. Im Sin-

ne Nietzsches kann wohl auch dies als ein Moment der »fröhlichen Wissenschaft«

gewertet werden.

Weiteren Aufschluss über die Deutung von Figurentypen und Figurenrede kann

die Auseinandersetzung G. E. Lessings mit dem Vorkommen von Tierfiguren in

der Fabel geben. Zwar sind – abseits des Zarathustra, der in vielerlei Hinsicht ei-

ne Ausnahme darstellt – nun nicht gerade Tiere die wichtigsten Textfiguren des

Philosophen. Dennoch kann bei Nietzsche durchaus die Kenntnis der Fabeln von

Äsop und Luther, von La Fontaine, Gellert und Lessing vorausgesetzt und somit

eine Anlehnung seiner Schreibstrategien an die bekannte Gattung erwogen wer-

den.194 Zusätzlich scheinen die oben entworfenen Ideen zu den Mechanismen der

Figurentypen durch Lessings Überlegungen bekräftigt zu werden. Im zweiten Ka-

pitel der Abhandlungen über die Fabel von 1759, das den Titel Von dem Gebrauche der

Tiere in der Fabel trägt, diskutiert Lessing die Frage, weshalb gerade Tiere die Prot-

agonisten in der Fabel seien. Diesbezüglich hebt Lessing gegen J. J. Breitinger im

Wesentlichen die »allgemein bekannte Bestandheit der Charaktere« hervor, deren Effekt

es sei, dass ein solcher »Charakter, ohne weitere Hinzutuung, ziemlich aus der Be-

nennung erhellet«.195 Tierfiguren gelten somit als Abbreviaturen, die es vermögen,

194 Davon zeugt etwa ein Abschnitt aus demVortrag Sokrates und die griechische Tragödie von 1871,

worin Äsop und Gellert als Fabeldichter benannt sind und der beinah wortgleich in die Ge-

burt der Tragödie übernommenwurde. Zudem lesenwir inMenschliches, Allzumenschliches eine

knappeAbwandlung der äsopischen Fabel vom Fuchs und den Trauben (MA II,WS, 244). Dass

Nietzsche die mit Fabeln verbundenen Formeln bekannt sind, zeigen zwei prägnante Passa-

gen. In FW I, 16 werden unter dem Titel »Ueber den Steg.« zunächst einige Gedanken über

den Umgang mit schamhaften Personen entwickelt. Danach heißt es mit einem Wortspiel,

das die übliche Fabelformel anzitiert: »Doch ich gebe die Moral vor der Geschichte. –«, wor-

aufhin eine kurze, fabelartige Erzählung von zwei Freunden folgt (vgl. FW I, 16, KSA 3, S. 388).

Auch im Zarathustra fragen die Jünger, nachdem ihnen vom »Biss der Natter« berichtet wur-

de: »Und was, oh Zarathustra, ist die Moral deiner Geschichte?«, woraufhin dieser jedoch

antwortet, dass seine »Geschichte unmoralisch« sei (Za, KSA 4, S. 87).

195 Gotthold Ephraim Lessing: GesammelteWerke, Band 4. Aufbau Verlag. Berlin/Weimar 1968.

S. 50f. In einer Fußnote der Herausgeber wird das Wort »Bestandheit« als »Beständigkeit«

expliziert. Johann Jacob Breitinger (1701-1766) verfasste 1740 seine Critische Dichtkunst, wor-

in er ein umfangreiches Kapitel der Fabel widmet. Während Breitinger argumentiert hat-

te, dass wie Menschen sprechende und handelnde Tiere schlechterdings dem Erreichen von

Aufmerksamkeit dienten, da sie ein Element desWunderbaren und der Neuheit darstellten,

widerlegt Lessing diese Ansichten und wendet dagegen ein, dass eine solche auf dem Effekt

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Masken denken – in Masken denken

rasch die gewünschten Vorstellungen wachzurufen und bieten zusätzlich Vorteile

gegenüber konkreten Individuen:

Man hört: Britannicus und Nero. Wie viele wissen, was sie hören? Wer war dieser?

Wer jener? In welchem Verhältnisse stehen sie gegen einander? – Aber man hört:

der Wolf und das Lamm; sogleich weiß jeder, was er höret, und weiß, wie sich das

eine zu dem andern verhält. Diese Wörter, welche stracks ihre gewissen Bilder in

uns erwecken, befördern die anschauende Erkenntnis […].196

Dieser Mechanismus ermöglicht nach Lessing zweierlei. Erstens sei damit ebenso

rasch das Verhältnis der Tiere untereinander erfasst (und damit der Erzählung oh-

ne weitere Worte entscheidende Informationen zugeführt), woraus sich zweitens

sogar deren Motivation ableiten ließe. Lessing nennt als Beispiel »den Fuchs, mit

dessen bloßem Namen wir einen gewissen Charakter verbinden, aus welchem sich

der Grund von der ihm zugeschriebenen Handlung angeben läßt«.197 Dabei halten

die Tiere der Fabeln in gewissem Sinne die Balance zwischen Allgemeinem und

Besonderem: Denn von ›dem‹ oder ›den‹ Menschen zu handeln, würde eine Fa-

bel viel zu allgemein und unbestimmt gestalten, wohingegen einzelne Individuen

(»Britannicus und Nero«) viel zu konkret daherkommen. Lessing schlägt daraufhin

zusätzlich die Verwendung solcher Figuren vor, die von Menschentypen abgeleitet

sind und entwirft kurzerhand eine Fabel, in der ein armer Mann von einem Pries-

ter drangsaliert wird. Zwerg und Riese, Priester und armer Mann, wie sie Lessing

für die Fabel vorschweben, kommen den von Nietzsche eingesetzten Figurentypen

freilich näher als die sonst gebräuchlichen Tiere.Während es Lessing jedoch auf die

moralische Wirkung der Fabel und auf die aus ihr ableitbaren Vorbildfunktionen

des Neuen und Sonderbaren basierendeWirkung keinesfalls lange bestehen bleibe, weil die

Fabeln das Konzept sprechender Tiere als etwas Selbstverständliches voraussetzten.

196 Ebd. S. 51.

197 Ebd. S. 53. Überhaupt scheint Lessing davon auszugehen, dass den Tieren die sie bezeich-

nenden Charaktereigenschaften tatsächlich und von Natur aus zukommen, während ich der

Meinung bin, dass diese selbst einer kulturellen Formung und Konvention unterliegen, die

sich zwar an die Naturbeobachtungen anlehnen (ein Wolf frisst das Lamm), die jedoch in

ihrer Ausdeutung eher derWelt der Menschen als der der Tiere zueigen sind. Dass der Fuchs

›listig‹ ist, Schlange und Eule als ›klug‹ gelten, der Esel dagegen ›dumm‹ sein soll, erklärt sich

nicht aus natürlichen Anlagen oder Verhaltensweisen. Vielmehr scheint das Verhältnis der

Tiere zueinander (Fleischfresser als Gefährder, Pflanzenfresser als potentielle Beute) bzw.

zumMenschen (Esel als Lasttier) undmitunter auch die Physiognomie der Tiere sinnstiftend

zu sein, an denen sich die menschliche Vorstellungskraft, Projektionslust und anthropomor-

phisierende Phantasie entzündet. Auch scheinen diejenigen Tiere, die der Mensch sich aus

verschiedenen Gründen dienst- und nutzbar macht, eher als die ›freien‹ Tiere der Wildnis

mit herabsetzenden Eigenschaften ausgestattet zu werden.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 143

ankommt,198 stehen bei Nietzsche andere Arten des Erkenntnisgewinns im Vor-

dergrund. Gerade ihr distanzierender Verfremdungseffekt scheint die Figurenrede

für Nietzsche attraktiv gemacht zu haben, denn ihre Funktionsweise als szenische

Kleinst- und Dialogform ermöglicht einen anderen, unkonventionellen Umgang

mit philosophischen Wahrheiten. Vielmehr als moralgetränkte Fabeln könnte man

in den Figurenreden eine erweiternde Abwandlung der Aphorismen-Form sehen,

stellen sie doch die geraffte und pointiert-zugespitzte Inszenierung von Erkennt-

nissen dar. Sie erschöpft sich jedoch nicht in der bloßen Vermittlung als einer Prä-

sentation oder einem Vorgeben und Vorlegen von Einsichten, sondern ermöglicht

durch die aufgebaute Distanz zu ihrem Gegenstand den Lesern im wahrsten Sinne

des Wortes einen Erkenntnis-Gewinn: Dieser wird nämlich erst durch ein Deuten

der Figuren erlangt, deren Reden zu interpretieren und deren Verhältnisse zuein-

ander auszulegen sind. Auch deshalb gibt Nietzsche vorab keine endgültigen Er-

klärungen,was solche Figuren wie »derWanderer«, der »gute Europäer«, selbst der

»Antichrist« jeweils bedeuten – ist in dieser strukturellen Offenheit doch ein Inter-

pretationsspielraumpräfiguriert, durch den sowohl SinnproduktionwieDefinition

imWesentlichen auf die Seite der Rezipienten verlagert wird.Während philosophi-

sche Texte für gewöhnlich aus einer Abfolge von argumenta bestehen, die auf eine

ausformulierte conclusio hinführen, wird hier demgegenüber von Erkenntnissen er-

zählt, werden kleinste (dramatische) Situationen geschaffen, die selbst dann noch

mit größerer Konkretion und Anschaulichkeit ein Geschehen berichten, wenn sie

auf eine Minimalform reduziert erscheinen.

Bezüglich der Figurenrede bei Nietzsche können diese Überlegungen indes um

das Merkmal der doppelten Distanz erweitert werden.199 Diese ist einerseits (1.)

die Distanz des Autors zum Text bzw. zum Gegenstand des Textes, indem ihm

nunmehr erlaubt ist, ›Gedankenspiele‹ durchzuführen und sie in Form von Er-

zählungen zu unterbreiten, statt ›wahre Meinungen‹ oder eine Kette von Argu-

mentationen vorzulegen. Auch fällt dabei im Ganzen die zwingende Notwendig-

198 »Die Fabel hat unsere klare und lebendige Erkenntnis einesmoralischen Satzes zur Absicht.«

(ebd. S. 55).

199 Bereits bei Lessing deutet sich das Problem der Distanz an, wird jedoch im Rahmen der Vor-

züge von Tierfiguren in der Fabel verhandelt. So argumentiert Lessing, dass dieselbe mora-

lische Erkenntnis als Tierfabel klarer und rascher erreicht würde, als wenn diese Fabel von

Menschen handelte, weil Mitleid oder Unwillen den Menschenfiguren gegenüber zu groß

seien. Dem Fabeltrick von den sprechenden und handelnden Tieren hingegen gelänge es,

mittels der Distanz zwischen ihnen und uns, zu einem von Leidenschaften ungetrübten Er-

kennen vorzudringen: »Nichts verdunkelt unsere Erkenntnis mehr als die Leidenschaften.

Folglichmußder Fabulist die Erregungder Leidenschaften soviel alsmöglich vermeiden.Wie

kann er aber anders, z.B. die Erregung des Mitleids vermeiden, als wenn er die Gegenstän-

de desselben unvollkommener macht und anstatt der Menschen Tiere oder noch geringere

Geschöpfe annimmt?« (ebd. S. 55).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Masken denken – in Masken denken

keit von Kohärenz und Widerspruchsfreiheit weg, weil verschiedene Figuren pro-

blemlos divergierende Ansichten äußern und solche Äußerungen sich wiederum

von Textabschnitten ohne markierte Sprecherposition unterscheiden können. Auf

der anderen Seite steht (2.) die Distanz des Lesers zum vermittelten Gehalt, zu

den Kerngedanken der Erzählungen. Sie basiert auf denjenigen Mechanismen der

Figurenrede, durch die Abstände zum thematisierten Inhalt hergestellt werden.

Denn das bloße Vorhandensein von Sprecherfiguren, bzw. das Vortragen von Ein-

sichten durch eine solche Sprecherfigur,macht aus einer Erkenntnis eine in hohem

Maße persönliche Erkenntnis, die an die Positionalität der Sprecherfigur gebunden

bleibt – es sind eben diejenigen Ansichten eines Wanderers, Einsiedlers, des An-

tichristen etc. Dadurch ist der Erkenntnis einerseits die Dimension der Objektivi-

tät, andererseits die einer unmittelbaren, allgemeinen Verbindlichkeit genommen.

Von solchen Forderungen entpersönlichten Wahrheitsanspruchs entkleidet, bietet

sich die Figurenrede den Lesern als eine Möglichkeit der Weltinterpretation dar. Al-

lerdings wirkt sich dieser Effekt der Ermöglichung von Distanz am deutlichsten

bei den ausdrücklich markierten Formen der Figurenrede aus. Wenn Nietzsche auf

Formen der Provokation setzt und die Leser somit zu Reaktionen zwingt, schei-

nen zudem gleichzeitig auch distanzreduzierende Mechanismen zu wirken. Diese

rufen jedoch immer die eigenen Reaktionen der Leser hervor und sind somit ih-

rerseits hochpersönlich. Die hier gemeinte Distanz ist vielmehr eine Suspension

von Formen der unbedingten Wahrheitspräsentation.

Kehren wir aber mit unseren Überlegungen zurück an den Punkt, an dem wir

eine grundsätzliche Funktion der Figuren als Abkürzung von Sinnebenen konsta-

tiert und die wir mit Lessing konkretisiert hatten. Bei einem Blick auf das in Nietz-

sches Texten vorhandene Figurenensemble wird diese spezifische Wirkungsweise

deutlich. Die Figur des »Einsiedlers« beispielsweise ist mit Vorstellungen von ei-

nem Leben in Zurückgezogenheit verbunden. Der »Einsiedler« bedeutet gleicher-

maßen einen Selbstausschluss aus den sozialen Gemeinschaften, wie er ein Sinn-

bild von Muße, Ruhe, Introspektion und Besinnung verkörpert. Damit einher geht

ebenso eine Aura des zur Weisheit Gelangten, manchmal des Heiligen, dem ein

gewisser Status zusteht und dem man unweigerlich mit Respekt begegnet. Der

»Wanderer« ist dagegen eine Figur der Dynamik. Er ist dadurch gekennzeichnet,

dass er unterwegs ist und sich also von einem Ort zu einem anderen bewegt. Die

Art der Bewegung ist die des Gehens und Wanderns, also eine gesamtkörperliche

Betätigung. Dazu gehört es ferner, einen Ort zu verlassen, woraus ein Distanzge-

winn resultiert. Überhaupt verschiebt der Wanderer beständig sein Nähe-Distanz-

Verhältnis zu den Dingen, indem er in der Bewegung stets seine Position verändert

und somit als sich Bewegender immer andere Perspektiven auf die ihn umgeben-

de Welt erhält. Doch die permanente Ortsveränderung hat auch ihre Kehrseite,

die sich in körperlicher Erschöpfung und dem Wunsch nach Rast und Ausruhen

äußert.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 145

Die Reden eines »Einsiedlers« oder eines »Wanderers« werden also immer ver-

bunden sein mit den der jeweiligen Figur anhaftenden Charakteristika. Es sind

dies sowohl soziokulturell geprägte Vorstellungen, die eine solche Figur gleichsam

mit sich führt – etwa die Konvention gewordenen Praktiken des Spaziergehens und

Wanderns – als auch von Literatur, Liedgut, Volksliteratur, selbst von Sprichwör-

tern und Redensarten beeinflusste Kontexte, die ihr anhaften.Die Vielschichtigkeit

möglicher Bezugspunktemacht dabei eine Rückführung auf nur eine Herkunft un-

möglich.200 Es genügt also, den »Wanderer« als Figur in einer Parabel einzusetzen,

um die mit ihm einhergehenden Konzepte aufzurufen. Es genügt, den Namen des

»Einsiedlers« zu nennen, um die von dieser Textfigur vorgebrachten Überzeugun-

gen als von einem bestimmten, nämlich dem ›einsiedlerischen‹ Standpunkt aus-

gehend zu begreifen. In diesem Sinne stellen die genannten Figuren flexible Typen

dar und funktionieren gleichzeitig als Abkürzung ganzer Themenkomplexe.

Was für Einsiedler und Wanderer, für den Narren, den Weisen und den Zy-

niker einleuchten mag, scheint auf andere Textfiguren nicht so leicht anwendbar

zu sein. Schließlich erschließt sich die konkrete Bedeutung der »Immoralisten«,

der »guten Europäer«, der »freien Geister« oder des »Erkennenden« erst aus der

Philosophie Nietzsches selbst: Welche Art von Immoralismus gemeint ist, welcher

Status dem Erkennenden im Kontext der nietzscheschen Sprach- und Wahrheits-

kritik zukommt und was die Implikationen des »guten Europäers« sind, lässt sich

eben erst nach eingehender Beschäftigung mit den diesbezüglichen philosophi-

schen Konzepten ableiten. Solche Figuren müssen erst wie Chiffren enträtselt wer-

den. Hinzu kommt dabei freilich ein nicht gering zu veranschlagender Spielraum

für Missverständnisse und Fehldeutungen, weil jeder Rezipient ein eigenes Vor-

verständnis von dem mitbringt, was unter einem »Immoralisten«, »freien Geist«

oder »Erkennenden« zu verstehen sein könnte. Für Textfiguren von der Art der

»Wanderer-« oder der »Einsiedler«-Figur stehen dagegen einfacher zugängliche

und weniger streitbare, vielmehr kollektiv geteilte Vorstellungen bereit. Nichts-

destotrotz sind auf diese Weise neue Figurentypen geschaffen worden, die in ei-

nem übergreifenden Sinn Position beziehen zu Fragen der Erkenntnis, der Moral,

zu solchen der (National-)Kultur oder zum politischen Selbstverständnis. Denn ei-

nes ist an dieser Stelle hervorzuheben: Die Figurentypen bewegen sich funktional

in einem Zwischenraum von spezifischer Personifikation einerseits und objektiver

Allgemeinheit andererseits. Indem ihnen also gleichermaßen Elemente des Kon-

kreten wie des Allgemeinen zukommen, eignen sie sich in besonderer Weise für

Nietzsches Philosophie-Projekt: Auf der einen Seite sind sie konkret genug, um

einen solchen gerichteten »Blick« aus interessierten »Augen« zu ermöglichen, der

200 Zur Figur desWanderers als »Wanderermotiv« unternimmtZittel eine Einordnung. Vgl. Claus

Zittel: Abschied von der Romantik im Gedicht. Friedrich Nietzsches »Es geht ein Wanderer

durch die Nacht«. In: Nietzscheforschung, Bd. 3, 1995, S. 193-206, hier S. 203ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Masken denken – in Masken denken

für das neue erkenntnispraktische Modell maßgeblich ist. Und auf der anderen

Seite sind sie Ausdruck einer konzeptuellen wie ideellen Offenheit, die über das

bloß Individuelle hinausweist in eine Dimension kollektiv geteilter Sinnebenen.

Aus diesem Grund sind die Mechanismen der Figurenrede mit denen von Fabeln,

Gleichnissen und Parabeln vergleichbar.

Figurentypen bezeichnen daher weder eine historisch einmalige Person, noch

einen singulären, fiktiven Charakter, weshalb sie auch nie Eigennamen tragen.

Gleichzeitig sind sie auf einer höheren Konkretionsstufe angesiedelt als es eine

wissenschaftliche Aussage mit ihrer Forderung nach Objektivität und Neutralität

leisten könnte. Und auf genau dieses Verhältnis scheint es Nietzsche angekom-

men zu sein. Für das Figurenensemble, das verstreut in seinen Texten aufzufinden

ist, gilt also zugleich, dass es keineswegs kohärente Charaktere oder Personen re-

präsentiert. In diesem Sinne tritt uns eben nicht immer derselbe Charakter als

eine Person entgegen, wenn z.B. der »Wanderer« aufgerufen wird. Im Gegenteil

werden anhand des »Wanderers« konkrete Situationen durchexerziert, wobei je-

weils andere Facetten derWanderer-Figur aktualisiert werden können, ohne jedoch

gleichzeitig auch Identitätszugehörigkeit zu stiften.201 Denn Rückschlüsse darauf,

dass es sich um genau denselben Wanderer etwa auf einer anderen Etappe seines

Weges handelt, sind ebenso wenig plausibel wie keinerlei Anzeichen einer in sich

kohärenten Geschichte auszumachen sind. Vielmehr lassen die Figuren stets neue

Sinnkonstellationen aufscheinen, die allein durch die ihnen eigene Charakteristik

als wandernde, einsiedlerische, närrische, weise, immoralische etc. Figuren einge-

schränkt werden. Ihr Sinngehalt speist sich aus eben diesem kulturell gewachsenen

›Gepäck‹ des Figurentypus. Auf der narrativen Ebene gilt also die Regel einer abso-

luten Unabhängigkeit der Figuren voneinander, während auf der Ebene des Typus

per definitionem Konvergenzen auftreten.

Als ein wesentliches Moment der Figurenrede ist der namengebende Aspekt des

gesprochenen Wortes hervorzuheben, sei es nun die sich abwechselnde Rede, der

Dialog; sei es das Selbstgespräch, der Monolog. Häufig aber ist selbst die monolo-

gische Form bei Nietzsche eine auf einen bestimmten Adressatenkreis abzielende

und damit eine (an jemanden) gerichtete Rede. Figur und Rede sind aufs engs-

te miteinander verknüpft: Damit durch die Rede eine subjektive Ansicht wieder-

gegeben werden kann, die nicht im Verdacht steht, mit einem objektiv-neutralen

Standpunkt verwechselt zu werden, muss die Rede von einer bestimmten Position

201 Auch für Dithmar repräsentieren die (Tier-)Figuren der Fabel nicht bloß ein einziges Cha-

raktermerkmal: »Das einzelne Fabeltier ist jedoch – entgegen einer weit verbreiteten Mei-

nung – nicht auf eine bestimmtemenschliche Eigenschaft festgelegt. […] Dasselbe Tier kann

für ganz verschiedenemenschliche Eigenschaften und Verhaltensweisen stehen.« (Reinhard

Dithmar: Die Fabel. Geschichte – Struktur – Didaktik, München 1988, S. 199).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 147

aus gesprochen werden,muss sie also die Rede einer konkreten Figur sein. Und an-

dererseits: Damit sich eine Figur überhaupt Gehör verschaffen kann, muss sie ›das

Wort ergreifen‹ undmuss ihre Ansicht ›zur Sprache bringen‹.Dembestimmten Ab-

sender einer Rede, der Sprecherfigur, korreliert also zumeist auch ein bestimmter

Adressat. Dieser ist entweder als ein konkreter Gesprächspartner, d.h. eine andere

Figur, gegeben, oder nur durch entsprechende Anredepronomina markiert (»Sie«,

»ihr«, »wir«).

Wenn das Verhältnis zwischen den Figuren und dem unter ihnen stattfinden-

den Gespräch als eng bezeichnet werden darf, so ist es das Zusammenspiel von

wörtlicher Rede und ihrem Sinngehalt nicht minder. Wesentlichen Einfluss hat

diese Überlegung freilich auf die Interpretation der Texte: Um nachzuvollziehen,

was gesagt wird, ist es von erheblicher Bedeutung,wer es sagt. In nicht geringerem

Maße, als konkrete Argumente oder Thesen relevant sind, erweist sich also die Po-

sitionierung, die Interessiertheit, die Identität der Figur als wichtiger hermeneuti-

scher Schlüssel. Die Orientierung an Mechanismen der lebendigen, gesprochenen

Rede ist daher Ausdruck einer Überzeugung, die aus der Mitteilung an potentielle

Leser, aus den Prozessen des Verstanden- und Nicht-Verstanden-Werdens und der

Wirksamkeit von Texten ein eigenes Problemfeld philosophischer Erwägung ablei-

tet. Die Figurenrede stellt sich nunmehr als eines der von Nietzsche experimentell

eingesetzten Mittel dar, der Philosophie Lebendigkeit einzuhauchen und dadurch

gezielt auf den Leser, auf die Leserin einzuwirken (vgl. Kapitel 5). Die verschiede-

nen Figurentypen geben dabei einerseits chiffren- und skizzenhaft den situativen

Rahmen vor, andererseits gewinnt durch sie die Argumentationsweise an Plausi-

bilität.

Oben wurde die Figurenrede als markierte und personalisierter Rede bezeich-

net, die sowohl in monologischer, wie in dialogischer Form ausgeführt sein kann.

Im Folgenden soll sie in vier Kategorien gegliedert werden, um ihr vielgestaltiges

Spektrum topologisch zu beleuchten.

So ist (a) ein ausdrücklich als die Rede einer konkreten Figur ausgewiesener

Abschnitt ebenso eine Figurenrede, wie (b) eine mit der Parabel vergleichbare Form,

die auf kurzen, szenisch eingebetteten Erzählungen basiert, innerhalb derer die

Figuren dann monologisch oder dialogisch agieren. Ferner wäre (c) der markier-

te Dialog zwischen zwei anonym bleibenden Sprecherfiguren zu erwähnen, die

manchmal knapp mit »A« und »B« bezeichnet sind. Als Figurenredewird schließlich

(d) jede explizit gemachte Personifikation verhandelt, die durch Anredeformen als

gerichtete Rede formiert ist und von einer konkreten, meist als fiktive Konstrukti-

on erkennbaren, Position ausgeht. Freilich erhebt diese Einteilung weder den An-

spruch auf Vollständigkeit, noch behauptet sie eine grundsätzliche Reinheit ihrer

Kategorien. In der Tat können durchaus Mischformen vorkommen, worin sich die

Elemente der Gruppen überschneiden und deren Zuordnung folglich mehrfach er-

folgen müsste. Trotzdem erscheint die hier vorgenommene Aufgliederung sinn-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Masken denken – in Masken denken

voll, da erst durch eine isolierte Betrachtung der voneinander unterschiedenen

Merkmale den Funktionsmechanismen der Figurenrede auf die Spur zu kommen

ist. Die Reihenfolge, in die die vier Hauptformen gebracht sind, deutet indes eine

Bewegung in Richtung einer geringer werdenden Sichtbarkeit der Figurenrede an.

Sie entspricht einer immermehr sich verflüchtigenden Explikation der markierten

und durch eine konkrete Figur personalisierten Rede. Beginnend bei einem großen

Ausmaß an Deutlichkeit, mit der die Rede ausgewiesen wird, sind die Übergänge

zu solchen Formen fließend, bei denen der vorhandene Standpunkt weniger aus-

drücklich durchgeführt erscheint. Um den vielfältigen Einsatz der Figurenrede in

Nietzsches Werk aufzuzeigen, sollen die Hauptformen nun anhand von exempla-

rischen Beispielen illustriert werden. Wenn dabei gleichzeitig eine Interpretation

ausgewählter Textstellen geleistet wird, dann mit dem Ziel, den Gewinn an Deu-

tungsspielraum zu demonstrieren, der wesentlich von den durch die Figurenrede

eingezogenen Zwischenebenen und Kommentarflächen herrührt.

a) Die angekündigte Rede

Hierbei handelt es sich um eine zunächst durch den Titel des jeweiligen Abschnit-

tes vorbereitete und oft mit Anführungszeichen deutlich als solche ausgewiesene

Rede einer beliebigen Figur. Meist steht die Rede für sich allein, manchmal ist sie

zusätzlich in eine konkrete Situation eingebettet oder wird von außen kommen-

tiert. Sinn und Effekt dieser besonderen Titelgebung zielen freilich darauf ab, die

nachfolgende Rede als die Äußerungen dieser konkreten Figur auszuweisen. Da-

durch bekommt die Rede, wie bereits erörtert, zusätzlich eine spezifische Gericht-

etheit, die sich den mit der Figur einhergehenden Charakteristika verdankt, sowie

dem unablöslich mit ihr verbundenen Standpunkt. Die meisten und prägnantes-

ten Beispiele für diese Form der Figurenrede sind in der FW zu finden. Dennoch

ist ein Aphorismus aus Menschliches, Allzumenschliches höchst aufschlussreich und

könnte als eine Art Vorstufe zum Topos der ›angekündigten Rede‹ gelten, wird in

ihm doch sowohl das gesprochene Wort eines Historikers und gleichzeitig eine

erklärende Einordnung der Passage durch die Reflexion auf die Vorzüge der Poly-

perspektivität gegeben. Solche selbstreferentiellen Hinweise fallen später zumeist

weg. Überschrieben ist der Abschnitt MA II, 17 mit dem Titel »Glück des Histori-

kers.«, worauf dann dessen kurze Rede folgt:

G l ü c k d e s H i s t o r i k e r s . – »Wenn wir die spitzfindigenMetaphysiker

und Hinterweltler reden hören, fühlen wir Anderen freilich, dass wir die »Armen

im Geist« sind, aber dass unser das Himmelreich des Wechsels, mit Frühling und

Herbst,Winter und Sommer, und jener dieHinterwelt ist,mit ihren grauen, frosti-

gen, unendlichen Nebeln und Schatten.« – So sprach Einer zu sich bei einem Gan-

ge in der Morgensonne: Einer, dem bei der Historie nicht nur der Geist, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 149

auch das Herz sich immer neu verwandelt und der, im Gegensatze zu den Meta-

physikern, glücklich darüber ist, nicht »Eine unsterbliche Seele«, sondern v i e l e

s t e r b l i c h e S e e l e n in sich zu beherbergen.202

Die wörtliche Rede ist deutlich als ein Selbstgespräch ausgewiesen (»So sprach Ei-

ner zu sich bei einem Gange in der Morgensonne«)203 und es schließt sich eine

genauere Bestimmung des Redners an. Dieser habe sich durch seine Beschäfti-

gung mit historischen Themen nicht nur in geistiger Hinsicht jeweils den Themen

anverwandelt, sondern auch tiefergehende, innere Verwandlungen des »Herzens«

durchlaufen. Daher könne er viel leichter als die dieser Position entgegengesetzten

Metaphysiker damit umgehen, »nicht »Eine unsterbliche Seele«, sondern v i e l e

s t e r b l i c h e S e e l e n in sich zu beherbergen«.204 So deutlich hier auch das

später »Subjekts-Vielheit« genannte Thema mit seinen wesentlichen Komponen-

ten präludiert (Sterblichkeit, Vielheit), so eng bleibt es doch an einen spezifischen

Wissenschaftler-Typus, den Historiker, gebunden. Kenntlich wird aber die Verwo-

benheit einer bestimmten Geistes- und Lebenshaltung, die von Verwandlungsfä-

higkeit geprägt ist, mit einer pluralen Subjekt-Konzeption. Gleichzeitig ist dieser

Themenkomplex in die Darstellungsform der Figurenrede eingebunden: Es sind

die Ansichten der Figur eines Historikers, die von ihr zur Sprache gebracht und

anschließend von einer Außenperspektive her in knapper Form kommentiert und

spezifiziert werden. An diesem Punkt kann die Position des Historikers bereits als

eine der im Abschnitt selbst thematisierten Verwandlungsformen gelten.

Wie bereits angedeutet, ist eine ›reinere‹ Form der angekündigten Rede in den

Aphorismen der Fröhlichen Wissenschaft ausgeführt, die insbesondere durch ihre

Titelgebung kenntlich werden. Es sind Überschriften wie etwa »Z w i s c h e n r e -

d e d e s N a r r e n« (FW 379), »›D e r Wa n d e r e r r e d e t« (FW 380), »D e r

C y n i k e r r e d e t« (FW 368), »D e r E i n s i e d l e r r e d e t« (FW 364), »D e r

E i n s i e d l e r s p r i c h t n o c h e i n m a l« (FW 365) oder »D e r S e u f z e r

d e s E r k e n n e n d e n« (FW 249). Gemeinsam ist ihnen die konkrete Benen-

nung einer Sprecherfigur. Bisweilen ist der folgende Text als Explikation der wört-

lichen Rede zusätzlich durch Anführungszeichen markiert. Dann ist auch der Ton

der Schriftsprache deutlicher an die Situation von Gespräch oder Selbstgespräch

angelehnt. Manchmal sind Kommentare eines auktorialen Erzählers hinzugefügt,

die eine Funktion der Einbindung in allgemeine Kontexte übernehmen.205

202 MA II, 17, KSA 2, S. 386.

203 Ebd. Man beachte die konzise Andeutung situativer Eingebundenheit: von der Tätigkeit der

Figur (Spaziergang) über die Tageszeit (amMorgen) bis zurmeteorologischenSituation (Son-

nenschein).

204 Ebd.

205 Beispiele hierfür sind: FW 249; M 259; M 303; M 567; FW 259; JGB 152, GM 9.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Masken denken – in Masken denken

b) Gespräch als Parabel

Diese Kategorie kommt den Formen der Fabel, Parabel oder der gleichnishaften

Erzählung am nächsten. Charakteristisch ist für sie die Einbettung der Rede in

eine Situation oder Szene. Solche szenischen Umrahmungen sind meist nur skiz-

zenhaft ausgeführt und bieten etwa den kurzen Hinweis auf den Zeitpunkt »nach

einer Aufführung der Iphigenie«,206 oder die knappe Beschreibung einer konkreten

Situation (»Eines Tages warf der Wanderer eine Thür hinter sich zu, blieb stehen

und weinte.«)207. Doch es gibt auch Abschnitte, in denen Situationen oder kleine

Geschichten ausführlicher entworfen werden. In »W i l l e u n d W i l l i g k e i t«

(FW 68) etwa wird davon erzählt, wie ein angeblich von den Frauen verdorbener

Jüngling zu einem weisen Mann gebracht wird und sich ein Dissens über die Er-

ziehung von Männern und Frauen entspinnt. In »H e i l i g e G r a u s a m k e i t«

(FW 73) wird dagegen ein Heiliger umHilfe gebeten und rät, ein sehr krankes Kind

zu töten: sei es nicht grausamer, es leben zu lassen? In beiden Abschnitten sind Si-

tuationen zugespitzt dargestellt, die moralische Entscheidungen als offene Prozes-

se verhandeln, ohne eine Präferenz anzuzeigen. Ebenso aufschlussreich ist es, dass

der vermeintliche ›Gottesmörder‹ Nietzsche diesen ihm nachgesagten Akt recht ei-

gentlich in die Erzählung von einem »tollen Menschen« gekleidet hat und ihn – in

Anlehnung an Diogenes von Sinope – am hellen Tag mit einer Laterne auf dem

Markt Gott suchen lässt (FW 125).208

c) Anonymer Dialog

Hierzu zählen zwei in einer Wechselrede miteinander konfrontierte oder einander

ergänzende Positionen, bei denen auf eine Personalisierung bzw. Namensgebung

verzichtet wurde. Ein solcher anonymer Dialog kann als eine der am produktivsten

Formen in Nietzsches Texten gelten, dessen Struktur sowohl in sehr kurzer wie

auch in längerer Ausführung (z.B. M 255; FW 93) gleichermaßen vorkommt. Die

Minimalform umfasst gerade zwei Sätze (vgl. z.B. M 232; FW 190). Bemerkenswert

und für seine Ergiebigkeit eminent bedeutsam ist die konzeptuelle Offenheit des

anonymen Dialogs, die darin besteht, lediglich die Form des verschriftlichten Ge-

sprächs als Rede und Gegenrede vorzugeben. Dabei wird ein Gedanke entweder

entwickelt, indem beide Positionen einander ergänzen bzw. aufeinander aufbau-

en, oder indem die eine Position der anderen opponiert und eine gegenteilige An-

schauung vertritt. Manchmal sind die beiden Gesprächspartner mit den simplen

206 FW 81, KSA 3, S. 437.

207 FW 309, KSA 3, S. 545.

208 Weitere Stellen: FW 32; FW 106; FW 204; FW 213; FW 223; FW 227; FW 287; JGB 278.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 151

Bezeichnungen »A« und »B« markiert (z.B. M 226), oftmals aber fehlt auch die-

se Unterscheidung, deren Aufgabe dann von Anführungszeichen oder selbst nur

von Gedankenstrichen als Zeichen der Separierung übernommen wird (z.B. JGB

280).209 Gerade in den mehr am kompositorischen Effekt kurzer Aphorismen ori-

entierten Kapiteln, wie etwa Scherz, List und Rache oder Sprüche und Pfeile, stehen

die Dialoge eher für sich. Doch gibt es Beispiele dafür, dass solche Abschnitte

nicht nur in argumentativ isolierter Form vorkommen: GM I 14 stellt das fiktive

Gespräch zwischen anonym bleibenden Positionen dar, die sich jedoch zumindest

als Sprecher des vorigen Abschnittes und dessen Zuhörer zu erkennen geben.210

Dabei wird dieser von jenem dazu eingeladen, sich anzusehen, »wie man auf Er-

den I d e a l e f a b r i z i e r t«.211 Nachdem das Gespräch damit endet, die drei

von Paulus überlieferten christlichen Tugenden Glaube, Liebe, Hoffnung (1. Kor. 13,

13) als reine Trostformeln zu benennen, werden diese Worte durch den anschlie-

ßenden Abschnitt GM I 15 umgehend aufgenommen (»Im Glauben woran? In der

Liebe wozu? In der Hoffnung worauf? –«),212 jedoch ohne auch die dialogische

Textform zu übernehmen. Vielmehr kehrt die monologische Rede wieder, in der

mögliche Adressaten zwar angesprochen werden, ihre und des Sprechers Identität

jedoch in der Schwebe bleibt. Indem solche Ankerpunkte im vorangehenden und

nachfolgenden Abschnitt einen inhaltlichen Zusammenhang stiften, scheint der

mit der Änderung der stilistischen Mittel erzielte Effekt dem eines Intermezzos zu

gleichen. Im Sinne eines auflockernden Zwischenspiels wird dabei einerseits einer

allzu großen Schwere im Umgang mit ernsten Themen eine Absage erteilt. Ande-

rerseits sieht sich der Leser immer wieder mit Irritationen konfrontiert, die es ihm

abverlangen, sich auf neue Textformen einzulassen.

d) Rede als Anrede

Diese letzte Form der Figurenrede stellt nicht mehr den Dialog zwischen zwei Fi-

guren im Sinne einer Wechselrede in den Vordergrund, sondern vielmehr längere

209 Weitere Stellen: MA II, WS 71; MA II, WS 90 (hier drei Positionen A, B und C), M 232; M 234;

M 491-494; FW Vorspiel 4 und 32; FW 33; FW 168; FW 172; 190; FW 237; FW 262; FW 320.

210 Davon zeugendieWorte »jetzt bin i c h der,welcher zuhört« unddieAntwort »Die Schwäche

soll zum V e r d i e n s t e umgelogen werden, es ist kein Zweifel – es steht damit so, wie

Sie es sagten.« (GM I 14, KSA 5, S. 281.) Der vorangehende Abschnitt hatte damit geschlossen,

eine Form des Selbstbetrugs darin zu sehen, »die Schwäche selbst als Freiheit, ihr So- und So-

Sein als V e r d i e n s t auszulegen.« (GM I 13, KSA 5, S. 281).

211 Ebd. Die graphische Unterscheidung der Redeanteile beider Dialogpartner ist auf unge-

wöhnliche Art vorgenommenworden: Jeweils ein langer Strich vor und nach jeder Redemar-

kiert deren Anfangs- und Endpunkt. Zusätzlich sind die Worte dessen, der in die Fabriken

und Werkstätten der Ideale zu sehen eingeladen wurde, mit Anführungszeichen als wörtli-

che Rede gekennzeichnet.

212 GM I 15, KSA 5, S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Masken denken – in Masken denken

Reden ausgehend von konkreten Positionen. Ähnlich wie bei der angekündigten Re-

de handelt es sich um eine Form explizit gemachter Personifikation, die sich selbst

eine Identität zuschreibt. Jedoch erfolgt eine solche Spezifizierung hier weniger

direkt bzw. weniger schematisiert und oft erst im Verlauf des Textes. Auch Mehr-

fachzuschreibungen an verschiedenen Stellen sind möglich. Außerdem kann sie

durchausmit Autorpositionen verschwimmende Ausformungen annehmen.Durch

Anredeformen wird dem Text dennoch eine jeweils spezifische Gerichtetheit ver-

liehen, die sich ganz in denModus personengebundener Positionalität einfügt. Die

auf diese Weise konturierten Textfiguren sind gleichzeitig durch Zuschreibungen

immer schon mit konkreten Themen verknüpft.

Abschnitt 285 der Fröhlichen Wissenschaft entwirft beispielsweise das Bild einer

Lebenshaltung, die sich jeder Sicherheit entkoppelt hat undweder ideelle Ruhepole

noch einen Gottesglauben benötigt: »Du wirst niemals mehr beten, niemals mehr

anbeten, niemals mehr im endlosen Vertrauen ausruhen«. Aber woher nimmt ein

solcher »Mensch der Entsagung« seine Kraft, wenn sie doch bislang fehlte?213 Als

Antwort folgt die kurze Erzählung von einem See, der sich versagte, abzufließen

und dessen Wasser nun immer höher aufgestaut werden, um mit diesem Sinnbild

einen möglichen Kräftezuwachs der Menschen als Konsequenz jener Haltlosigkeit

anzudeuten. Alle Komponenten zusammen (wörtliche Rede, direkte Anrede an ein

»du«,Wortwahl undThema) erzeugen dabei eine spannungsgeladene Atmosphäre,

die sowohl intime Vertraulichkeit atmet, wie sie die Bedeutsamkeit des Gesagten

in der Verheißung des Kommenden erhöht. Dass das »du« als übergriffige Anre-

deform von Nietzsche bewusst gewählt wurde, wie ein Vergleich mit überlieferten

Notizen nahelegt,214 lässt eine Deutung der »Mensch der Entsagung« genannten

Textfigur als Identifikationsfläche für den Leser zu.

Am Beispiel von GM I 9 lässt sich dagegen ein anderer Aspekt aufzeigen. Hier

wird dieMethode der thematischenWiederaufnahme zumAnlass genommen, eine

abschnittsübergreifende Kommunikation zweier Sprecherfiguren zu inszenieren:

Reichlich unvermittelt wird die eingetretene Stille unterbrochen (»Aber was reden

Sie doch von v o r n e h m e r e n Idealen!«215). Nachdem der Zwischenrufer sei-

ne Ansicht dargelegt hat, wonach »die Moral des gemeinen Mannes« gesiegt hät-

te, übernimmt ein Erzählerkommentar die Einordnung: »– Dies der Epilog eines

213 FW 285, KSA 3, S. 527. Der erste Teil des Abschnittes, der sich an den »Menschen der Entsa-

gung« wendet, ist als wörtliche Rede durch Anführungszeichen kenntlich gemacht.

214 Vgl. dazu den Kommentar in KSA 14, S. 263f. Beispielsweise heißt es in einer früheren Notiz

noch: »Wie! N i e mehr beten – anbeten – absolut sich ergeben und ausruhen im Vertrauen

– […]?« (KSA 14, S. 263). Eine andere Notiz dagegen ist in der ersten Person verfasst: »Indem

ichmir alles Beten usw. versage, erhebt es, als ohne Abfluss, das ganze Niveaumeines Sees.«

(Ebd.).

215 GM I 9, KSA 5, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 153

›Freigeistes‹ zu meiner Rede, eines ehrlichen Thiers […] überdies eines Demokra-

ten; er hatte mir bis dahin zugehört und hielt es nicht aus, mich schweigen zu

hören.«216 So sehr das »ich« sich damit zwar als Sprecherfigur von GM I 8 zu er-

kennen gibt, so unklar bleibt ihre eigene Identität im Gegensatz zu der von ihr

als »Freigeist« und »Demokrat« benannten Figur. Unübersehbar ist der Effekt die-

ser Textstrategie, auf verschiedene Sprecher verteilte Ansichten und Positionen zur

Sprache kommen zu lassen. Indem eine konkrete Anrede selbst Formen der Per-

sonifizierung herstellt (»Mensch der Entsagung«, »Freigeist«) und durch konkrete

Zuschreibungen noch weiter spezifiziert werden kann, ist sie wesentlich an der

Erschaffung von Textfiguren beteiligt.217

Als wichtigster Effekt solcher an einen Adressatenkreis gerichteten Anredefor-

men ist hervorzuheben, dass es nun nicht mehr nur um einen zu thematisierenden

Gegenstand geht, sondern gleichzeitig immer auch um die Persönlichkeit der fik-

tiven Sprecherfiguren einerseits und der Angesprochenen andererseits. Die Leser

zu Reaktionen zu bewegen, kann als Ziel auch insgesamt der Figurenrede gelten:

Ob hier nun Zustimmung zu den Positionen bzw. Identifikation mit den Spre-

cherfiguren oder eher Ablehnung, Widerspruch und Identifikationsverweigerung

hervorgerufen wird, ist dabei nebensächlich.

An dieser Stelle zeichnet sich die Funktion der verschiedenen Formen der Figu-

renrede besonders deutlich ab, indem sich der Text als von Autokommentaren und

Strukturen der Selbstbezüglichkeit durchdrungen erweist.218 Unter Zuhilfenahme

verschiedener Fiktionsebenen brechen diese einerseits mit den eingespielten Kon-

ventionen philosophischer Prosa und unterbrechen den Fluss der Argumentation.

Andererseits werden die verhandelten Ansichten stets als gerichtete, interessierte,

personalisierte und damit subjektive Positionen vorgestellt, wodurch sie dem wis-

senschaftspositivistischenWahrheitsparadigma einer neutralen Objektivität schon

von vornherein als entzogen gelten dürfen. Ein hierfür wesentliches Element der

Textgestaltung ist von mir an anderer Stelle bereits diskutiert und auf den Begriff

der Varianz der Personalpronomina gebracht worden.219 Demnach fällt in Nietzsches

216 GM I 9, KSA 5, S. 269f.

217 Weitere Stellen: FW 84; FW 195; FW 311; FW 375; JGB 226; Fall Wagner 6.

218 Vgl. zu den Formen der Selbstbezüglichkeit in Nietzsches Texten Jakob Dellinger: Zwischen

›Meinung‹ und ›Maske‹. Überlegungen zum Umgang mit Nietzsches Techniken der Subver-

sion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012, S. 317-326; Ders.: Vorspiel, Subversion und Schlei-

fe. Nietzsches Inszenierung des ›Willens zur Macht‹ in Jenseits von Gut und Böse. In: Mar-

cus A. Born; Axel Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philoso-

phie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 165-187; sowie den bisherigen Dis-

kurs synthetisierend Axel Pichler: Philosophie als Text – Zur Darstellungsform der »Götzen-

Dämmerung«, Berlin/Boston 2014, insbesondere S. 266-325.

219 Vgl. Schubert, Corinna: »Der Autor hat den Mund zu halten […]«. Nietzsche-Interpretation

zwischen Biographismus und Interaktion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2011, S. 279-288,

insbes. S. 284ff. Bereits van Tongeren diskutiert ausführlich »Nietzsche’s writing and how to

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Masken denken – in Masken denken

Texten eine mannigfaltige Verwendung der verschiedensten Personalpronomina

ins Auge (v.a. die Formen ›ich‹, ›du‹, ›wir‹, ›ihr‹). Insofern die Personalpronomina

die Verortung der ›Stimme‹ eines Textes bedeuten, kann die hauptsächliche Wir-

kung dieser Varianz beschrieben werden als eine Rangordnung der Anrede in ver-

schiedenen Nuancierungen: Sie fungieren als Skala von Distanzen, als Abstufung

der Grade von Nähe und Ferne des Sprechenden zumAngesprochenen. Zudem for-

dert die offensichtliche Vereinnahmung der Leserinnen und Leser ihre Positionie-

rung heraus. Mittels der Varianz der Personalpronomina wird die Gewährleistung

eines sonst konsequent gebrauchten ›ich‹ oder ›wir‹ wissenschaftlicher Texte aus-

gehebelt, die Dogmatik einer singulären Perspektive untergraben. Dadurch gibt es

keine einheitliche Positionierung eines Autors mehr, kein einheitliches Präsentie-

ren von Erkenntnissen durch eine verbürgte Autorität, keine Einheit der Sprach-

ebene, sondern ein Sprechen mit vielen Stimmen: Nietzsche zerreißt die Stimme,

die spricht.220

Anhand der Varianz der Personalpronomina werden zudem verschiedene For-

men von Identifikationen und Positionierungen durchgespielt, die der Leser ein-

zunehmen eingeladen ist, um sich auf diese Weise in das Text-ich, in das Text-

du usf. zu verwandeln. In den Spuren dieser anderen, nie ganz fremden Identitä-

ten kann der Gedankengang kritisch an den eigenen Maßstäben und Erlebnissen

überprüft werden.DieserMoment entfaltet sich an genau jenen Punkten, an denen

das ›ich‹ oder ›du‹ plötzlich verschwindet und die Leserin allein lässt: es sind dies

die Formen der Interpunktion, der (oft doppelten) Gedankenstriche und -punkte

und sie erfordern, das Nichtgesagte und nur Angedeutete zu ergänzen. Auf diese

Weise werden die Leser beispielsweise zu moralischen Reaktionen provoziert und

read Nietzsche« und weist auf die Leser-lenkende Funktion der Personalpronomina hin. Vgl.

Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An introduction to Friedrich Nietzsche’s

Philosophy, West Lafayette 2000, S. 90ff.

220 Dass Nietzsches Texte vor allem in ihrer Erzählhaltung höchst divergent sind, führt zu un-

terschiedlichen Urteilen. Die radikal dekonstruktivistischen Interpretationen etwa von Ga-

ry Shapiro: Nietzschean Narratives, Bloomington/Indianapolis 1989 und von Paul de Man:

Allegories of Reading. Figural language in Rousseau, Nietzsche, Rilke and Proust, New Ha-

ven/London 1979markieren den einen extremen Pol. Auf der anderen Seite werden dagegen

immer wieder Stimmen laut, die als Verteidiger der Position eines über die Werke hinweg

konsistenten Erzählers eintreten, der mit dem Autor gleichgesetzt wird. Wijers etwa zieht

die Vorreden zu Menschliches, Allzumenschliches als Beweis dafür heran, dass »die Geschich-

te des freien Geistes eigentlich die Geschichte vom Erzähler des Ecce homo berichtet« und

sieht darin eine fortgeführte Selbsterzählung Nietzsches ins Werk gesetzt (Els Weijers: Wie

man wird, was man erzählt. Erzählen und Diskurs vom Selbst in Nietzsches Texten. In: Ro-

land Duhamel; Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache und die Sprache der Kunst, Würzburg

1994, S. 37-54, hier S. 51). Zwar werde »die erzählte Identität […] bewußt konstruiert«, doch

scheint als diese konstruierte Identität immer nur Nietzsche selbst in Betracht zu kommen

(ebd. S. 43).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 155

auf eine eigene Positionierung zu den Inhalten und Tücken des Textes verwiesen,

sie können sich jedoch auch den zudringlichen Zuschreibungen verweigern. Inso-

fern als dabei die angebotenen Identifikationsflächen gleich mehrfach zerbrochen

sind, steht dieses fortwährend Blickwinkel, Positionen und ›Masken‹ variierende

Verfahren ganz im Zeichen von Nietzsches antidogmatischem Philosophieren. Zu-

gleich erzeugen seine Texte Momente einer ›interaktiven Philosophie‹, die u.a. die

Vorteile des gesprochenen Wortes, des Dialogs in den Text zu überführen geeignet

ist, indem eine lebendige Fläche angeboten und der Leser seinen Teil beizutragen

genötigt wird (vgl. Kapitel 5). Damit wird nicht zuletzt die Konsequenz aus der

Erkenntnis gezogen, dass vor allem die Leser selbst Maß und Quelle des von ih-

nen Verstandenen sind, schließlich könne »niemand aus den Dingen, die Bücher

eingerechnet, mehr heraushören als er bereits weiss«.221

Abschließend sei nun noch auf eine frühe Überlegung Nietzsches verwiesen,

die sich von den späteren Werken aus rückblickend bemerkenswerterweise wie ei-

ne Inspirationsquelle liest. In Menschliches, Allzumenschliches heißt es hinsichtlich

der denkerischen Tätigkeit: »Nichts wird dem Menschen schwerer, als eine Sache

unpersönlich zu fassen: ich meine, in ihr eben eine Sache und k e i n e P e r -

s o n zu sehen«. Anschließend wird ihm der Besitz eines »personenbildenden,

personendichtenden Triebes« attestiert und angemerkt: »Verkehrt er doch selbst

mit Gedanken, und seien es die abstractesten, so, als wären es Individuen, mit

denen man kämpfen, an die man sich anschliessen, welche man behüten, pfle-

gen, aufnähren müsse.«222 Aus dieser Überzeugung, dass nämlich ein Denker im

Kampf, in Auseinandersetzung, in fürsorglicher Beschäftigung oder vertrautem

Gespräch mit solchen »Gedanken-Personen«223 sich befinde, scheinen geradewegs

die Formen der Figurenrede erwachsen zu sein. Denn indem sie ein Explizieren des

Ausgangsphänomens und seine Überführung in die Textform darstellt, findet sich

hier einmal mehr eine philosophische Thematik in einer Schreibstrategie abgebil-

det. Denkende, so die Vermutung, verhalten sich in bestimmterWeise zu den eige-

nen Gedanken oder pflegen Umgang mit den Ideen anderer, gerade so, als wären

es Personen. Sie nehmen sie persönlich und eben nicht sachlich. Nietzsches un-

gewöhnliche Beschreibung der Geistestätigkeit hebt genau auf diesen Moment ab,

in dem Denken zur emotionalen Interaktionsfläche wird: Dass der Mensch sich ei-

nem Gedanken unterwerfen, gegen ihn opponieren, ihn argumentativ schwächen

oder großziehen könne, dass voneinander entfernte Urteile mitunter durch einen

Schluss vermählt würden oder anderen ein »Gegensatz als Feind zur Seite« ge-

stellt werde, scheinen Indizien dafür zu sein.224 Auf diese Weise wird dem Denken

221 EH, Bücher 1, KSA 6, S. 299f.

222 MA II, 26, KSA 2, S. 389.

223 Ebd. S. 390.

224 Ebd. S. 389.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Masken denken – in Masken denken

ein Unvermögen konstatiert, sich von seiner an Personen gebundenen Verfasst-

heit einerseits und der persönlichen und emotionalen Involviertheit der Denken-

den andererseits zu lösen. Dass Nietzsche ihm diesen Umstand nicht als Mangel

auslegt, sondern vielmehr solche Mechanismen noch intensiviert, sie vervielfältigt

und sogar transparent macht, darin liegt bis heute der Grund für die immense

Anziehungskraft seiner Texte.

2.3.2. Närrische Weisheiten und weise Narren – Annäherung an eine

Textfigur

Stand bislang die punktuelle, auf den einzelnen Abschnitt fokussierte Analyse im

Vordergrund, die zum Ziel hatte, verschiedene Aspekte der Figurenrede topologisch

zu erschließen, soll nun zum Abschluss dieses Kapitels ein konkreter Figurentypus

exemplarisch und abschnittsübergreifend betrachtet werden. Trotz der festgestell-

ten Unabhängigkeit einer einmal benannten Figur von einermit demselbenNamen

benannten Figur kann es dennoch ratsam sein, zu Zwecken der Interpretation an-

dere Textstellen hinzuzuziehen. Es soll dabei keinesfalls eine immanente Verknüp-

fung von Szenen oder Situationen und damit wieder eine vorgebliche Kohärenz

der Figuren, am wenigsten eine personale Identität anhand der Namen behauptet

werden. Figurentypen scheinen jedoch als Abbreviaturen einer Bandbreite kultur-

determinierter und somit ›allgemeinverständlicher‹ Tradierungszusammenhänge

zu gehorchen. Infolgedessen entspringen die verschiedenen Epiphanien bzw. Er-

scheinungsformen eines Figurentyps gewissermaßen einem Fluss, der von ver-

schiedenen Nebenflüssen gespeist wird und daher notwendig verstreute Quellen

aufweist. Im einzelnen Text ist die Figur dann mehr oder minder detailliert aus-

geführt: Die in einem Abschnitt manchmal lediglich angedeuteten und eben nicht

selbsterklärenden Aspekte können somit durch ein Abgleichen mit anderen Ab-

schnitten, in denen die Figur vorkommt, plausibler gemacht werden. Wenn die

These von der Kulturdeterminiertheit und den historisch konkreten Tradierungs-

zusammenhängen solcher Figurentypen sinnvoll sein soll, dann muss für sie die

Annahme gelten, dass sie sich gerade in einzelnen Schreibvorgängen aus- und ein-

prägt. Letztlich hat jeder Autor von Fabeln, Parabeln oder Gleichnissen, hatte auch

Nietzsche selbst von den verschiedenen Figurentypen mehr oder minder kohären-

te Vorstellungen, deren unwillkürlicher Einfluss auf den Denk- und Schreibpro-

zess anzunehmen ist, wenngleich er sich eines Nachweises entzieht. Die Aufgabe

ist nun keinesfalls, diesen in historischer und noch weniger in biographisch au-

thentischer Absicht zu rekonstruieren – sondern lediglich, die in den Texten auf-

findbaren Facetten vorsichtig daraufhin zu befragen, inwieweit durch ein Knüp-

fen von Zusammenhängen das Mosaik einer solchen Textfigur erschlossen werden

kann. Dabei geht es nicht zuletzt darum, einer vorgenommenen Deutung mehr

Überzeugungskraft dadurch zu geben, dass sie nicht lediglich der Phantasie der

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 157

Exegetin entspringt, sondern sich aus anderen Textstellen herleiten lässt und also

gerechtfertigt erscheint.

Im Folgenden soll nun eine so interessante wie streitbare Figur untersucht wer-

den, die auch kulturhistorisch eine bemerkenswerte Tradition aufweist: die Figur

des Narren. Der Narr konfrontiert unsmit einer ärgerlichen und äußerst unbeque-

men semantischen Vieldeutigkeit – sowohl im gewöhnlichen Sprachgebrauch, als

auch, was wenig verwunderlich sein dürfte, in Nietzsches Texten. Diese Vieldeu-

tigkeit umfasst – und auch das ist nicht ungewöhnlich für eine solche Art kulturel-

ler Eindampfung – in ihren extremen Polen extreme Gegensätze. Schon das erste

Buch von Menschliches, Allzumenschliches hatte mit einer Apotheose des Närrischen

geendet und mit dem bekannten Gegensatz von Narrheit und Vernunft gespielt:

»Was i c h finde, was i c h suche –,/Stand das je in einem Buche?/Ehrt in mir die

Narren-Zunft!/Lernt aus diesem Narrenbuche,/Wie Vernunft kommt – ›zur Ver-

nunft‹!«.225 Wie aber bringt man die Vernunft zur Vernunft? Und weshalb sollte

gerade die Vernunft Narren brauchen, um zur Vernunft zu kommen? Kann sie es

nicht durch sich selbst? Anders gefragt, welches Verständnis von Vernunft wird

hier vorausgesetzt, wenn sie sich scheinbar nicht allein genügt, sondern der Nar-

ren bedarf, von denen sie etwas lernen können soll – sogar über sich als Vernunft.

An einer anderen Stelle in der Morgenröthe dagegen heißt es angesichts von Mut

in verschiedenen Qualitäten: »Und Narr wäre Der, welcher meinte, das ›Gutsein‹

würde nur durch die Wärme hinzugethan«.226 Hier bezeichnet das Wort »Narr«

eher einen Dummkopf.

Wie so häufig bei Nietzsche ist es daher sinnvoll, auf die verschiedenen Ver-

wendungsweisen eines Wortes zu achten. Grob voneinander trennen könnte man

die Ebene eines eher formelhaften Sprachgebrauchs einerseits und die einer Aus-

prägung des Narren als Textfigur andererseits. Beispiele für die erste Ebene wä-

ren Formeln, die v.a. in den frühen Schriften (MA, M) und in Briefen Nietzsches

Verwendung finden (»Narr ist, wer…«; »Ich müsste ein Narr sein…«; »ich bin ein

Narr, wenn…«; »der Narr fremder Worte sein« etc.). Der Narr als Redensart und

sprachliche Metapher bedeutet dann soviel wie Dummkopf, Tölpel. Aber auch: Ei-

ner, der sich dumm nur stellt (vielleicht aus Bequemlichkeit?), der es eigentlich

besser weiß, als eine Art des harmlos-Dümmlichen. Dabei ist der Bezug zwischen

Narrheit und Unvernunft maßgebend: ›Narr sein‹ hat dann den Bedeutungsum-

fang von unvernünftig sein, nicht zielführend oder verkehrt handeln, irregeleitet

denken und urteilen. Bemerkenswert ist zudem die Verwendung desWortes ›Narr‹

225 MA I, Nachspiel, KSA 2, S. 366. Vgl. hierzu den Aufsatz von Jakob Dellinger: Unter Gespens-

tern? Überlegungen zum »Nachspiel« von ›Menschliches, Allzumenschliches I‹. In: Christian

Benne; Claus Zittel (Hg.): Nietzsche und die Lyrik. Ein Kompendium, Metzler 2017, S. 101-112.

226 M 277, KSA 3, S. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Masken denken – in Masken denken

als Kosewort, beispielsweise wenn Zarathustra sich selbst mit der Anrede »du lieb-

reicher Narr Zarathustra« zärtlich schilt,227 oder der Wanderer seinen Schatten

»lieber Narr« nennt.228 Neben diesen wenig schmeichelhaften Konnotationen ist

jedoch die Redeweise von der ›Narrenfreiheit‹ ebenso gebräuchlich. Früher auch

als ›Narrenrede‹ bekannt, wurde damit eine besondere Position bezeichnet, wo-

bei der Narrenfreie gewissermaßen als Außenstehender Sachverhalte ansprechen

oder insgesamt kommunizieren könne, wie es nicht jedem erlaubt ist. In dieser

Hinsicht ist der Narr dann gar nicht mehr nur einfältig, sondern einer, der sich

gerade aufgrund seiner Eigenart als Narr etwas erlauben kann, das allen anderen

nicht-Narren verwehrt bleibt. Dieses Charakteristikum markiert seine besondere

Stellung zur Wahrheit und seinen eigensinnigen Umgang mit Aussagen im Allge-

meinen, was ihn offenbar für Nietzsche als Textfigur attraktiv gemacht hat.229 Da-

mit sind die Eckpunkte der großen Spannweite des Närrischen im Sprachgebrauch

benannt. Der Narr changiert zwischen den Polen: dumm, tadelnswert, unvernünf-

tig – wobei mitschwingt, dass jeder sich manchmal närrisch gebärdet als etwas

durchaus ›menschlich, allzumenschliches‹, und sogar von Zeit zu Zeit Wünschens-

wertes. Am anderen Pol steht der Narr als eine Art anarchisches, freches Gegenbild

zum besonnenen und vernünftigenWeisen, weil ihn andere Erkenntnis- und Kom-

munikationsqualitäten auszeichnen. Mehr noch, er wird zu einem Korrektiv der

Vernunft, weshalb die Narrenfigur in dieser Ausprägung einen besonderen funk-

tionalen Raum einnimmt. Insofern der Narr in den Texten Nietzsches mehrfach

mit direkten Redeanteilen zu Wort kommt, markiert er als Textfigur eine spezifi-

sche Sprecherposition. Daran knüpft die These an, dass mit dem Narren eine be-

sondere Kommunikationssituation einhergeht, die sich durch ihr Verhältnis zum

Spott und zur Wahrheit auszeichnet.

227 Za, Wanderer, KSA 4, S. 196.

228 MA II, WS, KSA 2, S. 539.

229 In der Bibel gilt der Narr gar als Gottesleugner. In Psalm 52 steht der Satz: »Dixit insipiens in

corde suo: non est Deus.« (Der Törichte/Narr sprach in seinem Herzen: Gott ist nicht.) Wer-

ner Mezger weist darauf hin, dass Psalterillustrationen seit dem 12. Jahrhundert hier eine

Narren-Figur zeigen und damit der Narr schon früh in Verbindung mit Gottesleugnern und

nicht zuletzt mit dem Teufel in Verbindung gebracht worden ist (vgl. Werner Mezger: Nar-

renidee und Fastnachtsbrauch. Studien zum Fortleben des Mittelalters in der europäischen

Festkultur, Konstanz 1991, S. 75-77). Heute und vermutlich seit der Lutherübersetzung steht

der Psalm an Stelle 53, doch in den älteren griechischen und lateinischen Schriften ist es

Psalm 52. Wörtlich bedeutet insipiens ›der Unverständige‹ und auch das Griechische nennt

mit demWort ἄφρων die Gottesleugner unvernünftig, töricht. Luther übersetzt die entspre-

chende Stelle wie folgt: »Die Toren sprechen in ihrem Herzen: Es ist kein Gott«. Wie Mezger

nachweist, wird spätestens seit Augustinusʼ SchriftDe civitate Dei eine Parallele gezogen zwi-

schen der Zeit der Fastnachtsumzüge als civitas diaboli und der anschließenden Fastenzeit als

civitas Dei (ebd. S. 477).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 159

Dass derNarr nicht allein ein sprichwörtlicherHohlkopf ist, sondern ein durch-

aus raffinierter Störenfried, das zeigt bei Nietzsche die thematische Verbindung

des Weisen und des Narren zu einem Figurenpaar. Die Beispiele dazu entnehme

ich der FröhlichenWissenschaft: Da wäre ein Reim aus Scherz, List und Rache, worin

sich das »Sprüchwort« zu Wort meldet und sich als »Der Narren und Weisen Stell-

dichein« erklärt.230 Mit dem ersten Gedicht der Lieder des Prinzen Vogelfrei hält

dann das »Ewig-Närrische« Einzug in den Anhang der Fröhlichen Wissenschaft

und wird gegen den ›Weisen‹ Goethe in Stellung gebracht.231 In FW 213 nun ist

bemerkenswert, dass anlässlich einer ohnehin heiklen Frage, welches der richtige

Weg zu einem glücklichen Leben sei, ein Weiser bei einem Narren Rat sucht:

D e r W e g z u m G l ü c k e . – Ein Weiser fragte einen Narren, welches der

Weg zum Glücke sei. Dieser antwortete ohne Verzug, wie Einer, der nach dem

Wege zu nächsten Stadt gefragt wird: »Bewundere dich selbst und lebe auf der

Gasse!« »Halt, rief der Weise, du verlangst zu viel, es genügt schon, sich selber zu

bewundern!« Der Narr entgegnete: »Aber wie kann man beständig bewundern,

ohne beständig zu verachten?«232

Um das Besondere an der Kommunikationsform des Narren aufzuzeigen, ist es

sinnvoll, zunächst eine Parallel-Stelle aus dem Zarathustra hinzuzuziehen. Dort

wird das Thema, nach dem Weg zu fragen, aufgenommen. Im Abschnitt Vom Geist

der Schwere erzählt Zarathustra zunächst von seinem eigenen Weg zu seiner Wahr-

heit. Er betont, dass er immer selbst dieWege befragt hätte, statt nach demWeg zu

fragen und endet dann mit den Worten: »›Das – ist nun m e i n Weg, – wo ist der

eure?‹ so antwortete ich Denen, welche mich ›nach demWege‹ fragten. D e n Weg

nämlich – den giebt es nicht!«.233 Die Parabel DerWeg zumGlücke aus der Fröhlichen

Wissenschaft geht das Problem nochmals in gänzlich anderer Weise an, antwortet

doch der Narr demWeisen auf die Frage »welches der Weg zum Glücke sei«, nicht

wie Zarathustra, sondern mit einer konkreten Anweisung: »Bewundere dich selbst

und lebe auf der Gasse!«.234 Das Problem ist, so möchte man meinen, nach dem

Weg zum Glück im Leben, also nach dem eigenen Lebensweg, überhaupt jemand

anderen zu fragen als sich selbst. Insofern ist die Antwort des Narren durchaus

trickreich, herausfordernd und dadurch nicht abzulösen von der Kommunikati-

onssituation. Der Ratschlag »Bewundere dich selbst« kommt demWeisen sehr zu-

pass, wie seine Reaktion beweist. In der Anweisung »lebe auf der Gasse!« allerdings

zeigt sich die Hinterlist der Narren-Antwort, denn sie ist so formuliert, dass sie

dem Weisen keineswegs als Weg zum Glück erscheinen könne. Nur zu gern will

230 FW, Vorspiel 11, KSA 3, S. 355.

231 FW, Lieder, KSA 3, S. 639.

232 FW 213, KSA 3, S. 508.

233 Za III, KSA 4, S. 245.

234 FW 213, KSA 3, S. 508.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Masken denken – in Masken denken

der Weise sich selbst bewundern, zweifelt aber daran, dass er sich selbst noch be-

wundern könnte, würde er auf der Gasse leben. Noch dazu scheint ihm dieser äu-

ßerst unbequeme Weg zum Glück ›zu viel verlangt‹. Der Narr erriet nämlich, was

der Weise sich wünscht: Einen einfachen Weg, der Selbstbestätigung verspricht

und darum lockt er ihn gewissermaßen aus der Reserve. Indem er ihn dazu ver-

führt, zu sagen, »es genügt mir,mich selbst zu bewundern und das heißemir mein

Glück!«, stellt der Narr den Weisen vor sich selber bloß. Beständige Selbstbewun-

derung als ein Ausdruck davon, von sich überzeugt und aller Zweifel enthoben zu

sein, sei nichtmöglich, entgegnet der Narr, ohne irgendwann sich selbst zu verach-

ten. Der Rat, auf der Gasse zu leben, ist dementsprechend entweder Ausdruck der

Selbstverachtung oder ein Gegengewicht zur Selbstbewunderung. Auf die Frage

nach dem Weg zum Glück antwortet der Narr also nicht wahrheitsgemäß – denn

das hätte geheißen, wie Zarathustra zu antworten und zu sagen, »es gibt nicht den

einen Weg zum Glück, suche deinen Weg selber«. Sondern er antwortet mit einer

trickreichen Lüge, gleichsam narrenweise und indem er denWeisen vor sich selbst

und als einzigem Zeugen vor dem Leser vorführt. Dass in FW 213 gerade ein Wei-

ser nach dem Weg zum Glück fragt, könnte auf die Dummheit bisheriger Weiser

anspielen, mit der sie diesen Einen Weg zu finden und zu beschreiben vermein-

ten, wenn sie ihn nicht gar Anderen zu versprechen gewagt haben. Nach demWeg

zum Lebensglück kann eben nicht wie nach dem Weg zur nächsten Stadt gefragt,

sondern die Wege selbst wollen befragt werden.

Dabei entsteht erst aus dem Statusgefälle heraus die nötige Dynamik, durch

die der für gewöhnlich demWeisen unterlegene Narr seine Frechheiten platzieren

kann. Machtmechanismen werden in der Konstellation Narr – Weiser schlechter-

dings immer mit thematisiert und vom Narren durch gezielten Spott herausgefor-

dert.235 Auf diese Weise werden auch die Produktionsbedingungen von Weisheit

und von Wahrheit als Herrschaftsgeschehen verhandelt.

Eine solche Korrelation von Narr und Spott bestätigt auch ein Nachlass-Notat

vom Winter 1887-88. Nietzsche exzerpiert darin aus Ernest Renans Buch Vie de Jé-

sus und notiert sich zum (europäischen) Narren, ihn charakterisiere: »Der esprit,

der durch einen feinen Spott jeden Fehler des raisonnements heraushebt«.236 Die

esprit genannten Spötteleien des Narren dienen also dazu, Verfehlungen des Ver-

nünftigen überhaupt wahrnehmen zu können und die Vernunft dort zu korrigie-

ren wo sie auf einer Alleinherrschaft über den Menschen beharrt. Den Weisen und

235 Vgl. zum Zusammenhang von Narr und Philosoph etwa JGB 212. Als das »böse Gewissen ih-

rer Zeit« hätten sich Philosophen seither »selten als Freunde der Weisheit, sondern eher als

unangenehme Narren und gefährliche Fragezeichen« gefühlt (JGB 212, KSA 5, S. 145). Zum

Narren als philosophischer Lebensform vgl. Sloterdijk, Peter: Kritik der zynischen Vernunft,

Frankfurt a.M. 1983.

236 1887-1888, 11 [382], KSA 13, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 161

den Narren trennen also nicht etwa eine vermeintlich größere Intelligenz des Wei-

sen, sondern allein ihr Umgang mit ihrem Wissen. Im vorliegenden Beispiel ist es

das Wissen, dass es für das Erreichen des Lebensglücks einen einfach zu benen-

nenden Weg schlechterdings nicht gibt. Im Gegensatz zum Weisen trägt der Narr

Weisheiten nicht direkt als Wahrheiten und nicht als einfache Aussagen vor, son-

dern verspielt, spöttisch verpackt, ironisch gebrochen, als Sinnsprüche, Parabeln,

Gleichnisse usw. Wer mit dem Narren interagiert, wird auf diese Weise gezwun-

gen, sich zu ihm zu verhalten und der Leser oder die Leserin muss die Narrenrede

erst auslegen.

In der Götzen-Dämmerung gibt es eine weitere aufschlussreiche Stelle, die die

besondere Kommunikationssituation des Narren näher zu bestimmen hilft. Mit

Blick auf Sokrates heißt es: »Überall wo noch die Autorität zur guten Sitte gehört,

ist der Dialektiker eine Art Hanswurst: man lacht über ihn, man nimmt ihn nicht

ernst« – und Sokrates sei eben der Hanswurst gewesen, »der sich e r n s t n e h -

m e n m a c h t e«.237 Nietzsche scheint also für Hanswürste und Narren eine Po-

sition zu veranschlagen, die eine ganz bestimmte Reaktion auf ihn – auf das, was er

sagt und was er bedeutet – provoziert: das Lachen. Der eröffnete Gegensatz zwi-

schen Lachen und Ernst muss also wesentlich zum Narren gehören, ebenso das

Element des Lächerlichen als Ausdruck seines Umgangs mit Wahrheit und Ernst.

Weil man einem Narren nicht glaubt (zumindest nicht sofort), sondern über ihn

lacht, ist er geradezu dazu prädestiniert, eine Funktion einzunehmen innerhalb

der von Nietzsche bekanntlich häufig thematisierten Fragwürdigkeit des Wahr-

heitsbegriffs. Insofern ist die Figur des Narren nicht leicht wieder re-moralisier-

bar: Bei ihm gehen Wahrheiten, allegorische Geschichten, spöttische Anspielun-

gen oder trickreiche Lügen nahtlos ineinander über – und damit ist er ein Meister

des Scheins. Dem direkten, klaren Aussprechen vonWahrheiten nicht verpflichtet,

schlüpft der Narr gleichsam durch die Hintertüren zur Wahrheit. Gleichzeitig ist

er immer angebunden an ein Gegenüber und folglich im weitesten Sinne an eine

von ihm geschaffene Kommunikationssituation, innerhalb derer mit Wahrheiten

gespielt werden kann, ohne dass sie auf den Ernst beschränkt wären. Das Irritati-

onspotential liegt nicht allein darin, dass man nie sicher weiß, wann der Narr eine

Wahrheit und wann eine erfundene Geschichte erzählt, die unter dem Gesichts-

punkt der Wahrheit nur als ›Lüge‹ gilt – sondern vielmehr darin, dass mit ihm al-

les sowohl Lüge als auch Wahrheit sein kann. Deshalb lacht man über den Narren

und nimmt ihn nicht ernst. Erst später mag man die Relevanz einer Narren-Rede

bemerken. Es scheint diese besondere Sprecherposition zu sein, die die Figur des

Narren für Nietzsche attraktiv gemacht hat und zwar deshalb, weil sie vom unbe-

dingten wahr-sein und wahr-reden-müssen gleichsam entbunden ist. Demgegen-

237 GD, Sokrates 5, KSA 6, S. 70. Vgl. dazu Christian Benne: Ecce Hanswurst – Ecce Hamlet. In:

Nietzscheforschung Bd. 12, 2005, S. 219-228.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Masken denken – in Masken denken

über kultiviert sie einen anderen, eigenwilligen Umgang mit Wahrheiten, der sich

auch des Spottens als Kommunikationsform bedient.

Dem Narren als Textfigur kommt daher durchaus erkenntnistheoretische Re-

levanz zu: Die erste Reaktion auf solche spöttischen Narrenweisheiten ist das La-

chen.Erst in einemzweiten Schritt der Reflexion, desNachdenkens, auch desMiss-

trauens, kann die Möglichkeit der vorgebrachten Aussagen unbefangener erwogen

werden. Folglich wird durch das Lachen über die Aussagen eines Narren ein Mo-

ment der Distanz zu ihnen geschaffen, wodurch der Lachende davon entbunden

ist, ihnen unmittelbar Glauben zu schenken. Ein solches Lachen schafft auch Di-

stanz zu allemErnst,wie ihnNietzsche in derGenealogie derMoral als Angelegenheit

der Priester entwickelt. Der Narr hätte somit als Gegenstück zum Priester zu gel-

ten – denn dem Priester als dem »eigentlichen Repräsentanten des Ernstes« wird

genauso geglaubt wie dem Heiligen, dem Wissenschaftler, dem Philosophen oder

dem Weisen.238 In diesem Sinne wäre auch der bekannte Ausspruch im Kapitel

Warum ich ein Schicksal bin des Ecce homo zu lesen: »Ich will kein Heiliger sein, lieber

noch ein Hanswurst… Vielleicht bin ich ein Hanswurst… Und trotzdem oder viel-

mehr nicht trotzdem – denn es gab nichts Verlogneres bisher als Heilige – redet

aus mir die Wahrheit«.239 Der Weise als Philosoph wird genau dann zum Heiligen

und priesterlichen Verkündiger seiner eigenenWahrheiten, wenn es ihm ›ernst ist‹

mit der Wahrheit oder er sich zu ihrer unbedingten Verteidigung aufschwingt. Die

Narrenfigur verhält sich hierzu gleichermaßen als Störfaktor und Antidot.

238 GM III, 11, KSA 5, S. 361.

239 EH, Schicksal 1, KSA 6, S. 365.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur

Aber damit wird Heraklit ewig Recht be-

halten, dass das Sein eine leere Fiktion

ist. Die »scheinbare« Welt ist die einzige:

die »wahre Welt« ist nur h i n z u g e l o -

g e n…

GD Vernunft, 2

 

Warum dürfte die Welt, d i e u n s e t -

w a s a n g e h t – , nicht eine Fiktion

sein? Und wer da fragt: »aber zur Fiktion

gehört ein Urheber?« – dürfte dem nicht

rund geantwortet werden: Wa r u m?

JGB 34

Nachdem sich die bisherigen Ausführungen vorrangig der thematischen und for-

malen Exegese gewidmet haben, soll die Maskenproblematik unter den neuen Vor-

aussetzungen nun als eine spezifische Denkfigur entwickelt werden. Indemmit ihr

ein Konzept des doppelten Zeigens verbunden ist, das wesentlich auf ihrer offen-

siven Artifizialität beruht, verfügt sie über ein enormes Deutungspotential.1 Un-

1 An diesem Punkt unterscheidet sich die vorliegende Arbeit wesentlich von der nach wie vor

maßgeblichen Studie von Richard Weihe: Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form,

München 2004. Während dort die Maske von der »Dialektik« ihrer Außen- und Innenseite

her gedacht und dabei immer wieder auf die Gesichtsmaske reduziert wird – trotz gegen-

sätzlicher Beteuerungen –, soll hier vornehmlich die Oberfläche (»Außenseite«) der Masken

in ihrer Funktionalität interessieren. Denn anders als Weihe annimmt, verweist schon diese

Seite qua Artifizialität auf die mit den realen, materiellen Masken verbundenen Praktiken

und stellt damit sowohl die Maskenfiguren aus, wie sie gleichzeitig die Maskenträger immer

bereits impliziert. Auch der Wesensbestimmung von Maske als Paradoxie, die Weihe unter

Rückgriff auf das altgriechische prosopon von der Form der (Gesichts-)Maske her ableitet und

als die »Einheit des Unterschiedenen« von Innen- und Außenseite, als gleichermaßen Tren-

nendes wie Verbindendes entwickelt (S. 35), kann hier nicht zugestimmt werden. Schließ-

lich wäre einzuwenden, dass diese angenommene »Paradoxie« ebenso etwa bei Haustüren,

Fensterscheiben oder Teetassen festzustellenwäre, indemauchdieseDinge gleichzeitig eine

Außen-mit einer Innenseite verbinden und folglich das unterscheidendewie das verbinden-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164 Masken denken – in Masken denken

ter einer Denkfigur verstehe ich die Möglichkeit, funktionale Elemente von einem

Konzept ablösen und diese auf andere Ebenen und Sachverhalte übertragen zu

können. Zweck dieser Operation ist es, an den letzteren bestimmte Aspekte her-

vorzuheben, die in ihnen zwar schon enthalten sein müssen, die ohne das Appli-

zieren der Denkfigur sich aber weniger deutlich abzeichnen würden. Folglich kann

eine Denkfigur gewissermaßen als Erkenntnishilfe eingesetzt werden. Ihr Erklä-

rungspotential dient dem begrifflichen Bündeln der als wesentlich herausgestell-

ten funktionalen Elemente. In diesem Sinne kommt ihr der Status einer Analy-

sekategorie zu, mithilfe derer Phänomene geordnet oder überhaupt erst sichtbar

gemacht werden können. Im vorliegenden Fall sind es, wie unschwer zu erraten ist,

Funktionselemente der Maske, die zu einer solchen Denkfigur und somit zum bes-

seren Verständnis der Philosophie Nietzsches beitragen sollen. Was genau ist also

unter dem Konzept des ›doppelten Zeigens‹ zu verstehen? Zunächst einmal soviel:

Die Außenseite einerMaske präsentiert immer zugleich zwei Aspekte, nämlich ihre

Oberfläche und die Funktion der Oberfläche als eines Artifiziellen. Damit zeigt die

Maske etwas und zeigt gleichzeitig das Zeigen. Sie zeigt an ihrer Oberfläche ›et-

was‹, also ein Bestimmtes. Bei materiellen Masken ist das meistens eine konkrete

Figur, deren spezifische Merkmale von einer Gemeinschaft (wieder)erkannt und

gedeutet werden, mindestens aber eine konkrete Form des Äußeren.2 Gleichzeitig

sind solche Masken immer auch entworfen und geformt, sie sind aus verschie-

denen Materialien hergestellt, zusammengefügt und manchmal bemalt. Dadurch

sind sie Ausdruck einer extremen Künstlichkeit, die sich als Künstlichkeit ausstellt.

de Element sind. Auch stellt sich die Frage, ob das ausdrückliche Ziel, einen »gemeinsame[n]

Nenner all dieser Betrachtungsweisen« (ebd. S. 33) auszumachen, also nicht weniger als die

gesamte Kultur- und Geistesgeschichte der Maske in einem Punkt zu konzentrieren, ange-

sichts dieses ungemein heterogenen Untersuchungsfeldes nicht, vorsichtig ausgedrückt, ein

überambitioniertes Unterfangen sein könnte. Schließlich bleibt die Dialektik von Außen und

Innen selbst einem in der Frühmoderne begründeten Denken verhaftet, das die als wahrhaf-

tig angenommene »Innerlichkeit« gegen ein prinzipiell täuschendes Äußeres abgrenzt und

hinter das von Nietzsche reaktivierten personae-Modell des Menschen als Maskenspiel not-

wendig zurückfällt.

2 Erst im Zusammenhang der nurmehr boshaft-täuschenden Maskenmetapher tauchen die

neutralen, weißen Gesichtsmasken, die nichts Konkretes mehr abbilden, in der Kunst- und

Kulturgeschichte auf. Eine Ausnahme ist in den venezianischen Gesellschaftsmasken des 17.

und 18. Jhds. zu sehen (genanntmaschera nobile oder tabarro e bauta). Sie wurde zu offiziellen

Anlässen von Männern wie Frauen der städtischen Oberschicht getragen und bestand aus

einer weißen Halbmaske (maschera), zusammen mit der bauta, einer über die Schultern rei-

chenden Kopfbedeckung, und dem tabarro genannten Umhang. Vgl. dazu Ignazio Toscani:

Die venezianische Gesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung ihrer Ausformung, ihrer En-

stehungsgründe und ihrer Funktion (Univ. Diss.), Saarbrücken 1972 und Richard Weihe: Die

Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, München 2004, S. 162ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 165

Denn immer soll eine Maske zur Verwandlung desjenigen beitragen, den sie klei-

det, insofern sie stets das Andere präsentiert (eine andere Figur, ein Wesen oder

Tier, einen Geist). Maske ist immer Differenz, niemals Identität. Diese ausgestell-

te Künstlichkeit aber zeigt sich auf: Sie zeigt sich als zeigende Maske. Damit ist

gleichzeitig ein wesentlicher Aspekt ihrer Kommunikation angegeben, denn auf

einer Oberfläche wird einerseits immer die konkrete Figur gezeigt, deren Präsenz

einer Gemeinschaft kommuniziert wird. Andererseits bleibt auch das Künstliche

stets ein Element ihrer Kommunikation, indem die Maske Ausdruck der durch sie

stattfindenden Verwandlungen des Menschen ist. Damit hat sie Anteil an einem

grundlegend dynamischen Prozess, denn Verwandlungen sind als Bewegungen zu

verstehen, die sich im Raum des Ablegens von Masken und des Anziehens ande-

rer Masken ereignen. Die Geste der sich selbst zeigenden Künstlichkeit ist freilich

bereits in der Anfangszeit der Theatermasken zu verorten und in ihrer konkre-

tenMaterialität begründet – nichtsdestotrotz scheint diese Bewegung immer auch

auf, nachdem die Maske als eine Metapher in den Sprachgebrauch übernommen

wurde. Und sie ist nicht zuletzt auch präsent in der hier einzuführenden Analyse-

kategorie einer Denkfigur der Maske. Der Moment der Artifizialität ist gleichsam

das Signum der Maske. Wie in den vorigen Kapiteln ausgeführt, kommt es ledig-

lich darauf an, wie dieses Signum bewertet wird: Ob als moralische Gefährdung

und Böses verbergende Lüge, oder als Spiel, Ermöglichung, lustvolle Verwandlung

und Übertragungsgeschehen.

Zwar verbirgt die Maske immer auch etwas – aber aufgrund ihrer Artifiziali-

tät verbirgt sie sich niemals selbst als Maske. Sie zielt nicht darauf ab ›natürlich‹

zu sein, ihrem Träger eine ›natürliche Gestalt‹ zu geben oder ein ›natürliches Ge-

sicht‹ vorzustellen: Denn das hieße, sich als Maske zu verbergen. In diesem Sinne,

wenn man eine moralische Formel will, ist die Maske ehrlich. Sie zeigt sich im-

mer als Maske und sie zeigt ebenso ihr Funktionieren als Maske. Das ist das, was

ich ihre Artifizialität nenne. Als Analysekategorie kommt der Denkfigur der Mas-

ke nun die Aufgabe zu, genau solche Momente hervorzuheben, die das Künstliche

und ›Gemachte‹ in sich tragen und auf deren Oberfläche zu verweisen, die die ei-

gene Variabilität kommuniziert. Dahinter steht freilich ein Gedanke, mehr noch

ein Verdacht, nach dem die menschliche Kultur- und Geistesgeschichte sehr wirk-

mächtige Mechanismen hervorgebracht habe, die dazu geeignet sind, bestimmte

Einsichten immer wieder zu verschleiern. Allen voran nimmt – und hier sind wir

wieder bei Nietzsche – die Struktur der Sprache einen herausragenden Platz in

diesem Kreislauf der Irrtümer ein.

An dieser Stelle sei nun ein längeres Zitat angeführt, dessen Umfang dadurch

gerechtfertigt ist, dass darin in äußerst anschaulicherWeise all diejenigenThemen

präludieren, die folgend in diesem Kapitel, das sich der Denkfigur der Maske wid-

met, erörtert werden sollen. Es ist der 5. Abschnitt des Teilkapitels Die »Vernunft«

in der Philosophie aus der Götzen-Dämmerung:

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Masken denken – in Masken denken

– Stellen wir endlich dagegen, auf welche verschiedne Art w i r (– ich sage höf-

licher Weise wir…) das Problem des Irrthums und der Scheinbarkeit in’s Auge fas-

sen. Ehemals nahm man die Veränderung, den Wechsel, das Werden überhaupt

als Beweis für Scheinbarkeit, als Zeichen dafür, dass Etwas da sein müsse, das uns

irre führe. Heute umgekehrt sehen wir, genau so weit als das Vernunft-Vorurtheil

uns zwingt, Einheit, Identität, Dauer, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein anzu-

setzen, uns gewissermaassen verstrickt in den Irrthum, n e c e s s i t i r t zum

Irrthum; so sicher wir auf Grund einer strengen Nachrechnung bei uns darüber

sind, d a s s hier der Irrthum ist. Es steht damit nicht anders als mit den Be-

wegungen des grossen Gestirns: bei ihnen hat der Irrthum unser Auge, hier hat

er unsre S p r a c h e zum beständigen Anwalt. Die Sprache gehört ihrer Ent-

stehung nach in die Zeit der rudimentärsten Form von Psychologie: wir kommen

in ein grobes Fetischwesen hinein, wenn wir uns die Grundvoraussetzungen der

Sprach-Metaphysik, auf deutsch: der V e r n u n f t, zum Bewusstsein bringen.

D a s sieht überall Thäter und Thun: das glaubt anWillen als Ursache überhaupt;

das glaubt an’s »Ich«, an’s Ich als Sein, an’s Ich als Substanz und p r o j i c i r t den

Glauben andie Ich-Substanz auf alleDinge – es s c h a f f t erst damit denBegriff

»Ding«… Das Sein wird überall als Ursache hineingedacht, u n t e r g e s c h o -

b e n; aus der Conception »Ich« folgt erst, als abgeleitet, der Begriff »Sein«… Am

Anfang steht das grosse Verhängniss von Irrthum, dass der Wille Etwas ist, das

w i r k t, – dass Wille ein V e r m ö g e n ist… Heute wissen wir, dass er bloss ein

Wort ist… Sehr viel später, in einer tausendfach aufgeklärterenWelt kam die S i -

c h e r h e i t, die subjektive G e w i s s h e i t in der Handhabung der Vernunft-

Kategorien den Philosophen mit Überraschung zum Bewusstsein: sie schlossen,

dass dieselben nicht aus der Empirie stammen könnten, – die ganze Empirie ste-

he ja zu ihnen in Widerspruch. Wo h e r a l s o s t a m m e n s i e ? – Und

in Indien wie in Griechenland hat man den gleichen Fehlgriff gemacht: »wir müs-

sen schon einmal in einer höheren Welt heimisch gewesen sein (– statt i n e i -

n e r s e h r v i e l n i e d e r e n : was dieWahrheit gewesen wäre!), wir müs-

sen göttlich gewesen sein, d e n n wir haben die Vernunft!«… In der That, Nichts

hat bisher eine naivere Überredungskraft gehabt als der Irrthum vom Sein, wie er

zum Beispiel von den Eleaten formulirt wurde: er hat ja jedesWort für sich, jeden

Satz für sich, den wir sprechen! – Auch die Gegner der Eleaten unterlagen noch

der Verführung ihres Seins-Begriffs: Demokrit unter Anderen, als er sein A t o m

erfand… Die »Vernunft« in der Sprache: oh was für eine alte betrügerischeWeibs-

person! Ich fürchte, wir werden Gott nicht los, weil wir noch an die Grammatik

glauben…3

3 GD Vernunft, 5, KSA 6, S. 77f. (Hervorhebungen C.S.). Eine Interpretation dieses Abschnitts

als philosophische Narratio und mit besonderer Aufmerksamkeit auf Darstellungsform und

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 167

Indem Nietzsche, hier wie andernorts, die Vernunft an die Sprache rückbindet,

nimmt er ihr den von verschiedenen Philosophen zugewiesenen Sonderstatus und

zweifelt vor allem ihren apriorischen und ahistorischen Charakter an.4 Die Fähig-

keiten des Menschen, denen man den Namen ›Vernunft‹ gegeben hat, sind ohne

Sprache schlechterdings undenkbar. Demnach ist Vernunft nicht etwas, das jeweils

›schon da ist‹ und jeder Mensch bloß ›zu gebrauchen lernen‹ müsste, weil sie allen

Menschen gleichermaßen zugeteilt wurde.Und nochweniger kann Vernunft als et-

was gelten, das sich lediglich ›sprachlich äußert‹. Vielmehr entstehen Vernunftfä-

higkeit und Sprachfähigkeit auseinander und in enger Abhängigkeit voneinander.

Eine solche Entstehung ist hier sowohl im Sinne gattungs- und kulturgeschichtli-

cher Genese zu begreifen als auch im Sinne der Individualentwicklung. Letztere ist

dabei wesentlich durch die komplexen Vorgänge der Erziehung und (Sprach-)Bil-

dungsprozesse geprägt.

Ebenso innig zusammenhängend mit der Sprache aber ist, nach Nietzsche,

ein äußerst folgenreiches Theorem, das einen Großteil der Philosophiegeschich-

te bislang fundamental geprägt hat: Der Glaube an das Sein. Nietzsche zufolge

ist er nichts als ein folgenreicher Irrtum und seine bisherige Dominanz wird mit

einem Verweis auf die Struktur unserer Sprachen erklärt. Schließlich habe die-

ser »Irrthum vom Sein« faktisch »jedes Wort für sich, jeden Satz für sich, den

wir sprechen«. Gegen die Vorstellung einer Welt, in der »Einheit, Identität, Dau-

er, Substanz, Ursache, Dinglichkeit, Sein« der Vorrang wahrer Existenz gebührt,

stellt Nietzsche unter Rückbezug auf Heraklit »die Veränderung, den Wechsel, das

Werden«.5 Dies ist nur auf den ersten Blick eine simple Verkehrung bisheriger

Welterklärungsmodelle in ihr Gegenteil. Impliziert doch die Äußerung sowohl ein

Selbstreferenzialität unternimmt Axel Pichler: Philosophie als Text – Zur Darstellungsform

der »Götzen-Dämmerung«, Berlin/Boston 2014, S. 230-249.

4 Spätestens seit Aristotelesʼ Bestimmung des Menschen als eines Wesens, das mit Vernunft

undSprachebegabt ist, scheinen insbesondere die ProtagonistenderAufklärung, allen voran

Kant, eine überindividuelle, allgemein-menschliche Vernunft vorauszusetzen. Nicht zuletzt

in der KantischenWendung vom »Gebrauch der Vernunft« schwingt ein solcher Instrument-

Charakter mit, der die Vernunft- und Verstandesfähigkeiten als etwas Gegebenes, Fertiges

und Vorhandenes benennt, dessen man sich nur zu bedienen hätte, wenn man denn wollte.

Es ist also »mit dem Begriff der Vernunft der Anspruch auf Intersubjektivität (Universali-

sierung, Universalität) verbunden« (vgl. das Lemma »Vernunft« in: Jürgen Mittelstraß (Hg.):

Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie, Bd. 4, Stuttgart 1996, S. 518).

5 GD Vernunft, 5, KSS 6, S. 77. Wenige Seiten vorher, im zweiten Abschnitt, wird der Bezug zu

Heraklit konkret benannt: »Ich nehme,mit hoher Ehrerbietung, denNamen H e r a k l i t ’ s

bei Seite. Wenn das andre Philosophen-Volk das Zeugniss der Sinne verwarf, weil dieselben

Vielheit und Veränderung zeigten, verwarf er deren Zeugniss, weil sie die Dinge zeigten, als

ob sie Dauer und Einheit hätten.« (GD Vernunft, 2, KSA 6, S. 75). Nietzsche spitzt die Position

Heraklits insoweit zu, als er sie gegen diejenige des Parmenides in Stellung zu bringen beab-

sichtigt. Demgegenüber habe Parmenides imWerden, in der Veränderung, den illusionären

Charakter eines eigentlich im Kern beständigen Seins verortet. Vgl. zu Nietzsches Deutung

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Masken denken – in Masken denken

grundsätzlichesMisstrauen gegenüber der Sprache, als auch die Notwendigkeit ei-

ner nicht minder radikalen Umstellung aller Perspektiven des Denkens, selbst des

Wahrnehmens. Das hierfür im Sinne einer argumentativen Analogie herangezo-

gene Beispiel der kopernikanischen Wende will in diesem Zusammenhang zwei-

erlei besagen:6 Erstens, dass die täglich sinnlich, aber irrtümlich wahrnehmbare

›Bewegung‹ der Sonne über den Himmel schon längst kein Argument mehr ist,

an der faktischen Erdrotation zu zweifeln. Diese können wir zwar nicht ebenso

wahrnehmen, weil wir uns selbst auf der Erde befinden, weshalb wir mittlerweile

daran gewöhnt sind, ein bestimmtes Wissen entgegen der Sinneswahrnehmung

für wahr zu halten. Was der Sehsinn für die vermeintliche ›Sonnenbewegung‹, ist

zweitens die Sprache für das ontologische Problem. Aufgrund der Sprache seien

wir unablässig »verstrickt in den Irrthum«, gar »necessitirt zum Irrthum«. Und

ebenso wenig, wie wir unsere Augen dazu überreden können, die Sonnenbewe-

gung nicht zu sehen, wir uns also mit einer verstandesmäßigen Gedankenoperati-

on erst die eigentliche Ursache von Sonnenauf- und Sonnenuntergängen verdeut-

lichen müssen, indem sich nämlich die Erde um sich selbst dreht und gleichzei-

tig um die Sonne bewegt – genauso wenig kann der Sprachgebrauch einfach aus-

gesetzt werden. Vielmehr sind gedankliche Operationen nötig, mittels derer die

grammatischen Strukturen und semantischen Gewohnheiten zwar nicht ausgehe-

belt, immerhin aber ihrer unmittelbaren Glaubwürdigkeit enthoben werden kön-

nen. Wenn also die Sprache als ein Mechanismus zu gelten hat, mit dem das Den-

ken und die Vernunft an bestimmte ontologische Irrtümer geradezu festgekettet

sind, werden mindestens ebenso potente Gegenmodelle benötigt, damit eine Um-

stellung der Geistesgeschichte vom Primat des ›Seins‹ auf das ›Werden‹ überhaupt

denkbar ist und artikuliert werden kann. Diejenigen Modelle, die Nietzsche entwi-

ckelt hat undmit denen er experimentiert, sind hier im Konzept der Denkfigur der

Maske zusammengefasst worden.7 Aufgrund der dargestellten Charakteristika ist

der beidenVorsokratiker EnricoMüller: DieGriechen imDenkenNietzsches, Berlin/NewYork

2005, insbesondere S. 139-162.

6 Vgl. hierzu mit ähnlicher Intention auch JGB 12, wo Kopernikus zu einem der »siegreichsten

Gegner des Augenscheins« erklärt wird (JGB 12, KSA 5, S. 26). Vgl. zu diesem Aspekt auch:

Corinna Schubert: »Wo hört das Ich auf?« Überlegungen zum Zerfallsprozess des Subjekts.

In: Christian Benne; Enrico Müller (Hg.): Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit,

Basel 2015, S. 193f.

7 An diesem Punkt gibt es inhaltliche Überschneidungenmit dem vonHans Vaihinger heraus-

gearbeitetenModell einer »Als-ob-Philosophie«, in die er Kant, aber dezidiert auchNietzsche

einbindet. Vgl. Hans Vaihinger: Die Philosophie des Als-ob. System der theoretischen, prak-

tischen und religiösen Fiktionen der Menschheit aufgrund eines idealistischen Positivismus,

Berlin 1913. Zwar versammelt das Nietzsche gewidmete Kapitel in einer bis heute maßgeb-

lichen Zusammenschau einschlägige Zitate zum Themenkomplex des »bewusst gewollten

Scheins« – die gleichwohl nach heutigen editionstheoretischen Maßstäben im Vorsicht zu

genießen sind, da Vaihinger nur die von Elisabeth Förster-Nietzsche mitverantwortete, um-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 169

diese Denkfigur in besonderemMaße dazu geeignet, die spezifischeWirkungswei-

se von Nietzsches neuem Sprechen reflexiv einzuholen, weil die Mechanismen des

doppelten Zeigens und der Künstlichkeit die Problematizität sprachlicher Struktu-

ren gezielt offen halten. Seien es Ordnungskategorien der Vernunft, Notwendig-

keiten der Grammatik oder die Verfahrensweise der Begriffsbildung, vielschichtige

Sachverhalte in einWort zu drängen: Was an ihnen in dem von Nietzsche beschrie-

benen Sinne Mechanismen des Irrtums sind – weil sie ein Sein suggerieren, das

nirgends vorhanden ist – kann die Denkfigur der Maske als Illusionen markieren.

Und sie leistet dies, ohne dabei ›die Sprache zu verlieren‹. Denn auch angesichts

der schärfsten Kritik bleibt Nietzsche immer ein Philosoph, der das Jahrtausende

alte Metier des Erkennens insofern weiterführt, als er sich des Mediums der Spra-

che und des Kommunikationsmittels der Verschriftlichung, des Buches, bedient.

Ist mit der Denkfigur der Maske also zuallererst das Zeigen des Zeigens qua

Artifizialität verbunden, gilt es nun noch einen zweiten, daran anknüpfenden Mo-

ment stärker hervorzuheben. Insofern als die Maske die eigene Künstlichkeit be-

tont, gehtmit ihr einModus der Variabilität und der Vielheit einher. Anders gesagt,

ist sie stets auch Zeichen der eigenen Vorläufigkeit: Eine Maske ›dauert‹ nicht ›an‹;

sie ist kein Zustand, sondern bedeutet vielmehr den Wandel. Hat sie einerseits ih-

re Form, die sie zeigt, so hat sie andererseits auch ihre Zeit. Maske ist in diesem

funktionalen Sinne nicht einfach ein Ding, sondern der Prozess desmit ihr verbun-

denen Anziehens bzw. Aufsetzens und Ausziehens bzw. Absetzens. Sie ist ja gerade

das Verwandeln von etwas ihr vorgängigem als Veränderung. Nun kann es nicht

darum gehen, auf einen dahinter verborgenen Maskenträger zu verweisen – was

lediglich bedeuten würde, das am prominentestenmit Aristoteles und der Scholas-

tik verbundene Modell von unveränderlichen Substanzen, an denen sich lediglich

die Akzidentien verändern, zu reaktualisieren. Sondern es wäre im Gegenteil dar-

um zu tun, gerade die Abtauschbarkeit einer Maske durch andere Masken als ihren

Funktionsmechanismus auszuweisen. In diesem Sinne sind dieMaskenwesentlich

strittene Großoktav-Ausgabe vorlag. Doch geht Vaihinger weder auf dieMaskenproblematik

ein, noch analysiert er die in Sprache und Textform gezogenen Konsequenzen der Philoso-

phie Nietzsches. Gerade diese hätten – insbesondere in Form der Figurenrede – für die »Als-

ob-Philosophie« eine performative Entsprechung bedeuten können.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Masken denken – in Masken denken

ein plurales Phänomen.8 Der Denkfigur der Maske unterliegt also grundsätzlich

eine dynamische Dimension, wobei ausgehend von der Artifizialität der Maske,

die ihre eigene Vorläufigkeit und Ablösbarkeit kommuniziert, auf eine Vielheit von

Masken verwiesen wird. Indem nun die Maske an ihrer Oberfläche eine bestimmte

Figuration zeigt, wird ein konkreter Aspekt oder Typus festgestellt und gleichzei-

tig als eine vorläufige, abtauschbare, künstliche Momentaufnahme kommuniziert.

Gewissermaßen ein isolierter Schnappschuss aus dem Fluss des Werdens, ist ein

anders-Werden immer schon impliziert und der präsentierten ›Einheit‹ sofort eine

hypothetische Vielheit an die Seite gestellt.

Überträgt man diese funktionale Dimension auf die Sprache, sind es die Be-

griffe, die in gleicher Weise eine konkrete Semantik an ihrer Oberfläche erstarren

lassen – und als solche waren sie von Nietzsche in GM II 12 und 13 entwickelt wor-

den. Insofern kann auch kein Begriff auf eine mögliche Übereinstimmung zwi-

schen sich und einem vorgeblichen Wesen der Dinge hindeuten, denn diese selbst

entstehen erst in den Prozessen der semantischen Erstarrungsvorgänge. Sei es,

weil einzelne Begriffe etwas durchaus Vielgliedriges und Vielschichtiges in ein ein-

ziges Wort pressen und damit dem »polyphone(n) Wesen« aller Dinge, Ereignisse,

Empfindungen oder Geistestätigkeiten nicht gerecht werden können.9 Sei es, weil

ihnen eigentlich eine ganze »Synthesis von ›Sinnen‹« innewohnt, die sich im his-

torischen Prozess einander ablösender oder überlagernder Interpretationen ange-

häuft haben.10 In jedem Fall garantiert die feste Bedeutungszuschreibung – analog

8 Ein Phänomen, das sich auch in der Form des grammatischen Plurals abbildet. So liest man

etwa in der Morgenröthe, es sei ein heimlicher Wunsch der Deutschen, »mit Personen, Par-

teien, Hoffnungen wie mit Masken zu wechseln« (M 207, KSA 3, S. 186). Insgleichen habe

Platon den Sokrates lediglich »in alle seine eignen Masken und Vielfältigkeiten« übersetzt

(JGB 190, KSA 5, S. 111). Zum intendierten Plural vgl. Corinna Schubert: »Wanderer wer bist

du?« Überlegungen zu Maske und Dialog, Figur und dem Vornehmen in Jenseits von Gut und

Böse 296. In: Marcus A. Born; Axel Pichler: Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung

der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 279-303, insbesondere

S. 297-299.

9 Vgl. zum Begriff des Mitleids: »wie plump fällt die Sprache mit ihrem Einen Worte über so

ein polyphones Wesen her!« (M 133, KSA 3, S. 126).

10 Vgl. GM II, 13, KSA 5, S. 317. Selbst die Festigkeit der Dinge und Objekte verschwindet damit

zusehends. Beispielsweise ist mit demWort ›Pferd‹ über Jahrhunderte auf das Tier als Nutz-

tier verwiesenworden, das in der Landwirtschaft, als Last- und Zugtier Verwendung fand und

dessen Körperkraft Güter wie Menschen transportierte. Selten wurde es dabei in seiner Leis-

tungsfähigkeit geschont und selbst bei fürsorglicher Pflege war es vor allem ein Mittel zum

Zweck und zum täglichen ›Gebrauch‹. Seit derwachsendenMotorisierung vonGüter- wie Per-

sonentransport einerseits und der Aufmerksamkeit für Tierrechte und Tierethik andererseits

ist das Pferd zunehmendein Luxusgut geworden.Mit ihmsindnunganz andereKonzepte der

Lebensführung, der Freizeit, mehr noch des ›Lifestyle‹ verbunden und allerhöchstens noch

das Gebiet des Sportes und olympischer Disziplinen (z.B. Springreiten, Dressur). Weil das

Pferd heute aufgrund seiner veränderten Nutzung und der anderen Einstellung zu ihm viel-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 171

zur »Maske« und »Oberfläche« – sowohl die Funktionsfähigkeit der Sprache wie

ihre Irrtumsanfälligkeit. Gerade anhand der Denkfigur der Maske können zentrale

Motive von Nietzsches Philosophieren verbunden und dabei in ihren verschiede-

nen Dimensionen entfaltet werden.

Zur Veranschaulichung sei an dieser Stelle ausführlich ein Beispiel diskutiert,

das deutliche Hinweise auf das soeben entwickelte Programm enthält. Endet doch

JGB 289 auf folgende provokante Weise:

Jede Philosophie ist eine Vordergrunds-Philosophie – das ist ein Einsiedler-

Urtheil: »es ist etwas Willkürliches daran, dass e r hier stehen blieb, zurück-

blickte, sich umblickte, dass er h i e r nicht mehr tiefer grub und den Spaten

weglegte, – es ist auch etwas Misstrauisches daran.« Jede Philosophie v e r -

b i r g t auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein Versteck, jedes Wort

auch eine Maske.11

Einerseits wird hier für jede Philosophie ein notwendiger ›blinder Fleck‹ konsta-

tiert, der darin begründet scheint, dass sie sich die eigenen (kulturellen, leibli-

chen, epistemischen) Implikationen nicht transparent machen kann. Den »Spaten

wegzulegen«, ist Ausdruck der Unerreichbarkeit vollkommener (Selbst-)Transpa-

renz, weil »tiefer zu graben« bedeuten würde, Fundament und »Grund« der er-

reichten Philosophie zu verlieren. Daher scheint die Annahme einer in jeder Phi-

losophie verborgenen Philosophie auf die jeweiligen Motive dafür hinzudeuten,

aus denen heraus jemand an einer bestimmten Stelle Position bezieht und eben

mehr Gefühle der Naturverbundenheit, Naturschönheit und natürlichen Anmut wachruft,

verändert sich notwendigerweise auch das Reden vom Pferd. Es ist eben nicht das gleiche,

ob ein Ackergaul im 18. Jahrhundert das Feld bestellen half und eine Schindmähre schwe-

re Holzwagen zog – oder ob ein als Ferienstätte eingerichteter Erlebnisbauernhof für seine

Gäste Pferde zumAusreiten bereithält. Diemit diesen tiefgreifendenVeränderungen einher-

gehenden Modelle des Nutzens bzw. der Identifizierung haben sich ebenso gewandelt wie

die Bedeutung desWortes: EinWort wie das ›Pferd‹ rief vor Jahrhunderten noch ganz andere

Gedanken, Assoziationen und Gefühle gerade bei den mit den Tieren Vertrauten hervor als

heute. Dasselbe Wort geblieben, muss doch eine Änderung seines Sinns, seiner Bedeutung

für die Sprechenden konstatiert werden. In ähnlicher Weise sind prinzipiell alle Gegenstän-

de der Welt wie des Denkens gleichsam kontaminiert. Kaum ein Ding behält über längere

Zeiträume seine Bedeutung und damit kaum einWort seinen Sinn. Kurzum,mit denWorten

Nietzsches: »Die Form ist flüssig, der ›Sinn‹ ist es aber noch mehr… » (GM II, 12, KSA 5, S. 315).

11 JGB 289, KSA 5, S. 234. Das philosophische Erfassen der Welt wird hier mit Metaphern des

Erforschens von Höhlen und des Grabens in der Erde gefasst. Die beiden hervorgehobenen

Worte zeigen deutlich die doppelte Ausrichtung vonNietzsches Philosophie-Verständnis: Ei-

nerseits ist es auf die Sache (»h i e r«) bezogen, die gleichsam der Boden ist, der durch das

grabende Denken freigelegt wurde. Andererseits erscheint eine Philosophie nicht ablösbar

von ihrem Denker (»e r«), denn gerade dieser und kein anderer hörte an einer bestimmten

Stelle ›zu graben‹ auf. Man beachte ferner das verwendete Singularwort »Maske« als inten-

dierten Plural, indem es für »jedes Wort« einsteht, also für alle Wörter.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Masken denken – in Masken denken

»stehen bleibt«. Andererseits ist dieser misstrauische Blick auf das Philosophie-

ren einer besonderen Textfigur, dem Einsiedler, zugewiesen worden. Dessen durch

Einsamkeit und Selbstgespräch geprägte »Begriffe selber erhalten zuletzt eine eig-

ne Zwielicht-Farbe, einen Geruch ebenso sehr der Tiefe als des Moders, etwas Un-

mittheilsames und Widerwilliges« und »aus seinen stärksten Worten« klingen Tö-

ne des »Schweigens, Verschweigens heraus«.12 Begriffen und Worten werden hier

Stellenwerte in einem hochdifferenzierten, von der je eigenen Lebensführung ab-

hängigen Bedeutungssystem zugeschrieben. Ihre Charakterisierung, als hätten sie

»Farbe« und »Geruch«, ist dazu geeignet, das gewöhnliche Verständnis von Begrif-

fen als allgemeingültige, unveränderliche Bedeutungsträger zu irritieren. Wenn

nun in diesem voraussetzungsreichen Kontext »jedes Wort auch eine Maske« ge-

nannt wird, ist damit auf beide Aspekte der Maske, mithin auf ihre zeigende, wie

ihre verbergende Qualität verwiesen. Daher geht es gar nicht darum, Meinungen

oder Worte als bloße Lügen und Betrügerei abzutun, heißt es doch ausdrücklich:

»Jede Philosophie v e r b i r g t auch eine Philosophie; jede Meinung ist auch ein

Versteck, jedes Wort auch eine Maske«.13 Nicht um der Täuschung willen werden

Philosophien, Meinungen oder Worte hier zum Versteck – sondern unter den Be-

dingungen der vonNietzsche skizzierten Erkenntnispraxis ist ihrMaskencharakter

sogar unausweichlich und fern einermoralischen Anklage formuliert. ImGegenteil

wird der Blick nun darauf gelenkt, dass wir Gründe haben, weshalb wir diese oder

jene Philosophie entwickeln und eine bestimmte Meinung vertreten. Es sind die

ihnen zugrundeliegenden Maßstäbe, die Werturteile, aber auch die Erfahrungen

und Lebensgewohnheiten, deren oft unbewusste Auswirkungen das Fundament

jener Philosophien und Meinungen bilden. Für den Einsiedler-Philosophen stehen

jedoch diese Gründe als sicherer, letztgültiger Boden infrage, weshalb mit einem

bestechenden Wortspiel der »Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder ›Begrün-

dung‹« angedeutet wird.14 Wenn nun auch dieser Grund in seiner konstituieren-

denWirkung gewissenhaft untersucht und aufgegraben würde, so die Vermutung,

würden Meinungen wie Philosophien nicht mehr dieselben bleiben. Das in die-

sem Sinne Bodenlose aber kann nicht mehr kommuniziert werden, ist nur noch

12 Ebd. (Hervorhebungen C.S.).

13 Ebd. (Hervorhebungen C.S.) Walter Kaufmann kann angesichts dieser provokanten Aussage

nur widersprechen: »Ist aber jedesWort eine Maske? Kaum.« (Walter Kaufmann: Nietzsches

Philosophie der Masken. In: Nietzsche-Studien, Band 10/11, 1981/82, S. 111-131, hier S. 128).

Statt jedoch seinen Einwand zu begründen, weicht Kaufmann auf die biographische Ebene

aus und gibt damit die erkenntnistheoretischen Positionen von JGB 289 der Belanglosigkeit

preis: »Der hier zitierte Abschnitt hat auch einen Selbstbezug. Indem er fühlt, daß er sich zu

sehr exponiert hat, setzt der Einsiedlerphilosoph dieMaske des Possenspielers auf, der ledig-

lich spielt und keine letzten und wirklichen Gesichtspunkte hat. Dies ist eine von Nietzsches

personae, eine seiner Masken und Rollen« (ebd. S. 129).

14 JGB 289, KSA 5, S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 173

»unmittheilsam« und folglich Aporie. Damit erfährt das nur vordergründige Pa-

radoxon, dass gerade aus Worten ein Schweigen und Verschweigen herausklinge

– nämlich, indem das Verschweigen des Ungesagten die Voraussetzungen des Ge-

sagten sind – eine radikal-konfrontative Zuspitzung in der Formulierung, nach der

jedes Wort »auch eine Maske« ist. Dies ist die eine Seite.

Außerdem aber liegt demAbstreifen des Anspruchs auf »›letzte und eigentliche‹

Meinungen«15 dieselbe Argumentationslogik zugrunde, nach der wir mit Bezug zu

GM II, 13 festgestellt hatten, dass sich ein Wort innerhalb des Ensembles seiner

Bedeutungsschichten wandelt, je nach Sinnkontext, historischer Zeit oder Aussa-

geabsicht dessen, der spricht. Worte sind folglich Masken im Sinne der Denkfigur,

weil sie einerseits als ›Oberfläche‹ die jeweils aktuelle und aktualisierte Bedeutung

präsentieren und weil diese Oberfläche sich andererseits in einem gewissen Spiel-

raum als vorläufig, artifiziell und künstlich erweist. Diese Dimension ist im lange

Zeiträume umfassenden Rahmen historischen Wandels der Sprache gleicherma-

ßen abgebildet wie in den unterschiedlichen, feinen Nuancierungen des persönli-

chen Verstehens und als Bewegung durch den Zeige-Charakter der Maske bedingt.

Dass aber im Verschweigen, im Verstecken des Ungesagten unter das Gesagte, die

Voraussetzung des zu Sagenden liege, garantiert der Verberge-Charakter der Mas-

ke. Allein die Denkfigur der Maske kann solche Bedeutungszuschreibungen gleich-

zeitig gewähren und ihre Funktion als zeitweilige, doch notwendige Festlegungen

und Festschreibungen hervorheben.

Diese Aspekte der Artifizialität und des doppelten Zeigens sollen nun als funk-

tional werdende Elemente an der weiteren Entwicklung der Denkfigur herausge-

stellt werden. Maske lässt sich in diesem Sinne nicht mehr auf die Maskenmeta-

pher der Täuschung einschränken, die in ihrer Dialektik der etwas Eigentliches

und Wahreres verbergenden Geste gefangen bleibt und zusätzlich eine moralische

Abwertung bedeutet. Indem die Maske so zu einem produktiven Konzeptbegriff

wird, können im Zeichen einer neuen, mit Nietzsche entwickelten Maskenseman-

tik umfassendere Spielräume wieder in den Blick kommen.

Im Folgenden sollen nacheinander drei konzeptionelle Effekte dieser Denkfi-

gur entwickelt werden, wobei 1.) die konventionellen Fiktionen, 2.) Auswirkungen

bezüglich der Subjekt-Problematik und 3.) die Verfasstheit der Texte Nietzsches in

den Blick kommen.

15 Ebd. In der entsprechenden Stelle heißt es, der Einsiedler werde »zweifeln, ob ein Philosoph

›letzte und eigentliche‹Meinungen überhaupt haben k ö n n e, ob bei ihmnicht hinter jeder

Höhle noch eine tiefere Höhle liege, liegen müsse – eine umfänglichere fremdere reichere

Welt über einer Oberfläche, ein Abgrund hinter jedem Grunde, unter jeder ›Begründung‹.«

(Ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


174 Masken denken – in Masken denken

3.1. Jenseits von wahr und falsch – Die konstitutionellen Fiktionen

In der zweiten Jahreshälfte 1886 arbeitet Nietzsche an einer neuen Schrift, die den

Titel Jenseits von Gut und Böse tragen wird. Zur gleichen Zeit entsteht auch das Fünf-

te Buch der Fröhlichen Wissenschaft und wird, zusammen mit einer neuen Vorrede

und dem Anhang, den Liedern des Prinzen Vogelfrei, zur zweiten Auflage hinzuge-

fügt. Diesem Aspekt der Werkgenealogie ist es geschuldet, dass sich Ähnlichkeiten

sowohl auf der inhaltlichen, als auch der argumentativen und stilistischen Ebene

zwischen Jenseits von Gut und Böse und dem Fünften Buch der FröhlichenWissenschaft

nicht leugnen lassen. Alle Abschnitte, die ich hier zu dem einflussreichenThemen-

komplex unter demTitel der ›konventionellen Fiktion‹ zusammengefasst habe, ent-

stammen dieser Zeit. Es verbindet sie eine gleichartige Argumentationsstruktur,

die es nun nachzuvollziehen gilt, wobei im Zuge dessen entsprechende Zusam-

menhänge mit der Denkfigur der Maske herzustellen sind. Aufgrund der konstel-

lativen Verbundenheit der Motive werden die zu besprechenden Abschnitte auch

daraufhin untersucht, welche Facette sie dem Thema jeweils hinzufügen. Gleich-

zeitig sind weitere Elemente von Nietzsches Begriffsarbeit zu erschließen, deren

vereinzelte Spuren sich in diesem Punkt kreuzen.

Beginnen wir mit dem Abschnitt JGB 21, der sich zwar insgesamt der Proble-

matik von der Freiheit (bzw. Unfreiheit) des Willens widmet, dabei aber auch auf

die Wissenschaftsbegriffe »Ursache« und »Wirkung« zu sprechen kommt. Wäh-

rend das Konzept des »freien Willens« aufgrund einer mangelnden Berücksich-

tigung menschlicher Determiniertheit, das Konzept des »unfreien Willens« aber

wegen der unzulässigen Anwendung der Logik von Ursache und Wirkung sich als

unzulänglich erweisen, wird der gesamte starre Gegensatz angezweifelt und fol-

gendermaßen aufgelöst: »im wirklichen Leben handelt es sich nur um s t a r k e n

und s c h w a c h e n Willen«.16 Auf den ersten Blick scheint es sich hier ledig-

lich um eine weitere Gegenüberstellung zu handeln. Diese aber hat den deutlichen

Vorteil, innerhalb der bezeichneten Pole Abstufungen zuzulassen. Begriffe der Ka-

tegorie ›frei‹ und ›unfrei‹ hingegen sind absolute Gegensatzbegriffe in dem Sinne,

dass sie extreme und einander ausschließende Positionen bedeuten. Analog dem

Begriffspaar ›wahr/unwahr‹ sind auch die Begriffe ›frei/unfrei‹ miteinander unver-

einbar. Bezogen auf die Willensproblematik bedeutet das, wenn als Grundlage der

Konzeption eines Menschenbildes der freie Wille angenommen wird, kann nicht

gleichzeitig ein unfreier Wille den Menschen bestimmen und vice versa. Außerdem

unterstellt die Annahme des freien, wie eines unfreien Willens das Vorhandensein

einer Kraft, die dem Willen Freiheit gibt bzw. ihn in seiner Freiheit begrenzt. In

der Geistesgeschichte stehen etwa Schelling und Hobbes für die Position der dem

16 JGB 21, KSA 5, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 175

Menschen (von Gott) gegebenen Willensfreiheit, für die andere Option beispiels-

weise Schopenhauer, auf den Nietzsche auch mehrfach anspielt (vgl. JGB 16 und

19). Demgegenüber eröffnet das von Nietzsche angebotene Modell eine mehrstu-

fige Skala, auf der sich Ereignisse zwischen den Eckpunkten des ›starken‹ (und

damit ›freieren‹) Willens und des ›schwachen‹ (und damit ›unfreieren‹) Willens be-

wegen. In diesem Sinne gilt derMensch nicht etwa als Besitzer eines ein für allemal

freien oder aber unfreien Willens, sondern sein Wollen entfaltet sich stets neu in

je anderer situativer Eingebundenheit. Starkes und schwaches Wollen können ein-

ander abwechseln, nebeneinander bestehen oder zeitgleich in verschiedenen inter-

subjektiven Verhältnissen ausgetragen werden. Soviel zunächst zum Kontext des

Aphorismus selbst. In Bezug auf die Kausalzusammenhänge heißt es schlicht:

Man soll nicht, »Ursache« und »Wirkung« fehlerhaft v e r d i n g l i c h e n, wie

es die Naturforscher thun (und wer gleich ihnen heute im Denken naturalisirt –)

gemäss der herrschenden mechanistischen Tölpelei, welche die Ursache drücken

und stossen lässt, bis sie »wirkt«; man soll sich der »Ursache«, der »Wirkung« eben

nur als reiner B e g r i f f e bedienen, das heisst als conventioneller Fiktionen

zum Zweck der Bezeichnung, der Verständigung, n i c h t der Erklärung.«17

Auf diese Weise wird erneut und gleichsam en passant ein Schlaglicht auf Nietz-

sches originären Umgang mit den Begriffen geworfen, der freilich einer Erläute-

rung bedarf. Die Ausführungen können durchaus als eine auch im übrigen Werk

Konsequenzen zeitigende Konzeption zur Begriffsproblematik gelesen werden, die

Nietzsches Philosophie im Ganzen eher implizit als ausdrücklich unterliegt. Be-

griffe sind unter diesem Gesichtspunkt Mittel der Bezeichnung von Dingen oder

Sachverhalten. Das ist nun nicht weiter verwunderlich, sind alle Begriffe doch zu-

nächst Worte, die im Zuge der notwendigen Verständigung der Menschen unter-

einander hervorgebracht wurden. Dabei stellt sich allerdings die Frage, in welchem

Maße man diese Begriffe für verbindlich hält und welchen Bezug zur Wirklich-

keit man ihnen einräumt. Nach Nietzsche dienen sie eben allein der Bezeichnung

und keineswegs der Erklärung. Eine Erklärung ist vielmehr Ausdruck der Überzeu-

gung, einen Modus der Weltbeschreibung gefunden zu haben, der mit den realen

17 Ebd. Nietzsches Aversion gegen das Konzept von Ursache und Wirkung ist nur vor dem

Hintergrund des Gedankens einer im permanenten Werden begriffenen Welt erschließbar.

Dabei erscheinen kausale Beziehungen als willkürlich konstruierte, voneinander isolierte

Ursache-Wirkungs-Momente, die nur jeweils Ausschnitte und Stillstellungen sein können:

Denn wo sollte die ›Kausalität‹ beginnen, wo sollte die ›Ursache‹ aufhören und in ›Wirkung‹

übergehen? »Ursache und Wirkung: eine solche Zweiheit giebt es wahrscheinlich nie, – in

Wahrheit steht ein continuum vor uns, von dem wir ein paar Stücke isoliren« (FW 112, KSA 3,

S. 473). Entsprechend wird nicht die Tatsache bezweifelt, dass etwas auf etwas anderes ein-

wirken könne, sondern an welcher Stelle die Zäsuren ein »willkürliches Zertheilt- und Zer-

stückeltsein« erzeugen, das dem »Fluss des Geschehens« entgegensteht (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Masken denken – in Masken denken

Gegebenheiten tatsächlich auch übereinstimmt. Hier bleibt Nietzsche skeptisch

und stellt dem sein Verständnis einer in der Konsequenz äußerst radikalen Position

wissenschaftlicher Redlichkeit entgegen. Jegliche Arten von Begriffen gelten ihm

nunmehr als Fiktionen, die durch Sprachgebrauch und Vorstellungswelten zwar

zu Konventionen geworden sind, deren Wirkmächtigkeit aber nichtsdestoweniger

allein den Bezeichnungsvorgängen entspricht. Selbst das Konzept von Ursache und

Wirkung ist somit eine solche »conventionelle[] Fiktion«, nicht ein Faktum.Die Fol-

gen dieser konzeptionellen Umstellung sind indes weitreichend.Wie bereits ange-

deutet wurde, ist der Anspruch, »Erklärungen« derWelt zu geben, auf der Überzeu-

gung gegründet, durch adäquates Wissen und Einsetzen der Begriffe tatsächlich

einen Zugang zu den »Dingen an sich« eröffnet zu haben.18 Wenn Nietzsche den

wissenschaftlichen Anspruch also auf ein Wirksamwerden von Begriffen als blo-

ße »Bezeichnung« und »Verständigung« zurücknimmt, ist das eine Geste ebenso

der Strenge, wie der Bescheidenheit. In diesem Sinne lässt sich auch begründen,

weshalb der Modus, Erklärungen zu geben, wissenschaftlich nicht mehr infrage

kommen soll. Wird doch wenige Abschnitte zuvor konstatiert, selbst eine Natur-

wissenschaft wie die Physik sei »auch nur eineWelt-Auslegung und -Zurechtlegung

[…] und nicht eine Welt-Erklärung«.19 Dem Modus der Erklärung wird also der

Modus der Interpretation entgegengestellt – womit nicht zuletzt der Weg für ei-

ne kritische Naturwissenschaftshermeneutik geebnet ist, wie sie Reinhard Schulz

2004 vorgelegt hat.20 Was zunächst wie eine simple Übertragung von Methoden

18 Darauf scheint schon allein das Wort ›Begriff‹ hinzuweisen, das man wohl nicht zu unrecht

auf ein ›Greifen‹ zurückführt. Hier allerdings steckt denn auch der mögliche Irrtum und Fall-

strick: Indem durch den ›Be-Griff‹ alle Dinge so wirklich werden, als könne man sie faktisch

›greifen‹, weil sie sehr nah an den Erkennenden herangerückt werden – denn was ich greifen

kann, ist keine Armlänge vonmir entfernt –, indemalso eine solche Intimität imUmgangmit

den Dingen suggeriert wird, fällt die Distanz der Beschreibungsgrundlage (= Worte) kaum

mehr ins Gewicht. Auch meint manmit einem ›Begriff‹ die Dinge wörtlich ›im Griff‹ und also

Gewalt über sie zu haben.

19 JGB 14, KSA 5, S. 28. Der Aphorismus beginnt wie folgt: »Es dämmert jetzt vielleicht in fünf,

sechs Köpfen, dass Physik auch nur eineWelt-Auslegung und -Zurechtlegung (nach uns! mit

Verlaub gesagt) und n i c h t eine Welt-Erklärung ist: aber, insofern sie sich auf den Glau-

ben an die Sinne stellt, gilt sie als mehr und muss auf lange hinaus noch als mehr, nämlich

als Erklärung gelten« (ebd.). Man beachte den feinen Bedeutungsunterschied zwischen den

Formulierungen »Erklärung sein« und »als Erklärung gelten«: Physik ist um nichts mehr und

nichtsweniger einewirkliche Erklärung zu nennen, als andereModelle – dürfe aber vielmehr

als andereModelle für eine Erklärung gelten. Vgl. auch FW112: »›Erklärung‹ nennenwir’s: aber

›Beschreibung‹ ist es, was uns vor älteren Stufen der Erkenntnis und Wissenschaft auszeich-

net. Wir beschreiben besser, – wir erklären ebenso wenig wie alle Früheren.« (FW 112, KSA 3,

S. 472).

20 Vgl. Reinhard Schulz: Naturwissenschaftshermeneutik. Eine Philosophie der Endlichkeit in

historischer, systematischer und angewandter Hinsicht, Würzburg 2004. Mit dem Ziel, die

»selbstinszenierte Faktizität der Naturwissenschaften [zu] kritisieren, um für das Verstehen

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 177

der Philologie erscheinen mag, wo verschiedene Arten der Text-Exegese zuein-

ander in Auslegungskonkurrenz treten, entwickelt bei näherer Betrachtung eine

durchaus umstürzlerische Dynamik. Keine Erkenntnismethode allein dürfe also

zukünftig so unbescheiden auftreten, für sich den Status einer Welt-Erklärung zu

beanspruchen – denn sie alle sind in diesem Sinne Arten undWeisen der Interpre-

tation und operieren lediglich auf verschiedenen Ebenen bzw. mit verschiedenen

Methoden. Sich die Welt derart ›zurecht zu legen‹, deutet zusätzlich darauf hin,

dass durch das Anwenden einer jeden wissenschaftlichen Methode zugleich die

möglichen Ergebnisse als Welt-Einsichten vorbestimmt und fundamental geprägt

werden.21 Entsprechend wird jede Art der Weltbetrachtung zu einem Auslegungs-

geschehen deklariert, das als solches in einem Gefüge mit anderen Auslegungsge-

schehen koexistiert. Was jedoch für die (Natur-)Wissenschaften geltend gemacht

wird, davon ist auch – und sogar in einem noch höheren Maße – die Philosophie

betroffen. Denn während jene Wissenschaften ihre Forschungen in Spezialgebie-

ten leisten, ist es der Anspruch verschiedenster Philosophen gewesen, alleWissens-

und Geistesgebiete zu umfassen, indem sie geschlossene Systeme zu erdenken

suchten, die es mit demWeltganzen aufnehmen sollten. Doch gerade solchen Phi-

losophen spricht Nietzsche die Möglichkeit ab, ihr hehres Ziel einer objektiv und

›rein‹ durchgeführten, vollständigen Bestandsaufnahme tatsächlich verwirklicht

zu haben. Vielmehr stellen auch ihre Arbeiten sehr verschiedene Modi der Aus-

legung und Interpretation der Welt dar, wobei die Philosophen-Persönlichkeiten

neue Möglichkeiten zu eröffnen« (ebd. S. 206) und einem »dezidiert historischen Anspruch«

(ebd. S. 209) bezieht Schulz gegen die derzeitige Popularisierung von Naturwissenschaf-

ten als »Metaphysikersatz« (ebd.) Stellung: »Die Naturwissenschaftshermeneutik sucht die

Wahrheit zwischen Naturwissenschaft und Philosophie. »Bezeichnungen« fallen […] weder

auf Seiten des Gegebenen noch der Theorie. Sie sind auch nicht nur begrifflich, können zum

Beispiel auchmetaphorisch sein.« (ebd. S. 169). ImAnschluss an Cassirer sollenNaturwissen-

schaften als »Symbolsysteme« in Betracht kommen.Dies führe in durchaus kritischer Absicht

»zu einem relativen Apriori, das bezogen auf ein gegebenes theoretisches System von Fall zu

Fall ermittelt werden muß, und nicht wie bei Kant schon im vorhinein für jeden Erkenntnis-

erwerb feststeht.« (Ebd.).

21 Diese Skepsis nimmt in den Grundzügen bereits die Wissenschaftstheorien eines Ludwik

Fleck, sowie die Einsichten der Heisenbergschen Unschärferelation und der Quantentheo-

rie vorweg, wonach eine jede Messmethode den zu untersuchenden Gegenstand selbst mit

beeinflusst und dessen Zustände verändert. Allerdings hatte bereits Hegel 1807 in der Einlei-

tung zur Phänomenologie des Geistes darauf hingewiesen, dass »die Anwendung eines Werk-

zeugs auf eine Sache sie vielmehr nicht läßt, wie sie für sich ist, sondern eine Formierung und

Veränderung mit ihr vornimmt.«, weshalb für Hegel das Erkennen des Absoluten nicht im

Sinne einesWerkzeuggebrauchs infrage kommt (G.W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes,

Hamburg 1952, S. 63). Zur sog. Realismus-Antirealismus-Debatte und der Kontroverse zwi-

schen I. Hacking und H. Putnam vgl. Reinhard Schulz: Darstellen und Rekonstruieren: Eine

hermeneutische Erwiderung auf Ian Hacking. In: Journal for General Philosophy of Science,

Vol. 30, N° 2, 1999, S. 365-378.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Masken denken – in Masken denken

selbst mitsamt ihren Vorlieben, Abneigungen und Vorurteilen, ihrer Moral und

ihren Interessen, nicht zuletzt aber mit ihren Instinkten und ihrer Leiblichkeit

den jeweiligen Maßstab abgeben.22 Für dieses unhintergehbare Verhältnis von Er-

kenntnisprozess und persönlicher Eingebundenheit muss freilich Nietzsches eige-

ne Hypothese vorausgesetzt werden, nach der »alles Dasein essentiell ein a u s l e -

g e n d e s Dasein« mit wesentlich »perspektivische[m] Charakter« ist.23 Die Rede

von der Möglichkeit nunmehr »u n e n d l i c h e [ r ] I n t e r p r e t a t i o n e n«

der Welt wird nun zur notwendigen Bedingung, im Felde der Wissenschaft auf

den bescheideneren Modus der Interpretation umzustellen, statt weiterhin auf die

üblichen Modi der Erklärungen zu bauen.24

In der Tat setzt Nietzsche solchen Überzeugungen sein eigenes Verständnis

von Wissenschaftlichkeit entgegen, dessen Fundament allerdings auf einer Ebene

der Fiktion gebaut ist, wie, im Vorgriff auf die Argumentation der Genealogie der

Moral, der Abschnitt FW 344 deutlich macht:

In der Wissenschaft haben die Ueberzeugungen kein Bürgerrecht, so sagt man

mit gutem Grunde: erst wenn sie sich entschliessen, zur Bescheidenheit einer

Hypothese, eines vorläufigen Versuchs-Standpunktes, einer regulativen Fiktion

herabzusteigen, darf ihnen der Zutritt und sogar ein gewisser Werth innerhalb

des Reichs der Erkenntniss zugestanden werden […]. Fienge nicht die Zucht des

wissenschaftlichen Geistes damit an, sich keine Ueberzeugungenmehr zu gestat-

ten?25

Als neue Tugend der Wissenschaft gilt hier die Bescheidenheit, die ganz offenkun-

dig gegen eine als anmaßend empfundene Haltung der Überzeugungen ins Feld

geführt wird. Man könnte auch sagen: Bescheidenheit wird gegen Wahrheit ge-

stellt, insofern »die Wahrheit« selbst zum Besitz von Überzeugungen berechtigt.

22 Vgl. hierzu das Erste Hauptstück: von den Vorurtheilen der Philosophen aus Jenseits von Gut und

Böse. Darin v.a. die Abschnitte JGB 3, 5 und 6, KSA 5, S. 17ff. In eine ähnliche Kerbe schlägt auch

Michael Hampe, wenn er verschiedene Philosophien als unterschiedliche Möglichkeiten des

Reagierens auf die Welt bezeichnet. Vgl. Michael Hampe: Die Lehren der Philosophie. Eine

Kritik, Berlin 2014, S. 44.

23 FW 374, KSA 3, S. 626f.

24 Ebd. S. 627. Der programmatische Titel des Aphorismus »Unser neues ›Unendliches‹« ver-

weist auf die Ebene der potentiellen Unabschließbarkeit aller Interpretationsprozesse und

spielt gleichzeitig mit dem in der Metaphysik beheimateten Begriff des Unendlichen.

25 FW 344, KSA 3, S. 574. Vgl. zu diesem Thema auch Heit, Helmut; Heller, Lisa (Hg.): Hand-

buch Nietzsche und die Wissenschaften. Natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Kon-

texte, Berlin/Boston 2014.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 179

Ausdruck dieser Bescheidenheit ist demnach das Aufstellen von »Hypothesen«, de-

nen als »Versuchs-Standpunkten« eine Qualität der Vorläufigkeit eignet. Der dritte

Platz in der Reihe ist wiederum der Fiktion zugewiesen worden, die an dieser Stelle

den Namen einer »regulativen Fiktion« trägt. Wurden bereits die »konventionellen

Fiktionen« als begriffliche Modi entwickelt, derenWert einer der Bezeichnung und

Verständigung, nicht aber der Erklärung sein soll, können hier ähnlich gelagerte

Funktionen erschlossen werden. Die konzeptionelle Nähe beider Fiktionsmodel-

le wird dort deutlich, wo es um die Reduktion von Glaubensartikeln und Sätzen

des Unbedingten geht, wo stattdessen die Restitution einer Denkebene des Unge-

fähren und der Umwege über die notwendig illusionäre Funktion der Begriffe ge-

leistet wird und nicht zuletzt, wo ein Reformulieren von thetischen Standpunkten

in hypothetische zum Ideal erhoben wird. Im Mittelpunkt steht folglich das Gel-

tenlassen von Begriffen, Konzepten, Erklärungsmodellen und vergleichbarer wis-

senschaftlicher Instrumentarien als Fiktionen. Diese fungieren, ihrer Bezeichnung

entsprechend, einerseits als Regulatoren desWahrheitsparadigmas und sind ande-

rerseits Ausdruck der Konvention gewordenen Plausibilität begrifflicher Konzepte.

Deutlich wird hierbei, dass es Nietzsche vorrangig um eine Haltung zur jeweiligen

Disziplin geht, mehr noch, um eine moralische Neubegründung der Wissenschaft

und der Philosophie.

Seit den Anfängen des abendländischen Denkens bis heute hat das Paradig-

ma eines wissenschaftlichen Ethos Geltung, das das Streben nach der wahren Er-

kenntnis und das Erlangen von Wahrheit in den Vordergrund stellt. Dabei war

ebenso die Vorstellung maßgebend, – und ist bis heute sehr lebendig geblieben

– die Wahrheit sei etwas gleichsam unter Schleiern oder Nebeln oder in der Dun-

kelheit Verborgenes, die der gewissenhafte und geistesgewandte Erkennende nur

zu ›lüften‹ brauche, um sie, die Wahrheit, ganz ans Licht zu bringen.26 Nietzsche

thematisiert nun nicht allein »die Wahrheit« scherzhaft als »Weib«, auf die es die

männlichen Forscher und Philosophen auch deshalb abgesehen hätten,weil es eben

»ein Frauenzimmer für sich einzunehmen« gelte.27 Sondern er macht zudem dar-

auf aufmerksam, dass gerade das Wahrheitsparadigma ein ausgesprochen mora-

lisches Fundament der Wissenschaft darstellt, indem es dem Glauben an einen

höheren, gleichsam göttlichen Wert der Wahrheit entspringt und insofern nach

26 Vgl. zur Wirkmächtigkeit von Erkenntnis-Metaphern die wegweisende Monographie von

Hans Blumenberg: Paradigmen zu einer Metaphorologie (Kommentar von Anselm Haver-

kamp), Frankfurt a.M. 2013. Insbesondere zur Metapher der Wahrheit als »Licht« siehe Kapi-

tel I Die Metaphorik der »mächtigen«Wahrheit, S. 18-26 und zur »verborgenenWahrheit« siehe

Kapitel IIWahrheitsmetaphorik und Erkenntnispragmatik, S. 27-51.

27 JGB Vorrede, KSA 5, S. 11. Dass der ›Fetischcharakter‹ derWahrheit tatsächlichmit demgram-

matischen Geschlecht des Wortes in Verbindung stehen könnte – zumindest in den romani-

schen und einigen germanischen Sprachen –, hat Nietzsche mehrfach in provokanter Weise

angedeutet.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Masken denken – in Masken denken

wie vor einem metaphysischen, christlichen Wertekanon entspricht. Andererseits

kann auch ein Wahrheitsbegriff wie etwa Kant ihn formuliert, wobei Wahrheit als

»Übereinstimmung unserer Begriffe mit dem Objekte« gilt,28 nicht infrage kom-

men. Eine solche »Übereinstimmung« von Begriff und bezeichnetem Objekt, von

Signifikat und Signifikant, von Denken und Gegenstand anzunehmen, erscheint

für Nietzsche ohnehin unzulänglich. Wenn das Einführen des Konzeptbegriffs der

»regulativen Fiktionen« in die Sprache der Erkenntnis den Überzeugungen Einhalt

gebietet und ihnen als Hypothesen und Versuchs-Standpunkten Bescheidenheit

lehrt, bedeutet dies eine Anpassung des Unbedingtheitsanspruchs der Wahrheit.

Die »Wahrheiten« solcher Hypothesen und Standpunkte sind dann Wahrheiten,

die unter bestimmte Bedingungen gestellt sind oder sie sind Wahrheiten auf Zeit.

Dabei entspricht das Konzept der »regulativen« oder »konventionellen« Fiktionen

imGrunde demder in Anführungszeichen gesetzten »Wahrheit«.Wo immerNietz-

sche den überzeitlichen, absoluten Wahrheitsanspruch der Wahrheit auf solche

Weise in Zweifel zieht, ist nicht zu übersehen, dass trotzdem von »Wahrheit« ge-

sprochen wird, wenngleich von einer veränderten. Regulativen oder konventionel-

len Fiktionen (wie den Zahlen, dem Sein, dem Subjekt auch der Sprache) kommt

deshalb eine Dimension desWahren zu,weil sie im Lebens- und Kommunikations-

zusammenhang der Menschen erfolgreich einen funktionalen Stellenwert besetzt

haben und bis heute besetzen. In diesem Sinne kommen die verschiedenen Fiktio-

nen als wirkmächtige Effekte in Betracht, die in sämtliche Lebensbedingungen und

Wissensformen, in die Praktiken undGesellschaftsstrukturen derMenschen einge-

flossen sind und sich in ihnen manifestiert haben. Sie ermöglichen das menschli-

che Leben in der uns bekannten Form und bedeuten zumeist auch eine Abkürzung

der Kommunikation.29

Das in FW 344 aufgestellte Ideal verlangt also neben der Bescheidenheit ge-

nannten Haltung zur Zielsetzung und zu den Ergebnissen wissenschaftlicher For-

schung zusätzlich die Bereitschaft, gewisse Formen der Selbsttäuschung als not-

wendig anzuerkennen. Weil zu den Grundsätzen und Fundamenten des gesamten

Wahrheitsgeschäfts die entsprechenden Falschheiten (der Sprache, des Subjekts,

der Zahl, der Identität) gehören, ist es nur opportun, den Fiktionen, Illusionen

und Täuschungen einen Platz einzuräumen. Dieses leistet das Konzept der »kon-

ventionellen Fiktionen« und bezeichnet somit die Bereitschaft, die Struktur von

28 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, B 670.

29 Vgl. diesbezüglich JGB 12: »Was die materialistische Atomistik betrifft: so gehört dieselbe zu

den bestwiderlegten Dingen, die es giebt; und vielleicht ist heute in Europa Niemand unter

den Gelehrtenmehr so ungelehrt ihr ausser zumbequemenHand- undHausgebrauch (näm-

lich als einer Abkürzung der Ausdrucksmittel) noch eine ernstliche Bedeutung zuzumessen«

(JGB 12, KSA 5, S. 26).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 181

Sprache, Logik und Mathematik, Ursache und Wirkung als Täuschungsmechanis-

men gelten zu lassen, sie deutlich zu markieren und ihnen somit den unbedingten

Glauben aufzukündigen.

An diesem Punkt hat die ohnehin fordernde Argumentation einen Grad der

Selbstreflexivität erreicht, der sie nun in ein paradoxes Dilemma münden lässt:

Muss nicht, so fragt Nietzsche, diese Zurücknahme wissenschaftlicher Überzeu-

gungen in Hypothesen trotz allem auf dem Fundament wenigstens einer unhin-

terfragten, nicht zu relativierenden Überzeugung gründen? Drückt sich also in der

Akzeptanz von markierter Täuschung nur einmal mehr jener »Wille zur Wahrheit«

aus, der als metaphysischer Glaube und moralische Komponente der Wahrheit

den Vorrang vor der Unwahrheit gibt? Jedenfalls muss als notwendige Bedingung

für das Geltenlassen und Zugestehen von Spielräumen der Täuschung zunächst

die unbedingte Wertfestlegung gelten, es tue »n i c h t s m e h r noth als Wahr-

heit«:30 Erst dieses Mehr-an-Wahrheit ist damit Vorbedingung für die Möglich-

keit eines bewussten Operierens mit strukturellen und funktionalen Unwahrhei-

ten. Der Schluss, der weniger in dem besprochenen Aphorismus gezogen wird, als

er sich vielmehr in Nietzsches Philosophieren selbst vollzieht, besteht folgerichtig

aus zwei Schritten: Erstens darin, als Wahrheitsfundament die Maßgabe zu er-

richten, dass dem Leben wie der Wissenschaft zuweilen auch die Täuschung und

damit ein gewisses Maß an Unwahrheit zu ihrer Erhaltung und Steigerung dien-

lich ist. Zweitens wird fortan die Wahrheit, statt sie um jeden Preis zu erkämpfen,

mit Misstrauen bedacht, indem es nunmehr geboten erscheint, dieselbe zeitweise

auszuklinken, sie in Anführungszeichen zu setzen und ihr auf diese Weise ihr ab-

solutes Gültigkeitsrecht zu entziehen. Gleichzeitig ein Mehr-an-Wahrheit und eine

Absage an die Wahrheit als unbedingte Herrscherin, bedeuten die regulativen Fik-

tionen folglichModi der Täuschung und das Implementieren einer ›fast-Wahrheit‹,

beispielsweise durch ›Platzhalter‹: alle Begriffe, Zahlen, Sprachsysteme, Formeln

gelten demnach als Platzhalter für die Leerstelle, die der Tod der Wahrheit hinter-

lässt.

Damit ist gewissermaßen eine Zwischenebene hergestellt, die es ermöglicht,

wie auf einem gespannten Hochseil zwischen zwei extremen Positionen und Ab-

gründen zu balancieren: Dem Ideal der ›Wahrheit um jeden Preis‹ auf der einen

und einem nihilistischen Illusions-Gedanken auf der anderen Seite. Denn keines-

wegs ist nun für Nietzsche alles nur noch bittere Illusion, hier wird keiner will-

kürlichen Relativität oder erdrückenden Irrelevanz der einzelnen Perspektive das

Wort geredet. Im Gegenteil unterstreicht Nietzsche wiederholt die immense Pro-

duktivität solcher Illusionen, deren Erträge sowohl im wissenschaftlichen und phi-

losophischen Bereich, als auch im ›profanen‹ Bereich alltäglicher Vorstellungen zu

30 FW 344, KSA 3, S. 575.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Masken denken – in Masken denken

beobachten sind. Ebenso wenig wie Nietzsche die sonst übliche moralische Ab-

wertung der Maske vollzieht, mit der die Erkenntnis, alles sei eben ›nur‹ ein Mas-

kenspiel in einem resignierten, bedauernden Unterton vorgetragen wird, ebenso

wenig stellen die »regulativen Fiktionen«, die hier als Denkfigur der Maske entwi-

ckelt wurden, eine Resignation oder gar Kapitulation vor dem Scheincharakter des

Lebens dar. Als markierte Selbst-Illusionierung können sie eine Fiktion als Fiktion

präsent halten und den Gestus wissenschaftlicher Bescheidenheit als Prozesse der

Vorläufigkeit, partieller Nicht-Wahrheit und potentieller Unabschließbarkeit in der

Schwebe lassen.

Besonders aufschlussreich für den hier zu entwickelnden Schwerpunkt ist der

Abschnitt JGB 4, weil er sowohl das Thema der (Selbst-)Täuschung aufnimmt, als

auch einen Hinweis darauf gibt, dass der Topos der konventionellen Fiktion in

Auseinandersetzung mit der Philosophie Immanuel Kants ausgeprägt wurde, um

dann freilich in eine Positionierung gegen Kant zu münden. Der Abschnitt be-

ginnt mit dem vielsagenden Satz: »Die Falschheit eines Urtheils ist uns noch kein

Einwand gegen ein Urtheil […]. Die Frage ist, wie weit es lebenfördernd, lebener-

haltend, Art-erhaltend, vielleicht gar Art-züchtend ist«.31 Hier wird also zunächst

das übliche Kriterium der »Falschheit« in seiner Gültigkeit als Ausschlusskriterium

grundsätzlich infrage gestellt, um ihm sofort ein anderes Wertungssystem entge-

gen zu setzen. Unter dieser Perspektive können gültige Einwände nicht lediglich

auf Grundlage der Falschheit eines Urteils formuliert werden, sondern auch auf-

grund der negativen Effekte auf das Leben derjenigen, die mit den Urteilen um-

zugehen genötigt sind. Im Gegenteil – und das ist der Umkehrschluss, den Nietz-

sche hier nicht ausgeführt hat – würde auch das Kriterium der »Wahrheit« nicht

mehr den Ausschlag dafür geben, die Güte eines Urteils oder einer Erkenntnis zu

beschließen. Das ist der Fall, wenn Wahrheiten lebensfeindliche Elemente in sich

tragen. Der Wert eines Urteils wäre dann also nicht mehr an seiner Wahrheit oder

Falschheit festzustellen, vielmehr an seinen Auswirkungen für die Spezies desMen-

schen, für das kulturelle Kollektiv zu messen. Schon der vorangehende Abschnitt,

JGB 3, hatte die Frage aufgeworfen, warum, »das Bestimmte mehr werth sei als

das Unbestimmte, der Schein weniger werth als die ›Wahrheit‹« und festgestellt:

»dergleichen Schätzungen könnten, bei aller ihrer regulativen Wichtigkeit für u n s,

31 JGB 4, KSA 5, S. 18. In diesem Zusammenhang ist auch die Vorrede zur Götzen-Dämmerung

bedeutsam. Das ›Aushorchen‹ von Götzen mit dem Perkussionshämmerchen wäre dahin-

gehend zu verstehen, dass es Götzen nicht zerstört und mit einem Hammer zertrümmert,

sondern eben auf ihre Schwachstellen hin überprüft und in diesem ›schwachen‹ Sinne de-

konstruiert. Damit ist dieMöglichkeit gegeben, denjenigenMenschen ihre Götzen zu lassen,

die sie als Lebensbedingung benötigen. In Ecce homo heißt es dazu: »Ich selber, ein Gegner

des Christenthums de rigueur, bin ferne davon, es dem Einzelnen nachzutragen, was das Ver-

hängniss von Jahrtausenden ist.« (EH weise, 7, KSA 6, S. 275).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 183

doch nur Vordergrunds-Schätzungen sein« und müssten als »physiologische For-

derungen einer bestimmten Art von Leben« in Betracht kommen.32 Dem wieder-

um liegt die Annahme zugrunde, dass die Erkenntnisse Einzelner mitunter jenen

»Volks-Vorurtheilen« entsprechen, die in Kollektiven lebendig sind und die ebenso

von der Wirkmächtigkeit der Sprache zeugen.33 Trotz ihrer Unwahrheit wäre be-

stimmten Erkenntnissen also ein erheblicherWert innerhalb der Geistesgeschichte

zuzusprechen, die immer auch Alltagsgeschichte ist. Im Anschluss an die bereits

zitierte Eröffnung von JGB 4 heißt es:

[W]ir sind grundsätzlich geneigt zu behaupten, dass die falschesten Urtheile (zu

denen die synthetischen Urteile a priori gehören) uns die unentbehrlichsten sind,

dass ohne ein Geltenlassen der logischen Fiktionen, ohne ein Messen der Wirk-

lichkeit an der rein erfundenenWelt desUnbedingten, Sich-selbst-Gleichen, ohne

eine beständige Fälschung der Welt durch die Zahl der Mensch nicht leben könn-

te, – dass Verzichtleisten auf falsche Urtheile ein Verzichtleisten auf Leben, eine

Verneinung des Lebens wäre.34

Wenn also die Einsicht in die Falschheit eines Urteils kein Grund ist, es als Urteil

rundweg abzulehnen, ist damit freilich nicht gesagt, dass man falsche Urteile nicht

auch als solche benennen könnte. Nietzsche tut das, indem er Kants Kategorie der

synthetischen Urteile a priori zu denjenigen Erkenntnissen zählt, die zwar unter

die »falschesten« gehören und die dennoch für denMenschen die »unentbehrlichs-

ten« Urteile sein könnten. Schon die Steigerungsform ist ein Affront gegen ein –

heute viel mehr als noch zu Nietzsches Zeiten verbreitetes – Denken des Wahren

und des Falschen als streng logische Werte. Denn es wird nahegelegt, es könne ein

›mehr‹ oder ›weniger‹ an Falschheit und eben auch ›falscheste‹ Urteile geben. »Die

Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn«,35 so wird das obige Zitat unmit-

telbar weitergeführt, bedeutet nun nichts anderes, als einerseits plausible, sogar

vernichtende Argumente gegen eine Sache vorbringen zu können und gleichzeitig

ihre geistesgeschichtliche wie kulturelle Relevanz anzuerkennen. Eine herausra-

gende Schlüsselstellung nimmt dabei jene fiktionale Ebene des Denkens ein, die

hier als ein »Geltenlassen der logischen Fiktionen« benannt ist.36 Solche Erfindun-

gen des menschlichen Geistes hätten für sich genommen keine Entsprechung in

32 JGB 3, KSA 5, S. 17 (Hervorhebung C.S.).

33 JGB 19, KSA 5, S. 32. Der Aphorismus setzt sich exemplarisch mit Schopenhauers Ansichten

zumWillen auseinander und konstatiert: »Wollen scheint mir vor Allem etwas C o m p l i -

c i r t e s, Etwas, das nur als Wort eine Einheit ist, – und eben im Einen Worte steckt das

Volks-Vorurtheil, das über die allzeit nur geringe Vorsicht der Philosophen Herr geworden

ist.« (Ebd.).

34 JGB 4, KSA 5, S. 18.

35 Ebd.

36 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Masken denken – in Masken denken

derWirklichkeit und machten erst mit Blick auf die historisch gewachsene Konsti-

tution des Menschen Sinn. Indem er sich etwa eine »Welt des Unbedingten, Sich-

selbst-Gleichen« fingiert,37 bestätigt der Mensch immer aufs neue eine durch ihn

geschaffene Ebene der Illusionen, deren fundamentale Funktion als seine Lebens-

bedingung Nietzsche herausstellt. Will man ihm diese nicht nehmen, müsste man

eben solche »logischen Fiktionen« trotz ihrer Falschheit gelten lassen und gleich-

zeitig das Bewusstsein darüber wach halten, dass es sich um Fiktionen handelt.

Hier steht Nietzsche Kant möglicherweise näher, als es ausdrücklich vermerkt

ist. Jedenfalls könnte die Zuspitzung auf die »regulativen Fiktionen« in methodi-

scher Hinsicht an die Rede von den Vernunftbegriffen bzw. Ideen als »regulativen

Prinzipien« und »heuristischen Fiktionen« bei Kant angelehnt sein.38 In philoso-

phischer Hinsicht jedoch finden die daraus abgeleiteten drei Postulate der Kritik

der praktischen Vernunft (Gott, Freiheit, Unsterblichkeit) keineswegs Unterstützung.

Freilich steht für Nietzsche nicht die rein akademische Auseinandersetzung mit

Kants Argumenten imVordergrund. Vielmehr wird die Kantische Philosophie dazu

genutzt, der wissenschaftlichenGrundüberzeugung, der Präferenz von »Wahrheit«

gegenüber »Falschheit«, die oben erörterteWertungsoption eher komplementär an

die Seite als tatsächlich entgegen zu stellen, mit der jedwedes Urteil unter der Per-

spektive des Lebens zu betrachten ist.39

37 Ebd.

38 Vgl. z.B. die Passage der Transzendentalen Methodenlehre, I. Hauptstück, III. Abschnitt: »Die

Vernunftbegriffe sind, wie gesagt, bloße Ideen, und haben freilich keinen Gegenstand in ir-

gend einer Erfahrung, aber bezeichnen darum doch nicht gedichtete und zugleich dabei für

möglich angenommene Gegenstände. Sie sind bloß problematisch gedacht, um, in Bezie-

hung auf sie (als heuristische Fiktionen), regulative Prinzipien des systematischen Verstan-

desgebrauchs im Felde der Erfahrung zu gründen.« (KrV, B 799). Bei Kant dient das Konzept

regulativer Prinzipien einerseits dazu, eine Unterscheidung des (konstitutiven) Gebrauchs

der Verstandesbegriffe vom (regulativen) Gebrauch der reinen Vernunftbegriffe zu ermögli-

chen und insofern eignet den Ideen der Vernunft eine »praktische Kraft« (KrV, B597). Ande-

rerseits legitimieren sie in Form der Postulate der praktischen Vernunft die Ideen Gottes, der

Freiheit und der Unsterblichkeit (der Seele).

39 Wenig später folgtmit JGB 11 eine weitere, diesmal explizite Kant-Kritik. In polemischem Stil

wird die Problematik von JGB4aufgenommen: Es sei »endlich ander Zeit, die Kantische Frage

»wie sind synthetischeUrtheile a priorimöglich?« durch eine andre Frage zu ersetzen »warum

ist der Glaube an solche Urtheile n ö t h i g?« – nämlich zu begreifen, dass zum Zweck der

Erhaltung vonWesen unsrer Art solche Urtheile als wahr geglaubt werden müssen; weshalb

sie natürlich noch falsche Urtheile sein könnten!« (JGB 11, KSA 5, S. 25). Kant hatte das Prin-

zip von Ursache undWirkung unter die synthetischen Urteile a priori gezählt (KrV, Einleitung

IV, B 12-13). Deshalb liegt die Vermutung nahe, dass auch der bereits analysierte Abschnitt

JGB 21 in diesen Kontext gestellt werden kann. Indem Nietzsche dort vorschlägt, die Begrif-

fe »Ursache« und »Wirkung« im Sinne »conventioneller Fiktionen« zu verstehen, wandelt er

die vorher in ihrem Wahrheitsanspruch kritisierte Kategorie hier womöglich in ein begriff-

liches Konzept um, das ausdrücklich die angenommene Fiktivität im Namen trägt. Denn:

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 185

Die Folie, vor deren Hintergrund das Denkmodell der regulativen Fiktionen

als solche erkennbar wird, ist erneut Nietzsches heraklitische Ausdeutung einer

Welt desWerdens, worin die Fixpunkte, das Feststehende und überhaupt jedes mit

sich selbst gleichbleibende Ding nur behelfsweise fingiert sein können. Auf dersel-

ben Ebene rangiert dann auch die Mathematik, wenn Nietzsche sie als höchsten

Ausdruck der »beständige[n] Fälschung der Welt durch die Zahl« bezeichnet.40 Sie

kann deshalb eine Verfälschung derWirklichkeit genannt werden,weil es strengge-

nommen zwei identische Dinge überhaupt nicht gibt, die Zahlen aber genau diese

Prämisse voraussetzen, indem etwa aus 1 und 1 eine 2 wird. Nichtsdestotrotz sind

und bleiben solche Annahmen wie die des Identischen – sei es die Identität von

etwas mit sich selbst über einen längeren Zeitraum, sei es die Identität (das Zu-

sammenfallen) zweier unterschiedener Dinge – ebenso wie die Annahme etwa des

Ursache-Wirkungs-Prinzips oder die Idee der Freiheit fundamentale Kategorien

des menschlichen Denkens und Handelns. Schließlich beruhen etliche Praktiken

in Bereichen des kulturellen, politischen und wirtschaftlichen Lebens auf solchen

Annahmen, nicht zuletzt ethisches Handeln und moralische Prinzipien.

Allerdings drückt sich in dem Konzept der regulativen Fiktionen ebenso wenig

die Position eines radikalen Konstruktivismus aus, wie insgesamt keineswegs die

Möglichkeit verworfen wird, Spielarten der uns umgebenden Welt zu erkennen.41

»W i r sind es, die allein die Ursachen, das Nacheinander, das Für-einander, die Relativität,

den Zwang, die Zahl, die Freiheit, den Grund, den Zweck erdichtet haben.« (JGB 21, KSA 5,

S. 36).

40 JGB 4, KSA 5, S. 18.

41 Noch viel weniger ist die tatsächliche Vorhandenheit einer äußeren Welt infrage gestellt.

Lediglich die Idee, wir könnten adäquat erkennen ›wie sie an sich ist‹, wird verworfen. JGB 15

bietet dafür ein gutes Beispiel. Nachdem klargestellt wurde, dass unsere Sinnesorgane als

eines Stücks der Außenwelt nicht ihre eigene Ursache sein können, sondern es sinnvoller ist,

anzunehmen, dass wir sie wie die äußere Welt und die eigene Existenz schlicht ›vorfinden‹,

schließt eine spielerisch-provokante Frage den Aphorismus ab: »Folglich ist die Aussenwelt

n i c h t das Werk unserer Organe –?« (JGB 15, KSA 5, S. 29). Sie zielt gerade darauf ab, in

den spezifischenWahrnehmungsweisen, die uns als Menschen charakterisieren, das perma-

nente Konstituieren dieser Außenwelt als einer von uns wahrgenommenen Welt zu sehen:

Die Außenwelt ist nur dann nicht das »Werk unserer Organe«, wenn darunter verstanden

wird, dass wir sie ursächlich begründenwürden, sie also von uns abhinge. Andererseits ist sie

in einem gewissen Sinne ganz ausdrücklich unser »Werk«, indem unsere Sinnesorgane und

unsere sonstige leibliche Konstitution die Außenwelt nur in einer ganz bestimmten Weise

erfahrbar machen. Gleichzeitig ist JGB 15 ein Musterbeispiel für eine von Nietzsche häufig

angewandte textuelle Strategie, den letzten Schluss einer Argumentation nicht vorzugeben,

sondern den Lesern und Leserinnen selbst zu überlassen. Dies wirdmittels rhetorischem Fra-

gen, Gedankenstrichen und suggestiven Ausrufen erreicht, z.B.: »Aber dann wären ja unsere

Organe selbst – das Werk unserer Organe!« (ebd.). Insbesondere aber die abschließende,

oben zitierte Frage, die in einen Gedankenstrich und ein Fragezeichen ausläuft, muss durch

eigenes Schlussfolgern aufgelöst und beantwortet werden.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Masken denken – in Masken denken

Vielmehr ist das menschliche Wahrnehmen und Denken spätestens dann, wenn es

in die Ebene des Bewusstseins vordringt, durch Begriffe und Schemata sowie vi-

suelle, taktile, auditive oder olfaktorische Konzepte schon so sehr vorgeprägt, dass

diese vom Wahrnehmungsprozess selbst nicht mehr abgezogen werden können.

In den nachgelassenen Notizen und Fragmenten Nietzsches finden sich vor al-

lem aus dem Jahr 1885 – also im zeitlichen Umfeld sowohl des fünften Buches der

Fröhlichen Wissenschaft als auch von Jenseits von Gut und Böse – zahlreiche Bele-

ge für ein experimentierendes Nachdenken mit spekulativen Begriffen: etwa dem

der »regulativen Fiktion«42, andere Sachverhalte werden als »regulative Hypothe-

se«,43 »regulative Methode«44 oder »regulatives Princip« benannt.45 Die Rede von

konventionellen oder regulativen Fiktionen erhält bei Nietzsche keinen theoriebil-

denden den Stellenwert, vielmehr kommt ihr als sprachlichemVersuchsfeld die Be-

deutung zu, ein Bewusstsein von den als notwendig angenommenen Erkenntnis-

Illusionen und Gedanken-Fiktionen wach zu halten. Beschrieben als Denkfigur der

Maske, wäre dieser Mechanismus gleichermaßen als Zeigen des Zeigens zu verste-

hen. Dadurch wird ein Aufwerten fiktionaler Erkenntnisgrundlagen praktiziert,

deren konzeptuelle Notwendigkeit oben beschrieben wurde.

Insgesamt scheint Nietzsche, ablesbar sowohl an dieser Erkenntnis- und Wis-

senschaftskritik als auch an seinen eigenen philosophischen Methoden und Dar-

stellungsweisen, »[n]icht eine Philosophie als D o g m a, sondern als vorläufige Re-

gulative der F o r s c h u n g« zu präferieren.46 Wie weitreichend diese Denkfigur

gerade die Voraussetzungen von Erkenntnis und Wissenschaft gleichsam konta-

miniert, ist summarisch gezeigt worden. Im Folgenden sollen deren Einflüsse auf

Nietzsches Subjekt-Konzept in den Fokus rücken. Weist doch ein Notat von 1885

eindrücklich auf Verbindungen zwischen den verschiedenen Problemfeldern hin.

Das »Ich« als »Construktion des Denkens«, im Zeichen einer »Welt des Werdens«,

wird als eine solche »r e g u l a t i v e F i k t i o n« unter die unentbehrlichen Le-

bensbedingungen gezählt:

Was mich am gründlichsten von den Metaphysikern abtrennt, das ist: ich gebe

ihnen nicht zu, daß das »Ich« es ist, was denkt, fühlt u. will: vielmehr nehme ich

das Denken Ich selber als eine Construktion des Denkens, von gleichem Range,

wie »Stoff« »Ding« »Substanz« »Individuum« »Zweck« »Zahl«: also nur als regu-

lative Fiktion, mit deren Hülfe eine Art Beständigkeit, folglich »Erkennbarkeit«

in eine Welt des Werdens hineingelegt, hineingedichtet wird. […] Das Denken

setzt {erst} das Ich […]. Wie sehr gewohnt und unentbehrlich jetzt jene Fiktion

42 Nachlass 1885, 34 [249], KSA 11, S. 505.

43 Nachlass 1885, 34 [247], KSA 11, S. 504.

44 Nachlass 1885, 43 [2], KSA 11, S. 701.

45 Nachlass 1885, 34 [76], KSA 11, S. 443.

46 Nachlass 1884, 26 [432], KSA 11, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 187

ist {auch sein mag}, das beweist nichts gegen ihre Erdichtetheit: es kann etwas

Lebensbedingung u trotzdem falsch sein.47

3.2. Mensch und Maske im Spiegel der Sprache

Die Denkfigur der Maske auf Nietzsches postontologische Konzeption des Subjekts

anzuwenden, heißt zunächst, bestimmte Mechanismen des Rückfalls anzuerken-

nen. Diese resultieren v.a. aus dem folgenreichen Übertragungsgeschehen gram-

matischer Strukturen auf den empirischen Menschen. Zwar ist der Mensch – un-

ter der Prämisse des Heraklitischen πάντα ῥεῖ – als beständig Werdendes, mithin

sich beständig Transformierendes entworfen, dem keine Einheit, sondern Vielheit

zukommt.48 In diesem Sinne wird er verstanden als ein Maskenspiel, das aus ei-

nem fortwährenden Abtauschen vonMasken besteht, ohne dass hinter einerMaske

sein ›wahres Ich‹, sein ›Wesenskern‹ oder seine ›wirkliche Identität‹ ausfindig zu

machen wäre. Gibt man diese Überlegungen jedoch zu, erscheint es mehr als er-

staunlich, weshalb und wie sich der Mensch überhaupt als etwas Gleichbleibendes

wahrzunehmen gelernt hat. Der in prähistorischer Zeit begonnene, jahrtausende-

lange Entstehungsprozess dessen, was wir Bewusstsein, Gedächtnis, Denken oder

Geist nennen,mag einerseits von zentraler Bedeutung gewesen sein. Nicht minder

aber steht die Entwicklung der Sprachen damit in Verbindung: Sieht man nämlich

das Konzept der jedemMenschen gegebenen, unsterblich-ewigen, unteilbar-einen

Seele als eine Folge des Sprachgebrauchs und nicht als seine Ursache, indem et-

was Vorgefundenes einfach benannt worden wäre, verschiebt sich der Fokus.49 Für

Nietzsches Subjekt-Verständnis jedenfalls ist die so beschriebene ›Seele‹ eine der

ersten Bastionen, die mit dem ›Tod Gottes‹ fallen muss, weil sie ihrer Glaubwür-

digkeit beraubt ist. Insofern sie jedoch die in ihrem alltäglichen Gebrauch kaum

mehr reflektierten grammatischen und sprachlichen Irrtümer auf ihrer Seite hat,

47 Umschrift nach KGW IX 4, W I 3, S. 108f.; Nachlass 1885, 35 [35], KSA 11, S. 526.

48 Zu einer Kritik der Vorstellung des Individuums als Einheit im Zusammenhangmit einerWi-

derlegungder Vereinbarkeit von Ethik undÄsthetik beiNietzsche vgl. Claus Zittel: Ästhetisch

fundierte Ethiken undNietzsches Philosophie. In:Nietzsche-Studien, Bd. 32, 2003, S. 103-123.

Unter Bezugnahme auf NietzschesModell desMenschen als in sich divergenter Organismus,

mit einer Vielheit von Kräften und dessen Herrschermetaphorik, die oft als Restitution des

autonomen Subjektbegriffs missverstanden wird, konstatiert Zittel: »Der Herrscher ist nur

ein Spielball im Zusammenspiel der Triebe, allenfalls ein Mitspieler.« (ebd. S. 109). Ausführ-

licher hierzu vgl. Kapitel 4.1.

49 Zur ontologischen Struktur des Sprachgebrauchs und zu Nietzsches Gegenentwurf bis heute

instruktiv Josef Simon: Sprache und Sprachkritik bei Nietzsche. In: Matthias Lutz-Bachmann

(Hg.): Über Friedrich Nietzsche. Eine Einführung in seine Philosophie, Frankfurt a.M. 1985,

S. 63-97 und ders.: Grammatik und Wahrheit. Über das Verhältnis Nietzsches zur spekulati-

ven Satzgrammatik der metaphysischen Tradition. In: Nietzsche-Studien, Bd. 1, 1972, S. 1-26.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Masken denken – in Masken denken

scheint ein Vertrauensentzug umso schwieriger. Als grundlegende These kann da-

bei gelten, dass etwa die Selbstbezeichnung ›ich‹ vorwiegend dazu dient, im Strom

allgegenwärtiger Transformationen ›etwas‹ festzuhalten und aus dem Zeit- und

Werde-Fluss gleichsam ein Selbst ins Sein zu heben.

Nietzsche thematisiert wenigstens zwei gegenläufige Mechanismen, die aus

dem Wandel und aus der Vielheit heraus wieder in eine (fiktive) Einheit zurück-

streben.Das ist erstens das,was unter demStichwort der Gewohnheiten der Gram-

matik firmiert, zweitens das Selbsterleben des Körpers als Einheit. Letzteres ist in

Nietzsches Schriften weniger präsent, doch in einer Notiz aus dem Nachlass in

aller Deutlichkeit formuliert:

Daß die Katze Mensch immer wieder auf ihre vier Beine, ich wollte sagen auf ihr

Eines {Bein} ›Ich‹ zurückfällt, ist nur ein Symptom seiner physiolog. ›Einheit‹, u.

Gesammt-Beherrschung, {richtiger ›Vereinigung'}: kein Grund, an eine ›seelische

Einheit‹ zu glauben.50

Die Rede von einer körperlichen »Einheit« erfährt hier sofort eine Korrektur und

wird in den Gedanken der »Vereinigung« überführt. Dieser Moment spiegelt die

grundlegende Überzeugung Nietzsches wider, wonach weder von einer psychi-

schen noch von einer physischen Einheit gesprochen werden kann, sondern hier

wie dort das Zusammenwirken mehrerer Teile anzunehmen ist. Dies kommt in

Wendungen zum Ausdruck, die etwa den Leib als einen »Gesellschaftsbau vieler

Seelen«, mithin als Ort verschiedenen Drängens und Wollens, oder den Menschen

als »Subjekts-Vielheit« und »Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte« beschrei-

ben.51 Häufiger lassen sich indes Beispiele finden, in denen Nietzsche die Sprache

und im speziellen ihre grammatischen Konstrukte für den fortbestehenden Glau-

ben an Beständigkeit und Autonomie des Subjekts verantwortlich macht:

Ehemals nämlich glaubte man an »die Seele«, wie man an die Grammatik und

das grammatische Subjekt glaubte: man sagte »Ich« ist Bedingung, »denke« ist

Prädikat und bedingt – Denken ist eine Thätigkeit, zu der ein Subjekt als Ursache

gedacht werden m u s s.52

Der zitierte Text arbeitet zudem mit einem rhetorischen Trick, den Nietzsche ver-

schiedentlich anwendet, wobei zur Plausibilisierung eines Arguments dasselbe als

bereits allgemein akzeptierte Erkenntnis verhandelt wird. Hier ist die Form die

50 Umschrift nach KGW IX 2, N VII 2, S. 137; Nachlass 1885-1886, 1[72], KSA 12, S. 29.

51 Vgl. JGB 19, KSA 5, S. 33 und JGB 12, KSA 5, S. 27. Dass Nietzsche außerdem begriffliche Al-

ternativen anbietet, indem er die neue Konzeption des Menschen als Vielheit auch in eine

Pluralität der Namen einschreibt, wird im Kapitel 4.2 erörtert werden.

52 JGB 54, KSA 5, S. 73.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 189

eines Narrativs, das den Seelen-Glauben eher beiläufig als Relikt einer längst ver-

gangenen Zeit vorstellt und das freilich im Widerspruch zur andernorts geäußer-

ten Kritik an demselben steht. Auf diese Weise aber wird die zukünftige bzw. für

eine kommende Zeit erhoffte Allgemeingültigkeit und Alltäglichkeit dieses Urteils

geradezu herbei erzählt und zusätzlich suggeriert, dass keine Notwendigkeit für

ein Fortleben des Seelen-Glaubens bestünde.

Wenn also bestimmte Mechanismen dazu geeignet sind, die Einsicht in die

allgegenwärtigen Transformationsprozesse immer wieder zu durchkreuzen, wenn

zudem der einflussreichste dieser Mechanismen etwas so umfassendes wie die

Sprache ist, durch die die Folgen dieser Einsicht aufschiebbar bleiben – dann kön-

nen allenfalls starke Gegengewichte auf der Waage der Erkenntnis Abhilfe schaf-

fen. Nietzsche steht dabei freilich nichts anderes zur Verfügung als eben jene Spra-

che, die sich immer wieder anfällig für bestimmtemetaphysische und ontologische

Implikationen erweist. Jede sprachliche Äußerung ist in diesem Sinne gleichsam

kontaminiert.

Als einer der folgenschwersten, wenn auch immens produktiven Irrtümer kann

die Gewohnheit angesehen werden, nach der wir uns ein gleichbleibendes ›Ich‹ zu-

schreiben, wobei diese Autosuggestion sowohl die Selbstwahrnehmung als auch

das Verhalten beeinflusst. Indem wir auf diese Weise fortwährend die Annahme

bestärken, wir seien mit einem festen Charakter oder einer unveränderlichen See-

le ausgestattet, kommen Zweifel über ein Zutreffen dieses Modells gar nicht erst in

Betracht. Es liegt auf der Hand, dass diese Ansicht ihre überzeugendsten Fürspre-

cher in bestimmten grammatischen Regeln, in den Personal- und Possessivprono-

mina hat. Selbst das säkulare, aufgeklärte, post-theistische Selbstbild ist kaum je

über metaphysische Begründungsfiguren solcher Art wie die des autonomen Sub-

jekts hinausgekommen.

In der Tat beschreibt Nietzsche gerade die ›Erfindung‹ des Subjekts als eine fol-

genreiche Verwechslung auf der strukturellen Ebene: Da die Satzstruktur dermeis-

ten Sprachen auf einem Ineinandergreifen der grammatischenKategorien Subjekt,

Prädikat und Objekt basiert, sind gewisse Denknotwendigkeiten zunächst erst ein-

mal unausweichlich. Die aus diesen Strukturen entstandenen Denkzwänge jedoch

– dass Subjekte auch außerhalb der Sprache existieren müssen – hält Nietzsche,

wie in der Folge jede Ontologie und jeden Substanzbegriff, für ein bloßes sprachin-

duziertes Missverständnis. Ein solches Fehlgreifen des Intellekts spiegelt sich auch

in der unhinterfragten Folgerichtigkeit wider, mit der wir von uns selber sprechen:

Wenn ich zu unterschiedlichen Zeiten etwa sage ›ich denke‹, bleibt dieses ›ich‹ sich

als Wort gleich, genauso wie mein Name gleichbleibt, während ›ich‹ mich dagegen

immerfort wandele. Die stets identischen Mechanismen jedes gesprochenen Sat-

zes, jedes geschriebenen Briefes, jedes Textes, jedes Gedankens scheinen die inne-

re Konsistenz und das zeitliche Überdauern eines Subjekts zu bestätigen. Daher

rühren denn auch Nietzsches vielzählige Warnungen vor der Verführungskraft der

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Masken denken – in Masken denken

Sprache, soll doch das wiederholte Thematisieren ihrer verfälschenden Potentiale

genau dafür sensibilisieren und bestenfalls dagegen immunisieren.

Doch auch hinsichtlich anderer Aspekte wird das aus den grammatischen

Strukturen abgeleitete Subjekt-Konzept widerlegt. So wird etwa die Diskrepanz

zwischen den limitierten Möglichkeiten der Benennung innerer Vorgänge und

einer demgegenüber viel verschlungeneren Welt der Empfindungen aufgezeigt.

Scheinbar eindeutige Worte, wie Zorn, Freude, Liebe, Schmerz etc. stellen al-

lenfalls »Namen für e x t r e m e Zustände« dar und sind weniger ein Garant

für Selbsterkenntnis, als sie vielmehr das Problem verschleiern, denn: »W i r

s i n d A l l e n i c h t D a s , als was wir nach den Zuständen erscheinen, für

die wir allein Bewusstsein und Worte – und folglich Lob und Tadel – haben, wir

v e r k e n n e n uns nach diesen gröberen Ausbrüchen, die uns allein bekannt

werden«.53 Zudem stellt Nietzsche der Selbst- und Seinsgewissheit des cartesi-

schen cogitomit Nachdruck die beachtlichen Auswirkungen unbewusster Vorgänge

entgegen. Er thematisiert sie u.a. mit dem Verweis darauf, »dass ein Gedanke

kommt, wenn ›er‹ will, und nicht, wenn ›ich‹ will; so dass es eine F ä l s c h u n g

des Thatbestandes ist, zu sagen: das Subjekt ›ich‹ ist die Bedingung des Prädikats

›denke‹. Es denkt«.54 In diese Formel ist nun in äußerster Verknappung die These

eingetragen, nach der dem menschlichen Bewusstsein und verstandesmäßiger

Autonomie lediglich ein verschwindend geringer Anteil gegenüber instinktiven,

intuitiven und unbewussten Prozessen zukomme.55 In einemweiteren Schritt wird

nun die nächste Konsequenz aus den sprachkritischen Überlegungen gezogen mit

dem Ziel, die Implikation eines aktiven ›Täters‹ in der Subjekt-Prädikat-Relation

zu dekonstruieren und stattdessen den Fokus auf den Prozess des Tuns zu richten:

Zuletzt ist schon mit diesem »es denkt« zu viel gethan: schon dies »es« enthält

eine A u s l e g u n g des Vorgangs und gehört nicht zum Vorgange selbst. Man

schliesst hier nach der grammatischen Gewohnheit »Denken ist eine Thätigkeit,

zu jeder Thätigkeit gehört Einer, der thätig ist, folglich –«.56

53 M 115, KSA 3, S. 107f.

54 JGB 17, KSA 5, S. 31. Vgl. auch M 116 und JGB 16.

55 Vgl. zum Aspekt des Unbewussten bei Nietzsche den Tagungsband von Jutta Georg; Claus

Zittel (Hg.): Nietzsches Philosophie des Unbewussten, Berlin/Boston 2012. In ihrem Vorwort

schreiben die Herausgeber: »Mit der Kritik am traditionellen Bewusstseinsbegriff fallen aber

auchdie etabliertenTrennlinien zwischenUnbewusstemundBewussten, jamehr noch, jeder

Versuch einer Grenzziehung erweist sich selbst als zwangsläufig fabelhafte Einheiten kon-

struierende Tätigkeit. Nietzsches Philosophie des Unbewussten kennzeichnet daher stets

die Selbstreflexion auf die eigenen Setzungen, deren hypothetischen Status und tentative

und konstruktive Verfahren er durch den Einsatz vielfältiger literarischer Mittel transparent

macht.« (ebd. S. 4).

56 JGB 17, KSA 5, S. 31. Bemerkenswert ist der mit einem Gedankenstrich markierte Abbruch

des Gedankenganges, wodurch dessenWeiterführung dem Leser überantwortet wird. Die in

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 191

Diese Operation gehört zu den wichtigsten und folgenreichsten Auswirkungen von

Nietzsches Sprachphilosophie, markiert sie doch den Knotenpunkt der drei Berei-

che Subjekt-, Sprach- und Ontologiekritik. Stellvertretend für alle anderen Fälle,

wird das Problem exemplarisch anhand des für die Philosophiegeschichte bedeu-

tenden cogito-Satzes aufgezeigt, in den die Illusion eines autonomen Subjekts als

eines Handelnden außerhalb der Handlung eingeschlossen ist. Nietzsche hält da-

gegen: »Aber es giebt kein solches Substrat; es giebt kein ›Sein‹ hinter dem Thun,

Wirken, Werden; ›der Thäter‹ ist zum Thun bloss hinzugedichtet, – das Thun ist

Alles.«57Was es jedoch mit Sicherheit gibt, so ließe sich ergänzen, sind die Eingrif-

fe des Menschen, sind die Stillstellungen im Wandel, ist das aus dem Werdefluss

Festgehaltene. Es scheint also, dass ein Großteil dessen, was das Selbstbild des

Menschen ausmacht (Bewusstsein, Denken) und was für ihn Bedeutung hat, weil

es Sinnstiftungen leistet, solche geschaffenen Oberflächen als das Stillgestellte und

Festgewordene sind. Für Nietzsche jedenfalls haben sie den Status von Fiktionen:

Warum dürfte die Welt, d i e u n s e t w a s a n g e h t –, nicht eine Fiktion

sein? Und wer da fragt: »aber zur Fiktion gehört ein Urheber?« – dürfte dem nicht

rund geantwortet werden: Wa r u m ? Gehört dieses »Gehört« nicht vielleicht

mit zur Fiktion? Ist es denn nicht erlaubt, gegen Subjekt, wie gegen Prädikat und

Objekt, nachgerade ein Wenig ironisch zu sein? Dürfte sich der Philosoph nicht

über die Gläubigkeit an die Grammatik erheben?58

Entsprechend erzwingt die konzeptionelle Umstellung von einer Philosophie des

Seins auf eine Philosophie desWerdens auch einen neuen Umgangmit den Begrif-

fen, die seither dafür verwendet wurden, den Menschen zu beschreiben. Denn die

Art undWeise, in der er bislang ›begriffen‹ worden ist, scheint unzulänglich.Nietz-

sches Ausweg aus der sprachverschuldeten Unmündigkeit besteht – es ist bereits

angedeutet worden – auch im Falle der Subjekts-Problematik in einem besonde-

ren Umgang mit dem Medium Sprache. Einerseits, indem vielerorts der verhäng-

nisvolle Zusammenhang von Sprache und Subjekts-Glaube kritisch thematisiert

wird,was anhand der obigen Zitate verdeutlicht werden sollte. Andererseits, indem

durch experimentelle Sprachspiele, eingestreute Wendungen und ungewohnte Be-

zeichnungen ein Aufbrechen der alten Muster und Denkweisen erprobt wird, auch

ganz ausdrücklich dort, wo das Subjekt nicht explizites Thema ist. So findet sich

etwa das ›Ich‹ an einer Stelle als »synthetischen Begriff[]«59 benannt oder die »An-

wörtlicher Rede zitierte grammatische Gewohnheit wäre also in etwa zu ergänzen: folglich

gibt es jemanden, der denkt und folglich gibt es das Subjekt.

57 GM I, 13, KSA 5, S. 279.

58 JGB 34, KSA 3, S. 54.

59 JGB 19, KSA 5, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Masken denken – in Masken denken

eignungslust des Ichgefühls« thematisiert.60 Beide Methoden tragen im Zeichen

einer Denkfigur der Maske dazu bei, die Wunde, die die Kritiken des Subjekts, der

Sprache und der Metaphysik schlagen, beständig offen zu halten, um dadurch die

Mechanismen des Rückfalls auszuhebeln. Die entsprechenden sprachlichen Hilfs-

mittel gelten mithin als regulative Fiktionen, die in der Logik vom Zeigen des Zei-

gens etwas bedeuten, was sie jedoch gleichzeitig in seiner Artifizialität markieren

und gleichsammit einem Ausrufungszeichen als Warnung versehen: Achtung: Fik-

tion! Achtung: Illusion! Dadurch wird ein Operieren mit Sprachnotwendigkeiten

im Bewusstsein um ihre grundsätzliche Unzulänglichkeit ermöglicht und ihr Ein-

satz als das menschliche Leben konstituierende Fiktionen transparent gemacht.

Außerdem ist gerade dieMaske als Denkfigur bestens dafür geeignet, den oben

beschriebenenMechanismus des Fest- und Stillstellens sichtbar zu machen: Damit

es im permanenten Werden ein ›Sein‹ überhaupt geben kann, müssen die fort-

währenden Transformationsprozesse an einem bestimmten Punkt gewissermaßen

›angehalten‹ werden.Was dann zu sehen ist, ist funktionaläquivalentmit der Ober-

fläche der Maske (mit dem, was sie zeigt). Dass es eine Stillstellung ist, also eine

aus der Vielheit ineinander übergehender Momente herausgehobene und daher

nur hypothetische Einheit als einer Momentaufnahme, dem entspricht die Denk-

figur mit der den Masken grundsätzlich zueigenen Dynamik ihrer Vorläufigkeit,

die durch das Abtauschen von Masken Variabilität immer schon voraussetzt. An

diesem Punkt fließen nun die Aspekte und Konsequenzen von Nietzsches Sprach-

kritik (das Ich als grammatisch bedingter Trugschluss und notwendige Illusion),

seiner Metaphysikkritik (Falschheit der Substanzontologie; Prävalenz des Werdens

gegenüber dem Sein) und Subjektkritik (keine unsterbliche Einheit einer ›Seele‹;

keine Autonomie eines ›Subjekts‹) zusammen. Die Maske als Denkfigur kann da-

bei als Klammer angesehen werden, durch die die verschiedenen Elemente sowohl

miteinander verbunden wie aufeinander bezogen sind.

Zuletzt sei eine weiterführende Überlegung gestattet. Neben dem Subjektkon-

zept theologischer Provenienz entzieht Nietzsche auch den eher säkular ausge-

richteten Denkbewegungen in der Tradition der Aufklärung das Vertrauen. Deren

Menschenbild zeichnete die Überzeugung aus, den Menschen in seiner Autono-

mie begründen, ihm freies Denken und Handeln, sowie uneingeschränkt Verant-

wortung und Zurechnungsfähigkeit zuschreiben zu können. Denn gerade der au-

tonome Charakter des Selbst, seine Unabhängigkeit und nicht mehr die gehorsa-

me Gottes- und Schicksalsergebenheit galten nun als das Unhintergehbare. Doch

auch diese Prämissen sind von Nietzsches Denken so grundsätzlich infrage gestellt

60 M 285, KSA 3, S. 217. Eine ausführliche Diskussion dieses Aphorismus wird im Kapitel 4.1 un-

ternommen.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 193

worden, dass sie das menschliche Selbstbild nachhaltig erschüttern konnten.61 In-

dem etwa die Dynamik einer Stärke-Schwäche-Skala desWillens gegen das Modell

von Willensfreiheit oder -unfreiheit gestellt wird, wie oben beschrieben, scheinen

auch ethische Konzepte dynamisiert zu werden. Eine der wichtigsten daraus resul-

tierenden Hauptfragen ist in der Tat ein normatives bzw. ethisches Problem, das

Nietzsches Philosophie zwar vorbereitet, dessen Folgen gesellschaftlicher Tragwei-

te sie jedoch nicht in Gänze darzustellen vermag. Denn den in der Ethik, aber auch

in der Rechtsprechung so eminent wichtigen Konzepten –wie Verantwortung,Wil-

lensfreiheit als die Freiheit so oder anders zu handeln – wird als ontologischen

Setzungen und moraltheoretischen Voraussetzungen von Nietzsche unwiderruf-

lich der Boden entzogen. Sie können hier allenfalls in den Kreis der unerlässlichen

konstitutiven Fiktionen, als soziale Regulative aufgenommen und, frei nach Nietz-

sche, ›normative Fiktionen‹ genannt werden. Der diesem Konzept inhärente Me-

chanismus ist so latent wie erstaunlich: Weil sich der Mensch permanent selbst ein

zu Handlungen ermächtigendes Bewusstsein zuschreibt und ein zu freien, selbst-

verantwortlichen Entscheidungen fähiges Vermögen beansprucht, handelt er auch

tatsächlich verantwortungsvoll. Er ist, mit Nietzsche, das Tier, »das v e r s p r e -

c h e n d a r f«.62 Ein Tier, das sich das Versprechen-Können angezüchtet hat und

es darum auch praktiziert. In eben dem Maße, wie wir erkennen, dass die von

einem ›Täter‹ ausgeführte, autonome und willensfreie Handlung nicht existiert –

im selben Maße erkennen wir auch die Notwendigkeit und Leistungsfähigkeit von

Konzepten wie dem freien Willen, der Verantwortung und von ethischen Normen

überhaupt. Diese normativen Fiktionen wirken permanent als mächtige kollekti-

ve Selbst-Illusionierungen und gerade von Nietzsche lernen wir, dass der Mensch

solcher Illusionen am wenigsten entbehren kann. Denn selbst dort, wo Nietzsche

ethische Maßstäbe hinterfragt, geht es ihm doch nie darum, diese (Selbst-)Ver-

bindlichkeiten des Menschen ganz abzuschaffen oder die Lebenswirklichkeit da-

von zu befreien. Daraus ergibt sich nun, dass die Geltung moralphilosophischer

Konzepte, wie dem der Verantwortung, der Willens- und Handlungsfreiheit, abso-

lut lebensnotwendig als Bedingung unserer Kultur ist – dass die Zeit aber, in der

61 Nicht zuletzt ist diese Erschütterung an den wissenschaftlichen Auseinandersetzungen ab-

zulesen, die sich mit dem ›Tod des Subjekts‹ beschäftigen und anschließend diesen wieder

vehement infragestellen, dem ›Subjekt‹ zu neuem Leben verhelfend. Vgl. z.B. Herta Nagl-

Docekal; Helmuth Vetter (Hg.): Tod des Subjekts? Wien/München 1987; Hermann Schröd-

ter (Hg.): Das Verschwinden des Subjekts, Würzburg 1994; und insbesondere Stefan Deines;

Stephan Juenger; Ansgar Nünning (Hg.): Historisierte Subjekte – Subjektivierte Historie. Zur

Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit von Geschichte, Berlin 2003 worin vielfach eine ›Rück-

kehr‹ des todgeglaubten Subjekts beschworen wird. Bereits Langer zieht eine Parallele zwi-

schen den ›Toden‹ Gottes, des Autors und des Subjekts. Vgl. Daniela Langer: Wie man wird,

was man schreibt, Paderborn/München 2005, S. 31ff.

62 GM II, 1, KSA 5, S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Masken denken – in Masken denken

sie Anspruch darauf erheben konnten, unmittelbare Gewissheiten oder unwider-

sprochene Wahrheiten zu sein, endgültig vorbei sein dürfte.

3.3. Mit der Sprache gegen die Sprache – Nietzsches
Schreibstrategien

Nach diesen Überlegungen ist zunächst folgendes festzuhalten: Es sind die der

Sprache inhärenten Strukturen, die zu solchen irreführenden, aber kulturell ein-

gespielten und deshalb lebensnotwendig gewordenen Annahmen über Subjekti-

vität verleiten. Doch sind es eben diese der Sprache inhärenten Strukturen, die

von Nietzsche fortwährend thematisiert werden, wobei die Sprache wiederholt als

Irrtümer schaffendes und gleichzeitig unbedingten Glauben einforderndes Medi-

um ausgewiesen wird. Menschen scheinen grundsätzlich dazu geneigt, aus Ge-

wöhnung an die grammatischen Strukturen, die von ihnen erzeugten Kategorien

ebenso für wahr zu halten, wie die daraus resultierenden irrtümlichen Schluss-

folgerungen. Nach Nietzsche aber ist die Anwendung der Kategorie des Wahren

auf die schon in ihrer Entstehung mehrfachen Übertragungsmechanismen unter-

worfene Sprache grundsätzlich fragwürdig und dazu geeignet, andere Arten von

Erkenntnissen undWelt-Auslegungen überhaupt zu blockieren.63 Da die gramma-

tischen Strukturen und die Funktionsweise der Sprache aber faktisch unhinter-

gehbar sind, bleibt als einzige Lösung, in der Sprache und aus der Sprache heraus

gegen sie anzugehen. Ein in den Texten Nietzsches vielerorts spürbares Anliegen

ist daher, sich so oft als möglich jenseits dieses Glaubens an die Grammatik zu

bewegen. Die hierbei angewandten Techniken spiegeln den Impuls wider, eine Art

fröhliches Misstrauen und übermütiges Zweifeln durch die Sprache in die Sprache

zu bringen. Oben wurde die Denkfigur der Maske charakterisiert als ein Modus,

der im Zeigen des Zeigens die Künstlichkeit einer Sache betont und dadurch darauf

hinweist, inwiefern sie als konventionelle Fiktion wirksam wird.Wohl wissend um

den Umstand, dass es kein sinnvolles ›Jenseits‹ der Sprache und ihrer Regeln gibt,

präsentiert uns Nietzsche eine ironische, spielende Sprache, die dann am deut-

lichsten ihr Anliegen vertritt, wenn sie die als fehlerhaft erkannten Strukturen der

Grammatik selbst thematisiert. Beispielsweise, indem auf das grammatische Ge-

schlecht der Worte verwiesen wird und etwa die Wahrheit als Weib und Frauen-

zimmer (JGB, Vorrede) sowie die Vernunft als »Weibsperson« (GD, Vernunft, 5) be-

63 Vgl. hierzu JGB 20: »Gerade,woSprach-Verwandtschaft vorliegt, ist es gar nicht zu vermeiden,

dass, Dank der gemeinsamen Philosophie der Grammatik – ich meine Dank der unbewuss-

ten Herrschaft und Führung durch gleiche grammatische Funktionen – von vornherein Alles

für eine gleichartige Entwicklung und Reihenfolge der philosophischen Systeme vorberei-

tet liegt: ebenso wie zu gewissen andern Möglichkeiten der Welt-Ausdeutung der Weg wie

abgesperrt erscheint.« (JGB 20, KSA 5, S. 34).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 195

zeichnet wird oder Philosophie und Wahrheit als Frauenzimmer benannt werden

(GM III, 24).64 Auch verdeutlicht Nietzsche wiederholt das eminente Problem von

Bezeichnungsmechanismen, wenn psychische Vorgänge in einen einzigen Begriff

gedrängt werden, wobei die innere Differenziertheit und oft genug Widersprüch-

lichkeit durch dieses eine Wort weder erfasst, noch abgebildet werden kann (vgl.

z.B. »Mitleid«: M 133; »Wille«: JGB 19; »Leidenschaft«: M 502; »Rache«: MA IIWS, 33;

»Liebe«: FW 14; »Mut«: M 277). Ebenso wird die Macht der Namensgebung als Welt

und Wirklichkeit schaffender Akt reflektiert, der darum oft so produktiv wie frag-

würdig daherkommt.65 Ferner gilt Nietzsche die Form einander ausschließender

Gegensätze schlicht als plumper Irrtum, weshalb er demgegenüber das Operieren

mit feineren Abstufungen vorschlägt.66 Eine aufmerksame Analyse von Nietzsches

64 Die entsprechenden Abschnitte betten das Sprachspiel immer auch in größere Metaphern-

kontexte ein. Etwa, wenn in der bekannten Vorrede zu Jenseits von Gut und Böse der Erken-

nende gleichsam zum »Freier« der in ihrem grammatischen Geschlecht als feminin betonten

Wahrheit gemacht wird: »Vorausgesetzt, dass die Wahrheit ein Weib ist –, wie? Ist der Ver-

dacht nicht gegründet, dass alle Philosophen, sofern sie Dogmatiker waren, sich schlecht auf

Weiber verstanden? dass der schauerliche Ernst, die linkische Zudringlichkeit,mit der sie bis-

her auf dieWahrheit zuzugehen pflegten, ungeschickte und unschickliche Mittel waren, um

gerade ein Frauenzimmer für sich einzunehmen?« (JGB, Vorrede, KSA 5, S. 11). In der Götzen-

Dämmerungwird hingegen auf einen anderen Frauentypus angespielt, wobei die Charakteri-

sierung an das typisierte Figurenensemble einer französischen Verwechslungskomödie erin-

nern mag: »Die ›Vernunft‹ in der Sprache: oh was für eine alte betrügerische Weibsperson!«

(GD Vernunft, 5, KSA 6, S. 78). Einen weiteren Topos bildet das ›Umdrehen‹ bzw. ›Umkehren‹

dieser weiblichen Wahrheit. Nach einem Verweis auf die Unmöglichkeit voraussetzungslo-

ser, objektiverWissenschaft heißt es Anspielung aufHegel: »Wer es umgekehrt versteht, wer

zumBeispiel sich anschickt, die Philosophie ›auf strengwissenschaftliche Grundlage‹ zu stel-

len, der hat dazu erst nöthig, nicht nur die Philosophie, sondern auch dieWahrheit selber auf

den Kopf zu stellen: die ärgste Anstands-Verletzung, die es in Hinsicht auf zwei so ehrwür-

dige Frauenzimmer geben kann!« (GM III, 24, KSA 5, S. 400). Andeutungen dieser Art finden

sich indes bereits inMenschliches, Allzumenschliches: »Und doch steht hier die Wahrheit ganz

auf dem Kopfe: was für die Wahrheit besonders unschicklich ist.« (MA I, 141, KSA 2, S. 135).

Man muss sich freilich die Metapher bildlich vorstellen, um zu verstehen, weshalb dieser

Topos der ›auf den Kopf gestellten‹ Wahrheit oder Philosophie als unschickliche Anstands-

verletzung thematisiert wird: Wenn diese »Frauenzimmer«, solcherart ›umgedreht‹ werden,

verrutscht ihnen unweigerlich der Rock und sie werden entsprechend entblößt.

65 Nietzsche spricht etwa vom »Herrenrecht, Namen zu geben« (GM I, 2, KSA 5, S. 260), von

»Vorurtheile[n], die sie ›Wahrheiten‹ taufen« (JGB 5, KSA 5, S. 19) und konstatiert anlässlich

der Redlichkeit genannten Tugend, die für andere eine Teufelei sein könne: »was wissen wir

zuletzt von uns? Und wie der Geist h e i s s e n will, der uns führt (es ist eine Sache der

Namen.)« (JGB 227, KSA 5, S. 163).

66 Vgl. JGB 24, KSA 5, S. 41: »Mag nämlich auch die S p r a c h e, hier wie anderwärts, nicht über

ihre Plumpheit hinauskönnen und fortfahren, von Gegensätzen zu reden, wo es nur Grade

und mancherlei Feinheit der Stufen giebt«.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Masken denken – in Masken denken

Schreibpraxis im Hinblick auf seine Sprachkritik würde zweifelsfrei weitere Bei-

spiele zutage fördern.

Dass sich die Sprache bei Nietzsche immer wieder als Sprache thematisiert

findet, dass Textstellen vom Schreiben wie vom Lesen gleichermaßen reden –

dass wir also als Lesende über das Lesen lesen oder der Text den eigenen Entste-

hungsprozess rekapituliert – ist von der Forschung neuerdings im Hinblick auf

Selbstthematisierungs- und Selbstbezüglichkeitsstrategien untersucht worden.67

Das Problematische dieser Interpretationen liegt allerdings dort, wo solche auto-

deiktischen Hinweise auf ihren reinen Selbstzweck hin ausgebreitet werden:68 Das

Zeigen würde dabei nur noch das eigene Zeigen anzeigen und nichts außerdem,

endet also in der Konsequenz als leere, in sich kreisende Zeigegeste, die sich in

ihrer Autodeixis erschöpft, ohne dass darüberhinausgehende Inhalte auch nur

in Betracht kämen. Meines Erachtens ist dies jedoch eine verkürzte Sichtweise,

die allenfalls unter der Maßgabe isolierter Sätze funktioniert, die den Stresstest

in einem größeren Rahmen – etwa der den jeweiligen Abschnitt formierenden

Motiv-Konstellationen – jedoch nicht bestehen würde. Denn eine Spirale un-

endlicher Selbstbezüglichkeit lässt sich nur um den Preis konstruieren, dass

vorhandene Sinnbezüge in den Hintergrund gedrängt werden. Stellt man diese

Mechanismen hingegen unter die Bedingungen einer Denkfigur der Maske, gerät

die Selbstthematisierung etwa des Schreibens und Lesens zu einem praktikablen

67 Oft unter argumentativer Zuhilfenahme textgenetischer Lektüremethoden. Vgl. z.B. Axel

Pichler: Philosophie als Text – Zur Darstellungsform der »Götzen-Dämmerung«, Berlin/Bos-

ton 2014; JakobDellinger: »die Person verräth sich«. Überlegungen zu den reflexiven Kompli-

kationen vonNietzsches Symptomatisierung des Denkens. In: Christian Benne, EnricoMüller

(Hg.): Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2015, S. 131-150; Marcus A.

Born, Axel Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in

»Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013.

68 Vgl. z.B. die Einleitung derHerausgeberMarcus A. Born; Axel Pichler (Hg.): Texturen desDen-

kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston

2013. S. 1-46), sowie Jakob Dellinger: Vorspiel, Subversion und Schleife. Nietzsches Inszenie-

rung des ›Willens zur Macht‹ in Jenseits von Gut und Böse. In: Marcus A. Born; Axel Pich-

ler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von

Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 165-187. Zwar ist es richtig, dass Nietzsche vielerorts

durch performative Methoden das, was thematisiert wird, auch ausführt und in einem zwei-

ten Schritt genau darauf nochmals hinweist. Wenn jedoch jedes indexikalische Wort (z.B.

»hier«, aber auch »alle Philosophen«, oder »jede Philosophie«) als willkommene Gelegen-

heit betrachtet wird, die strukturell immergleiche Selbstbezüglichkeitsfigur aufzuweisen,

dabei jedoch die inhaltlich naheliegenden und die philosophiehistorischen Bezugspunkte

nicht weiter in Betracht kommen, scheint etwas ins Ungleichgewicht geraten zu sein. Ein

solches Vorgehen hießemeines Erachtens, die Rede vom »fröhliche[n] Misstrauen« (JGB 154)

übermäßig ernst zu nehmen, jedenfalls die Verdachtsmomente beständiger Selbstthema-

tisierung insofern überhand nehmen zu lassen, dass den Texten nicht mehr zuzutrauen ist,

überhaupt noch relevante philosophische Aussagen treffen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 197

Modus, einerseits immer wieder auf die Fallstricke, Tücken und Gewohnheiten

der Sprache durch die Sprache selbst aufmerksam und einen Text als Text bewusst

zu machen (Zeigen des Zeigens). Andererseits verlieren die stets gleichzeitig an-

wesenden ›Oberflächen‹ der Masken nicht an Bedeutung (Zeigen von etwas), fallen

die konkreten philosophischenThemen nicht durch das Raster, hat Nietzsche über

die Autodeixis hinaus und noch durch sie hindurch uns auch etwas zu sagen.

Das vielmehr naheliegende Ziel dieser Methoden der Aufmerksamkeitslenkung

ist nämlich schlicht die Leserin, ist der Leser: Wann immer der Text sich selbst,

das Schreiben oder das Lesen thematisiert, steht nicht die Selbstbezüglichkeit

des Vorgangs im Vordergrund und auch nicht die Selbstanwendung des Gesagten

auf den Text, sondern soll eine Sensibilisierung und Verführung der Leserschaft

erreicht werden (ausführlicher dazu im Kapitel 5). Nietzsches Wort dafür ist u.a.

die »Tapferkeit des Gewissens«, als einer Bezeichnung für das Aushalten-Können

der Vorläufigkeit jedweder Erkenntnis, der ›Wahrheiten‹ in Anführungszeichen,

der notwendigen Fiktionen als Regulative und nicht zuletzt als Vorsichtsmaß-

nahmen gegen die Ideologisierung des Denkens. In JGB 5 wird zunächst auf die

Durchdrungenheit jeglichen Denkens von Vorurteilen, Wünschen, Moralen und

subtilen Denkzielen hingewiesen. Die Überzeugung früherer Philosophen, ihr

Denken entstünde »durch die Selbstentwicklung einer kalten, reinen, göttlich

unbekümmerten Dialektik«,69 also gänzlich abgelöst von der eigenen Person, wird

als unredlich verspottet:

[S]ie sind allesammtAdvokaten,welche es nicht heissenwollen, und zwar zumeist

sogar verschmitzte Fürsprecher ihrer Vorurtheile, die sie »Wahrheiten« taufen –

und sehr ferne von der Tapferkeit des Gewissens, das sich dies, eben dies einge-

steht, sehr ferne von dem guten Geschmack der Tapferkeit, welche dies auch zu

verstehen giebt, sei es um einen Feind oder Freund zu warnen, sei es aus Ueber-

muth und um ihrer selbst zu spotten.70

Der »gute[] Geschmack« dieser Tapferkeit ist nun nichts anderes als das Zusam-

menwirken solch oben zusammengefasster Techniken und Funktionsweisen von

Nietzsches philosophischem Schreiben. Hier sind zwei Schritte redlichen Philoso-

phierens benannt: Der erste Schritt wäre, die »Tapferkeit des Gewissens« auszubil-

den, also das Eingeständnis der Verwickeltheit des eigenen Denkens in die jewei-

lige Moral und Absicht, mithin die unhintergehbare Gebundenheit an die eigenen

Perspektiven anzuerkennen und nicht Objektivität und Unabhängigkeit vorzugau-

keln. Danach gälte es in einem zweiten Schritt, diese Haltung zum eigenen Denken

69 JGB 5, KSA 5, S. 18f.

70 Ebd. S. 19. Nietzsche benennt mit Kant (insbesondere dessen kategorischen Imperativ) und

Spinoza beispielhaft zwei Philosophen dieser seines Erachtens wenig redlichen Art des Den-

kens.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Masken denken – in Masken denken

auch anderen zu verstehen zu geben, sie also in irgendeiner Weise transparent zu

machen. Die Frage danach, wie das geschehen soll, führt zu den Strukturen von

Nietzsches Schreiben. Die Frage nach möglichen Gründen wird hingegen in JGB 5

sofort beantwortet: »sei es um einen Feind oder Freund zu warnen, sei es aus Ue-

bermuth und um ihrer [der Tapferkeit, C.S.] selbst zu spotten«. Spott, Übermut,

Warnung – als neue Tugenden für Philosophen mögen diese Worte zunächst be-

fremdlich klingen und sie bedürfen allemal einer Erklärung. Dass das Spotten eine

gute Methode sein kann, Distanz zwischen demWahrheitsanspruch von Aussagen

und dem Glauben an sie herzustellen, ist im Kapitel 2.3.2 anhand der Textfigur des

Narren entwickelt worden. Undwenn aus der ohnehin anspruchsvollen »Tapferkeit

des Gewissens« sogar noch Über-Mut, also überschüssiger Mut, resultiert, wird

sie ihre Implikationen nicht nur sich selbst offenlegen, sondern sie auch anderen

kommunizieren wollen. Zuletzt scheint die Wendung, mit einer solchen Haltung

»Feind oder Freund« zu warnen, darauf hinzudeuten, dass es selbst nach hinrei-

chender Erkenntnis der Bedingtheit jeder Aussage und der Unmöglichkeit objek-

tiver Wahrheit noch der Signale und Hinweiszeichen bedarf. Grund dafür mögen

die oben erläuterten Tücken von Sprache und Grammatik sein, derer sich zu be-

dienen man nicht umhinkommt, obwohl sie Rückfälle hinter die einmal erlangten

Einsichten provozieren. Solche Warnsignale können z.B. in der Verwendung von

Anführungszeichen bestehen oder im Einsatz rhetorischer, provozierender Fragen,

sie scheinen im ironisch spottenden Tonfall auf oder werden durch verstreute An-

deutungen über die Fiktionen schaffende Wirkungsweise von Begriffen erzeugt.

Die eher beiläufig von Nietzsche entwickelte neue Erkenntniskategorie der

konventionellen oder regulativen Fiktionen wurde hier unter dem Signum der

Denkfigur der Maske vorgestellt. Insofern in die Maskenproblematik der Zusam-

menhang von Veränderung qua Verwandlung, erzeugter Vielheit und gezeigter

Künstlichkeit eingelagert ist, sind diese Elemente produktiv aufeinander bezogen

worden. Vor dem Hintergrund der mit Nietzsches Heraklit-Rezeption unternom-

menen Umsetzung einer Philosophie des Werdens gegenüber dem in seinem

Konstruktionscharakter begriffenen ›Sein‹, ist eine Aufwertung fiktionaler Ebenen

und Elemente des Scheins gegenüber der Vorstellung einer unbedingten ›wahren

Welt‹ zu beobachten.71 Ferner eine immense Vervielfältigung von Beschreibungs-

ebenen, Darstellungsformen, Techniken der Sinnvermittlung, Verlagerung von

Sinnproduktion in den Leser, das Öffnen pluraler Interpretationsräume, Mo-

di moralischer Provokation oder Vereinnahmung und dergleichen mehr. Nicht

zuletzt wurde der Einflussbereich der Denkfigur auf ein neues deontologisches

71 Zur Erschließung der Philosophie Nietzsches als einer Aufwertung des Schein-Charakters

der Welt vgl. die Studie von Hans-Gerd von Seggern: Nietzsches Philosophie des Scheins,

Weimar 1999, in der der Autor ausführlich auf den Zusammenhang von Metaphysikkritik

und Sprachkritik eingeht und sie in eine Beziehung zu Nietzsches spielender Sprache stellt.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur 199

Verständnis des Menschen geprüft, als dessen Eckpunkte Nietzsches Sprach- und

Subjektkritik gelten können, worin folgenschwere Mechanismen des Rückfalls

angedeutet sind. Wird der Mensch zum Maskenspiel, ist damit einerseits auf

das fiktive Momentum des Festgewordenen hingewiesen (die Oberfläche der

Maske), andererseits den notwendigen Vorgängen entsprochen, durch die wir uns

einander zeigen und als die wir einander zu erkennen geben.

Fürderhin ist es also möglich geworden, den Wert von Fiktionen für die Welt

der Erkenntnis neu zu taxieren und Formen des ›dazwischen‹ zu denken: zwischen

wahr und falsch, zwischen den extremen Polen von Gegensätzen, oder in Nietz-

sches Worten, als »Stufen der Scheinbarkeit«.72 Gemäß der in JGB 4 geäußerten

Ansicht, es müsse durchaus Urteile geben, deren Falschheit man erkennt, die aber

trotzdem ob ihrer Wirkmächtigkeit als produktiv einzustufen wären und die dem-

nach, obwohl falsch, durchaus ›wahr wirken‹ können. Freilich genügt es nun nicht

einfach, jeder beliebigen Fiktion ein fragliches Recht einzuräumen, sondern es ist

lediglich die Möglichkeit eröffnet, die Falschheit etablierter Positionen anzuerken-

nen, deren Wert eben nicht in ihrer unverbrüchlichen Wahrheit, sondern in ihrer

funktionalen Gültigkeit und Fruchtbarkeit für Leben und Kultur der Menschen ge-

sehen werden muss.73

Vermöge der Denkfigur der Maske werden Worte als funktionale und fiktionale

Elemente in den Blick genommen. Es sind dies Worte, die eben als Worte infrage

kommen und die darum nicht mehr, aber auch nicht weniger sind als jene bereits

zitierten »reine[n] B e g r i f f e«, derer man sich eben nur »als conventioneller Fik-

tionen zum Zweck der Bezeichnung, der Verständigung, n i c h t der Erklärung«

zu bedienen habe.74 Einerseits wird also der Notwendigkeit Rechnung getragen,

dass es Namen, Begriffe, Bezeichnungen, kurz: Sprache braucht, um überhaupt zu

erkennen. Gleichzeitig ist dem kommunikativen Aspekt aller Erkenntnis und Wis-

senschaft, nicht zuletzt aber auch alles menschlichen Lebens entsprochen. Denn

erst der Drang und die Notwendigkeit zur Übereinkunft mit anderen Menschen,

hat all jene Praktiken der Kommunikation und Verständigung entstehen lassen,

derer sich nolens volens auch Forschende, Erkennende, Wissenschaftler und Philo-

sophen bedienen müssen. Dass diese Praktiken nicht frei von Fallstricken, ja dass

sie gelegentlich selbst Irrtumsgeneratoren sind, ist oben erläutert worden. Nietz-

sches Plädoyer für das Operieren mit konventionellen, regulativen Fiktionen be-

72 JGB 34, KSA 5, S. 53.

73 Zu Nietzsches Idee der Kultur- und Lebenssteigerung vgl. Werner Stegmaier: Nietzsches

Neubestimmung der Philosophie. In: Mihailo Djurić (Hg.): Nietzsches Begriff der Philoso-

phie, Würzburg 1990, S. 21-36. Auch Wolfgang Müller-Lauter: Nietzsche. Seine Philosophie

der Gegensätze und die Gegensätze seiner Philosophie, Berlin/New York 1971, S. 13ff. hebt

diesen Aspekt hervor, um Nietzsches Kritik an den Implikationen der Logik und der Idee ab-

soluter Gegensätze zu charakterisieren.

74 JGB 21, KSA 5, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Masken denken – in Masken denken

schreibt einen Ausweg aus dieser unverschuldeten Unmündigkeit. Es handelt sich

dabei keineswegs um ein aporetisches Unterfangen, gilt es doch einerseits, gerade

den Glauben an bestimmte Mechanismen der Sprache radikal infrage zu stellen

und dadurch andererseits zu einem neuen Umgang mit ihr zu gelangen. Dieser

neue Umgang mit der Sprache würde die grammatischen Implikationen als solche

zu sehen lernen und einen Sprachgebrauch kultivieren, der fortwährend gegen ih-

remetaphysischen und substanzontologischen Tendenzen anarbeitet. Daraus folgt

geradezu mit Notwendigkeit ein experimentierendes Suchen nach diesem neuen

Sprechen, gilt es doch, mit der Sprache zu arbeiten, gleichzeitig um ihre Gren-

zen und Fehlerbehaftetheit zu wissen und drittens dieses Wissen auch zu kommu-

nizieren. Ein solches Selbstthematisieren von Sprache als fehlerreichem Medium

menschlicher Erkenntnisbestrebungen hat dabei nichts Zynisches an sich, wenn

man darunter versteht, dass durch zynische Bemerkungen einer mit den Sprach-

mängeln verbundenenHoffnungslosigkeit Ausdruck verliehenwürde. ImGegenteil

ist es gerade das raffinierte Spiel mit den verschiedensten Ebenen verbaler Aus-

drucksmittel, durch das Nietzsche auf die sprachinduzierten Irrtümer hinweist,

um lediglich den unbedingten Glauben an sie zu zerstören, nicht aber, um jegli-

chem Erkennen eine Absage zu erteilen. Dass man sich der Sprache und auch ihrer

grammatischen Struktur zu Erkenntniszwecken weiterhin bedienen kann und so-

gar ausdrücklich dazu angehalten ist, sich ihrer zu bedienen, steht dabei außer

Frage.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel

Nietzsche hat, das ist zur Genüge bekannt,

aber immer noch ungenügend bedacht,

dem Emblem der Maske eine ausgezeich-

nete Stellung in seinen Bemerkungen

zur Sprache und zur Individualität einge-

räumt.

Werner Hamacher1

In der Jahrtausende währenden Geistesgeschichte ist sich der Mensch selbst das

größte Rätsel geblieben. Sein Selbst- undWeltverhältnis, das Problemdes Bewusst-

seins, die Schwierigkeit, dem Leib-Seele-Dualismus zu begegnen, hat neben viel-

fältigen Selbstbezeichnungen und Begrifflichkeiten, mit denen sich der Mensch

endlich ›in den Griff‹ zu bekommen trachtet, auch zahlreiche wissenschaftliche

Disziplinen hervorgebracht, die mit je eigenem Fokus operieren, darunter Philoso-

phie, Anthropologie, Phänomenologie, Psychologie, Soziologie und Neurowissen-

schaften. In diesem Zusammenhang ist seit Foucault mit dem Namen Nietzsches

vor allem das Schlagwort vom Tod des Subjekts verbunden. Gemäß einer Fest-

stellung von Hagenbüchle wäre jedoch ein »geschichtlicher Aufriß des philosophi-

schen Subjektbegriffs […] wohl nahezu identisch mit einer Geschichte der Philoso-

phie«.2 Auch angesichts der zahlreichen einschlägigen Literatur erübrigt sich hier

eine geistes- oder begriffsgeschichtliche Rekonstruktion der bis heute hochproble-

matischen Rede vom Subjekt.3 Es soll genügen, auf die folgenreiche Umwertung

1 Werner Hamacher: »Disgregation desWillens.« Nietzsche über Individuum und Individuali-

tät. In: Nietzsche-Studien, Bd. 15, 1986, S. 306-336, hier S. 329.

2 RolandHagenbüchle: Subjektivität. Eine historisch-systematischeHinführung. In: Reto Luzi-

us Fetz; Roland Hagenbüchle; Peter Schulz (Hg.): Geschichte und Vorgeschichte der moder-

nen Subjektivität, Berlin/New York 1998, S. 1-88, hier S. 4.

3 Vgl. etwa Peter Zima: Theorie des Subjekts. Subjektivität und Identität zwischen Moderne

und Postmoderne, Tübingen/Basel 2000; Peter Bürger: Das Verschwinden des Subjekts. Eine

Geschichte der Subjektivität von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a.M. 1998; Christa Bürger:

Tradition und Subjektivität, Frankfurt a.M. 1980; Christoph Riedel: Subjekt und Individuum.

Zur Geschichte des philosophischen Ich-Begriffes, Darmstadt 1989; Dieter Sturma (Hg.): Per-

son. Philosophiegeschichte – Theoretische Philosophie – Praktische Philosophie, Paderborn

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202 Masken denken – in Masken denken

hinzuweisen, die mit Nietzsche aus der Konstellation von Sprach-, Metaphysik-

und Subjektkritik resultiert und den Punkt zu benennen, an dem der ›Tod Gottes‹

auch zum ›Tod des Subjekts‹ führt. Bezüglich der philosophischen Gegenüberstel-

lung, die als Grundunterscheidung von Nietzsche auf die zugespitzte Formel ›Par-

menides gegen Heraklit‹ gebracht wird, steht auf der Seite der mit Abstand fol-

genreicheren Wirkungsgeschichte das Postulat eines jeder Wirklichkeit zugrunde

gelegten ›Seins‹ – mit den entsprechenden Implikationen von Substanz, Einheit

und Ewigkeit im Zeitüberdauern sowie Veränderungen, die nur an den Akzidenti-

en stattfinden. Durch die Gegenposition der Verfasstheit der Welt als permanente

Prozesshaftigkeit im ›Werden‹ allerdings sieht sich das Denken und nicht zuletzt

das Selbstverständnis des Menschen bis heute in radikaler Weise herausgefordert:

Sollte die Welt wesentlich Werden sein, wären die Fragen aus einer ganz anderen

Richtung zu stellen,müsste geklärt werden, was dann noch Dauer oder Beständig-

keit bedeutet, würde auch das Problem des Bewusstseins neu zu erschließen sein,

weil allererst zu klären wäre, wie es möglich ist, dass der Mensch sich selbst als ein

im Werden Fortdauerndes versteht.

Nietzsches Konstitution des Menschen als Subjekts-Vielheit, die eine Kritik so-

wohl an religiösen Seelen-Vorstellungen, als auch an rationalistischen und idealis-

tischen Konzepten des Subjekts darstellt, dessen Autonomie sie zurückweist, ist

vergleichsweise gut erforscht.4 Insbesondere wurde auf Nietzsches nachdrückli-

che Rehabilitation des Leibes hingewiesen, wobei auch dem (leiblich-triebhaften)

Unbewussten ein größerer Spielraum gegenüber den Bewusstseinszuständen des

›Ich‹ und des ›cogito‹ einzuräumen ist. Letztere sind von Nietzsche in ihrer sprach-

lich-illusorischen Verfasstheit ausgewiesen worden, was etwa auch Schlimgen the-

matisiert.5 Trotzdem sind Leerstellen geblieben und grundsätzliche Fragen unge-

klärt, wobei die meisten Probleme denMoment der Konstitution des Subjekts bzw.

2001; Reto Luzius Fetz; RolandHagenbüchle; Peter Schulz (Hg.): Geschichte undVorgeschich-

te der modernen Subjektivität, 2 Bände, Berlin/New York 1998.

4 Hervorzuheben ist Martin Saar: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts

nach Nietzsche und Foucault, Frankfurt a.M./New York 2007, sowie die Studie von Daniela

Langer:Wiemanwird,wasman schreibt. Sprache, Subjekt undAutobiographie beiNietzsche

und Barthes, Paderborn/München 2005. Langer weist zudem darauf hin, dass bereits früher

Kritik am Subjektbegriff geäußert wurde. So sei für Hume das Subjekt eine Fiktion gewesen,

das romantische Ich in seiner Selbstauflösungstendenz zu begreifen und der von Nietzsche

geschätzte Georg Christoph Lichtenberg »ersetzte lange vor Nietzsche das Cartesische ›Ich

denke‹ durch ›Es denkt‹« (ebd. S. 23). Vgl. auch Beatrix Himmelmann: Freiheit und Selbst-

bestimmung. Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivität, Freiburg/München 1996; Erwin

Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewußtseins, Berlin/New York 1999; Georges Goedert:

Nietzsches Kritik des Subjektbegriffs. In: Perspektiven der Philosophie, 30, Amsterdam/New

York 1994, S. 301-322; João Constâncio; Maria João Mayer Branco; Bartholomew Ryan (Hg.):

Nietzsche and the Problem of Subjectivity, Nietzsche today, Vol. 5, Berlin/Boston 2015.

5 Vgl. Erwin Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewußtseins, Berlin/New York 1999, S. 126-134.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 203

der Organisation der angenommenen Vielheit betreffen. Sowohl Goedert als auch

Schlimgen beziehen sich beispielsweise auf ein Nachlass-Zitat, in dem bei aller

Vielheit ein »oberstes Bewußtsein« die Einheit des Subjekts garantiere.6 An dieser

Stelle können wir unter Verweis auf das Problem (und den Irrtum) des Maskenträ-

gers den Menschen als kontinuierliches Maskenspiel, als Masken-Ensemble ohne

letzte Instanz herleiten. Auch Himmelmann kritisiert Nietzsche auf dieser Ebene,

indem sie die Frage aufwirft, wie ein solches plural verfasstes Subjekt überhaupt

Vorstellungen oderWahrnehmungen als die eigenen identifizieren könne.7 Die ge-

nannten Autoren berühren neuralgische Punkte, die nach einer Rekonstruktion von

Nietzsches Subjekts-Philosophie auf die Fragen gebracht werden sollen: Was be-

deutet der Mensch ›als Vielheit‹? Was bedeutet es, ihn im Werden aufgehen zu

lassen? Wie kann man es verstehen, dass das ›ich‹ nurmehr als Fiktion und reines

Wort, nicht aber als Realität zu begreifen ist? Die hier vorgelegte Erörterung der

Konstitution des Menschen unter den Bedingungen der Maskenproblematik stellt

den Versuch dar, Antworten auf diese Fragen zu finden.

6 Nachlass 1884, 25 [401], KSA 11, S. 116. Vgl. das von Georges Goedert verfasste Lemma Sub-

jekt in: Christian Niemeyer (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009, S. 342 und Erwin

Schlimgen: Nietzsches Theorie des Bewußtseins, Berlin/New York 1999, S. 62. Generell hal-

te ich eine Argumentationsweise, die aus einem Nachlass-Notat einen fundamentalen Ein-

wand gegen das im gedrucktenWerk Niedergelegte macht, schlichtweg für falsch: Sie miss-

versteht Nietzsches experimentierendes Denken, das mitunter vorläufige Denkergebnis-

se als hingeworfene Notizen produziert und daher die Bewegung eines thinking in pro-

gress ist. Die Frage des Textstatusʼ hier außer Acht zu lassen, ist kaum vertretbar. Schlim-

gen sieht zudem ein grundsätzliches Problem angezeigt: spreche Nietzsche doch »über Zu-

sammenhänge, wo ihm nach seiner eigenen Aussage die Begriffe fehlen; insofern ist seine

Subjekt-Entmündigungsstrategie spekulativ, der epistemische Anspruch symbolisch und sei-

ne Subjekt-Philosophie im Ganzen eine organologische Metaphysik.« (ebd. S. 69). Ein solches

Urteil heißt jedoch, allem Bemühen um den Nachvollzug von Nietzsches Denken mit dem

äußerst fragwürdigen Etikett einer durch die Hintertür wieder etablierten »Metaphysik« zu

begegnen.

7 Himmelmann merkt hierzu an: »Ohne daß es einen einheitlichen gemeinsamen Hinter-

grund gäbe: die eine Bühne Subjektivität, die im ›Ich‹-Sagen zumindest mitgemeint ist,

könnten die vielen verschiedenen Vorstellungen oder Kräfte, die insgesamt mich ausma-

chen sollen, nicht einmal alsmeineVorstellungen oder Kräfte identifiziert werden,wasHume

undNietzsche als Selbstverständlichkeit voraussetzen.« (Beatrix Himmelmann: Freiheit und

Selbstbestimmung. Zu Nietzsches Philosophie der Subjektivität, Freiburg/München 1996,

S. 199).Himmelmann scheint hier einerseits die vonNietzschehervorgehobene leiblicheVer-

fasstheit des Menschen auszublenden, durch die dieser sich schließlich als konkreter, dis-

tinkter Körper wahrnimmt. Andererseits kann ihrem Bestehen auf einem »einheitlichen, ge-

meinsamenHintergrund« (ebd.), der vorhanden seinmüsse,mit demVerweis aufNietzsches

Sprachkritik unddieDenkfigur der ›konstitutiven Fiktionen‹ begegnetwerden:Das ›Ich‹wirkt

ja als wirklich undNietzsches einziger, doch umso folgenreicher Einwand ist, es als mächtige

Illusion auf der Sprachebene zu entwickeln.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204 Masken denken – in Masken denken

Wie für viele andereThemenbereiche, die in Nietzsches Schriften eine Behand-

lung erfahren, gilt auch bezüglich der Subjektproblematik, dass sie nicht in einem

Text oder Teilkapitel erschöpfend ausgearbeitet worden ist, sondern an verschie-

denen Orten unterschiedliche Aspekte aufzufinden sind. Diese direkte Folge eines

aphoristischen Schreibens verlangt den Forschern und Forscherinnen, die konkre-

te Themenkomplexe ergründen wollen, ein hohes Maß an Aufmerksamkeit ab, das

Verstreute aufzufinden und zusammenzufügen, erlaubt ihnen aber gleichzeitig,

die fehlenden Verbindungen eigenmächtig herzustellen und die sich mitunter auf-

tuenden Lücken argumentativ zu füllen. An der Problemstelle des Subjekts mit

Nietzsche über Nietzsche hinauszudenken, stellt daher eine besonders reizvolle

Herausforderung dar, weil einerseits mit den Eckpunkten von Sprach- und Sub-

jektkritik sowie der Umstellung vom Sein aufs Werden ein enormes philosophi-

sches Spektrum ausgemessen wird, wobei andererseits vieles ungesagt und Raum

zumWeiterdenken bleibt. Das vorliegende Kapitel unternimmt daher gleicherma-

ßen die Erschließung der Subjekts-Philosophie im Zeichen der Maskenproblema-

tik, wie es sich am spekulativen Weiterführen der von Nietzsche angestoßenen

Denkbewegung versucht. Diesem Aspekt ist der erste Abschnitt gewidmet. Darauf

folgt eine Erörterung der zwei für dieses Themenfeld wichtigsten Darstellungs-

formen, die die enge Verbundenheit der philosophischen Inhalte mit ihrer Gestal-

tung in Wort und Text herausstellen und die weitreichenden Konsequenzen von

Nietzsches Denken auf seine experimentierende Sprache belegen soll. Demnach

ist einerseits das neue Sprechen vom Subjekt, andererseits der Topos der ›inneren

Landschaften‹ zu thematisieren.

4.1. Wo beginnt das Ich?

Ungeachtet der erwähnten Verstreutheit relevanter Abschnitte ist die Problematik

des Subjekts in den veröffentlichten Schriften am prominentesten in Jenseits von

Gut und Böse präsent. Dort wird wiederholt eine Skepsis gegenüber dem Glauben

an die Realität eines fest situierbaren Ichs artikuliert und eine autonome Einheit

des Subjekts bzw. der Seele in Zweifel gezogen.

So beginnt schon die Vorrede gewissermaßen mit einem Requiem auf die philo-

sophische Dogmatik und zählt unter die Grundsteine dogmatischen Denkens den

»Seelen-Aberglaube, der als Subjekt- und Ich-Aberglaube auch heute noch nicht

aufgehört hat, Unfug zu stiften«.8 Im für die zu behandelnde Problematik bedeut-

samen Paragraphen 12 ist präzisiert, worin sich diese allgemein geglaubten Kon-

zepte geirrt haben: Das einleitende Motiv rühmt ein Erkenntnisbestreben wider

die Sinneseindrücke, wobei die astronomische Entdeckung des Kopernikus und

8 JGB Vorrede, KSA 5, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 205

die dem Mathematiker und Physiker Rugjer J. Bošković zugeschriebene Wieder-

legung der Atom-Einheit als Vorbilder dienen. Danach wird dieser Sieg über die

Evidenz der Sinne auch auf die geläufige Vorstellung von Subjekt und Seele ausge-

weitet, woraufhin der Abschnitt mit erkenntnistheoretischen Überlegungen endet.

Solange also »die Seele als etwas Unvertilgbares, Ewiges, Untheilbares‹« begriffen

würde, stelle sie als »S e e l e n - A t o m i s t i k« unzweifelhaft ein von Metaphysik

und Substanzontologie geprägtes Relikt dar.9 Solche Vorstellungen – die Nietzsche

hier als Lehre vorrangig dem Christentum anlastet, deren Explikation als »Mo-

nade« und »Atomon« aber zugleich an antike sowie cartesische und leibnizsche

Herkunft denken lassen – zählen lediglich zu den Vorurteilen der Philosophen, da

sie psychische Prozesse auf eine unveränderliche Einheit zurückführen. Von den in

ihrer vermeintlichen Allgemeinverständlichkeit akzeptierten Begriffen (Seele, Sub-

jekt, Ich) kann generell das ausgesagt werden, was als Reduktion von Komplexität

der Sprache innewohnt und bei Nietzsche zunächst folgendermaßen thematisiert

ist: »Auch hier, wie so oft, verbürgt die Einheit des Wortes nichts für die Einheit

der Sache.«.10 Mit einem konkreten Vorschlag, wie ›Seele‹ oder ›Subjekt‹ zukünftig

wissenschaftlich zu denken seien, fährt JGB 12 fort:

Es ist, unter uns gesagt, ganz und gar nicht nöthig, »die Seele« selbst dabei

los zu werden und auf eine der ältesten und ehrwürdigsten Hypothesen Ver-

zicht zu leisten […]. Aber der Weg zu neuen Fassungen und Verfeinerungen der

Seelen-Hypothese steht offen: und Begriffe wie »sterbliche Seele« und »Seele

als Subjekts-Vielheit« und »Seele als Gesellschaftsbau der Triebe und Affekte«

wollen fürderhin in der Wissenschaft Bürgerrecht haben.11

Ganz offenkundig hält Nietzsche begriffliche Konzepte auch weiterhin für nötig,

um bestimmte den Menschen auszeichnende Phänomene denken, sowie diese

überhaupt wertschätzen zu können: Selbst ein so vorbelasteter Begriff wie die

Seele hat dabei überraschenderweise nicht gänzlich ausgedient – wenngleich nur

in verwandelter, gleichsam säkularer Form. Es ist bezeichnend, dass Nietzsche

hier nicht nur einen Ersatz-Begriff sondern mehrere vorschlägt, und dies je nach

den infrage stehenden Aspekten: Die »sterbliche Seele« fokussiert ein Denken des

9 JGB 12, KSA 5, S. 27.

10 MA I, 14, KSA 2, S. 35. Vgl. auch JGB 19, KSA 5, S. 32; M II 133, KSA 3, S. 126 und M IV 277, KSA

3, S. 215. Für das vorliegende Problem hat Nietzsche eine besondere Antwort, nämlich das

körperliche Erleben einer Einheit, gefunden. Vgl. KGW IX 2, N VII 2, S. 137; Nachlass 1885-

1886, 1[72], KSA 12, S. 29).

11 JGB 12, KSA 5, S. 27. Zur Subjekts-Vielheit mit Bezug zum Verhältnis von Kierkegaard und

Nietzsche vgl. Bartholomew Ryan: The Plurality of the Subject in Nietzsche and Kierkegaard:

ConfrontingNihilismwithMasks, Faith and Amor Fati. In: João Constâncio; Maria JoãoMayer

Branco; Bartholomew Ryan (Hg.): Nietzsche and the Problem of Subjectivity. Nietzsche to-

day, Vol. 5. Berlin/Boston 2015, S. 317-342.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Masken denken – in Masken denken

Geistigen jenseits einer metaphysischen Unsterblichkeit, wohingegen die Rede

von der »Seele als Subjekts-Vielheit« und als »Gesellschaftsbau der Triebe und

Affekte« den vielfachen, polyphonen Charakter der neuen Hypothese hervorhebt,

erstere mit begrifflich-konzeptuellem Fokus, letztere mit physisch-materiellem.

Dem starren, atomistischen Modell wird somit ein Modell entgegengesetzt, das

das ›Ich‹ gleichsam dissoziiert und das offener, vielschichtiger, aber auch haltloser

und beängstigender zu sein verspricht. Gleichzeitig operiert es in dem Bewusst-

sein, neben einem Hypothesen formenden Erfindergeist selbst nur die Illusion

der Worte zur Aneignung von Realität zur Verfügung zu haben – schließt doch

der eben zitierte Paragraph mit der Feststellung:

Indem der n e u e Psycholog dem Aberglauben ein Ende bereitet, der bisher

um die Seelen-Vorstellung mit einer fast tropischen Üppigkeit wucherte, hat er

sich freilich selbst gleichsam in eine neue Oede und ein neues Misstrauen hin-

aus gestossen […] zuletzt aber weiss er sich eben damit auch zum E r f i n d e n

verurtheilt – und, wer weiss? vielleicht zum F i n d e n . –12

Deutlich wird vor allem, dass der auf diese Weise Seele und Subjekt ergründende

Forscher sich der Konsequenzen der eigenen Hypothese schwerlich wird entziehen

können: Er selbst wird die Vorstellung einer Sterblichkeit und Vielheit der Seele

aushalten und gestalten müssen.

Auch zahlreiche Niederschriften aus dem Nachlass greifen den Aspekt der

»Subjekts-Vielheit« auf und reformulieren ihn, sodass ein vielschichtiges Bild

der spekulativen Überlegungen Nietzsches ablesbar wird. Einige dieser Notate

stehen in zeitlicher Nähe zur Arbeit an der Schrift Jenseits von Gut und Böse und

belegen folgende Auffassung: »[D]aß ich die ›Persönlichkeit‹ {und ihre angebliche

Einheit} leugne und in jedem Menschen die Möglichkeit {Zeug} zu sehr verschie-

denen solchen ›Personae‹ {und Masken finde} sehe«.13 Nietzsche hat während

einer Überarbeitung des Notats das zuerst geschriebene Wort ›Personen‹ durch

Überschreiben der letzen beiden Buchstaben in das Wort ›Personae‹ abgewandelt.

Wahrscheinlich kam im Zuge dieser Überarbeitungsstufe auch die vielsagende

Ergänzung »und Masken« hinzu. Es scheint also durchaus plausibel, hier einen

Zusammenhang zwischen der zu leugnenden Einheit, dem lateinischen personae

und den Masken zu sehen. Er zeichnet sich in der Denkbewegung vom Plural

der ›Personen‹ zu den ›Personae‹ in einem Akt semantischer Erinnerung ab: Im

lateinischen Wort ist, anders als im deutschen, der Sinnaspekt ›Masken‹ noch

enthalten. Andeutungsweise ist so ein aussichtsreiches Potential formuliert, das

Nietzsche dem neuen hypothetischen Modell zuzugestehen bereit ist: Insofern als

mit Masken die Vorstellung von immer wechselndem Gezeigten verbunden ist,

12 JGB 12, KSA 5, S. 27.

13 Umschrift nach KGW IX 4, W I 4, S. 34; Nachlass 1885, 36[17], KSA 11, S. 558.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 207

läge der Vorteil der neuen Hypothese darin, Menschen in ihrer Verwandelbar-

keit, Wandlungsfähigkeit und an den Rändern dieser Übergänge beschreiben zu

können.

Wo der Gedanke einer stets gleichbleibenden, seelischen Einheit abgelöst

wird von der Vorstellung ›seelischer Vielheit‹, werden allenthalben Fragen nach

der Organisation derselben aufgeworfen. Bemühungen, sich die Interaktion und

Organisation der nun zugrunde gelegten verschiedenen personae,Masken oder der

›Subjekt-Vielheit‹ in einem Menschen vorzustellen, werden aus einem anderen

Notat deutlich:

Die Annahme des Einen Subjekts ist viell. nicht nothwendig; viell. ist es ebenso-

gut erlaubt, eine Vielheit von Subjekten anzunehmen, deren Zusammenspiel u.

Kampf unserem Denken u. überhaupt unserem Bewußtsein zu Grunde liegt? Ei-

ne Art Aristokratie von »Zellen«, in denen die Herrschaft ruht? Gewiß von pares,

welche miteinander an’s Regieren gewöhnt sind u. zu befehlen verstehen?14

Die Qualität der Vereinigung wird versuchsweise als die eines »Zusammenspiel[s]«

und »Kampf[es]« beschrieben, wobei das Vokabular in die Nähe von Staatstheorien

gerückt ist: die verschiedenen personae ›herrschen‹, ›regieren‹ und ›befehlen‹ inter

pares.

Ebenso aufschlussreich ist ein Notat von 1887, in dem offenbar von den zu

fremdeMetaphern bemühenden Vergleichungen Abstand genommen wurde: »Kei-

ne Subjekt-›Atome‹. Die Sphäre eines Subjekts beständig wachsend oder sich ver-

mindernd {der Mittelpunkt des Systems sich beständig verschiebend.}«.15 Diese

Beschreibung wirkt nicht nur wesentlich organischer, auch ist sie abgerückt von

an Zwist und Kampf erinnernde Motive. Etwa, wenn »der Mittelpunkt des Sys-

tems«, also das in einem Moment dominierende Prinzip (ein Trieb oder Affekt

beispielsweise), entworfen wird als ein beständig sich verschiebendes Zentrum.

Vorstellungen eines eher gleitenden, gleichwohl im Ganzen arbiträren Prozesses,

eines fortwährend in andere Gleichgewichte und in andere Ordnungen überge-

henden Organismus drängen sich auf. Es ist nicht zu übersehen: Hier wurde ein

anderes sprachliches Bild gefunden und folglich eine neue Beschreibungswelt erfun-

den – um ganz im Kontext jenes elften Paragraphen aus Jenseits von Gut und Böse

zu bleiben, der nicht wenig satirisch von einer Zeit berichtet, der Zeit Kants und

des Tübinger Stifts, »als man »finden« und »erfinden« noch nicht auseinander zu

halten wusste!«.16

14 Umschrift nach KGW IX 4, W I 7, S. 52; Nachlass 1885, 40[42], KSA 11, S. 650.

15 Umschrift nach KGW IX 6, W II 1, S. 64; Nachlass 1887, 9[98], KSA 12, S. 391.

16 JGB 11, KSA 5, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Masken denken – in Masken denken

Was hingegen mit der ›Sphäre‹ eines Subjekts, die wachsen oder schrumpfen

könne, zu verbinden wäre, ließe sich anhand des Aphorismus 285 aus der Morgen-

röthe konkretisieren:

W o h ö r t d a s I c h a u f ? –Diemeisten nehmen eine Sache, die sie w i s -

s e n , unter ihre Protection, wie als ob dasWissen sie schon zu ihrem Eigenthum

mache. Die Aneignungslust des Ichgefühls hat keineGränzen: die grossenMänner

reden so, als ob die ganze Zeit hinter ihnen stünde und sie der Kopf dieses langen

Leibes seien, und die guten Frauen rechnen sich die Schönheit ihrer Kinder, ihrer

Kleider, ihres Hundes, ihres Arztes, ihrer Stadt zum Verdienste und wagen es nur

nicht, zu sagen »das Alles bin ich«. Chi non ha, non è – sagt man in Italien.17

Bei aller Spottlust auch dieses Abschnittes – die Frage, wo das ›Ich‹ eigentlich auf-

höre (und, was im Grunde schon mitgesagt ist, wo es anfange), bleibt so essentiell

wie unbeantwortet. Konzipiert als Sphäre des Subjekts wird sich das ›Ich‹ immer

wieder zu verändern haben: Weil diese Sphäre je nach den sie bedingenden Ein-

flussfaktoren unterschiedliche Konturen aufweist und unterschiedlich weit reicht.

Das ›Ich‹ wird alsomit der Anwesenheit geeigneter Zuhörer, desHundes oder schö-

nen Wetters in eine bestimmte Sphäre hinein wachsen und mit der Abwesenheit

alles dessen und einer zusätzlichenMagenverstimmung sich vermindern – respek-

tive sich auf andere ›Ichgefühle‹ ähnlicher Intensität hin verschieben.

Das in ein ›Ichgefühl‹ zurückgenommene Subjekt ist also mitnichten als fes-

te Größe anzusehen oder vorauszusetzen, sondern in einem derart umfassenden

Ausmaß von denjenigen Faktoren bestimmt, die es erst entstehen lassen, dass es

eben hinter diesen Faktoren auch nicht mehr aufzufinden ist. Mithin vollzieht sich

die Konstitution von Subjekten stets in radikalster Weise situativ, relational und

konstellativ.Was diese von innenwie von außen kommenden Einflussfaktoren dar-

über hinaus sein können, ließe sich vermutlich facettenreicher und erfahrungs-

gesättigter aus psychologischer und soziologischer Perspektive beschreiben. Uns

muss es genügen, dass das Ichgefühl sich durch diverse, sich permanent verän-

dernde und überlagernde Faktoren beeinflusst erweist. Darunter zählen etwa die

momentane emotionale Gestimmtheit, die Verbindlichkeiten von Beruf und sozia-

lem Umfeld, Räume, Kleidungsvorschriften, umgebende Personen oder auch der

Einfluss abwesender Dritter, die aktuelle Jahreszeit, Situationen individuell gefühl-

ter Bedrohung oder Entspannung, Hunger, Durst, Zuckermangel, Sättigung. Die

17 M 285, KSA 3, S. 217. Ähnlich FW 14: »Unsere Lust an uns selber will sich so aufrecht erhalten,

dass sie immer wieder etwas Neues i n u n s s e l b e r verwandelt, – das eben heisst

Besitzen.« (FW 14, KSA 3, S. 386). Auch angesichts von »Wo h l t h u n und Wohlwollen«

gegenüber uns nahestehenden Personen heißt es: »wir wollen ihre Macht mehren, weil wir

so die unsere mehren« (FW 13, KSA 3, S. 384).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 209

Aufzählung ließe sich noch lange fortführen. Die hier beschriebene Idee real statt-

findender Aneignungs- und Assimilierungsprozesse von ›Fremdem‹ an das ›Eige-

ne‹ wird besonders dann nachvollziehbar, wenn man sich als solche Einfluss neh-

menden Faktoren das Beziehungsgefüge zu Mitmenschen vergegenwärtigt, etwa

die Familie, Partnerschaften, die Beziehung zu eigenen Kindern oder nahestehen-

den Personen.18 Wer sich verliebt oder ein Kind bekommt, dessen Selbsterleben

wird sich wesentlich in ein Verhältnis zu diesen anderen Menschen gesetzt se-

hen, wird sich verschiedentlich an ihnen ausrichten und zwar aus Gründen der

Liebe und Zuneigung einerseits, aus solchen der Fürsorge andererseits. Demnach

sind Menschen in sehr verschiedener Ausprägung und Intensität miteinander ver-

bunden, verantwortlich, in oft wechselseitige Abhängigkeiten und Verpflichtun-

gen eingebunden, infolgedessen verbindlich, rücksichtsvoll, aber auch suggestiv,

kurz, in einem Ausmaß zusammengewachsen, dass die Vorstellung von ursprüng-

lich autarken Subjekten nicht aufrechtzuhalten sein dürfte. Solche Verbundenheit

kann sich darin äußern, dass man die Anliegen und Bedürfnisse anderer wie die

eigenen berücksichtigt, oft genug sogar als eigene ansieht, weil sie zu den eige-

nen geworden sind. Wenigstens genauso häufig aber hat der Mensch am Anderen

auch einen willkommenenWirkungsraum, auf den er inmancherleiWeise Einfluss

nehmen kann oder von dessen Ansehen, Fähigkeiten, Schönheit er gern profitiert,

indem ein solcher Glanz als überstrahlend wahrgenommenen und mit dem eige-

nen Selbstbild verschmolzen wird. So bereichert man sein Selbst ideell am Ande-

ren. Auch hierzu liegen von Nietzsche entsprechende Überlegungen vor, die einen

Bezug zu Geschlechtlichkeit und Geschlechterrollen aufweisen und an dieser Stelle

nicht unerwähnt bleiben sollen. Beispielsweise würden Frauen die politischen,wis-

senschaftlichen oder künstlerischen Ambitionen eines Mannes nur dulden, wenn

»er durch diese glänze«: »dann erhoffen sie […] zugleich einen Zuwachs i h r e s

Glanzes«.19 Andererseits aber gelte: »Gegen dieMännerkrankheit der Selbstverach-

tung hilft es am sichersten, von einem klugen Weibe geliebt zu werden.«20 Auch

die Beziehung zwischen einer Mutter und ihren Kindern berge solche Momen-

te besitzergreifender Identifikation über das ›eigene Selbst‹ hinweg: »Gewöhnlich

liebt eine Mutter s i c h mehr in ihrem Sohn als den Sohn selber«, weshalb sie

schnell eifersüchtig auf die Freunde des Sohnes sei, wenn diese mehr Erfolg als je-

ner hätten.21 Besonders die Frauen, so scheint es Nietzsche nahezulegen, wüssten

ihr Selbstbild um den Erfolg ihnen nahestehender Personen zu bereichern. Freilich

18 Eine ähnliche Überlegung ist schon bei Mendelssohn zu finden, der in seinen ästhetischen

Schriften freilich nicht den methodischen Anspruch und das Ansinnen einer Subjektphilo-

sophie verfolgt. Moses Mendelssohn: Ästhetische Schriften in Auswahl (Hg. v. Otto F. Best),

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt 1974, S. 149.

19 MA I, 410, KSA 2, S. 272.

20 MA I, 384, KSA 2, S. 266.

21 MA I, 385, KSA 2, S. 266.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Masken denken – in Masken denken

bleibt hinzuzufügen, dass nach wie vor häufig diejenigeWährung, an der einMann

sich gleichsam bereichert und die er seinem Selbstbild einverleibt, die Schönheit

und Attraktivität seiner Partnerin sein dürfte.

Neben solchen naheliegenden und leicht zu akzeptierenden Vorgängen, ver-

weist Nietzsche nun auch auf subtilere Konstitutionsprinzipien des Subjekts, wie

jene ausgreifende Identifikationsbereitschaft, die durch das Wort »Aneignungs-

lust« so trefflich gefasst ist: Sich mit einer Stadt, einer Heimatregion oder einem

Fußballverein zu identifizieren, gehört mitunter in großem Ausmaß zum Selbst-

verständnis eines Menschen.22 Wenn aber die Aussage ›Ich bin eine Kölnerin‹ oder

›Ich bin BVB-Fan‹ einen über den reinen Informationswert hinausgehenden Sinn

haben soll, muss man annehmen, dass sich das eigene Selbst in diese Gebiete oder

Institutionen hinein erweitert. Das Modell einer polyzentrischen Selbstkonfigura-

tion müsste somit auch diejenigen Dinge oder Lebewesen einbeziehen, über die

jemand verfügt: Denn sie strukturieren den Erlebnishorizont, sie schaffen Selbst-

gefühle, sie erweitern oder verengen den Aktionsradius, sie bestimmen die Le-

bensrhythmen und schreiben sich somit unwiderruflich in die jeweilige Persönlich-

keit ein. Solche ›Objekte‹ können ebenso aufdringlich, fordernd und eigenmächtig

sein, wie wir es von einzelnen Menschen anzunehmen pflegen. Sie unterliegen

einer eigenen Bedürfnis-Logik und teilen sie an ihre Besitzer mit: Hunde müs-

sen ausgeführt, Autos gewartet und repariert, Gärten gepflegt werden. Durch die

affektive Bindung an sie geben sie den Menschen aber im Gegenzug ein hohes

Maß an Selbstbestätigung und sind Teil ihrer Selbstkonstitution. Demzufolge ist

das Selbsterleben als ein dynamischer Prozess maßgeblich von differenzierten Zu-

sammenhängen bestimmt, die sich immer wieder anders ausbalancieren und neu

konstellieren. Freilich treffen die beschriebenen Aneignungsprozesse nicht unter-

schiedslos auf alle Objekte gleichermaßen zu, sondern das Ensemble ist jeweils

22 Einigen Kulturen scheinen solche die Identität prägenden Einflussfaktoren wie insgesamt

ein konstellatives und relationales Subjekt-Konzept selbstverständlicher zu sein, als es für

dasjenige der mitteleuropäischen, post-aufklärerischen, hyperindividuellen Zeit der Fall

sein mag: Insbesondere die asiatischen Kulturen, allen voran Japan, aber auch Indigene und

Stammeskulturen pflegen vielmehr ein Verständnis des ›Einzelnen‹ als eines Teils verschie-

dener sozialer Gefüge. Bis in die Sprache hinein zeigt etwa das Japanische diese Feingliedrig-

keit von Beziehungs- und Abhängigkeitsgeflechten als eine Pluralität der Anredepronomi-

na:Mehrere hundert verschiedene Ausdrücke dienen dazu, sich selbst und das Gegenüber zu

bezeichnen. Sie ermöglichen eine feine Abstimmung der Hierarchieebenen, vom Ausdruck

privat-vertrauten Umgangs über Stufen der Respektbezeugung bis hin zur Unterwürfigkeit,

wobei das Eigene und die Anderen in enger Relation zueinander und in Abhängigkeit von-

einander gedacht werden. Exemplarisch verdeutlicht dies das als Motto dieser Arbeit vor-

angestellte Gedicht von Yoko Tawada, die auf Japanisch und deutsch dichtet: »Die zweite

Person Ich/Als ich dich noch siezte,/sagte ich ich und meinte damit/mich./Seit gestern duze

ich dich,/weiß aber noch nicht,/wie ich mich umbenennen soll.« (Yoko Tawada: Abenteuer

der deutschen Grammatik, Tübingen 2010, S. 8).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 211

so divergent, wie es die Subjekte selbst sind. Man kann sich also um und in den

Menschen einen gewissen variablen Einflussbereich (eine ›Sphäre‹) von Dingen,

Räumen, ideellenWerten, Erinnerungen, Identifikationsflächen und, nicht zuletzt,

anderen Menschen vorstellen. Dabei bieten begriffliche Konzepte wie Selbsterle-

ben und Ichgefühl Raum für diese Dimension des wechselseitigen aufeinander-

Bezogen-Seins.

Als ein situativ sich veränderndes Konstellationsgefügewird der so verstandene

Mensch nicht minder durch die eigenen kognitiven wie motorischen Fähigkeiten

und durch erworbene komplexe Fertigkeiten konstituiert (etwa Lesen und Schrei-

ben, ein Instrument spielen, Fahrradfahren), wie er gleichermaßen unter dem Ein-

fluss der ihn umgebenden Dinge, Menschen, Räume steht. Tatsächlich sind die

Objekte der nur vermeintlich äußeren Welt aufs engste mit der inneren Welt, d.h.

mit dem Selbstbild, dem Sich-Erleben und Sich-Bewusstsein des Selbst, verwoben.

Doch so sehr diese Konstitution des Ichgefühls auch einleuchten mag, so sehr

ist sie in ihrer Konsequenz pure Fiktion: arbeitet sie doch mit Ebenen der Projek-

tion, der Ausweitung und Selbstausdehnung. Das von Nietzsche gestellte Problem

»Wo h ö r t d a s I c h a u f ?«, ist eine Frage, die ihr Zentrum beständig ver-

schiebt: Denn das ›Ich‹ hört nicht einfach irgendwo auf, es bleibt fortwährend va-

riabel in immer neu sich ziehenden, sich wieder verwischenden, permeablen Gren-

zen. Der diagnostizierte ›Zerfallsprozess‹ ist also bei genauerem Hinsehen nicht

nur ein solcher, dissoziierender, sondern in gleichem Maße auch ein aneignender,

assoziierender. Gleichwohl zugrunde liegt ihm der Zerfall einer vormals die Einheit

eines jeden Subjekts und seiner Seele garantierenden außerordentlich wirkmächti-

gen Vorstellung. Wie inMorgenröthe 285 angedeutet, geraten mit dem veränderten

Begriff des Subjekts als Vielheit Mechanismen in den Blick, die verborgen bleiben

müssen, solange das ›Ich‹ als ein unwandelbares, indivisibles Konzept gedacht ist.

Das Subjekt wäre fürderhin davon entlastet, sich als unteilbares Individuum

auf einen Punkt hin auslegen und festlegen zu müssen. Es gibt schlechterdings

kein Refugium mehr für eine die Fortdauer und Einheit des Subjekts verbürgende

Instanz: Weder ein Substanzkern, noch eine durch den Personennamen markierte

Identität, noch auch die Vorstellung einer jedem Menschen gleichermaßen zuge-

teilten Vernunft bürgen für seine unverbrüchliche Einheit.

Die Problematik des postontologischenMenschen ist von Nietzsche also in ver-

schiedenerlei Hinsichten und damit beachtlich umfassend bearbeitet worden. Im

vorangegangenen Kapitel 3 wurde unter der Perspektive einer Denkfigur der Maske

einerseits der Einfluss von Grammatik und Sprache auf den als Realität geglaub-

ten Ich-Begriff herausgestellt. Andererseits erwies sich auch die philosophische

Umstellung vom Sein aufs Werden, von Ontologie auf Prozessualität als wichtiger

theoretischer Hintergrund. Erweitert wurden diese Aspekte nun um Nachweise

aus Nietzsches Texten, die die Vorstellungen vom Subjekt bzw. von der Seele mit

Blick auf ihre vorgebliche Unteilbarkeit und Unsterblichkeit kritisierten und sie

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Masken denken – in Masken denken

demgegenüber als Vielheit und Sterblichkeit entwarfen. Insgesamt hat Nietzsche,

soweit ich es überblicke, nie eine stringente, ausgefeilte Theorie des Menschen als

einer Vielheit von Subjekten oder Seelen zu veröffentlichen versucht. Als reizvolle

Hypothese bleibt sie bis zum Schluss in Andeutungen, Verkürzungen und im Mo-

dus thetischer Anspielung formuliert. Zuweilen wird die entwickelte Vielheit des

Subjekts wie ein selbstverständliches Allgemeinwissen behandelt – etwa, wenn es

im Paragraphen 19 von Jenseits von Gut und Böse in einem Einschub heißt: »unser

Leib ist ja nur ein Gesellschaftsbau vieler Seelen«.23 Ansonsten aber scheint das

Thema selbst zu dissoziieren und aufgesprengt zu sein in andere Begriffe, Worte

und Zusammenhänge.

Was also bleibt vomMenschen?Wie kann er sich noch selbst beschreiben,wenn

ihmweder eine unteilbare, ewige Seele, noch ein feststehendes Selbst, noch ein au-

tonomes Subjekt oder ein gleichbleibender Charakter zukommt? Als was kann er

sich überhaupt noch selbst begreifen, wenn er imWerdefluss aufgeht? Und welche

Mechanismen garantieren zuverlässig, dass er ›sich‹ nach wie vor ›als sich selbst‹

begreift und trotz allerWandlungsprozesse ›sich selbst‹ wiedererkennt?Wennman

dieThese konsequent weiterdenkt, nach der demWerden und nicht dem Sein Rea-

lität zukommt, funktionieren diese Mechanismen freilich als konventionelle oder

konstitutive Fiktionen, also im Sinne von Gewohnheit gewordenen Selbstverständ-

nissen und Selbst-Verhältnissen, die als solche ehrwürdige Selbst-Illusionierungen

eine gewisse Wirklichkeit (im Sinne von Wirksamkeit und Wirkmächtigkeit), je-

doch keine absolute Wahrheit beanspruchen können. Hinzu treten Konventionen

der Selbst-Beschreibung und Selbst-Zuschreibung, deren Wirkungsformen in der

Sprache verankert sind.

Tatsächlich aber stoßen wir auf einige Probleme, wenn es gilt, denkend der

Prämisse des Werdens zu folgen. Sie ist am ehesten als eine Welt fortwährender

Transformationen zu beschreiben. Solche Transformationen sind allerdings nicht

mehr als Wandlungen zu verstehen, die ›an etwas‹ stattfänden, das (sich) über die

Veränderungsprozesse hinweg gleichbliebe – nenne man es nun Substanz, Idee

oder Sein: Von den vorsokratisch genannten Positionen, wie sie etwa Parmeni-

des vertreten hat, über Platons Präsentation der Welt der Ideen, die substantia-

Vorstellung des Aristoteles bis hin etwa zum Seinsverständnis Heideggers legen

alle diese Ansichten ein den Wandel überdauerndes Seinskonzept zugrunde. Dem

gegenüber steht die Annahme, die Welt ›an sich‹ sei eben nichts Anderes als unun-

terbrochen ablaufende Transformationsprozesse. Dass wir nicht jeden dieser Pro-

zesse auch unmittelbar wahrnehmen, liegt daran, dass sie sich in unterschiedli-

chen Geschwindigkeiten ereignen: Während beispielsweise am Himmel ziehende

Wolken oder sich lichtender Nebel in ihren Veränderungen leicht sichtbar sind,

die im Frühjahr Knospen treibenden und bald in Blüte stehenden Bäume schon

23 JGB 19, KSA 5, S. 33.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 213

langsamer, aber noch merklich sich verändern, ist das Zersplittern der Gebirge

erst über Jahrzehnte und Jahrhunderte wahrnehmbar. Zwar ›wachsen‹ Kristalle we-

sentlich langsamer als organische Lebewesen und die manchmal tausende Jahre in

Anspruch nehmende Anlagerung von Mineralien ist mit dem photosynthetischen

Stoffwechsel von Pflanzen nicht imDetail vergleichbar. Dennoch kann auf der Ebe-

ne der Transformation auch dort ein Zusammenhang hergestellt werden. Und ob-

wohl ein Erdrutsch oder ein Geröllabgang plötzlich eintretende Ereignisse sind und

gleichsam die sichtbaren Zeichen für die Veränderlichkeit selbst des unwandelbar

und unbeweglich Scheinenden, wirkt die Zeitspanne, in der ein Alpengipfel abge-

tragen wird, schier unendlich. Zwar habenmittlerweile wissenschaftliche Erkennt-

nisse über die Bewegungen der Kontinentalplatten, auf denen der Erdboden ruht

und die sich mehrere Millimeter im Jahr gegeneinander verschieben, uns eine Vor-

stellung von solchen nicht sichtbaren Transformationsprozessen gegeben, doch ist

sie so wenig anschaulich, dass das Alltagsbewusstsein davon unbeeinflusst bleibt.

Seien es die Prozesse der Zellteilung undNährstoffverwertung in Organismen oder

das Sterben eines Sterns und das Zusammenfallen zweier Schwarzer Löcher im

Weltall: Ein Großteil der stattfindenden Transformationen läuft für das natürli-

che Wahrnehmungsvermögen der Menschen verborgen ab. Deshalb waren diese

Veränderungen die meiste Zeit der Geistes- und Wissenschaftsgeschichte schlicht

unsichtbar oder einfach nur nebensächlich.24

Dass wir weder über die Aufmerksamkeit noch die entsprechende Gedächtnis-

leistung verfügen, alle feinsten Veränderungen in unserer Umgebung gleichzeitig

zu erfassen, liegt daran, dass ein solch hochdifferenziertes Wahrnehmungsvermö-

gen zum Leben und Überleben schlechterdings nicht notwendig ist.25 Immerhin

können wir sie auf theoretischer, wissenschaftlicher Ebene einholen. Die zunächst

fehlende natürlicheWahrnehmung hat sich der Mensch durch ihm solche Prozesse

vermittelnde Systeme angeeignet: So wurden Mikroskop und Teleskop erfunden,

24 Nietzsche zufolge ist dies im Zusammenhangmit der Entwicklung desmenschlichen Geistes

zu sehen: »Ebenso musste, damit der Begriff der Substanz entstehe, der unentbehrlich für

die Logik ist, ob ihm gleich im strengsten Sinne nichts Wirkliches entspricht, – lange Zeit das

Wechselnde an den Dingen nicht gesehen, nicht empfunden worden sein« (FW 111, KSA 3, S. 472;

Hervorhebung C.S.).

25 Das Gegenteil unserer Sinnenträgheit wäre übrigens ein Wahrnehmungsvermögen, das al-

le diese Veränderungen erfassen könnte: Es würde jedes einzelne neu entrollte Blatt eines

jedes Baumes, jeden höher gewachsenen Grashalm, den neu gefallenen Flecken Vogelkot,

jedes sich fortbewegende Tier, jedes abgefressene Blatt und jedes erbeutete, endende Le-

ben registrieren. Keine faktisch stattgefundene Transformation würde ihm entgehen. Vor

allem aber würde es wohl die Bewegungen und Beweggründe der Menschen genauestens

beobachten. Die Tatsache, dass wir uns ein solches alles erfassendes, alles wahrnehmendes

Bewusstsein vorstellen können, indem wir von unserer Unvollkommenheit abstrahieren, hat

wohl einen nicht unbedeutenden Beitrag zur Textgattung der Gottesbeweise geleistet, wie

etwa bei Augustinus und Schelling.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Masken denken – in Masken denken

Barometer und Seismographen entwickelt und neuerdings Messgeräte für Gra-

vitationswellen erprobt. Heute ist es selbst bei nur laienhafter Kenntnis der ent-

sprechenden naturwissenschaftlichen Forschungen möglich, einen umfassenden

Eindruck der überall stattfindenden Verwandlungsprozesse zu bekommen.26

Transformationen betreffen nun aber nicht lediglich die materielle, sichtbare

Welt, sondern auch die ›geistige‹ und mehr ›unsichtbare‹ Welt der Überzeugungen

und Ansichten, der Geschmacksurteile und des Wissensstands auf der Seite des

einzelnen Menschen. Ebenso beeinflusst sind die Bedeutungszuschreibungen, das

Verständnis von Symbolen und Worten und der inneren Zusammenhänge dessen,

was man episteme genannt hat, auf der Seite der Gemeinschaften. Konsequenter-

weise sind also auch unsere Gemütsregungen, ist die ganze Dimension unserer

geistigen Tätigkeiten und emotionalen Empfindungen Teil dieser in verschiedenen

Geschwindigkeiten sich transformierenden, veränderlichen Welt. In diesem Sinne

kann das, was wir unser Selbst nennen, ebenso aber können jene Fähigkeiten und

Phänomene, die mit den Worten Geist, Verstand, Vernunft, Bewusstsein oder See-

le verbunden sind, als komplexe Struktureffekte begriffen werden. Diese Struktur-

effekte würden aus dem hochdifferenzierten, dynamischen Zusammenspiel von

Wahrnehmungsvorgängen, Leiblichkeit, Hirntätigkeit, Spracherwerb, Teilnahme

an Praktiken und dergleichen mehr resultieren. Das Selbst als aus solchen Struk-

tureffekten vorläufig Erzeugtes zu verstehen, böte den Vorteil, zu dessen Verständ-

nis weder Ontologien noch Metaphysik bemühen zu müssen.

Allerdings sind nun Annahmen darüber zu treffen, weshalb und wodurch die

immerhin Jahrtausende lang wirksame Idee der Einheit einer Seele bzw. das Sein

eines Subjekts ihre Geltung beanspruchen und ihre Berechtigung behaupten konn-

te. Es scheint nämlich, dass sich der Mensch auf vielerlei Weise fortwährend die

eigene Einheit zu repräsentieren gewohnt ist. In diesem Sinne liegt seine Präfe-

renz deutlich darauf, sich als ein Dasein zu konzipieren, das zwar Entwicklungen

durchläuft, lernen kann und altert, dessen Wesentliches aber im Werden fortdau-

ert: für gewöhnlich wird dieses Unwandelbare ›Seele‹ genannt. Ebensowie das ›Ich‹

26 Wie die Teilchenphysik seit dem Ausgang des 19. Jahrhundert gezeigt hat, ist selbst das be-

rühmte ›Atom‹ nicht die unteilbare, gleichbleibende Einheit, für die es lange gehaltenwurde.

Vielmehr werden die Materie und Atome heute aus den verschiedensten Teilen bestehend

gedacht (Quarks, Leptonen, Bosonen, Mesonen, Positronen etc.). Außerdem scheinen Ato-

me aufgrund und infolge der vielfältigen Verbindungen, die sie eingehen, in ihrer Struktur

veränderlich zu sein. Es scheint sogar, als sei mit den Paradigmenwechseln des frühen 20.

Jahrhunderts eine naturwissenschaftliche Hinwendung zur Heraklitischen Werdewelt ein-

geleitet worden. Theoreme wie Heisenbergs Unschärferelation und die Maxwellschen Glei-

chungen sind alsWegbereiter der heute so populärenQuantentheorienmindestens genauso

einflussreich gewesen wie die Quantenphysik selbst. Sie alle weisen – etwamit der Erkennt-

nis des Welle-Teilchen-Charakters von Licht – in die beschriebene Richtung der Prozessuali-

tät. Vgl. hierzu Werner Heisenberg: Das Naturbild der heutigen Physik, Hamburg 1955.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 215

oder das ›autonome Subjekt‹ garantieren solche Konzepte demMenschen eine Be-

ständigkeit und Selbst-Gleichheit, die ihm beruhigende Stabilität gewähren. Die

Gründe dafür liegen auf der Hand: denn ebenso wenig wie für die meisten Trans-

formationsprozesse in der ihn umgebenden Natur, hat der Mensch ein Wahrneh-

mungsvermögen für die feinen Prozesse, die ihn selbst in jedem Augenblick par-

tiell verändern. Sei es durch die Vorgänge der Ernährung und des Stoffwechsels,

durch Einverleibung und Ausscheidung, sei es durch die des Wachsens und Al-

terns, seien es Erlebnisse und Erfahrungen, Lernen und Vergessen.Müssten solche

Transformationen ihn aber nicht stets neu verfremden? Und müsste er diese Ver-

fremdungen nicht eben darum als Entfremdung spüren? Ganz offenkundig laufen

die Veränderungen weitgehend im Verborgenen ab und treten nur manchmal und

dann scheinbar unvermittelt in unser Bewusstsein. Dann nehmen wir sie wahr,

aber nicht als Fremdes, sondern als etwas, das ohnehin schon zu uns gehört, das

wir geworden sind. Zunächst also werden sie gar nicht bemerkt und wenn sie uns

bewusstwerden, gelten sie als Veränderungen, die ›an uns‹ stattgefunden haben.

Die Sprache hält dafür Worte wie Entwicklung, Erwachsenwerden oder Reifungs-

prozess bereit. Doch diese Worte suggerieren in irrtümlicher Weise, man könnte

irgendwann einmal ›erwachsen geworden‹ oder ›entwickelt sein‹, d.h. eine fertige

Person mit einem endgültig feststehenden Charakter. Die vordergründige Wahr-

nehmung mag das bestätigen – etwa, weil Kinder erst einmal eine Vielzahl mo-

torischer, sprachlicher, kultureller Fähigkeiten erwerben und entwickeln müssen,

wobei sie prinzipiell schneller lernen als Erwachsene. Aufgrund von stattfindenden

Sedimentierungen, die etwa mit den Gewohnheiten eines geregelten, gleichförmi-

gen Arbeitsalltags einhergehen, schwindet das Gespür für die eigeneWandlungsfä-

higkeit. Faktisch aber laufen manche Veränderungsprozesse mit der Zeit lediglich

langsamer ab.

Die Mechanismen dessen, was wir unseren Geist oder unser Bewusstsein nen-

nen, scheinen indes die hauptsächliche Quelle der Zuschreibung eines gleichblei-

benden Selbst zu sein. Wenn die Annahme stimmt, dass das (Selbst-)Bewusstsein

sich im engen Zusammenhang mit dem Spracherwerb entwickelt, wenn also erst

die Sprache zu Bewusstsein überhaupt befähigt, wäre hier ein Indikator dafür

zu sehen, dass auch Sprache und Selbstbild fundamental verknüpft sein müssen.

Wenn zweitens Bewusstsein mit Hegel gelten kann als Fähigkeit, ›sich‹ von den

Objekten der Welt zu unterscheiden und ebenso, ›sich‹ von anderen Mitmenschen

zu unterscheiden,27 liegt der Gedanke nahe, dass zur Erlangung der Befähigung,

›sich‹ zu erkennen, erst einmal im Vordergrund gestanden haben muss, ›sich‹ als

ein beständig von anderemUnterschiedenes zu konstituieren: als etwas Dauerndes

und die Unterschiedenheiten Überdauerndes. Von dort ist es nur noch ein kleiner

27 Vgl. G.W.F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, Gesammelte Werke, Bd. 9, Hamburg 1980,

S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Masken denken – in Masken denken

Schritt zur Selbstkonstitution als die solche Unterscheidungen willentlich treffen-

de Instanz. Eine derartige Hypothese zur Grundlegung des Bewusstseins offenbart

den fortdauernden Konstruktionscharakter des Selbst. Anders gesagt, ist die Ent-

wicklung von Bewusstsein wesentlich daran gebunden, dass das Wahrnehmungs-

vermögen aus demWerdefluss heraustritt und Unterscheidungen als (sprachliche)

Setzungen vornimmt: hier – dort; mir zugehörig – nicht mir zugehörig; du – ich.

Um überhaupt Bewusstsein zu werden, mussten sich Wahrnehmungsprozesse an

einen Standpunkt binden, der die Zeit überdauert. Durch die Sprache aber wird

dieser Standpunkt dann mit dem Wort ›ich‹ repräsentiert. Hier entfalten einmal

mehr die Mechanismen der Sprache ihre Tücke und Kompromisslosigkeit, weil

Worte sich gleichbleiben, obwohl die Dinge, die sie bezeichnen sollen, sich ver-

ändern und wandeln. Die Einheit des Subjekts ist also eine fingierte Position, ver-

möge derer sich der Mensch selbst als Dasein festhält.

Wenn oben die reziproke Entwicklung von Sprache und Bewusstsein sowie ihre

grundsätzliche Verbundenheit mit der Subjekt-Problematik betont wurde, so ist es

nur folgerichtig, dass auch dem Gedächtnis eine solche subjektsichernde Funktion

zukommt. An der Schnittstelle zwischen unbewussten und bewussten Vorgängen

wirkend –weil nicht alles, woran ichmich einmal erinnern werde,mir zugleich im-

mer bewusst ist, wohl aber die unbewussten Inhalte des Gedächtnisses durchaus

ins Bewusstsein vordringen können – ist das Gedächtnis ein Garant dafür, immer-

fort die Glaubwürdigkeit des ›Ich‹ zu bestärken. Wenn ich mich an die Ereignisse

(nicht nur) des gestrigen Tages erinnern kann, scheint also mein ›Ich‹ die Zeit zu

überdauern. Hier entfalten auch die das Gedächtnis unterstützenden Kulturtech-

niken ihre Wirkung, allem voran die Herstellung von Werkzeugen und Kunst in

prähistorischer Zeit, später dann die verschiedenen Schrift- und Aufzeichnungs-

formen. Heute helfen mediale Selbstzeugnisse wie Fotos und Filme bei der wie-

derholten Selbst-Vergewisserung. Wem etwa Kinderfotos gezeigt werden mit dem

Hinweis, das sei ›man selbst‹ im Alter von vier Jahren, für den schreibt sich die

Kontinuität des eigenen Selbst ganz fraglos fort.

Nachdemnun die Entwicklung desmenschlichenGeistes durch dieses Stadium

identitätsstiftender Selbstbegründung gegangen ist, kann die Berechtigung dieser

Setzung auchwieder infrage gestellt werden. Entsprechendwürde dann zu belegen

sein, dass diese Anmaßung von Autarkie den Prinzipien von regulativen Fiktionen

entspricht und damit in den theoretischen Rahmen der Denkfigur der Maske ge-

stellt werden kann. Die Strukturen des Bewusstseins aber, die Errungenschaften

der Sprache und die Leistungsfähigkeit des Geistes bleiben bestehen. Ein durchaus

positiver Umstand, wie auch Nietzsche früh betont hat:

Sehr nachträglich – jetzt erst – dämmert es den Menschen auf, dass sie einen un-

geheuren Irrthum in ihrem Glauben an die Sprache propagirt haben. Glücklicher-

weise ist es zu spät, als dass es die Entwickelung der Vernunft, die auf jenem Glauben

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 217

beruht, wieder rückgängig machen könnte. – Auch die L o g i k beruht auf Voraus-

setzungen, denenNichts in der wirklichenWelt entspricht, z.B. auf der Vorausset-

zung der Gleichheit von Dingen, der Identität des selben Dinges in verschiedenen

Puncten der Zeit: aber jeneWissenschaft entstand durch den entgegengesetzten

Glauben (dass es dergleichen in der wirklichen Welt allerdings gebe).28

Zieht der Aphorismus zwar keine eindeutige Verbindung zum Problem des Selbst

(thematisiert werden Sprache, Logik und Mathematik), so wird doch das Konzept

von Identität, als der Einheit eines Dinges mit sich über die Zeit hinweg, in sei-

ner Gültigkeit angezweifelt.Wenn aber das Gegenteil derWirklichkeit entsprechen

soll, dann gibt es folglich nur noch Dinge, die zu verschiedenen Zeitpunkten nicht

mit sich identisch sind. Damit ist nun dem Transitorischen, den Transformatio-

nen und Verwandlungen der Dinge Geltung verschafft. Hier wie andernorts betont

Nietzsche gegenüber der Vorstellung gleichbleibender Identitäten und eines über

die Zeit unwandelbaren Seins, die beständig stattfindenden Transformationspro-

zesse, in die sich auch der Mensch unwiderruflich verwickelt sieht. Durch die vali-

de Selbstverhältnisse erst erschaffende und fixierende Sprache, scheint jedoch ei-

ne permanente Sabotage solcher Erkenntnisse geradezu vorprogrammiert. Wenn

es aber gelänge, ein anderes Reden vom Menschen ins Werk zu setzen, ihn auf

neue Begriffe zu bringen und neue Beschreibungsebenen zu schaffen, könnte sei-

ner pluralen, wandelbaren Verfasstheit durchaus entsprochen werden. Dass Nietz-

sche selbst schon Antworten darauf gegeben hat, wird das anschließende Kapitel

4.2 erörtern und aufzeigen, mit welchen Strategien dem Menschen neue Namen,

Identitäten, Seinsweisen und Bezeichnungsformen zueigen gemacht werden.

Es sollte deutlich geworden sein, dass das neue Modell des Menschen einen ra-

dikal situativen und konstellativen Maßstab anlegt. Jede Situation, in die wir uns

begeben, setzt uns veränderten Bedingungen aus.29 Und auch wir selbst gehen nie

›uns selbst gleich‹ in eine Situation. Nie kann daher auch unser Selbstgefühl und

Verhalten in der Begegnung mit dem einen Menschen gleich der Begegnung mit

28 MA I, 11, KSA 2, S. 31 (Hervorhebung C.S.).

29 Fleck scheint etwas Ähnliches im Sinn gehabt zu haben, wenn er 1929 schreibt: »Jedes den-

kende Individuumhat also alsMitglied irgendeiner Gesellschaft seine eigeneWirklichkeit, in

der und nach der es lebt. Jeder Mensch besitzt sogar viele, zum Teil einander widersprechen-

de Wirklichkeiten: die Wirklichkeit des alltäglichen Lebens, eine berufliche, eine religiöse,

eine politische und eine kleine wissenschaftliche Wirklichkeit. […] Jedem Erkennen, jedem

Erkenntnissysteme, jedem sozialen Beziehungseingehen entspricht eine eigene Wirklich-

keit.« (Ludwik Fleck: »Zur Krise der ›Wirklichkeit‹« (1929). In: Ders.: Denkstile und Tatsachen.

Hg. v. SylwiaWerner; Claus Zittel, Berlin 2011, S. 52-69, hier S. 53 f). Diewissenssoziologischen

Perspektiven von Flecks Programmder Denkstile bzw. wissenschaftlicher Denkkollektive hat

Zittel aufgearbeitet in Claus Zittel: Konstruktionsprobleme des Sozialkonstruktivismus. In:

Ders. (Hg.): Wissen und soziale Konstruktion, Berlin 2002, S. 87-108.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Masken denken – in Masken denken

einem anderen Menschen sein: Ihre Präsenz beeinflusst uns in irgend einer Wei-

se, wie auch wir auf sie einwirken – meistens unwillentlich und unwissentlich. Im

Gespräch mit verschiedenen Menschen fühlen, denken, reden, handeln wir auch

verschieden. Was nicht zuvorderst bedeuten soll, dass wir uns verschiedene ›Mas-

ken aufsetzen‹, um den anderen über vermeintlich wahrere Absichten zu täuschen

(auch das mag es geben). Aber diese an der Oberfläche für Momente geronnenen

Identitäten, die Bedeutungsebenen und Projektionsflächen sind, können insofern

als Masken bezeichnet werden, als darin ihr abtauschbarer, veränderlicher Cha-

rakter zum Ausdruck kommt. Solche Masken sind deshalb notwendige, sich mit

und ohne eigenes Zutun herstellende Oberflächen, weil wir uns darin einander zu

erkennen geben. Dieser Mechanismus des ›zu erkennen Gebens‹ ist für den Men-

schen in einerWeise zur Gewohnheit geworden, die nunmehr unerschütterlich ihn

diese Oberflächen erwarten, erkennen, einfordern und im Zweifelsfall erst hinzu-

fügen lässt.

Infolgedessen scheint es die Möglichkeit einer ›leeren‹ Oberfläche gar nicht zu

geben.30 Denn Wahrnehmung ist immer das Wahrnehmen bzw. Konstruieren ei-

30 Für bestimmte politische Situationen oder gesellschaftliche Aufgaben gibt es aus verschie-

denen Kulturen Beispiele für den Einsatz vonMaskierungsformen, mithilfe derer eben diese

Ebene einer bestimmten, individuellen Oberfläche, der Identität als Einzelperson, bewusst

eine andere, funktionale, amtstragende Oberfläche gegeben wurde. Man denke etwa an die

Gesellschaftsmaske im Venedig des 17. und 18. Jahrhunderts. Diese wurden jederzeit v.a. an-

lässlich politischer, manchmal auch privater Zusammenkünfte getragen, garantierten einer-

seitsNeutralität undAnonymität und veranschaulichten andererseits ganz konkret die ohne-

hin an das Verhalten gestellten Erwartungen und Normen (vgl. Ignatio Toscani: Die venezia-

nische Gesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung ihrer Ausformung, ihrer Entstehungs-

gründe und ihrer Funktion (Univ. Diss), Saarbrücken 1970 undGerda Baumbach:Maschera, ve

saludo! Maske, seid gegrüßt! Anmerkungen zu Maske, Theater-Maske und Masken-Theater

in der europäischenNeuzeit. In: Alfred Schäfer; MichaelWimmer (Hg.): Masken undMaskie-

rungen, Opladen 2000, S. 137-159). Als anerkannte Institutionen sind solche ausdrücklichen

Masken in vielfältiger Form wirksam gewesen. Aus ethnologischer Perspektive beschreibt

Kob, wie noch im 20. Jahrhundert in zwei afrikanischen Stämmen Liberias, den Dan und

den Kran, soziale Funktionen von bestimmten materiellen Masken übernommen werden.

Solche »Amtsträgermasken« (Kob), wie etwa die Richtermaske, nehmen friedensstiftende,

streitschlichtende und juridische Aufgaben wahr oder überwachen die Einhaltung von Re-

geln. Masken können hier selbst Organe einer Art politischer Gewaltenteilung sein, wobei

durch sie eine Trennung der personalen Identität des Maskenträgers von seinem Amt ge-

währt und dieses darüber hinaus mit besonderer Macht ausgestattet wird (vgl. dazu die ein-

schlägige Studie von Janpeter Kob: Die doppelte Wurzel des Maskenparadigmas in der So-

ziologie. In: Heinz-Dietrich Ortlieb; BrunoMolitor;Werner Krone (Hg.): Hamburger Jahrbuch

für Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik. Festausgabe für Carl Jantke zum 70. Geburtstag,

Tübingen 1979, S. 79-88). Zuletzt sei auf die in Europa zu verschiedenen Zeiten (in Großbri-

tannien bis heute) übliche ›Verkleidung‹ von Richtern mit Robe und weißlockiger Perücke

hingewiesen. Abgeschwächte Formen solcher Amtskleidung können in den diversen Arten

von Uniformen gesehen werden (Polizei, Militär, Flugbegleiter u.a.), wobei allerdings die

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 219

nes Bestimmten: eines Körpers, eines Alters, eines Berufs, eines Geschlechts, einer

Kleidung, eines sozialen Status. Immer zeigt dieMaske also etwas Bestimmtes und

Greifbares. Und immer zeigt uns unsere Maske als ein solches Bestimmtes. Es sind

variable und fragile, teils von uns selbst beeinflusste, teils vom Gegenüber vervoll-

ständigte und ›hinzugedichtete‹ Maskenschichten. Vor allem Fremdzuschreibun-

gen und -erwartungen können in einer Art Rückkoppelungseffekt auf das eigene

Verhalten und Ichgefühl wieder zurückwirken.

In diesem Sinne wäre jeder Mensch alsMasken-Ensemble zu beschreiben. Dieses

bestünde je nach eigenen Erfahrungen, erlernten Fähigkeiten, Beruf und Gewohn-

heiten, sowie der leiblichen Konstitution aus einer hochindividuellen Ansammlung

verschiedener Masken. Einzelne Oberflächen (›Masken‹) werden situativ abgeru-

fen, weshalb sich auf diese Weise das ›Selbst‹ immer wieder neu konstituiert und

sich in feinsten Nuancen abhängig von den Konstellationen der jeweiligen Situa-

tion verändert. DasMasken-Ensemble organisiert sich also, wie oben für Nietzsches

Wortexperiment von den ›Sphären‹ herausgearbeitet, über die Dynamik innerer

und äußerer Impulse. Eine solche Konzeption ermöglicht es, ohne die Annahme

eines ›Maskenträgers‹ als Residuum substanzontologischer Positionen auszukom-

men. In diesem Sinne entspricht dem Menschen als einer konstitutiven Vielheit

seine Beschreibung als Irreduzibilität des Masken-Ensembles. Mithin bedeutet sie

auch eine Absage an das Modell der ›Einheit‹, weil sich diese Masken-Pluralität dy-

namisch organisiert, ohne ein ewiges und unsterbliches Zentrum metaphysischer

bzw. religiöser Provenienz, aber selbst auch ohne der Ort einer logischen Identi-

tät zu sein, ohne autonomen Subjektkern, ohne Eigentlichkeit hinter den Masken.

All diejenigen Denkbewegungen, die die Vielheit auf eine Einheit, auf das Subjekt

oder dessen Bewusstsein zurückführen wollen, sind von Nietzsche auf die Ebe-

ne der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen verwiesen: Sie sind logisch und

grammatisch notwendig, ja sogar lebensnotwendig für den Menschen, aber da-

durch eben nicht zwangsläufig auch wahr.

Wenn für den Philosophen »die ›wahre Welt‹ endlich zur Fabel« wird, bleiben

ihm jedoch immerhin die »Stufen der Scheinbarkeit«.31 Das bedeutet, statt absolu-

ter und einander ausschließender Werte-Oppositionen, würde nun mit fein abge-

stuften Kategorien des ›mehr oder weniger wahr‹ und ›mehr oder weniger falsch‹

operiert werden. Es ist Nietzsches Verdienst, dass er, wo mancher ein nur dazwi-

schenschieben würde, gerade diesen wertenden Schritt nicht vollzieht. Mit Bedau-

ern zu sagen, uns bliebe dann nur noch die scheinbare Welt übrig, hieße, dieses

Urteil von der Position der Wahrheit aus zu sprechen, die darüber klagt, um ihr

Vorrecht gebracht worden zu sein. Hier wird eben nicht geseufzt: ›Der Mensch ist

ausdrückliche Künstlichkeit der Masken gegen die Betonung der funktionalen Aspekte von

uniformierter Kleidung eingetauscht wurde.

31 Zitate in Reihenfolge: GD, Fabel, KSA 6, S. 80f. und JGB 34, KSA 5, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Masken denken – in Masken denken

nur ein Schauspieler!‹ und die vanitas, deren kulturgeschichtliches Emblemdie vom

Gesicht genommene Maske ist, verliert ihr Recht. Der Mensch ist dann tatsächlich

Schauspieler, er ist ›nur ein Maskenspiel‹, aber er ist es im Sinne von ›bloß‹, ›al-

lein‹, ›ganz und gar‹. In einem solchen fortwährenden Masken-Abtauschen bewegt

sich dieses Modell entschieden jenseits der Maskenmetapher der Täuschung und

ist folglich kein Ausdruck für eine äußerste Verlogenheit des Menschen. Deshalb

werden hinter bzw. nach einer Maske immer wieder andere Masken hervortreten.

Im Spiel und Widerspiel seinesMasken-Ensembles, im Wechsel und Abtauschen

von dessen Komponenten und ›Masken‹ liegen einerseits für den Menschen unver-

fügbare Momente, die sich seinem Einfluss entziehen und den Kontrollversuchen

immer wieder entgleiten – es ist dies die Dynamik der maskenschaffenden Wirk-

samkeit von Umgebung, Gegenüber, Mitmenschen und bisweilen auch des Wet-

ters oder der Zahnschmerzen. Doch andererseits kommt dem Menschen als Viel-

falt eben auch das Potential aktiver, gestaltender, bewusster Spielmöglichkeiten

zu – dann präsentiert er sich Anderen, bestätigt oder unterläuft gesellschaftliche

Regeln, dann spielt er mit seinem Masken-Ensemble, scherzt und spottet. Als sich-

bewusste Wesen können Menschen also durchaus in bewusster Weise solche ›Mas-

ken‹ vornehmen,mit deren Hilfe sie sich im gesellschaftlichenMiteinander verhal-

ten. Dass hier allerdings auch der Raum für all jene Un- und Halbwahrheiten, für

Täuschungen und Betrügereien liegt, die manche so gern aus den Dimensionen

menschlichen Handelns verbannen würden, ist offensichtlich. Schließlich gehört

zum Lügen der ›schöne Schein‹ und selbstverständlich können Menschen ihre ei-

gene Meinung verbergen, während sie einer anderen zustimmen, sie können sich

gegenseitig täuschen und dabei nicht einmal notwendigerweise böse Absichten he-

gen, sondern bloß den Etiketten der Höflichkeit folgen oder schlicht anderen die

aktuelle Befindlichkeit vorenthalten. Nietzsche hat diese verbergenden, (vor-)täu-

schenden Aspekte in zahlreichen Aphorismen thematisiert und dabei mitunter auf

den Begriff der Maske, der Maskierung oder Schauspielerei gebracht, ohne jedoch

den spielerischen Umgang mit einer Vielheit von Masken oder den entwicklungs-

psychologisch bedeutsamen Effekt von Selbst-Verwandlungen zu übersehen (vgl.

Kapitel 2.1).

Diesem Aspekt eines ziel- und zwecklos spielenden, aus Lust und Vergnügen

am Spiel sich ergehenden Menschen kommt Johan Huizingas Modell des homo lu-

dens sehr nahe.Dass gerade auchNietzsche demLachen, Spielen und Spotten einen

hohen Stellenwert in seiner Philosophie zugesprochen hat, ist bekannt.32 Weniger

32 Vgl. u.a. die Studien von Herman Siemens; Katia Hay: Ridendo dicere severum. On probity,

laughter and self-critique in Nietzsche’s figure of the free spirit. In: Rebecca Bamford (Hg.):

Nietzsche’s free spirit philosophy, London/New York 2015, S. 111-135 und Sigridur Thorgeirs-

dottir: Baubo. Laughter, eroticism and science to come. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012,

S. 65-73. Vgl. auch MA II, VM 270, S. 493: »Wir meinen, das Märchen und das Spiel gehöre zur

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 221

Beachtung fand bisher die Tatsache, dass dabei auch eine Verbindungslinie zwi-

schen Subjekt-Philosophie, der neuen Leichtigkeit der Erkenntnis und den Bedin-

gungen des Spielens gezogen wird:

S t e r b l i c h e S e e l e n ! – In Betreff der Erkenntniss ist vielleicht die nütz-

lichste Errungenschaft: dass der Glaube an die unsterbliche Seele aufgegeben ist.

[…] Denn damals hieng das Heil der armen »ewigen Seele« von ihren Erkenntnis-

sen während des kurzen Lebens ab […] die »Erkenntniss« hatte eine entsetzliche

Wichtigkeit!Wir haben den gutenMuth zum Irren, Versuchen, Vorläufig-nehmen

wieder erobert – es ist Alles nicht so wichtig! – und gerade desshalb können Indi-

viduen und Geschlechter jetzt Aufgaben von einer Grossartigkeit in’s Auge fassen,

welche früheren Zeiten alsWahnsinn und Spielmit Himmel undHölle erschienen

sein würden. Wir dürfen mit uns selber experimentiren!33

Dieser emphatische Entwurf vom Schicksal des Erkennenden, der zum Abenteu-

rer und mit sich selbst Experimentierenden wird, bedient sich nicht zufällig der

Rede vom Spielen, ist das Spiel doch dem großen Ernst der Verteidigung einer

Wahrheit ebenso entgegengesetzt wie der Feierlichkeit und Unbedingtheit jeder

jenseitigen Perspektive. Als »Spiel mit Himmel und Hölle« entspricht das Erken-

nen nun einem subversiven, unbeschwerten Umgang mit dem, was bislang das

Höchste, Göttlichste und dessen Kehrseite zugleich das Verwerflichste, Schrecken-

erregenste in der Konsequenz ewiger Verdammnis war. Gerade der ›Verlust‹ der

Seele aber ist es, der diese neue Leichtigkeit und diesen spielerischen Leicht-Sinn

erst möglich macht, hat man doch für sein Seelenheil über den Tod hinaus nicht

mehr vorzusorgen. Welche Überzeugungen oder Zweifel, welche Lebensentwürfe

und Erkenntnisse man fürderhin an sich erprobt und deren Folgen man ohnehin

im diesseitigen Leben am eigenen Leib spürt, ist zumindest mit Blick auf die Zeit

nach dem Ableben irrelevant geworden und wird von Nietzsche mit dem übermü-

tigen Ausruf »es ist Alles nicht so wichtig!« kommentiert. Weder das Versprechen

ewiger Glückseligkeit noch andernfalls die Drohung unendlichen Leidens beein-

flussen nun das Erkenntnisstreben. Und ausgerechnet das Drama der unwiderruf-

lichen Sterblichkeit des Menschen wird hier zum Argument für ein unbefangenes

Kindheit: wir Kurzsichtigen! Als ob wir in irgend einem Lebensalter ohne Märchen und Spiel

leben möchten!«.

33 M 501, KSA 3, S. 294. Vgl. etwa auch die Haltung zur Erkenntnis, wobei gelte: »der rechte Phi-

losoph […] fühlt die Last und Pflicht zu hundert Versuchen und Versuchungen des Lebens:

– er risquirt sich beständig, er spielt d a s schlimme Spiel…« (JGB 205, KSA 5, S. 133). Be-

merkenswert ist die Verknüpfung von moralischen Fragen mit der Forderung: »Wir sollen

auch ü b e r der Moral […] schweben und spielen! Wie könnten wir dazu der Kunst, wie des

Narren entbehren?« (FW 107, KSA 3, S. 465). Nicht zuletzt ist im Ecce homo ein Selbstzeugnis

vermerkt: »Ich kenne keine andre Art, mit grossen Aufgaben zu verkehren als das S p i e l«

(EH, klug 10, KSA 6, S. 297).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Masken denken – in Masken denken

Spielen mit dem Erkennen und zur Motivation, aus sich selbst ein Experimentier-

feld zu machen.

Kehren wir nun noch einmal zum Ausgangspunkt und Kernthema dieses Ka-

pitels zurück. Es ist gezeigt worden, dass Nietzsches Konzeption des Menschen

eng mit der Vorstellung permanent stattfindender Transformationsprozesse ver-

bunden ist. Das daran anschließende Hauptproblem bestand also nicht vorrangig

darin festzustellen,was der Mensch immoralischen, sozialen, politischen oder an-

thropologischen Sinne ist, sondern zunächst einmal herauszufinden, weshalb er

überhaupt davon überzeugt sein kann, dass er ist. Denn mit dem Zurückweisen

substanzontologischer Positionen war gleichermaßen der Vorstellung einer un-

sterblichen Seele in religiöser Hinsicht, wie in erkenntnistheoretischer Hinsicht

dem autonomen Subjekt eine Absage erteilt worden, dessen Selbstgewissheit sich

nicht mehr im Momentum des ego cogito auffängt.34 Aus der Verschränkung von

Nietzsches Kritik an Grammatik und Sprache mit der Ermächtigung von Mecha-

nismen des Unbewussten, Triebhaften ist ein Konzept des Menschen als situativ

sich organisierende Vielheit entstanden, das die Dimensionen des Transitorischen,

der Transformationen und Verwandlungen einschließt.

Außerdemwar in Vorbereitung hierauf dieDenkfigur der Maske im Kapitel 3 als

eine Analysekategorie entwickelt worden, die das Geltenlassen wichtiger Fiktions-

und Illusionsebenen in eine Formel drängt. Durch sie werden Momente verdeut-

licht, in denen die Bewegungsdynamik permanenter Veränderungen abgestoppt

und an ihr Oberflächen (›Masken‹) verfestigt werden können. Mit der Denkfigur

werden diese Ebenen aber zugleich als momenthafte und damit illusorische Fixie-

rungen dargelegt: Denn indem die Maske das Festgewordene auf ihrer Oberflä-

che zeigt und dabei immer schon das Zeigen zeigt, kommuniziert sie die gezeig-

te Oberfläche als ein Künstliches, Vorläufiges und vorläufig Festgelegtes. Erst auf

Grundlage solcher Verfestigungen ist es uns möglich geworden, zu erkennen, zu

denken, zu unterscheiden, Bewusstsein und Gedächtnis zu entwickeln und nicht

zuletzt konkrete Personen zu sein.

Personalität nicht eindeutig festzulegen, sondern sie in ihrer Vielfältigkeit va-

riabel und vertauschbar zu belassen, ist wiederum seit jeher eine Eigenschaft der

materiellen Masken als kulturhistorischer Artefakte. Über die Theatermaske hin-

aus ist mit Maske auch die Vorstellung einer Artifizialität verbunden, deren Cha-

rakter gerade auf dem deutlichen Markieren ihrer Künstlichkeit und dem Ausstel-

34 Tatsächlich scheint nun allein das Erbgut des Menschen seine transformatorische, ein Men-

schenleben lang bestehende Integrität zu garantieren. Indem die DNA über unzählige

Reproduktions- und Regenerationsvorgänge einzelner Zellen das Funktionieren der Orga-

ne und damit das Leben des Organismus aufrechterhält, ist sie die Grundlage für das So-Sein

des Menschen als Lebewesen. Gleichzeitig enthielte die DNA die ›Informationen‹ aufgrund

derer ein konkretes menschliches Wesen mit diesen und jenen spezifischen Eigenschaften

entstünde.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 223

len ihrer Gemachtheit beruht. Die Maske steht insofern gleichermaßen für das

Bewusstsein um die Vorläufigkeit jeder Positionierung, wie um die Vorläufigkeit

jeder Festlegung des ›Ichs‹ – da dieses Ich immer nur eine Momentaufnahme des

jeweils dominierenden, sich ins Zentrum des Subjekts verlagernden Aspektes ist.

Im Wissen um die so verstandenen Masken kann dann auch wieder ›Ich‹ gesagt

werden: Insofern die sprachliche Verfasstheit einer Äußerung in ihrer Eigenschaft,

zu fiktionalisieren und Vielheit zu reduzieren, reflektiert wird. Dementsprechend

scheint mit der Maskensemantik ein geeigneter Beschreibungsraum für die Brü-

chigkeit und Wandelbarkeit des Personalitätskonzepts eröffnet. In diesem Sinne

wurde derMensch als ein Ensemble verschiedensterMasken entwickelt. Darin sind

gleichermaßen Fähigkeiten, Erziehung und Erlerntes versammelt sowie Erlebnis-

se, Gewohnheiten, psychische Faktoren (z.B. Traumata), außerdem sozio-mate-

rielle Arrangements und die zahlreichen gesellschaftlichen Anforderungen an die

Formen des Umgangsmiteinander. Ein solchesMasken-Ensemble organisiert sich si-

tuativ, konstellativ und relational und ereignet sich in potentiell unabschließbaren

Bewegungen. Die Zusammenstellung der jeweils verschiedenen Elemente dieses

Ensembles ist gleichzeitig Garant für die Einzigartigkeit eines jeden Menschen.

Einweitererwichtiger Aspekt, der auf der Grundlage vonNietzschesModell der

Subjekts-Vielheit fokussiert wurde, ist die dem Menschen zugesprochene Tendenz

derWeltaneignung, der Selbsterweiterung und Selbstermächtigung durch Assimi-

lierung von Anderem an das eigene Selbstbild. Um noch einmal Nietzsches Wor-

te zu bemühen, kennt die »Aneignungslust des Ichgefühls« deshalb »keine Grän-

zen«,35 weil dem Allgemeingültigkeit beanspruchenden Konzept eines abgeschlos-

senen ›Ich‹ die neue Hypothese des ins Persönliche gewendeten und als Vielheit

konzipierten ›Ichgefühls‹ entgegengehalten wird. Letzteres findet in der Lust zur

Aneignung fiktiver Positionen tatsächlich keine Schranken mehr.

Im Folgenden wird Nietzsches Schreiben unter den neuen Voraussetzungen

nochmals eigens in den Fokus gerückt. Gerade die Problematik des Subjekts

scheint experimentelle Formen hervorzubringen, die der Einsicht in dessen in sich

aufgefächerte Vielheit und in den Fiktionscharakter der Worte zu entsprechen

versuchen: Ist das ›Ich‹ als Einheit eine Illusion, dann dürfte es nicht wieder auf

einen Namen reduziert werden, sondern müsste im Gegenteil vielgestaltig und

vielnamig zu erfassen sein.

4.2. Von neuen Namen und den Landschaften des Geistes

Im Jahr 1880 erscheint das Buch Die natürlichen Existenzbedingungen der Thiere des

Naturforschers und Zoologen Karl Semper in zwei Bänden. Es verhandelt verschie-

35 M 285, KSA 3, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Masken denken – in Masken denken

dene Faktoren –wie Lebensraum, Licht, Wasserbewegung, Fressfeinde – hinsicht-

lich ihrer Auswirkungen auf ausgewählte Tierarten und deren Anpassungsmecha-

nismen. Die Darwin’sche Theorie von Anpassung und Vererbung ist dabei die Folie

für zahlreiche Beweisführungen zu möglichen Genealogien und Stammbäumen.

Dass Nietzsche diese Bücher besessen und gelesen hat, ist in seiner persönlichen

Bibliothek verbürgt.36 Sempers Schrift bildet offenkundig die Grundlage für vie-

le bio-physiologische Überlegungen Nietzsches, etwa diejenigen zum Einfluss des

Sonnenlichts und der Tageszeit auf den Menschen (MA II, WS, 8; JGB 262); zur

Wichtigkeit von Lebensort und Nahrung (v.a. in EH, klug); oder zum Einfluss kli-

matischer Bedingungen auf die Ausprägung verschiedene Kulturtypen (MA II WS

188; JGB 268). Aber das Buch Sempers könnte ebenso als Ideengeber für die in

Nietzsches Texten zahlreichen bio-physiologischen Übertragungen gedient haben:

Man denke nur an dieThematik des sich-Häutens, die der Schlange abgeborgt und

mit Verwandlung verbunden ist (FW, Vorspiel 8; MA II, Vorrede 2), an die Parallel-

führung der seelischen Entwicklung mit demWachsen und Gedeihen von Bäumen

und nicht zuletzt an diemimicry (z.B.M I 26; FW 361), die denmoralischenThemen-

komplex von Täuschung und Verstellung ins Tierhafte einbettet. Die Pointe ist also,

dassNietzsche in einemAkt derÜbertragung ausnahmslos die bio-physiologischen

Exempel aus der zoologischen Forschung auf den Menschen anwendet. Statt na-

turwissenschaftliche Argumente aufzunehmen oder sie zu diskutieren, assimiliert

Nietzsche die Redeweisen und das Vokabular der Zoologie, um seine Sprache zu

bereichern und den Menschen zu beschreiben.

Ein in vielerlei Hinsicht aufschlussreicher Aphorismus aus derMorgenröthe ver-

mag die Bedeutung dieser Beobachtung zu veranschaulichen. Unter der beredten

Überschrift »E r l e b e n u n d E r d i c h t e n .« ist das Leitthema von M 119 der

mehrfach wiederkehrende Topos misslingender Selbsterkenntnis: »Wie weit Einer

seine Selbstkenntnis auch treiben mag, Nichts kann doch unvollständiger sein, als

das Bild der gesammten T r i e b e, die seinWesen constituiren«.37Weder könne er

36 Guiliano Campioni u.a. (Hg.): Nietzsches persönliche Bibliothek, Berlin/New York 2003,

S. 547.

37 M 119, KSA 3, S. 111. DieMorgenröthe bietet mehrere Stellen, in denen die Rezeption von Sem-

pers Buch anklingt.Wenn etwa inM 26, überschrieben »D i e T h i e r e u n d d i e M o -

r a l . « , sowohl von der »sogenannten chromatischen Function« die Rede ist, wie von »mi-

micry« – zwei Konzepte, die Semper ausführlich erläutert. Zusätzlich zeigt das zoologische

Werk zahlreiche natürliche Einflussfaktoren anhand eines Entwicklungsstadiums mancher

Tierarten auf: Dem Polypen. Sogar dasWort »Polypenarme« wird dort explizit verwandt und

ist in Verbindung mit der Ernährung der Tiere gebracht. Vgl. die entsprechende Stelle bei

Semper: »Alle Polypen sind räuberische Thiere, sie nähren sich von Fischen, Krebsen, Wür-

mern u.s.w. Die auffallenden, sie schmückenden Farben scheinen somit vielmehr ein Nacht-

heil für sie zu sein, denn da sie sich selbst nicht bewegen können, sind sie darauf angewiesen,

die ihnen zu nahe kommenden Thiere mit ihren Armen und den auf diesen angebrachten

Waffen zu erhaschen und ihre Färbung ist somit sehr wohl geeignet, die im Meere herum-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 225

sie alle beim Namen nennen, noch wisse er etwas über »ihre Zahl und Stärke, ihre

Ebbe und Fluth« oder kenne »die Gesetze ihrer E r n ä h r u n g«.38 Denn: »Jeder

Moment unseres Lebens lässt einige Polypenarme unseres Wesens wachsen und

einige andere verdorren, je nach der Nahrung, die der Moment in sich oder nicht

in sich trägt«. Mag das Reden über »Polypenarme« und später über den »ganze[n]

ausgewachsene[n] Polyp« zunächst irritieren, so liegt doch gerade in dieser un-

gewöhnlichen, versuchsweisen Benennung ein wichtiges Element von Nietzsches

Schreiben begründet. Es wird folgendermaßen eingeführt:

Deutlicher gesprochen: gesetzt, ein Trieb befindet sich in dem Puncte, wo er Be-

friedigung begehrt – oder Übung seiner Kraft, oder Entladung derselben oder Sät-

tigung einer Leere – es ist Alles Bilderrede –: so sieht er jedes Vorkommniss des

Tages darauf an, wie er es zu seinem Zwecke brauchen kann; […].39

Sowohl die Unmöglichkeit letztgültiger Selbstkenntnis als auch das Fehlen geeig-

neter Namen für die meisten Triebe und schließlich das Aneinanderreihen sprach-

licher Bilder (Befriedigung, Übung, Entladung, Sättigung) stehen miteinander in

einem engen Verhältnis: genau dort, wo es an Namen mangelt, wo der Raum des

Unbekannten und Unerkannten sich ausbreitet, greift Nietzsche zur »Bilderrede«.

Dieses besondere Reden könnte als das große ›Trotzdem‹ der Philosophie Nietz-

sches bezeichnet werden,40 ist es doch produktives Resultat und letzte Konsequenz

seiner Sprachkritik. Es geht hierbei nicht darum,Metaphern oder der Poesie einen

ursprünglicheren,wahreren Zugang zurWelt zu bescheinigen.41 ImGegenteil wür-

den solche erweiterten Beschreibungsebenen dazu gebraucht, sich mittels Sprache

schwimmenden Thiere schon aus der Entfernung vor der gefährlichen Umarmung durch die

Polypenarme zu warnen.« (Karl Semper: Die natürlichen Existenzbedingungen der Thiere.

Leipzig 1880, S. 230-231). Ein besonders schöner Holzschnitt zeigt die verästelte Form einer

Polypenart. (ebd. S. 183).

38 M 119, KSA 3, S. 111.

39 M 119, KSA 3, S. 111f.

40 Ganz im Sinne eines Satzes aus dem Ecce homo, nach dem »alles Entscheidende ›trotzdem‹

entsteht« (EH Zarathustra 1, KSA 6, S. 337). Dort allerdings in Zusammenhang mit den un-

günstigen Entstehungsbedingungen des ersten Teils des Zarathustra.

41 Vgl. zum Verhältnis von Sprache und Metapher, sowie zum Aspekt von Metaphern- und

Sprachbildung als Weltbeherrschung Claus Zittel: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel

der Metapher. Nietzsches relationale Semantik. In: Nietzscheforschung, Bd. 7, 2000, S. 273-

285. Müller-Richter hebt in seinem kurzen Essay über Nietzsches erkenntniskritische Vitalisie-

rung der Metapher und mit Blick auf dessen Revision der noch in Ueber Wahrheit und Lüge

im aussermoralischen Sinne vorherrschenden »metaphysischen Existenzbehauptung einer an-

sichseiendenWirklichkeit« hervor: »Mit der Preisgabe des Anspruchs auf adäquationistische

Erkenntnis, dessen Simulacrum die Metapher der Metapher ist, verschiebt sich der Akzent

von der fertigen Metapher auf die Metaphernbildung, vomWahrgenommenen zum ›ästhe-

tischen Verhalten‹ […], von der prágmata auf die Praxis und von der Poesie zur poíesis.« (Klaus

Müller-Richter: Nietzsches erkenntniskritische Vitalisierung der Metapher. In: Klaus Müller-

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Masken denken – in Masken denken

der Welt zu bemächtigen und gleichzeitig die Fiktionalität dieses Ermächtigungs-

vorganges zu betonen. Zwei Momente wirken dabei zusammen: Erstens wird mit

der Akkumulation von simultanen Namen und Metaphern, denen ein erweiterter

Umfang der Beschreibungsebene entspricht, die Setzung eines Namens, einer Lö-

sung, eines Dogmas vermieden. Zweitens bringen die ›Bilderreden‹ ihren eigenen

Sinnhorizont mit, der im Moment der Vergleichung auf das Thema übertragen

wird, wobei die Passung nie restlos gelingt. Der Effekt ist – in gewissem Rahmen

– ein Zugewinn an Anschaulichkeit, weil mit dem ›Bild‹ dessen Bedeutung auf die

›Rede‹ von einem anderen Gegenstand übergeblendet wird.42

Dieser Aspekt soll im Folgenden anhand von Beispielen konkretisiert werden,

die mehrheitlich die vielgestaltige ›innere Welt‹ des Menschen zumThema haben.

Korrespondieren doch dem epistemologischen Modell vervielfältigter Perspekti-

ven und Positionen aufseiten der Erkenntnistheorie einerseits und der pluralis-

tischen Subjekt-Konzeption als Vielheit aufseiten der Subjekt-Philosophie ande-

rerseits überraschende Entwürfe von der psychischen Verfasstheit des Menschen.

Aufgrund ihrer Ungewöhnlichkeit sind sie zunächst dazu geeignet, Irritationen

hervorzurufen oder andernfalls, schlicht übersehen zu werden. Im selben Maße

nämlich, in dem der Erkennende als Polyperspektivität und das Subjekt als Viel-

heit in einer herausfordernden Weite und Umfänglichkeit entworfen werden, ver-

größert sich auch der Spielraum ihrer ›inneren Welt‹. Diese wird von Nietzsche in

einem erheblichenMaße ausgedehnt, sodass sie nunmehrUmfang und Formen der

›äußeren Welt‹ annehmen kann. Es ist dies gewissermaßen die gegenläufige Rich-

tung einer Bewegung, die nun als eine doppelte und wechselseitige sichtbar wird:

Im vorigen Kapitel 4.1 ist beschrieben worden, wie im Anschluss an den Aphoris-

mus M 285 das zum »Ichgefühl« gewordene Subjekt in seiner schier unbegrenzten

»Aneignungslust« konsequent das eigene Selbstkonzept in die ›äußereWelt‹ hinein

verlängert.43 Ein solches Konzept macht folglich nicht an den Grenzen des indivi-

Richter; Arturo Larcati (Hg.): Der Streit um die Metapher. Poetologische Texte von Nietzsche

bis Handke, Darmstadt 1998, S. 40-42, hier S. 42).

42 Damit scheinen die Schriften Nietzsches eine Problematik vorweg zu nehmen, an der sich

ein knappes Jahrhundert später der Philosoph Hans Blumenberg in seinen Paradigmen zu

einer Metaphorologie (1960) abarbeiten sollte. Darin wird die Legitimität von Metaphern als

»Grundbestände« philosophischer Sprache untersucht und ihnen ein irreduzibles »Mehr an

Aussageleistung« bescheinigt (Hans Blumenberg: Paradigmen einerMetaphorologie. Frank-

furt a.M. 2013, S. 13). Für Blumenberg sindMetaphern »›Übertragungen‹, die sich nicht ins Ei-

gentliche, in die Logizität zurückholen lassen« – die zwar sehr wohl einander vertreten kön-

nen, gleichwohl nicht »in Begrifflichkeit« aufzulösen sind (ebd. S. 16). Dennoch ist der beein-

druckende Entwurf derMetaphorologie nicht einfach aufNietzsches Sprache anwendbar, liegt

doch der Verdacht nahe, Blumenberg habe insgeheim die Metaphern für das ursprüngliche-

re Sprachphänomen gehalten und sie folglich gegenüber den Begriffen in Stellung gebracht,

was in der Rede von der »absoluten Metapher« anklingt.

43 M 285, KSA 3, S. 217.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 227

duellen Körpers halt, ebenso wenig beschwört es eine wie auch immer geartete

autonome ›Innerlichkeit‹.

Die Ausdehnung der Weite des Subjekts in die Welt hinein, worin sich seine

konzeptionelle Unabschließbarkeit artikuliert, nimmt nun in der Konsequenz das

Ausmaß einer Beschreibungsmacht an, die die ›innereWelt‹ einem schlechterdings

unendlichen Prozess der Auffaltung, Ausdehnung bzw. der Ausfüllung öffnet. Da-

mit sind die Methoden der Selbstbeschreibung in eine Bewegung gebracht, die die

Strukturen der ›äußeren Welt‹ in der ›inneren Welt‹ nachbildet. Die Folge ist ein

– relationales und mitunter fiktives – Verschmelzen der Grenzlinien zwischen au-

ßen und innen, zwischen Objekt und Subjekt, insgleichen zwischen den Modi der

Aktivität des erkennenden, wahrnehmenden Subjekts und der Passivität des er-

kannten, wahrgenommenen Objekts. Ganz in diesem Sinne sind auch die hier ver-

wendeten Anführungszeichen zu verstehen, womit deutlich gemacht werden soll,

dass die starke bipolare Entgegensetzung derWorte ›innen‹ und ›außen‹ entkräftet

werden kann, weil sie als Zeichen des Ausschlussprinzips einer Logik angehören,

die mit Nietzsche eine weitreichende Korrektur erfahren hat. Insofern sind Gleich-

zeitigkeit, Komplementarität, Reziprozität, Konstellativität begriffliche Konzepte,

mit deren Hilfe den Dichotomien auf theoretischer Ebene widersprochen werden

kann.

Indem also die Objekte der ›äußeren Welt‹ nicht mehr bloß als vom Subjekt

abtrennbare Entitäten angesehen werden, erlangen sie eine Art aktiver Gleichran-

gigkeit bei der Bildung und Herstellung des Selbst. Ihnen kommt nun insofern

Geltung zu, als sie in je eigener Weise, dynamisch und auf Zeit mit dem Subjekt

interagieren oder gar kongruieren und an dessen ›innerer Welt‹ ganz ausdrücklich

teilhaben. Umgekehrt jedoch erhalten selbst die äußeren Objekte ihren Sinn und

Wert, oft auch ihre Form, durch menschliche Tätigkeit, durch Aneignungswillen

und Nutzenkalkül, weshalb ihnen ebenso ein Teil der sinnstiftenden, wertschaf-

fenden, ›inneren Welt‹ des Menschen zukommt.

Im Vordergrund von Nietzsches Subjekt-Konzeption stehen Entwürfe der Viel-

heit, Unabgeschlossenheit und kontinuierlichen Veränderlichkeit. Erst unter einer

solchen Maßgabe kann die ›äußere Welt‹ in den Menschen hineinwachsen und an

seiner Subjekt-Konstitution beteiligt werden. Die Ausdehnung der ›inneren Welt‹

hat also einen erweiterten Selbstbezug des Menschen zur Folge und die philoso-

phischen Grundannahmen stellen zur Disposition, was und wie über die Dinge zu

reden ist. Denn gleichzeitig korreliert diesem Konzept eine Vervielfältigung der

Beschreibungsebenen, die zeigen, wie entschieden in den Texten Nietzsches um

neue Möglichkeiten der Bezeichnung und Bestimmung des Menschen gerungen

wird. Dabei ist einerseits jene an die Verfasstheit der Außenwelt angelehnte Kon-

zeption der Innenwelt auffällig, andererseits ein Sprechen vom Subjekt, das sich

vieler ungewöhnlicher Namen bedient. Diese zwei wesentlichen Aspekte sollen im

folgenden erörtert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Masken denken – in Masken denken

a) Innere Welten – innere Landschaften

Wie im Falle vieler anderer Themenkomplexe, sind auch hier die Beispiele ver-

streut, aber zahlreich in Nietzsches Werk aufzufinden. Ihre logische Struktur ist

vergleichsweise unkompliziert: demnachwürde die gesamte Dimension der ›äuße-

ren Welt‹ zur Erfassung, Beschreibung und Erweiterung der ›inneren Welt‹ heran-

gezogen. Vor allem die natürlichen Landschaften, die sich auf der Erde finden las-

sen, stehen dafür Pate. Aber auch situationsgebundene Orte wie etwa ein Schlacht-

feld oder der kulturell überformte Raum eines Gartens dienen als Beschreibungs-

flächen. Statt einer gestaltlosen, immateriell vorgestellten Seele dient nun die Rede

von Gärten, Wüsten, Eisgebirgen und Sümpfen dazu, die Bilderwelt des Selbst zu

bereichern und damit ein Verständnis innerer Vielgestaltigkeit und widerstreiten-

der Weite zu ermöglichen.

Eindrucksvoll in der Form eines moralischen Problems im Abschnitt 343 der

Morgenröthe eingeführt, werden dort diejenigen Menschen angesprochen, die nie-

mals mit sich unzufrieden sein und nie an sich leiden wollen, denn: »ihr werdet

niemals die Reise um die Welt (die ihr selber seid!) machen«. Dem gegenüberge-

stellt werden »wir Andersgesinnten«, die sich der »Reise durch die eigenen Öden,

Sümpfe und Eisgebirge« aussetzten.44 Die verschiedene Moral, die in den beiden

Positionen zum Ausdruck kommt, ist einerseits eine als »Feigheit« deutlich verur-

teilte Selbstgenügsamkeit im Vermeiden von Unzufriedenheit und Leid, weshalb

sie an die Positionen des Epikureismus und der Stoa mit ihren Maßgaben von

Apatheia, Autarkie und Ataraxie erinnert. Die Reisen in die eigenen Abgründe da-

gegen bedeuteten zuweilen »Schmerzen und Überdruss an uns«.45 Dahinter steht

jedoch der grundlegende Gedanke – eine Art Mikrokosmos-Makrokosmos-Motiv –

dass jeder und jede tatsächlich so reich und vielfältig wie eine ganzeWelt sein kön-

ne. Fraglich und demnach unterschiedlich von Mensch zu Mensch sei jedoch, ob

diese Welt bereist, erkundet und erobert wird, um den eigenen Erfahrungskreis

zu erweitern. Oder ob die Weiten der menschlichen Empfindungsfähigkeit auf

die Appelle einer schmerzbefreienden Moral hin vereinseitigt und ihre »Sümpfe«

gleichsam trockengelegt werden.Dass nun gerade solche unwirtlichen Gegenden

wie »Öden, Sümpfe und Eisgebirge« zur Beschreibung der Welt, die jeder selber

ist, herangezogen werden, ist eben dieser Entgegensetzung zweier verschiedener

Moralen geschuldet.

Denkbar ist, dass Nietzsche gleichermaßen die Möglichkeit sah, durch diesen

Topos den Menschen in eine größere Umfänglichkeit und Differenziertheit einzu-

schreiben wie er das Modell recht eigentlich als conditio humana anlegt. Das zu-

mindest geht aus denjenigen Abschnitten hervor, die eine Erweiterung der inne-

44 M 343, KSA 3, S. 237.

45 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 229

ren Welt zusätzlich motivieren. So erzählt etwa die neue Vorrede zu Menschliches,

Allzumenschliches (1886) von der Genese und Genesung des »freien Geistes« und

konstatiert: »Wie gut, dass er nicht wie ein zärtlicher dumpfer Eckensteher im-

mer ›zu Hause‹, immer ›bei sich‹ geblieben ist! er war a u s s e r sich: es ist kein

Zweifel.«46Wird hier die Offenheit gegenüber fremden Impulsen dezidiert »gut«

genannt, lesen wir wenig später, dass »wir erst die vielfachsten und widerspre-

chendsten Noth- und Glücksstände an Seele und Leib erfahren mussten, als Aben-

teurer undWeltumsegler jener innerenWelt, die ›Mensch‹ heisst«.47 Sowohl Not als

auch Glück für den Reisenden bereithaltend, werden die bei Erkundungen der »in-

neren Welt« erfahrenen Widersprüche offenbar als Bereicherung aufgefasst. Nicht

zuletzt beschreibt der in der Genealogie der Moral bekanntermaßen hergestellte Zu-

sammenhang zwischen dem Zivilisationsprojekt als Unterbindung von Affekten

und der »Verinnerlichung« desMenschen, die Ausbildung seiner »Seele«.48 Diesbe-

züglich heißt es, dass derMensch »eingezwängt in eine drückende Enge und Regel-

mässigkeit der Sitte, ungeduldig sich selbst zerriss«, –weshalb darin der Ursprung

des schlechten Gewissens zu sehen sei – und er »aus sich selbst ein Abenteuer, eine

Folterstätte, eine unsichere und gefährliche Wildniss schaffen musste«.49

Solche Vorstellungen von Abenteurern, die selbst ein Abenteuer sind und die

um die Welt, die sie selbst sind, segeln, von Menschen, die in sich Wildnisse und

eben auch Sümpfe oder Eisgebirge bergen, veranschaulichen die Eigenwilligkeit,

aber auch die Wirkmächtigkeit dieser neuen Beschreibungsfläche innerer Land-

schaften. Um den immensen, beinah ins Unendliche ausgedehnten Umfang des

Ichs zu erfassen, werden mehr und neue Worte benötigt. Denkbar ist auch, dass

die Worte erst den Umfang und die Landschaften erschaffen, in denen das Ich

nunmehr wandeln und in die es sich verwandeln darf. Daher ist es nur folgerich-

tig, wenn in einem Abschnitt derMorgenröthe eine Absage an die Beständigkeit des

Ich mit dem Motiv des Gartens und Gärtners verknüpft:

W a s u n s f r e i s t e h t . – Man kann wie ein Gärtner mit seinen Trieben

schalten und, was Wenige wissen, die Keime des Zornes, des Mitleidens, des

Nachgrübelns, der Eitelkeit so fruchtbar und nutzbringend ziehen wie ein schö-

nes Obst an Spalieren; man kann es thun mit dem guten und dem schlechten

Geschmack eines Gärtners und gleichsam in französischer oder englischer oder

holländischer oder chinesischer Manier […] aber wie Viele wissen denn davon,

46 MA, Vorrede 5, KSA 2, S. 19.

47 MA I, Vorrede 7, KSA 2, S. 21. Vgl. auch JGB 257, wo von einem »Verlangen nach immer neu-

er Distanz-Erweiterung innerhalb der Seele selbst, die Herausbildung immer höherer, sel-

tenerer, fernerer, weitgespannterer, umfänglicherer Zustände« die Rede ist (JGB 257, KSA 5,

S. 205).

48 Vgl. GM II, 16, KSA 5, S. 321ff.

49 Ebd. S. 323.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Masken denken – in Masken denken

dass uns diess frei steht? G l a u b e n nicht die Meisten an s i c h wie an

v o l l e n d e t e a u s g e w a c h s e n e T h a t s a c h e n? Haben nicht grosse

Philosophen noch ihr Siegel auf diess Vorurtheil gedrückt, mit der Lehre von der

Unveränderlichkeit des Charakters?50

Hier wird deutlich, welche Tragweite ein solches Gedankenspiel erhalten kann, das

sich einer ›inneren Welt‹ bedient: Triebe und Gefühle werden mit Pflanzen vergli-

chen, die kultiviert, gezüchtet, beschnitten, gewässert werden können. Das Selbst

ist hier transformiert in einen Garten und ist zugleich der Gärtner, der innere Re-

gungen »wie ein schönes Obst an Spalieren« anbaut, wodurch einem langen, sorg-

samen Prozess der Selbst-Kultivierung Ausdruck verliehen wird. Das Besondere an

diesen als erweiterte Metaphern wirkenden Beschreibungsräumen ist, dass sie so-

wohl Anschaulichkeit als auch Plausibilität besitzen. Obgleich der Mensch faktisch

kein Garten ist, entbehrt es nicht einer gewissen Überzeugungskraft, ihn als einen

Garten zu denken, in dem er selbst durch Denken und Handeln seinen Zorn, seine

Eitelkeit, seine Zuneigung oder Rachsucht nährt.

Angesichts von Talenten und Tugenden, die Nietzsche zufolge über Genera-

tionen und Jahrhunderte erst »stark und reif« werden mussten, heißt es auch in

der FröhlichenWissenschaft: »Wir haben Alle verborgene Gärten und Pflanzungen in

uns; und, mit einem andern Gleichnisse, wir sind Alle wachsende Vulcane, die ihre

Stunde der Eruption haben werden«.51 Neben den bereits festgestellten Aspekten

der Anschaulichkeit und der Plausibilität, fügt dieses Zitat einen weiteren hinzu,

scheint doch solchen Überblendungen ›innerer Landschaften‹ drittens eine eigen-

tümliche Suggestivkraft zuzukommen: Wenn ich mich – oder den Menschen – als

einen Garten denkemit unbekannten Pflanzen darin, wenn ichmich als Vulkan se-

he, der irgendwann ausbrechen kann undmir bis dahin fremde Talente, Tugenden,

Fähigkeiten offenbart, scheine ich in ein anderes Selbstverhältnis zu mir treten zu

können. Dass es Nietzsche nicht bei dem einen ›Gleichnis‹ der verborgenen Gär-

ten belassen hat, sondern sofort ein zweites folgt, das eine weitere kleine Facette

hinzufügt (Eruption), mag darauf hinweisen, dass es gerade um die Dynamik und

Vielfalt des Beschreibungsraumes zu tun ist.

Ein späterer Abschnitt der FröhlichenWissenschaft greift sowohl die Bezeichnung

des vorliegenden Gedankenspiels als Gleichnis auf, wie er das Spektrum um eine

neue ›innere Welt‹ vermehrt:

50 M560, KSA 3, S. 326. Vgl. auchM382: »G ä r t n e r u n d G a r t e n . –Aus feuchten trüben

Tagen, Einsamkeit, lieblosen Worten an uns, wachsen S c h l ü s s e auf wie Pilze: sie sind

eines Morgens da, wir wissen nicht woher, und sehen sich grau und griesgrämig nach uns

um. Wehe dem Denker, der nicht der Gärtner, sondern nur der Boden seiner Gewächse ist!«

(M 382, KSA 3, S. 248).

51 FW 9, KSA 3, S. 381.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 231

G l e i c h n i s s . – Jene Denker, in denen alle Sterne sich in kyklischen Bahnen

bewegen, sind nicht die tiefsten; wer in sich wie in einen ungeheuren Weltraum

hineinsieht undMilchstrassen in sich trägt, derweiss auch,wie unregelmässig alle

Milchstrassen sind; sie führen bis in’s Chaos und Labyrinth des Daseins hinein.52

Hier wird zunächst das Bild von einem geordneten und naturwissenschaftlichen

Berechnungen gehorchenden Ablaufen des Denkens als Ordnung des Kosmos ent-

worfen. Daraufhin wird ihm der Entwurf vom Chaos und der Unregelmäßigkeit

der Milchstraßen entgegengestellt. Sofern sich Gedanken (›Sterne‹) gleichmäßig

anordnen lassen und einen regelkonformen Zusammenhang ergeben, entspricht

dieses Modell eher der Vorstellung von der Möglichkeit eines geschlossenen wis-

senschaftlichen oder philosophischen Systems. Dem gegenüber steht ein labyrin-

thisches Denken und die Unordnung des Daseins als Abbild des Chaos, das den

umhüllt, »wer in sich wie in einen ungeheuren Weltraum hineinsieht«.53

Ähnlich wie die in Kapitel 2.3 entwickelten Mechanismen der Figurenrede, sind

auch die inneren Welten und Landschaften eine Art Material, das vom Leser erst ent-

schlüsselt werden muss, dessen Sinnebenen also erst aufgefächert werden müs-

sen, die aber zugleich auch eine abkürzende Funktion haben. Denn die Sinnho-

rizonte und Dimensionen ergeben sich aus der jeweiligen, zumeist ungewöhnli-

chen Kombination verschiedener Bereiche: So treffen das Denken und der Welt-

raum aufeinander, werden Affekte mit Pflanzen verglichen und das Hervortreten

von Fähigkeiten mit der Eruption eines Vulkans. Jedes dieser Beispiele aber verrät

deutlich den Bezug auf eine Konzeption des Menschen als veränderliche, plurale

Verfasstheit, der in sich eine ganze Welt trägt und dort in verschiedensten Gegen-

den wandeln, sich auf die verschiedensten Weisen kennenlernen, sich verlaufen,

missdeuten, verlieren und finden kann. Als weitere ›innere Landschaften‹ können

etwa die Wüste (GM III 8), das Labyrinth (als »Architektur« der »Seele«; M, 169),

ein Schlachtfeld (MA I, 141) oder der Hades gelten.54 Nicht zuletzt scheinen solche

Erweiterungen der Selbstbeschreibung dazu geeignet zu sein, neue Dimensionen

der Selbsterfahrung zu zeitigen. Dieser Aspekt soll im folgenden vertieft werden.

b) Neue Namen für die Subjekts-Vielheit

Die im vorigen Kapitel 4.1 erarbeitete Darstellung von Nietzsches neuem Verständ-

nis desMenschen alsMasken-Ensemble, das auf der Zurückweisung des substanzon-

52 FW 322, KSA 3, S. 552.

53 Ebd.

54 Vgl. MA II, VM 374: »I m H a d e s l a s s e n . – Viele Dinge muss man im Hades halbbe-

wussten Fühlens lassen und nicht aus ihrem Schatten-Dasein erlösen wollen, sonst werden

sie, als Gedanke undWort, unsere dämonischen Herrn und verlangen grausam nach unserm

Blute.« (MA II, VM 374, KSA 2, S. 526).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Masken denken – in Masken denken

tologischen Modells der Seeleneinheit beruht, bildet die Grundlage für die nun zu

erörternden Phänomene. Unter der Annahme, demMenschen als Vielheit eigne ei-

ne jeweils situativ variable, konstellative und relationale Verfasstheit, rückt nun das

Problem der überhaupt möglichen Bezeichnungen in den Fokus:Wenn derMensch

sich stetig verändert und wenn genau diese Veränderungen betont und nicht wie-

der von einem Wort verwischt werden sollen, muss entsprechend eine Vielzahl an

Worten für die Beschreibung dieser neuen Dimension von Subjektivität bereitste-

hen. Konsequenterweise ist also die Beschränkung auf eine Identität, auf einen

Namen oder auch nur auf eine Metapher, der Fiktivität vieler Namen gewichen.

Deren verschwenderische Akkumulation unterläuft geradezu das Festwerden ei-

ner einzigen Zuschreibung und eröffnet so die Möglichkeit, eine ›Maske‹ durch

eine andere ablösen zu können.Wie schon im Fall der ›inneren Landschaften‹ liegt

der erkenntnistheoretische Gewinn darin, einen umfassenderen und damit rei-

cheren Beschreibungsraum für den in seiner Vielheit entworfenen Menschen zu

schaffen. Als radikale Ausweitung des Konzepts von Personalität findet dasMasken-

Ensemble hier seine Entsprechung in der Darstellungsform. Auch die diskutierten

Aspekte der Sprachkritik, die v.a. in den grammatischen Mechanismen eine un-

genügende Vereinfachung der Realität sahen, stehen damit in Verbindung: Wenn

das ›Ich‹ nicht ist, was es bezeichnet, wenn es nichts ist als die Reduktion ungleich

komplexerer Ichgefühle auf ein Wort und Bewusstsein – dann könnten viel mehr

Worte als bislang an der Personalitätsbildung beteiligt sein, um es in seiner Fik-

tivität zu fassen zu bekommen. Mit einem derartigen Analyseraster ausgestattet,

wird in Nietzsches Texten ein in seiner Vielfalt schier unerschöpflicher Vorrat an

Bezeichnungen, Namen, Zuschreibungen und Identitäten sichtbar.

So entwirft etwa JGB 44 ein Bild von »freien Geistern« in einer unermüdlichen

Ansammlung von Charakterisierungen: sie seien »in vielen Ländern des Geistes zu

Hause, mindestens zu Gaste gewesen«, vor allem aber »dankbar gegen Gott, Teu-

fel, Schaf und Wurm in uns«, sie seien »Eroberer«, »Ordner und Sammler«, doch

ebenso »mitunter Nachteulen der Arbeit auch am hellen Tage« und »selbst Vogel-

scheuchen«.55 Wie in diesem Beispiel kann die Namensvielfalt sowohl als schlichte

und dann oft scherzhafte Benennung ausgeführt sein, bisweilen aber auch einen

erzählerischen Umfang annehmen:

W i r U n v e r s t ä n d l i c h e n . – […] Man verwechselt uns – das macht, wir

selbst wachsen, wir wechseln fortwährend, wir stossen alte Rinden ab, wir häuten

uns mit jedem Frühjahre noch, […] wir treiben unsre Wurzeln immer mächtiger

in die Tiefe – in’s Böse –, während wir zugleich den Himmel immer liebevoller,

immer breiter umarmen und sein Licht immer durstigermit allen unsren Zweigen

55 JGB 44, KSA 5, S. 62f.Man beachte die Formulierung von den bereisten »Ländern des Geistes«.

Zur Selbstbeschreibung als Früchte tragender Baum vgl. GM, Vorrede 2.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 233

und Blättern in uns hineinsaugen. Wir wachsen wie Bäume – das ist schwer zu

verstehn, wie alles Leben! – nicht an Einer Stelle, sondern überall, nicht in Einer

Richtung, sondern ebenso hinauf, hinaus wie hinein und hinunter […].56

Dieser Abschnitt zeigt eindrücklich, wie belastbar solche Mechanismen der Über-

tragung tatsächlich sein können und wie weit der Spielraum ihrer Anschaulichkeit

von Nietzsche ausgereizt wird. Selbst der Satz, »alles Leben« sei schlechterdings

»schwer zu verstehn«, scheint noch einen Hinweis darauf geben, weshalb solche

neuenWege zur Beschreibung des ›Ichgefühls‹ als Aneignungslust unerlässlich sein

mögen.

Auch gibt es in den Texten funktional wie Metaphern Vergleiche vornehmende

Wendungen (»Wir wachsen wie Bäume«), jedoch wird mehrheitlich eine Faktizität

einfach behauptet (»wir Spinnen«,57 »als geborne Flügelthiere und Honigsamm-

ler«58). Diese ist zwar nie mehr als fiktive Faktizität, weil natürlich keinesfalls aus-

gesagt werden soll, ein Mensch sei tatsächlich in einen Baum oder eine Biene ver-

wandelt. Gleichzeitig aber – und der Effekt ist nicht zu unterschätzen – wird das

›Ich‹ innerhalb einer neuenWeite beschreibbar. Nachdem derMensch in der disso-

ziierenden Auflösungsbewegung von Subjekts- und Sprachkritik um sein Zentrum

gebracht worden war, wird er nun in einem assoziierenden Prozess um solche As-

pekte bereichert, die sonst fern jedes üblichen Selbstverständnisses liegen. Dieses

Hinzufügen neuer Beschreibungsqualitäten und spielerischer Selbstbezeichnun-

gen könnte wiederum Rückwirkungen auf das Erleben von Personalität zeitigen:

Der Spielraum der Personalität und letztlich der Selbstwahrnehmung würden so

entschieden erweitert. Zusätzlich ist die Rede vom Menschen als Schlange, Biene

und Baum, von inneren Gärten, Labyrinthen und Sümpfen hinreichend fiktiv, wes-

halb sie nicht leicht im Verdacht steht, auf eine ungebrochene Entsprechung mit

der Wirklichkeit abzuzielen.

Bemerkenswert sind auch die Beispiele, in denen ein Aspekt vom Menschen

abgespalten und diesem eine neue Identität zugeschrieben wird: »Ich habe mei-

nem Schmerze einen Namen gegeben und rufe ihn ›Hund‹, – er ist ebenso treu,

ebenso zudringlich und schamlos, ebenso unterhaltend, ebenso klug, wie jeder an-

dere Hund«.59 Ein solches Ablösen von Affekten ist gleichsam eine Formgebung

56 FW 371, KSA 3, S. 623.

57 Vgl. zum Problem der Determiniertheit sinnlicher Erkenntnis: »Wir sind in unserem Netze,

wir Spinnen, und was wir auch darin fangen, wir können gar Nichts fangen, als was sich eben

in u n s e r e m Netze fangen lässt.« (M 117, KSA 3, S. 110).

58 Vgl. die Vorrede zur Genealogie der Moral: »u n s e r Schatz ist, wo die Bienenkörbe unsrer Er-

kenntnis stehn. Wir sind immer dazu unterwegs, als geborne Flügelthiere und Honigsamm-

ler des Geistes« (GM Vorrede 1, KSA 5, S. 247).

59 FW 312, KSA 3, S. 547f. Vgl. auch: »N e u e H a u s t h i e r e . – Ich will meinen Löwen und

meinen Adler um mich haben, damit ich allezeit Winke und Vorbedeutungen habe, zu wis-

sen, wie gross oder wie gering meine Stärke ist« (FW 314, KSA 3, S. 548).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Masken denken – in Masken denken

und Projektion nach außen, wobei die erweiternde Charakterisierung – etwa des

Schmerzes als Hund–durchaus eineMöglichkeit des Umgangsmit ihnen darstellt.

Schließt doch der Abschnitt über den Schmerz folgendermaßen: »und ich kann ihn

anherrschen und meine bösen Launen an ihm auslassen: wie es Andere mit ihren

Hunden […] machen«.60

Das Spektrum der neuen Namen für den Menschen reicht indes von Gegen-

ständen, wie Brunnen und dem Pulverfass,61 über Tiere und Pflanzen,62 bis zu Na-

turerscheinungen (Gewitter und Blitz, Sterne, Flamme,Wind, Sonne undWolke).63

Diese Vielfalt erklärt sich, wie bereits angedeutet, gleichermaßen durch das er-

kenntnispraktische Ethos der vieläugigen, polyperspektivischen Zugänge (vgl. Ka-

pitel 2.2.5), wie es aus demEntwurf desMenschen als Vielheit undMasken-Ensemble

(vgl. Kapitel 4.1) sowie der daran anknüpfenden Notwendigkeit neuer Sprechwei-

sen resultiert.

In Nietzsches Texten scheint allerdings nicht nur das Reden vomMenschen all-

gemein in die beschriebene Vielnamigkeit übergegangen zu sein: Ist doch außer-

dem eine Dimension der auktorialen Selbstanwendung festzustellen. Belege hier-

für finden sich vor allem in der 1889 als Druckmanuskript nachgelassenen Schrift

Ecce homo, die als Selbst-Erzählung und textgewordene Inszenierung von »Fried-

rich Nietzsche« eingeschätzt werdenmuss.64 Zunächst lassen die Zusammenhänge

mit dem wichtigen Motiv der Vielheit aufmerken. Im neunten Abschnitt vonWar-

um ich so klug bin wird eine »Vorbedingung« entworfen, die für die »Aufgabe einer

60 Ebd.

61 Vgl. FW 378: »Wir Freigebigen und Reichen des Geistes, die wir gleich offnen Brunnen an

der Strasse stehn […]. Aber wir werden es machen, wie wir es immer gemacht haben: wir

nehmen, was man auch in uns wirft, hinab in unsre Tiefe – denn wir sind tief, wir vergessen

nicht – u n d w e r d e n w i e d e r h e l l « (FW 378, KSA 3, S. 631). Vgl. auch MA: »Bei

tiefen Menschen, wie bei tiefen Brunnen dauert es lange, bis etwas, das in sie fällt, ihren

Grund erreicht.« (MA II WS, 328; KSA 2, S. 696). Zum »Pulverfass« vgl. FW 38.

62 Zu den bereits genannten Beispielen können noch weitere ergänzt werden, z.B. Raupe: GM

III, 10; Raubtiere (Eisbär, Tigerkatze, Fuchs): GM III, 15. Besonders anschaulich: »B e i d e r

d r i t t e n H ä u t u n g . /Schon krümmt und bricht sich mir die Haut,/Schon giert mit

neuem Drange,/soviel sie Erde schon verdaut,/nach Erd‹ in mir die Schlange.« (FW, Vorspiel

8, KSA 3, S. 345).

63 Vgl. die Rede vom Philosophen, »der selbst vielleicht ein Gewitter ist, welches mit neuen

Blitzen schwanger geht (JGB 292, KSA 5, S. 235). Des weiteren vgl. z.B. Stern: FW, Vorspiel 29

u. 63, sowie JGB 265; Flamme: FW, Vorspiel 62; Wind: FW Lieder, An den Mistral; Sonne und

Wolke: FW, Vorspiel 49.

64 Vgl. zur Problematik der Erzählung des Ecce homomeine Ausführungen in: Corinna Schubert:

»Wo hört das Ich auf?« Überlegungen zum Zerfallsprozess des Subjekts. In: Christian Benne;

Enrico Müller, (Hg.): Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2015, S. 179-

194, insbesondere S. 188ff. Hierzu auch: Daniela Langer: Wie man wird, was man schreibt.

Sprache, Subjekt und Autobiographie bei Nietzsche und Barthes, Paderborn/München 2005,

S. 91-175.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 235

U m w e r t h u n g d e r W e r t h e« unerlässlich gewesen sei: »Rangordnung der

Vermögen; Distanz; die Kunst zu trennen, ohne zu verfeinden; Nichts vermischen,

Nichts ›versöhnen‹; eine ungeheure Vielheit, die trotzdemdas Gegenstück des Cha-

os ist«.65 Diese Vielheit wird zumFundament stilisiert, von dem aus erst eine große

Aufgabe, wie sie eine Neubewertung vonWerten zweifellos ist, angegangen werden

könne. Aufgrund der analogen Argumentation zu Abschnitt JGB 211 ist eine Überla-

gerung mit der für das Ideal des Philosophen entworfenen Polyperspektivität und

Werte-Schöpfung unübersehbar. InWarum ich so gute Bücher schreibe wird dasselbe

Motiv zusätzlich mit der »K u n s t d e s S t i l s« verknüpft. Der Sinn eines Stils

sei es, »eine innere Spannung von Pathos durch Zeichen« mitzuteilen: »[I]n Anbe-

tracht, dass die Vielheit innerer Zustände bei mir ausserordentlich ist, giebt es bei

mir viele Möglichkeiten des Stils – die vielfachste Kunst des Stils überhaupt«.66

Was nun die Pluralität der Namen anbelangt, fallen in Ecce homo spezielle Äu-

ßerungen auf, die verkürzt auf die Formel ›ich bin xy‹ gebracht werden können.67

Dieses Stilmittel beginnt bei vertrauten personalen Formen, beispielsweise »ich

bin ein décadent« (EH, KSA 6, S. 266), »Pessimist« (ebd. S. 267), »ich bin ein fro-

her Botschafter«, »der erste Immoralist«, »der Vernichter« (ebd. S. 366). Es reicht

über gewöhnungsbedürftigere Aussagen desselben Typs, wie »ich bin mein Vater«

(ebd. S. 271) »ein Hanswurst« (ebd. S. 365) und »ich bin ein polnischer Edelmann

pur sang« (ebd. S. 268), bis hin zu Aussagen, die von der Ebene der Personen und

Subjekte in die des Dinglichen vordringen. So werden Objekte vereinnahmt und

dieser Typ gipfelt in dem bekannten Satz: »Ich bin kein Mensch, ich bin Dynamit.«

(ebd. S. 365).68 Als letzte Form bleibt zu erwähnen, dass auch nicht dingliche Be-

65 EH, klug 9, KSA 6, S. 294.

66 EH, Bücher 4, KSA 6, S. 304. Dass Ecce homo den Modus einer »komplizierten Verschachte-

lungstechnik« virtuos beherrscht, die als Maskenspiel beschrieben werden kann, hat Benne

in seinem Aufsatz für die Figur des Hanswursts hervorgehoben. Vgl. Christian Benne: Ecce

Hanswurst – Ecce Hamlet. In: Nietzscheforschung, Bd. 12, 2005, S. 219-228, hier S. 224.

67 Die gezielten Provokationen Nietzsches scheinen sich immer wieder neu zu bewähren. So

äußert sich Pieper zu »Nietzsches Anwandlungen von Größenwahn« und lässt damit seinen

Aufsatz hinter das im Titel des Sammelbandes ausgedrückte Reflexionsniveau zurückfallen.

Vgl. Hans-Joachim Pieper: Ecce homo: Aufstieg und Fall der »reinen« Subjektivität. In: Chris-

tian Moser; Jürgen Nelles (Hg.): AutoBioFiktion, Bielefeld 2006, S. 21-36, hier S. 34.

68 Diesen Vergleich hatte Joseph Viktor Widmann selbst nahegelegt, der 1886 für die Berner

Zeitung Der Bund eine Rezension zu Jenseits von Gut und Böse schrieb: »Jene Dynamitvorrä-

te, die beim Bau der Gotthardbahn verwendet wurden, führten die schwarze, auf Todesge-

fahr deutendeWarnungsflagge. […] Der geistige Sprengstoff, wie dermaterielle, kann einem

sehr nützlichenWerke dienen; es ist nicht nothwendig, daß er zu verbrecherischen Zwecken

mißbraucht werde. Nur thut man gut, wo solcher Stoff lagert, es deutlich zu sagen: hier liegt

Dynamit.« Zitiert aus dem Nachbericht der von Colli und Montinari begründeten Gesamt-

ausgabe der Briefe Nietzsches: KGB III 7/2, S. 520. Vgl. hierzu auch Daniela Langer: Wie man

wird, was man schreibt, Paderborn/München 2005, S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Masken denken – in Masken denken

griffe der Text-Identität einverleibt werden, so z.B.: »Warum ich ein Schicksal bin«

(ebd. S. 365), ich bin »Aufgang und Niedergang« (ebd. S. 264).69

Dass es sich im Ecce homo um ein raffiniertes Spiel mit Metaphern für Identitä-

ten handelt, zeigt indes der hohe Bewusstseinsgrad bezüglich der Problematik. Im

ersten KapitelWarum ich so weise bin steht folgendes: »[Ich] legte meine Basler Pro-

fessur nieder, lebte den Sommer überwie ein Schatten in St.Moritz und den nächs-

ten Winter a l s Schatten in Naumburg«.70 Ausgangspunkt ist die rhetorische

Figur eines Vergleichs (›ich lebte wie ein Schatten‹), und mit diesem schiebt sich

noch ein gewisser Abstand zwischen das Ich und den nur metaphorischen Schat-

ten ein. Der Form einer Steigerung folgend, wird das Ich zum Satzende nun aber

in einen Schatten transformiert: Dabei hätte die Formulierung ›ich lebte als Schatten

in Naumburg‹ einen vergleichbaren Status wie etwa der Satz ›ich arbeite als Gym-

nasiallehrer in Leipzig‹. Um die Relevanz der literarischen Transformation offen

zu legen, wurde das entscheidende Wörtchen »a l s« im Druckmanuskript durch

Sperrdruck deutlich hervorgehoben. Die Vagheit und das Zögernde werden dem

Vergleich genommen und es wird einfach eine Faktizität behauptet (»a l s Schat-

ten«). Es geht also dem Autor von Ecce homo keinesfalls darum, sich mit einem

»polnische[n] Edelmann« oder mit »Dynamit« schlicht zu identifizieren. Vielmehr

geht es um Machtaneignung und Macht-Erweiterung im Sinne einer (zeitlich und

räumlich begrenzten) Einverleibung und Übertragung von Eigenschaften. Dass die

Autorfigur des Ecce homo sich als Polen bezeichnet, mag im Anspruch begründet

liegen, ein radikaler Umwerter gewissermaßen ›aus der Familie‹ eines Koperni-

kus zu sein. Dass dieser »Friedrich Nietzsche« sich aus der Gewalt des Dynamits

bestehend entwirft, mag ein Höchstmaß an Wirkungskraft bezeichnen. Dass uns

beides in der provokanten Form ›ich bin‹ gegenübertritt, könnte indes als Versuch

gewertet werden, mit letzter Konsequenz der Frage zu begegnen, wie man noch

über ›sich‹ und über sein ›Ich‹ reden kann: Im deutlichen Herausstellen von Künst-

lichkeit, Fiktion und Vielheit. Hier zeigt sich nochmals die Entsprechung… waren

69 Für Langer, die im Ecce homo vorrangig die Gegensatz-Bestimmungen untersucht, sind diese

Formen Selbstbeschreibungen, die in Bezug auf das Subjekt grundsätzlich eine »semanti-

sche Unbestimmtheit« erzeugen (Daniela Langer: Wie man wird, was man schreibt, Pader-

born/München 2005, S. 143). Auch wenn ihre Feststellung zutrifft, die Selbstbeschreibung

im Ecce homo stehe »von Anfang an in einer Aporie« (ebd. S. 142-143) und die Gegensatz-

Bestimmungen würden sich mitunter selbst zerstören – so sei ihr doch an einer Stelle mit

Nachdruck widersprochen. Insofern als sich das ›Ich‹ in eine Erzählung der eigenen Vielheit

hinein entwirft und diese Vielheit derart stark akzentuiert, gewinnt das Gesamtbild und das

Gesamtausmaß, gewissermaßen die Ausdehnung dieses ›Ich‹, erst in der Bewegung und be-

ständigen Grenzverschiebung eine variable Kontur. Nimmt man die Dimension der Zeit als

Periodizität hinzu, ergibt es gar keinen unbedingten Widerspruch, dass einer décadent und

dessen Gegensatz (gewesen) ist.

70 EH, weise 1, KSA 6, S. 264.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


4. Der Mensch ist Maskenspiel 237

doch eben diese Aspekte als Denkfigur der Maske miteinander in Verbindung ge-

bracht und auf den Menschen, dessen Selbstvergegenwärtigung durch die Sprache

und auf Nietzsches Strategien der Revolte gegen die Mechanismen des Rückfalls

bezogen worden.

Ein solches Vorgehen schließt dabei keineswegs aus, noch ein paar ›Wahrhei-

ten‹ im Sinne autogenealogischer Selbstschaffung zu sagen.71 Mit der gleichen

trickreichen Zuschreibung wird bezeichnenderweise zu Beginn des Paragraphen

JGB 12 Rugjer J. Boŝcović als Pole und »Gegner des Augenscheins« geehrt: »Wäh-

rend nämlich Kopernicus uns überredet hat zu glauben, wider alle Sinne, dass

die Erde n i c h t feststeht, lehrte Boscovich dem Glauben an das Letzte, was

von der Erde ›feststand‹, abschwören, dem Glauben […] an das Erdenrest- und

Klümpchen-Atom«.72 In diesem Kontext erscheint die eigenwillige Selbstzuschrei-

bung, die Nietzsche für sich reklamiert, in einem anderen Licht: »[E]in polnischer

Edelmann pur sang« zu sein, formuliert nun nichts anderes und nichts geringeres

als den Anspruch, einen ähnlichen »Triumph über die Sinne« wie Kopernikus und

Boŝcović auf dem Gebiet des Menschenbildes geleistet zu haben. Lassen uns doch

die Sinne den Körper als Einheit seiner physiologischen Form und Beschaffenheit

wahrnehmen. Nietzsche hält dagegen, dies sei noch immer »kein Grund, an eine

›seelische Einheit‹ zu glauben«.73

71 Einen ähnlichen Ansatz verfolgt Klaus Wellner: Nietzsches Masken in Ecce homo, in: Nietz-

scheforschung, Bd. 12, 2005, S. 143-150. Masken stehen für Wellner jedoch vorrangig für ver-

schiedene Ansichten des Autors Nietzsche.

72 JGB 12, KSA 5, S. 26.

73 Umschrift nach KGW IX 2, N VII 2, S. 137; Nachlass 1885-1886, 1[72], KSA 12, S. 29.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das

Verhältnis von Text und Leser

Vademecum – Vadetecum.

Es lockt dich meine Art und Sprach,

du folgest mir, du gehst mir nach?

Geh nur dir selber treulich nach: –

so folgst du mir – gemach! Gemach!

FW, Vorspiel 7

Im August 1882 verbringt Nietzsche zusammen mit Lou Salomé und in Begleitung

der Schwester Elisabeth drei Wochen in Tautenburg. Dort notiert Nietzsche für

Lou zehn Hinweise, die unter dem Titel »Zur Lehre vom Stil« zusammengefasst

sind.1 Man kann davon ausgehen, dass Nietzsche diese Stilregeln aus der genauen

Kenntnis ihrer Wirksamkeit und Praktikabilität niederschrieb, mithin als einer,

der sie selbst auszuüben und anzuwenden weiß. In diesem Sinne stellen die zehn

knappen Anweisungen ein interessantes Selbstzeugnis dar, dessenWert nicht hoch

genug eingeschätzt werden kann: Zeigen sie doch die eminente Ausrichtung des

philosophischen Schreibens an den Mechanismen der lebendigen, gesprochenen

Rede. Die ersten fünf Hinweise lauten folgendermaßen:

1. Das Erste, was noth thut, ist Leben: der Stil soll leben.

2. Der Stil soll dir angemessen sein in Hinsicht auf eine ganz bestimmte Person,

der du dich mitteilen willst. (Gesetz der doppelten Relation.)

3.Manmuß erst genauwissen: »so und sowürde ich dies sprechen und vortragen«

– bevor man schreiben darf. Schreiben muß eine Nachahmung sein.

4. Weil dem Schreibenden viele Mittel des Vortragenden fehlen, so muß er im

Allgemeinen eine sehr ausdrucksvolle Art von Vortrage zum Vorbild haben […].

5. Der Reichthum an Leben verräth sich durch Reichthum an Gebärden. Manmuß

1 Nachlass 1882, 1 [109], KSA 10, S. 38. Von diesem Briefentwurf liegt keine Transkription in der

KGW IX vor, die der Nachlass ab 1885 aufnimmt. Es handelt sich jedoch um ein handschrift-

liches Zeugnis, wobei Akzente durch Unterstreichungen gesetzt wurden. Meine Umschrift

weicht in diesem Punkt bewusst von der Darstellung in der KSA ab, um auch hier dem Text

etwas von der Vorläufigkeit und Nicht-Linearität eines Entwurfs zurückzugeben.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Masken denken – in Masken denken

Alles, Länge und Kürze der Sätze, die Interpunktion, die Wahl der Worte, die Pau-

sen, die Reihenfolge der Argumente – als Gebärden empfinden lernen.2

Der an erster Stelle stehenden Forderung nach Lebendigkeit des Stils entspricht die

Maßgabe, ihn an einem (fiktiven) Gesprächspartner auszurichten und zusätzlich

das Schreiben ganz nahe an das gesprochene, vorgetragene Wort heranzuführen.

Mehrere Regeln sind den dafür notwendigen Strategien der Übertragung gewid-

met, da sie den Verlust von Lebendigkeit, Nähe und Spontanität, aber auch den

Mangel an Körperlichkeit und jene sinnliche Komplexität ausgleichen müssen, die

jede real stattfindende Gesprächssituation prägen.

Allein diese Ratschläge und ihre Forderung nach größtmöglicher Lebensnähe

sind im philosophischen Schreiben keineswegs selbstverständlich. Sie zeigen ei-

ne vehemente Verweigerungshaltung gegenüber den Maßstäben und Anforderun-

gen der Wissenschaft, wonach Objektivität durch die Aufhebung des subjektiven

Standpunktes zu erreichen ist. Schon im »Gesetz der doppelten Relation« ist so-

wohl das Betonen der subjektiven Position des Schreibenden wie die Notwendig-

keit eines personalen, wenigstens imaginierten Gegenübers formuliert. Beides soll

im Schreiben Ausdruck finden und ist gezielt zu schulen: sowohl die Position von

der aus gesprochen wird, als auch diejenige, auf die das Gesagte gerichtet ist. Da-

mit ist diese Lehre vom Schreibstil an einen bestimmten Ort verwiesen, der derje-

nige des Gesprächs ist und wo es Redende,Mitteilende auf der einen Seite gibt und

Hörende, Anzuredende auf der anderen Seite. Unabhängig von einer tatsächlichen

Ausführung in sichtbarer Dialogform,wird somit die Stilvorgabe des gesprochenen

2 Nachlass 1882, 1 [109], KSA 10, S. 38. Vgl. schoneinenAphorismus von 1880: »S c h r e i b s t i l

u n d S p r e c h s t i l . – Die Kunst, zu schreiben, verlangt vor Allem E r s a t z m i t t e l

für die Ausdrucksarten, welche nur der Redende hat: also für Gebärden, Accente, Töne, Bli-

cke.« (MA II, WS 110, KSA 2, S. 600). Zur Auseinandersetzung mit Nietzsches Lehre vom Stil

vgl. Hans-Martin Gauger: Über Sprache und Stil, München 1995, S. 229-246. Allerdings geht

es Gauger ausdrücklich um Nietzsches Auffassung vom Stil, nicht um dessen Stil selbst (vgl.

ebd. S. 230). Gauger thematisiert zwar auch den Bezug zum Leser, etwa, indem er den zehn-

tenHinweis referiert und sagt, »der Leser soll sie [die Einwände, C.S.] selbst finden und selbst

beiseite schaffen«, jedoch wird anschließend moniert, dass es sich hier nicht um »wirkliche

Freiheit, sondern nur das Gefühl von ihr« handle: »Die Distanz zum Text, die dem Leser da-

durch geschaffenwerden soll, dass ihmRaumbelassenwird für eigenesÜberlegen, ist ja doch

nicht wirkliche Distanz« (ebd. S. 240).Wie allerdings ein Text »wirkliche Freiheit« für »eigenes

Überlegen« gewähren und dabei gleichzeitig inhaltlich konkret sein soll, verrät auch Gauger

nicht. Es bleibt zu bezweifeln, ob eine solche Vorstellung von Distanz oder Freiheit tatsäch-

lich ein Gewinn wäre und auch, ob Nietzsches Stilregeln überhaupt darauf abzielten, sie zu

ermöglichen. Demgegenüber gälte es nachzuvollziehen, welche Effekte Nietzsches Stil auf

die Leserschaft haben könnten. Zur Lehre vom Stil unter pädagogischem Gesichtspunkt vgl.

Helga Bleckwenn: »Der Stil soll leben«. Nietzsches Lehre vom Stil – aus didaktischer Sicht in-

terpretiert. In:Willi Erzgräber, Hans-Martin Gauger (Hg.): Stilfragen, Tübingen 1992, S. 42-58.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser 241

Wortes zum Ziel einer lebendigen Textform. Deren Mittel sei fürderhin die Ausbil-

dung einer empfindlichen Wahrnehmung für die diversen Ausdrucksmöglichkei-

ten eines Textes: »Man muß Alles, Länge und Kürze der Sätze, die Interpunktion,

die Wahl der Worte, die Pausen, die Reihenfolge der Argumente – als Gebärden

empfinden lernen«.3 Es ist anzunehmen, dass hier sowohl Lautgebärden gemeint

sind, also das Vortragen und Betonen, die Satzmelodie, Sprechpausen und Laut-

stärke, als auch die Gebärden des ganzen Körpers, die Gesten der Hände und die

Mimik des Gesichts. Solche Gebärden sind Ausdruck der persönlichen Dimension

des Gesagten, sie machen es zum Anliegen einer ganz bestimmten Person und sie

zeugen nicht zuletzt von der im Sprechakt liegenden Ereignishaftigkeit jeder ge-

richteten Rede. Folglich wäre die gesamte Haltung des Sprechenden zu dem, was,

warum und mit wem gesprochen wird, in den Text und in die Gebärden des Textes

zu übertragen.

Motiviert werden diese Anweisungen durch eine im achten Ratschlag nieder-

gelegte Erkenntnis: »Je abstrakter die Wahrheit ist, die man lehren will, um so

mehr muß man erst die Sinne zu ihr verführen.«4 Für Nietzsches philosophisches

Schreiben insgesamt sind die Achsen ›Stil‹ – ›Wirkung‹ – ›Leser‹ bedeutsam.5 Ih-

re Relation lässt sich insofern bestimmen, als der Stil das Mittel ist, wodurch auf

die Leserin oder den Leser gewirkt werden soll. Alle drei Elemente thematisiert

Nietzsche mit Nachdruck erst ab Menschliches, Allzumenschliches (1878) mal unab-

hängig voneinander, mal in direkter Verbindung. Neben den Hinweisen auf einen

3 Ebd.

4 Ebd. S. 39. Fast wortgleich ist dieser Satz ein paar Jahre später in Jenseits von Gut und Böse auf-

genommen worden: »Je abstrakter die Wahrheit ist, die du lehren willst, um so mehr musst

du noch die Sinne zu ihr verführen.« (JGB 128, KSA 5, S. 95). Bemerkenswert ist die Überfüh-

rung der unpersönlichen Form, die noch das an Lou Salomé adressierte Schriftstück geprägt

hatte (»muß man«), in die direkte Anredeform »du«. In demMoment, in dem Nietzsche kei-

ne konkrete Person adressieren konnte, sondern sich an eine unbekannte Leserschaft richtet,

scheint ein direktes Anreden des fremden »du« die angemessenere Wahl, weil so mehr Nä-

he erzeugt wird. Vgl. diesbezüglichmeine Ausführungen zur Varianz der Personalpronomina

in: Corinna Schubert: »Der Autor hat den Mund zu halten […]« Nietzsche-Interpretation zwi-

schenBiographismus und Interaktion. In:Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012, S. 279-288, insbe-

sondere S. 284ff. Auch ein Aphorismus der Morgenröthe thematisiert die Bedeutung von Stil

undWirkung: »Es ist noch nicht genug, eine Sache zu beweisen, manmuss die Menschen zu

ihr auch noch verführen, oder zu ihr erheben. Desshalb soll derWissende lernen, seineWeis-

heit zu s a g e n: und oft so, dass sie wie eine Thorheit k l i n g t .« (M 330, KSA 3, S. 234). Sei-

ne Erkenntnisse zu vermitteln lernen und dabei Wirkungsstrategien zu berücksichtigen, sei

also mitunter erfolgversprechender als ein nüchterner Beweis. Dass es zuweilen vorteilhaft

sein kann, eineWeisheit »wie eine Thorheit« klingen zu lassen, weist darauf hin, dass der Le-

sende nicht von einem allzu schulmeisterlichen, lehrerhaften Gestus bevormundet werden

soll.

5 Zu Nietzsches lesergerichtetem Schreiben als Feinheit des Stils vgl. Babette E. Babich: On

Nietzsche’s Concinnity. An Analysis of Style. In: Nietzsche-Studien, Bd. 19, 1990, S. 59-80.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Masken denken – in Masken denken

an der wörtlichen Rede orientierten und um Lebendigkeit bemühten Stil sind frei-

lich auch die Komponenten der angestrebten Wirkung benannt. Wollte man sie

auf eine Formel bringen, so liegt ihr wesentliches Moment wohl darin, die Leser

durch den Text zum Nach- und Weiterdenken zu bewegen. Was simpel klingt, ist

keineswegs selbstverständlich, geht es doch den allermeisten philosophischen Ab-

handlungen darum, die eigenen Argumente darzulegen und dabei möglichst alle

Widersprüche und Einwände vorweg zu nehmen. Es geht darumWissen zu offerie-

ren, eine Abfolge aufeinander aufbauender Argumente zu geben und in der Form

eines Systems zu organisieren. Nietzsches Philosophie jedoch ist bis in letzte Kon-

sequenzen und ausgefeilteste Formulierungen hinein eine auf den Leser als ein ei-

genständiges Gegenüber ausgerichtete Philosophie, die diesen gleichsam umgarnt

und zu Reaktionen zu provozieren sucht. Bereits in Menschliches, Allzumenschliches

wird dies an mehreren Stellen deutlich ausgesprochen. Nach einigen Erwägungen

über Sinn undNutzen der Kunst und einemGedankenstrich heißt es abschließend:

Es giebt gewiss manchen kraft- und sinnvollen Leser, der hier einen guten Ein-

wand zu machen versteht. Der Plumpen und Böswilligen halber soll es doch ein-

mal gesagt werden, dass es hier, wie so oft in diesemBuche, demAutor eben auf den

Einwand ankommt, und dass Manches in ihm zu lesen ist, was nicht gerade darin

geschrieben steht.6

Ausdrücklich ist also gerade eine Leserin angesprochen und gefordert, die Einwän-

de zumachen versteht. Das setzt aufseiten der Lesenden eine gewisse Selbständig-

keit und ein Interesse an Widerspruch und Reibung voraus, weshalb Aktivität und

Freiheit gegenüber den Argumenten statt das passive Aufnehmen derselben ge-

fragt ist. Dann erst kann nämlich in einem Buch das gelesen werden, »was nicht

gerade darin geschrieben steht«, was darauf hinweist, dass z.B. mögliche Einwän-

de höchstens angedeutet, aber nicht explizit gemacht wurden und daher die Leser

vervollständigen könnten, was ausgespart geblieben ist. Dementsprechend obliegt

es auf der anderen Seite dem Text bzw. dem Autor, eben dafür Raum zu schaf-

fen. Aus diesem Grund sei »mitunter die reliefartig unvollständige Darstellung ei-

nes Gedankens, einer ganzen Philosophie wirksamer, als die erschöpfende Ausfüh-

rung«, denn man überlasse »der Arbeit des Beschauers mehr« und rege an »fort-

zubilden, zu Ende zu denken«.7 Nicht zuletzt beschließt dieser Aspekt als zehnte

Regel die Lehre vom Stil und hat damit einige Aufmerksamkeit und Gewichtigkeit

6 MA II, VM 175, KSA 2, S. 455 (Hervorhebung C.S.).

7 MA I, 178, KSA 2, S. 161f. Vgl. auch MA I, 199, KSA 2, S. 167. Ähnliches deutet ein Aphorismus

an, der nach einem Gedankenstrich wie folgt endet: »Wer dieser Betrachtung weiter nach-

hängt, wird wissen, auf w e l c h e A r t v o n H y p o t h e s e n hier zur Erklärung der

ästhetischen Erscheinungen grundsätzlich verzichtet wird.« (MA II, VM 119, KSA 2, S. 429).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser 243

für sich. Demnach, so die Empfehlung an Lou Salomé, sei es nicht ratsam, »sei-

nem Leser die leichteren Einwände vorwegzunehmen«, sondernmanmüsse darauf

hinwirken, es »seinem Leser zu überlassen die letzte Quintessenz unsrer Weisheit

selber auszusprechen«.8

Auch die Möglichkeit gezielter Provokationen wird in Erwägung gezogen und

offen thematisiert:

W e r t h e h r l i c h e r B ü c h e r . – Ehrliche Bücher machen den Leser ehr-

lich, wenigstens indem sie seinen Hass und Widerwillen herauslocken, welchen

die verschmitzte Klugheit sonst am besten zu verstecken weiss. Gegen ein Buch

aber lässt man sich gehen, wenn man sich auch noch so sehr gegen Menschen

zurückhält.9

Dieser Moment der Ehrlichkeit, ja der Zweisamkeit und Intimität zwischen Leser

und Buch birgt ein Potential enormer Wirkmächtigkeit. In Konfrontation mit zu-

gespitzt formulierten Argumenten sieht sich der Leser zu Reaktionen herausgefor-

dert, die gleichzeitig dadurch befördert werden, dass er sich unbeobachtet weiß.

Die Zwiesprache mit einem solchen Buch kann zunächst zu unreflektierten und

reflexhaften Reaktionen verleiten, wobei Nietzsche hier entgegen jeder Erwartung

eine Ebene der Emotionalität, nicht der Rationalität betont: Zummindesten könne

ein Buch den »Hass und Widerwillen« hervorrufen, der für gewöhnlich verborgen

bleibe.10 Auf diese Art mache ein Buch den Leser ›ehrlich‹, weil solche Affekte im

Umgangmit anderenMenschen eher gezügelt würden. Somit gilt der Leser besten-

falls als lebendiger, aktiver und aktivierbarer Resonanzraum und nicht als bloßer

Rezipient.

Demgegenüber ist bemerkenswert, wie sich Nietzsche in Bezug auf den Au-

tor eines Buches äußert. In schönster aphoristischer Kürze wird das Thema in

Menschliches, Allzumenschliches II wie folgt abgehandelt: »Der Autor hat den Mund

zu halten, wenn sein Werk den Mund aufthut«.11 Wenig später wird diese schroff

daherkommende Aussage stärker motiviert. Der mit einem Buch in Verbindung

gebrachte Name des Autors sei die »Hauptursache davon, dass Bücher so wenig

wirken. Sind sie nämlich gut, so sind sie mehr werth als die Personen« und können

demgegenüber »als deren Quintessenzen« gelten.12 Sobald jedoch der Augenmerk

der Leser zu sehr auf den Autor gelenkt werde, »wird die Quintessenz wieder von

seiten des Lesers mit dem Persönlichen, ja Persönlichsten diluirt, und somit der

8 Nachlass 1882, 1 [109], KSA 10, S. 39.

9 MA II, VM 145, KSA 2, S. 439.

10 Ebd.

11 MA II, VM 140, KSA 2, S. 436.

12 MA II, VM 156, KSA 2, S. 442f.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Masken denken – in Masken denken

Zweck des Buches vereitelt.«13 Unter der Maßgabe der Wirkmächtigkeit eines Bu-

ches entfaltet sich also erst dann dessen beste Wirkung auf den Leser, wenn der

Autor ignoriert werden darf, wenn vor allem das ›Persönlichste‹, die biographi-

schen Petitessen, das mitunter Kleinliche und ›menschlich, allzumenschliche‹ aus-

geblendet werden darf. Dies steht nun keinesfalls im Widerspruch zur andernorts

hervorgehobenen Apologie des Persönlichen vor allem für die Philosophie, noch

ist es unvereinbar mit dem als Potenzierung von Subjektivität beschriebenen Er-

kenntnismodell (vgl. Kapitel 2.2.5). Die Persönlichkeit eines Autors muss sich eben

ganz in das Buch transformiert haben. Insofern sind die alltäglichen Lebensbedin-

gungen und Gewohnheiten, sind selbst Erlebnisse und Zufälle für den Produkti-

onsprozess eines Werks und einer Denkbewegung eminent wichtig. Doch sobald

ein Buch auf Wirkungen abzielt und Psychagogie im besten Sinne sein will, ist es

Nietzsche zufolge wichtiger, dass nicht der Autor, sondern das Erlebnis des Textes,

die Transformation der Lesenden, die Verwandlung des eigenen Denkens und die

höhere Erziehung der eigenen Person im Vordergrund stehen.14

Die Konsequenz aus einer solchen Konzeption der Text-Leser-Beziehung ist

freilich, dass ein Buch gleichermaßen anziehend, verlockend, herausfordernd und

verführerisch wie es pointiert, strategisch und mit Blick auf die entsprechenden

Wirkungen hin geschrieben seinmüsste.Hier erscheint die Frage des Stils, der sich

an der Gesprächssituation und dem gesprochenenWort zu orientieren habe, noch-

mals konkreter auf ein suggestives Moment hin gewendet, das, indem es den Leser

gezielt der Provokation oder punktueller Manipulation aussetzt, letztlich seine Er-

mächtigung anvisiert. Wie gezeigt wurde, versammelt vor allem Nietzsches philo-

sophisches Debüt Menschliches, Allzumenschliches eine Vielzahl an Aphorismen, die

entsprechende Reflexionen zum Text-Leser-Verhältnis in expliziter Form verdeut-

lichen. In den nachfolgenden Schriften nehmen mitteilungsspezifische Abschnit-

te ab und sind weniger freimütig formuliert. Dieser Umstand könnte indes einen

Hinweis darauf geben, dass Nietzsche in den später entstandenen Texten vermehrt

13 Ebd. S. 423. Auch MA I, 208 widmet sich unter dem Titel »D a s B u c h f a s t z u m

M e n s c h e n g e w o r d e n« dem Verhältnis zwischen Autor, Text und Leser. Dort wird

das Eigenleben eines Buches beschrieben, das mit der ›Ablösung‹ von seinem Autor begin-

ne. Danach »sucht es sich seine Leser, entzündet Leben, beglückt, erschreckt, erzeugt neue

Werke, wird die Seele von Vorsätzen und Handlungen« (MA I, 208, KSA 2, S. 171). Gleichzei-

tig könne der Autor über seine »niedergelegten Ansichten« hinauswachsen bis dahin, dass

er das Werk selber nicht mehr verstehe (ebd.). Daher »schadet« der »lebende Autor« sogar

seinem Buch, denn: »alle Welt pflegt den Autor und sein Werk zu verwechseln« (MA II, VM

153, KSA 2, S. 442).

14 Nicht zuletzt in Schopenhauer als Erzieher wird dieser Aspekt vor demHintergrund von Nietz-

sches persönlichenErfahrungen verdeutlicht. Vgl. hierzu auchdenAufsatz von JamesConant:

Das Exemplarische bei Emerson undNietzsche. In: Christian Benne; EnricoMüller (Hg.): Ohn-

macht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2015, S. 207-225.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser 245

dazu übergegangen ist, den direkten Bezug auf seine Leserschaft in die Darstel-

lungsform und den Stil der Texte zu überführen, ihm also eher implizit und mit

performativem Gestus Ausdruck zu verleihen, statt ihn wiederholt zu thematisie-

ren. Bekanntermaßen hat Nietzsche ein enormes Spektrum an textuellen Verfah-

ren entwickelt, das von der Vielfalt der Darstellungsformen, über Wortwahl und

Tonfall, Rhythmus und Musikalität der Sprache, bis hin zum strategischen Einsatz

von Auslassungspunkten,Gedankenstrichen, ›Gänsefüßchen‹, rhetorischen Fragen

und Sperrungen reicht.15 Vor allem durch vielfältige Anredeformen, aber auchmit-

tels Provokationen oder dem Spiel von Distanzierung und Vereinnahmung werden

Leser direkt angesprochen und aktiv eingebunden.

Neben den allgemeinen Verweisen auf die Wirkungsmächtigkeit von Büchern

und ihren Einfluss auf Leser, thematisieren die späteren Texte auch deutlicher ihre

eigene verführende und verfangende Wirkung, vorzugsweise in den prominenten

Passagen der späten Vorreden.Dafür werdenMetaphern wie die des Angelhakens16

oder Vogelstellers17 benutzt, spielt der Topos des Verführens eine Rolle sowieWort-

spiele von Versuch und Versuchung.18 Auch angesichts der strategischen Anrufung

von »freien Geistern« heißt es listig: »vielleicht thue ich etwas, um ihr Kommen zu

beschleunigen, wenn ich zum Voraus beschreibe, unter welchen Schicksalen ich sie

entstehn, auf welchenWegen ich sie kommen s e h e ? – –«.19 Sowohl der Unterti-

tel vonMenschliches, Allzumenschliches, das sich als »Buch für freie Geister« ausweist,

als auch der von Jenseits von Gut und Böse, das »Vorspiel einer Philosophie der Zu-

kunft«, benennt seinen Adressatenkreis. Auf die kommenden, neuen Philosophen

und freien Geister ausgerichtet, scheinen sie ebenjene geradezu herbei schreiben

zu wollen. Und ein Abschnitt, der das Idealbild von Philosophen als Wertsetzende

zeichnet, endet mit rhetorischen Fragen: »Giebt es heute solche Philosophen? Gab

15 Ausführlich hat sich van Tongeren mit diesem Themenkomplex beschäftigt und untersucht

in einem Hauptkapitel »Nietzsche’s writing and how to read Nietzsche«. Vgl. Paul van Ton-

geren: Reinterpreting modern culture. An introduction to Friedrich Nietzsche’s philosophy,

West Lafayette 2000, S. 51-103.

16 Über Jenseits von Gut und Böse wird im Ecce homo gesagt: »Von da an sind alle meine Schriften

Angelhaken: vielleicht verstehe ich mich so gut als Jemand auf Angeln?… Wenn Nichts sich

fieng, so liegt die Schuld nicht anmir. D i e F i s c h e f e h l t e n « (EH, Bücher, Jenseits 1,

KSA 6, S. 350). Dies kann durchaus als Anspielung auf den biblischen ›Menschenfischer‹ Jesus

gewertet werden.

17 Die Vorrede zuMenschliches,Allzumenschliches von 1886 bescheinigt den SchriftenNietzsches,

sie seien allesamt »Schlingen und Netze für unvorsichtige Vögel« und »eine Schule des Ver-

dachts« (MA I, Vorrede 1, KSA 2, S. 13).

18 So wird die Bezeichnung einer »neue[n] Gattung von Philosophen« kommentiert, die »V e r -

s u c h e r« genannt werden: »Dieser Name selbst ist zuletzt nur ein Versuch, und, wennman

will, eine Versuchung.« (JGB 42, KSA 5, S. 59). Vgl. auch JGB 128 und JGB 205.

19 MA I, Vorrede 2, KSA 2, S. 15. Diesbezüglich ist die gesamte Vorrede interessant. Vgl. z.B. so

vereinnahmende Formulierungen wie »wir freien Geister« (MA I, Vorrede 7, KSA 2, S. 21).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


246 Masken denken – in Masken denken

es schon solche Philosophen? M u s s es nicht solche Philosophen geben? ….«.20

Ein derartiges Inszenieren von neuen Philosophen ›der Zukunft‹ weist geradewegs

in die Richtung einer immanenten und forcierten Leser-Lenkung und es spricht

vieles dafür, in diesen Aspekten von Nietzsches Texten eine Philosophie der Ver-

heißung zu entdecken.

Gerade diejenigen Aspekte der Maskenproblematik, die die textformelle Seite

fokussieren und die vor allem in Kapitel 2.3 unter dem Stichwort der Figurenrede,

aber auch in Kapitel 4.2 als Sprechen vom Subjekt entwickelt wurden, sind bered-

te Zeugen von Nietzsches radikaler Neuausdeutung der Beziehung zwischen Text

und Leser.21 In gewissem Sinne kulminiert der Reichtum von Nietzsches philoso-

phischem Schreiben in dieser Masken-Praxis, sind alle Strategien der Darstellung

um der zukünftigen Leser willen bis in eine Raffinesse getrieben worden, deren

feine rhythmische Abgestimmtheit, stilistische Meisterschaft und ausgefeilte Kon-

sequenz bis heute in der Philosophie ihresgleichen sucht.

Das daran anschließende Dilemma für die Forschung stellt sich nun als Grund-

entscheidung dar: Demnach müsste man zunächst für sich festlegen, ob man in

den diskutierten Ebenen der Anredeformen, v.a. aber in den Figurenreden lediglich

die ›Masken‹ Nietzsches sehen will, in die er seine eigenen Ansichten gekleidet

habe. In der Folge würden alle Textfiguren als Masken Nietzsches zu gelten ha-

ben, hinter denen er seine eigentlichen Ansichten verborgen oder durch die er sie

ausgesprochen hätte. Dann wird der ›Einsiedler‹ zu einer Maske von Nietzsches

Einsamkeit, der ›Wanderer‹ zur Maskierung von Nietzsches Empfindlichkeit und

der ›freie Geist‹ zu einem maskierten Ausdruck von Nietzsches sich selbst zuge-

schriebener Befähigung riskanten, haltlosen Denkens. Dann werden aber auch die

Texte zu einem bloßen Forummaskierter Selbstaussagen des Autors und beginnen,

fortan um Nietzsche zu kreisen: Niemand anderes als Nietzsche würde in ewigem

Selbstgespräch mit sich immer zugleich Redner als Zuhörer und Angesprochener

sein. Wenn man an diesem Punkt noch von einer reinen Stilfrage der Interpre-

tation oder von Geschmackssache reden könnte, wird es solchen Ansätzen doch

schwer, die Frage plausibel zu beantworten, weshalb Nietzsche diese Arten des ex-

perimentellen Ausdrucks überhaupt gewählt habe. Oder auch nur, weshalb er seine

eigenen Ansichten über die Dinge nicht einfach ›als Autor‹ aussprechen zu können

glaubte.

20 JGB211, KSA 5, S. 145. Vgl. auch JGB2,woes bezüglich einer »neuenGattung vonPhilosophen«

heißt: »Und allen Ernstes gesprochen: ich sehe solche neue Philosophen heraufkommen.«

(JGB 2, KSA 5, S. 17).

21 Erstaunliches ist in einem frühen Nachlass-Notat von 1879 zu lesen: »E i n A u t o r hat

immer seinenWorten Bewegung mitzutheilen. Hier ist ein Leser; er merkt nicht, daß ich ihn

beobachte. Er ist mir von ehemals her bekannt – ein gescheuter Kopf: es schadet nicht, von

ihm gelesen zu werden. – Aber er ist ja ganz verwandelt: bin ich es, der ihn verwandelt hat?«

(Nachlass 1879, 47 [7], KSA 8, S. 618f.).

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser 247

Wie ich gezeigt zu haben hoffe, plädiert die vorliegende Arbeit dafür, einer an-

deren Option den Vorzug zu geben.Derzufolge ist in den aufzufindenden ›Masken‹

nichts geringeres als die raffinierte Möglichkeit einer Ermächtigung der Leserin-

nen und Leser gegeben.Nicht nur wird auf eine radikaleWeise die Deutungshoheit

über die Texte an die Leserschaft übertragen, die die Figurenreden dechiffrieren,

sich zu den Anrede- und Vereinnahmungsformen positionieren und einzelne Ab-

schnitte selbst zu Ende denken wird. Auch muss sie sich zu Nietzsches durchaus

streitbarer Art von Humor, Ironie und den argumenta ad hominem ins Verhältnis

setzen. Für alles das steht dem Leser, steht der Leserin lediglich die eigene Persön-

lichkeit zur Verfügung, die aufzubieten sie genötigt werden. Bedenkt man – etwa

anhand der oben angeführten Zitate – das hohe Maß anWirkungsmacht und (Ver-

)Führungskraft, das Nietzsche den Büchern im allgemeinen und seinen Schriften

im Besondern zusprach, so liegt die Vermutung nahe, es könnte ihm doch weni-

ger um seine eigene Person gegangen sein, als vielmehr um ein Schreiben, das in

möglichst raffinierter Weise auf den Leser ausgerichtet ist. Denn erst, wenn die

Haltung des Interpreten zum Text das bekannte »Aber lassen wir Herrn Nietz-

sche« auszurufen geneigt ist,22 betritt der Leser die Bühne, greift das Buch nach

ihm, wirkt Nietzsche tatsächlich über seine Zeit und seine Person hinaus. Schon

Zarathustra hatte zu seinen Jüngern gesagt: »Nun heiße ich euch, mich verlieren

und euch finden«.23 Ähnliches gäbe es auch für den hier thematisierten Kontext zu

vermerken, denn je mehr man seine Meinung über Nietzsche oder die vermeintli-

che Meinung Nietzsches als Autor in den richtigen Momenten zu vernachlässigen

bereit ist, umso mehr darf der Text wirken und umso sichtbarer wird die strategi-

sche Verfasstheit der Texte als Verlockungen und Versuchungen. Es gilt also gerade

nicht, die Position Nietzsches ›hinter den Masken‹ rekonstruieren zu wollen, son-

dern die Text-Masken als Spielräume eigener Positionierung zu verstehen, als Orte

der Berührung und Angebote der Interaktion.

Bleibt die Frage, wohin oder wozu Nietzsche seine Leser zu verführen beab-

sichtigte? Zur ›Bejahung‹ des Lebens? Dazu, ein ›freier Geist‹ – oder gar ein ›Über-

mensch‹ – zu werden? Eher nicht. Statt einer so konkreten Zielsetzung scheint es

vielmehr um eine Schulung des Denkens am Denkweg der Texte zu gehen und um

das Profilieren von Persönlichkeiten im Erlebnis eines Buches. Also indem, wie in

Kapitel 2.2.4 als Problem der Wirkung auf ein Publikum herausgearbeitet, der Le-

ser, die Leserin sich dem Buch allein aussetzt und sich mit ihm auseinandersetzt.

Die bereits angeführte Ermächtigung wäre somit Resultat und Ziel aller Elemen-

te von Nietzsches Maskenpraxis. Sie umfasst sowohl die Gesamtheit der auf den

Leser abzielenden Faktoren der Beeinflussung und die Methoden des Erreichens

von Wirkungen aufseiten des Textes, als auch diejenigen Momente aufseiten des

22 Vgl. FW, Vorrede 2, KSA 3, S. 347.

23 Za, Von der schenkenden Tugend 3, KSA 4, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


248 Masken denken – in Masken denken

Lesers, die sich in bestimmten Praktiken (Lesetempo, wiederholtes Lesen, Anferti-

gen von Exzerpten) und Reaktionen (Betroffenheit, Lachen, Weinen, Protest, Ab-

lehnung) äußern.

Genau derjenige Aspekt der Maskenproblematik, der unter den Titel ›in Mas-

ken denken‹ gestellt worden war, kulminiert an diesem Punkt der hier ausgeführ-

ten Maskenpraxis: Denn wenn die von den Texten aufgebotenen ›Masken‹ (Figu-

renreden, Adressierungsformen, Vielheit der Namen) nicht als Masken des Autors

Friedrich Nietzsche infrage kommen, obliegt ihnen keine andere Funktion als die,

in vielerlei Weisen den Leser zum Denken zu verführen. Vor diesem Hintergrund

erlangen philosophische Texte im Allgemeinen und die Textfiguren quaMasken im

Besonderen als Formen des Leserzugriffs eine neue Geltung.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Verzeichnis der Siglen

Aus dem publizierten Werk Friedrich Nietzsches wird zitiert nach:

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), 15 Bde. Hg. v. Giorgio Colli

und Mazzino Montinari, (2. durchgesehene Auflage), München/Berlin/New York

1988.

AC Der Antichrist

EH Ecce homo

FW Die fröhliche Wissenschaft

GD Götzen-Dämmerung

GM Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift

GMD Das griechische Musikdrama

GT Die Geburt der Tragödie

HL Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben (Unzeitgemässe Be-

trachtungen II)

JGB Jenseits von Gut und Böse

M Morgenröthe

MA Menschliches, Allzumenschliches (I und II)

NW Nietzsche contra Wagner

PHG Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen

SE Schopenhauer als Erzieher (Unzeitgemässe Betrachtungen III)

SGT Sokrates und die griechische Tragödie

ST Sokrates und die Tragödie

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


250 Masken denken – in Masken denken

VM Vermischte Meinungen und Sprüche (MA II, 1. Teil)

WA Der Fall Wagner

WL Ueber Wahrheit und Lüge im aussermoralischen Sinne

WS Der Wanderer und sein Schatten (MA II, 2. Teil)

Za Also sprach Zarathustra

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis

I. Quellen

Augustinus, Aurelius: De Civitate Dei. Der Gottesstaat. 2 Bde. Deutsche Au-

gustinusausgabe (übersetzt u. herausgegeben v. Carl Johann Perl), Mün-

chen/Wien/Zürich 1979.

Cicero, Marcus Tullius: De officiis. Vom rechten Handeln. Lateinisch und deutsch

(übersetzt u. herausgegeben v. Karl Büchner), Zürich 1994.

Diderot, Denis: Ästhetische Schriften, 2 Bde. (übersetzt u. herausgegeben v. Fried-

rich Bassenge), Frankfurt a.M. 1968.

Diderot, Denis: Erzählungen und Gespräche (übersetzt v. Katharina Scheinfuß),

Leipzig 1953.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Gesammelte Werke. Bd. 9, Phänomenologie des

Geistes, Hamburg 1980.

Kant, Immanuel: Werke in 6 Bänden (Hg. v. Wilhelm Weischedel), Wiesbaden

1956ff.

Lessing, Gotthold Ephraim: Gesammelte Werke, 10 Bde., Berlin/Weimar 1968 (2.

Auflage).

Lessing, Gotthold Ephraim: Das Theater des Herrn Diderot, Berlin 1760.

Mendelssohn,Moses: Ästhetische Schriften in Auswahl (Hg. v. Otto F. Best), Darm-

stadt 1974.

de Montaigne, Michel: Essais (übersetzt v. Hans Stilett), Frankfurt a.M. 1998.

Nietzsche, Friedrich: Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), 15 Bde.

Hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München/Berlin/New York 1988.

Nietzsche, Friedrich: Werke. Kritische Gesamtausgabe (KGW). Begründet von

Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New York 1967ff.

Nietzsche, Friedrich: Werke. Kritische Gesamtausgabe, Neunte Abteilung. Der

handschriftliche Nachlaß ab Frühjahr 1885 in differenzierter Transkription

(KGW IX). Hg. v. Marie-Luise Haase u.a., Berlin/New York 2001ff.

Nietzsche, Friedrich: Briefwechsel. Kritische Gesamtausgabe (KGB). Begründet

von Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Berlin/New York 1975ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


252 Masken denken – in Masken denken

Parmenides: Vom Wesen des Seienden. Die Fragmente. Griechisch und deutsch

(übersetzt u. herausgegeben v. Reckermann, Alfons; Hölscher, Uvo), Hamburg

2014.

Platon: Sämtliche Werke in zehn Bänden. Griechisch und deutsch (nach der Über-

setzung v. Friedrich Schleiermacher, Hg. v. Karlheinz Hülser), Frankfurt a.M.

1991.

Plutarch: Fünf Doppelbiographien. Teil 1: Alexandros und Caesar. Aristeides und

Marcus Cato. Perikles und Fabius Maximus. Griechisch und deutsch (übersetzt

v. Konrat Ziegler), Berlin/Boston 2001.

Schelling, FriedrichWilhelm Joseph: Philosophische Untersuchungen über dasWe-

sen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegen-

stände (Hg. v. Buchheim, Thomas), Hamburg 1997.

Schiller, Friedrich: Schillers Werke (hg. v. Siegfried Seidel). Bd. 10: Die Braut von

Messina. Wilhelm Tell. Die Huldigung der Künste, Weimar/Stuttgart 1980.

Schopenhauer, Arthur: Die Welt als Wille und Vorstellung. 2 Bde. (Hg. v. Löhney-

sen, Wolfgang Freiherr von), Frankfurt a.M./Leipzig 1996.

Semper, Karl: Die natürlichen Existenzbedingungen der Thiere. Leipzig 1880.

II. Forschungsliteratur

Alewyn, Richard; Sälzle, Karl: Das große Welttheater. Die Epoche der höfischen

Feste in Dokument und Deutung, Hamburg 1959.

Alkemeyer,Thomas: Subjektivierung in sozialen Praktiken.Umrisse einer praxeolo-

gischen Analytik. In: Alkemeyer,Thomas; Budde, Gunilla; Freist, Dagmar (Hg.):

Selbst-Bildungen. Soziale und kulturelle Praktiken der Subjektivierung, Biele-

feld 2013, S. 33-68.

Ambros, August Wilhelm: Geschichte der Musik, Wien 1862.

Babich, Babette E.: On Nietzsche’s Concinnity. An Analysis of Style. In: Nietzsche-

Studien, Bd. 19, 1990, S. 59-80.

Baeumler, Alfred: Nietzsche der Philosoph und Politiker, Leipzig 1931.

Baumbach, Gerda: Schauspieler. Historische Anthropologie des Akteurs. Band 1:

Schauspielstile, Leipzig 2012.

Baumbach, Gerda: Maschera, ve saludo! Maske, seid gegrüßt! Anmerkungen zu

Maske, Theater-Maske und Masken-Theater in der europäischen Neuzeit. In:

Alfred Schäfer; Michael Wimmer (Hg.): Masken und Maskierungen, Opladen

2000, S. 137-159.

Baumbach,Gerda: »Seid gegrüsst,Maske!« ZurMaskenproblematik in derNeuzeit.

In: Birbaumer, Ulf; Hüttler, Michael; Di Palma, Guido (Hg.): Corps du Théâtre.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 253

Organicité, contemporanéité, interculturalité. Il Corpo del Teatro. Organicità,

contemporaneità, interculturalità, Wien 2010, S. 105-137.

Bächtold-Stäubli,Hanns (Hg.): Handwörterbuch desDeutschen Aberglaubens.Un-

veränderter photomechanischer Nachdruck der Ausgabe von 1933. 10 Bde., Ber-

lin 1987.

Benjamin, Walter: Einbahnstraße. (Hg. v. Schöttker, Detlev) In: Ders.: Werke und

Nachlaß. Kritische Gesamtausgabe (Hg. v. Gödde, Christoph; Lonitz Henri),

Frankfurt a.M. 2009.

Benne, Christian; Müller, Enrico (Hg.): Ohnmacht des Subjekts. Macht der Persön-

lichkeit. Basel 2014.

Benne, Christian: Ecce Hanswurst – Ecce Hamlet. In: Nietzscheforschung, Bd. 12,

2005, S. 219-228.

Bertram, Ernst: Nietzsche. Versuch einer Mythologie, Berlin 1918.

Bertschli, Hannes: Masken und Gesichter, Basel 1982.

Bleckwenn, Helga: »Der Stil soll leben«. Nietzsches Lehre vom Stil – aus didakti-

scher Sicht interpretiert. In: Erzgräber, Willi; Gauger, Hans-Martin (Hg.): Stil-

fragen, Tübingen 1992, S. 42-58.

Blumenberg, Hans: Paradigmen zu einer Metaphorologie (Kommentar von Anselm

Haverkamp), Frankfurt a.M. 2013.

Borchmeyer,Dieter; Salaquarda, Jörg (Hg.): Nietzsche undWagner. Stationen einer

epochalen Begegnung. 2 Bde., Frankfurt a.M./Leipzig 1994.

Born Marcus A.; Pichler, Axel (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenie-

rung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013.

Böning, Thomas: Metaphysik, Kunst und Sprache beim frühen Nietzsche, Ber-

lin/New York 1988.

Breitinger, Johann Jacob: Critische Dichtkunst. Faksimilie-Nachdruck nach der

Ausgabe von 1740. 2 Bde., Stuttgart 1966.

Brusotti, Marco; McNeil, Michael; Schubert, Corinna; Siemens, Herman (Hg.): Eu-

ropean/Supra-European. Cultural Encounters in Nietzsche’s Philosophy, Ber-

lin/Boston 2020.

Buchheim,Thomas: Die Vorsokratiker. Ein philosophisches Porträt.München 1994.

Buser, Hans; Buser, Wilhelm: Friedrich Nietzsche. Der Hochstapler im Philoso-

phenrock und Prophet des Henkerstaates im Lichte seines berühmt gemach-

tenWerkes »Also sprach Zarathustra« oder: Heruntermit derMaske!, Augsburg

1914.

Busse, Peter: Die Rolle. Zur Geschichte und Kritik eines zentralen sozialwissen-

schaftlichen Begriffes, München 2016.

Bürger, Christa: Tradition und Subjektivität, Frankfurt a.M. 1980.

Bürger, Peter: Das Verschwinden des Subjekts. Eine Geschichte der Subjektivität

von Montaigne bis Barthes, Frankfurt a.M. 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Masken denken – in Masken denken

Campioni, Guiliano u.a. (Hg.): Nietzsches persönliche Bibliothek, Berlin/New York

2003.

Claessens, Dieter: Rolle und Macht, München 1968.

Conant, James: Das Exemplarische bei Emerson und Nietzsche. In: Benne, Chris-

tian; Müller, Enrico: Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel

2014, S. 207-225.

Constâncio, João; Branco, Maria João Mayer; Ryan, Bartholomew (Hg.): Nietzsche

and the Problem of Subjectivity. Nietzsche today, Vol. 5., Berlin/Boston 2015.

Deines, Stefan; Juenger, Stephan; Nünning, Ansgar (Hg.): Historisierte Subjekte –

Subjektivierte Historie. Zur Verfügbarkeit und Unverfügbarkeit von Geschich-

te, Berlin 2003.

Dellinger, Jakob: Zwischen ›Meinung‹ und ›Maske‹. Überlegungen zum Umgang

mit Nietzsches Techniken der Subversion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012,

S. 317-326.

Dellinger, Jakob: Vorspiel, Subversion und Schleife. Nietzsches Inszenierung des

›Willens zur Macht‹ in Jenseits von Gut und Böse. In: Born, Marcus A.; Pichler,

Axel (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in

»Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 165-187.

Dellinger, Jakob: »die Person verräth sich«. Überlegungen zu den reflexiven Kom-

plikationen von Nietzsches Symptomatisierung des Denkens. In: Benne, Chris-

tian; Müller, Enrico (Hg.): Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit,

Basel 2014, S. 131-150.

Dellinger, Jakob: »…auch nur ein Glaube, eine Einbildung, eineDummheit?« FW 345

zwischen ›Philosophie‹ und ›Literatur‹. In: Katharina Grätz; Sebastian Kauf-

mann (Hg.): Nietzsche zwischen Philosophie und Literatur. Von der Fröhlichen

Wissenschaft zu Also sprach Zarathustra, Heidelberg 2016, S. 255-322.

Dellinger, Jakob: Unter Gespenstern? Überlegungen zum »Nachspiel« von

»Menschliches, Allzumenschliches I«. In: Benne, Christian; Zittel, Claus (Hg.):

Nietzsche und die Lyrik. Ein Kompendium, Stuttgart 2017.

Derrida, Jacques: Sporen. Die Stile Nietzsches. In: Hamacher,Werner (Hg.): Nietz-

sche aus Frankreich (Übers. von Richard Schwaderer), Frankfurt a.M./Berlin

1986, S. 129-168.

Detering,Heinrich: Der Antichrist und der Gekreuzigte. FriedrichNietzsches letzte

Texte, Göttingen 2010.

Detering, Heinrich: Stagnation und Höhenflug. »Die Lieder des Prinzen Vogel-

frei«. In: Benne, Christian; Georg, Jutta (Hg.): Friedrich Nietzsche: »Die fröhli-

che Wissenschaft«. Klassiker auslegen, Berlin 2015, S. 151-174.

Dithmar, Reinhard: Die Fabel. Geschichte, Struktur, Didaktik. München 1988.

Dreyer,Matthias: NietzschesMasken.Medien der Verlebendigung. In: Aggermann,

Lorenz; Fischer, Ralph; Holling, Eva; Schulte, Philipp; Siegmund, Gerald (Hg.):

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 255

»Lernenmit den Gespenstern zu leben«. Das Gespenstische als Figur,Metapher

und Wahrnehmungsdispositiv, Berlin 2015, S. 273-287.

Euringer, Martin: Zuschauer des Welttheaters. Lebensrolle, Theatermetapher und

gelingendes Selbst in der Frühen Neuzeit (Univ. Diss.), Darmstadt 2000.

Fetz, Reto Luzius; Hagenbüchle, Roland; Schulz, Peter (Hg.): Geschichte und Vor-

geschichte der modernen Subjektivität. 2 Bde., Berlin/New York 1998.

Fleck, Ludwik: Zur Krise der ›Wirklichkeit‹ (1929). In: Ders.: Denkstile und Tatsa-

chen (Hg. v. Werner, Sylwia; Zittel, Claus), Berlin 2011, S. 52-69.

Frey,Willy: Quelques formes des antichristianismes: Voltaire, Diderot et Nietzsche,

Neuchâtel 1933.

Friederici, Angelika: Mr. Castan’s London-Westend-Museum: der Berliner Anfang.

In: Dies.: Castan’s Panopticum. Ein Medium wird besichtigt. Heft 18, Berlin

2014, S. A2-11.

Friederici, Angelika: Die Castans und ihr Lebenswerk. In: Dies.: Castan’s Panopti-

cum. Ein Medium wird besichtigt. Heft 1, Berlin 2008, S. A1-10.

Foucault, Michel: Dits et ecrits. Schriften in vier Bänden (Hg. v. Defert, Daniel;

Ewald, François), Frankfurt a.M. 2001-2005.

Fuhrmann, Manfred: Persona, ein römischer Rollenbegriff. In: Marquard, Odo;

Stierle, Karlheinz (Hg.): Identität. Poetik und Hermeneutik, VIII, München

1979, S. 83-106.

Fürstenthal, Achim: Maske und Scham bei Nietzsche. Ein Beitrag zur Psychologie

seines Schaffens, Basel 1940.

Gauger, Hans-Martin: Über Sprache und Stil, München 1995.

Geisenhanslüke, Achim: Masken des Selbst. Aufrichtigkeit und Verstellung in der

europäischen Literatur, Darmstadt 2006.

Gerhard, Volker: »Experimental-Philosophie«. Versuch einer Rekonstruktion. In:

Djurić, Mihailo; Simon, Josef (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche,

Würzburg 1986, S. 45-61.

Gerhardt, Volker: Die Perspektive des Perspektivismus. In: Nietzsche-Studien, Bd.

18, 1989, S. 260-281.

Georg, Jutta; Zittel, Claus (Hg.): Nietzsches Philosophie des Unbewussten, Ber-

lin/Boston 2012.

Goedert, Georges: Nietzsches Begriff der Maske. In: Craemer, Susanne; Dilk, Enri-

ca; Sieburg, Heinz u.a. (Hg.): Europäische Begegnungen. Beiträge zur Litera-

turwissenschaft, Sprache und Philosophie. Festschrift für Joseph Kohnen, Lu-

xembourg 2006, S. 579-588.

Goedert, Georges: Nietzsches Kritik des Subjektbegriffs. In: Berlinger, R.; Fink,

E.; Imamichi, T.; Schrader, W. (Hg.): Perspektiven der Philosophie 30, Amster-

dam/New York 1994, S. 301-322.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Masken denken – in Masken denken

Goffman, Erving: Wir alle spielen Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag. (Orig.

»The Presentation of Self in Everyday Life«, New York 1959. Übers. v. Peter

Weber-Schäfer). Mit einem Vorwort von Ralf Dahrendorf, München 1969.

Greiner, Bernhard: Friedrich Nietzsche. Versuch und Versuchung in seinen Apho-

rismen, München 1972.

Griesser, Luitpold: Nietzsche undWagner –Neue Beiträge zur Geschichte und Psy-

chologie ihrer Freundschaft (1923) Nachdruck, Hamburg 2010.

Hamacher, Werner: »Disgregation des Willens.« Nietzsche über Individuum und

Individualität. In: Nietzsche-Studien, Bd. 15, 1986, S. 306-336.

Hamacher, Werner: (Das Ende der Kunst mit der Maske). In: Karl Heinz Bohrer

(Hg.): Sprachen der Ironie – Sprachen des Ernstes, Frankfurt a.M. 2000, S. 121-

155.

Hagenbüchle, Roland: Subjektivität. Eine historisch-systematische Hinführung.

In: Fetz, Reto Luzius; Hagenbüchle, Roland; Schulz, Peter (Hg.): Geschichte und

Vorgeschichte der modernen Subjektivität. 2 Bde., Berlin/New York 1998, S. 1-

88.

Hampe, Michael: Die Lehren der Philosophie. Eine Kritik, Berlin 2014.

Haug, Frigga: Kritik der Rollentheorie und ihrer Anwendung in der bürgerlichen

deutschen Soziologie, Frankfurt a.M. 1972.

Heisenberg, Werner: Das Naturbild der heutigen Physik, Hamburg 1955.

Himmelmann, Beatrix: Freiheit und Selbstbestimmung. ZuNietzsches Philosophie

der Subjektivität, Freiburg/München 1996.

Heit, Helmut; Heller, Lisa (Hg.): Handbuch Nietzsche und die Wissenschaften.

Natur-, geistes- und sozialwissenschaftliche Kontexte, Berlin/Boston 2014.

Hoffmann-Krayer, Eduard: Die Fastnachtsgebräuche der Schweiz. In: Ders. (Hg.):

Schweizerisches Archiv für Volkskunde, Zürich 1897.

Hölscher, Uvo: Anfängliches Fragen. Studien zur frühen griechischen Philosophie,

Göttingen 1968.

Huizinga, Johan: Homo ludens. VomUrsprung der Kultur im Spiel, Hamburg 1956.

Hüls, Ansgar Michael: Maske und Identität. Das Maskenmotiv in Literatur, Philo-

sophie und Kunst um 1900, Würzburg 2013.

Imasaki, Takahide: Die Masken des Freigeistes und des Schauspielers in der Phi-

losophie Friedrich Nietzsches. In: Georg, Jutta; Reschke, Renate (Hg.): Nietz-

sche undWagner. Perspektiven ihrer Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2016,

S. 38-45.

Jaspers, Karl: Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines Philosophierens,

Berlin 1935.

Kaufmann, Walter: Nietzsches Philosophie der Masken (übersetzt von Ernst Beh-

ler). In: Nietzsche-Studien, Band 10/11, 1981/82, S. 111-131.

Kaufmann,Walter: Discovering themind. Volume 2: Nietzsche, Heidegger and Bu-

ber, New York 1980.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 257

Kaulbach, Friedrich: Nietzsches Idee einer Experimentalphilosophie, Köln/Wien

1980.

Kaulbach, Friedrich: Der Philosoph und seine Philosophie: Perspektive und Wahr-

heit bei Nietzsche. In: Djurić,Mihailo (Hg.): Nietzsches Begriff der Philosophie,

Würzburg 1990, S. 9-20.

Kerger, Henry: Nietzsches normativ-institutionalistisches Postulat personaler Ge-

rechtigkeit auf der Basis der Vollpositivität allen Rechts. In: Rechtstheorie, Bd.

47, Heft 4, 2016, S. 443-477

Klass, Tobias Nikolaus: Von Peitschen und Masken. Nietzsches Suche nach Strate-

gien der Selbst-Anrühung. In: Schäfer, Alfred; Wimmer, Michael (Hg.): Masken

und Maskierungen, Opladen 2000, S. 251-279.

Kob, Janpeter: Die doppelte Wurzel des Maskenparadigmas in der Soziologie. In:

Heinz-Dietrich Ortlieb; Bruno Molitor; Werner Krone (Hg.): Hamburger Jahr-

buch für Wirtschafts- und Gesellschaftspolitik. Festausgabe für Carl Jantke

zum 70. Geburtstag, Tübingen 1979, S. 79-88.

Konersmann, Ralf (Hg.): Wörterbuch der philosophischen Metaphern (3. Aufl.),

Darmstadt 2011.

Krüger, Heinz: Über den Aphorismus als philosophische Form, München 1988.

Lambrellis, Dimitris N.: The one and the many in Nietzsche. In: Stegmaier,Werner

(Hg.): Nietzsche Studien, Bd. 19, Berlin/New York 1990, S. 129-142.

Langer, Daniela: Wie man wird, was man schreibt. Sprache, Subjekt und Autobio-

graphie bei Nietzsche und Barthes, Paderborn/München 2005.

Leuschner, Eckhard: Persona, Larva,Maske. Ikonologische Studien zum 16. bis frü-

hen 18. Jahrhundert, Frankfurt a.M. 1997.

de Man, Paul: Allegorien des Lesens (übersetzt v. Werner Hamacher und Peter

Krumme), Frankfurt a.M. 1988.

Meuli, Karl: Maske,Maskereien. In: Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens,

Berlin/Leipzig 1932, S. 1744-1852.

Mezger, Werner: Narrenidee und Fastnachtsbrauch. Studien zum Fortleben des

Mittelalters in der europäischen Festkultur, Konstanz 1991, S. 75-77.

Mittelstraß, Jürgen (Hg.): Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie,

Stuttgart 1996.

Molitorisz, Joseph: Toward a new humanism: a study of Diderot’s and Nietzsche’s

dialectical methodologies, Seattle 1983.

Morea, Donatella: Il respiro più lungo. L’aforisma nelle opere di Friedrich Nietz-

sche, Pisa 2011.

Müller, Enrico: Die Griechen im Denken Nietzsches, Berlin/New York 2005.

Müller, Enrico: Geist und Liebe zur Maske. Zu Aphorismus JGB 40 und Nietzsches

Personenbegriff. In: Born, Marcus A.; Pichler, Axel (Hg.): Texturen des Den-

kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«,

Berlin/Boston 2013, S. 243-257.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Masken denken – in Masken denken

Müller, Enrico: Die Sprache des Ressentiments, die Musikalität der Sprache und

der »Europäer der Zukunft«. Das achte Hauptstück: »Völker und Vaterländer«.

In: Born,Marcus A. (Hg.): Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und Böse. Klas-

siker auslegen, Bd. 48, Berlin 2014. S. 167-178.

Müller-Lauter,Wolfgang: Nietzsche. Seine Philosophie der Gegensätze und die Ge-

gensätze seiner Philosophie, Berlin/New York 1971.

Müller-Lauter, Wolfgang: Über Freiheit und Chaos. Nietzsche-Interpretationen II,

Berlin/New York 1999.

Müller-Richter, Klaus: Nietzsches erkenntniskritische Vitalisierung der Metapher.

In: Müller-Richter, Klaus; Larcati, Arturo (Hg.): Der Streit um die Metapher.

Poetologische Texte von Nietzsche bis Handke, Darmstadt 1998, S. 40-42.

Münz, Rudolf: Theatralität und Theater. Zur Historiographie von Theatralitätsge-

fügen, Berlin 1998.

Nagl-Docekal, Herta; Vetter, Helmuth (Hg.): Tod des Subjekts?, Wien/München

1987.

Nehamas, Alexander: Nietzsche. Life as Literature, Cambridge/London 1985.

Niemeyer, Christian (Hg.): Nietzsche-Lexikon, Darmstadt 2009.

Nunley, John; McCarty, Cara (Hg.): Masks. Faces of culture, New York 1999.

Opl, Eberhard: Die Wandlung des Begriffes sensibilité in der Ästhetik Diderots.

In: Maske und Kothurn. Internationale Beiträge zur Theaterwissenschaft,

Wien/Köln 1987, Heft 3-4, S. 33-53.

Ottmann, Henning (Hg): Nietzsche-Handbuch, Stuttgart/Weimar 2000.

Paulys Real-Encyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Bd. 19 (neue Be-

arbeitung; Hg. v. Georg Wissowa), Stuttgart 1917.

Perrakis, Manos: Nietzsches Musikästhetik der Affekte, Freiburg/München 2011.

Pichler, Axel: Philosophie als Text – Zur Darstellungsform der »Götzen-

Dämmerung«, Berlin/Boston 2014.

Pieper, Hans-Joachim: Ecce homo. Aufstieg und Fall der »reinen« Subjektivität. In:

Moser, Christian; Nelles, Jürgen (Hg.): AutoBioFiktion. Konstruierte Identitä-

ten in Kunst, Literatur und Philosophie, Bielefeld 2006, S. 21-36.

Prange, Martine: Nietzsche, Wagner, Europe. Berlin/Boston 2013.

Reschke, Renate; Georg-Lauer, Jutta (Hg.): Nietzsche undWagner. Perspektiven ih-

rer Auseinandersetzung, Berlin/Boston 2015.

Rheinfelder, Hans: Das Wort »persona«. Geschichte seiner Bedeutungen mit be-

sonderer Berücksichtigung des französischen und italienischen Mittelalters.

Beihefte zur Zeitschrift für romanische Philologie, Heft 77, Halle (Saale) 1928.

Riedel, Christoph: Subjekt und Individuum. Zur Geschichte des philosophischen

Ich-Begriffes, Darmstadt 1989.

Riedel, Manfred (Hg.): Philologie und Philosophie in Nietzsches Denken,

Köln/Weimar/Wien 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 259

Röllin, Beat: Ein Fädchen um’s Druckmanuskript und fertig? Zur Werkgenese von

Jenseits von Gut und Böse. In: Born, Marcus A.; Pichler, Axel: Texturen des Den-

kens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie in »Jenseits von Gut und Böse«,

Berlin/Boston 2013. S. 47-67.

Rupschus, Andreas: Nietzsches Problemmit den Deutschen.Wagners Deutschtum

und Nietzsches Philosophie, Berlin/Boston 2013.

Ryan, Bartholomew: The Plurality of the Subject in Nietzsche and Kierkegaard:

Confronting Nihilism with Masks, Faith and Amor Fati. In: Constâncio, João;

Branco, Maria João Mayer; Ryan, Bartholomew (Hg.): Nietzsche and the Prob-

lem of Subjectivity. Nietzsche today, Vol. 5, Berlin/Boston 2015, S. 317-342.

Saar, Martin: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach

Nietzsche und Foucault, Frankfurt a.M./New York 2007.

Santini, Carlotta: Friedrich Nietzsches Basler Vorlesungen über die Geschichte der

griechischen Literatur. In: Geschichte der Germanistik. Mitteilungen, Göttin-

gen 2012, Doppelheft 41/42, S. 141-143.

Schlimgen, Erwin: Nietzsches Theorie des Bewußtseins, Berlin/New York 1999.

Schmidt, Siegfried J.: Sprache und Denken als sprachphilosophisches Problem von

Locke bis Wittgenstein, Den Haag 1968.

Schober, Angelika: Diderot et Nietzsche. In: Diderot studies, Vol. 25, Genève 1993,

S. 89-107.

Schock, Flemming; Bauer, Oswald; Koller, Ariane (Hg.): Dimensionen der

Theatrum-Metapher in der Frühen Neuzeit. Ordnung und Repräsentation von

Wissen, Erlangen 2008.

Schrödter, Hermann (Hg.): Das Verschwinden des Subjekts, Würzburg 1994.

Schubert, Corinna: »Der Autor hat den Mund zu halten […]«. Nietzsche-

Interpretation zwischen Biographismus und Interaktion. In: Nietzschefor-

schung, Bd. 19, 2011, S. 279-288.

Schubert, Corinna: »Wanderer wer bist du?« Überlegungen zu Maske und Dialog,

Figur und dem Vornehmen in Jenseits von Gut und Böse 296. In: Born, Marcus A.;

Pichler, Axel: Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philosophie

in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 279-303.

Schubert, Corinna: »Wo hört das Ich auf?« Überlegungen zum Zerfallsprozess des

Subjekts. In: Benne, Christian; Müller, Enrico (Hg.): Ohnmacht des Subjekts –

Macht der Persönlichkeit, Basel 2015, S. 179-194.

Schubert, Corinna: Rezension zu Donatella Morea: Il respiro più lungo. L’aforisma

nelle opere di Friedrich Nietzsche. In: Nietzsche-Studien, Bd. 43, 2014, S. 250-

252.

Schubert, Corinna: Von derWeisheit der Narren. Annäherung an das Gedicht »Narr

in Verzweiflung«. In: Benne, Christian; Zittel, Claus (Hg.): Nietzsche und die

Lyrik. Ein Kompendium, Stuttgart 2017.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Masken denken – in Masken denken

Schulz, Reinhard: Darstellen und Rekonstruieren: Eine hermeneutische Erwide-

rung auf Ian Hacking. In: Journal for General Philosophy of Science. Vol. 30, N°

2, 1999, S. 365-378.

Schulz, Reinhard: Nietzsche und Rorty. Zwei Metaphysikoppositionen. In: Renate

Reschke (Hg.): Zeitenwende –Wertewende. Internationaler Kongreß zum 100.

Todestag FriedrichNietzsches.Nietzscheforschung. Sonderband 1, Berlin 2001,

S. 165-169.

Schulz, Reinhard: Naturwissenschaftshermeneutik. Eine Philosophie der End-

lichkeit in historischer, systematischer und angewandter Hinsicht, Würzburg

2004.

Schulz, Reinhard (Hg.): Zukunft ermöglichen. Denkanstöße aus fünfzehn Jahren

Karl Jaspers Vorlesungen zu Fragen der Zeit; zu Ehren des Initiators Rudolf zur

Lippe, Würzburg 2008.

Schulz, Reinhard: Der Wahrnehmungsglaube und Probleme der Sichtbarmachung

von Praktiken im Anschluss an Merleau-Ponty. In: Alkemeyer, Thomas; Budde,

Gunilla; Freist, Dagmar (Hg.): Selbst-Bildungen. Soziale und kulturelle Prakti-

ken der Subjektivierung, Bielefeld 2013, S. 351-373.

Scruton, Roger: Nietzsche onWagner. In: Came, Daniel (Hg.): Nietzsche on art and

life, Oxford 2014. S. 236 – 251.

von Seggern, Hans-Gerd: Nietzsches Philosophie des Scheins, Weimar 1999.

Shapiro, Gary: Nietzschean Narratives, Bloomington/Indianapolis 1989.

Siemens, Herman; Hay, Katia: Ridendo dicere severum. On probity, laughter and

self-critique in Nietzsche’s figure of the free spirit. In: Bamford, Rebecca (Hg.):

Nietzsche’s free spirit philosophy, London/New York 2015, S. 111-135.

Siemens, Hermann; van Tongeren, Paul: Das Nietzsche-Wörterbuch. Anatomy of a

›großes Projekt‹. In: Caysa, Volker; Schwarzwald, Konstanze (Hg.): Nietzsche –

Macht – Größe, Berlin/Boston 2012, S. 451-466.

Simon, Josef: Sprache und Sprachkritik bei Nietzsche. In: Lutz-Bachmann, Mat-

thias (Hg.): Über Friedrich Nietzsche. Eine Einführung in seine Philosophie,

Frankfurt a.M. 1985, S. 63-97.

Simon, Josef: Der gewollte Schein. Zu Nietzsches Begriff der Interpretation. In:

Djurić, Mihailo; Simon, Josef (Hg.): Kunst und Wissenschaft bei Nietzsche,

Würzburg 1986, S. 62-74.

Simon, Josef: Grammatik undWahrheit. Über das Verhältnis Nietzsches zur speku-

lativen Satzgrammatik der metaphysischen Tradition. In: Nietzsche-Studien,

Bd. 1, 1972, S. 1-26.

Simonis, Linda: Der Stil als Verführer. Nietzsche und die Sprache des Performati-

ven. In: Nietzsche-Studien, Bd. 31, 2002, S. 57-74.

Sloterdijk, Peter: Kritik der zynischen Vernunft, Frankfurt a.M. 1983.

Sloterdijk, Peter: Der Denker auf der Bühne. Nietzsches Materialismus, Frankfurt

a.M. 1986.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literaturverzeichnis 261

Sofer, Johann: Bemerkungen zur Geschichte des Begriffs »Welttheater«. In: Maske

und Kothurn. Band 2, Heft 3-4, Berlin/New York 1956, S. 256-268.

Sommer, Andreas Urs: Nietzsche-Kommentar, Berlin/Boston 2012ff.

Sommer, Andreas Urs: Nietzsche-Kommentar. Der Fall Wagner. Götzen-

Dämmerung, Berlin/Boston 2012.

Stegmaier, Werner: Nietzsches Neubestimmung der Philosophie. In: Djurić, Mi-

hailo (Hg.): Nietzsches Begriff der Philosophie, Würzburg 1990, S. 21-36.

Stegmaier, Werner: Nietzsches »Genealogie der Moral«, Darmstadt 1994.

Stegmaier, Werner: Nietzsches Befreiung der Philosophie. Kontextuelle Interpre-

tation des V. Buchs der »Fröhlichen Wissenschaft«, Berlin/Boston 2012.

Stegmaier, Werner: Eine Frage zum Schluss. Das neunte Hauptstück: »was ist vor-

nehm?«. In: Marcus A. Born (Hg.): Friedrich Nietzsche: Jenseits von Gut und

Böse, Berlin 2014, S. 179-205.

Steiert, Thomas (Hg.): »Der Fall Wagner«. Ursprünge und Folgen von Nietzsches

Wagner-Kritik, Laaber 1991.

Sturma, Dieter (Hg.): Person. Philosophiegeschichte –Theoretische Philosophie –

Praktische Philosophie, Paderborn 2001.

Tawada, Yoko: Abenteuer der deutschen Grammatik, Tübingen 2010.

Teichfischer, Philipp: Die Masken des Philosophen. Alfred Baeumler in derWeima-

rer Republik – eine intellektuelle Biographie (Univ. Diss.), Marburg 2009.

Thorgeirsdottir, Sigridur: Baubo. Laughter, eroticism and science to come. In:

Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012, S. 65-73.

van Tongeren, Paul: DieMoral vonNietzschesMoralkritik. Studien zu »Jenseits von

Gut und Böse«, Bonn 1989.

van Tongeren, Paul: Die Kunst der Transfiguration. In: Duhamel, Roland; Oger,

Erik (Hg.): Die Kunst der Sprache und die Sprache der Kunst, Würzburg 1994,

S. 84-104.

van Tongeren, Paul: Reinterpreting modern culture. An introduction to Friedrich

Nietzsche’s philosophy, West Lafayette 2000.

Toscani, Ignazio: Die venezianische Gesellschaftsmaske. Ein Versuch zur Deutung

ihrer Ausformung, ihrer Entstehungsgründe und ihrer Funktion (Univ. Diss.),

Saarbrücken 1972.

Vaihinger,Hans: Die Philosophie des Als-ob. Systemder theoretischen, praktischen

und religiösen Fiktionen der Menschheit auf Grund eines idealistischen Posi-

tivismus, Berlin 1913.

Vattimo, Gianni: Il soggetto e la maschera. Nietzsche e il problema della liberazio-

ne, Milano 1974.

Vivarelli, Vivetta: Nietzsche und die Masken des freien Geistes: Montaigne, Pascal

und Sterne, Würzburg 1998.

Wander, Karl Friedrich Wilhelm: Deutsches Sprichwörter-Lexikon. Unveränderter

fotomechanischer Nachdruck der Ausgabe von 1867. 5 Bde, Kettwig 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Masken denken – in Masken denken

Weihe, Richard: Die Paradoxie der Maske. Geschichte einer Form, München 2004.

Weijers, Els: Wie man wird, was man erzählt. Erzählen und Diskurs vom Selbst

in Nietzsches Texten. In: Duhamel, Roland; Oger, Erik (Hg.): Die Kunst der

Sprache und die Sprache der Kunst, Würzburg 1994, S. 37-54.

Weißhaupt, Mark: Rolle und Identität. Grundlagen der Rollentheorie, Saarbrücken

2008.

Weisshaupt, Kurt: Maske und Gehalt. Stufen des Esoterischen bei Nietzsche. In:

Holzhey, Helmut; Walter Zimmerli (Hg.): Esoterik und Exoterik der Philoso-

phie. Beiträge zu Geschichte und Sinn philosophischer Selbstbestimmung, Ba-

sel/Stuttgart 1977, S. 191-205.

Wellner, Klaus: Nietzsches Masken in Ecce homo. In: Nietzscheforschung, Bd. 12,

2005, S. 143-150.

Zima, Peter: Theorie des Subjekts. Subjektivität und Identität zwischen Moderne

und Postmoderne, Tübingen/Basel 2000.

Zittel, Claus: Abschied von der Romantik imGedicht. Friedrich Nietzsches »Es geht

einWanderer durch die Nacht«. In: Nietzscheforschung, Bd. 3, 1995, S. 193-206.

Zittel, Claus: Das ästhetische Kalkül von Friedrich Nietzsches Also sprach Zarathus-

tra, Würzburg 2000/2011.

Zittel, Claus: Die Aufhebung der Anschauung im Spiel der Metapher. Nietzsches

relationale Semantik. In: Nietzscheforschung, Band 7, 2000, S. 273-285.

Zittel, Claus: Konstruktionsprobleme des Sozialkonstruktivismus. In: Ders. (Hg.):

Wissen und soziale Konstruktion, Berlin 2002, S. 87-108.

Zittel, Claus: Ästhetisch fundierte Ethiken und Nietzsches Philosophie. In:

Nietzsche-Studien, Bd. 32, 2003, S. 103-123.

Zittel, Claus: Theatrum philosophicum. Descartes und die Rolle ästhetischer For-

men in der Wissenschaft, Berlin 2009.

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Ashley J. Bohrer 

 Marxism and Intersectionality  
Race, Gender, Class and Sexuality 
under Contemporary Capitalism  

2019, 280 p., pb.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4160-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4160-2 

 Jürgen Manemann 

 Demokratie und Emotion  
Was ein demokratisches Wir 
von einem identitären Wir unterscheidet  

2019, 126 S., kart.
17,99 € (DE), 978-3-8376-4979-6
E-Book: 15,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4979-0 

 Harald Lemke 

 Szenarien der Ernährungswende  
Gastrosophische Essays 
zur Transformation unserer Esskultur  

2018, 396 S., kart.
29,99 € (DE), 978-3-8376-4483-8
E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4483-2
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4483-8 

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten 
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Philosophie
 Jürgen Manemann, Eike Brock 

 Philosophie des HipHop  
Performen, was an der Zeit ist  

2018, 218 S., kart.
19,99 € (DE), 978-3-8376-4152-3
E-Book: kostenlos erhältlich als Open-Access-Publikation, 
ISBN 978-3-8394-4152-7 

 Anke Haarmann 

 Artistic Research  
Eine epistemologische Ästhetik  

2019, 318 S., kart.
34,99 € (DE), 978-3-8376-4636-8
E-Book: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4636-2
EPUB: 34,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4636-8 

 Hilkje Charlotte Hänel 

 What is Rape?  
Social Theory and Conceptual Analysis  

2018, 282 p., hardcover
99,99 € (DE), 978-3-8376-4434-0
E-Book: 99,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4434-4 

https://doi.org/10.14361/9783839454862 - am 14.02.2026, 09:35:26. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	1. Zur Einleitung. Mensch und Maske
	1.1. Zum Begriff der persona
	1.2. Forschungsstand
	1.2.1. Die Maskenproblematik in der Nietzsche-Forschung
	1.2.2. Maskenproblematik und Rollentheorie

	1.3. Methodische Voraussetzungen
	1.3.1. Überlegungen zu einer Genealogie der Maskenproblematik bei Nietzsche
	1.3.2. Von Nietzsches konstellativem Verfahren zu einer neuen Lesart seiner Texte


	2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches
	2.1. Die guten Masken – Nietzsches Umwertung und Erweiterung der Maskenmetapher
	2.2. Der Schauspieler als Problem
	2.2.1. Das Problem des Schauspielers anhand des »Falls« Wagner
	2.2.2. Wirkung statt Wahrheit
	2.2.3. Das Schauspieler-Problem der Demokratie und der Moderne
	2.2.4. Das Problem des Schauspielers als Problem der Dichter und Philosophen
	2.2.5. Eine neue Erkenntnispraxis: Die »Kunst der Transfiguration«

	2.3. Zur Figurenrede
	2.3.1. Im Gespräch – Von Einsiedlern, Wanderern und anderen
	2.3.2. Närrische Weisheiten und weise Narren – Annäherung an eine Textfigur


	3. Vom Zeigen des Zeigens – Die Maske als Denkfigur
	3.1. Jenseits von wahr und falsch – Die konstitutionellen Fiktionen
	3.2. Mensch und Maske im Spiegel der Sprache
	3.3. Mit der Sprache gegen die Sprache – Nietzsches Schreibstrategien

	4. Der Mensch ist Maskenspiel
	4.1.  Wo beginnt das Ich?
	4.2. Von neuen Namen und den Landschaften des Geistes

	5. Schluss. Nietzsches Maskenpraxis und das Verhältnis von Text und Leser
	Verzeichnis der Siglen
	Literaturverzeichnis
	I. Quellen
	II. Forschungsliteratur


