
Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Gerstenbergs literarisches Schaffen ist geprägt von experimentellen Gat-
tungsformen. Von keiner seiner Dichtungen kann man gattungstypologi-
sche Mustergültigkeit behaupten. Bereits sein schriftstellerisches Erstlings-
werk, die Tändeleyen, sind stilistische Sonderfälle anakreontischer Dich-
tung. Gerstenbergs Arbeiten bewegen sich stets an den Grenzen von
Gattungskonventionen, immer ist ihr Ausnahmecharakter bezeichnend.
Oft handelt es sich um Gattungshybride, die stilistische Besonderheiten
mehrerer Gattungen in sich vereinen. Das betrifft nicht nur medienüber-
greifende musiko-literarische Gattungen, sondern auch Gattungen nur der
Poesie. In Gerstenbergs literarischem Œuvre ist auch die Grenze zwischen
Lyrik und Dramatik schwimmend. Deswegen nimmt auch diese Arbeit
Abstand davon, bestimmte Werke von Gerstenberg dezidiert als lyrisch
oder dramatisch zu klassifizieren, die bestenfalls ›eher lyrisch‹, ›eher dra-
matisch‹, in gewisser Weise aber von beidem etwas sind, vielleicht sogar
epische Elemente in sich tragen. Diese gattungspoetologische Durchlässig-
keit1 zwischen Lyrik und Dramatik in Gerstenbergs Texten sichtbar zu
machen, ist die Funktion dieses Kapitels. Gerade die Zwischengattungen
machen sichtbar, wie bei Gerstenberg die der Lyrik inhärente Musikalität2

auch in dramatische Gattungen Eingang findet.

3

1 Albert Malte Wagner hat in seiner Monografie bereits 1924 Gerstenberg insgesamt als
Übergangstypus beschrieben (vgl. Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg
und der Sturm und Drang. Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, Heidelberg 1924). Er be-
zog sich damit auf epochale Verschiebungen und verortete Gerstenberg als Typus zwi-
schen Aufklärung, Empfindsamkeit und Sturm und Drang. Klaus Gerth relativiert in sei-
ner Arbeit diese Zuschreibung, seiner Ansicht nach haben sich die ästhetisch relevanten
Umschichtungen, innerhalb derer Gerstenberg als übergänglich typisiert wird, in seinem
Schaffen bereits vollzogen (vgl. Klaus Gerth: Studien zu Gerstenbergs Poetik. Ein Beitrag zur
Umschichtung der ästhetischen und poetischen Grundbegriffe im 18. Jahrhundert, Göttingen
1960, S. 13). Wagners zweibändige Arbeit bleibt aber trotzdem ein wichtiges – vielleicht
das wichtigste – Überblickswerk zu Gerstenbergs Leben und Schaffen. Seine Beschrei-
bung von Gerstenberg als »Typus der Übergangszeit« halte ich im Gegensatz zu Klaus
Gerth für treffend. Und diese Übergänglichkeit manifestiert sich eben auch in Gersten-
bergs literarischem Schaffen, das sich im Laufe seines aktiven Schriftstellerdaseins verän-
dert und genau diese Übergänge auch in experimentellen Gattungskonzeptionen sicht-
bar macht. Nicht nur Gerstenberg ist als Typus eine Figur des Übergangs, auch in seinem
schriftstellerischen Werk gibt es Formen des ›Dazwischen‹.

2 Vgl. hierzu Kap. 2, v. a. Abschnitt 2.1.

329

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

»Es mag auch gleich hier gesagt sein, daß die Literaturgeschichten völlig
fehl gehen, wenn sie Gerstenberg unter die ›Barden‹ einreihen. Daß er
sich selbst so nannte, ist lediglich auf einen Zug der Zeit zurückzuführen,
den wir in seiner Notwendigkeit zu begreifen haben werden«3 – so stellt
Albert Malte Wagner Gerstenbergs Verhältnis zur Bardendichtung dar.
Wagner mag an dieser Stelle Recht damit behalten, dass Gerstenbergs
Selbstbeschreibung als Nachkomme der Skalden und Barden4 im Vorwort
zu seinen Kriegsliedern eines Königlich Dänischen Grenadiers bey Eröffnung
des Feldzugs 1762 zu diesem Zeitpunkt eine bloße Modetitulierung gewe-
sen ist.5 Für Gerstenbergs einziges bedeutsames Werk ›bardischer‹ Dich-
tung6 hält die bisherige Gerstenberg-Forschung7 das Gedicht eines Skalden
aus dem Jahr 1766.

Trotzdem wird die Bardendichtung hier einigermaßen ausführlich be-
handelt, denn wenn auch quantitativ gering, so markiert sie – vor allem
der Skalde – im ohnehin auch sonst nicht großen literarischen Werk
Gerstenbergs eine wichtige Scharnierstelle in dessen Gattungsentwick-
lungsprozess: Sie bezeichnet die Abwendung von anakreontisch-lieblichen
Tändeleyen hin zu Lyrik, die sich an Bardengesängen und Kriegsliedern

3.1

3 Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 240.
4 Vgl. Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Kriegslieder eines Königl. Dänis. Grenadiers bey

Eröffnung des Feldzuges 1762, [Altona] 1762, S. 6. Die Staats- und Universitätsbibliothek
Hamburg verzeichnet ein Exemplar dieser Sammlung als Mikrofiche. Es handelt sich da-
bei um das einzige Exemplar, das ausfindig zu machen war. Ich bedanke mich an dieser
Stelle bei der Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg dafür, mir dieses Exemplar zu-
gänglich gemacht zu haben. Das erste Kriegslied der Sammlung hat Gerstenberg mit
leichten Veränderungen unter dem Titel Kriegslied eines dänischen Grenadiers in die Ver-
mischten Schriften II mitaufgenommen (vgl. PW, S. 236–239).

5 Wagner ordnet Gerstenbergs Titulierung als »Nachkomme der Skalden und Barden«
(ebd., S. 242) ein als »noch ganz in Anspielungen auf die griechische, nicht die nordische
Mythologie befangen« (Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 243).

6 Zur Bardendichtung an späterer Stelle ausführlich.
7 Die zugegebenermaßen äußerst spärlich ist (vgl. Einstimmung). An dieser Stelle berufe

ich mich nur auf Albert Malte Wagner (»Freilich, der ›Skalde‹ ist, mit einer kleinen Aus-
nahme (›Iduna‹) wirklich das einzige gedruckte Gedicht Gerstenbergs in der Richtung
des Bardentums geblieben.« Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 259; aus-
führlich dazu v. a. sein Kapitel 8.2 »Der Barde«, ebd., S. 236–286, explizit zum Skalden
S. 260–265) und Anne-Bitt Gerecke (vgl. Anne-Bitt Gerecke: Transkulturalität als literari-
sches Programm. Heinrich Wilhelm von Gerstenbergs Poetik und Poesie, Göttingen 2002,
S. 134 und ein ausführliches Kapitel zum Skalden, ebd., S. 157–207). Klaus Gerth hat die
Poesie und Poetik des Bardentums und ihre Bedeutung für Gerstenbergs Werk in seiner
Untersuchung geflissentlich übergangen.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

330

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


orientiert.8 Damit verändert sich auch der lyrische Stil Gerstenbergs. Wag-
ner bringt diese Hinwendung zum Bardentum in Zusammenhang mit
Gerstenbergs Umzug nach Kopenhagen: »Wesentlich ist, daß hier [in Ko-
penhagen, Anm. UK] in Gerstenberg ein neues Lebensgefühl zum Durch-
bruch kam, ein Gefühl auch für die nordische Natur, für die Natur über-
haupt, für die wilde Natur im Gegensatz zu der dekorativen des Anakreon-
tikertums.«9 Nicht nur die nordische Landschaft, auch die Bekanntschaft
mit Klopstock haben in Kopenhagen das ihrige für diese Neuausrichtung
von Gerstenbergs Lyrikverständnis getan, wie Wagner schreibt: »Der Pa-
thetiker Klopstock hat dem Kritiker Gerstenberg das Rückgrat gestärkt;
der empfindsame Klopstock hat aus dem ›Anakreontiker‹ den ›Barden‹
gemacht.«10 Ob Gerstenbergs Bardendichtung Klopstock beeinflusst hat
oder umgekehrt, ist schwierig nachzuvollziehen. Es gibt einen Brief von
Klopstock an Gerstenberg, der nahelegt, dass vor allem Klopstock von
Gerstenberg gelernt hat. Klopstock schreibt:

Es wußten nicht wenige […] daß ehemals griechische Mythol. in meinen Oden
gewesen war. Einige von unsern Kopenhagener Freunden, oder vielmehr alle,
die sich darum hatten bekümmern wollen, wußten, daß ich die Mythol. unserer
Vorfahren erst angenommen hatte, seit dem Sie es im Skalden gethan hatten.
(Sie erinnern sich Vielleicht, daß ich Ihnen einmal mit Vergnügen sagte, daß Sie
bey dieser Aufnahme mein Vorgänger wären.)11

Wagner zweifelt daran, ob Klopstock in diesem Brief die Wahrheit
schreibt, oder ob es sich um Höflichkeitsbekundungen handelt. Er merkt
an, »daß es sich in dem Brief Klopstocks an Gerstenberg vom 14. Novem-
ber 1771 um ein Rechtfertigungsschreiben handelt und bei solchen Gele-
genheiten pflegt man dem Erzürnten gern etwas Zuvorkommendes zu sa-

8 Martin Disselkamp stellt heraus, dass beide Gattungen, Anakreontik und Kriegslieder,
insofern zusammengehören, als sie sich literaturhistorisch das gleiche Zeitalter teilen.
»Bis zu einem gewissen Grad gehört die Koexistenz von Kriegs- und Weingesängen zur
Signatur der lyrischen Szenerie der Jahrhundermitte.« (Martin Disselkamp: »Wein, Lie-
be, Stahl und Eisen. Anakreontisches und Kriegerisches bei Johann Wilhelm Ludwig
Gleim«, in: Manfred Beetz/Hans-Joachim Kertscher (Hg.): Anakreontische Aufklärung,
Tübingen 2005, S. 201–221, hier: S. 201.) Dass ein Schriftsteller sowohl anakreontische
Gedichte als auch Kriegslieder schreibt, so wie Gerstenberg, ist kein Einzelfall, wie Dis-
selkamp zeigt.

9 Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 258, Herv. i. O.
10 Ebd., S. 251–252.
11 Friedrich Gottlieb Klopstock: »An Gerstenberg. Hamburg, 14. November 1771«,

in: Klaus Hurlebusch (Hg.): Werke und Briefe. 1767–1772, Berlin 1989, S. 291–292,
hier: S. 291.

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

331

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gen.«12 Klopstock habe erwiesenermaßen schon vor Gerstenbergs Werk
Barden gekannt, so Wagner. Für das Jahr 1766, das Erscheinungsjahr des
Skalden, könne man nur eine verstärkte Beschäftigung mit nordischer My-
thologie feststellen, aber nicht nur Klopstocks, sondern des gesamten Ko-
penhagener Kreises. Wagner schließt daraus eher auf eine »gegenseitige
Beeinflussung«13 denn auf einseitige Beeinflussung Klopstocks durch
Gerstenberg in diese Richtung. Ich halte die zeitliche Korrelation des Skal-
den und Klopstocks gesteigertes Interesse durchaus für keine Nebensäch-
lichkeit; aber wie Wagner auch für eine zu schwache und spekulative Ar-
gumentationsgrundlage, um ein Einflussgefälle von Gerstenberg in Rich-
tung Klopstock zu behaupten. Die Sachlage ist aber ebenfalls zu vage, um
Umgekehrtes zu behaupten, auch wenn Karl Schneider herausstellt, dass
die Klopstock’sche Dichtung bereits ab 1765 eine bardische Färbung hat,14

denn auch Gerstenberg interessiert sich erwiesenermaßen bereits vor Er-
scheinen des Skalden für altnordische Dichtung. Seine Ode von der Freudig-
keit der alten Celten zu sterben stammt aus dem Jahr 1754 und ist damit so-
gar vor Gerstenbergs Zeit in Kopenhagen datiert.15 Wohl aber dürfen
Gerstenberg und Klopstock zusammen als Dichtergespann gelten, das ver-
antwortlich ist »für das nun entstehende Bardengebrüll, das die Dekorati-
on übernahm, ohne die Gesinnung zu besitzen«16. Als Teil des Bardenge-
spanns von Kopenhagen lobt Gerstenberg an Klopstocks Bardiet Her-
manns Schlacht – einem dezidiert als nordisch-bardischen gekennzeichne-
ten Text – alles, für was die Bardendichtung steht und was in ihr zusam-
menfällt:17 Originalität, Natursprache und nordischer Impetus.18

12 Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 258.
13 Ebd., S. 259.
14 Vgl. Karl Ludwig Schneider: »Nachwort«, in: Karl Ludwig Schneider (Hg.): Oden, Stutt-

gart 2012, S. 167–182, hier: S. 177.
15 Die »Ode von der Freudigkeit der alten Celten zu sterben« befindet sich im handschrift-

lichen Nachlass von Gerstenberg im Staatsarchiv in München. Hier wird sie verzeichnet
unter den Materialien aus seinem Tagebuch 1751–1756, in denen er u. a. Entwürfe und
eigene Gedichte gesammelt hat (siehe Gerstenbergiana, Verzeichnis des handschriftli-
chen Nachlasses von Heinrich Wilhelm von Gerstenberg, hier: S. 8). Die genaue Datie-
rung auf das Jahr 1754 findet sich bei Gerecke: Transkulturalität, S. 136. Das Gedicht ist
abgedruckt bei Richard Batka: Altnordische Stoffe und Studien in Deutschland. 1. Ab-
schnitt: Von Gottfried Schütze bis Klopstock, Bayreuth 1896, S. 65–68.

16 Albert Malte Wagner: »Gerstenberg und Gleim«, Nordelbingen, 1925/4 (1925), S. 127–
138, hier: S. 133.

17 Hierzu an späterer Stelle ausführlicher, vgl. den nächsten Abschnitt, Kap. 3.1.1.
18 Vgl. hierzu v. a. Gerstenbergs Rezension zu Klopstocks Hermanns Schlacht, R, S. 278–

289. Z. B. die folgenden Stellen: »Die meisten Gemälde sind jedoch in den Geist und

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

332

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Unter Texten keltischer und germanischer Tradition wurde zunächst
nicht sonders unterschieden.19 All diese Texte gewinnen im 18. Jahrhun-
dert an Popularität, ihre (Neu‑)Entdeckung fußt auf dem Bedürfnis, der
griechisch-römischen Tradition eine eigene – wenn auch nur als eigen
empfundene – mythische Sagenwelt zur Seite bzw. entgegenzustellen.20

Durch diese eigene Tradition emanzipiert man sich vom antiken Klassi-
zismus, indem man sich auf eine eigene Vergangenheit beziehen kann.
Unter der Barden- und Skaldenliteratur des 18. Jahrhunderts stechen die
Poems of Ossian and related Works von dem Schotten James Macpherson
besonders hervor. Macpherson, der im Jahr 1760 die ersten Fragmente ver-
öffentlicht21, gibt sich explizit nicht als deren Autor, sondern nur als der
Herausgeber aus, der frühere Fragmente in den Highlands von Schottland
aufgespürt habe.22 Die Autorschaft wird Barden zugeschrieben, die in der
Figur Ossian zusammengefasst werden. Dieser fingierte Dichter-Sänger
besingt am Hof seines Vaters Fingal und an Gräbern seine Ahnen, deren
Kriegszüge, Heldentaten und Heldentode. Nach Einschätzung von Wolf
Gerhard Schmidt handelt es sich bei Macphersons ›Herausgeberschaft‹
nicht um eine bewusst als solche angelegte Täuschung. Der herausgege-

die Zeiten des Bardiets gedacht, ohne ein ander Urbild, als indem Genie des Dichters zu
haben« (R, S. 286); »Die Bardengesänge haben nicht selten, wo es statt finden konnte,
den wahren Ausdruck der alten nordischen Dichter« (R, S. 285). Oder auch: »Nie hat
ein Dichter sich gewissenhafter an die Natur gehalten« (R, S. 281).

19 Vgl. z. B. Gerecke: Transkulturalität, S. 83: »Man unterscheidet ebensowenig zwischen
Nordischem und Keltischem, sondern geht von der Vorstellung einer kelitsch-germani-
schen Gemeinsamkeit aus, die dazu führt, daß man Deutsche, Dänen, Briten, Schotten
usw. als ›Brudervölker‹ mit verwandten Traditionen ansieht.« Ähnlich auch bei Wag-
ner: »häufig [wurde] zwischen Germanentum und Keltentum gar kein Unterschied
gemacht, genau so wenig wie zwischen den gallischen Barden und skandinavischen
Skalden.« (Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 253)

20 Eine konsequent kontrastive Gegenüberstellung kann alleine deswegen nicht behauptet
werden, weil für die Figur Ossian immer wieder Homer als vergleichende Bezugsgröße
herangezogen wird. Das schwingt bereits im Titel zu Wolf Gerhard Schmidts Monogra-
fie ›Homer des Nordens‹ und ›Mutter der Romantik‹ mit; Schmidt führt zur Bezeichnung
»Homer des Nordens« außerdem aus: »Der keltische Barde wird daher schon früh zum
›Homer der Schotten‹, bevor Madame de Staёl ihn schließlich zum ›Homère du nord‹
stilisiert. Denn er bietet alles, was man an dem griechischen Dichter bewundert, und er
vermeidet zugleich alles, was man an jenem auszusetzen hat.« (Wolf Gerhard Schmidt:
›Homer des Nordens‹ und ›Mutter der Romantik‹. James Macphersons Ossian, zeitgenössische
Diskurse und die Frühphase der deutschen Rezeption, Berlin 2003, S. 338).

21 Vgl. Schmidt: Homer des Nordens I, S. 300.
22 »Macpherson weist seine Autorschaft zeitlebens zurück und hält die Fiktion vom Bar-

den Ossian aufrecht« (Katja Battenfeld: Göttliches Empfinden. Sanfte Melancholie in der
englischen und deutschen Literatur der Aufklärung, Berlin 2013, S. 168).

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

333

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bene Textkorpus sei vielmehr zu verstehen als ein »Konglomerat aus
Übersetzung, Adaption und Neudichtung«23. 1765 gibt Macpherson die
erste Gesamtausgabe der Gesänge Ossians in englischer Sprache heraus,
die Ausgabe wird begleitet von der »Critical Dissertation on the Poems
of Ossian« von Hugh Blair. Dieser Kommentar ist relevant für die zeitge-
nössische Ossian-Rezeption. Im Jahr 1762 erschienen die ersten Fragmente
– ebenfalls in englischer Sprache – auch in Deutschland; Übersetzungen
folgten erst in den Jahren darauf.24

Albert Malte Wagner datiert Gerstenbergs Textkenntnis der Poems of
Ossian bereits auf das Jahr 1761, also vor das erste Erscheinen von Frag-
menten in Deutschland.25 Gerstenberg kannte offensichtlich nicht nur
verschiedene Fragmente Macphersons sowie verschiedene Übersetzungen,
auch »Blair und seine grundlegende Critical dissertation of the Poems of Os-
sian waren ihm nicht fremd«26, so Wagner. Gerstenberg war also bezeich-
nenderweise nicht nur einer der ersten Ossian-Rezipienten, sondern – als
gewohnt scharfsinniger Rezensent, der er war, sicher im Stilempfinden –
auch einer der ersten, der bereits 1766 die Autorschaft eines vorzeitlichen
Barden anzweifelt. Im »Achten Brief« der Merkwürdigkeiten schreibt er:

so darf ich mir von einer gegensätzlichen Entdeckung, das erwähnte hohe Alter
der Macphersonschen Gedichte betreffend, gegen ihn schwerlich etwas verlau-
ten lassen: Ihnen aber muß sie nicht unbekannt bleiben. […] Daß entweder Hr.
Macpherson seinen Text ausserordentlich verfälscht, oder auch das unterge-
schobne Werk einer neuern Hand allzu leichtgläubig für ein genuines ange-
nommen hätte, glaubten wir gleich aus mancherley Spuren des Modernen so-
wol, als aus den verschiednen kleinen hints, die der Dichter sich aus dem Ho-
mer gemacht zu haben schien, wahrzunehmen. (M8, S. 103–104)

Seine Argumentation gegen die Echtheit der Poems of Ossian stützt Gers-
tenberg auch anhand historischer Ungereimtheiten: Macpherson habe aus
Fälschungen des Schotten Malcome falsche Zahlen übernommen (vgl.
M8, S. 104–105). Darüber hinaus entgeht Gerstenberg auch nicht der

23 Battenfeld: Göttliches Empfinden, S. 168. Vgl. auch Schmidt: Homer des Nordens I, S. 89,
250.

24 Die bedeutendsten unter ihnen sind die Übersetzung der Gesamtausgabe von Michael
Denis aus den Jahren 1768 und 1769 sowie die Übersetzungen von Herder, Goethe und
Merck. Popularität gewannen die Ossian-Dichtungen in Deutschland spätestens mit
Goethes Werther, in denen Goethe Übersetzungen der »Songs of Selma«, einer Unter-
gruppe von Gedichten aus den Poems of Ossian and related works, platziert (vgl. hierzu
Battenfeld: Göttliches Empfinden, S. 164–167).

25 Vgl. Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 266.
26 Ebd.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

334

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eklektische Charakter von Macphersons Poems of Ossian, wie aus einem
Briefwechsel mit Voß hervorgeht:

Gerstenberg: Lässt es sich denken, daß ein Gedicht von 24 Büchern, in dem eine
so tief durchdachte und bis auf die geringsten Kleinigkeiten durchgeführte Ein-
heit herrscht, wie in der Ilias und Odyssee, durch Rhapsoden zusammengeflickt,
und durch Grammatiker zu einem solchen Ganzen aufgestutzt werden konnte?
Voß: Es läßt sich allerdings denken. Denn es ist ganz gewiß, daß Macpherson
mit seinem Ossian etwas ähnliches unternommen hat.
Gerstenberg: Mitnichten. Macpherson hat keineswegs aus seinem Ossian ein
solches Ganzes gemacht, wie die Ilias und die Odyssee ist. Bey ihm ist das Flick-
werk aus biblischen Sprüchen und aus gälischen Sagen und Liedern immernoch
sichtbar.27

Nichtsdestotrotz erkennt Gerstenberg auch den ästhetischen Wert der
ossianischen Gesänge und der nordischen Dichtung, die in den 1760ern
auch seine eigene Dichtung und Kritik beeinflussen sollten.

Ossian als Konzept empfindsamer Lyrik

Ossian, obwohl eigentlich kein Dichter, sondern nur eine Figur, zählt »im
späten 18. Jahrhundert mit Homer und Shakespeare zum ›Triumvirat der
größten Genies‹«28, so Wolf Gerhard Schmidt. Diese Einreihung zwischen
Homer und Shakespeare macht sichtbar, wo Ossian literaturhistorisch zu
verorten ist, nämlich zwischen Klassizismus und der Ablösung davon.
In der Übergangsphase, in der auch Gerstenbergs Schaffen wirksam ist,
in diese Phase »der Formierung des genieästhetischen Diskurses fällt das
Erscheinen Ossians, der sowohl von moderaten Aufklärern (wie Raspe,
Weiße, Lessing und Sulzer) als auch von radikaleren Anhängern des
Sturm und Drang (wie Herder, Goethe, Lenz und Wagner) gleichermaßen
enthusiastisch beurteilt wird«29. Nicht nur mit Homer, sondern auch mit

27 Zitiert nach Schmidt: Homer des Nordens I, S. 347–348.
28 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 299. Die Formulierung »Triumvirat der größten Ge-

nies« zitiert Schmidt aus einer Ossian-Rezension von Christian Heinrich Schmidt aus
dem Jahr 1769, die auch im Quellenteil (Bd. 4) von Wolf Gerhard Schmidts Arbeit zu
finden ist (siehe Christian Heinrich Schmid: »Oßian«, in: Wolf Gerhard Schmidt/
Howard Gaskill (Hg.): ›Homer des Nordens‹ und ›Mutter der Romantik‹. Kommentierte Neu-
ausgabe wichtiger Texte zur deutschen Rezeption [1769], Bd. 4, Berlin 2004, S. 439–440,
hier: S. 439).

29 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 303.

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

335

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Orpheus verglichen,30 wird die Figur Ossians als Dichter-Sänger ästhetisch
legitimiert, kann sich als Gegenfigur zum französischen Klassizismus eta-
blieren31 und zur paradigmatischen Instanz empfindsamer Dichtung avan-
cieren. Macphersons Poems of Ossian gehören zu den »wesentlichen Refe-
renztexten der Empfindsamkeit«32, so Schmidt. Ossian wird im 18. Jahr-
hundert als Paradebeispiel eines Originalgenies wahrgenommen. Das liegt
u. a. am Zusammenfallen der Entwicklung des Geniebegriffs mit dem
Auftauchen der Ossian-Texte.33

Gerstenberg ging »die Notwendigkeit eines von Empfindung vollen
Herzens für den Lyriker nicht nur an Klopstock, sondern vielleicht noch
stärker an den Ossianischen Gesängen auf«34. Gleichzeitig lähmt diese Ein-
sicht des Kritikers Gerstenberg seine schriftstellerische Feder, ein Effekt,
der sich mit zunehmendem Alter, wachsendem Wissen und Erfahrung
verstärkt. Mitte der 1760ern jedoch, noch vor der Hochzeit der Ossian-Be-
geisterung in Deutschland, lenkt sie seine schriftstellerische und kritische
Tätigkeit in neue Bahnen. Ossian bündelt paradigmatisch Themenkom-
plexe der empfindsamen Literatur, die Gerstenberg umtreiben: Was ist
originale Poesie? Inwiefern und wie kann man Empfindungen bestimmen
und ausdrücken? Und vor allem interessiert Gerstenberg das musikalisch-
lyrische bzw. lyrisch-dramatische Element der Poems of Ossian: Der Barde
Ossian, die Figur des Dichter-Sängers.

Ossian, Barden- und Volkspoesie

In mehrerlei Hinsicht wird die Sprache der Poems of Ossian im Zeitalter
der Empfindsamkeit als natürlich und unverfälscht beschrieben. Die me-
diale Vermitteltheit – bzw. dieselbe möglichst unbemerkbar zu gestalten
– steht immer wieder im Zentrum der Frage nach natürlichem Empfin-
dungsausdruck, auch bei Gerstenberg. Die Bemühungen nach Ungeküns-
teltheit und Unverfälschtheit führen dazu, dass Simplizität und Natürlich-
keit des dichterischen Ausdrucks gefordert werden. Es werden verschiede-
ne Wege beschritten, eine solche Sprache zu finden, und auch was diesen

3.1.1

30 Vgl. ebd., S. 300.
31 Vgl. ebd., S. 336.
32 Ebd., S. 337. Er fügt hinzu: »Jean Paul erklärt den keltischen Barden sogar zum ersten

empfindsamen Dichter der Weltliteratur« (ebd.).
33 Vgl. ebd., S. 302.
34 Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 266.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

336

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Aspekt angeht, markiert die Bardendichtung und insbesondere Ossian
bezeichnende Entwicklungen der empfindsamen Literatur. Die Sehnsucht
nach Simplizität und Natürlichkeit verbindet Bardendichtung und Volks-
poesie paradigmatisch.

Poesie des Volkes

Im Zusammenhang mit der Simplizität des Ausdrucks wächst im 18. Jahr-
hundert das Interesse an der Sprache bzw. Poesie des Volkes. Volkssprache
wird deswegen idealisiert, weil man ihr Natürlichkeit und Ungekünstelt-
heit zuspricht – Attribute einer ›Sprache der Empfindung‹. Diese ästhe-
tische Begründung mischt sich dabei aber auch mit Tendenzen zur ver-
stärkten Nationalisierung von Poesie, im Zuge derer unter anderem die
Nationalsprachlichkeit von Literatur eine größer werdende Rolle spielt.35

In Gerstenbergs Schaffensumfeld gewinnt diese Thematik an Relevanz
in der zweiten Jahrhunderthälfte, in der sich ein spezifisch dänisches
Selbstbewusstsein zu entwickeln beginnt, wo zuvor in der Geschichte
Schleswigs und Holsteins keine großen nationalen Gegensätze zwischen
Dänen und Deutschen in Kopenhagen aufgebaut wurden.36 Die Hinwen-
dung nicht nur zur National-, sondern auch zur Volkssprachlichkeit hat
dabei auch mit der Öffnung der Literatur zu tun, die nicht mehr nur
Aristokratie und Bildungsbürgertum vorbehalten sein soll, sondern sich
auch einem breiteren Publikum erschließen soll. Gerstenbergs in däni-
scher Sprache verfasste Beiträge in der Samlig af adskillige Skrifter til de
skiønne Videnskabers og det danske Sprogs Opkomst og Fremtary (1765) sind
zu verstehen als Versuch, Literatur bzw. sein Literaturverständnis auch
dem dänischen Lesepublikum zugänglich zu machen. Die Beiträge, die
Gerstenberg in diesem kritischen Journal veröffentlicht, sind die einzigen,
die von Gerstenberg in dänischer Sprache bekannt sind. Diese Artikel
sollen das dänische Lesepublikum mit mustergültigen Dichtungen aus
dem Ausland bekannt machen, sie befassen sich mit Fragen der Literatur-
kritik, Linguistik und dem Status quo der dänischen Literatur.37 Ziel sei,

35 Gerecke spricht in diesem Zusammenhang von einer »nationalen Identitätskonstrukti-
on im Medium der Sprache« (Gerecke: Transkulturalität, S. 86).

36 Vgl. Horst Althaus: Laokoon. Stoff und Form, Bern 1968, S. 44.
37 Vgl. Gerecke: Transkulturalität, S. 84.

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

337

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


so Anne-Bitt Gerecke, die Ermutigung der dänischen Öffentlichkeit zu
»größerer sprachlicher und kultureller Eigenständigkeit«38.

Virulent wird das Interesse an der natürlichen (d. h. mitunter auch der
nationalen) Sprache des Volkes spätestens mit Herders Volksliedsamm-
lung, erstmals erschienen 1778/79 unter dem Titel Volkslieder.39 Die Anre-
gung für seine Volksliedsammlung, die tradierte alte, beim Volk populäre
Lieder zusammenführen und erhalten soll, soll Herder u. a. in Macpher-
sons Ossians Poems gefunden haben.40 Herder sammelt alles »in der Ur-
sprache und mit gnugsamer Erklärung, ungeschimpft und unverspottet,
so wie unverschönt und unveredelt: wo möglich mit Gesangweise und
Alles, was zum Leben des Volks gehört«41. Diese sprachliche Simplizität
bedeutet für den Stil der meisten gesammelten Lieder, dass es sich um
gleichmäßig strophisch geformte Lieder handelt. Das trägt zum einen zur
einfachen Absingbarkeit (nicht: Sangbarkeit nach Gerstenbergs Verständ-
nis) bei, zum anderen hatte diese Form mit gleichbleibendem Rhythmus-
und Reimschema einen der mündlichen Tradierung zuträglichen mnemo-
technischen Effekt. Laut Herder vereinen Volkslieder in sich identitätsstif-
tende sowie kreative Elemente einer Kultur.42 Gerade bei der Suche nach
nationaler Identität könne man nicht Anleihen aus anderen Kulturen
machen, so Herder, denn »[s]o bald die griechische, oder hebräische oder
Horazische Ode das Muster ist: so habe ich verloren; ich bin kein Hebräer
und Römer und Grieche und jene werden es gewiß besser sein als ich«43.
Herders Vorhaben einer Sammlung von Volksliedern entspringt genau
dieser Motivation, denn die Volkspoesie wird als Form von Lyrik verstan-
den, die »gleichermaßen Ausdruck des Individuums sein und mit dem
Vorstellungs- und Empfindungsvermögen des Volkes im Ganzen harmo-

38 Ebd., S. 85.
39 Vgl. Marianne Bröcker/Felix Hoerburger/Erich Stockmann: »Volksmusik«, in: Die Mu-

sik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Sachteil 9: Sy–Z, Kas-
sel 1998, S. 1733–1761, hier: S. 1736. Das Druckmanuskript mit dem Titel Alte Lieder
geht auf das Jahr 1773 zurück. Der Begriff ›Volkslied‹ wurde 1771 von Herder geprägt
und ist angelehnt an den englischen Begriff ›popular song‹ (vgl. ebd., S. 1734).

40 Vgl. Bröcker/Hoerburger/Stockmann: »Volksmusik«, hier: S. 1736.
41 Johann Gottfried von Herder: »Aus dem Deutschen Museum. Von Ähnlichkeit der

mittlern englischen und deutschen Dichtkunst, nebst Verschiednem, das daraus folget«
[1777], in: Bernhard Suphan (Hg.): Sämmtliche Werke, Berlin 1893, S. 522–535,
hier: S. 533.

42 Vgl. Bröcker/Hoerburger/Stockmann: »Volksmusik«, hier: S. 1734.
43 Johann Gottfried von Herder: »Von der Ode. Dispositionen, Entwürfe, Fragmente«,

in: Ulrich Gaier (Hg.): Werke, Frankfurt am Main 1985, S. 57–101, hier: S. 73.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

338

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nieren«44 kann. Die Volkspoesie hat den Impetus einer natürlichen Poesie,
indem sie »keinen Anspruch auf literarische ›Gemachtheit‹ signalisiert«45

und sich auf diese Weise der als artifiziell verstandenen Kunstpoesie entge-
genstellt. Die Anliegen an unverfälschte Naturpoesie und identitätsstiften-
de nationale (bzw. nationalsprachliche) Poesie finden auf diese Weise –
beide nach Ursprünglichkeit im Ausdruck suchend – in der Volkspoesie
zusammen. Durch diese Suche nach einer eigenen poetischen Vergangen-
heit, die nicht im Klassizismus des griechischen oder hebräischen Alter-
tums wurzelt, erklärt sich die Hinwendung zu nordischen Stoffen, zu
nordischer Mythologie, und nicht zuletzt auch das Interesse an Macpher-
sons Ossian.

Herders Arbeit an seiner Volksliedsammlung ist dabei in engem Zu-
sammenhang mit Gerstenbergs Arbeit zu sehen. Herders Briefwechsel über
Ossian und die Lieder der alten Völker, 1773 erschienen in der Sammlung
Von deutscher Art und Kunst, war eigentlich als Beitrag in Gerstenbergs
Fortsetzung der Merkwürdigkeiten vorgesehen.46 Auch inhaltlich ist Her-
ders Abhandlung eine direkte Auseinandersetzung mit Arbeiten von Gers-
tenberg, wie Weilen gezeigt hat.47 Gerstenberg als Experten auf diesem
Gebiet anerkennend, bittet Herder ihn 1777 um nordische Beiträge für
seine Volksliedsammlung:

Darf ich um einige Allmosen aus dem Schatz, um Brocken von dieser Königsta-
fel bitten? nordische Lieder, übersetzte Kiämpe Viser etc. was oder woher es
sei – Helfen Sie mir, edler Mann, Sie sind der Erste in Deutschland, ders kann
und gewiß auch will, denn es ist doch schön und edel, wenn ein Unternehmen
dieser Art Beistand findet und als das Erste seiner Gattung sich würdig zeigen
darf.48

44 Franz Penzenstadler: »Geschichte der Lyrik. Frühe Neuzeit«, in: Dieter Lamping (Hg.):
Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 335–365, hier: S. 362.

45 Armin Schulz: »Volkslied«, in: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3: P–Z,
Berlin [etc.] 2007, S. 794–797.

46 Vgl. Gerecke: Transkulturalität, S. 99.
47 Vgl. Alexander von Weilen: »Einleitung«, in: Alexander von Weilen (Hg.): Briefe über

Merkwürdigkeiten der Litteratur, Stuttgart 1890, S. V–CXLIII, hier: S. CIX–CXIV. Weilen
zeigt, dass Herder manche Ideen, sogar manchen Wortlaut aus Gerstenbergs Merkwür-
digkeiten übernommen hat, ihm aber stellenweise auch widerspricht. Er kommt zu dem
Schluss: »was Herder mit Gerstenberg vereinte, war Shakespeare und das Volkslied.
Die ersten kritischen Schriften, die er diesen Themen widmete, wurzeln im Boden der
Schleswigschen Briefe.« (Ebd., S. CXIV)

48 Johann Gottfried von Herder: »An Heinrich Wilhelm von Gerstenberg. Weimar,
28. November 1777«, Dokument 26, in: Günter Arnold/Wilhelm Dobbek (Hg.): Briefe.
4. Oktober 1776–August 1783, Weimar 1979, S. 313–314, hier: S. 313.

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

339

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erste Beiträge dazu liefert Gerstenberg bereits 1766 im »Achten«49 und im
»Elften Brief« der Merkwürdigkeiten, selbstverständlich mit Kommentar,
der ihn als Experten auf dem Gebiet altnordischer Poesie ausweist:

Die alten nordischen Lieder wurden Kvede, Kvedlinger, Kvedskapr, Märd, Hro-
dur, Skaldskap, Jornamiødür, nachher auch Mester-Sange, Kempe-Viser u.s.w.
genannt; und die Dichter hiessen Skaldre, Greppar, KvedendeMen, Runemeste-
re und Mestersangerer. Skald ward endlich ein Ehrenname […] Es gibt verschie-
dene Gattungen in der ältesten nordischen Poesie. (M11, S. 146)

Wenn Gerstenberg von »Kiämpe-Viser« spricht, so ist also kein spezielles
altnordisches Werk gemeint, sondern schlicht altnordische Poesie. In die-
sem »Elften Brief« zeigt sich ein weiteres Mal das gebildete und feine
Sprachgespür des Kritikers Gerstenberg, der selbst bei alter runischer Poe-
sie »die vielen Einmischungen fremder und neuer Wörter« bemerkt, »die
das ganze Costüme des ursprünglichen Alterthums auslöschen, und die
ächten Quellen unkenntlich machen« (M11, S. 147). Gerstenberg erklärt
sogar ausführlich das sog. »Sextanmœlt Viisa« (M11, S. 151), ein altnordi-
sches Metrum, bei dem es jedoch weniger um den Rhythmus als um die
Ausgewogenheit von Vokalen und »Harmonie der Sylben« (M11, S. 152)
geht. Eine besondere Bildlichkeit der poetischen Sprache in der altnordi-
schen Poesie erkläre sich dabei auch daraus, dass die »meisten runischen
Buchstaben ausser ihrer Buchstaben-Bedeutung, noch eine andere der hie-
roglyphischen ähnliche Bedeutung [haben]« (M11, S. 153). Diese »male-
risch[e] poetisch[e] Sprache, welche die meisten alten Sagen beseelt«
(M11, S. 153–154), trage sich, einmal in der Sprache manifestiert, über
Jahrhunderte fort, so Gerstenberg:

Wer einmal gewohnt war, Stärke durch das Bild eines Elephanten, Hurtigkeit
durch einen Panther, und Muth durch einen Löwen auszudrücken, der bedachte
sich auch nicht lange, auch in Buchstaben die Symbola den Ideen, die sie so lan-
ge vorgestellt hatten, unterzuschieben. (M11, S. 155–156, Herv. i. O.)

Diese Bildlichkeit der Sprache, so Gerstenberg an anderer Stelle, mache
sich auch heute noch in der Sprache des Volkes bemerkbar: »Das Volk
hingegen denkt und redet vorzüglich durch Bilder, Gleichnisse, kühne
Sprachwendungen, lyrische Sprünge.« (R, S. 349) Hierin zeigt sich, wie
auch Gerstenberg in der Sprache des Volkes nach Erfüllung der ästheti-
schen Ideale von Ursprünglichkeit, Unvermitteltheit und Natürlichkeit

49 Im »Achten Brief« ist es v. a. altenglische Poesie und der Kommentar zu Macphersons
Ossian.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

340

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sucht. Gerstenberg ist überzeugt, »[w]enn wir uns bemühen, dieser Gat-
tung figürlicher Sentiments bis an ihre ersten Quellen nachzuforschen; so
werden wir sie von gleichem Alter mit der Litteratur selbst finden.« (M11,
S. 15550) Diese überlieferte volkssprachliche Bildlichkeit wird an dieser
Stelle von Gerstenberg datiert auf das gleiche Zeitalter, für das man auch
den ursprünglichen Zusammenhang von Musik und Poesie postulierte.
Diese Bildlichkeit ist damit Teil einer ursprünglich musikalisch-poetisch
gedachten lyrischen Ausdrucksweise, aus der sich das zeitgenössische und
auch Gerstenbergs Interesse für das Volkslied erklärt.

Helden- und Kriegslieder

Der Stoff der altnordischen Poesie ist schlichtweg das Leben selbst; »we-
nig Dinge wurden ohne ein Lied vorgenommen« (M11, S. 149), wie Gers-
tenberg schreibt: »feyerlich[e] Veranlassungen, Gastmähle[r], u.s.w. […]
Liebeslieder« (M11, S. 149). Eine Gruppe sticht unter den Volksliedern be-
sonders hervor, v. a. im Zuge der nationalen Identitätsfindung mittels
Poesie: Helden- und Kriegslieder. Diese beinahe schon eigene Gattung un-
ter den Volksliedern ist v. a. in Zeiten von Feldzügen gefragt.51 Seit jeher
wurden solche Lieder eingesetzt nicht nur, um Heldentaten (v. a. von Kö-
nigen, Fürsten und Feldherren) aus der Retrospektive zu besingen, son-
dern auch vorab zur Kampfmotivation, wie u. a. Gerstenberg es be-
schreibt:

Vor der Schlacht recitirte man einige Strophen, wie in Griechenland. Man
machte einen Kreis um sich herum auf der Erde, und sang sich Lieder entgegen.
Das Biarkemaat ward vom Biarke, und nachher auch zu K. Olufs Zeiten in Nor-
wegen gesungen, um die Helden zum Streit aufzufordern. (M11, S. 148–149)

50 Gerstenberg zitiert hier nach eigener Angabe aus »Laghorne’s Ausgabe der poetischen
Werke des Hrn. Collins« (M11, S. 154).

51 Als für in Gerstenbergs Schaffenskontext wichtigen, aber sonst unspektakulären Feld-
zug bringt Anne-Bitt Gerecke den Feldzug Dänemarks gegen Russland im Sommer
1762 zur Sprache: »Als militärische Auseinandersetzung markiert er zwar den Höhe-
punkt des jahrelang andauernden Holstein-Konflikts, verläuft jedoch unblutig und wird
schon nach wenigen Wochen durch den Sturz des Zaren Peter III. endgültig beigelegt.«
(Gerecke: Transkulturalität, S. 144–145) Gerstenberg hat an diesem Feldzug als »Adju-
tant beim General-Quartiermeisterstab teilgenommen« (ebd., S. 144).

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

341

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Auch Gerstenberg verfasst in einer kurzen Phase in den 1760ern Kriegslie-
der. Wagner schreibt, dass Gerstenberg durch Gleims Grenadierlieder52,
insbesondere »durch das, was er an ihnen als volksliedmäßig empfand, an-
gezogen – sonst hätte er sie nicht nachgeahmt – und von der Anakreontik
abgezogen wurde«53. Er spielt dabei an auf Gerstenbergs kleine Sammlung
Kriegslieder eines Königlich Dänischen Grenadiers bey Eröffnung des Feldzugs
176254, die drei Lieder umfasst und offensichtlich in patriotischer Absicht
zur Verherrlichung Friedrichs des Großen verfasst wurden.55 Ich schließe
mich Wagner an, demzufolge diese Lieder stilistisch nicht von lebendiger
Anschaulichkeit, sondern eher von kriegerischem und patriotischem Phra-
sentum geprägt sind.56 Gerstenberg verfasste seine Kriegslieder in Chevy-
Chase-Strophen, worin er sowohl Klopstock als auch Gleim folgt, die die-
se Form bereits zuvor aus der englischen Volkspoesie übernommen hat-
ten. Laut Gerecke hängt die Popularität der Chevy-Chase-Strophe im 18.
und 19. Jahrhundert mit der formalen Schlichtheit zusammen: Vierzeilige
Strophen, die Verse aus drei- und vierhebigen Jamben, meist verbunden
durch Kreuzreim, männliche Kadenz.57 Diese Form macht die Chevy-Cha-
se-Strophe zwar einfach absingbar, steht aber nicht für die Art von Sang-
barkeit, die Gerstenberg in seiner Lyriktheorie propagiert.58 Auch 1769
hebt er es positiv an Klopstocks Hermanns Schlacht hervor, dass Klopstock
sich nur noch bedingt an die Chevy-Chase-Strophe hält, sondern auf ihrer
Basis ein dithyrhambisches System entwirft, »dessen vornehmste Grundre-
gel die vierzeilige Strophe ist, die übrigens keinen andern Rhythmus hat,
als welchen, nach dem Ausspruch eines gelehrten Ohrs, der Gang der
Empfindungen von selbst zu wählen scheint« (R, S. 287). Gleichzeitig hält
Gerstenberg sich in den Kriegsliedern an diese streng geregelte Rhythmisie-
rung und, das wurde bereits gezeigt, es sind genau diese durchstrukturier-
ten Lieder, die eher vertont wurden als unregelmäßigere Formen.59 Die
Struktur scheint sich für eine einfacher umzusetzende, eine volkstümliche
Art der Sangbarkeit zu verbürgen.

52 Gemeint sind Gleims Preussische Kriegslieder in den Feldzügen 1756 und 1757 von einem
Grenadier.

53 Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 251.
54 Siehe Anm. 4, S. 330.
55 Vgl. Gerstenberg: Kriegslieder, außerdem Gerecke: Transkulturalität, S. 142.
56 Vgl. Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 243.
57 Vgl. Gerecke: Transkulturalität, S. 143–144.
58 Vgl. hierzu Kap. 2.1.
59 Vgl. Kap. 2.2.2.1.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

342

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerstenberg hat seinen drei Kriegsliedern nicht nur Melodien beigege-
ben, sondern ihnen auch »charakterisierende Stimmungsvorgaben voran-
gestellt«60, nämlich: »heroisch«, »freudig« und »pathetisch«.61

Ausschnitt aus Gerstenbergs erstem Kriegslied62

In diesen Stimmungsvorgaben ist schon Gerstenbergs Suche nach einem
Ausdruck erkennbar, der Empfindungen bestimmen kann. Die vorange-
stellten Adjektive sind dabei zu vergleichen mit den Motti, über die Gers-
tenberg 1773 im Brief an Bach nachdenkt.63 Die Positionierung direkt
über dem Notentext – exemplarisch gezeigt in Abbildung 9 – mutet zwar
wie eine alternative Tempoangabe an; sie gibt aber statt eines Tempos
den Charakter des Liedes vor. Die sprachliche Ergänzung des Notentextes
gibt vor, wie dieser vorzutragen ist. Trotz Stimmungsvorgabe sind die
drei Kriegslieder wenig stimmungsvoll, sondern in Volkslied-Manier in
vollkommen regelmäßigem, strophisch absingbarem Stil gehalten.

Wagners Urteil zufolge gelingt Gerstenberg stimmungsvolle lyrische
Poesie in seinem »Schlachtlied«64deutlich besser, und zwar vor allem, weil
dieses Gedicht als Klangspektakel die Rezipient:innen tatsächlich auf ein

Abb. 9:

60 Gerecke: Transkulturalität, S. 144.
61 Gerstenberg: Kriegslieder, S. 9, 12, 22.
62 Ebd., S. 9.
63 Vgl. Kap. 1.5.3, S. 243f.
64 Bei Gerecke finden sich zwei – allerdings ähnliche – Datierungen des Schlachtliedes:

1767 (Gerecke: Transkulturalität, S. 134) bzw. etwa 1768 (vgl. ebd., S. 145). Leider gibt
Gerecke keine Quellen zu diesen Angaben an, weswegen diese Daten nicht ohne Weite-
res verifiziert werden können, auch, weil anderweitig keine Hinweise diesbezüglich zu
finden sind. Auch nicht bei Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, was bei sei-

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

343

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schlachtfeld versetze. Das »Schlachtlied« sei eine »Welt des Rhythmus
[sic] und nicht des Reims, [eine] nicht mehr malend[e], sondern tönen-
de[n] Welt«65. Damit behält Wagner Recht, das Schlachtlied ist ein einzi-
ges bluttriefendes Brüllen, Brausen und Donnern:

Schlachtlied

Feuerbraunen Angesichts,
Ihr Auge blutroth, starr ihr Blick,

So tanzen sie zum Todesreihn,
Zum Todesreihn, zum Rabenmahl,

Die Donnergötter, rasch dahin.
Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

Gegenüber tritt hervor
Aus Wald und Felsenkluft der Feind,

Hervor mit hohem Opferspiel,
Zum Todesreihn, zum Rabenmahl,
Hervor das Opfer, Mann und Roß.

Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

Brüllend wälzet sich die Schlacht,
Von Heer zu Heer die Hyder fort.
Und vom Gebrüll ertönt der Hain,

Und der zerrissne Himmel tönt;
Und Raben schweben näher her.

Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

Rosse brausen dumpf im Blut,
Und ihre Reiter weinen laut.

Ha! die zu Roß und die zu Fuß!
Hinsturz! Verzweiflung! Wuthgeheul!

Ha! Todesschau’r ergreifet sie!
Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

ner sonst gründlichen Arbeit erstaunt. Gerstenberg nimmt das »Schlachtlied« in die Ver-
mischten Schriften II (PW, S. 138–140) mit auf, allerdings auch hier ohne Datierung.

65 Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 245.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

344

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Noch einmal auf Sterbenden,
Zerrissnen Gliedern seines Rumpfs,

Und Leichen schwankt der Feind daher:
Umsonst! umsonst! der Donner brüllt.
Umsonst! umsonst! Der Rabe schwebt.

Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

Schleunig hebt er seine Schenkel,
Bluttriefend flieht er durch’s Gefilde,
Brüllt aus sein Leben aus der Wunde;

Und Donner rollen hinter ihm,
Und fernher tönt das Opferspiel.

Der Mond steigt auf, und Stille herrscht durch’s Thal
Und Raben lagern sich aufs Leichenfeld.

(PW, S. 138–140)

Gerstenberg lässt hier mittels Klanglichkeit das Schlachtfeld lebendig wer-
den, die Bildlichkeit seiner Sprache ist »wie die Klopstocks und des Sturm
und Drangs«66 akustisch. Das wird deutlich, betrachtet man die Wörter,
die eine Lautdynamik im Gedicht anzeigen. Sieht man zunächst von den
optisch hervorgehobenen letzten beiden Zeilen jeder Strophe ab, so wird
das Kriegsgeräusch zunehmend bedrohlicher und lauter: »Donnergötter«
(Strophe 1) – »Brüllend«, »Gebrüll ertönt«, »tönt« (Strophe 3) – »brausen«,
»weinen laut«, »Wuthgeheul« (Strophe 4) – »Donner brüllt« (Strophe 5)
– »Brüllt aus sein Leben«, »Donner rollen«, »fernher tönt« (Strophe 6).67

Gleichzeitig steigt mit dem Steigen der Sonne auch die Anzahl der Toten
auf dem Schlachtfeld, was in der leiser werdenden Dynamik der letzten
beiden Verse jeder Strophe zum Ausdruck kommt. Simultan zum fort-
währenden Crescendo des Gedichts, dem Krachen, Donnern und Brausen
des Schlachtfelds, wird diesem kontrastiv ein Decrescendo zur Seite ge-
stellt: Von Strophe zu Strophe wird es »stiller« im Thal, bis in der letzten
Strophe mit dem Aufgehen des Mondes sogar »Stille herrscht«. Nicht ein-
mal mehr die »Geisterschatten lispeln« wie zuvor, am Ende der Schlacht
respektive des Gedichts herrscht buchstäblich Totenstille.

66 Ebd., S. 246.
67 »›Donnern‹ ist geradezu ein Lieblingsverbum Gerstenbergs, seitdem er zuerst 1761 mit

Klopstock persönlich in Kopenhagen zusammengetroffen war.« (Wagner: Gerstenberg
als Typus der Übergangszeit, S. 246)

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

345

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese eindrückliche lyrische Gestaltung der Akustik ist dabei auf das
Engste verwoben, vielleicht sogar induziert durch Gerstenbergs musikali-
sches Interesse. Denn tatsächlich folgt Gerstenbergs Dichtung »Schlacht-
lied« einer Komposition, sie ist – wie Hamlets Monolog zu Bachs Freyer
Fantasie – eine Vertextung, wie Gerstenberg an Nicolai schreibt:

Unter die Phantasie z.E. in der sechsten Sonate […] lege ich Hamlets Monolog,
wie der über Leben und Tod phantasirt, alles in kurzen Sätzen, das Largo ausge-
nommen, das eine Art von Mittelzustand seiner erschütterten Seele ausmacht.
Auf eben diese Art habe ich einen Schlachtgesang gemacht, wovon ich gewiß
versicht bin, daß er bey weitem so gut nicht gerathen wäre, wenn der Compo-
nist die Noten in Worte gesetzt hat;68

Das »Schlachtlied« ist ein Gedicht, das m. E. Gerstenbergs eigener Theorie
der lyrischen Poesie gerecht wird. Das »Schlachtlied« tönt, und möglicher-
weise ist es genau das Tönen, das Gerstenberg beim Hören der Musik
inspiriert hat und das er mit seiner lyrischen Ausarbeitung dichterisch
umgesetzt hat. Nicht nur durch die akustische Bildlichkeit, auch durch
den Rhythmus tönt es von sich aus, nicht trotz, sondern indem es sich
freimacht von metrischen Fesseln. Zwar kann man im »Schlachtlied«
oberflächlich ein (fast immer) gleichbleibendes Metrum feststellen,69 aber,
auch das bemerkte bereits Wagner: »Man lese dieses Schlachtlied und
man wird finden, daß es in ›tönender‹ Prosa geschrieben ist, die sich
in freie Rhythmen auflöst.«70 Exemplarisch gezeigt werden kann das in
der vierten Strophe: Die Ausrufe »Ha!« (V3, V5) und »Hinsturz« (V4),
laut durchgehendem Metrum unbetont (auf der ersten Silbe), widersetzen
sich beim Lesen dieser Betonung und verlangen nach Betonung: Ha!
statt Ha!, Hinsturz statt Hinsturz. Das oberflächliche Metrum wird so
aufgebrochen und überwunden, die freie Rhythmik stellt sich beim Lesen
intuitiv von selbst ein. Die Metrik ist trotz scheinbarem Vorhandensein
außer Kraft gesetzt. Und genau hierin liegt Gerstenbergs Versuch, das Me-

68 R. M. Werner: »Gerstenbergs Briefe an Nicolai nebst einer Antwort Nicolais«, Zeit-
schrift für Deutsche Philologie/23 (1891), S. 43–67, hier: S. 58 (Gerstenberg an Nicolai,
Kopenhagen 5.12.1767).

69 Für jede Strophe gilt: Vers 1 wird gebildet aus einem dreihebigen Trochäus mit zusätz-
licher männlicher Kadenz. Die Verse 2–5 bestehen aus vierhebigen Jamben inklusive
männlicher Kadenz, die Verse 6–7, die in Strophe 1–5 sogar wörtlich gleichbleibend
sind, bestehen aus fünfhebigen Jamben, männlich endend. Das Metrum verändert sich
erst in der letzten Strophe, in der die ersten drei Verse unbetont enden, was zuvor in
keiner Strophe der Fall ist.

70 Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 246, Herv. i. O.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

346

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


trum innerhalb des Metrums zu überwinden: Durch das Beibehalten des
oberflächlichen Metrums bleibt das »Schlachtlied« sangbar im Sinne eines
absingbaren Volksliedes; durch die gleichzeitige Loslösung vom Metrum
aus dem natürlichen Sprachduktus heraus wird das »Schlachtlied« sangbar
respektive lyrisch in Gerstenbergs Sinne. Aus Gerstenbergs Perspektive ge-
sprochen wird die natürlich-poetische Sprache hier zum lyrischen Aus-
druck, der unmittelbar und authentisch wirkt. Wagner beschreibt diesen
lyrischen Ausdruck als Bardenton, der »keine isolierte Erscheinung ist,
sondern aufs Engste zusammenhängt mit der Tendenz der Zeit, die sich
gegen alles Regelmäßige, alles seelisch Dürre, alles Französische oder was
ihnen so erschien mit derselben Heftigkeit wendet, wie sie für alles Origi-
nale, alles seelisch Erfüllte, alles – Englische eintritt.«71 Im Bardenton ver-
fasst, ist denn auch die Umgebung, in die Gerstenberg sein »Schlachtlied«
setzt, bezeichnend: Die düstere Atmosphäre, die Geister der Toten und
das beständige Donnergrollen situieren das Gedicht auf einem ossian-
schen Schauplatz72. Ohne dass ein Barde Gerstenbergs »Schlachtlied«
singt, reiht es sich stofflich in die Tradition des Barden Ossian ein, der sich
auf Gräbern singend an vergangene Schlachten erinnert. Das »Schlacht-
lied« zeigt exemplarisch, wie Bardenton, Sprache der Empfindung, natür-
licher Sprachduktus und Sprache des Volks verschmelzen.

»Joy of grief«: Der Hypochondrist als Barde mit Harfe

Die Wonne der Wehmut – joy of grief

Ein Muster des empfindsamen Poeten stellt Ossian nicht nur sprachlich
dar, sondern auch, insofern er chronisch wehmütig auftritt und damit
v. a. schwermütige Empfindungen kultiviert. Die Thematik selbst – das
Besingen gefallener Kriegshelden, z. T. auf deren Gräbern – bringt von
selbst eine gewisse gedämpft-traurige Gemütsstimmung mit sich. Macph-
ersons Poems of Ossian treiben auf diese Weise die Etablierung einer »sym-
pathetischen Melancholie«73 voran, die sich nahezu bereitwillig in den

3.1.2

71 Ebd., S. 255.
72 Zur ossianschen Kulisse an späterer Stelle ausführlicher, siehe Kap. 3.1.2.
73 Diese Begrifflichkeit wurde an dieser Stelle übernommen aus Battenfeld: Göttliches Emp-

finden, S. 160. Gleichzeitig sei darauf verwiesen, dass ›Melancholie‹ hier nur eine be-
dingt passende Begrifflichkeit ist, die an dieser Stelle lediglich im Sinne der niederge-
schlagenen Gemütsstimmung zu verstehen ist, ohne sie mit sämtlichen ästhetischen Im-

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

347

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


anthropologisch-ästhetischen Diskurs der Empfindsamkeit fügt. »[J]oy of
grief«74 ist die Begrifflichkeit, die in der Ossian-Rezeption von Beginn
an dafür aufgegriffen wurde. Das deutschsprachige Pendant »Wonne der
Wehmuth«75, das sich dafür etablieren sollte, stammt aus der Ossian-Über-
setzung von Michael Denis.76 Dass in der Ossian-Rezeption des 18. Jahr-
hunderts ausgerechnet der joy of grief oder Wonne der Wehmut solche
Aufmerksamkeit zukommt, hängt zusammen mit Lessings Mitleidsästhe-
tik. Mitleid als »die tragische Leidenschaft«77 sei besonders wirksam, so
Lessing, Mendelssohn und Nicolai, wenn sie aus angenehmen und unan-
genehmen Empfindungen zusammengesetzt sei, aus »Liebe zu einem Ge-
genstande einerseits und ›Unlust zu dessen Unglück‹ andererseits«78. Die
Ästhetik als die Wissenschaft des 18. Jahrhunderts, die die Empfindungen
des Menschen in den Mittelpunkt stellt, bildet den philosophiegeschichtli-
chen Bezugsrahmen, der sowohl »vermischte Empfindung[en]«79 als auch
die joy of grief, und überhaupt das Kreisen um Empfindungen legimitiert.

Die Gestaltung der Poems of Ossian befördert diese Auseinandersetzung
mit Empfindungen: Ossians wehmütige Gesänge sind nicht vertikal-tran-
szendent ausgerichtet, sondern bleiben aufklärerisch-säkularisiert horizon-
tal in der menschlichen Welt verortet. »Auf die keltische Götterwelt«, so

plikation aufzuladen. In Kap. 1.1.2 wurde ausführlich dargestellt, dass das Krankheits-
bild Melancholie mit sich änderndem physiologischem Verständnis (die Humoralpa-
thologie wird abgelöst vom enervierten Organismus) überlagert wird von der Hypo-
chondrie, der entsprechenden Nervenkrankheit.

74 Exemplarisch: James Macpherson: »The Works of Ossian. Fingal« [1765], in: Howard
Gaskill (Hg.): The poems of Ossian and related works, Edinburgh 1996, S. 39–202, hi-
er: S. 61.

75 James Macpherson: Die Gedichte Ossians eines alten celtischen Dichters. Aus dem Engli-
schen übersetzt von Michael Denis, Bd. 3, Wien 1769, S. 79. Der Begriff (der englisch- wie
der deutschsprachige) etabliert sich auch außerhalb der Ossian-Dichtung, namentlich
z. B. in Goethes gleichnamigem Gedicht (siehe Johann Wolfgang von Goethe: Sämtliche
Werke, Frankfurt am Main 1988, S. 64).

76 Vgl. Battenfeld: Göttliches Empfinden, S. 165.
77 Gerhard Sauder: Empfindsamkeit, Stuttgart 1974, S. 183, Herv. i. O.
78 Sauder: Empfindsamkeit I, S. 187. Sauder bezieht sich hier explizit auf Mendelssohn, auf

dessen Briefe über die Empfindungen (1755) und »Rhapsodie oder Zusätze zu den Briefen
über die Empfindungen« (1761).

79 Sauder: Empfindsamkeit I, S. 187. Zu lesen auch bei Lessing: »Und was braucht es bey
dem Lachen in der Seele mehr, wenn es zum Weinen werden soll, als daß die Lust und
Unlust, aus deren Vermischung das Lachen entsteht, beyde zum höchsten Grade an-
wachsen, und eben so vermischt bleiben.« (Gotthold Ephraim Lessing: »Brief an Men-
delssohn, den 13. Nov. 1756«, in: Jochen Schulte-Sasse (Hg.): Briefwechsel über das Trau-
erspiel, München 1972, S. 57–59, hier: S. 58–59.)

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

348

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Katja Battenfeld, »verzichtete Macpherson bewusst und ließ die Krieger
nach deren Tod unter wehmütigem Gesang in eine Nachwelt aus Sagen
eingehen. Statt Götter preisen die elegischen Lieder das heroische Krieger-
tum«80. Übermenschliche Wesen sind bestenfalls Geister von Verstorbe-
nen, nicht aber Götter oder Musen. Zur »Inspirationsinstanz«81 wird die
Natur selbst. Und so mündet auch das Wehklagen Ossians nicht im Anru-
fen von Göttern. Das Fehlen einer transzendenten Anrufungsinstanz in
der Vertikalen verschafft sich Raum in der Horizontalen: im ossianschen
Echo, einem vielfach vorkommenden Stilelement in den Poems of Ossian82.
Ausrufe und Wehklagen ›entweichen‹ nicht nach oben, sondern horizon-
tal, wo sie von innerweltlichen Begrenzungen – typischerweise Felsen –
zurückgeworfen werden. So entsteht ein horizontales Zirkeln der Klagen
um Ossian selbst, das diese seine Empfindungen ins Zentrum stellt und
den empfindsamen Dichter-Sänger auf diese Weise immer wieder auf sich
selbst zurückwirft.

Geister, Felsen, Nebelschwaden

Die von Felsen begrenzte Kulisse, die Ausrufe respektive Empfindungen
immer wieder auf Ossian – auf den Dichter – zurückwirft, ist eine bild-
liche Ausgestaltung der joy of grief, die das düstere Innere des Dichters
sichtbar macht. Indem das Innere des Singenden auf diese Kulisse übertra-
gen wird, entstehen schaurige Geisterlandschaften. Zur Ausstattung der
Landschaft, in der Ossian typischerweise dargestellt wird, gehören: Felsen,
Nebel, Geister, Wind, Gräber – am besten moosbedeckt –, Dunkelheit.
Dieser »locus ossianicus«83 prägt die Landschaftsdarstellung bis in die

80 Battenfeld: Göttliches Empfinden, S. 161.
81 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 336.
82 Um einige Beispiele zu zeigen: »Rocks echo back her joy« (James Macpherson: »Tem-

ora. Book VIII«, in: Malcom Laing (Hg.): The Poems of Ossian. Containing the Poetical
Works of James Macpherson, Edinburgh 1805, S. 223–264, hier: S. 227), »And pitying
Echo shall reapeat my woes« (James Macpherson: »The Hunter. In ten cantos«, in: Mal-
com Laing (Hg.): The Poems of Ossian. Containing the Poetical Works of James Macpherson,
Edinburgh 1805, S. 463–524, hier: S. 500), »Woe’s me, I soft repeat in broken sighs;/
Woe’s me, false echo from the rocks replies./O come, o come, I then enraptured cry;/O
come, o come, the hollow rocks reply./The voice obeyed. I come, ‘tis silcene all;/I cry,
another rock repeats the call.« (Ebd., S. 503)

83 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 350.

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

349

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Romantik, bis hin zu Caspar David Friedrich. So vermerkt Johanna Scho-
penhauer 1803 in ihrem Reisetagebuch:

Es war ein Ossianscher Tag, graue Nebel hiengen an den Spitzen der Berge,
wogten zuweilen herab und durcheilten, gejagt vom Winde, wie Geistergestal-
ten die Schluchten der Felsen. Einzelne Sonnenblicke flogen über das Thal,
durch welches bald silberhell, bald wild tobend ein starker Bach sind wand.
[…] Hier erscheint die Natur, wie Ossian sie malte, die Ströme, die Felsen, die
uralten einzelnen Eichen. Der Wind heulte über die Haide, die Distel wiegt ihr
Haupt im Sturme am Grabe alter Krieger. Die vier grauen, bemoosten Steine
erheben sich noch einsam am Hügel der Helden und verkünden stumm dem
stillen Wanderer die Geschichte vergangener Jahrhunderte.84

Hier bewegt sich der »existentiell einsame, poetische solipsistische und
von Nacht und Nebel umgebene Barde ohne Publikum, der sich senti-
mentalisch nach der für immer verlorenen Vorzeit sehnt«85. Dass diese
düstere Kulisse zugleich eine Innenschau des Sängers darstellt, wird evi-
dent durch den Umstand, dass Ossian ein blinder Sänger war.86 Alle sinn-
lichen Eindrücke, die er singend darstellt, kann er nur aus sich selbst und
seiner Seele schöpfen. Das mystisch-düstere Bild, das sich aus seinen Ge-
sängen ergibt, ist ein Bild Ossians Inneren. Auf diese Weise konzentriert
und verdichtet nicht nur das Fehlen einer vertikal-göttlichen Ausrichtung,
sondern auch die Kulisse der Poems of Ossian die wonne-wehmütigen
Empfindungen des Sängers. Die Ossian-Dichtung macht die joy of grief
zum omnipräsenten Thema.

Saitenspiel und Hypochondrie: Der keltische Barde als Allegorie

Bei einer solchen Innenschau – auch das ist in der Blindheit Ossians
mit angelegt – ist eigentlich weniger der Sehsinn gefragt als ein Wahr-
nehmungsorgan für das Innere: ein ›Fühlsinn‹, der Nervenapparat. Um
diesen zu adressieren, hat der Sänger verschiedene Instrumente, nämlich
seine Stimme, »voices of echoing«87, und nicht zuletzt seine Harfe. Ossian

84 Johanna Schopenhauer: Erinnerungen von einer Reise in den Jahren 1803, 1804 und 1805,
Rudolfstadt 1813, S. 157–158.

85 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 334.
86 Vgl. ebd., S. 327.
87 Macpherson: »Ossian – Fingal«, hier: S. 158 (aus: Carric-Thura: A Poem, ebd., S. 158–

165).

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

350

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erscheint auf diese Weise als allegorische Variante der Resonanztheorie88,
seine Lieder sind ein einziges Schwingen der joy of grief, adressiert an die
Empathie der Rezipient:innen. Und tatsächlich beeinflussen die Poems of
Ossian die Gemütsstimmung derselben dementsprechend. Ein anonymer
Rezensent schreibt:

Es ist wahr, fast immer möchte man mit Ossian weinen, immer fordert er
unsere Thränen, aber wir geben sie ihm gerne – wer wollte nicht mit ihm
weinen? – Ist nicht ein stilles Vergnügen mit sanftem Schmerze vermischt –
Ossian nennt es die Wonne der Wehmuth – die angenehmste Empfindung, die
man sich wünschen kann? Ossian erregt diese Empfindung beständig, sie ist fast
die einzige, die man hat, wenn man ihn liest.89

Während die Innenschau zwar auch bildlich durch die düstere Szenerie
zur Darstellung kommt, so ist doch der instrument(alis)ierte Einsatz der
Resonanz von Nerven und Harfe das eigentlich wirkmächtige Ausdrucks-
mittel. Im Verständnis des 18. Jahrhunderts von der Physiologie des
menschlichen Empfindungsapparats, von Nerven(-Saiten) und Hypochon-
drie,90 stellt das Gleichschwingen von Nervenfasern und Harfensaiten,
das auch ein Mitschwingen des Rezipienten bewirkt, eine viel unmittel-
barere Stimmungs-Übertragung dar, als die bildlich-symbolische Darstel-
lung. So verstanden sind die Poems of Ossian nicht Ausdruck von Ossians
Empfindungen, sondern Ossians Gesänge sind selbst Empfindung. Der
wehmütige Dichter Ossian, singend-schwingend verkörpert er zugleich
den empfindsamen Hypochondristen.

Die joy of grief, der um sich selbst kreisende, singend-klagende Sänger
und die schroffe, düstere Felskulisse sind Elemente einer genuin ossian-
schen Ästhetik, die Gerstenberg als stimmungsgenerierende Elemente in
seine Ariadne und Minona aufnimmt. Diese Dichtungen Gerstenbergs sind
Text-Musik-Arrangements, die als Dramatisierung der ossianisch-empfind-
samen Lyrik zu verstehen sind und dabei Merkmale derselben mit Melo-
dramatik91 koppeln. Schlüssig ist das insofern, als sowohl die ossiansche
Poetik als auch das Melodrama dezidiert als Gattungsausprägungen der

88 Vgl. Kap. 1.1.2.
89 Anonym: Homer und Ossian. In: Vermischte Aufsätze zum Nachdenken und zur Un-

terhaltung. Erster Theil. Dessau/Leipzig 1783. S. 3–14, hier: S.  11. Zitiert nach Schmidt:
Homer des Nordens I, S. 312.

90 Vgl. hierzu das Kap. 1.1.2.
91 Zum Melodrama ausführlich in Kap. 3.2.2.2 und v. a. 4. Während Minona oder die

Angelsachsen von Gerstenberg als Melodrama tituliert wird, kann diese Klassifizierung
für Ariadne auf Naxos nur bedingt gelten, Gerstenberg nennt diese Dichtung im Unter-

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

351

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Empfindsamkeit zu verstehen sind. Ossian wird von Gerstenberg imple-
mentiert in die Gattung des Melodramas, der Sänger als Figur verbindet
so die lyrisch-musikalische mit der dramatischen Form. Diese (Melo-)Dra-
matisierung der ossianschen Lyrik ist bereits in Gerstenbergs Gedicht eines
Skalden angelegt.

Gerstenbergs  Gedicht eines Skalden

Gerstenbergs Gedicht eines Skalden92 wurde bislang vor allem als Referenz
dafür herangezogen, wie Gerstenberg die deutsche Dichtung des 18. Jahr-
hunderts in Richtung des Bardentums und nordischer Mythologie beein-
flusst hat, und zweifelsohne hat das Gedicht diese Bedeutung.93 Vor allen
Dingen die dem Skalden beigegebenen Erläuterungen der Eddasprache
(SK1, S. 3–4), die im »Ein und zwanzigsten Brief« der Merkwürdigkeiten
noch eingehender erklärt werden, demonstrieren Gerstenbergs Gelehrt-
heit auf dem Gebiet der altnordischen Dichtung, zu der er auf diese Weise
bereitwillig auch anderen Zugang verschafft. Alles Wesentliche dazu wur-
de bereits in anderen Arbeiten dargestellt,94 weshalb ich mich an dieser
Stelle kurz fasse. Diese Arbeit behandelt die Aspekte, die den Skalden in
Verbindung mit dem musiko-literarischen Diskurs des 18. Jahrhunderts
bringen und diejenigen, die aus dem lyrischen Text des Skalden einen ei-
gentlich (melo)dramatischen machen.

Mit dem Gedicht eines Skalden von 1766 verbindet Gerstenberg lyrische
und dramatische Gattung. Der Skalde, mit Namen Thorlaugur Himin-
tung95, ist nicht nur ein lyrischer Sänger, man kann darlegen, dass er tat-
sächlich als solcher auftritt: Dieser Modus ist mit Ossians Rolle bereits in

3.1.3

titel Kantate. Trotzdem ist Ariadne gattungstypologisch in der Nähe des Melodrams
einzuordnen. Ausführlich hierzu in Kap. 3.2.2.2.

92 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Gedicht eines Skalden. Prosopopoema Thorlaugur Hi-
mintung des Skalden [1766], Kopenhagen, Odensee und Leipzig 1766. Im Folgenden im
Fließtext abgekürzt mit SK1. Gerstenberg nimmt das Gedicht eines Skalden mit leichten
Veränderungen 1815 unter dem Titel »Der Skalde« in die Vermischten Schriften mit auf,
siehe VSII, S. 87–112. Diese Version wird im Fließtext zitiert mit dem Kürzel SK2.

93 Siehe hierzu v. a. Wagner: Gerstenberg als Typus der Übergangszeit, S. 260–265. Ausführli-
cher ist das Kapitel 7, »Gedicht eines Skalden«, in Anne-Bitt Gereckes Arbeit (siehe Ge-
recke: Transkulturalität, S. 157–207).

94 Vgl. vorangehende Anmerkung (Anm. 93).
95 Gerstenberg merkt zu diesem Namen an, »daß der Name dieses, so wie fast aller übri-

gen Skalden, eine poetische Zusammensetzung sey, und die Idee eines Donnerbades
(Thor, der Donner oder Donner-Gott, und Laug, ein Bad) und einer Himmels-Zunge

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

352

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ossianschen Texten angelegt. Weil Macphersons Behauptung der Authen-
tizität der Texte erst spät öffentlichkeitswirksam als nicht ganz richtig ent-
larvt wird,96 gilt Ossian zunächst als historischer Dichter. Erst mit der Ent-
deckung seines fiktiven Charakters wird er zur Dichter-Figur. Zuvor gel-
ten die ossianschen Gesänge als authentische Äußerungen; der Barde Ossi-
an als Bote aus der Vergangenheit bezeugt – wie auch andere altnordische
Barden und Skalden – »vermöge seines Standes« als »Augenzeuge« (M21,
S. 418) deren Wahrheit. Die Feststellung, dass es sich bei Ossian nicht um
einen historischen Dichter, sondern um eine fiktiv zugeschriebene Autor-
schaft handelt, verändert den Authentizitätsstatus des Textes. Ossian ist
nicht mehr der Dichter des Textes, sondern er nimmt als Dichter-Sänger
eine Rolle ein, die, das jeweilige Gedicht singend, eine Figur desselben ist.
So wird Ossian als fiktiver Dichter und auftretender Sänger zugleich Be-
standteil des Textes. Diese Einverleibung des Dichters als Figur in den lyri-
schen Text verändert den lyrischen Status des Textes: Indem der Auftritt
des Dichter-Sängers Teil des lyrischen Textes wird, bekommt dieser Text
eine dramatische Färbung. Gerstenbergs Erkenntnis der Fiktivität der ossi-
anschen Texte fällt in dasselbe Jahr wie das Erscheinen des Skalden97. Der
Skalde Thorlaugur ist eine singende Figur und wird von Gerstenberg in
dieser Funktion im Text positioniert. Genau das macht die Gesänge von
Gerstenbergs Skalden zu einer Darbietung – zu einem Auftritt.98 Gleich-

(Himin der Himmel, Tung die Zunge) bezeichne, welches letztere in der Eddensprache
eigentlich die Metapher eines Sterns ist.« (M21, S. 414–415).

96 Gerstenbergs Äußerungen dazu wurden von der Öffentlichkeit wohl nur bedingt wahr-
genommen. Zwar schreibt Schmidt, dass die Echtheitsdebatte im Prinzip seit Veröffent-
lichung der ersten Fragmente Gegenstand literaturwissenschaftlichen Interesses gewe-
sen sei (Schmidt: Homer des Nordens I, S. 13); als erste Arbeit, die sich dazu äußert, gibt
er allerdings erst Henry Mackenzies Report of the Committee of the Highland Society of
Scotland aus dem Jahr 1805 an (vgl. ebd., S. 14) – knapp 40 Jahre nach Gerstenbergs An-
merkungen in den Merkwürdigkeiten. Es gibt auch Stimmen, die von Anfang an die De-
batte um die Authentizität der Poems of Ossian für obsolet halten, indem sie die poeti-
sche Qualität der Texte über diese Frage stellen, so z. B. Melchior Cesarotti (vgl. ebd.,
S. 315). Schmidt zeigt, dass die Echtheitsdebatte selbst in den 1990ern noch behandelt
wird, was eine Behauptung von ›Echtheit‹ oder gar ›Fälschung‹ obsolet mache. Schmidt
beschreibt Ossian deswegen als ein »zwischen produktiver und reproduktiver Rezepti-
onsform oszillierendes Kunstwer[k], über dessen Vorlagentreue das letzte Wort noch
nicht gesprochen ist.« (ebd., S. 16).

97 Zur Erinnerung: Für Gerstenberg ist diese Erkenntnis belegt für das Jahr 1766 durch
den »Achten Brief« der Merkwürdigkeiten (vgl. dieses Kapitel, S. 334). Das ist das gleiche
Jahr, in dem auch der Skalde erscheint.

98 Die Titulierung als Gedicht legt zwar nahe, dass für das Gedicht eines Skalden zunächst
die lesende Rezeption vorgesehen war. Das ändert sich aber mit der erneuten Herausga-

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

353

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zeitig wird durch den diesen Texten immanenten Sänger-Auftritt an lyri-
sche Ursprünge erinnert, in denen solche Texte nicht lesend rezipiert, son-
dern singend dargeboten wurden. Die gattungshistorische Verwandtschaft
bzw. ursprüngliche Identität von Musik und lyrischer Poesie wird wieder-
belebt durch den auftretenden Dichter-Sänger.

Bei dem Gedicht eines Skalden handelt es sich um keine lyrische Kurz-
form mehr, sondern es besteht aus fünf Gesängen. Diese Einteilung erin-
nert bereits strukturell an die klassische Einteilung eines Dramas in fünf
Akte. Sogar eine dramatische Kurve ist ansatzweise erkennbar, was bereits
impliziert, dass das Gedicht eines Skalden auch eine Handlung beschreibt.
Der Haupthandlung widmen sich der zweite und dritte Gesang, wobei der
dritte Gesang den quasi-dramatischen Höhepunkt bildet. Erster, vierter
und fünfter Gesang beschreiben auf einer anderen Zeitebene die Rahmen-
handlung. Diese Einteilung in Zeitebenen entspreicht ganz dem Schema
ossianscher Dichtung, besingt doch auch der auf Gräbern umherwan-
delnde Ossian (Rahmen, erste Zeitebene) ein anderes, heroisches Zeitalter
(Haupthandlung, zweite Zeitebene). In Gerstenbergs Gedicht eines Skalden
sieht das folgendermaßen aus: Der erste Gesang ist eine buchstäbliche
Wiederbelebung des Dichter-Sängers. Der Skalde Thorlaugur Himintung
aufersteht aus seinem Grab und sucht sich zurechtzufinden. Die Suche
nach dem eigenen Selbst (»Wo ruht/ Mein schwebender Geist auf luftiger
Höh?/ […]/ Wohin, mein Geist, bist du entflohn?« SK1, S. 8) führt zu einer
Selbstbeschreibung, die Thorlaugur als den ehemaligen Skalden vorstellt
(vgl. SK1, S. 8). Der übrige erste Gesang ist ein Umherblicken Thorlau-
gurs, das den Rezipienten in die altnordische Sagenwelt versetzt (vgl. SK1,
S. 8–9). Im zweiten Gesang wird Thorlaugur gewahr, dass er auf dem Grab
seines Freundes Halvard steht (vgl. SK1, S. 10). Von hier aus findet der
Wechsel auf die andere Zeitebene statt:

Mir schwindelt! durch Jahrhunderte
Blick ich, durch trübe ferne Nebel
Hoch übern Horizont, ins Grab,
Auf unsrer Freundschaft Maal herab
(SK1, S. 10)

be im Jahr 1815: Der Text trägt hier den veränderten Titel »Der Skalde« ohne Gattungs-
zuschreibung (vgl. SK2, S. 87, 89). Darüber hinaus ist »Der Skalde« in der Edition direkt
neben Gerstenbergs Kantate »Ariadne auf Naxos« positioniert, einem anderen Werk mit
lyrisch-dramatischem Zwischenstatus.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

354

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ab hier besingt Thorlaugur die goldenen Zeiten der Freundschaft mit
Halvard. Der Episode, in der die beiden die Wassergottheit Blakullur
beim Baden beobachten (vgl. SK1, S. 11–12), folgen »Fremde Spiele der
Saiten«, die »Mystische Lieder begleiten« (SK1, S. 13). Die Stimme besingt
die Freundschaft von Thorlaugur und Halvard und fordert sie zum
freundschaftlichen Todesschwur auf, der den emotionalen Höhepunkt
und den Abschluss des zweiten Gesanges bildet:

Der Schauer der Begeisterung
Ergriff mein schwellend Herz! Ich schlung
Den Arm um meinen Freund, und schwur
Meines Freundes Tod zu sterben!
Da jauchzten die Valkyriur!
Da hob mein Freund den Arm, und schwur
Den blanken Schild zu färben,
Und meinen Tod zu sterben!
Da jauchzten die Valkyriur!
(SK1, S. 13–14)

Es ist hier bezeichnend, dass Stimme und Klänge dieses Gesangs Thorlau-
gur und Halvard so affizieren, dass sie dazu bewegt werden, einen freund-
schaftlichen Todesschwur zu leisten. Dieser führt im dritten Gesang zum
tragischen Ende, zum Tod der beiden Freunde. Ein Fremder fordert von
Thorlaugur dessen Goldharfe, die Halvard ihm einst geschenkt hatte (vgl.
SK1, S. 15). Weil Thorlaugur sie ihm nicht gibt, kommt es zum Kampf.
Halvard sieht Thorlaugur im Kampf stürzen. Ihn für tot haltend ersticht
er sich – »zu eingedenk/ Des hohen Schwurs« (SK1, S. 18) – mit dem
Schwert. Diesem ebenfalls Folge leistend, stirbt Thorlaugur den gleichen
Tod: »ich schwung dreymal/ Mein Schwert, durchstieß mein brechend
Herz,/ Und sank vergnügt auf seinen Holzstoß nieder.« (SK1, S. 19) Mit
dem vierten Gesang ist Thorlaugur wieder in Zeit und Gegend aus dem
ersten Gesang zurückversetzt, der Abgesang beginnt. Dieser ist nicht nur
ein Abgesang des Gedichts eines Skalden, sondern in Gesang vier und fünf
zugleich ein Abgesang auf die christliche (vierter Gesang: »Und staunt‘,
und warf den Psalter nieder,/ Den hohen Psalter, und empfand! – « (SK1, S. 21,
Herv. i. O.)) und altnordische Götterwelt (fünfter Gesang), über die sich
der Dichter-Sänger Thorlaugur in Prometheus’scher Manier erhebt (»Sie
sind gefallen, die Götter, gefallen!« (SK1, S. 23), »In neue Gegenden ent-
rückt/ Schaut mein begeistertes Aug umher – erblickt/ Den Abglanz höh-
rer Gottheit, ihre Welt« (SK1, S. 24)).

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

355

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Im Zusammenhang mit Ästhetik und musiko-literarischem Diskurs,
in dem Gerstenberg sich bewegt, stechen besonders der erste und dritte
Gesang hervor. Im wiedererweckten Skalden belebt Gerstenberg das Kon-
zept des singend vortragenden Dichters. Dieser Skalde ist zugleich eine
komplett vergeistigte Existenz, Thorlaugur singt:

Schwimm in die leichtre Luft empor,
Bin ganz Entzückung, bin ganz Ohr,
(SK1, S. 8)

Der Dichtergeist ist nicht nur gemäß des Bildes vom poetischen Genie
»ganz Entzückung«, er ist auch »ganz Ohr«. Im Dichter fusionieren Enthu-
siasmus und akustisches Wesen. Dabei spielt das Ohr als Wahrnehmungs-
organ auf den empfindsamen Dichter an, dessen Nerven(-Saiten) auf äuße-
re Reize hin, für die er besonders empfänglich ist, reagieren, mitschwin-
gen, produktiv werden und erklingen. Das ist auch hier der Fall, der Skal-
de wird erweckt durch »Bragas Lied« (SK1, S. 7)99, beseelt von diesen Klän-
gen erklingt auch seine Stimme und seine Harfe im Gedicht eines Skalden.

Der dritte Gesang stellt das Dichten und Singen auf besondere Weise
ins Zentrum: Der Streit um Thorlaugurs Goldharfe (SK1, S. 15–16) stößt
den tragischen Verlauf an, er ist der Auslöser des Kampfes:

»Gieb mir die Goldharf! rief er stolz,
Die dir Halvard zum Denkmaal ließ;
Er gab sie dir, er nahm sie mir.
Du überträfst mich nicht an Liedern,
Wär nicht der Raub des Frevlers dein!
Gieb mir die Goldharf, sie ist mein! – «
»Nicht so! sprach ich mit ernster Stirn,
Was mir mein Freund geschenkt, war sein,
Ist itzt mein Stolz, mein Schmuck, mein Ruhm,
Und wird dereinst mein Nachruhm seyn.
O glaube mir, nicht der Besitz
Der Goldharf ists, der Dichter macht.
Erhebe dich, entzünde deinen Witz,
Mit Bragurs Glut,
Fach auf dein träges Blut,
Streb himmelan zu dringen,
So wirst du besser singen!«
(SK1, S. 15–16)

99 Braga ist laut Gerstenbergs Erläuterungen »der Gott der Dichtkunst« (SK1, S. 3).

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

356

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bei der Goldharfe handelt es sich laut Gerstenberg um »ein musikalisches
Instrument, das unter diesem Namen in dem Kiämpe-Viser, vorkömmt,
eigentlich aber Mundharp, heißt« (SK1, S. 4).100 Das Deutsche Wörterbuch
von Jacob und Wilhelm Grimm und auch Adelung beschreiben eine solche
Mundharfe bzw. »mundharpe«101 als Maultrommel.102 Die Maultrommel
wird in Grimms Wörterbuch beschrieben als »eisernes tongerät mit einer
elastischen zunge, das zwischen den zähnen gehalten und gespielt wird, so
dasz die mundhöhle den resonanzboden bildet.«103 Dieses Instrument ist
also mitnichten eine Harfe im eigentlichen Sinne, ebenso sei nach Grimm-
schem Wörterbuch fraglich, »ob […] die mauldrummen […] unter das sai-
tenspiel gehören«104. Trotzdem funktioniert die Resonanztheorie auch mit
Mund- oder Goldharfe: Indem die Mundhöhle des Sängers den Resonanz-
boden der Maultrommel bildet, fallen Dichterkörper und Instrumenten-
korpus zusammen; Schwingung der »elastischen Zunge«105 und Sprachap-
parat des Skalden Thorlaugur Himintung, dessen Name übersetzt Him-
melszunge bedeutet,106 werden eins. Möglicherweise wollte Gerstenberg
mit seiner Anmerkung die Resonanzen auf diese Weise sogar noch verstär-
ken, die Dichterzunge noch enger mit dem schwingenden Instrument zu-
sammenbringen. Typische Abbildungen von Ossian oder anderen Skalden
jedenfalls zeigen eher gewöhnliche Harfen als Maultrommeln.

100 Noch genauer im »Ein und zwanzigsten Brief der Merkwürdigkeiten«: »Goldharf.]
Besser Mundharp, die Erinnerungsharfe, wovon auch die lyrische Poesie den Namen
Mundstringar mar, das Meer der Gedächtniß-Region genannt wird, weil sie sich damit
beschäfftigte, das Andenken verdienter Männer zu verewigen.« (M21, S. 447,
Herv. i. O.)

101 Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbde. Leipzig
1854–1961. Quellenverzeichnis Leipzig 1971. Online-Version vom 13.02.2019, Bd. 12,
Sp. 2688 (zitiert nach http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=mundharfe,
zuletzt geprüft am: 13.02.2019).

102 Vgl. auch den Eintrag Maultrommel in Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kriti-
sches Wörterbuch der hochdeutschen Mundart. Mit beständiger Vergleichung der übrigen
Mundarten besonders aber der Oberdeutschen, Leipzig. Bd. 3, Sp. 121–123 (zitiert nach
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=maultrommel, zuletzt geprüft am:
20.02.2019).

103 Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbde. Leipzig
1854–1961. Quellenverzeichnis Leipzig 1971. Online-Version vom 13.02.2019, Bd. 12,
Sp. 1811 (zitiert nach http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=maultrommel,
zuletzt geprüft am: 13.02.2019).

104 Ebd.
105 Ebd.
106 Vgl. M21, S. 415, siehe auch Anm. 95.

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

357

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=mundharfe
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=maultrommel
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=maultrommel
https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=mundharfe
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=maultrommel
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=maultrommel


Unabhängig davon, zu welcher Art von Instrument Thorlaugurs Gold-
harfe gehört, ist sie der Angelpunkt des Streites. Nicht nur wird um den
rechtmäßigen Besitz der Harfe gestritten, sondern auch um ihre poetologi-
sche Bedeutung. Thorlaugurs Insistieren, dass es »nicht der Besitz/ Der
Goldharf is[t], der Dichter macht« (SK1, S. 16), ist zu verstehen als dichte-
rische Reformulierung des Unterschieds zwischen »Genie haben, und Ge-
nie seyn« (M20, S. 387). Gerstenberg legt im »Zwanzigsten Brief« der
Merkwürdigkeiten umfassende Ausführungen zum poetischen Genie dar.
»[D]as Genie«, so Gerstenberg, »arbeitet sich durch alle Hindernisse hin-
durch.« (M20, S. 392) Poetisches Genie ist weniger Talent und einstudierte
Fertigkeit als angeborener Drang, der sich ungeachtet von äußeren Um-
ständen – wie zum Beispiel einer möglicherweise gestohlenen Harfe – sei-
nen Weg bahnt (vgl. M20, S. 392). Witz, Begeisterung, Einbildungs- und
Schaffenskraft sind die viel wichtigeren Attribute eines Genies als äußere
Insignien, mit diesen »wirst du besser singen« (SK1, S. 16). So schreibt
Gerstenberg es im »Zwanzigsten Brief« der Merkwürdigkeiten:

Der beständige Ton der Inspiration, die Lebhaftigkeit der Bilder, Handlungen
und Fictionen, die sich uns darstellen, als wären wir Zuschauer, und die wir mit
bewunderndem Enthusiasmus dem gegenwärtigen Gotte zuschreiben: diese Hit-
ze, diese Stärke, diese anhaltende Kraft, dieser überwältigende Strohm der Be-
geisterung, der ein beständiges Blendwerk um uns her macht, und uns wider
unsern Willen zwingt, an allem gleichen Antheil zu nehmen – das ist die Wir-
kung des Genies! (M20, S. 395–396)

Und so singt Thorlaugur es im Skalden:
Erhebe dich, entzünde deinen Witz,
Mit Bragurs Glut,
Fach auf dein träges Blut,
Streb himmelan zu dringen,
So wirst du besser singen!
(SK1, S. 16)

Diese Passage ist eine Absage an eine »Dichtungsauffassung klassizistischer
Prägung, die den Wert von Literatur nach rein äußerlichen Kriterien
meint bemessen zu können. Symbol einer solchen Veräußerlichung der
Kunst ist das Streitobjekt selbst«107, schreibt auch Anne-Bitt Gerecke.
Demgegenüber steht Thorlaugurs Weigerung, die Goldharfe abzugeben.
Die Behauptungen der rechtmäßigen Eigentümerschaft von Thorlaugur

107 Gerecke: Transkulturalität, S. 189.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

358

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und dem Fremden stehen sich diametral gegenüber; fest steht nur, dass
beide bereit sind, sogar bis zum Tod dafür zu kämpfen. Wozu diese
Kampfesbereitschaft auf Thorlaugurs Seite, der für ein neues Dichtungs-
prinzip einsteht, das dieses äußere Insignium eigentlich nicht braucht?
Warum glaubt er einerseits, dass es zwar »nicht der Besitz/ Der Goldharf
is[t], der Dichter macht« (SK1, S. 16), behauptet aber andererseits, dass
ebendiese sein Stolz, Schmuck, Ruhm und sogar sein Nachruhm sei (vgl.
SK1, S. 16)? Hier streitet nicht nur Thorlaugur mit dem Fremden, sondern
auch Thorlaugur mit sich selbst, und nicht zuletzt der Kritiker Gersten-
berg mit dem Schriftsteller Gerstenberg. Gerstenbergs Literaturkritik ist
konsequent, seine Rezensionen scharfsinnig. Seine eigenen schriftstelleri-
schen Arbeiten zeigen indes ein Schwanken zwischen dem von ihm pro-
pagierten Aufbrechen der Form und Formtreue, das auch das Gedicht eines
Skalden kennzeichnet.108 Das Festhalten an der Harfe, am symbolträchti-
gen, typischen Requisit der Skalden und Barden kann insofern als Unsi-
cherheit Gerstenbergs gelesen werden, ob die Form wirklich ganz aufgege-
ben werden sollte. Eine noch plausiblere Lesart ist, dass Thorlaugur an der
Harfe festhalten muss, sie gar nicht hergeben kann, weil sie eben doch
mehr ist als ein äußeres Instrument: Sie ist weniger äußeres Requisit des
Dichtertums als Insignium des Inneren: Die Goldharfe ist zum einen ein
Erinnerungsgeschenk, das Halvard seinem Freund schenkt (vgl. SK1,
S. 15); zum anderen löst sie den Kampf aus, in dessen Folge der Todes-
schwur der beiden Freunde letztlich beide das Leben kostet (vgl. SK1,
S. 16–19). Die Goldharfe ist auf diese Weise thematisch direkt verknüpft
mit der Freundschaft zwischen Thorlaugur und Halvard; wenn Thorlau-
gur diese Freundschaft, seine Empfindungen besingt, dann braucht er die-
se Harfe. Er braucht sie als Sänger-Requisit, und er braucht sie, um die Be-
deutung der Freundschaft ausdrücken zu können. Zugleich sind dabei die
Töne der Harfe, zumal der Gold- oder Mundharfe, das wurde in dieser Ar-
beit hinlänglich gezeigt, im zeitgenössischen Diskurs zu verstehen als un-
mittelbare Empfindungsäußerungen des Dichters. Harfensaiten und Dich-
ternerven sind eins, die Harfe ist mehr als ein Sänger-Requisit: Sie ist das
Empfindungs- und Äußerungs-Organ – Nerv und Zunge – des Dichters.

Genuine Bardendichtung schreibt Gerstenberg nur mit dem Gedicht
eines Skalden. Wagner hält es für »völlig verkehrt, Gerstenberg unter die

108 Erster und vierter Gesang sind ebenmäßig gestaltet, in den anderen Gesängen lassen
sich Unregelmäßigkeiten in Reim oder Rhythmus oder beidem konstatieren. Exempla-
risch ist dieses Schwanken bereits in den Tändeleyen feststellbar, siehe Kap. 2.2.

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

359

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


›Barden‹ einzureihen […]. Gerstenberg gehört in die Geschichte der litera-
rischen Kritik oder in die Geschichte des Dramas«109. Genau hier ist auch
der Skalde zu sehen: Er bildet die Scharnierstelle zwischen Gerstenbergs
lyrischen und dramatischen Texten. Der Skalde Thorlaugur ist empfindsa-
me lyrische Poesie in figura. Er singt lyrische Poesie und er steht paradig-
matisch für empfindsame Lyrik. Dieses Singen erfolgt im Auftreten dieser
Figur, die, wie eine Botenfigur sonst Vorgeschichte oder Berichte vom
Schlachtfeld in die Handlung des Dramas einbringt, hier lyrische Elemen-
te und Gattungsgeschichte in die dramatische Gattung bringt. Die so ein-
getragenen historischen Gattungselemente der Lyrik können auf diese
Weise in den dramatischen Modus implementiert werden und diese Gat-
tung neu befruchten, den Weg für die Gattung des Melodramas bereiten.
Das Scharnier zwischen Lyrik und Dramatik bildet dabei der singend auf-
tretende Barde.

Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Bei der Sichtung des Gerstenberg’schen Œuvres hinsichtlich seiner Musi-
kalität bildet eine Textgruppe einen besonderen Untersuchungsgegen-
stand: Gerstenbergs Kantaten – bzw. seine Cantaten oder Kantaten-Libret-
ti110. Die Schwierigkeit einer korrekten Terminologie bildet die aus litera-

3.2

109 Wagner: »Gerstenberg und Gleim«, S. 133.
110 Friedhelm Krummacher macht in Teil IV.1 des Artikels zur Kantate darauf aufmerk-

sam, dass bereits in der Terminologie zwischen den Begriffen Kantate und Cantate ein
Unterschied liegt: Verweist die Schreibung Cantate auf die weltliche Form, die ihre
Ursprünge in italienischen Formen hat, so ist die Schreibweise Kantate zugleich ein
Hinweis auf eine spezifisch deutsche Ausformung der Gattung, nämlich die geistliche
Kantate, deren Funktion und Ursprung aus der Kirchenmusik ableitbar ist: »Während
der Terminus Cantate ursprünglich dem italienischen Gattungstyp vorbehalten war,
hat die deutsche Wortform Kantate weit später eine Bedeutungserweiterung erfahren
[…]. Gemeint ist im heutigen Sprachgebrauch – in der Forschung wie in der Praxis –
nicht nur die weltliche Kantate des Barocks, die am ehesten der italienischen cantata
entspricht, sondern vorab jene zyklische Form der protestantischen Kirchenmusik, die
historisch wie qualitativ in Bachs Werk kulminiert. […] Bis über die Mitte des 18. Jhs.
hinaus war der Terminus in diesem Sinne wenig geläufig; vor 1700 ist er in der Kir-
chenmusik nur selten belegbar […], danach blieb er primär der – weltlichen wie geist-
lichen – Solokantate vorbehalten, und seine Übertragung auf andere zyklische Formen
breitete sich erst später aus, als sich die Traditionen und Funktionen der Gattungsty-
pen bereits lockerten.« (Reimar Emans/David Tunley/Friedhelm Krummacher/Clytus
Gottwald: »Kantate«, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopä-
die der Musik, Sachteil 4: Hamm–Kar, Kassel 1996, S. 1705–1773, hier: S. 1731.) Gleich-

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

360

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


turwissenschaftlicher Perspektive schwere Fassbarkeit einer zweifelsohne
hauptsächlich musikalischen Gattung ab. Eine Zuordnung der Gattung
Kantate in eine der drei literarischen Großgattungen muss schon deshalb
schwerfallen, weil diese sich im Untersuchungszeitraum überhaupt erst
etablieren;111 darüber hinaus stellt die Kantate eine besondere Gattung
dar, in der verschiedene literarische Gattungsbegriffe zusammenfallen.
Die Positionierung in dieser Arbeit an der Übergangsstelle zwischen lyri-
schem und dramatischem Teil ist nicht zufällig gewählt: Die Zuordnung
zu lyrischen Texten erfolgt z. B. auch in Gottscheds Critischer Dichtkunst,
hier wird das Kapitel »Von Cantaten«112 subsumiert unter der Überschrift
»Von Gedichten, die in neuern Zeiten erfunden worden« (G‑CD,
S. 691ff.). Die Nähe zur Lyrik suggeriert auch der Eintrag »Cantate« in
Rousseaus Dictionnaire du musique, welcher die Kantate als »petit Poème
lyrique qui se chante avec des Accompagnements«113 charakterisiert; auch
Sulzers Artikel zur »Cantate« beschreibt die Kantate als ein »kleines für die
Musik gemachtes Gedicht […]«114 Überdies bildet in verschiedenen Poeti-
ken die Ode die Vergleichsfolie zur Kantate.115 Die Zuordnung der Kanta-
te als lyrische Gattung ändert sich jedoch mit ihrer Entwicklung im
18. Jahrhundert: »Nach dem Schwinden von Neumeisters Einfluß wurde
der Begriff der weltlichen und geistlichen Kantate zunehmend von der
Musik, z. T. auch von der szenischen Aufführung bestimmt.«116 Nicht nur
im Zusammenhang mit Gerstenberg ist genau diese Entwicklung letztlich
entscheidend; die Kantate spielt auf ihrer Entwicklungsstufe in Deutsch-
land in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts eine wegweisende Rolle bei
der Entstehung des Melodramas, eine Entwicklung, die auch in Gersten-
bergs Werk sichtbar ist. Dieses Kapitel soll nicht nur den lyrisch-dramati-

wohl diese Arbeit eher die weltliche Kantate – nach Krummachers Differenzierung die
Cantate – in den Fokus nimmt, wird im Folgenden die heute orthografisch übliche
Schreibweise Kantate verwendet und damit der Umgangsweise sämtlicher hier verwen-
deten Lexikonartikel (einschließlich des hier zitierten Artikels) gefolgt.

111 Siehe hierzu auch Kap. 2.1.
112 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst vor die Deutschen

[1730], Darmstadt 1962, S. 717–730. Im Folgenden im Fließtext zitiert mit dem Kürzel
G‑CD.

113 Jean-Jacques Rousseau: Œuvres complètes. Dictionnaire du musique. Hg. von Amalia Col-
lisani, Raymond Trousson, 24 Bde., Genève 2012, S. 249.

114 Johann Georg Sulzer: »Cantate«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie der
schönen Künste, Bd. 1: A–J, Leipzig 1792, S. 443–449, hier: S. 443.

115 Z. B. bei Gottsched und Neumeister, siehe Kap. 3.2.1.2.
116 Klaus Conermann: »Kantate«, in: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 2:

H–O, Berlin, Boston 2007, S. 227–230.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

361

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schen Zwischenstatus der Gattung Kantate und speziell von Gerstenbergs
Kantaten zeigen, sondern auch, wie mit dieser Gattung die Poesie inner-
halb dieser eigentlich musikalischen Gattung an Bedeutung gewinnt. Vor
dem Hintergrund der musikalisch dominierten intermedialen Operngat-
tung wird so im 18. Jahrhundert und bei Gerstenberg eine ausgewogenere
Medienkombination möglich.

Die weltliche Kantate in Deutschland im 18. Jahrhundert

Dass die Kantate vor allem als musikalische Gattung verstanden wird,
zeigt alleine ein Vergleich des Umfangs an literaturwissenschaftlicher117

und musikhistorischer Forschung118 zum Thema Kantate.119 Nicht nur
in vorigen Jahrhunderten, sondern »[a]uch im 20. Jahrhundert verweist
die Betitelung als Kantate weniger auf die Textgestalt als auf die musika-
lische Form und deren festliche, kirchliche, schulische oder politische
Funktionen«120. Nichtsdestotrotz versucht diese Arbeit die offensichtlich
musikalische Gattung Kantate aus literaturwissenschaftlicher Perspektive

3.2.1

117 Es gibt nur einige wenige dezidiert literaturwissenschaftliche Untersuchungsansätze
zum Thema, die hier genannt seien: Joachim Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate
zu Beginn des 18. Jahrhunderts«, in: Heinz Becker/Reinhard Gerlach (Hg.): Speculum
musicae artis. Festgabe für Heinrich Husmann zum 60. Geburtstag am 16. Dezember
1968, München 1970, S. 47–62; Klaus Conermann: »Die Kantate als Gelegenheitsge-
dicht. Über die Entstehung der höfischen Kantatentexte und ihre Entwicklung zum
galanten ›Singgedicht‹«, in: Dorette Frost (Hg.): Gelegenheitsdichtung. Referate der Ar-
beitsgruppe 6 auf dem Kongreß des Internationalen Arbeitskreises für Deutsche Ba-
rockliteratur, Wolfenbüttel, 28.08.-31.08.1976, Bremen 1977, S. 69–109; in Konolds
Kapitel 2 zu historischen Voraussetzungen der Kantate das Unterkapitel »2.2.2 Die
Kantate als literarische Gattung«, siehe Wulf Konold: Weltliche Kantaten im 20. Jahr-
hundert. Beitrag zu einer Theorie der funktionalen Musik, Wolfenbüttel 1975, S. 43–52; so-
wie der Eintrag im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft: Conermann: »Kanta-
te«; einschlägig zitiert wird auch die Dissertation von Paul Brausch: Die Kantate. Ge-
schichte der Kantate von den Anfängen bis Gottsched, Heidelberg 1921. Dieser ist jedoch
zum einen nur schwer bis gar nicht habhaft zu werden; zum anderen wurde sie 1970
von Joachim Birke als »trotz der Fülle des ausgewerteten Materials als überholt« einge-
stuft, »da der Verf. seine Quellen oft zu sorglos und unkritisch interpretiert.« (Birke:
»Die Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. 48, Fußnote 4)

118 Eine vollumfängliche Darstellung der Forschungsliteratur ist hier nicht möglich. Aus-
gegangen wird im Folgenden v. a. vom Artikel »Kantate« in: Die Musik in Geschichte
und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopädie der Musik, Sachteil 4: Hamm–Kar, Kassel 1996
(siehe auch Anm. 110).

119 Vgl. Conermann: »Kantate als Gelegenheitsgedicht«, hier: S. 69.
120 Conermann: »Kantate«, hier: S. 229.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

362

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zu beleuchten. Das kann nicht gelingen, wenn die musikalischen Kom-
ponenten der Kantate ausgeblendet werden; vielmehr soll den Kantaten
des Schriftstellers Gerstenberg ihre Position innerhalb des literarisch-äs-
thetischen und musikalischen Kontextes des 18. Jahrhunderts zugewiesen
werden.

Die Gattung Kantate ist in mehrfacher Hinsicht eine heterogene Gat-
tung, was sich bereits in Definitionsversuchen niederschlägt: »Eine histo-
risch übergreifende Definition des Begriffes Kantate (von lat. und ital.
cantare = singen) im Sinne fester Gattungsmerkmale erscheint kaum sinn-
voll.«121 Da eine differenzierte Fassung erst mit der Eingrenzung des weit-
läufigen Gegenstandes möglich wird, wird im Folgenden versucht, die
Gattung Kantate aus den für Gerstenberg relevanten Zusammenhängen
zu entwickeln. Das bedeutet, die weltliche Kantate im deutschsprachigen
Raum des 18. Jahrhunderts in den Blick zu nehmen und wie Gerstenberg
abzugrenzen von der italienischen Gattungsausprägung.

»Der Begriff ›Kantate‹ tritt als Bezeichnung einer Gattung – erstmals
1620 in einer Sammelpublikation des italienischen Komponisten Alessan-
dro Grandi auf«122. Gleichwohl diese Gattung ihre Blütezeit im 17. Jahr-
hundert in Italien erlebte,123 fand dieser Begriff erst Anfang des 18. Jahr-
hunderts »Eingang in die theoretische Fixierung, wie sie sich anhand der
musikalischen Fachlexika abzeichnet«124. Von dieser aus Arie und Oper
entstandenen Kantatenform, die anfangs »ein vertontes weltliches Ge-
dicht, in dem die Melodiestimme der einzelnen Strophen […] nach dem
Inhalt variierte«125, bezeichnete, lassen sich verschiedene Entwicklungen
ableiten – so auch die Kantate im deutschsprachigen Raum des 18. Jahr-
hunderts. Als Wegmarke zählt hier Erdmann Neumeisters Vorbericht zu
seinen Geistlichen Cantaten (1705)126, der als die erste Poetik deutschspra-

121 Emans/Tunley/Krummacher/Gottwald: »Kantate«, hier: S. 1706, Herv. i. O.
122 Konold: Weltliche Kantaten, S. 12.
123 Vgl. Conermann: »Kantate«, hier: S. 228.
124 Konold: Weltliche Kantaten, S. 12.
125 Conermann: »Kantate«, hier: S. 227.
126 Erdmann Neumeister: Geistliche Cantaten. Über alle Sonn-Fest-und Apostel-Tage/zu Beför-

derung Gott geheiligter Hauß- und Kirchen-Andacht, Halle in Magdeburg 1705, S. 2–8. Im
Folgenden wird diese Ausgabe im Fließtext mit dem Kürzel N-GC zitiert. Diese 1705
verfasste Vorrede wird poetologisch ergänzt durch die von Christian Hunold unter
dem Pseudonym Menantes herausgegebene Abhandlung: Christian Friedrich Hunold:
Allerneueste Art, Zur Reinen und Galanten Poesie zu gelangen. Allen Edlen und dieser Wis-
senshaft geneigten Gemüthern Zum Vollkommenen Unterricht. Mit überaus deutlichen Re-
geln, und angenehmen Exempeln ans Licht gestellet, Hamburg 1707. Diese Ausgabe wird

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

363

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


chiger Kantaten ein formales Reglement für Kantatentexte verschriftlicht.
Dabei nahm Neumeister jedoch »eher die Rolle des Vollenders, der letzte
Hand anlegte,« ein »als die des Innovators«127, denn »[i]m Vorraum der
Neumeisterschen Poetik herrscht […] bereits Klarheit über die Bausteine
eines Kantatentextes«128. Trotzdem bildet Neumeisters Poetik einen Ori-
entierungspunkt, v. a. was formale Texteigenschaften der Kantate angeht,
sodass seine »Anweisungen […] in jeder Poetik bis zu Johann Christoph
Gottscheds Versuch einer kritischen Dichtkunst (Leipzig 1730) zu finden
sind.«129 Neumeister leitet die Gattung eindeutig aus italienischen For-
men ab: »Cantata, ist ein Italiänisches Wort/ welches die Virtuosen dieser
Nation ersonnen/ und es gewissen Musikalischen Versen beigelegt haben«
(N‑GC, S. 2). Dabei nimmt Neumeister aber nicht Bezug auf die italieni-
sche Cantata, sondern entwickelt die Form aus der Oper: »Soll ichs kürz-
lich aussprechen/ so siehet eine Cantata nicht anders aus/ als ein Stück aus
einer Opera, von Stylo Recitativo und Arien zusammen gesetzt.« (N‑GC,
S. 3, Herv. i. O.) Diese von Neumeister beschriebene Zusammensetzung
aus Rezitativ und Arie kann als das gattungskonstituierende Merkmal be-
zeichnet werden, es ist das in allen Entwicklungen und Ausformungen
wiederkehrende Element. Literaturwissenschaftlich spezifiziert, fällt der
heterometrische Aufbau der Textanlage auf, der allen Kantatenformen ge-
mein ist und korrespondiert mit den sich abwechselnden musikalischen
Formbestandteilen Arie und Rezitativ bzw. Madrigal.130 Die Intention zur

im Fließtext mit dem Kürzel H-GP zitiert. Laut Birke ist Hunold lediglich der Verfas-
ser der Vorrede, der Hauptteil stammt von Erdmann Neumeister und wurde ohne des-
sen Wissen von Hunold herausgegeben (vgl. Birke: »Die Poetik der deutschen Kanta-
te«, hier: S. 47 (Fußnote 1)). Neumeister schreibt hier nicht wie in den Geistlichen Can-
taten ausschließlich zur Kantate, sondern gibt einen poetologischen Überblick über
viele Formen. So finden sich in der Abhandlung nicht nur ein Kapitel über Kantaten,
sondern auch über Arien, Madrigale und zum Stylo Recitativo. Diese Kapitel vertiefen
z. T. das Verständnis der in den Geistlichen Cantaten nur angedeuteten Stilelemente
der Kantate.

127 Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. 54.
128 Ebd.
129 Ebd., S. 49.
130 Vgl. Ulrich Miehe: »Kantate«, in: Metzler Lexikon Literatur, Begriffe und Definitionen,

Stuttgart, Weimar 2007. Das Rezitativ kann aus Formen des Madrigals hergeleitet wer-
den (vgl. hierzu Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. 49–50). Eine schar-
fe Trennung der Begriffe Rezitativ und Madrigal ergibt deswegen nur bedingt Sinn. Fo-
kussiert auf die textliche Ausformung kann diese Begriffsunschärfe sogar historisch ge-
rechtfertigt werden; so schreibt Caspar Ziegler 1653 in seinem Traktat Von den Madri-
galen, dass das Madrigal »was die blossen Verse/nicht aber die composition belanget
dem Stylo recitativo fast gleich gemacht« werde und er den »besagten Stylum recitati-

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

364

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vertonung des Textes als Kantate erfordert von der Textgrundlage speziel-
le formale Eigenschaften, die den Text bereits so prägen, dass man auch
aus literaturwissenschaftlicher Perspektive von der Kantate als einer eige-
nen Textgattung sprechen kann, gleichwohl diese Textgattung stets an
ihre musikalische Intention gekoppelt bleibt: Kantatentexte folgen einer
spezifischen Dichotomie, die den Text formal und funktional in Rezitativ
und Arie aufgliedert und ihn dadurch als Kantatentext ausweist. Poetiker
des frühen 18. Jahrhunderts wie Neumeister und Gottsched legen diese
Dichotomie ihrer Gattungsbeschreibung der Kantate zugrunde, wohinge-
gen Sulzer die gattungskennzeichnende Aufteilung in Rezitativ und Arie
aus der inneren Konstitution der Kantatendichtung herleitet.131

Die Arie

Im Vergleich zu Formbestimmungen des Rezitativs, zu denen sich ver-
schiedene Poetiken ausführlich äußern, wird die Arie von denselben Poe-
tiken einigermaßen stiefmütterlich behandelt.132 Möglicherweise ist das
dem Umstand geschuldet, dass sich die Poetiker für die Arie als den ver-
meintlich musikalischeren Teil der Kantate weniger zuständig fühlten.
Die Poetiken konzentrieren sich auf den Bereich, der den »mehr gere-
det[en]« (G‑CD, S. 719) Teilen zugeordnet wurde und aufgrund des
Sprachmediums dezidiert in den Zuständigkeitsbereich der Dichtkunst
fällt; den gesungenen Partien hingegen widmete man aus poetischer Sicht

3.2.1.1

vum, wie ihn die Italianer in der Poesie zu ihren Singe Comedien gebrauchen vor
einen stets werenden Madrigal« halte (zitiert nach Birke: »Die Poetik der deutschen
Kantate«, hier: S. 49, Herv. i. O.). Selbst Johann Ernst Weise (Unvorgreiffliche Gedan-
cken Von Teutschen Versen, Ulm 1708) »verwischt […] den Unterschied zwischen Ma-
drigal und stylo recitativo, den seine Vorgänger herausgearbeitet hatten.« (Birke: »Die
Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. 56)

131 »Aus Betrachtungen dieses Gegenstandes entstehen in ihm [dem Dichter, Anm. UK]
wichtige Gedanken, ernsthafte oder freudige Empfindungen, die bisweilen in starke
Leidenschaften ausbrechen. Wenn er nun, dem sich abändernden Zustands des Geistes
und Herzens zufolge, das, was er sieht, beschreibt, was er denkt oder empfindet, aus-
drukt, den Ausbruch seiner Leidenschaft schildert, und für jedes eine besondre, der Sa-
che angemessene Versart wählet, so entstehet dadurch die Cantate. Sie fällt demnach
nothwendig in verschiedene Dichtungsarten. […] Ein oder zwey Recitative und ein
paar Arien müssen nothwendig dabey vorkommen.« (Sulzer: »Cantate«, hier: S. 443–
444)

132 Das fällt mit Blick auf Neumeister, Gottsched und Scheibe auf, die in diesem Kapitel
behandelt werden.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

365

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weniger Aufmerksamkeit und überlies sie weitestgehend den Musikern.
Gottscheds Reglement für Arientexte ist eher eine kritische Beurteilung
der gängigen Kantatenpraxis, die sein Missfallen darüber erkennen lässt,
dass die Dichtkunst in der Gattung Kantate eine der Musik untergeordne-
te Rolle spielt:

Alle [Regeln] laufen aber da hinaus, daß der Poet ein Sklave des Componisten
seyn, und nicht denken oder sagen müsse, wie oder was er wolle; sondern so,
daß der Tonkünstler seine Einfälle dabey recht könne hören lasse. Dahin gehö-
ret unter andern hauptsächlich die Regel: daß man die ersten Zeilen der Arien
mit solchen Worten anfüllen müsse, dabey sich der Componist eine halbe Stun-
de aufhalten könne; wenn er irgend das Lachen, Weinen, Jauchzen, Aechzen,
Klagen, Heulen, Zittern, Schmettern, Fliehen, Eilen, Rasen, Rasseln, Poltern,
oder sonst ein Wort von dergleichen Art auszudrücken sucht. (G‑CD, S. 720)

Dem folgt auch Neumeister (vgl. H‑GP, S. 216–217 und N‑GC, S. 4–5). Er
legt das Augenmerk v. a. auf den Wechsel von Rezitativ und Arie (vgl.
H‑GP, S. 217). So definiert Neumeister die Arie weniger durch textinhä-
rente Merkmale, als durch ihre Umgebung, in die sie gesetzt wird:

Eine so genannte Aria […] kann niemahls alleine stehen/ sondern hat entweder
Recitativ, oder noch andere Arien in uno contextu, bey sich. […] Also kommen
sie vornehmlich in einer Cantata, Oratoria, Serenata, Pastorale und Opera für.
(H‑GP, S. 217)

Ob eine Kantate mit einer Arie eröffnet oder geschlossen wird, ist dabei
nur von relativer Bedeutung. Die einzige Konstellation, in der zwei Arien
direkt aufeinander folgen dürfen, ist, wenn sie »zweyerley generibus
stracks« (N‑GC, S. 4–5) sind, also auch einen Wechsel mit sich bringen.
Diesen Wechsel können zwei Strophen einer Arie nicht mit sich bringen,
denn

Was die Arien belanget/ sollen selbige aus einer/ zum meisten aus zweyen/ sehr
selten aus dreyen/ Strophen bestehen/ und allemahl einen affect, oder ein mora-
le, oder sonst etwas besonders in sich halten. (N‑GC, S. 4)

Damit ist auch Neumeisters inhaltliche Vorstellung der Arie benannt, die
sich wie ein Strophenlied auf einen Affekt oder moralischen Gesichts-
punkt beschränkt. »So gibt es«, laut Neumeister, »einen ärgern Ubelstand/
wenn in einer viel-strophigen Aria ein Gesetz einen traurigen/ das andere
einen freudigen Affect hat/ und gleichwol einerley Composition ist«

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

366

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(H‑GP, S. 218–219)133. Die Wiederholung einer Arie ist lediglich in Form
eines Dacapo möglich, die die Kantate in einer zyklischen Form beschlie-
ßen kann (vgl. N‑GC, S. 4)134.

Sonstige formale Bestimmungen der Arie beschäftigen sich vor allem
mit der musikalischen Ausformung, die sich – zugunsten der Bedeutung,
die dem Wort innerhalb der Entstehung der musikalischen Form Kantate
beigemessen wird – von zunächst polyphonen Formen zunehmend in
Richtung Monodie verschiebt: »Mit dem Wandel der Satzweise geht einer
des Wort-Ton-Verhältnisses einher […] – nicht mehr Gleichgewicht, son-
dern ausgeprägte, erst im Verlauf der Entwicklung abgemilderte Hierar-
chien stehen im Vordergrund.«135 Zwar gewinnt aus musikhistorischer
Sicht das Wort durch das Lösen von sprachlicher Polyphonie und das rela-
tiv einfach besetzte Instrumentalaccompagnato der Singstimme an Bedeu-
tung, trotzdem befindet Gottsched, dass der Poet in Kantatendichtungen
weiterhin eine dem Komponisten untergeordnete Rolle spielt (vgl. G‑CD,
S. 722). Dass Gottsched mit dieser Einschätzung nicht falsch liegt, zeigt
die Tatsache, dass selbst in Deutschland über weite Teile des 17. Jahrhun-
derts für Kantaten italienische Texte übernommen wurden.136 Johann
Gottfried Walther schreibt selbst 1732 noch in seinem Musikalischen Lexi-
kon, dass die »Cantate eigentlich ein langes Musik-Stück [ist], dessen Text
Italiänisch«137 sei. Der Boden für die Entwicklung einer solchen litera-
risch-poetischen Kunstform der Kantate in Deutschland wird erst zu Be-
ginn des 18. Jahrhunderts u. a. durch Neumeister und Gottsched geebnet.
Von ihnen beschriebene Merkmale finden sich auch Mitte der zweiten
Jahrhunderthälfte noch in Johann Georg Sulzers Artikel zur »Arie« in sei-
ner Allgemeinen Theorie der schönen Künste, vor allem die ariose Ornamen-

133 Dieser Abschnitt steht im Widerspruch zu den beiden Abschnitten, die ihm voran-
gehen, der für Gleichförmigkeit von Strophen innerhalb einer Arie argumentiert:
»XCVI. Will man mehr als eine Strophe/doch über dreye nicht wohl/machen/so gehe
man ja behutsam/daß man in den übrigen/Worte von einerley Mensur, und/wo mög-
lich/von einerley Vocalen brauche/wie in der ersten Strophe gewesen sind. XCVII.
Denn wann in der ersten Strophe z.E. mit einem Monosyllabo allerhand Musicalische
Variationes vorgegange/und in der andern Strophe ein Polysyllabum in diesen Tact
fällt; Oder da die Musicalische Pasage in der ersten etwann auf ein A, un in der andern
auf ein I oder U oder so fort/trifft/so kling es so heßlich/daß nichts drüber ist.« (ebd.).

134 Ähnlich auch bei Gottsched, siehe G‑CD, S. 720, 726.
135 Konold: Weltliche Kantaten, S. 23.
136 Vgl. ebd., S. 45.
137 Johann Gottfried Walther: Musikalisches Lexikon oder Musikalische Bibliothek. Hg. von

Richard Schaal, Kassel 1967, S. 134.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

367

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tik, der man dann v. a. in der Ästhetik der Empfindsamkeit skeptisch ge-
genüberstand, beschreibt Sulzer ausführlich.138

Gleichwohl die Arie innerhalb dieser Kantate durch ihre thematische
Konzentration auf ein Gefühl oder einen moralischen Gesichtspunkt als
der im eigentlichen Sinne lyrische Teil139 der Kantaten galt, fokussieren
Poetiken des 18. Jahrhunderts vor allem auf die rezitativischen Teile.

Das Rezitativ

Wie die Arie sich durch ihre Positionierung zwischen und um Rezitative
definiert, so gilt entsprechende Beschreibung auch umgekehrt: »Man nen-
net dieses Stylum Recitativum oder Recitativ, welches in Cantaten, Sere-
naten, Postorellen und Operen gebraucht/ und mit Arien abgewechselt
wird.« (H‑GP, S. 72) Abgesehen von dieser einleitenden allgemeinen Be-
stimmung des Rezitativs sind die untersuchten Poetiken zu den Rezitati-
ven der Kantaten geprägt von Ambivalenz: Einerseits wird ein eindeutiges
formales Reglement dargelegt, das dann andererseits in den Folgesätzen
oft relativiert wird. Dafür wird die Freiheit der Form beinahe credoartig
betont. Neumeisters unmissverständliche Anweisung »so nimmet man
zum Recitativ Jambische Verse« (N‑GC, S. 3), wird in den folgenden bei-
den Sätzen zugunsten dichterischer Freiheit dekonstruiert:

[…] so nimmet man zum Recitativ Jambische Verse. Je kürzer aber/ ie angeneh-
mer/ und ie bequemer sie zu componiren sind. Wiewohl auch in einem affec-
tuösen Periodo dann und wann ein oder ein paar Trochäische/ wie nicht weni-
ger Dactilische sich gar artig und nachdrücklich mit einschieben lassen. Sonst
hat man die Licentz eben als in einem Madrigal/ die Reime und Verse zu ver-
wechseln und zu vermischen/ wie man will. (N‑GC, S. 3)140

3.2.1.2

138 Vgl. Johann Georg Sulzer: »Arie«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie
der schönen Künste, Bd. 1: A–J, Leipzig 1792, S. 208–213, hier: S. 209–210.

139 Mit »im eigentlichen Sinne lyrisch« sei hier auf das Verständnis der opera buffa ange-
spielt, demzufolge die Arien zur ausführlichen Ausbreitung von emotionalen Zustän-
den dienten (vgl. hierzu auch Kap. 1.4). Über den Grad der tatsächlichen Lyrizität lässt
sich anhand von Gerstenbergs Ästhetik, die artifiziell zum Singen benutzten Texten
den Status von Lyrik abspricht, freilich streiten.

140 Es sei bemerkt, dass Neumeister in der Allerneuesten Art der galanten Poesie gerade was
den Versfuß angeht, deutlich strenger verfährt. So schreibt er dort zum Rezitativ:
»schicken sich nichts besser/als Jambische Verse/ je kürzer aber/je angenehmer sie
sind/je leichter sie zu componiren sind.« (H‑GP, S. 73) Eine mögliche Abwechslung
mit Daktylen oder Trochäen toleriert er in dieser Ausführung weniger: »Manche ste-
cken auch in dieser Ketzerey/daß sie bald Jambische/bald Trochäische/bald Dactylische

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

368

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die dann folgenden Ausführungen zu Reimschemata lassen sich auf die
kurze Passage »so ist es doch eben kein muß« (N‑GC, S. 4) reduzieren. Die
einzige Regel, die am Ende des Absatzes noch verbindlich stehen bleibt,
lautet: »Nur ziehe man überall das Gehöre zurathe […]« (N‑GC, S. 4) Die-
se Regel lässt dem Dichter im Prinzip vollkommene formale Freiheit, was
Neumeister an späterer Stelle auch noch einmal explizit hervorhebt:

[…] in einer Ode muß der Poet seine Einfälle zwingen und binden […]. In
einer Cantata dagegen ist er an nichts gebunden/ sondern setzet die Verse nach
einander hin/ wie sie fließen und fallen wollen. (N‑GC, S. 5)141

Es sei darauf aufmerksam gemacht, dass Neumeisters Kantaten-Poetik kei-
ne ist, die völlige Regelfreiheit propagiert. Zum einen gibt es – wenn auch
relativierte – Relikte von formalen Regeln; zum anderen ist auch der Satz
»Nur ziehe man überall das Gehöre zurathe« als ernst zu nehmende Regel
zu bewerten, die zwar streng geregelten Formalia eine Absage erteilt, da-
mit aber statt der stets ordnenden Verstandesinstanz einem Sinnesorgan –
dem Ohr – »ein gewisses Urteilsvermögen zubilligt«142. Gottsched be-
merkt beim Vergleich von Oden und Kantaten einen ähnlichen Effekt:
»die Poeten bekamen mehr Freiheit«(G‑CD, S. 718); und auch bei Gott-
sched ist – wenn auch kritisch bewertet – von der Konsequenz zu lesen,
dass Verstand von auditivem Sinn abgelöst wird (vgl. G‑CD, S. 718)143.

Bemerkenswert bleibt, dass sowohl Neumeister als auch Gottsched sich
zwar des Ursprungs der Kantate aus der musikalischen italienischen Form
bewusst sind144, trotzdem aber die Ode als Vergleich wählen. Beide heben
hervor, dass die Kantate im Vergleich zur Ode – von beiden terminolo-

unter einander hinlauffen lassen/wie Schweine/Schaafe und Ziegen/Ochsen und Kühe
bei einem Dorff-Hirten. Doch mich deucht immer/daß dem Wercke eine große Lieb-
lichkeit dadurch abgehet.« (Ebd., S. 74)

141 In diesem Zitat wird zwar nicht explizit vom Rezitativ, sondern allgemein von der
Kantate gesprochen; gleichwohl ist davon auszugehen, dass dieses Urteil sich v. a. auf
die rezitativischen Teile bezieht, zu deren Form zuvor im Text Stellung genommen
wurde, wohingegen ähnliche Ausführungen zum Arientext fehlen.

142 Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. 50.
143 »Bekam das Ohr dabey viel zu hören, so hatte der Verstand desto weniger dabey zu

gedenken.« (G‑CD, S. 718) Dass Gottsched diese Entwicklung kritisch betrachtet, ist
wenig überraschend. Bei ihm wird diese Beobachtung mit der resignativen Bemer-
kung kommentiert: »Jemehr die Musik dabei gewann, desto mehr verlohr die Poesie
dabey« (ebd.). Diese Bemerkung zeugt auch von einem Kunstverständnis, das Musik
und Poesie noch als konkurrierende Künste einstuft und nach keiner Vereinigung
sucht.

144 Zu Neumeister siehe oben (Kap. 3.2.1.1); Gottsched: »Die Cantaten sind eine Erfin-
dung der Italiener« (G‑CD, S. 717).

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

369

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gisch nicht vom (Strophen-)Lied differenziert – deswegen als freiere Form
zu bewerten ist, weil sie mit ihrer durchkomponierten Satzweise die Mög-
lichkeit einer schlüssigeren Affektdarstellung bietet: »Zeilen von unglei-
cher Länge« können »auf eine ungebundene Art durch einander laufen
[…] und alsdann die Musik durchgehends, nach dem Inhalte des Gedich-
tes [bequemt]« (G‑CD, S. 718)145 werden. Die mit der Kantate gewonnene
Formfreiheit beschränkt sich allerdings auf den Produktionsprozess der
Kantate, da eine vollkommen durchkomponierte und damit festgeschrie-
bene Form letzten Endes doch nur bedingt als freie Form bewertet wer-
den kann. Aber selbst die Freiheit bezüglich des Produktionsprozesses
stellt sich heraus als Dogma, dem man misstrauisch gegenübersteht, so
kann man die Ambivalenz der einerseits angepriesenen freien Form, die
man gleichzeitig ein wenig einzuschränken versucht, einstufen. Exempla-
risch kann das abgelesen werden im Abschnitt zum Stylo Recitativo in
Neumeisters Allerneuesten Art der galanten Poesie, wo Neumeister einerseits
die Freiheit der Anordnung der Verse hervorhebt, ein paar Sätze später
aber bemerkt, dass die Verse eine feste Form mit Zäsur und Skandierung
haben sollten (vgl. H‑GP, S. 73). Gottscheds Reglement zum Rezitativ ent-
hält in Summe noch mehr konkret die Formfreiheit einschränkende Pas-
sagen. Beide Poetiken stimmen darin überein, dass das Rezitativ »jam-
bisch zu machen« (G‑CD, S. 727) ist und kurz, so wird Gottsched im Fol-
genden konkreter statt wie Neumeister offener. Während Neumeister
schreibt »man [könne] izt einen kurzen/ itz einen langen/ bald einen
Männ- bald einen Weiblichen [Reim] setzen« und »die Reime und Verse
[verwechseln] und [vermischen] wie man will« (N‑GC, S. 3–4), schreibt
Gottsched: »Die Reime gar zu weit von einander zu werfen, das heißt eben
so viel, als gar keine zu machen […]. Weibliche mit weiblichen, und
männliche mit männlichen Reimen zu vermischen, das klingt auch nicht
gut« (G‑CD, S. 727).

Der Versuch, das Rezitativ, dessen Formfreiheit man zu schätzen ver-
sucht, derart zu reglementieren, mag dessen historischer Verwandtschaft
mit dem Madrigal geschuldet sein. In Joachim Birkes Zusammenfassung
von Caspar Zieglers Traktat Von den Madrigalen (1653) – auf das sich auch

145 Die analoge Stelle bei Neumeister lautet: »Denn in einer Ode muß der Poet/so zu sa-
gen/einerley Conceptus haben/zum wenigsten obligiret ihn die erste Strophe/daß er
die andern just nach dieser elaboriren muß. Hingegen ist er in einer Cantata an nichts
gebunden/sondern läßet seine Grillen aus/wie er sie am bequemsten eingefangen.«
(H‑GP, S. 284)

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

370

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Neumeister in seinen Ausführungen zum Madrigal bezieht146 – lesen sich
dessen Madrigal-Vorschriften fast deckungsgleich zu den Rezitativ-Bestim-
mungen, die Neumeister und Gottsched geben.147 Madrigal und Rezitativ
sind formal verwandt und bezeichnen ähnlich geformte Texte. »Madrigali-
sche Verse erfüllen […] alle technischen Bedingungen, die der Komponist
an einen Text stellt, den er als Rezitativ vertonen will«148, so Birke. Der
Rezitativstil wird deswegen auch »Madrigalische Verß-Art«149 genannt.

Deklamation vs. Rezitation

Im 18. Jahrhundert setzt das aus dem Madrigal entwickelte Rezitativ zu
einer selbstständigen Entwicklung an: Neumeisters Geistliche Cantaten
bilden die Grundlage einer deutschen Kantaten-Poetik, an der sich bis
Gottsched nichts Grundsätzliches ändert. Ein neuer Impuls ist Mitte des
18. Jahrhunderts bei Johann Adolph Scheibe – und damit in Gerstenbergs
direktem Umfeld – zu finden. Scheibe setzt sich mit der Kantatenform,
insbesondere mit dem Rezitativ auseinander und entwickelt eine überar-
beitete Form desselben:

Auch die Recitative sind nach meiner itzigen erweiterten Einsicht, weil ich
binnen dieser Zeit [seit 1747 bis zu dieser Veröffentlichung 1765] diese Schreib-
art mehr studiret, und wie ich glaube, zu mehrerer Richtigkeit gebracht habe,
ganz neu ausgearbeitet worden. Ich kann also auch diese Kantate [Prokris und
Cephalus von Schlegel] so wohl als die Ariadne der Welt als eine ganz neue
Arbeit vorlegen.150

146 Vgl. Hunold: Galante Poesie, S. 232.
147 Vgl. Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. 50.
148 Ebd., S. 49.
149 Albrecht Christian Rotth, Vorbereitungen zur Deutschen Poesie, Leipzig 1687, gedr.

in Halle, Bogen D 3v. Hier zitiert nach Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate«,
hier: S. 49.

150 Johann Adolph Scheibe: »Sendschreiben an Sr. Wohlgebohrnen, den Herrn von Gers-
tenberg, Königl. Dänischen Leutenant von der Kavallerie«, in: Tragische Kantaten fuer
eine oder zwo Singstimmen und das Clavier. Naemlich: des Herrn von Gerstenbergs Ariadne
auf Naxos, und Johann Elias Schlegels Prokris und Cephalus. In die Musick gesetzt, und
nebst einem Sendschreiben, worinnen vom Recitativ ueberhaupt und von diesen Kantaten in-
sonderheit geredet wird, Kopenhagen und Leipzig 1765, S. 1–8, hier: S. 2. Wegen fehlen-
der Seitennummerierung eigene Zählung, beginnend mit der ersten Textseite; Diese
Zählung setzt sich im Dokument dann ab Seite 9 mit beginnendem Notentext fort.
Scheibes »Sendschreiben« wird im Folgenden im Text mit Sch-S und der Seitenzahl
abgekürzt in Klammern zitiert.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

371

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der Komponist Scheibe veröffentlicht 1765 seine Kompositionen zu den
Kantaten Ariadne auf Naxos von Gerstenberg und Prokris und Cephalus
von Johann Elias Schlegel. Den Kompositionen voran gestellt ist ein
»Sendschreiben an Sr. Wohlgebohrnen, den Herrn von Gerstenberg«, in
dem Scheibe Gerstenberg sein neu gewonnenes Verständnis vom Rezita-
tiv darlegt. Bemerkenswert hierbei ist, dass der Musiker Scheibe dabei
eine Aufwertung der Textteile im Blick hat; er möchte die sprachlichen
Elemente von Opern und Kantaten aus ihrer Bedeutungslosigkeit holen,
in der sie sich seiner Beschreibung nach befinden:

Wiewohl, Sie wissen es, werthester Freund […], daß […] die meisten […] Opern
nichts anders, als ein lächerliches Gewebe von Liebe, Gegenliebe, Zaubereien
und nichts bedeutenden Worten ohne Zusammenhang und durchaus ohne Mo-
ral oder moralischen Endzweck sind, worinnen weder Charakter, weder Wahr-
heit, noch Tugend, noch Geschmack herrschen. Ihre Ariadne, mein Herr! Un-
terscheidet sich hingegen durch ihre innere Güte von jenen lächerlichen italie-
nischen Singgedichten; (Sch-S, S. 2)

Der von Neumeister bereits für die Arie geforderte »moralische End-
zweck« scheint Mitte des 18. Jahrhunderts in der gängigen Kantaten-Praxis
abhanden gekommen zu sein, wie auch überhaupt der Poetik der Kantate
in dieser Zeit nur ein untergeordneter Stellenwert zukam. Dass in übli-
chen Umsetzungen »[z]uweilen oder vielmehr meistenteils freilich die
Worte nicht der Mühe wert [sind]« (Sch-S, S. 2), schlägt sich nicht nur in
einer vorübergehenden Stagnation der Entwicklung der literarischen
Form der Kantate nieder151; dieser Entwicklungsstillstand erklärt sich
auch aus einer resignierten Haltung der Literaten, die die Dichtkunst zur
bedeutungslosen Hilfskunst innerhalb der Gattung degradiert sahen.
Scheibes »Sendschreiben« und seine musikalische Umsetzung der Ariadne
beabsichtigen, dem Text wieder zu mehr Sinngehalt und damit zu neuer
Relevanz innerhalb der Gattung zu verhelfen. Das Novum, das von Schei-
be in poetologische Überlegungen zur Kantate bzw. zum Rezitativ einge-

151 Die Beobachtung, dass es im zweiten Viertel des 18. Jahrhunderts nur wenige poe-
tologische Äußerungen zur Kantate gibt, bezieht sich v. a. auf den italienischen
Kantaten-Typus. Die geistliche Kantate erlebt zeitgleich mit Johann Sebastian Bach
einen Höhepunkt. Dieser Form liegen ihrer liturgischen Funktion gemäß geistliche
Texte zugrunde. Auf die Entwicklung dieser Form wird an dieser Stelle jedoch nicht
näher eingegangen. Die Darstellung dieser Arbeit soll die Form von Gerstenbergs
Kantaten plausibilisieren, die sich vorzüglich in Abgrenzung zur weltlichen Kantate
italienischen Ursprungs erklären lässt.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

372

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bracht wird, »betrifft den Unterschied der Recitation und der Deklamation«
(Sch-S, S. 3, Herv. i. O.). Die zentrale Textstelle lautet:

Ich halte dafür, daß die erstere [die Recitation, Anm. UK] nur allein ins eigentli-
che Recitativ gehöre, und in einer andern musikalischen Schreibart Statt finden
kann; die andere [die Deklamation, Anm. UK] aber so wohl im Recitativ als in
der Arie und in allen anderen Arten der Singemusick erfordert wird, und daß so
gar selbst die Instrumentalmusick, wenn sie Ausdruck haben soll, sie nicht ent-
rathen kann, sondern auch von ihr beseelet sein muß. Hieraus fließet nun, daß
das Recitativ zweierlei Haupteigenschafften haben kann und muß; es ist näm-
lich bloß Recitativisch und auch Deklamatorisch. Das bloße Recitativische ist nun
dasjenige, was ich Recitation nenne, und es wird am meisten in solchen Kanta-
ten und Singestücken kenntlich, die bloß episch eingerichtet sind, und worin-
nen der Poet bald selbst redet, bald aber andere Personen redend einführet. Im
erstern Falle äußert sich die Recitation, im letzern aber die Deklamation. Hieraus
ist nun zu schließen, daß alle Stellen, worinnen der Dichter etwas erzählet, ohne
selbst Theil an der Handlung zu nehmen, bloß recitirend sind […] (Sch-S, S. 3,
Herv. i. O.)

Scheibe führt an dieser Stelle die Deklamation als eine neue sprach-stilis-
tische Kategorie ein, die nicht weniger leistet, als die Kantate zu »besee-
len«. Damit gibt er dem Text sowohl im Rezitativ als auch in der Arie
mehr ästhetisches Gewicht. Gleichzeitig allerdings drängt er die Textteile,
die er »bloß Recitativisch« bzw. »Recitation« nennt, an den Rand der
ästhetischen Bedeutung. Ihnen kommt keine für den musiko-literarischen
Zusammenhang ästhetische Relevanz zu, sondern die Recitation nach
Scheibe konzentriert sich auf Passagen, in denen der Text reduziert auf
seine kommunikative Sprachfunktion gebraucht wird:

Man kann […] als einen Grundsatz annehmen, daß alles, was nicht das eigentli-
che Interesse des Redenden betrifft, nur zur Recitation gehöret, da hingegen al-
les, was das Interesse des Redenden betrifft, die Deklamation erfordert; inglei-
chen daß alles, was außer dieser Bemerkung bloß moralisch, mehr lehrend als
rührend, mehr gleichgültig oder ohne besondere Empfindung als voller Emp-
findung ist, und folglich auch den Redenden selbst weniger interessiret, eigent-
licher Weise mehr recitiret, als deklamiret werden musß; ferner, daß was das Er-
zählende betrifft, man wohl zu unterscheiden hat, ob die erzählende Person
Theil an der zu erzählenden Sache oder Begebenheit nimmt, oder nicht? Nimmt
sie Theil daran; so muß alles deklamiret, im Gegentheil aber alles bloß recitiret
werden. (Sch-S, S. 3)

Die Aufwertung des Subjektiven, die einhergeht mit der Aufwertung sub-
jektiver Sinneswahrnehmung und der Absage an Verstandeskategorien,
passt zu Scheibes neuen Stilkategorien der Kantate: Die Teile, an denen
subjektiv kein Anteil genommen wird, die »mehr lehrend als rührend«

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

373

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und »mehr gleichgültig oder ohne besondere Empfindung sind«, werden
dem Rezitativ zugeordnet. Der Rezitativtext wird dadurch von emotiona-
lem Gehalt bereinigt und semantisch auf inhaltliche Kategorien wie Mo-
ral oder notwendig zu Erzählendes festgelegt, erhält eine Art Kommentar-
funktion. Das entspricht der traditionellen Zuordnung der Sprache als
Verstandesmedium. Subjektive Empfindungen hingegen suchen nicht nur
in der zeitgenössischen Ästhetik ihren Ausdruck eher im Medium der Mu-
sik, sondern werden auch bei Scheibe in die sprachliche Form »Deklama-
tion« gegossen; eine Form, die vom Sprecher quasi nur musizierend um-
gesetzt wird. Es sind die deklamatorischen Passagen152 einer Kantate, die
»ein feuriges, rührendes und die Empfindungen nach allen ihren Abwech-
selungen ausdrückendes Instrumentalaccompagnement« (Sch-S, S. 4) er-
fordern, und die auch im Vortrag eher musikalisch gestaltet sind:

So will ich allhier nur noch anmerken, daß ein Sänger alle bloß zu recitirenden
Stellen (nicht aber alles, was Recitativ heißt, ich bitte, sich diese Limitation
wohl zu Gemüthe zu führen,) geschwinder, aneinanderhängender und freyer zu
recitiren, alle zu deklamirende Stellen aber langsamer, feuriger, affecktreicher
und ausdrückender auch tacktmäßiger und also abgemessener, und zwar mit
der größten Genauigkeit abgemessener, zu deklamiren hat. (Sch‑S, S. 4)

Scheibes Projekt einer ästhetischen Aufwertung des Textes in der Kantate
gelingt damit nur zum Teil: Scheibe richtet mit seiner neu eingeführten
sprachlichen Stilkategorie der Deklamation das künstlerische Augenmerk
auch auf den Text und weist ihm die ästhetische Funktion der »Beseelung«
der Kantate zu. Gleichzeitig wird mit der Abspaltung der Deklamation
»das bloß Recitativische« quasi zur seelenentleerten, informationsergän-
zenden sprachlichen Hilfskategorie, die der eigentlichen Ästhetik der Kan-
tate bestenfalls noch semantisch zuarbeitet oder schlimmstenfalls nur als
formaler gattungshistorischer, funktionslos gewordener Appendix einzu-
stufen ist.

Scheibes Begriffsverwendung ist irritierend, da sie nicht der überliefer-
ten Begriffsverwendung entspricht, die Sulzer in seinem Artikel zum Rezi-
tativ darstellt:

152 Scheibe nennt diese deklamatorischen Passagen trotzdem wörtlich auch »Recitative«
(Sch‑S, S. 4).

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

374

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Alten unterscheideten diese drey Gattungen des Vortrages so, daß sie dem
Gesang abgesetzte Töne zuschreiben, der Declamation aneinanderhangende,
das Recitativ aber mitten zwischen beyde setzten.153

Scheibe verwendet die Begrifflichkeiten genau umgekehrt wie Sulzer, was
auch seine Erläuterungen zu einigen Beispielen aus seiner Vertonung der
Ariadne belegen.154 Gerstenberg verwendet die Begrifflichkeiten indes wie
Sulzer. In seiner Abhandlung über die »Schlechte Einrichtung des Italieni-
schen Singgedichts« aus dem Jahr 1770 bilden seine semiotischen Betrach-
tungen zu Rezitativ, Deklamation und Gesang den Ausgangspunkt für
seine kritische Bewertung der überlieferten italienischen Mischform.155

Ob Gerstenbergs Abhandlung eine Reaktion auf Scheibes »Sendschrei-
ben« ist, lässt sich nicht eindeutig sagen; jedenfalls arbeitet auch er mit
dem Begriff der Deklamation, lässt ihn jedoch weniger in stilistischer
Schwebe und sondert ihn eindeutig vom Gesang ab. Im direkten Ver-
gleich wird sichtbar, dass Scheibe und Gerstenberg die Deklamation un-
terschiedlich verorten: Als musikalischer Sprachvortrag verstanden, erfüllt
die Deklamation bei Scheibe eine ästhetische Funktion, die ihn von seiner
bloßen Sprachfunktion löst und eher musikalisch verortet; Gerstenberg
hingegen betont das differenzierende Moment zum Gesang und nimmt
Abstand von einer eindeutig musikalischen Verortung der Deklamation.
Die Deklamation wird bei Scheibe als eine musikalische Zwischenform
von Rezitativ und Arie eingeführt. Ganz abgesehen davon, ob das an
der begrifflichen Vertauschung liegt, sieht Gerstenberg die Deklamation,
egal ob in musikalisch-sprachlicher Zwischenposition oder als Sprachkate-
gorie, skeptisch:

Der Sänger, höre ich Sie mir zurufen, hat Deklamiren gelernt? Wohl uns! Desto
besser! Eben das hat uns gefehlt! Worte sind nicht gemacht, um durch eine
ungeheure Menge Noten in Gemälde gezerrt zu werden: sie sollen Zeichen
unserer Begriffe seyn; verwandelt man sie in Coloraturen, so sind sie weder
das Eine noch das Andre: nicht Zeichen, denn man versteht sie nicht; nicht
Gemälde, denn man weiß nicht, was gemalt wird.

153 Johann Georg Sulzer: »Recitativ«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie der
schönen Künste, Bd. 4, Leipzig 1794, S. 4–19, hier: S. 4.

154 Vgl. Scheibe: »Sendschreiben«, hier: S. 3–4.
155 Es sei an dieser Stelle darauf aufmerksam gemacht, dass diese Abhandlung 1770 bereits

einige Jahre nach dem Erscheinen Gerstenbergs Kantate Ariadne auf Naxos liegt. Im
Zusammenhang mit dieser Kantate hat die Abhandlung damit weniger normativen als
viel mehr reflexiven Charakter. Ausführlich zu Gerstenbergs Verwendung der Begriffe
Gesang, Deklamation und Rezitativ siehe Kap. 1.3.2.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

375

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So gerade zu möchte ich das Dilemma nicht einräumen. Die Ausübung der bes-
ten Meister beweist, daß es an Mitteln nicht fehle, Beides mit einander zu verei-
nigen. (EIS, S. 128–129)

Die hier zuletzt von Gerstenberg gelobte Form nennt dieser allerdings we-
der Deklamation noch Rezitativ – die Form, in der »Worte zugleich als
Zeichen vollkommen deutlich, und als Gemälde vollkommen empfind-
bar« sind, nennt Gerstenberg Gesang (vgl. EIS, S. 129). Gerstenberg ruft in
seiner Abhandlung zu einer sauberen Trennung von Gesang und Sprache
auf; eine Trennung, die er semiotisch-ästhetisch fundiert. Scheibes Auf-
spaltung in rezitativischen und deklamatorischen Sprachvortrag löst für
Gerstenberg nicht das ästhetische Problem, wie adäquater empfindsamer
Ausdruck aussehen kann, der Poesie und Musik kombiniert und dabei
keine der Künste der anderen hierarchisch unterordnet: Er erteilt der De-
klamation als Teil der Kantate eine klare Absage:

Der Sänger will deklamiren, anstatt zu singen? Er thut aber keines von beiden.
Er deklamirt nicht: denn jetzt ein halbes Komma, und nach ein Paar Takten,
wenn die Instrumente genug gemalt haben, wieder ein halbes Komma, hier ein
eingeschobenes Wort, und da eins, und nichts im Grunde als Randglossen zu
einer fremden Musik-Sprache; heißt das deklamiren? Auch singt er nicht: denn
die Knäuel herreichen, woraus der Weberstuhl nebenan das Zeug macht; heißt
das weben? (EIS, S. 130)156

Diese Absage müsste konsequenterweise wieder die ursprünglich überlie-
ferte Kantatenform, bestehend aus Rezitativ und Arie – ohne Deklamation
–, retablieren; tatsächlich dekonstruiert Gerstenberg sogar die Kantate,
indem er die Vorzüge von Rezitativ und Arie als eigenständige Formen
hervorhebt und den Wechsel – das gattungskonstituierende Moment – aus
ästhetischen Gründen verwirft:

Man spreche entweder wie sichs gebührt, oder singe lieber gar: beides zugleich
geht nicht an. Ist die Sprache, worin man sich ausdrücken will, einmal gewählt,
so bleibe man dabei; sie mitten in der Rede mit einer neuen vertauschen, was

156 Darin folgt ihm auch Sulzer: »Darum werde ich auch nicht nöthig haben, wie Herr
Scheibe, einen Unterschied zwischen dem bloß recitierten und declamierten Recitativ
zu machen, weil ich das erstere ganz verwerfe. Behauptet es indessen in der Oper und
in der Canatate seinen Platz, so mag der Dichter sehen, wie er es verantwortet, und der
Tonsetzer, wie er es behandeln will.« (Sulzer: »Recitativ«, hier: S. 6) An dieser Stelle
scheint Sulzer die Begrifflichkeit aufgrund des direkten Bezugs »wie Herr Scheibe« zu
verwenden; im restlichen Artikel wird klar, dass es ihm um das Rezitativ in seiner Be-
griffsverwendung geht und er eigentlich – wie Gerstenberg – an dieser Stelle in seiner
und der üblichen Terminologie gegen die Deklamation argumentiert.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

376

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heißt das anders, als Deutsch und Französisch unter einander stottern? (EIS,
S. 131)157

Um zu vermeiden, dass zu lange oder zu viele Arien auf diese Weise zu
eintönig geraten, schlägt Gerstenberg vor, sie mit »anderen Gattungen des
Gesanges« wie z. B. »Arietten, Cavaten, Ariosen, Stanzen« abzuwechseln,
»an die man nur darum nicht gedacht hat, weil man immer nur einerlei
elende Kantatenform im Gesicht hatte, wovon man nicht abweichen zu
dürfen meinte« (EIS, S. 133). Seine Formulierung »andere Gattungen des
Gesanges« verweist dabei mit Hinblick auf Gerstenbergs vorige Ausfüh-
rungen auch auf den vergleichsweise hohen Grad der Artifizialität, die
dem Gesang innewohnt.158 Aber weder soll der Ersatz rezitativischer Teile
durch gesungene Formen das Rezitativ überflüssig machen, noch die da-
mit notwendig einhergehende artifizielle Affektdarstellung ausgebaut
werden – im Gegenteil:

[…] wo Recitation wirklich die schöne Natur der menschlichen Rede, nicht
mehr und nicht weniger ist: Da geniesse das Recitativ, bei uns so gut, wie bei
den Griechen, aller seiner Rechte, uneingeschränkt. Man mache immerhin Re-
citative; man mache sogar eine besondere Gattung recitativischer Opern, der die
lebhafteste Accentuation der Aussprache, wie sie nur je bei den Griechen oder
bei den Chinesern statt findet, zum Grunde liegt: nur mache man aus Recitativ
und Gesang kein widersinniges und geschmackloses Ganze. (EIS, S. 134)

Mit dieser Forderung zur Trennung von Rezitativ und Arie zu eigenstän-
digen Formen distanziert sich Gerstenberg von der traditionell aus Italien
überlieferten Gattung. Gleichzeitig löst er das emotionale Potenzial der
Gattung von der Arie, um es als Empfindungsausdruck im Rezitativ wirk-
sam werden zu lassen. Damit wertet er im Gegensatz zu Scheibe das
Rezitativ tatsächlich auf.

157 Sehr ähnlich formuliert das auch Franceso Algarotti zwei Jahre zuvor: »Der schnelle
Uebergang von einem einfachen langsamen Recitativ zu einer geschmückten und mit
allen Feinheiten der Kunst gearbeiteten Arie beleidigt fast immer; denn ist es nicht
eben als wenn man mitten im Spazierengehen Sprünge und Capriolen zu schneiden
anfangen wollte?« (Franceso Algarotti: Versuche über die Architektur, Mahlerey und die
musicalische Opera, Aus dem Italänischen übersetzt von R. E. Raspe, Cassel 1769,
S. 243.) Francesco Algarotti war wie u. a. Lessing und Diderot Mitglied der Königlich-
Preußischen Akademie der Wissenschaften, was nicht unwahrscheinlich macht, dass
Gerstenberg Schriften von ihm gelesen haben könnte.

158 Gerstenberg stuft »Gesang« gegenüber »Singen« als die artifiziellere Form ein, sie ist
weniger natürlicher Empfindungsausdruck als ein musikalisch-künstliches Nachzeich-
nen von Affekten. Ausführlich hierzu siehe Kap. 1.3.2.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

377

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Trennung von Rezitativ und Arie ist auch Gerstenbergs Antwort
auf die Ausgangsfrage seiner Abhandlung, »[o]b in Werken, die eigentlich
darauf angelegt sind, daß sie eine Welt nachahmen, wo Alles durch Ge-
sang ausgedrückt wird, so heterogene Theile, als Recitativ und Arie, nicht
eine schlechte Komposition geben« (EIS, S. 117). Gerstenberg fordert dazu
auf, sich von dieser »schlechten« Kompositionsform zu lösen. Das ist eine
Absage an die italienische Kantatenform, und auch an die traditionelle
Opernform aus Italien und Frankreich:

Wir rühmen uns, und wie es scheint, nicht ohne Grund, den bessern italieni-
schen Geschmack in der Singcomposition geschaffen zu haben. Sollte es denn
wohl einer so schöpferischen Nation, als die deutsche, […] wohl würdig seyn,
die offenbar schlechte Einrichtung des Hauptwerks der Musik bloß darum bei-
zubehalten, weil sie so und nicht anders aus den alten Madrigalen der Franzo-
sen und Italiener entstanden ist. Welch ein Werk könnte die Oper seyn! welch
ein Werk, wenn man sich gleich Anfangs um die Franzosen und Italiener, und
ihre alten Madrigale, und ihre gothischen Begriffe unbekümmert gelassen hätte!
(EIS, S. 136)

Er ist damit ganz auf einer Linie mit Algarotti, der das Rezitativ sogar
noch stärker als Gerstenberg macht, v. a. gegenüber der Arie:

Man erinnert sich noch, daß oft einzelne Züge des Recitatives das Herz der
Zuhörer eben so mächtig gerühret haben, als eine Arie in unsern Zeiten zu
thun im Stande gewesen ist. Das Recitativ rührt noch heutigen Tages, wenn
es obligat ist und mit Instrumenten acoompagniret wird; und es wäre nicht
übel, wenn es öffters geschähe. Denn welches Feuer, was für Leben bekömmt
nicht das Recitativ, wenn es da wo die Leidenschaft steigt, durchs Orchester
verstärkt wird und Herz und Fantasie zu gleicher Zeit mit allen möglichen
Waffen angegriffen werden?159

Wie hier an den Äußerungen Gerstenbergs und Algarottis zu sehen ist,
emanzipiert sich das Rezitativ und wird gemäß dem ästhetischen Ideal
seiner Zeit zu einer Verbindung von Musik und Sprache, die in einen
natürlichen Ausdruck zusammenfließt: Im Accompagnato-Rezitativ.

Das recitativo accompagnato

Im 18. Jahrhundert ändert sich nicht nur die ästhetische Verortung des
Rezitativs. Auch stilistisch befindet sich die Gattung Rezitativ im Wandel.

159 Algarotti: Versuche, S. 242.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

378

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Der italienische stile recitativo des 17. Jahrhunderts ist ein generalbassbe-
gleiteter Sprechgesang, der den Gegenpol zu ariosen Teilen (meist der
Oper, aber auch der Kantate) bildet. Dieser Sprechgesang folgt strikt der
natürlichen Sprachmelodie (d. h. auch ohne Wiederholungen). Giovan
Battista Doni unterscheidet bereits 1635 drei Formen des stile recitativo:
den stile narrativo (berichtende Form), den stile espressivo (für leidenschaft-
liche Monologe) und den stile speciale recitativo (eine Mischform der bei-
den anderen).160 Er antizipiert damit, dass auch dem Rezitativ die Funk-
tion des Ausdrucks, und nicht nur der Handlungserzählung zukommen
kann; und hierin überwindet er das zeitgenössische Verständnis, nach
dem Arie (für den Affektausdruck) und (Secco‑)Rezitativ (zum Erzählen
der Handlung) polarisierend gegenüber gestellt werden. Das italienische
Rezitativ wird auch außerhalb Italiens rezipiert, ja sogar als »Hauptcha-
rakteristikum italienischen Geschmacks gewürdigt«161. Das deutsche Rezi-
tativ ist Anfang des 18. Jahrhunderts beeinflusst von geistlicher Musik,
aber eben auch vom italienischen Rezitativ, das »in der deutschen Oper
und Kantate enthusiastisch gepflegt«162 wurde. Im Laufe des Jahrhunderts
wird diese Form des generalbaßbegleiteten Rezitativs, auch recitativo sem-
plice oder recitativo secco (einfaches Rezitativ) genannt, mehr und mehr
verdrängt vom sog. recitativo accompagnato.163 Das recitativo accompagnato
wird obligat nicht nur vom basso continuo, sondern auch von anderen
Instrumenten(-Gruppen) begleitet. »Charakteristisch und wesenhaft ist
aber noch mehr: in der Regel liegt ein monologischer Text von starkem
Affektgehalt zugrunde […]«164 Die Orchesterbegleitung illustriert dabei
den affekthaltigen Sprechgesang, die Instrumentalpartien sind »artikulie-
rend oder echoartig«165 gestaltet. Wie in obigem Zitat von Algarotti (siehe
S. 378) bereits zu lesen ist, vereint das Accompagnato-Rezitativ Musik und
Poesie und verstärkt so die ästhetische Wirkkraft: »Denn welches Feuer,
was für Leben bekömmt nicht das Recitativ, wenn es da wo die Leiden-
schaft steigt, durchs Orchester verstärkt wird und Herz und Fantasie zu

160 Vgl. Reinhard Strohm: »Rezitativ«, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemei-
ne Enzyklopädie der Musik, Sachteil 8: Quer–Swi, Kassel, Basel 1997, S. 224–242,
hier: S. 226.

161 Strohm: »Rezitativ«, hier: S. 232.
162 Ebd., S. 233.
163 Ebd., S. 234.
164 Jürgen Schläder: »Rezitativ«, in: Günther Massenkeil/Marc Honegger/Harald Hassler

(Hg.): Musiklexikon, Bd. 4: Ren bis Z, Stuttgart, Weimar 2005, S. 17–19, hier: S. 18.
165 Strohm: »Rezitativ«, hier: S. 235.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

379

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gleicher Zeit mit allen möglichen Waffen angegriffen werden?«166 Auf die-
se Weise, so Algarotti, bekomme das Rezitativ in Form des recitativo ac-
compagnato einen »Zwischenstatus zwischen Arie und einfachem Rezita-
tiv, wodurch […] deren Polarisierung in ›Gefühl‹ einerseits und ›Hand-
lung‹ andererseits«167 aufgehoben werde. Verwendet wurde das recitativo
accompagnato insbesondere für »emotionsgeladene Monologe, aber auch
für spannungsreiche Dialoge, feierliche Ansprachen und Gebete«168 sowie
für Kantaten.

Nicht nur die Aufwertung des (einfachen) Rezitativs, sondern auch die
Formausprägung des Accompagnato-Rezitativs sind ästhetisch wie formal
entscheidende Entwicklungsschritte für die Entstehung der Gattung Melo-
drama.

Rezitativ und Arie

Die Gattung Kantate gewinnt ihre typische Form aus der Kombination
von Rezitativ und Arie – die Form, die Gerstenberg 1770 kritisiert. Die
Forschung zu dieser Gattung unterliegt einer gewissen Dominanz, die
Struktur betreffend, die zugleich die Frage nach der Funktion der Gattung
beinahe verschwinden lässt.

Gerade an der Arie lässt sich der Verlust der ursprünglichen Funktion
– Affektdarstellung – deutlich machen: Die Arie der Kantate kann dabei
v. a. aus der Da-capo-Arie – der »Hauptarienform des Barock«169 – herge-
leitet werden.

Die Da-capo-Arie kann in ihrer undramatischen Reprisenform die Handlung
nicht weiterführen. Sie überlässt diese dem (Secco-)Rezitativ, sodass Rezitativ
und Arie eine übliche Verbindung wird.170

Diese übliche Verbindung bleibt für die Kantatenform bestehen und wird
zu ihrem Hauptformelement. Die Da-capo-Arie der Barockoper ist dabei
eine Form, deren Hauptfunktion in der Affektdarstellung liegt.171 Dabei

3.2.1.3

166 Algarotti: Versuche, S. 242.
167 Strohm: »Rezitativ«, hier: S. 235.
168 Ebd.
169 Ulrich Michels: dtv-Atlas Musik. Systematischer Teil: Musikgeschichte von den Anfängen bis

zur Renaissance, 2 Bde., München 2001, S. 111.
170 Michels: Musikgeschichte I, S. 111.
171 Vgl. ebd.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

380

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»[galt] Liebe der Affektenlehre des 17. Jh. als Hauptaffekt, da sie viele
Schattierungen gestattete, was der musikalischen Umsetzung sehr entge-
genkam«172. Die Kantate führt zwar formell den Wechsel von Rezitativ
und Arie, wie ihn die barocke Opernpraxis für ausgedehnte Affektdarstel-
lungen geprägt hat, fort:

Um den szenischen Fortgang der Handlung zu gewährleisten, wird […] ein
guter Teil dem reciatar cantando, den ›affektlosen Erzählungen und Gedanken-
gängen‹ vorbehalten. Es profilieren sich […] deutlich das Rezitativ und die Arie
als zwei unterschiedliche, klar voneinander getrennte Momente und Funktio-
nen.173

Den »große[n] Stilwandel«, der sich auch an der Oper zeigen lässt und im
Aufstreben des Bürgertums begründet liegt, beschreibt Konold: »Die Poly-
phonie der ›prima prattica‹ wird von der Monodie der ›seconda prattica‹
abgelöst; an die Stelle der bisher vorherrschenden Vokalform der Motette
tritt die Kantate […]«174 Diese Stilreduktion auf eine Stimme zeigt bereits
eine Abwendung auch vom artifiziellen Stil der italienischen Barockarie
an. Technische Virtuosität und Polyphonie weichen in Deutschland zu-
gunsten des galanten Stils:175 Der galante Stil ist an den ›Galante Homme‹
gerichtet, »einen Mann, der sich in vornehmer Umgebung zu bewegen
weiß, der eleganten Rede mächtig, begabt mit Witz und Geschmack,
erfahren und urteilssicher in den Künsten«176. Simplizität statt Kenner-
und Virtuosentum bestimmen in der ersten Hälfte des 18. Jahrhunderts
»Rezeptionserwartung und Publikumserfolg«177, denn was »der gebildete
und urteilsfähige Dilettant faßt und goutiert, was ihm gefällt, was seinen
Ohren schmeichelt, ist galant und kunstgerecht«178.

In dieser Hinwendung zum Einfachen ist die Abkehr von der rhetori-
sierten und affektwirksamen Formensprache des Barocks erkennbar. Gilt
die Arie der Barockoper noch als statisches, Affekte ausbuchstabierendes
Formelement, so beschreibt Mattheson 1739 die Arie, die er als Bestand-
teil der Kantate voraussetzt, als »wohleingerichtete[n] Gesang«, der »in

172 Emans/Tunley/Krummacher/Gottwald: »Kantate«, hier: S. 1707.
173 Enrico Fubini/Sabina Kienlechner: Geschichte der Musikästhetik. Von der Antike bis zur

Gegenwart, Stuttgart 2008, S. 131.
174 Konold: Weltliche Kantaten, S. 23.
175 Vgl. ebd., S. 25.
176 Wilhelm Seidel: »Galanter Stil«, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine

Enzyklopädie der Musik, Sachteil 3: Eng–Hamb, Kassel 1995, S. 983–989, hier: S. 983.
177 Konold: Weltliche Kantaten, S. 29.
178 Seidel: »Galanter Stil«, hier: S. 986.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

381

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einem kurzen Begriff eine große Gemüths-Bewegung ausdruckt«179. Dem-
zufolge findet auch in der Kantate eine ästhetische Umgewichtung ihrer
Bestandteile statt. Die Arie als Inbegriff der barocken Affektkunst, der das
Rezitativ zunächst nur erzählend beigestellt wurde, wird in der Kantate
nicht nur deutlich kürzer, sondern gleichzeitig das Rezitativ ästhetisch
aufgewertet: Der galant-rezitativische Stil, der sich am ästhetischen Ideal
der fließenden Empfindungen orientiert, bildet ein zusätzliches dynami-
sierendes Moment. Mit zunehmender Abkehr von der Affektdarstellung
und Hinwendung zum natürlichen Empfindungsausdruck kann eine Ver-
schiebung der ästhetischen Relevanz zugunsten des Rezitativs beobachtet
werden.

Die Tendenz zu dieser Entwicklung zeichnet sich bereits Anfang des
18. Jahrhunderts in den Poetiken zur Kantate ab, die das Rezitativ
nicht als zwischengeschaltete Hilfsform bewerten, sondern ihm samt dem
Wechsel eine gattungskonstitutive Rolle zusprechen und seine Form sogar
ausführlicher behandeln als die der Arie. Scheibe, der sich in seinem
»Sendschreiben« fast nur mit dem Rezitativ und dem Versuch, dieses
aufzuwerten, befasst, bemängelt eingangs die gängige Arienpraxis und die
Gepflogenheit v. a. von Sängern und Sängerinnen, sich nur am Rande für
die rezitativischen Teile zu interessieren:

Ein lautes Geklatsche und ein auf der Opernbühne wiederschallendes Bravo be-
gleitet die Kapriolen schneidenden Sänger und Sängerinnen, die sich für diesen,
der Bezauberung ähnlichen Beyfall mit einem theatralischen Stolze ehrer-
biethigst neigen, in die Szene zurück. (Sch-S, S. 2)

In Scheibes »Sendschreiben« wird nicht nur die ästhetische Ablehnung
dieses Modells deutlich, sondern auch der veränderte Kontext, in dem die
Kantate praktiziert wird: Die Rezipienten sind nicht mehr Opernbesu-
cher, sondern private Liebhaber, für die Scheibe in seiner Klavierkompo-
sition zur Ariadne »auf die Leichtigkeit und Bequemlichkeit zu spielen ge-
sehen« hat, »weil nicht alle Liebhaber Virtuosen sind« (Sch‑S, S. 6). Tech-
nische Virtuosität tritt zurück zugunsten von empfindungsstarkem Aus-
druck, sodass Scheibe präzise Verzierungs- und sonstige Spielanweisungen
für überflüssig hält:

179 Johann Mattheson: Der vollkommene Capellmeister. Das ist die gründliche Anzeige aller
derjenigen Sachen, die einer wissen, können und vollkommen inne haben muß, der einer Ca-
pelle mit Ehre und Nutzen vorstehen will, Hamburg 1739, S. 212.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

382

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ich hätte zwar alle diese Stellen anmerken können; allein, da ich nur für emp-
findliche Liebhaber und Musickverständige geschrieben habe: so würde es über-
flüßig gewesen seyn, ihnen zu sagen: Hier müßt ihr empfinden! Zumal da es ih-
nen wenig helfen würde, ihnen diese Anweisungen zu geben, wenn sie nicht
selbst ein empfindliches Herz hätten. (Sch‑S, S. 4–5)

Dabei versäumt Scheibe es aber nicht, wiederholt Sänger:innen auf die
Wichtigkeit des richtigen Vortrags des Rezitativs hinzuweisen. Er be-
merkt, dass »ein einziges unrecht gelesenes Wort den ganzen Affect, die
ganze Deklamation herab setzen, und bis ins Lächerliche erniedrigen
kann.« (Sch-S, S. 5) Das ästhetische Ideal des natürlichen Empfindungsaus-
drucks wird – wie auch bei Gerstenberg – ins Rezitativ verlagert und
kommt dort zur Geltung:

Ein gut gearbeitetes Recitativ gilt mir [Gerstenberg] allemal mehr als die klin-
gendste Arie, die nur klingt. Das gute Wort Cantabel, das man jetzt so unbe-
scheiden zu misbrauchen anfängt, das alle Kraft der Instrumental-Musik zu läh-
men, und den wenigen Ausdruck, der noch in unserer Singgekunst [sic] übrig
ist, bald vollends zu entnerven droht, findet an mir nur einen sehr mäßigen Be-
wunderer. (EIS, S. 134–135)

Das nach diesem Maßstab erstarkte Rezitativ macht das Heraustreten aus
dem ariosen Modus, der formal in der Gattung Kantate obligat ist, umso
bedeutungsvoller: Der Wechsel ins Rezitativ hat nicht mehr nur überlei-
tenden Charakter, sondern eigene Relevanz, die Gerstenberg schon 1768
in seiner Rezension zur Kantate Pygmalion von Ramler einfordert:

[…] und mit diesem schönen Uebergange bricht Pygmalion ganz in Worte
der Liebe aus. Allein warum mußte es eine Arie seyn, in der er aus seiner
Entzückung erwacht? Uns deucht, diese Idee wäre dem Recitative angemeßner
gewesen. (R, S. 81)

Die Gattungsform Kantate ermöglicht durch den obligaten Wechsel zwi-
schen Rezitativ und Arie innerhalb einer Kantate, die Arie zu unterbre-
chen. An gleicher Stelle eröffnet sie durch dieses gattungskonstitutive
Wechselelement den Schritt aus der affektüberladenen Arie heraus hin zur
ausdrucksstarken, empfindsamen Rede. Dieser Schritt ist nicht nur inner-
halb einer Kantate relevant, sondern auch für die Gattungsentwicklung
bezeichnend: Er bietet die Möglichkeit zur Emanzipation von der Arie,
die mit der Etablierung des Accompagnato-Rezitativs vollzogen wird. Das
Changieren zwischen den Polen (Secco-)Rezitativ und Arie wird obsolet.
Die rezitativische Rede, deren Ausdruckskraft durch Instrumentalaccom-
pagnati verstärkt wird, kann als Vorläufer der melodramatischen Rede

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

383

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verstanden werden.180 Die weltliche Kantate in Deutschland im frühen
und mittleren 18. Jahrhundert bildet damit eine wichtige Wegmarke in
der Landschaft der Gattungsentwicklung: Sie ist die Übergangsform zwi-
schen zwei Bühnengattungen, der barocker Oper und dem Melodrama;
als lyrische (Kurz‑)Form erinnert sie an die ursprünglich gedachte innere
Verwandtschaft von Musik und Poesie, verschafft der Poesie mehr ästheti-
sche Relevanz im Zusammenwirken der beiden Künste und bereitet so
auch die literarische Bühnengattung des Melodramas mit vor.

Gerstenbergs zuvor dargestellte Abwendung von der Gattung Kantate
zeigt ihn vor diesem Hintergrund als einen urteilssicheren Kritiker: Die
Bestandteile der Kantate, die er als zu heterogen voneinander absondert,
bedienen tatsächlich verschiedene ästhetische Ideale; die Kantate nimmt
die Position einer Übergangsgattung zwischen diesen Idealen ein und
markiert den ästhetischen Umbruch: Ihre strukturelle Konstitution als
Wechselgattung prädestiniert sie dazu und ermöglicht stückintern wie gat-
tungsgeschichtlich den Schritt von einem zum anderen Ideal. Sie oszilliert
zwischen ausladender musikalischer Affektdarstellung und natürlichem,
auch poetisch gestaltetem Empfindungsausdruck, zwischen Arie und (Sec-
co‑)Rezitativ, bis zu einem Kipppunkt, an dem ästhetische Umgewichtun-
gen und Formreform des Rezitativs im 18. Jahrhundert die »Rücknahme
der Arien«181 bewirken. Die Wechsel werden austariert, geglättet, nivel-
liert. Zu dem Zeitpunkt (1770), als sich in Deutschland die poetisch wei-
terentwickelte Gattungsform des Melodramas zu etablieren beginnt, die
das neue ästhetische Ideal bereits umzusetzen versucht, und gleichzeitig
die barocke Affektrhetorik obsolet wird, ist Gerstenbergs Urteil, dass die
Kantate in dieser Form nicht mehr weitergeführt werden sollte, zeitgemäß
und konsequent. Im Jahr 1770 kann der ästhetische Umbruch als vollzo-
gen gelten und mit abnehmender Oszillation zwischen den ästhetischen
Idealen schwindet auch die Legitimation einer Übergangsgattung wie der
der Kantate.

180 Mehr dazu siehe Folgekapitel: Kap. 3.2.2.2.
181 Laurenz Lütteken: Das Monologische als Denkform in der Musik zwischen 1760 und 1785,

Berlin 1998, S. 472.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

384

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerstenbergs Kantaten

»Die weltliche Kantate wurde um die Mitte des 18. Jh.s mehrfach poetolo-
gisch reflektiert und diente in ihrer mythologischen Variante
(H. W. von Gerstenberg, Ramler) als Experimentierfeld für neuartige mu-
sikalisch-lit. Affektwirkungen.«182 Die ausführliche Behandlung dieser
Gattung in Gerstenbergs Œuvre ist also nicht nur mit der Abhandlung
über die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts« Teil sei-
ner ästhetischen Arbeit, sondern auch seiner schriftstellerischen Tätigkeit,
nämlich in seinen Kantatentexten, die er verfasst hat, bevor er sich 1770
von der Gattung Kantate distanziert. Seine »Kantatendichtung ist ein Be-
weis für die ungeheure Schnelligkeit, mit der er alles Neue in sich auf-
nahm, verarbeitete und produktiv machte«183, seine wenigen verfassten
Kantaten und spätere Distanzierung von der Gattung bieten dabei Evi-
denz für den Status dieser Gattung als Übergangsform. Es gibt nur zwei
Texte, die Gerstenberg explizit als Kantatentexte verfasst und im Untertitel
auch als solche bezeichnet hat: Ariadne auf Naxos – eine Kantate184 (1765)
und Clarissa Harlowe – eine tragische Kantate185, die allerdings nur als Frag-
ment erhalten ist und als solches erst postum veröffentlicht wurde. Als
Kantate vertont wurden auch lyrische Arbeiten von Gerstenberg – ein
Grund, warum diese Arbeit Kantaten als dramatisch-lyrische Zwischengat-
tung behandelt. Hierzu zählt das regelmäßig versifizierte »Lied eines Moh-
ren« (T1, S. 20–21), das Johann Christoph Friedrich Bach im Jahr 1776 un-
ter dem Titel Die Amerikanerinn vertont hat186, und das wechselstruktu-
rierte Gedicht »Die Grazien« (T1, S. 50–53), 1744 von Carl Philipp Emanu-

3.2.2

182 Miehe: »Kantate«, hier: S. 373.
183 Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg und der Sturm und Drang. Gers-

tenberg als Typus der Übergangszeit, Heidelberg 1924, S. 277.
184 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Ariadne auf Naxos. Eine Kantate« [1765],

in: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg (Hg.): Vermischte Schriften II, Frankfurt am
Main 1971, S. 73–86.

185 Albert Malte Wagner: »Ungedruckte Dichtungen und Briefe aus dem Nachlaß Hein-
rich Wilhelm von Gerstenbergs«, Archiv für das Studium der Neueren Sprachen und
Literaturen, 70/134 (1916), S. 3–26, hier: S. 3–7. Datierung unbekannt. Wagner, der
Clarissa unter dem Titel Clarissa Harlowe – eine tragische Kantate in eben genannter
Quelle veröffentlicht hat, spricht in seiner Monografie vom selben Stück unter dem er-
weiterten Titel »Clarissa Harlowe im Sarge« (vgl. Wagner: Gerstenberg als Typus der
Übergangszeit, S. 277).

186 Johann Christoph Friedrich Bach: Die Amerikanerinn. Ein lyrisches Gemählde, Riga
1776. Die Komposition von J. C. F. Bach wirkt trotz ihrer vergleichsweise späten
Veröffentlichung sehr traditionell, gerade die Arien der Kantate sind im überlieferten

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

385

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


el Bach vertont.187 Im Untertitel als »Cantate« bezeichnet sind außerdem
die Gedichte »Dianens Nymphe« (PW, S. 225) und »Amor im Klavier«
(PW, S. 232) im »Poetischen Wäldchen«.188 Ariadne auf Naxos ist die be-
kannteste Kantate Gerstenbergs, sie wurde 1765 von Johann Adolph
Scheibe vertont189 und zur Vorlage für das erste deutsche Melodrama.

»Die Grazien«: Eine Kantate?

»Die Grazien« waren von Gerstenberg nicht als Kantatentext intendiert,
sondern wurden 1759 als Gedicht in seinen Tändeleyen veröffentlicht.
Es ist das einzige wechselstrukturierte Gedicht der Sammlung, für das
auch eine Vertonung belegt ist. Dabei prädestiniert diese Struktur eigent-
lich geradezu für eine Vertonung als Kantate, die durch eine heterogene
Textstruktur gekennzeichnet ist. Trotz dessen, dass eine entsprechende
Kantatenvertonung dieses Gedichts wegen dieser Form naheliegt, aber
konsistent mit seiner ablehnenden Haltung gegenüber der Kantaten-Gat-
tung, nimmt Gerstenberg diese Vertonung zunächst skeptisch auf: »man
findet für das Werk eines Liebhabers viel schönes drinnen. Nur scheint
die Form einer Cantate nicht gar gut gewählt zu seyn, und daß die musi-

3.2.2.1

redundanten, später als statisch bewerteten Arienmodus gestaltet und wirken beinahe
barock.

187 Die Frühfassung von 1774 erschien als Druckfassung verändert erst 1788. Carl Philipp
Emanuel Bach: »Die Grazien. Kantate«, in: Paul E. Corneilson (Hg.): The Complete
Works, Los Altos 2013, S. 66–75.

188 Beide sind als Dialog bzw. Duett angelegt und tragen auf diese Weise der Wechsel-
struktur der Kantate Rechnung. Die Dichtungen stehen in dem Teil des »Poetischen
Wäldchens«, in dem Gerstenberg Dichtungen ihren rechtmäßigen Verfassern wieder
zueignen wollte, die er zum privaten Musikvergnügen genutzt hatte und die in Um-
lauf geraten waren. Die eigentlichen Verfasser dieser beiden Dichtungen bleiben trotz-
dem unklar, denn »Dianens Nymphe« ist laut Gerstenberg »Nach einem Ungenann-
ten« (PW, S. 225), »Amor im Klavier« fehlt gänzlich eine Verfasserangabe (vgl. PW,
S. 232). Das legt nahe, dass der Verfasser möglicherweise doch Gerstenberg selbst ist,
das Gedicht bzw. die Kantate taucht aber in vorherigen Sammlungen nicht auf.

189 Johann Adolph Scheibe: »Ariadne auf Naxos«, in: Tragische Kantaten fuer eine oder zwo
Singstimmen und das Clavier. Naemlich: des Herrn von Gerstenbergs Ariadne auf Naxos,
und Johann Elias Schlegels Prokris und Cephalus. In die Musick gesetzt, und nebst einem
Sendschreiben, worinnen vom Recitativ ueberhaupt und von diesen Kantaten insonderheit
geredet wird, Kopenhagen und Leipzig 1765, S. 9–48.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

386

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kalische Recitation der Prose Schwierigkeiten habe, empfindet man hin
und wieder.«190

Erste Nachweise zu der Frühfassung191 von Bachs »Grazien«-Kompositi-
on finden sich für das Jahr 1774 und werden durch Briefe von Claudius
und Reichardt belegt.192 Am 14. Juli 1774 schickt Bach Gerstenberg eine
autografe Partitur, mit der er aber offensichtlich nicht sehr zufrieden war,
wie dem Begleitbrief zu entnehmen ist:

Ihre schönen Grazien sind unter schlechte Hände gerathen. […] Vermuthlich
werden sie mich bei ihrem vortrefflichen Uhrheber verklagen. Nehmen Sie
meine Partie und richten Sie nicht zu strenge. Der Wille wenigstens war gut.193

Nach einigen Umarbeitungen und Korrekturen folgt die Veröffentlichung
der Druckfassung194 über zehn Jahre nach diesem Briefwechsel im Jahr
1788 am Ende der Liedersammlung Neue Lieder-Melodien.195 Bereits die
Frühfassung liegt zeitlich nach Gerstenbergs Distanzierung von der Kanta-
tenform; trotzdem scheint er positiv auf die Komposition reagiert zu ha-
ben, denn Bach stattet ihm im September 1774 »mit besonderer Zufrie-

190 R. M. Werner: »Gerstenbergs Briefe an Nicolai nebst einer Antwort Nicolais«, Zeit-
schrift für Deutsche Philologie/23 (1891), S. 43–67, hier: S. 60 (Gerstenberg an Nicolai,
Kopenhagen 27.4.1768).

191 Von der Druckfassung ist eine »Partiturabschrift eines bislang nicht identifizierten Ko-
pisten mit Eintragungen von CPEB« erhalten, die das Bach-Archiv Leipzig online zu-
gänglich macht (siehe Bach, Carl Philipp Emanuel: »Die Grazien«, Internet: https://w
ww.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_000714
69&from=1&to=14, zuletzt geprüft am: 29.07.2017). »Diese Handschrift spiegelt im
ante correcturam-Stadium die um 6 Takte längere Frühfassung wider« (Wolfram Enß-
lin/Uwe Wolf/Christine Blanken (Hg.): Bach-Repertorium. Werkverzeichnisse zur Musi-
kerfamilie Bach, Carl Philipp Emanuel Bach: thematisch-systematisches Verzeichnis der
musikalischen Werke, Teil 2: Vokalwerke, Stuttgart 2014, S. 782). Die entsprechenden
Takte sind in dieser Version durchgestrichen, an einer Stelle ist der entsprechende
Takt aus der Druckfassung nachträglich ergänzt.

192 Vgl. Enßlin, Wolf, Blanken: Bach-Repertorium, S. 781. Die erwähnten Briefe finden sich
in Carl Philipp Emanuel Bach: Briefe und Dokumente. Hg. von Ernst Suchalla, Göttin-
gen 1994, Dokument 173 (Brief von M. Claudius an H. W. v. Gerstenberg vom 11. Juli
1774) und Dokument 175 (Brief von J. F. Reichardt an C. G. Bock vom 13. Juli 1774).

193 Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 176, S. 422.
194 Bach: »Grazien«, online zugänglich unter http://www.cpebach.org/toc/toc-VI-3.html

, zuletzt geprüft am: 20.07.2017. Diese Quelle wird im Folgenden in Klammern mit
CPEB-G abgekürzt zitiert, mit Takt- und Seitenzahl.

195 Vgl. Enßlin, Wolf, Blanken: Bach-Repertorium, S. 781. Den gesammelten Dokumenten
Barbara Wiermanns zufolge erscheint selbige Sammlung erst zum Jahresbeginn 1789
(vgl. Barbara Wiermann (Hg.): Carl Philipp Emanuel Bach. Dokumente zu Leben und
Wirken aus der zeitgenössischen Hamburgischen Presse (1767–1790), Hildesheim 2000,
S. 333–337).

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

387

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
http://www.cpebach.org/toc/toc-VI-3.html
https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
http://www.cpebach.org/toc/toc-VI-3.html


denheit, und dem größten Vergnügen [seinen] gehorsamsten Dank über
[Gerstenbergs] Beyfall, womit [er] [seine] Psalmen und Grazien beehr[te],
ab«196. Dieser Beifall erklärt sich mit Blick auf Bachs Komposition:
C. P. E. Bach formt diese zwar der Wechselstruktur gemäß, die versifizier-
ten Teile sind als Arien vertont, die prosaischen Einschübe als Rezitativ.
Trotzdem ist das typisierte Wechselschema nur noch minimal wirksam,
Rezitativ und Arie sind stilistisch einander so angeglichen, dass die Wech-
sel selbst nivelliert sind. Auf diese Weise wird der von Gerstenberg kriti-
sierte Medienwechsel zu einer tatsächlichen Medienkombination: Es gibt
keine Wechsel zwischen ariosem, instrumentalbegleitetem Gesang und
Rezitativ in Form des generalbassbegleiteten Secco-Rezitativs als Sprechge-
sang; sondern arioser (aber syllabischer) accompagnierter Gesang wechselt
kaum merklich mit gesungenem recitativo accompagnato, vollständig in-
strumental begleitet. Rezitativischer und arioser Vortrag werden zum
einem einander angeglichen und zum anderen durchwegs instrumental
begleitet. Das bedeutet v. a. auch, dass die Instrumentalbegleitung durch-
wegs (statt wechselweise) zu (Sprech-)Gesang kombiniert wird und damit
auch die ästhetische Wirkkraft des Rezitativs unterstützt bzw. steigert. Die
bei Neumeister kritisierten »[m]usikalische[n] Schnerckel« (H‑GP, S. 216–
217) der Arie fallen fast ganz weg. Nicht nur im Rezitativ, auch in ariosen
Teilen kommt auf eine Silbe in den meisten Fällen nur ein Ton. In den
anderen Fällen, in denen mehrere Töne auf eine Silbe kommen, wird die-
selbe Silbe (mit wenigen Ausnahmen) nicht länger als auf zwei Schläge ge-
dehnt. Abgesehen von wenigen Stellen unterscheidet sich das Wort-Ton-
Verhältnis der Singstimme in Rezitativ und Arie kaum voneinander. Die
Kantate ist diesbezüglich durchweg im rezitativischen Stil verfasst, in der
»[j]ede Sylbe des Textes […] nur durch einen einzigen Ton ausgedrükt«197

wird. Der eigentlich ariose Modus, in dem der Sänger »durch unzählige
Wiederholungen einer Zeile, halbe Stunden lang zubringen; einzelne
Wörter so zerren und ausdehnen, daß der Sänger zehnmal darüber Athem
holen muss, und endlich von den Zuhörern, seiner unendlichen Triller
wegen, gar nicht verstanden werden kann« (G‑CD, S. 722), ist in dieser
Kantate vollkommen aufgegeben zugunsten eines eher rezitativischen
Wort-Ton-Verhältnisses. Der rezitativische Modus prägt auf diese Weise –
seiner neuen ästhetischen Gewichtung gemäß – die Kantate »Die Grazien«
deutlich stärker.

196 Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 188, S. 444.
197 Sulzer: »Recitativ«, hier: S. 8.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

388

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bemerkenswert ist außerdem die Tatsache, dass die Arien nicht pom-
pös zwischen die Rezitative gesetzt werden, sondern teilweise mit dem
Rezitativ verschmelzend gestaltet sind. Während Bach rezitativische Teile
stets als solche kennzeichnet, ist an keiner Stelle der Beginn der Arie
als solcher über dem Notentext vermerkt. Stattdessen stehen an solchen
Übergängen stets Tempo- oder Affektanweisungen wie »etwas langsam«
(CPEB‑G, T. 54, 69), »hurtig« (CPEB-G, T. 96, 70), »zärtlich« (CPEB-G,
T. 133, 72) oder »etwas langsam und nachdrücklich« (CPEB-G, T. 179,
74). Der Vortragsmodus wird durch diese Beschriftung bewusst nicht in
einen ariosen Vortrag gelenkt, sondern aus dem rezitativischen Vortrag
entwickelt. An keiner Stelle wird der Sänger198 dazu aufgefordert, eine
Arie zu singen. Gleichwohl sind die Übergänge im Notentext erkennbar,
da der Beginn der Arie oft mit Takt- oder Tonartwechseln und einem
veränderten Instrumentalaccompagnato einhergeht. Trotzdem sind die
Übergänge zwischen Rezitativ und Arie nicht abrupt, sondern fließend.
Auf diese Weise ist der emotionale Ausdruck nicht mehr nur der Arie
vorbehalten, sondern gestaltet sich deutlich sichtbar als ein Konglome-
rat arioser und rezitativischer Vortragsweisen. Das stellt nachdrücklich
heraus, dass das Rezitativ nicht nur an ästhetischem Gewicht gewonnen
hat, sondern sich dadurch auch der Modus des Rezitativs verändert hat:
Bach komponiert die rezitativischen Teile der Kantate »Die Grazien« als
recitativo accompagnato.

Es sei an dieser Stelle betont, dass die hier geschilderten Beobachtungen
bezüglich der Kantatenform der »Grazien« vor allem C. P. E. Bach zuzu-
rechnen sind, da Gerstenberg den Text nicht als Kantatentext intendierte.
Dass Gerstenberg im Jahr 1774 – vier Jahre nach seiner scharfen Verurtei-
lung der Kantaten – Bachs Kantatenkomposition überschwänglich lobt199,
erstaunt mit Blick auf diese besondere Kantate nicht. Die Form der »Gra-
zien« ist eine weiterentwickelte Form, für die Gerstenbergs Kritik von
1770 nicht mehr greift: Arie und Rezitativ sind beide noch existent, laufen
aber ineinander. Die Wechsel sind wenig abrupt, die Arien nähern sich
stilistisch dem (Accompagnato‑)Rezitativ an. Gerstenbergs Kritikpunkt,
die gewählte Sprache »mitten in der Rede mit einer neuen [zu] vertau-
schen« (EIS, S. 131), verliert dadurch in dieser speziellen Komposition an
Relevanz. Diese Glättung der Wechsel zwischen Rezitativ und Arie in

198 Da die Textgrundlage einen männlichen Sänger nahelegt, wurde hier bewusst nur die
maskuline Form verwendet.

199 Vgl. Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 188, S. 444–446.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

389

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bachs »Grazien« sind bereits Anzeichen der musikalisch-literarischen Kon-
tinuitätsstiftung, die Janine Firges in ihrer Dissertation für Melodramen
beschreibt200, was 1774 – ein Jahr vor der Uraufführung der ersten Melo-
dramen in Deutschland – bereits als richtungsweisend zu bewerten ist.
»Kontinuitäten zwischen Wort und Musik zu stiften«201 wird zu einem
wesentlichen melodramatischen Merkmal. Diese Kontinuitätsstiftung ist
in Bachs Kantate »Die Grazien« bereits angelegt und lässt Gerstenberg als
zentralen Vordenker des Melodramas diese Kantate dementsprechend
goutieren.

Ariadne auf Naxos: Kantate oder Melodrama?

Ariadne auf Naxos ist nicht nur Gerstenbergs bekannteste Kantate, sondern
auch diejenige, bei der die Disposition der Kantate als die das Melodrama
vorbereitende Gattung am deutlichsten zutage tritt. Versteht man das Me-
lodrama gemäß Gerstenbergs Gattungsanspruch als tatsächlich medien-
kombinierende (nicht medienabwechselnde) Gattung, d. h. als Gattung,
in der Poesie von Musik begleitet statt unterbrochen wird,202 so greift die
Ariadne sogar darauf vor.

Gerstenbergs Ariadne auf Naxos203 erscheint im Jahr 1765204 und wird
im selben Jahr von Scheibe vertont205. Den eigentlichen Siegeszug tritt

3.2.2.2

200 Vgl. Janine Firges: Gradation als ästhetische Denkform des 18. Jahrhunderts. Figuren der
Steigerung, Minderung und des Crescendo, Berlin, Boston 2019, S. 251–283.

201 Firges: Gradation, S. 263.
202 Vgl. hierzu auch den Abschnitt ab S. 395.
203 In dieser Arbeit wird von der Textgrundlage ausgegangen, die Gerstenberg in den

Vermischten Schriften veröffentlicht hat, da die Erstausgabe nicht erhalten ist (siehe
Gerstenberg: »Ariadne auf Naxos«). Im Folgenden wird diese Version im Fließtext
mit dem Kürzel A zitiert. Es ist davon auszugehen, dass die erste Version von dieser
später veröffentlichten in Teilen abweicht. Versionen zwischen 1765 und 1815 sind in
Version von Libretti oder mit Notentext zu finden (vgl. Anm. 205 und Anm. 209), die
allerdings ebenfalls bereits Bearbeitungen sind.

204 Die Datierung auf das Jahr 1765 geht auf die Datierung in den Vermischten Schriften
zurück, siehe VSII, S. 73. In einem anderen Sammelband, Gerstenbergs Sämmtlichen
Werken, wird Ariadne auf 1767 datiert (vgl. Gerstenbergs Sämmtliche Werke. II. Theil,
Wien 1794, S. 3).

205 Scheibe: »Ariadne«. Ariadne wurde auch von J. C. F. Bach vertont, wie aus einem
Schreiben hervorgeht: »durch dero gütiges Schreiben, bin ich so dreiste geworden, de-
ro vortreffliche Ariadne auf Naxos in Music zu setzen ohne Rücksicht auf die schon da
seyende composition des H. Scheibens zu haben« (Ernst Fritz Schmid: Carl Philipp
Emanuel Bach und seine Kammermusik, Kassel 1931, S. 58 (Brief von J. C. F. Bach an

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

390

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ariadne erst 1775 in der Überarbeitung von Johann Christian Brandes
an, der es als »Duodrama mit Musick«206 – von Georg Benda vertont
– herausgibt. Die bei Gerstenberg versifizierte Kantate wird so zum dra-
matischen Stück in ungebundener Sprache.207 Bei dieser Umarbeitung,
der Zurichtung des Textes für die musikalisch-dramatische Gattung, hat
Gerstenberg in beschränktem Umfang sogar mitgewirkt; er hat eine über-
arbeitete Version der Ariadne nach Gotha, der Wirkungsstätte Bendas
geschickt. Laut Anmerkung im Theater-Journal von Gotha aus dem Jahr
1777 hat dieser Abdruck »Veränderungen, die alle die übrigen nicht ha-
ben. Sie sind vom Herrn von Gerstenberg selbst, der das Original einem
berühmten Tonkünstler mittheilte, der es komponieren wird, und von
dem wir es erhalten haben«208. In Anbetracht der Tatsache, dass die in
diesem Theater-Journal abgedruckte Textversion (abgesehen von einigen
zusätzlichen Gedankenstrichen) wörtlich identisch ist mit der Version
von Ariadne, die Gerstenberg in den Vermischten Schriften herausgibt, ist

Gerstenberg, Winter 1772/73)). Hierzu ist bedauerlicherweise nur das Libretto erhal-
ten (Johann Christoph Friedrich Bach: Ariadne auf Naxos. Eine Kantate vom Herrn von
Gerstenberg, Mit Veränderungen aus einem Briefe des Verfassers herausgegeben, Lem-
go 1774; digitalisiert von der Staatsbibliothek Berlin, siehe https://digital.staatsbiblioth
ek‑berlin.de/werkansicht?PPN=PPN725324147&PHYSID=PHYS_0001&DMDID=,
zuletzt geprüft am: 07.04.2019), der Notentext wäre aber mit vergleichendem Blick auf
Die Amerikanerinn (vgl. Anm. 186) sicherlich interessant. Dem Untertitel zufolge hat
Gerstenberg für J. C. F. Bachs Vertonung Bearbeitungen am Text vorgenommen, vgl.
ebd. die Titelseite. Eine weitere Komposition von Gerstenbergs Ariadne wurde von
Reichardt angefertigt (vgl. Johann Friedrich Reichardt/Heinrich Wilhelm von Gersten-
berg: Ariadne auf Naxos. Eine Cantate, Leipzig 1780); laut Engelke angeregt durch Ben-
das Melodrama Ariadne auf Naxos (vgl. Bernhard Engelke: »Gerstenberg und die Musik
seiner Zeit«, Zeitschrift der Gesellschaft für Schleswig-Holsteinische Geschichte/56
(1927), S. 417–449, hier: S. 424).

206 Johann Christian Brandes: Ariadne auf Naxos. Ein Duodrama mit Musick, Gotha 1775,
Titelseite.

207 Im Vorbericht des Librettos einer Ausgabe von 1779 ist zu lesen: »Die bekannte Canta-
te des Herrn von Gerstenberg, Ariadne auf Naxos, ist zur Grundlage dieses Duodrama
genommen, und vieles daraus wörtlich beibehalten worden. Der Ausdruck so mannig-
faltiger Leidenschaften, die vortreflichen Gemälde dieses Dichters sind Ursache, daß
der Verfasser es gewagt hat, jene so wohlklingende Poesie in Prosa aufzulösen, sie mit-
telst einiger Veränderungen für die Bühne brauchbar zu machen, und zugleich durch
diesen Weg einem unserer besten Meister in der Musik [Der Herzogl.Sächs. Gotahi-
sche Kapelldirektor Benda, Anm. i. O.] Gelegenheit zu geben, an einem so reichhalti-
gen Stoffe sein großes Talent zu zeigen.« (Johann Christian Brandes/Georg Benda: Ari-
adne auf Naxos, Libretto1779, S. 2)

208 Unbekannter Autor: »Ariadne«, Theater-Journal für Deutschland, 1777/Monath Jänner
S. 8–16, hier: S. 8.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

391

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://digital.staatsbibliothek‑berlin.de/werkansicht?PPN=PPN725324147&PHYSID=PHYS_0001&DMDID=
https://digital.staatsbibliothek‑berlin.de/werkansicht?PPN=PPN725324147&PHYSID=PHYS_0001&DMDID=
https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gesichert, dass auch diese Textversion von Gerstenberg stammt.209 Diese
Version war trotzdem nur eine Vorlage für Benda bzw. Brandes, denn die
Textversion des Duodramas weicht deutlich davon ab.

Bendas Ariadne wird zu einem der ersten und erfolgreichsten Melo-
dramen, das in der Forschung als gattungskonstituierend beschrieben
wird.210 Bei einem direkten Vergleich der beiden Dichtungen und Kom-
positionen stellt sich heraus, dass Gerstenbergs Ariadne melodramatische
Formelemente antizipiert, die später Brandes Stück zum »Proto- und Ide-
altyp [der] Gattung«211 Melodrama machen. Die ästhetische Intention des
Melodramas, eine intermediale Bühnengattung zu sein, deren Anliegen
Empfindungsdarstellung und Publikumswirksamkeit sind, ist dabei schon
vorhanden.

Handlungsreduktion

Die Kantate, als ein dramatisches Gedicht verstanden, ist im Vergleich
zu typischen dramatischen Stücken eine Kurzform. Dieser Kürze und
auch dem ästhetischen Anspruch entsprechend, dem es eher um lyrisch-
empfindsame Wirksamkeit geht, tritt die Relevanz der Handlung zurück,
wie Sulzer festhält: »Da die Cantate keine Handlung ist, wie das Dra-
ma, sondern eine Betrachtung über einen großen Gegenstand, so muß
sie nicht weitläufig sein.«212 Wie in Melodramen wird in Kantaten das
Dargestellte reduziert auf einen besonders empfindungsintensiven Hand-
lungsausschnitt. Im Melodrama wird es darum gehen, nicht äußere Hand-
lungen, sondern subjektive »Seelengemälde«213 musikalisch-poetisch dar-

209 Das Libretto von J. C. F. Bach (z. T. nur einige Wörter geändert, an einigen Stellen
ganze Verse, deutlich mehr zusätzliche Gedankenstriche (siehe Bach: Ariadne) und
Reichardt (ähnliche Abweichungen wie bei J. C. F. Bach (siehe Reichardt/Gerstenberg:
Ariadne))) hingegen weicht von dieser Textversion ab. Sehr wahrscheinlich nutzen
beide die erste Version von 1765 als Vorlage für ihre Kompositionen. Diese Annahme
wird dadurch untermauert, dass auch Scheibes Textversion derjenigen J. C. F. Bachs
ähnlicher ist (siehe Scheibe: »Ariadne«) als der späteren Fassung im Theater-Journal von
Gotha bzw. in den Vermischen Schriften.

210 Vgl. z. B. Wolfgang Schimpf: Lyrisches Theater. Das Melodrama des 18. Jahrhunderts,
Göttingen 1988, S. 24ff.

211 Lütteken: Das Monologische, S. 467.
212 Sulzer: »Cantate«, hier: S. 444.
213 Unbekannter Autor: »Über das Melodrama«, Neue Bibliothek der schönen Wissen-

schaft und der freyen Künste, 1788/89/37 (1788), S. 177–197, hier: S. 183.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

392

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zustellen.214 Dieser Anspruch an die dramatische Darstellung braucht die
Handlung nur als Auslöser eines für diese Darstellung interessanten See-
lenzustands. Hierzu reicht dem Melodrama prinzipiell eine Handlungs-
figur und ein Handlungsausschnitt, meist derjenige der Handlungsver-
strickung oder Handlungslösung. Ohne Gerstenbergs schriftstellerischer
Tätigkeit gattungsevolutive Teleologie zusprechen zu wollen, so ist doch
sichtbar, dass die Anlage seiner Kantate Ariadne auf Naxos diesem redu-
zierten melodramatischen Handlungs- und Figurenschema vorgreift. Ja,
er setzt dieses Konzept in Ariadne sogar konsequenter um als in seinem
späteren ausufernden Melodrama Minona oder die Angelsachsen.

Gerstenbergs Bearbeitung des Ariadne-Stoffes, deren zentrales Moment die Aus-
blendung der Rettung durch Bacchus und der abschließende Suizid war, bedeu-
tete die Konzentration auf nur eine einzige Person, auf deren Leiden, Hoffnung,
Enttäuschung und deren Entschluß, ihrem Leben ein Ende zu setzen.215

Gerstenbergs Ariadne auf Naxos ist nicht nur handlungsreduzierter als sein
eigenes Melodrama, sondern auch als Brandes’ melodramatischer Umset-
zung der Ariadne. Brandes Duodrama – eine prinzipiell melodramatische
Gattung mit zwei Figuren – ist in einer vorangehenden Szene erweitert
um eine zweite Figur, Theseus. Auf diese Weise erhält das Stück mehr
Handlung, nämlich neben dem Auftritt der verlassenen Ariadne auch das
handlungsverstrickende Moment, in dem Theseus Ariadne verlässt.

Gedankenstriche

Kantatentexte von Gerstenberg enthalten ein typisch melodramatisches
Element: Gedankenstriche. Eine entsprechende Stelle findet sich im Cla-
rissa-Fragment216, und auch in der frühen Version von Gerstenbergs Ari-
adne von 1765 sind Gedankenstriche ein häufig wiederkehrendes Formele-
ment. Das geht aus dem Libretto von J. C. F. Bachs Version und auch
Scheibes Vertonung hervor:

214 Ausführlich hierzu vgl. Kap. 4.1.
215 Lütteken: Das Monologische, S. 470.
216 »Lovelace zu Belford./Fluch über dich! Fluch über alle!/Ich sie nicht sehn? — Ist sie

nicht mein?/Mein lebend oder todt? — Mein ganz allein? —/Clarissa — Genius — Un-
sterbliche —/Belford./Du willst sie sehn? —/Unglücklicher! —/Sieh her, und zittre —
diese Ruhebank —/Sey sie dir ewig eine Marterbank! —/Wird der Ermüdeten bald!
—/Lovelace./Ein Sarg? — Vernichter! sieh, ich zittre! — Wie ist das?« (Gerstenberg:
»Clarissa Harlowe«, in: Wagner: »Ungedrucktes«, S. 4)

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

393

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ists wahr? Ihr, des Olympus ewge Mächte! –
Bin ich verlassen? hier allein am Fels, am Meer? –
Verlassen? – Götter! Götter! – Und kann er,
Kann Theseus mich verlassen? – Hoher Jupiter!217

In der üblichen melodramatischen Gestaltung nutzt das Accompagnato
Lücken der Rede zur musikalischen Ausgestaltung. Der Gedankenstrich
ist ein optisches Signal im Text für den Komponisten, der die Musik
an dieser vom Dichter vorgeschriebenen Stelle einfügen kann.218 Die Ge-
dankenstriche bezeichnen dabei oft Stellen, die mehr emotionalen als
narrativen Gehalt haben. Diese Praxis ist auch in Kantaten üblich, wie
Sulzers Beschreibung zum Rezitativ zeigt:

Endlich wird an Stellen, wo die Rede voll Affekt, aber sehr abgebrochen, und
mit einzelnen Worten, ohne ordentliche Redesätze fortrükt, das sogenannte
Accompagnement angebracht, da die Instrumente währendem Pausiren des
Redenden die Empfindung schildern.219

Diese Ausgestaltung ist insofern schlüssig, als sie natürliche Muster abbil-
det. Im natürlichen Sprachfluss verursacht extreme Emotionalität mitun-
ter Sprachlücken, in denen die Emotionalität des Gesagten nicht mehr
durch Sprache zum Ausdruck gebracht werden kann. Dieses ›Ende der
Sprache‹ gibt zugleich anderen Ausdrucksmöglichkeiten Raum:

Was ich will? Ihr Herz, Ihre Briefe! – Süße, Sie werden mir doch dies Labsal
nicht versagen wollen? – Ihren Kuß –
Gewalt! Frevler! Sie unterstehen sich –
Und noch einen, Allerliebste, und noch einen – Ich wollte mich eher müde zäh-
len, als zu küssen aufhören – (H12, S. 185)

In dieser fiktiven Unterhaltung zweier Liebender, die Gerstenberg unter
dem Pseudonym Zacharias Jernstrup in seinem Hypochondristen wieder-
gibt, markieren die Gedankenstriche solche Sprachabbrüche und -lücken,
in denen der Verliebte seine Angebetete küsst; der überbordenden Emp-
findung reicht das Ausdruckspotenzial der Sprache nicht aus, sie sucht
sich ein anderes Ausdrucksventil und entlädt sich hier im Kuss. Dieses
Beispiel zeigt, dass extreme Empfindung natürlicherweise ihren Raum
dort entfaltet, wo die Sprache endet. Sulzers Beschreibung folgend ist es
schlüssig, das musikalische Accompagnement mit seiner Funktion, Emoti-

217 Bach: Ariadne, S. 10.
218 Vgl. Schimpf: Lyrisches Theater, S. 79. Siehe auch Kap. 4.
219 Sulzer: »Recitativ«, hier: S. 9.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

394

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


on zu schildern, in solche Sprachlücken zu setzen. Auch Ausrufezeichen,
Satz- und Versenden bergen in Kantaten und Melodramen oft das auf glei-
che Weise ausgestaltbare Potenzial.

Ausschnitt aus Scheibes Vertonung von Gerstenbergs Ariadne auf Naxos220

Das Beispiel in Abbildung 10 zeigt die angewandte Accompagnato-Tech-
nik, Lücken im Text musikalisch mit der dazu passenden Stimmung
auszugestalten. Das Melodrama sollte diese natürlichen Sprachlücken spä-
ter künstlich erweitern, um der musikalischen Ausgestaltung breiteren
Raum zu geben. Entsprechend machen sich die Dichter melodramatischer
Rede den Einsatz von Textlücken zur Methode; Gedankenstriche und
andere textunterbrechende Zeichen werden als gezielte Kompositionsan-
weisung im Text positioniert. Gedankenstriche gehören dadurch zum
Erscheinungsbild melodramatischer Texte und richten dieselben für den
Einsatz der Musik zu.221

Medienwechsel vs. Medienkombination

Die musikalisch-poetische Gestaltung von Gerstenbergs Ariadne auf Na-
xos unterscheidet sich sowohl von typischen Kantaten (insofern sie den
melodramatischen Modus implementiert) als auch von typischen Melo-
dramen (insofern sie die kantatentypische Wechselstruktur beibehält),
enthält aber trotzdem Formelemente beider Gattungen. Die Streichung
der Gedankenstriche in der späten Fassung zeigt an, dass Gerstenberg

Abb. 10:

220 Scheibe: »Ariadne«, hier: S. 16, Herv. UK.
221 Vgl. Juliane Vogel: »Zurüstungen für den Medienverbund. Zur Selbstaufgabe der

Dichtung im Melodram um 1800«, in: Bettine Menke/Armin Schäfer/Daniel Eschköt-
ter (Hg.): Das Melodram. Ein Medienbastard, Berlin 2013, S. 36–50, hier: S. 40–42.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

395

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Medienwechsel, die in der Kantaten- und Melodramenpraxis üblich
waren, einschränkt. Durch Weglassen dieser Gedankenstriche schließt
er Textlücken und Räume, in denen Musik explizit zwischen Textteile
gesetzt werden kann. Er erzwingt so die tatsächliche Medienkombination,
die Simultanität von Poesie und Musik, und kehrt auf diese Weise der
Wechselstruktur von typischen Kantaten und Melodrama den Rücken.

Scheibes musikalische Ausgestaltung von Gerstenbergs Ariadne erfolgt,
wie voriges Beispiel zeigt (siehe Abbildung 10), entlang der textöffnen-
den Strukturen des Librettos: bei Gedankenstrichen, Ausrufezeichen,
Versenden. Die Komposition setzt an diese Stellen zeitlich begrenzte
Koloraturen, die auf die Dauer der natürlichen Sprachlücke angepasst
sind. Die Wechselstruktur der Kantate ist nicht nur in der Makrostruk-
tur, bei Wechseln zwischen Rezitativ und Arie, sichtbar, sondern auch
innerhalb von Rezitativ und Arie werden Medienwechsel mikroskopisch
auf diese Weise vollzogen. Trotzdem lässt sich bei einem Vergleich der
musikalischen Technik von Brandes’/Bendas Ariadne mit der von Gersten-
bergs/Scheibes konstatieren, dass die Kantate diese Wechsel stärker glät-
tet und so mehr musikalisch-sprachliche Kontinuität als das Duodrama
schafft. Gerstenbergs Kantate löst damit eher ein, was an ästhetischer
Hoffnung in die Gattungsform Melodrama gelegt wird: »Das ›unvermerk-
te‹ Fortschreiten der Musik« beschreibt Firges »als Mittel, um die Transi-
torik des Seelenlebens zum Ausdruck zu bringen und Kontinuitäten zwi-
schen Wort und Musik zu stiften«222. Dieses dezidiert melodramatische
Gattungsanliegen wird mit den Wechsel-Glättungen der Kantate bereits
vorbereitet. Legt man nun analoge Stellen aus Gerstenbergs Kantate und
Brandes’ Melodrama nebeneinander (siehe Abbildungen 11 und 12), so
wird sichtbar, dass Gerstenbergs Kantate dieses Anliegen sogar besser ein-
löst.

222 Firges: Gradation, S. 263.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

396

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausschnitt aus Scheibes Ariadne auf Naxos nach Gerstenberg223

Direkt ins Auge fällt, dass Scheibe, der eigentlich kein Melodrama, son-
dern eine Kantate komponiert, seine Musik unter und zwischen den Text
von Gerstenberg legt. Durch diese Simultanität wird auf dem Notenblatt
wie auch akustisch Gerstenbergs Vorstellung vom musikalisch-poetischen
als ein mehrdimensionales Zeichen eingelöst.224 Die Medienkombination
verbürgt sich kraft dieser Gleichzeitigkeit für ihre ästhetische Wirksam-
keit. Demgegenüber verzichtet Bendas Komposition (vgl. Abbildung 12)
auf die »unmittelbare Überblendung von Wort und Musik«225 und gibt
Noten- und sprachlichem Text eigene zeitliche Räume.

Abb. 11:

223 Scheibe: »Ariadne«, hier: S. 44.
224 Zu Gerstenbergs Zeichenverständnis siehe Kap. 1.3.2.
225 Lütteken: Das Monologische, S. 476. Erst ganz am Schluss werden kurz Musik und Text

miteinander überlagert (vgl. Georg Benda: Ariadne auf Naxos. Zum Gebrauche gesell-
schaftlicher Theater, Leipzig 1775, hier: S. 46).

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

397

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausschnitt aus Bendas Duodrama Ariadne auf Naxos226

Trotz der stetigen Gleichzeitigkeit von Musik und Sprache fällt auch in
Scheibes Komposition das Accompagnato in sprachliche Lücken ein, zu
sehen im ersten Notensystem (siehe Abbildung 11). Die natürliche sprach-
liche Lücke nach einem Ausrufezeichen wird instrumental ausge-
schmückt. Entscheidend gegenüber Bendas Komposition ist, dass das Ac-
compagnato während des Sprachvortrags nicht pausiert, sondern weiter
untermalt. Der musikalische Ausdruck fließt so wie ein beständiger Strom
unter der Sprache hinweg, ist eine tatsächliche Begleitung. Der musika-
lisch-poetische Wechselvortrag wirkt auf diese Weise weniger künstlich.
Die ›natürlichen‹ Sprachlücken im Vortrag werden von der tatsächlich
fortlaufenden Musik ausgestaltet, ohne dem Text dabei seinen Raum zu
nehmen. Die gewählte Sprache wird so – Gerstenbergs ästhetischer Anfor-
derung gemäß – nicht »mitten in der Rede mit einer neuen vertausch[t]«
(EIS, S. 131), sondern Musik und Sprache fließen in einen kontinuierli-
cheren Empfindungsausdruck zusammen. Der Komparativ ist hier be-
wusst eingesetzt, denn diese Feststellung gilt nur relativ: Übergänge und
Wechsel bleiben, wenn auch geglättet, sichtbar.

Abb. 12:

226 Georg Benda: Ariadne auf Naxos. Zum Gebrauche gesellschaftlicher Theater, Leipzig 1775,
hier: S. 41.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

398

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Obwohl Bendas Ariadne gerade keine Kantate mehr ist, kann sie
ihre Abstammung aus dieser Gattung nicht verleugnen,227 zelebriert sie
doch mit dem Einsatz der Oreade einen geradezu arios wirkenden in-
strumentalen Einsatz, der die Ariadne Sulzers Arienbeschreibung gemäß
»frey Athem holen«228 lässt, um im Folgenden ihre Empfindung »zu
zergliedern«229. Texte wie die von Brandes werden von zeitgenössischen
Kritikern eingestuft als von der Musik in »granulare[n] sprachliche[n]
Ausdruck«230 zerhackt. Brandes’ Duodrama gilt dabei als gattungskonsti-
tutiv,231 und so wird mit dieser Textstruktur eine Technik etabliert, die
die mit diesem Stück entstehende Gattung bereits von Beginn an in eine
»semiotische Sackgasse«232 manövriert: »Denn entsprechend des medialen
Bruchs zwischen Sprache und Musik erfolgt der Eindruck einer Abfolge
einzelner getrennter Bilder, die nacheinander gereiht werden, anstatt flie-
ßende Übergänge zu produzieren, wie sie die Ästhetiker forderten.«233 Als
einer dieser Ästhetiker fordert Gerstenberg dies nicht erst für das Melodra-
ma, sondern bereits für die Kantate:

[D]enn obgleich hier nicht mit Sprechen und Singen abgewechselt wird, son-
dern der Sprache der Empfindung oder der leidenschaftlichen Rede, kurze hier-
auf sich beziehende musikalische Sätze gleichsam als Nachklänge der geäußer-
ten Gefühle folgen, so sind doch sprechende Deklamation und Musik ganz hete-
rogene Dinge, es fehlt an einem Vereinigungspunkte; die Aufmerksamkeit des
Zuhörers wird getheilt, indem sie bald auf die Kunst des Deklamirenden, bald
auf die Kunst der Musik Acht zu haben genöthigt, mithin nicht, wie es doch
seyn sollte, an einen und denselben Gegenstand gefesselt wird. […] Unsre bei-
den Tonarten, die uns übrig geblieben sind, haben noch Töne und Intervalle ge-
nug, um durch eine empfindungsvolle musikalische Sprache das Herz zu rüh-
ren, wenn nur der Komponist […] gut zu deklamiren weiß, wenn er nämlich
die Wort- und Rede-Accente in völlig entsprechende und sie hebende Töne und
Tonbewegungen einzukleiden […] versteht. (SF, S. 408–410)

227 Schink schreibt in einem Kommentar im Theater-Kalender von Gotha »Über das musi-
kalische Duodrama mit und ohne Gesang«, dass Bendas Ariadne »offenbar mehr Kan-
tate als Drama« (Johann Friedrich Schink: »Über das musikalische Duodrama mit und
ohne Gesang«, in: Theater-Kalender auf das Jahr 1778, S. 60–69, hier: S. 61) sei.

228 Sulzer: »Arie«, hier: S. 210.
229 Ebd.
230 Firges: Gradation, S. 266.
231 Vgl. Schimpf: Lyrisches Theater, S. 24ff.
232 Firges: Gradation, S. 277.
233 Ebd.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

399

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Dieses ästhetische Ideal, das Gerstenberg an dieser Stelle explizit für das
Melodrama formuliert,234 erfüllt er selbst bereits in allen seinen melodra-
matischen Vorläufertexten, zu denen auch die Schlussszene des Ugolino zu
zählen ist: Während die Figur Ugolino monologisiert, »wird eine sanfte,
traurige Musik gehört« (U1, S. 64). Ebenso lösen Gerstenbergs Kantaten
dieses ästhetische Anliegen ein. In den Kantatentexten und in den Verto-
nungen derselben werden fließende Kontinuitäten geschaffen: Wechsel
zwischen Rezitativ und Arie werden nivelliert durch die ästhetische Auf-
wertung des Rezitativs, die Naturalisierung der Arie und das tatsächlich
fortlaufende Accompagnato, das Sprach- und Musikvortrag kombiniert
und durchwegs simultan einsetzt. In der Kantate wird auf diese Weise die
intermediale Empfindungssprache für das Melodrama entwickelt. Und
trotz dieser Vorbereitungen und medienkombinierenden Anlage wird in
der melodramatischen Praxis dieses wirkungsstarke Kombinationsmedi-
um von Anfang an unterlaufen durch das Neben- und Gegeneinanderset-
zen von Sprache und Musik, das sich mit Bendas Melodrama etabliert. Die
Wechselstruktur dieses Melodramas dekonstruiert es von seiner Geburts-
stunde an, indem diese Struktur nach Gerstenbergs Verständnis das Poten-
zial der Medienkombination nicht ausschöpft, sondern unterläuft. Trotz-
dem war das Melodrama (nicht nur in den 1770ern) eine erfolgreiche Gat-
tung und Bendas Stücke erfolgreicher als Gerstenbergs Ariadne, eine ande-
re Kantate von ihm oder sein Melodrama Minona oder die Angelsachsen.

Am Ende ist Gerstenbergs Ariadne entgegen ihrer Betitelung vielleicht
mehr Melodrama als  Kantate und Bendas Ariadne  –  ebenfalls  entgegen
offizieller  Gattungsdeklaration  –  mehr  Kantate  als  Melodrama.  Was
an  beiden  sichtbar  wird,  ist,  wie  sich  zeitgenössische  Dichter  und
Musiker nicht nur an der Medienkombination selbst,  sondern auch an
der Entwicklung passender Gattungskonzeptionen abarbeiten. Auf diese
Weise  entstanden  im  18.  Jahrhundert  nicht  nur  musikalisch-poetische
Kombinationsgattungen (d.  h.  intermediale  Gattungen,  die  Musik  und
Poesie  kombinieren),  sondern  –  bei  Gerstenberg  konkret  in  Form des
Skalden und Ariadnes – auch lyrisch-dramatische und dramatisch-lyrische
Gattungshybride (als Hybrid wird hierbei – angelehnt an die Systematik
der Biologie – eine konkrete Zwischengattung beschrieben, die bestimmte

234 Bezeichnenderweise steht dieser Kommentar zum Melodrama im Ergänzungsschrei-
ben zu seiner Abhandlung über die Kantatenform (»Schlechte Einrichtung des Italieni-
schen Singgedichts«). Auch hierin zeigt sich die Verwandtschaft der Gattungen.

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

400

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Merkmale  zweier  verschiedener  Gattungen,  seien  sie  musikalisch  oder
poetisch, in sich vereint).

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

401

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329 - am 13.01.2026, 08:28:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung
	Ossian als Konzept empfindsamer Lyrik
	3.1.1 Ossian, Barden- und Volkspoesie

	Poesie des Volkes
	Helden- und Kriegslieder
	3.1.2 »Joy of grief«: Der Hypochondrist als Barde mit Harfe

	Die Wonne der Wehmut – joy of grief
	Geister, Felsen, Nebelschwaden
	Saitenspiel und Hypochondrie: Der keltische Barde als Allegorie
	3.1.3 Gerstenbergs  Gedicht eines Skalden


	3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung
	3.2.1 Die weltliche Kantate in Deutschland im 18. Jahrhundert
	3.2.1.1 Die Arie
	3.2.1.2 Das Rezitativ
	Deklamation vs. Rezitation
	Das recitativo accompagnato

	3.2.1.3 Rezitativ und Arie

	3.2.2 Gerstenbergs Kantaten
	3.2.2.1 »Die Grazien«: Eine Kantate?
	3.2.2.2 Ariadne auf Naxos: Kantate oder Melodrama?
	Handlungsreduktion
	Gedankenstriche
	Medienwechsel vs. Medienkombination




