3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Gerstenbergs literarisches Schaffen ist gepragt von experimentellen Gat-
tungsformen. Von keiner seiner Dichtungen kann man gattungstypologi-
sche Mustergtltigkeit behaupten. Bereits sein schriftstellerisches Erstlings-
werk, die Tdndeleyen, sind stilistische Sonderfalle anakreontischer Dich-
tung. Gerstenbergs Arbeiten bewegen sich stets an den Grenzen von
Gattungskonventionen, immer ist ihr Ausnahmecharakter bezeichnend.
Oft handelt es sich um Gattungshybride, die stilistische Besonderheiten
mehrerer Gattungen in sich vereinen. Das betrifft nicht nur medieniber-
greifende musiko-literarische Gattungen, sondern auch Gattungen nur der
Poesie. In Gerstenbergs literarischem (Euvre ist auch die Grenze zwischen
Lyrik und Dramatik schwimmend. Deswegen nimmt auch diese Arbeit
Abstand davon, bestimmte Werke von Gerstenberg dezidiert als lyrisch
oder dramatisch zu klassifizieren, die bestenfalls >eher lyrischs, >eher dra-
matische, in gewisser Weise aber von beidem etwas sind, vielleicht sogar
epische Elemente in sich tragen. Diese gattungspoetologische Durchlassig-
keit! zwischen Lyrik und Dramatik in Gerstenbergs Texten sichtbar zu
machen, ist die Funktion dieses Kapitels. Gerade die Zwischengattungen
machen sichtbar, wie bei Gerstenberg die der Lyrik inharente Musikalitat?
auch in dramatische Gattungen Eingang findet.

1 Albert Malte Wagner hat in seiner Monografie bereits 1924 Gerstenberg insgesamt als
Ubergangstypus beschrieben (vgl. Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg
und der Sturm und Drang. Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, Heidelberg 1924). Er be-
zog sich damit auf epochale Verschiebungen und verortete Gerstenberg als Typus zwi-
schen Aufklarung, Empfindsamkeit und Sturm und Drang. Klaus Gerth relativiert in sei-
ner Arbeit diese Zuschreibung, seiner Ansicht nach haben sich die dsthetisch relevanten
Umschichtungen, innerhalb derer Gerstenberg als tiberginglich typisiert wird, in seinem
Schaffen bereits vollzogen (vgl. Klaus Gerth: Studien zu Gerstenbergs Poetik. Ein Beitrag zur
Umschichtung der dsthetischen und poetischen Grundbegriffe im 18. Jahrbundert, Gottingen
1960, S. 13). Wagners zweibandige Arbeit bleibt aber trotzdem ein wichtiges — vielleicht
das wichtigste — Uberblickswerk zu Gerstenbergs Leben und Schaffen. Seine Beschrei-
bung von Gerstenberg als »Typus der Ubergangszeit« halte ich im Gegensatz zu Klaus
Gerth fiir treffend. Und diese Uberginglichkeit manifestiert sich eben auch in Gersten-
bergs literarischem Schaffen, das sich im Laufe seines aktiven Schriftstellerdaseins veran-
dert und genau diese Uberginge auch in experimentellen Gattungskonzeptionen sicht-
bar macht. Nicht nur Gerstenberg ist als Typus eine Figur des Ubergangs, auch in seinem
schriftstellerischen Werk gibt es Formen des >Dazwischen.

2 Vgl. hierzu Kap. 2, v. a. Abschnitt 2.1.

329

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

»Es mag auch gleich hier gesagt sein, daf§ die Literaturgeschichten vollig
fehl gehen, wenn sie Gerstenberg unter die >Barden< einreihen. Daf§ er
sich selbst so nannte, ist lediglich auf einen Zug der Zeit zurickzufiihren,
den wir in seiner Notwendigkeit zu begreifen haben werden<® — so stellt
Albert Malte Wagner Gerstenbergs Verhaltnis zur Bardendichtung dar.
Wagner mag an dieser Stelle Recht damit behalten, dass Gerstenbergs
Selbstbeschreibung als Nachkomme der Skalden und Barden* im Vorwort
zu seinen Kriegsliedern eines Koniglich Dénischen Grenadiers bey Erdffuung
des Feldzugs 1762 zu diesem Zeitpunkt eine bloSe Modetitulierung gewe-
sen ist.’ Fur Gerstenbergs einziges bedeutsames Werk >bardischer< Dich-
tung® hilt die bisherige Gerstenberg-Forschung’ das Gedicht eines Skalden
aus dem Jahr 1766.

Trotzdem wird die Bardendichtung hier einigermafSen ausfihrlich be-
handelt, denn wenn auch quantitativ gering, so markiert sie — vor allem
der Skalde — im ohnehin auch sonst nicht groffen literarischen Werk
Gerstenbergs eine wichtige Scharnierstelle in dessen Gattungsentwick-
lungsprozess: Sie bezeichnet die Abwendung von anakreontisch-lieblichen
Tandeleyen hin zu Lyrik, die sich an Bardengesingen und Kriegsliedern

3 Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 240.

4 Vgl. Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Kriegslieder eines Konigl. Dénis. Grenadiers bey
Eroffnung des Feldzuges 1762, [Altona] 1762, S. 6. Die Staats- und Universititsbibliothek
Hamburg verzeichnet ein Exemplar dieser Sammlung als Mikrofiche. Es handelt sich da-
bei um das einzige Exemplar, das ausfindig zu machen war. Ich bedanke mich an dieser
Stelle bei der Staats- und Universitatsbibliothek Hamburg dafiir, mir dieses Exemplar zu-
ganglich gemacht zu haben. Das erste Kriegslied der Sammlung hat Gerstenberg mit
leichten Verinderungen unter dem Titel Kriegslied eines dinischen Grenadiers in die Ver-
mischten Schriften I mitaufgenommen (vgl. PW, S. 236-239).

5 Wagner ordnet Gerstenbergs Titulierung als »Nachkomme der Skalden und Barden«
(ebd., S. 242) ein als »noch ganz in Anspielungen auf die griechische, nicht die nordische
Mythologie befangen« (Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 243).

6 Zur Bardendichtung an spaterer Stelle ausfihrlich.

7 Die zugegebenermaffen duferst sparlich ist (vgl. Einstimmung). An dieser Stelle berufe
ich mich nur auf Albert Malte Wagner (»Freilich, der >Skalde« ist, mit einer kleinen Aus-
nahme (-Iduna<) wirklich das einzige gedruckte Gedicht Gerstenbergs in der Richtung
des Bardentums geblieben.« Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S.259; aus-
fuhrlich dazu v. a. sein Kapitel 8.2 »Der Barde«, ebd., S.236-286, explizit zum Skalden
S.260-265) und Anne-Bitt Gerecke (vgl. Anne-Bitt Gerecke: Transkulturalitit als literari-
sches Programm. Heinrich Wilbelm von Gerstenbergs Poetik und Poesie, Gottingen 2002,
S. 134 und ein ausfithrliches Kapitel zum Skalden, ebd., S. 157-207). Klaus Gerth hat die
Poesie und Poetik des Bardentums und ihre Bedeutung fiir Gerstenbergs Werk in seiner
Untersuchung geflissentlich tibergangen.

330

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

orientiert.® Damit verandert sich auch der lyrische Stil Gerstenbergs. Wag-
ner bringt diese Hinwendung zum Bardentum in Zusammenhang mit
Gerstenbergs Umzug nach Kopenhagen: »Wesentlich ist, daf§ hier [in Ko-
penhagen, Anm. UK] in Gerstenberg ein neues Lebensgeftihl zum Durch-
bruch kam, ein Geftihl auch fir die nordische Natur, fir die Natur tiber-
haupt, fir die wilde Natur im Gegensatz zu der dekorativen des Anakreon-
tikertums.«® Nicht nur die nordische Landschaft, auch die Bekanntschaft
mit Klopstock haben in Kopenhagen das ihrige fiir diese Neuausrichtung
von Gerstenbergs Lyrikverstindnis getan, wie Wagner schreibt: »Der Pa-
thetiker Klopstock hat dem Kritiker Gerstenberg das Riickgrat gestarke;
der empfindsame Klopstock hat aus dem >Anakreontiker« den >Bardenc
gemacht.«<!® Ob Gerstenbergs Bardendichtung Klopstock beeinflusst hat
oder umgekehrt, ist schwierig nachzuvollziehen. Es gibt einen Brief von
Klopstock an Gerstenberg, der nahelegt, dass vor allem Klopstock von
Gerstenberg gelernt hat. Klopstock schreibt:

Es wuf8ten nicht wenige [...] daf§ ehemals griechische Mythol. in meinen Oden
gewesen war. Einige von unsern Kopenhagener Freunden, oder vielmehr alle,
die sich darum hatten bekiimmern wollen, wufiten, daf§ ich die Mythol. unserer
Vorfahren erst angenommen hatte, seit dem Sie es im Skalden gethan hatten.
(Sie erinnern sich Vielleicht, daf§ ich Thnen einmal mit Vergniigen sagte, daf§ Sie
bey dieser Aufnahme mein Vorginger wiren.)!!

Wagner zweifelt daran, ob Klopstock in diesem Brief die Wahrheit
schreibt, oder ob es sich um Hoflichkeitsbekundungen handelt. Er merke
an, »daf§ es sich in dem Brief Klopstocks an Gerstenberg vom 14. Novem-
ber 1771 um ein Rechtfertigungsschreiben handelt und bei solchen Gele-
genheiten pflegt man dem Erziirnten gern etwas Zuvorkommendes zu sa-

8 Martin Disselkamp stellt heraus, dass beide Gattungen, Anakreontik und Kriegslieder,
insofern zusammengehoren, als sie sich literaturhistorisch das gleiche Zeitalter teilen.
»Bis zu einem gewissen Grad gehort die Koexistenz von Kriegs- und Weingesingen zur
Signatur der lyrischen Szenerie der Jahrhundermitte.« (Martin Disselkamp: »Wein, Lie-
be, Stahl und Eisen. Anakreontisches und Kriegerisches bei Johann Wilhelm Ludwig
Gleimg, in: Manfred Beetz/Hans-Joachim Kertscher (Hg.): Anakreontische Aufklirung,
Tibingen 2005, S.201-221, hier: S.201.) Dass ein Schriftsteller sowohl anakreontische
Gedichte als auch Kriegslieder schreibt, so wie Gerstenberg, ist kein Einzelfall, wie Dis-
selkamp zeigt.

9 Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 258, Herv. i. O.

10 Ebd., S.251-252.

11 Friedrich Gottlieb Klopstock: »An Gerstenberg. Hamburg, 14. November 1771«
in: Klaus Hurlebusch (Hg.): Werke und Briefe. 1767-1772, Berlin 1989, S.291-292,
hier: S.291.

331

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

gen.«!2 Klopstock habe erwiesenermaflen schon vor Gerstenbergs Werk
Barden gekannt, so Wagner. Fir das Jahr 1766, das Erscheinungsjahr des
Skalden, konne man nur eine verstirkte Beschiftigung mit nordischer My-
thologie feststellen, aber nicht nur Klopstocks, sondern des gesamten Ko-
penhagener Kreises. Wagner schliefSt daraus eher auf eine »gegenseitige
Beeinflussung«!3 denn auf einseitige Beeinflussung Klopstocks durch
Gerstenberg in diese Richtung. Ich halte die zeitliche Korrelation des Skal-
den und Klopstocks gesteigertes Interesse durchaus fir keine Nebensach-
lichkeit; aber wie Wagner auch fiir eine zu schwache und spekulative Ar-
gumentationsgrundlage, um ein Einflussgefille von Gerstenberg in Rich-
tung Klopstock zu behaupten. Die Sachlage ist aber ebenfalls zu vage, um
Umgekehrtes zu behaupten, auch wenn Karl Schneider herausstellt, dass
die Klopstock’sche Dichtung bereits ab 1765 eine bardische Farbung hat,!
denn auch Gerstenberg interessiert sich erwiesenermaffen bereits vor Er-
scheinen des Skalden fir altnordische Dichtung. Seine Ode von der Freudig-
keit der alten Celten zu sterben stammt aus dem Jahr 1754 und ist damit so-
gar vor Gerstenbergs Zeit in Kopenhagen datiert.!> Wohl aber durfen
Gerstenberg und Klopstock zusammen als Dichtergespann gelten, das ver-
antwortlich ist »fiir das nun entstehende Bardengebrill, das die Dekorati-
on tbernahm, ohne die Gesinnung zu besitzen«!¢. Als Teil des Bardenge-
spanns von Kopenhagen lobt Gerstenberg an Klopstocks Bardiet Her-
manns Schlacht — einem dezidiert als nordisch-bardischen gekennzeichne-
ten Text — alles, fir was die Bardendichtung steht und was in ihr zusam-
menfillt:'” Originalitit, Natursprache und nordischer Impetus.!®

12 Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 258.

13 Ebd., S.259.

14 Vgl. Karl Ludwig Schneider: »Nachwortc, in: Karl Ludwig Schneider (Hg.): Oden, Stutt-
gart 2012, S. 167-182, hier: S. 177.

15 Die »Ode von der Freudigkeit der alten Celten zu sterben« befindet sich im handschrift-
lichen Nachlass von Gerstenberg im Staatsarchiv in Minchen. Hier wird sie verzeichnet
unter den Materialien aus seinem Tagebuch 1751-1756, in denen er u. a. Entwirfe und
eigene Gedichte gesammelt hat (siche Gerstenbergiana, Verzeichnis des handschriftli-
chen Nachlasses von Heinrich Wilhelm von Gerstenberg, hier: S. 8). Die genaue Datie-
rung auf das Jahr 1754 findet sich bei Gerecke: Transkulturalitit, S. 136. Das Gedicht ist
abgedruckt bei Richard Batka: Altnordische Stoffe und Studien in Deutschland. 1. Ab-
schnitt: Von Gottfried Schiitze bis Klopstock, Bayreuth 1896, S. 65-68.

16 Albert Malte Wagner: »Gerstenberg und Gleim«, Nordelbingen, 1925/4 (1925), S. 127-
138, hier: S. 133.

17 Hierzu an spaterer Stelle ausfiihrlicher, vgl. den nichsten Abschnitt, Kap. 3.1.1.

18 Vgl. hierzu v. a. Gerstenbergs Rezension zu Klopstocks Hermanns Schlacht, R, S.278-
289. Z. B. die folgenden Stellen: »Die meisten Gemalde sind jedoch in den Geist und

332

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

Unter Texten keltischer und germanischer Tradition wurde zunachst
nicht sonders unterschieden.!” All diese Texte gewinnen im 18. Jahrhun-
dert an Popularitit, ihre (Neu-)Entdeckung fuflt auf dem Bediirfnis, der
griechisch-romischen Tradition eine eigene — wenn auch nur als eigen
empfundene — mythische Sagenwelt zur Seite bzw. entgegenzustellen.?
Durch diese eigene Tradition emanzipiert man sich vom antiken Klassi-
zismus, indem man sich auf eine eigene Vergangenheit beziechen kann.
Unter der Barden- und Skaldenliteratur des 18. Jahrhunderts stechen die
Poems of Ossian and related Works von dem Schotten James Macpherson
besonders hervor. Macpherson, der im Jahr 1760 die ersten Fragmente ver-
offentlicht?!, gibt sich explizit nicht als deren Autor, sondern nur als der
Herausgeber aus, der frithere Fragmente in den Highlands von Schottland
aufgespurt habe.?? Die Autorschaft wird Barden zugeschrieben, die in der
Figur Ossian zusammengefasst werden. Dieser fingierte Dichter-Sanger
besingt am Hof seines Vaters Fingal und an Griabern seine Ahnen, deren
Kriegsziige, Heldentaten und Heldentode. Nach Einschatzung von Wolf
Gerhard Schmidt handelt es sich bei Macphersons >Herausgeberschaft«
nicht um eine bewusst als solche angelegte Tauschung. Der herausgege-

die Zeiten des Bardiets gedacht, ohne ein ander Urbild, als indem Genie des Dichters zu
haben« (R, S.286); »Die Bardengesidnge haben nicht selten, wo es statt finden konnte,
den wahren Ausdruck der alten nordischen Dichter« (R, S.285). Oder auch: »Nie hat
ein Dichter sich gewissenhafter an die Natur gehalten« (R, S. 281).

19 Vgl. z. B. Gerecke: Transkulturalitat, S. 83: »Man unterscheidet ebensowenig zwischen
Nordischem und Keltischem, sondern geht von der Vorstellung einer kelitsch-germani-
schen Gemeinsamkeit aus, die dazu fihrt, daf man Deutsche, Danen, Briten, Schotten
usw. als >Brudervélker« mit verwandten Traditionen ansieht.« Ahnlich auch bei Wag-
ner: »hdufig [wurde] zwischen Germanentum und Keltentum gar kein Unterschied
gemacht, genau so wenig wie zwischen den gallischen Barden und skandinavischen
Skalden.« (Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 253)

20 Eine konsequent kontrastive Gegeniiberstellung kann alleine deswegen nicht behauptet
werden, weil fiir die Figur Ossian immer wieder Homer als vergleichende Bezugsgrofie
herangezogen wird. Das schwingt bereits im Titel zu Wolf Gerhard Schmidts Monogra-
tie »Homer des Nordensc und >Mutter der Romantik« mit; Schmidt fithrt zur Bezeichnung
»Homer des Nordens« aufferdem aus: »Der keltische Barde wird daher schon frih zum
>Homer der Schotten¢, bevor Madame de Staél ihn schlieflich zum >Homeére du nord«
stilisiert. Denn er bietet alles, was man an dem griechischen Dichter bewundert, und er
vermeidet zugleich alles, was man an jenem auszusetzen hat.« (Wolf Gerhard Schmidt:
»Homer des Nordens< und >Mutter der Romantik«. James Macphersons Ossian, zeitgendssische
Diskurse und die Friihphase der deutschen Rezeption, Berlin 2003, S. 338).

21 Vgl. Schmidt: Homer des Nordens 1, S. 300.

22 »Macpherson weist seine Autorschaft zeitlebens zurtick und halt die Fiktion vom Bar-
den Ossian aufrecht« (Katja Battenfeld: Gdttliches Empfinden. Sanfte Melancholie in der
englischen und deutschen Literatur der Aufkldrung, Berlin 2013, S. 168).

333

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

bene Textkorpus sei vielmehr zu verstehen als ein »Konglomerat aus
Ubersetzung, Adaption und Neudichtung«??. 1765 gibt Macpherson die
erste Gesamtausgabe der Gesinge Ossians in englischer Sprache heraus,
die Ausgabe wird begleitet von der »Critical Dissertation on the Poems
of Ossian« von Hugh Blair. Dieser Kommentar ist relevant fiir die zeitge-
nossische Ossian-Rezeption. Im Jahr 1762 erschienen die ersten Fragmente
— ebenfalls in englischer Sprache - auch in Deutschland; Ubersetzungen
folgten erst in den Jahren darauf.?*

Albert Malte Wagner datiert Gerstenbergs Textkenntnis der Poems of
Osstan bereits auf das Jahr 1761, also vor das erste Erscheinen von Frag-
menten in Deutschland.?* Gerstenberg kannte offensichtlich nicht nur
verschiedene Fragmente Macphersons sowie verschiedene Ubersetzungen,
auch »Blair und seine grundlegende Critical dissertation of the Poems of Os-
stan waren ihm nicht fremd«?¢, so Wagner. Gerstenberg war also bezeich-
nenderweise nicht nur einer der ersten Ossian-Rezipienten, sondern — als
gewohnt scharfsinniger Rezensent, der er war, sicher im Stilempfinden —
auch einer der ersten, der bereits 1766 die Autorschaft eines vorzeitlichen
Barden anzweifelt. Im »Achten Brief« der Merkwiirdigkeiten schreibt er:

so darf ich mir von einer gegensitzlichen Entdeckung, das erwahnte hohe Alter
der Macphersonschen Gedichte betreffend, gegen ihn schwerlich etwas verlau-
ten lassen: IThnen aber muf$ sie nicht unbekannt bleiben. [...] Dafl entweder Hr.
Macpherson seinen Text ausserordentlich verfilscht, oder auch das unterge-
schobne Werk einer neuern Hand allzu leichtgldubig fiir ein genuines ange-
nommen hitte, glaubten wir gleich aus mancherley Spuren des Modernen so-
wol, als aus den verschiednen kleinen hints, die der Dichter sich aus dem Ho-
mer gemacht zu haben schien, wahrzunehmen. (M8, S. 103-104)

Seine Argumentation gegen die Echtheit der Poems of Ossian stitzt Gers-
tenberg auch anhand historischer Ungereimtheiten: Macpherson habe aus
Filschungen des Schotten Malcome falsche Zahlen tibernommen (vgl.
M8, S.104-105). Dartiber hinaus entgeht Gerstenberg auch nicht der

23 Battenfeld: Géttliches Empfinden, S.168. Vgl. auch Schmidt: Homer des Nordens 1, S. 89,
250.

24 Die bedeutendsten unter ihnen sind die Ubersetzung der Gesamtausgabe von Michael
Denis aus den Jahren 1768 und 1769 sowie die Ubersetzungen von Herder, Goethe und
Merck. Popularitit gewannen die Ossian-Dichtungen in Deutschland spatestens mit
Goethes Werther, in denen Goethe Ubersetzungen der »Songs of Selmac, einer Unter-
gruppe von Gedichten aus den Poems of Ossian and related works, platziert (vgl. hierzu
Battenfeld: Gottliches Empfinden, S. 164-167).

25 Vgl. Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 266.

26 Ebd.

334

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

eklektische Charakter von Macphersons Poems of Ossian, wie aus einem
Briefwechsel mit Vof§ hervorgeht:

Gerstenberg: Lisst es sich denken, daf§ ein Gedicht von 24 Buchern, in dem eine
so tief durchdachte und bis auf die geringsten Kleinigkeiten durchgefiihrte Ein-
heit herrscht, wie in der Ilias und Odyssee, durch Rhapsoden zusammengeflicke,
und durch Grammatiker zu einem solchen Ganzen aufgestutzt werden konnte?
Vof: Es a8t sich allerdings denken. Denn es ist ganz gewif§, daf§ Macpherson
mit seinem Ossian etwas dhnliches unternommen hat.

Gerstenberg: Mitnichten. Macpherson hat keineswegs aus seinem Ossian ein
solches Ganzes gemacht, wie die Ilias und die Odyssee ist. Bey ihm ist das Flick-

werk aus biblischen Spriichen und aus gilischen Sagen und Liedern immernoch
sichtbar.?”

Nichtsdestotrotz erkennt Gerstenberg auch den asthetischen Wert der
ossianischen Gesange und der nordischen Dichtung, die in den 1760ern
auch seine eigene Dichtung und Kritik beeinflussen sollten.

Ossian als Konzept empfindsamer Lyrik

Ossian, obwohl eigentlich kein Dichter, sondern nur eine Figur, zahlt »im
spaten 18. Jahrhundert mit Homer und Shakespeare zum >Triumvirat der
grofiten Genies«?8, so Wolf Gerhard Schmidt. Diese Einreihung zwischen
Homer und Shakespeare macht sichtbar, wo Ossian literaturhistorisch zu
verorten ist, ndmlich zwischen Klassizismus und der Ablésung davon.
In der Ubergangsphase, in der auch Gerstenbergs Schaffen wirksam ist,
in diese Phase »der Formierung des geniedsthetischen Diskurses fallt das
Erscheinen Ossians, der sowohl von moderaten Aufklarern (wie Raspe,
Weifle, Lessing und Sulzer) als auch von radikaleren Anhingern des
Sturm und Drang (wie Herder, Goethe, Lenz und Wagner) gleichermaflen
enthusiastisch beurteilt wird«®. Nicht nur mit Homer, sondern auch mit

27 Zitiert nach Schmidt: Homer des Nordens I, S. 347-348.

28 Schmidt: Homer des Nordens I, S.299. Die Formulierung »Triumvirat der grofiten Ge-
nies« zitiert Schmidt aus einer Ossian-Rezension von Christian Heinrich Schmidt aus
dem Jahr 1769, die auch im Quellenteil (Bd. 4) von Wolf Gerhard Schmidts Arbeit zu
finden ist (siche Christian Heinrich Schmid: »Ofian«, in: Wolf Gerhard Schmidt/
Howard Gaskill (Hg.): »Homer des Nordens< und >Mutter der Romantik.. Kommentierte Neu-
ausgabe wichtiger Texte zur deutschen Rezeption [1769], Bd. 4, Berlin 2004, S. 439-440,
hier: S. 439).

29 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 303.

335

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Orpheus verglichen,?® wird die Figur Ossians als Dichter-Sanger asthetisch
legitimiert, kann sich als Gegenfigur zum franzésischen Klassizismus eta-
blieren3! und zur paradigmatischen Instanz empfindsamer Dichtung avan-
cieren. Macphersons Poems of Ossian gehoren zu den »wesentlichen Refe-
renztexten der Empfindsamkeit«*2, so Schmidt. Ossian wird im 18. Jahr-
hundert als Paradebeispiel eines Originalgenies wahrgenommen. Das liegt
u. a. am Zusammenfallen der Entwicklung des Geniebegriffs mit dem
Auftauchen der Ossian-Texte.33

Gerstenberg ging »die Notwendigkeit eines von Empfindung vollen
Herzens fiir den Lyriker nicht nur an Klopstock, sondern vielleicht noch
starker an den Ossianischen Gesiangen auf«34. Gleichzeitig lihmt diese Ein-
sicht des Kritikers Gerstenberg seine schriftstellerische Feder, ein Effekt,
der sich mit zunehmendem Alter, wachsendem Wissen und Erfahrung
verstarkt. Mitte der 1760ern jedoch, noch vor der Hochzeit der Ossian-Be-
geisterung in Deutschland, lenkt sie seine schriftstellerische und kritische
Tatigkeit in neue Bahnen. Ossian biindelt paradigmatisch Themenkom-
plexe der empfindsamen Literatur, die Gerstenberg umtreiben: Was ist
originale Poesie? Inwiefern und wie kann man Empfindungen bestimmen
und ausdriicken? Und vor allem interessiert Gerstenberg das musikalisch-
lyrische bzw. lyrisch-dramatische Element der Poems of Ossian: Der Barde
Ossian, die Figur des Dichter-Sangers.

3.1.1 Ossian, Barden- und Volkspoesie

In mehrerlei Hinsicht wird die Sprache der Poems of Ossian im Zeitalter
der Empfindsamkeit als natirlich und unverfilscht beschrieben. Die me-
diale Vermitteltheit — bzw. dieselbe moglichst unbemerkbar zu gestalten
— steht immer wieder im Zentrum der Frage nach natiirlichem Empfin-
dungsausdruck, auch bei Gerstenberg. Die Bemthungen nach Ungekiins-
teltheit und Unverfalschtheit fihren dazu, dass Simplizitat und Natirlich-
keit des dichterischen Ausdrucks gefordert werden. Es werden verschiede-
ne Wege beschritten, eine solche Sprache zu finden, und auch was diesen

30 Vgl. ebd., S. 300.

31 Vgl.ebd., S.336.

32 Ebd., S.337. Er fugt hinzu: »Jean Paul erklart den keltischen Barden sogar zum ersten
empfindsamen Dichter der Weltliteratur« (ebd.).

33 Vgl.ebd., S.302.

34 Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 266.

336

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

Aspekt angeht, markiert die Bardendichtung und insbesondere Ossian
bezeichnende Entwicklungen der empfindsamen Literatur. Die Sehnsucht
nach Simplizitit und Natirlichkeit verbindet Bardendichtung und Volks-
poesie paradigmatisch.

Poesie des Volkes

Im Zusammenhang mit der Simplizitit des Ausdrucks wéchst im 18. Jahr-
hundert das Interesse an der Sprache bzw. Poesie des Volkes. Volkssprache
wird deswegen idealisiert, weil man ihr Nattrlichkeit und Ungekiinstelt-
heit zuspricht — Attribute einer >Sprache der Empfindunge« Diese dsthe-
tische Begrindung mischt sich dabei aber auch mit Tendenzen zur ver-
stairkten Nationalisierung von Poesie, im Zuge derer unter anderem die
Nationalsprachlichkeit von Literatur eine grofler werdende Rolle spielt.3S
In Gerstenbergs Schaffensumfeld gewinnt diese Thematik an Relevanz
in der zweiten Jahrhunderthilfte, in der sich ein spezifisch dénisches
Selbstbewusstsein zu entwickeln beginnt, wo zuvor in der Geschichte
Schleswigs und Holsteins keine groffen nationalen Gegensitze zwischen
Dinen und Deutschen in Kopenhagen aufgebaut wurden.3¢ Die Hinwen-
dung nicht nur zur National-, sondern auch zur Volkssprachlichkeit hat
dabei auch mit der Offnung der Literatur zu tun, die nicht mehr nur
Aristokratie und Bildungsburgertum vorbehalten sein soll, sondern sich
auch einem breiteren Publikum erschliefen soll. Gerstenbergs in déni-
scher Sprache verfasste Beitrage in der Samlig af adskillige Skrifter til de
skionne Videnskabers og det danske Sprogs Opkomst og Fremtary (1765) sind
zu verstehen als Versuch, Literatur bzw. sein Literaturverstandnis auch
dem danischen Lesepublikum zuginglich zu machen. Die Beitrige, die
Gerstenberg in diesem kritischen Journal verdffentlicht, sind die einzigen,
die von Gerstenberg in danischer Sprache bekannt sind. Diese Artikel
sollen das danische Lesepublikum mit mustergiiltigen Dichtungen aus
dem Ausland bekannt machen, sie befassen sich mit Fragen der Literatur-
kritik, Linguistik und dem Status quo der danischen Literatur.3” Ziel sei,

35 Gerecke spricht in diesem Zusammenhang von einer »nationalen Identititskonstrukti-
on im Medium der Sprache« (Gerecke: Transkulturalitdt, S. 86).

36 Vgl. Horst Althaus: Laokoon. Stoff und Form, Bern 1968, S. 44.

37 Vgl. Gerecke: Transkulturalitit, S. 84.

337

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

so Anne-Bitt Gerecke, die Ermutigung der danischen Offentlichkeit zu
»groferer sprachlicher und kultureller Eigenstandigkeit«38.

Virulent wird das Interesse an der nattrlichen (d. h. mitunter auch der
nationalen) Sprache des Volkes spatestens mit Herders Volksliedsamm-
lung, erstmals erschienen 1778/79 unter dem Titel Volkslieder.?® Die Anre-
gung fiir seine Volksliedsammlung, die tradierte alte, beim Volk populire
Lieder zusammenfthren und erhalten soll, soll Herder u. a. in Macpher-
sons Osszans Poems gefunden haben.** Herder sammelt alles »in der Ur-
sprache und mit gnugsamer Erkliarung, ungeschimpft und unverspottet,
so wie unverschont und unveredelt: wo moglich mit Gesangweise und
Alles, was zum Leben des Volks gehort«*!. Diese sprachliche Simplizitat
bedeutet fiir den Stil der meisten gesammelten Lieder, dass es sich um
gleichmifig strophisch geformte Lieder handelt. Das tragt zum einen zur
einfachen Absingbarkeit (nicht: Sangbarkeit nach Gerstenbergs Verstind-
nis) bei, zum anderen hatte diese Form mit gleichbleibendem Rhythmus-
und Reimschema einen der miindlichen Tradierung zutraglichen mnemo-
technischen Effekt. Laut Herder vereinen Volkslieder in sich identitatsstif-
tende sowie kreative Elemente einer Kultur.#? Gerade bei der Suche nach
nationaler Identitait konne man nicht Anleihen aus anderen Kulturen
machen, so Herder, denn »[s]o bald die griechische, oder hebriische oder
Horazische Ode das Muster ist: so habe ich verloren; ich bin kein Hebraer
und Romer und Grieche und jene werden es gewif$ besser sein als ich«*3.
Herders Vorhaben einer Sammlung von Volksliedern entspringt genau
dieser Motivation, denn die Volkspoesie wird als Form von Lyrik verstan-
den, die »gleichermaflen Ausdruck des Individuums sein und mit dem
Vorstellungs- und Empfindungsvermogen des Volkes im Ganzen harmo-

38 Ebd.,S.8s.

39 Vgl. Marianne Brocker/Felix Hoerburger/Erich Stockmann: »Volksmusike, in: Die Mu-
stk in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopddie der Musik, Sachteil 9: Sy-Z, Kas-
sel 1998, S.1733-1761, hier: S.1736. Das Druckmanuskript mit dem Titel Alte Lieder
geht auf das Jahr 1773 zurtck. Der Begriff >Volkslied« wurde 1771 von Herder gepragt
und ist angelehnt an den englischen Begriff »popular song« (vgl. ebd., S. 1734).

40 Vgl. Brocker/Hoerburger/Stockmann: »Volksmusike, hier: S. 1736.

41 Johann Gottfried von Herder: »Aus dem Deutschen Museum. Von Ahnlichkeit der
mittlern englischen und deutschen Dichtkunst, nebst Verschiednem, das daraus folget«
[(1777], in: Bernhard Suphan (Hg.): Sdmmtliche Werke, Berlin 1893, S.522-535,
hier: S. 533.

42 Vgl. Brocker/Hoerburger/Stockmann: »Volksmusike, hier: S. 1734.

43 Johann Gottfried von Herder: »Von der Ode. Dispositionen, Entwiirfe, Fragmente,
in: Ulrich Gaier (Hg.): Werke, Frankfurt am Main 1985, S. 57-101, hier: S. 73.

338

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

nieren«* kann. Die Volkspoesie hat den Impetus einer natiirlichen Poesie,
indem sie »keinen Anspruch auf literarische >Gemachtheit« signalisiert«*S
und sich auf diese Weise der als artifiziell verstandenen Kunstpoesie entge-
genstellt. Die Anliegen an unverfilschte Naturpoesie und identitatsstiften-
de nationale (bzw. nationalsprachliche) Poesie finden auf diese Weise —
beide nach Urspriinglichkeit im Ausdruck suchend — in der Volkspoesie
zusammen. Durch diese Suche nach einer eigenen poetischen Vergangen-
heit, die nicht im Klassizismus des griechischen oder hebraischen Alter-
tums wurzelt, erklirt sich die Hinwendung zu nordischen Stoffen, zu
nordischer Mythologie, und nicht zuletzt auch das Interesse an Macpher-
sons Osszan.

Herders Arbeit an seiner Volksliedsammlung ist dabei in engem Zu-
sammenhang mit Gerstenbergs Arbeit zu sechen. Herders Briefwechsel iiber
Ossian und die Lieder der alten Volker, 1773 erschienen in der Sammlung
Von deutscher Art und Kunst, war eigentlich als Beitrag in Gerstenbergs
Fortsetzung der Merkwiirdigkeiten vorgesehen.#¢ Auch inhaltlich ist Her-
ders Abhandlung eine direkte Auseinandersetzung mit Arbeiten von Gers-
tenberg, wie Weilen gezeigt hat# Gerstenberg als Experten auf diesem
Gebiet anerkennend, bittet Herder ihn 1777 um nordische Beitrige fiir
seine Volksliedsammlung:

Darf ich um einige Allmosen aus dem Schatz, um Brocken von dieser Kénigsta-
fel bitten? nordische Lieder, Ubersetzte Kidmpe Viser etc. was oder woher es
sei — Helfen Sie mir, edler Mann, Sie sind der Erste in Deutschland, ders kann
und gewif§ auch will, denn es ist doch schén und edel, wenn ein Unternehmen
dieser Art Beistand findet und als das Erste seiner Gattung sich wirdig zeigen
darf.*8

44 Franz Penzenstadler: »Geschichte der Lyrik. Frithe Neuzeite, in: Dieter Lamping (Hg.):
Handbuch Lyrik. Theorie, Analyse, Geschichte, Stuttgart 2011, S. 335-365, hier: S. 362.

45 Armin Schulz: »Volkslied«, in: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 3: P-Z,
Berlin [etc.] 2007, S. 794-797.

46 Vgl. Gerecke: Transkulturalitit, S. 99.

47 Vgl. Alexander von Weilen: »Einleitungs, in: Alexander von Weilen (Hg.): Briefe iiber
Merkwiirdigkeiten der Litteratur, Stuttgart 1890, S. V-CXLIII, hier: S. CIX-CXIV. Weilen
zeigt, dass Herder manche Ideen, sogar manchen Wortlaut aus Gerstenbergs Merkwiir-
digkeiten ibernommen hat, ihm aber stellenweise auch widerspricht. Er kommt zu dem
Schluss: »was Herder mit Gerstenberg vereinte, war Shakespeare und das Volkslied.
Die ersten kritischen Schriften, die er diesen Themen widmete, wurzeln im Boden der
Schleswigschen Briefe.« (Ebd., S. CXIV)

48 Johann Gottfried von Herder: »An Heinrich Wilhelm von Gerstenberg. Weimar,
28. November 1777«, Dokument 26, in: Gunter Arnold/Wilhelm Dobbek (Hg.): Briefe.
4. Oktober 1776-August 1783, Weimar 1979, S. 313-314, hier: S. 313.

339

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Erste Beitrige dazu liefert Gerstenberg bereits 1766 im »Achten«* und im
»Elften Brief« der Merkwiirdigkeiten, selbstverstindlich mit Kommentar,
der ihn als Experten auf dem Gebiet altnordischer Poesie ausweist:

Die alten nordischen Lieder wurden Kvede, Kvedlinger, Kvedskapr, Mard, Hro-
dur, Skaldskap, Jornamiediir, nachher auch Mester-Sange, Kempe-Viser u.s.w.
genannt; und die Dichter hiessen Skaldre, Greppar, KvedendeMen, Runemeste-
re und Mestersangerer. Skald ward endlich ein Ehrenname [...] Es gibt verschie-
dene Gattungen in der altesten nordischen Poesie. (M11, S. 146)

Wenn Gerstenberg von »Kidmpe-Viser« spricht, so ist also kein spezielles
altnordisches Werk gemeint, sondern schlicht altnordische Poesie. In die-
sem »Elften Brief« zeigt sich ein weiteres Mal das gebildete und feine
Sprachgespiir des Kritikers Gerstenberg, der selbst bei alter runischer Poe-
sie »die vielen Einmischungen fremder und neuer Worter« bemerkt, »die
das ganze Costiime des urspriinglichen Alterthums ausloschen, und die
dchten Quellen unkenntlich machen« (M11, S. 147). Gerstenberg erklért
sogar ausfihrlich das sog. »Sextanmeelt Viisa« (M11, S. 151), ein altnordi-
sches Metrum, bei dem es jedoch weniger um den Rhythmus als um die
Ausgewogenheit von Vokalen und »Harmonie der Sylben« (M11, S.152)
geht. Eine besondere Bildlichkeit der poetischen Sprache in der altnordi-
schen Poesie erklare sich dabei auch daraus, dass die »meisten runischen
Buchstaben ausser ihrer Buchstaben-Bedeutung, noch eine andere der hie-
roglyphischen ahnliche Bedeutung [haben]« (M11, S.153). Diese »male-
risch[e] poetischle] Sprache, welche die meisten alten Sagen beseelt«
(M11, S.153-154), trage sich, einmal in der Sprache manifestiert, tiber
Jahrhunderte fort, so Gerstenberg:

Wer einmal gewohnt war, Stirke durch das Bild eines Elephanten, Hurtigkert
durch einen Panther, und Muth durch einen Lowen auszudriicken, der bedachte
sich auch nicht lange, auch in Buchstaben die Symbola den Ideen, die sie so lan-
ge vorgestellt hatten, unterzuschieben. (M11, S. 155-156, Herv. i. O.)

Diese Bildlichkeit der Sprache, so Gerstenberg an anderer Stelle, mache
sich auch heute noch in der Sprache des Volkes bemerkbar: »Das Volk
hingegen denkt und redet vorziglich durch Bilder, Gleichnisse, kithne
Sprachwendungen, lyrische Spriinge.« (R, S.349) Hierin zeigt sich, wie
auch Gerstenberg in der Sprache des Volkes nach Erfallung der astheti-
schen Ideale von Urspringlichkeit, Unvermitteltheit und Nattrlichkeit

49 Im »Achten Brief« ist es v. a. altenglische Poesie und der Kommentar zu Macphersons
Osstan.

340

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

sucht. Gerstenberg ist iberzeugt, »[wlenn wir uns bemiihen, dieser Gat-
tung figiirlicher Sentiments bis an ihre ersten Quellen nachzuforschen; so
werden wir sie von gleichem Alter mit der Litteratur selbst finden.« (M11,
S.155%%) Diese uberlieferte volkssprachliche Bildlichkeit wird an dieser
Stelle von Gerstenberg datiert auf das gleiche Zeitalter, fir das man auch
den urspriinglichen Zusammenhang von Musik und Poesie postulierte.
Diese Bildlichkeit ist damit Teil einer urspriinglich musikalisch-poetisch
gedachten lyrischen Ausdrucksweise, aus der sich das zeitgenossische und
auch Gerstenbergs Interesse fiir das Volkslied erklart.

Helden- und Kriegslieder

Der Stoff der altnordischen Poesie ist schlichtweg das Leben selbst; »we-
nig Dinge wurden ohne ein Lied vorgenommen« (M11, S. 149), wie Gers-
tenberg schreibt: »feyerlich[e] Veranlassungen, Gastmahle[r], u.s.w. [...]
Liebeslieder« (M11, S. 149). Eine Gruppe sticht unter den Volksliedern be-
sonders hervor, v. a. im Zuge der nationalen Identititsfindung mittels
Poesie: Helden- und Kriegslieder. Diese beinahe schon eigene Gattung un-
ter den Volksliedern ist v. a. in Zeiten von Feldziigen gefragt.’! Seit jeher
wurden solche Lieder eingesetzt nicht nur, um Heldentaten (v. a. von Ko-
nigen, Fursten und Feldherren) aus der Retrospektive zu besingen, son-
dern auch vorab zur Kampfmotivation, wie u. a. Gerstenberg es be-
schreibt:

Vor der Schlacht recitirte man einige Strophen, wie in Griechenland. Man
machte einen Kreis um sich herum auf der Erde, und sang sich Lieder entgegen.
Das Biarkemaat ward vom Biarke, und nachher auch zu K. Olufs Zeiten in Nor-
wegen gesungen, um die Helden zum Streit aufzufordern. (M11, S. 148-149)

50 Gerstenberg zitiert hier nach eigener Angabe aus »Laghorne’s Ausgabe der poetischen
Werke des Hrn. Collins« (M11, S. 154).

51 Als fiir in Gerstenbergs Schaffenskontext wichtigen, aber sonst unspektakuliren Feld-
zug bringt Anne-Bitt Gerecke den Feldzug Dianemarks gegen Russland im Sommer
1762 zur Sprache: »Als militirische Auseinandersetzung markiert er zwar den Hohe-
punkt des jahrelang andauernden Holstein-Konflikts, verlduft jedoch unblutig und wird
schon nach wenigen Wochen durch den Sturz des Zaren Peter III. endgiltig beigelegt.«
(Gerecke: Transkulturalitit, S.144-145) Gerstenberg hat an diesem Feldzug als »Adju-
tant beim General-Quartiermeisterstab teilgenommen« (ebd., S. 144).

341

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Auch Gerstenberg verfasst in einer kurzen Phase in den 1760ern Kriegslie-
der. Wagner schreibt, dass Gerstenberg durch Gleims Grenadierlieders?,
insbesondere »durch das, was er an ihnen als volksliedmafSig empfand, an-
gezogen — sonst hitte er sie nicht nachgeahmt — und von der Anakreontik
abgezogen wurde«®3. Er spielt dabei an auf Gerstenbergs kleine Sammlung
Kriegslieder eines Koniglich Dénischen Grenadiers bey Erdffnung des Feldzugs
176254, die drei Lieder umfasst und offensichtlich in patriotischer Absicht
zur Verherrlichung Friedrichs des Grofen verfasst wurden.>S Ich schliefSe
mich Wagner an, demzufolge diese Lieder stilistisch nicht von lebendiger
Anschaulichkeit, sondern eher von kriegerischem und patriotischem Phra-
sentum gepragt sind.’¢ Gerstenberg verfasste seine Kriegslieder in Chevy-
Chase-Strophen, worin er sowohl Klopstock als auch Gleim folgt, die die-
se Form bereits zuvor aus der englischen Volkspoesie iibernommen hat-
ten. Laut Gerecke hingt die Popularitit der Chevy-Chase-Strophe im 18.
und 19. Jahrhundert mit der formalen Schlichtheit zusammen: Vierzeilige
Strophen, die Verse aus drei- und vierhebigen Jamben, meist verbunden
durch Kreuzreim, mannliche Kadenz.5” Diese Form macht die Chevy-Cha-
se-Strophe zwar einfach absingbar, steht aber nicht fir die Art von Sang-
barkeit, die Gerstenberg in seiner Lyriktheorie propagiert.® Auch 1769
hebt er es positiv an Klopstocks Hermanns Schlacht hervor, dass Klopstock
sich nur noch bedingt an die Chevy-Chase-Strophe halt, sondern auf ihrer
Basis ein dithyrhambisches System entwirft, »dessen vornehmste Grundre-
gel die vierzeilige Strophe ist, die tbrigens keinen andern Rhythmus hat,
als welchen, nach dem Ausspruch eines gelehrten Ohrs, der Gang der
Empfindungen von selbst zu wihlen scheint« (R, S. 287). Gleichzeitig hilt
Gerstenberg sich in den Kriegsliedern an diese streng geregelte Rhythmisie-
rung und, das wurde bereits gezeigt, es sind genau diese durchstrukturier-
ten Lieder, die eher vertont wurden als unregelmifiigere Formen.?® Die
Struktur scheint sich fir eine einfacher umzusetzende, eine volkstimliche
Art der Sangbarkeit zu verbiirgen.

52 Gemeint sind Gleims Preussische Kriegslieder in den Feldziigen 1756 und 1757 von einem
Grenadier.

53 Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 251.

54 Siehe Anm. 4, S. 330.

55 Vgl. Gerstenberg: Kriegslieder, aulerdem Gerecke: Transkulturalitt, S. 142.

56 Vgl. Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 243.

57 Vgl. Gerecke: Transkulturalitdt, S. 143-144.

58 Vgl. hierzu Kap. 2.1.

59 Vgl. Kap.2.2.2.1.

342

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

Gerstenberg hat seinen drei Kriegsliedern nicht nur Melodien beigege-
ben, sondern ihnen auch »charakterisierende Stimmungsvorgaben voran-
gestellt«®®, ndmlich: »heroisch, »freudig« und »pathetisch«.®!

Crftes Kviegeslied.
SHevoifch.

Abb. 9: Ausschnitt aus Gerstenbergs erstem Kriegslied®?

In diesen Stimmungsvorgaben ist schon Gerstenbergs Suche nach einem
Ausdruck erkennbar, der Empfindungen bestimmen kann. Die vorange-
stellten Adjektive sind dabei zu vergleichen mit den Motti, tiber die Gers-
tenberg 1773 im Brief an Bach nachdenkt.®® Die Positionierung direkt
tiber dem Notentext — exemplarisch gezeigt in Abbildung 9 — mutet zwar
wie eine alternative Tempoangabe an; sie gibt aber statt eines Tempos
den Charakter des Liedes vor. Die sprachliche Erginzung des Notentextes
gibt vor, wie dieser vorzutragen ist. Trotz Stimmungsvorgabe sind die
drei Kriegslieder wenig stimmungsvoll, sondern in Volkslied-Manier in
vollkommen regelméfligem, strophisch absingbarem Stil gehalten.
Wagners Urteil zufolge gelingt Gerstenberg stimmungsvolle lyrische
Poesie in seinem »Schlachtlied«é4deutlich besser, und zwar vor allem, weil
dieses Gedicht als Klangspektakel die Rezipient:innen tatsichlich auf ein

60 Gerecke: Transkulturalitit, S. 144.

61 Gerstenberg: Kriegslieder, S. 9, 12, 22.

62 Ebd.,S.9.

63 Vgl. Kap. 1.5.3, S. 243f.

64 Bei Gerecke finden sich zwei — allerdings dhnliche — Datierungen des Schlachtliedes:
1767 (Gerecke: Transkulturalitat, S.134) bzw. etwa 1768 (vgl. ebd., S. 145). Leider gibt
Gerecke keine Quellen zu diesen Angaben an, weswegen diese Daten nicht ohne Weite-
res verifiziert werden konnen, auch, weil anderweitig keine Hinweise diesbeziiglich zu
finden sind. Auch nicht bei Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, was bei sei-

343

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Schlachtfeld versetze. Das »Schlachtlied« sei eine »Welt des Rhythmus
[sic] und nicht des Reims, [eine] nicht mehr malend[e], sondern tonen-
de[n] Welt«®5. Damit behilt Wagner Recht, das Schlachtlied ist ein einzi-
ges bluttriefendes Briillen, Brausen und Donnern:

Schlachtlied

Feuerbraunen Angesichts,
TIhr Auge blutroth, starr ihr Blick,
So tanzen sie zum Todesreihn,
Zum Todesreihn, zum Rabenmahl,
Die Donnergotter, rasch dahin.
Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

Gegentiber tritt hervor
Aus Wald und Felsenkluft der Feind,
Hervor mit hohem Opferspiel,
Zum Todesreihn, zum Rabenmahl,
Hervor das Opfer, Mann und Rof.
Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

Brullend walzet sich die Schlacht,
Von Heer zu Heer die Hyder fort.
Und vom Gebrill ertdont der Hain,
Und der zerrissne Himmel tont;
Und Raben schweben naher her.
Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

Rosse brausen dumpf im Blut,
Und ihre Reiter weinen laut.
Ha! die zu Rof§ und die zu Fuf3!
Hinsturz! Verzweiflung! Wuthgeheul!
Ha! Todesschau’r ergreifet sie!
Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

ner sonst griindlichen Arbeit erstaunt. Gerstenberg nimmt das »Schlachtlied« in die Ver-
mischten Schriften II (PW, S. 138-140) mit auf, allerdings auch hier ohne Datierung.
65 Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 245.

344

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

Noch einmal auf Sterbenden,
Zerrissnen Gliedern seines Rumpfs,
Und Leichen schwankt der Feind daher:
Umsonst! umsonst! der Donner brillt.
Umsonst! umsonst! Der Rabe schwebt.
Die Sonne steigt, und stiller wird’s im Thal,
Und Geisterschatten lispeln durch die Luft

Schleunig hebt er seine Schenkel,
Bluttriefend flieht er durch’s Gefilde,
Brallt aus sein Leben aus der Wunde;
Und Donner rollen hinter ihm,
Und fernher tont das Opferspiel.
Der Mond steigt auf, und Stille herrscht durch’s Thal
Und Raben lagern sich aufs Leichenfeld.

(PW, S. 138-140)

Gerstenberg lasst hier mittels Klanglichkeit das Schlachtfeld lebendig wer-
den, die Bildlichkeit seiner Sprache ist »wie die Klopstocks und des Sturm
und Drangs«®¢ akustisch. Das wird deutlich, betrachtet man die Woérter,
die eine Lautdynamik im Gedicht anzeigen. Sieht man zunichst von den
optisch hervorgehobenen letzten beiden Zeilen jeder Strophe ab, so wird
das Kriegsgerausch zunehmend bedrohlicher und lauter: »Donnergotter«
(Strophe 1) — »Brillend«, »Gebrall ertdnts, »tont« (Strophe 3) — »brausenc,
»weinen laut«, »Wuthgeheul« (Strophe 4) — »Donner brillt« (Strophe 5)
— »Brillt aus sein Leben«, »Donner rollen«, »fernher tont« (Strophe 6).67
Gleichzeitig steigt mit dem Steigen der Sonne auch die Anzahl der Toten
auf dem Schlachtfeld, was in der leiser werdenden Dynamik der letzten
beiden Verse jeder Strophe zum Ausdruck kommt. Simultan zum fort-
wahrenden Crescendo des Gedichts, dem Krachen, Donnern und Brausen
des Schlachtfelds, wird diesem kontrastiv ein Decrescendo zur Seite ge-
stellt: Von Strophe zu Strophe wird es »stiller« im Thal, bis in der letzten
Strophe mit dem Aufgehen des Mondes sogar »Stille herrscht«. Nicht ein-
mal mehr die »Geisterschatten lispeln« wie zuvor, am Ende der Schlacht
respektive des Gedichts herrscht buchstiblich Totenstille.

66 Ebd., S.246.

67 »Donnern« ist geradezu ein Lieblingsverbum Gerstenbergs, seitdem er zuerst 1761 mit
Klopstock personlich in Kopenhagen zusammengetroffen war.« (Wagner: Gerstenberg
als Typus der Ubergangszeit, S. 246)

345

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Diese eindrickliche lyrische Gestaltung der Akustik ist dabei auf das
Engste verwoben, vielleicht sogar induziert durch Gerstenbergs musikali-
sches Interesse. Denn tatsichlich folgt Gerstenbergs Dichtung »Schlacht-
lied« einer Komposition, sie ist — wie Hamlets Monolog zu Bachs Freyer
Fantasie — eine Vertextung, wie Gerstenberg an Nicolai schreibt:

Unter die Phantasie z.E. in der sechsten Sonate [...] lege ich Hamlets Monolog,
wie der iber Leben und Tod phantasirt, alles in kurzen Sitzen, das Largo ausge-
nommen, das eine Art von Mittelzustand seiner erschiitterten Seele ausmacht.
Auf eben diese Art habe ich einen Schlachtgesang gemacht, wovon ich gewif§
versicht bin, daff er bey weitem so gut nicht gerathen wire, wenn der Compo-
nist die Noten in Worte gesetzt hat;®®

Das »Schlachtlied« ist ein Gedicht, das m. E. Gerstenbergs eigener Theorie
der lyrischen Poesie gerecht wird. Das »Schlachtlied« tont, und moglicher-
weise ist es genau das Tonen, das Gerstenberg beim Horen der Musik
inspiriert hat und das er mit seiner lyrischen Ausarbeitung dichterisch
umgesetzt hat. Nicht nur durch die akustische Bildlichkeit, auch durch
den Rhythmus tont es von sich aus, nicht trotz, sondern indem es sich
freimacht von metrischen Fesseln. Zwar kann man im »Schlachtlied«
oberflachlich ein (fast immer) gleichbleibendes Metrum feststellen,® aber,
auch das bemerkte bereits Wagner: »Man /ese dieses Schlachtlied und
man wird finden, daf es in >tonender< Prosa geschrieben ist, die sich
in freie Rhythmen auflost.«’® Exemplarisch gezeigt werden kann das in
der vierten Strophe: Die Ausrufe »Hal« (V3, V5) und »Hinsturz« (V4),
laut durchgehendem Metrum unbetont (auf der ersten Silbe), widersetzen
sich beim Lesen dieser Betonung und verlangen nach Betonung: Ha!
statt Ha!, Hsnsturz statt Hinsturz. Das oberflachliche Metrum wird so
aufgebrochen und tiberwunden, die freie Rhythmik stellt sich beim Lesen
intuitiv von selbst ein. Die Metrik ist trotz scheinbarem Vorhandensein
aufler Kraft gesetzt. Und genau hierin liegt Gerstenbergs Versuch, das Me-

68 R. M. Werner: »Gerstenbergs Briefe an Nicolai nebst einer Antwort Nicolais«, Zeit-
schrift fir Deutsche Philologie/23 (1891), S. 43-67, hier: S. 58 (Gerstenberg an Nicolai,
Kopenhagen 5.12.1767).

69 Fir jede Strophe gilt: Vers 1 wird gebildet aus einem dreihebigen Trochdus mit zusétz-
licher mannlicher Kadenz. Die Verse 2-5 bestehen aus vierhebigen Jamben inklusive
ménnlicher Kadenz, die Verse 6-7, die in Strophe 1-5 sogar wortlich gleichbleibend
sind, bestehen aus fiinfhebigen Jamben, minnlich endend. Das Metrum verdndert sich
erst in der letzten Strophe, in der die ersten drei Verse unbetont enden, was zuvor in
keiner Strophe der Fall ist.

70 Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S. 246, Herv. i. O.

346

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

trum innerhalb des Metrums zu tGberwinden: Durch das Beibehalten des
oberflachlichen Metrums bleibt das »Schlachtlied« sangbar im Sinne eines
absingbaren Volksliedes; durch die gleichzeitige Loslosung vom Metrum
aus dem nattirlichen Sprachduktus heraus wird das »Schlachtlied« sangbar
respektive lyrisch in Gerstenbergs Sinne. Aus Gerstenbergs Perspektive ge-
sprochen wird die natirlich-poetische Sprache hier zum lyrischen Aus-
druck, der unmittelbar und authentisch wirkt. Wagner beschreibt diesen
lyrischen Ausdruck als Bardenton, der »keine isolierte Erscheinung ist,
sondern aufs Engste zusammenhingt mit der Tendenz der Zeit, die sich
gegen alles Regelmafige, alles seelisch Diirre, alles Franzosische oder was
ihnen so erschien mit derselben Heftigkeit wendet, wie sie fur alles Origi-
nale, alles seelisch Erfiillte, alles — Englische eintritt.<’! Im Bardenton ver-
fasst, ist denn auch die Umgebung, in die Gerstenberg sein »Schlachtlied«
setzt, bezeichnend: Die dustere Atmosphire, die Geister der Toten und
das bestindige Donnergrollen situieren das Gedicht auf einem ossian-
schen Schauplatz’2. Ohne dass ein Barde Gerstenbergs »Schlachtlied«
singt, reiht es sich stofflich in die Tradition des Barden Ossian ein, der sich
auf Gribern singend an vergangene Schlachten erinnert. Das »Schlacht-
lied« zeigt exemplarisch, wie Bardenton, Sprache der Empfindung, natiir-
licher Sprachduktus und Sprache des Volks verschmelzen.

3.1.2 »Joy of grief«: Der Hypochondrist als Barde mit Harfe
Die Wonne der Wehmut — joy of grief

Ein Muster des empfindsamen Poeten stellt Ossian nicht nur sprachlich
dar, sondern auch, insofern er chronisch wehmitig auftritt und damit
v. a. schwermitige Empfindungen kultiviert. Die Thematik selbst — das
Besingen gefallener Kriegshelden, z. T. auf deren Gribern — bringt von
selbst eine gewisse gedampft-traurige Gemutsstimmung mit sich. Macph-
ersons Poems of Ossian treiben auf diese Weise die Etablierung einer »sym-
pathetischen Melancholie«’? voran, die sich nahezu bereitwillig in den

71 Ebd., S.25S.

72 Zur ossianschen Kulisse an spaterer Stelle ausfiihrlicher, siche Kap. 3.1.2.

73 Diese Begrifflichkeit wurde an dieser Stelle ibernommen aus Battenfeld: Gottliches Emp-
finden, S.160. Gleichzeitig sei darauf verwiesen, dass >Melancholie« hier nur eine be-
dingt passende Begrifflichkeit ist, die an dieser Stelle lediglich im Sinne der niederge-
schlagenen Gemiitsstimmung zu verstehen ist, ohne sie mit simtlichen asthetischen Im-

347

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

anthropologisch-dsthetischen Diskurs der Empfindsamkeit fiigt. »[Jloy of
grief«’* ist die Begrifflichkeit, die in der Ossian-Rezeption von Beginn
an dafir aufgegriffen wurde. Das deutschsprachige Pendant »Wonne der
Wehmuth«”3, das sich dafiir etablieren sollte, stammt aus der Ossian-Uber-
setzung von Michael Denis.”¢ Dass in der Ossian-Rezeption des 18. Jahr-
hunderts ausgerechnet der joy of grief oder Wonne der Webmut solche
Aufmerksamkeit zukommt, hingt zusammen mit Lessings Mitleidsasthe-
tik. Mitleid als »dre tragische Leidenschaft«’” sei besonders wirksam, so
Lessing, Mendelssohn und Nicolai, wenn sie aus angenehmen und unan-
genehmen Empfindungen zusammengesetzt sei, aus »Liebe zu einem Ge-
genstande einerseits und >Unlust zu dessen Unglicke< andererseits«’8. Die
Asthetik als die Wissenschaft des 18. Jahrhunderts, die die Empfindungen
des Menschen in den Mittelpunkt stellt, bildet den philosophiegeschichtli-
chen Bezugsrahmen, der sowohl »vermischte Empfindungfen]«”® als auch
die joy of grief, und tberhaupt das Kreisen um Empfindungen legimitiert.
Die Gestaltung der Poems of Ossian befordert diese Auseinandersetzung
mit Empfindungen: Ossians wehmiitige Gesinge sind nicht vertikal-tran-
szendent ausgerichtet, sondern bleiben aufklarerisch-siakularisiert horizon-
tal in der menschlichen Welt verortet. »Auf die keltische Gotterwelts, so

plikation aufzuladen. In Kap. 1.1.2 wurde ausfithrlich dargestellt, dass das Krankheits-
bild Melancholie mit sich dnderndem physiologischem Verstindnis (die Humoralpa-
thologie wird abgelost vom enervierten Organismus) tberlagert wird von der Hypo-
chondrie, der entsprechenden Nervenkrankheit.

74 Exemplarisch: James Macpherson: »The Works of Ossian. Fingal« [1765], in: Howard
Gaskill (Hg.): The poems of Ossian and related works, Edinburgh 1996, S.39-202, hi-
er: S.61.

75 James Macpherson: Die Gedichte Ossians eines alten celtischen Dichters. Aus dem Engli-
schen iibersetzt von Michael Denis, Bd. 3, Wien 1769, S.79. Der Begriff (der englisch- wie
der deutschsprachige) etabliert sich auch aufSerhalb der Ossian-Dichtung, namentlich
z. B. in Goethes gleichnamigem Gedicht (siehe Johann Wolfgang von Goethe: Sdmtliche
Werke, Frankfurt am Main 1988, S. 64).

76 Vgl. Battenfeld: Gottliches Empfinden, S. 165.

77 Gerhard Sauder: Empfindsamkeit, Stuttgart 1974, S. 183, Herv. i. O.

78 Sauder: Empfindsamkeit I, S. 187. Sauder bezieht sich hier explizit auf Mendelssohn, auf
dessen Briefe iiber die Empfindungen (1755) und »Rhapsodie oder Zusitze zu den Briefen
tiber die Empfindungen« (1761).

79 Sauder: Empfindsamkeit I, S. 187. Zu lesen auch bei Lessing: »Und was braucht es bey
dem Lachen in der Seele mehr, wenn es zum Weinen werden soll, als daf§ die Lust und
Unlust, aus deren Vermischung das Lachen entsteht, beyde zum hdchsten Grade an-
wachsen, und eben so vermischt bleiben.« (Gotthold Ephraim Lessing: »Brief an Men-
delssohn, den 13. Nov. 1756, in: Jochen Schulte-Sasse (Hg.): Briefwechsel iiber das Trau-
ersprel, Minchen 1972, S. 57-59, hier: S. 5§8-59.)

348

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

Katja Battenfeld, »verzichtete Macpherson bewusst und lie§ die Krieger
nach deren Tod unter wehmiitigem Gesang in eine Nachwelt aus Sagen
eingehen. Statt Gotter preisen die elegischen Lieder das heroische Krieger-
tum«®. Ubermenschliche Wesen sind bestenfalls Geister von Verstorbe-
nen, nicht aber Gotter oder Musen. Zur »Inspirationsinstanz«®! wird die
Natur selbst. Und so mindet auch das Wehklagen Ossians nicht im Anru-
fen von Gottern. Das Fehlen einer transzendenten Anrufungsinstanz in
der Vertikalen verschafft sich Raum in der Horizontalen: im ossianschen
Echo, einem vielfach vorkommenden Stilelement in den Poems of Ossian®?.
Ausrufe und Wehklagen >entweichen« nicht nach oben, sondern horizon-
tal, wo sie von innerweltlichen Begrenzungen - typischerweise Felsen —
zurtiickgeworfen werden. So entsteht ein horizontales Zirkeln der Klagen
um Ossian selbst, das diese seine Empfindungen ins Zentrum stellt und
den empfindsamen Dichter-Sanger auf diese Weise immer wieder auf sich
selbst zurickwirft.

Geister, Felsen, Nebelschwaden

Die von Felsen begrenzte Kulisse, die Ausrufe respektive Empfindungen
immer wieder auf Ossian — auf den Dichter — zurlickwirft, ist eine bild-
liche Ausgestaltung der joy of grief, die das distere Innere des Dichters
sichtbar macht. Indem das Innere des Singenden auf diese Kulisse tibertra-
gen wird, entstehen schaurige Geisterlandschaften. Zur Ausstattung der
Landschaft, in der Ossian typischerweise dargestellt wird, gehoren: Felsen,
Nebel, Geister, Wind, Griber — am besten moosbedeckt —, Dunkelheit.
Dieser »locus ossianicus«®® prigt die Landschaftsdarstellung bis in die

80 Battenfeld: Gottliches Empfinden, S. 161.

81 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 336.

82 Um einige Beispiele zu zeigen: »Rocks echo back her joy« (James Macpherson: »Tem-
ora. Book VIIl«, in: Malcom Laing (Hg.): The Poems of Ossian. Containing the Poetical
Works of James Macpherson, Edinburgh 1805, S.223-264, hier: S.227), »And pitying
Echo shall reapeat my woes« (James Macpherson: »The Hunter. In ten cantos, in: Mal-
com Laing (Hg.): The Poems of Ossian. Containing the Poetical Works of James Macpherson,
Edinburgh 1805, S.463-524, hier: S. 500), »Woe’s me, I soft repeat in broken sighs;/
Woe’s me, false echo from the rocks replies./O come, o come, I then enraptured cry;/O
come, o come, the hollow rocks reply./The voice obeyed. I come, ‘tis silcene ally/T cry,
another rock repeats the call.« (Ebd., S. 503)

83 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 350.

349

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Romantik, bis hin zu Caspar David Friedrich. So vermerkt Johanna Scho-
penhauer 1803 in ihrem Reisetagebuch:

Es war ein Ossianscher Tag, graue Nebel hiengen an den Spitzen der Berge,
wogten zuweilen herab und durcheilten, gejagt vom Winde, wie Geistergestal-
ten die Schluchten der Felsen. Einzelne Sonnenblicke flogen tber das Thal,
durch welches bald silberhell, bald wild tobend ein starker Bach sind wand.
[...] Hier erscheint die Natur, wie Ossian sie malte, die Strome, die Felsen, die
uralten einzelnen Eichen. Der Wind heulte Gber die Haide, die Distel wiegt ihr
Haupt im Sturme am Grabe alter Krieger. Die vier grauen, bemoosten Steine
erheben sich noch einsam am Hiigel der Helden und verkiinden stumm dem
stillen Wanderer die Geschichte vergangener Jahrhunderte.

Hier bewegt sich der »existentiell einsame, poetische solipsistische und
von Nacht und Nebel umgebene Barde ohne Publikum, der sich senti-
mentalisch nach der fir immer verlorenen Vorzeit sehnt«S. Dass diese
dustere Kulisse zugleich eine Innenschau des Singers darstellt, wird evi-
dent durch den Umstand, dass Ossian ein blinder Sianger war.3¢ Alle sinn-
lichen Eindriicke, die er singend darstellt, kann er nur aus sich selbst und
seiner Seele schopfen. Das mystisch-dustere Bild, das sich aus seinen Ge-
sangen ergibt, ist ein Bild Ossians Inneren. Auf diese Weise konzentriert
und verdichtet nicht nur das Fehlen einer vertikal-gottlichen Ausrichtung,
sondern auch die Kulisse der Poems of Ossian die wonne-wehmiitigen
Empfindungen des Singers. Die Ossian-Dichtung macht die joy of grief
zum omniprasenten Thema.

Saitenspiel und Hypochondrie: Der keltische Barde als Allegorie

Bei einer solchen Innenschau — auch das ist in der Blindheit Ossians
mit angelegt — ist eigentlich weniger der Sehsinn gefragt als ein Wahr-
nehmungsorgan fir das Innere: ein >Fihlsinn¢, der Nervenapparat. Um
diesen zu adressieren, hat der Singer verschiedene Instrumente, nimlich
seine Stimme, »voices of echoing«®’, und nicht zuletzt seine Harfe. Ossian

84 Johanna Schopenhauer: Erinnerungen von einer Reise in den Jahren 1803, 1804 und 1805,
Rudolfstadt 1813, S. 157-158.

85 Schmidt: Homer des Nordens I, S. 334.

86 Vgl.ebd., S.327.

87 Macpherson: »Ossian — Fingal, hier: S. 158 (aus: Carric-Thura: A Poem, ebd., S. 158-
165).

350

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

erscheint auf diese Weise als allegorische Variante der Resonanztheorie®s,
seine Lieder sind ein einziges Schwingen der joy of grief, adressiert an die
Empathie der Rezipient:innen. Und tatsachlich beeinflussen die Poems of
Ossian die Gemitsstimmung derselben dementsprechend. Ein anonymer
Rezensent schreibt:

Es ist wahr, fast immer mochte man mit Ossian weinen, immer fordert er
unsere Thrinen, aber wir geben sie ihm gerne — wer wollte nicht mit ihm
weinen? — Ist nicht ein stilles Vergntigen mit sanftem Schmerze vermischt —
Ossian nennt es die Wonne der Wehmuth — die angenehmste Empfindung, die
man sich wiinschen kann? Ossian erregt diese Empfindung bestindig, sie ist fast
die einzige, die man hat, wenn man ihn liest.%

Waihrend die Innenschau zwar auch bildlich durch die diistere Szenerie
zur Darstellung kommt, so ist doch der instrument(alis)ierte Einsatz der
Resonanz von Nerven und Harfe das eigentlich wirkmachtige Ausdrucks-
mittel. Im Verstindnis des 18. Jahrhunderts von der Physiologie des
menschlichen Empfindungsapparats, von Nerven(-Saiten) und Hypochon-
drie,?° stellt das Gleichschwingen von Nervenfasern und Harfensaiten,
das auch ein Mitschwingen des Rezipienten bewirkt, eine viel unmittel-
barere Stimmungs-Ubertragung dar, als die bildlich-symbolische Darstel-
lung. So verstanden sind die Poems of Ossian nicht Ausdruck von Ossians
Empfindungen, sondern Ossians Gesinge sind selbst Empfindung. Der
wehmdtige Dichter Ossian, singend-schwingend verkorpert er zugleich
den empfindsamen Hypochondristen.

Die joy of grief, der um sich selbst kreisende, singend-klagende Singer
und die schroffe, distere Felskulisse sind Elemente einer genuin ossian-
schen Asthetik, die Gerstenberg als stimmungsgenerierende Elemente in
seine Ariadne und Minona aufnimmt. Diese Dichtungen Gerstenbergs sind
Text-Musik-Arrangements, die als Dramatisierung der ossianisch-empfind-
samen Lyrik zu verstehen sind und dabei Merkmale derselben mit Melo-
dramatik®' koppeln. Schliissig ist das insofern, als sowohl die ossiansche
Poetik als auch das Melodrama dezidiert als Gattungsauspragungen der

88 Vgl. Kap. 1.1.2.

89 Anonym: Homer und Ossian. In: Vermischte Aufsitze zum Nachdenken und zur Un-
terhaltung. Erster Theil. Dessau/Leipzig 1783. S. 3-14, hier: S. 11. Zitiert nach Schmidt:
Homer des Nordens I, S. 312.

90 Vgl. hierzu das Kap. 1.1.2.

91 Zum Melodrama ausfiihrlich in Kap. 3.2.2.2 und v. a. 4. Wihrend Minona oder die
Angelsachsen von Gerstenberg als Melodrama tituliert wird, kann diese Klassifizierung
fir Ariadne auf Naxos nur bedingt gelten, Gerstenberg nennt diese Dichtung im Unter-

351

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Empfindsamkeit zu verstehen sind. Ossian wird von Gerstenberg imple-
mentiert in die Gattung des Melodramas, der Sanger als Figur verbindet
so die lyrisch-musikalische mit der dramatischen Form. Diese (Melo-)Dra-
matisierung der ossianschen Lyrik ist bereits in Gerstenbergs Gedicht eines
Skalden angelegt.

3.1.3 Gerstenbergs Gedicht eines Skalden

Gerstenbergs Gedicht eines Skalden®? wurde bislang vor allem als Referenz
dafiir herangezogen, wie Gerstenberg die deutsche Dichtung des 18. Jahr-
hunderts in Richtung des Bardentums und nordischer Mythologie beein-
flusst hat, und zweifelsohne hat das Gedicht diese Bedeutung.”3 Vor allen
Dingen die dem Skalden beigegebenen Erliuterungen der Eddasprache
(SK!, S.3-4), die im »Ein und zwanzigsten Brief« der Merkwiirdigkeiten
noch eingehender erklart werden, demonstrieren Gerstenbergs Gelehrt-
heit auf dem Gebiet der altnordischen Dichtung, zu der er auf diese Weise
bereitwillig auch anderen Zugang verschafft. Alles Wesentliche dazu wur-
de bereits in anderen Arbeiten dargestellt,”* weshalb ich mich an dieser
Stelle kurz fasse. Diese Arbeit behandelt die Aspekte, die den Skalden in
Verbindung mit dem musiko-literarischen Diskurs des 18. Jahrhunderts
bringen und diejenigen, die aus dem lyrischen Text des Skalden einen ei-
gentlich (melo)dramatischen machen.

Mit dem Gedicht eines Skalden von 1766 verbindet Gerstenberg lyrische
und dramatische Gattung. Der Skalde, mit Namen Thorlaugur Himin-
tung?, ist nicht nur ein lyrischer Sanger, man kann darlegen, dass er tat-
sachlich als solcher auftritt: Dieser Modus ist mit Ossians Rolle bereits in

titel Kantate. Trotzdem ist Ariadne gattungstypologisch in der Nihe des Melodrams
einzuordnen. Ausfiihrlich hierzu in Kap. 3.2.2.2.

92 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: Gedicht eines Skalden. Prosopopoema Thorlaugur Hi-
mintung des Skalden [1766], Kopenhagen, Odensee und Leipzig 1766. Im Folgenden im
FlieRtext abgekiirzt mit SK'. Gerstenberg nimmt das Gedicht eines Skalden mit leichten
Veranderungen 1815 unter dem Titel »Der Skalde« in die Vermischten Schriften mit auf,
siehe VSy;, S. 87-112. Diese Version wird im FlieRtext zitiert mit dem Kiirzel SK>.

93 Siehe hierzu v. a. Wagner: Gerstenberg als Typus der Ubergangszeit, S.260-265. Ausfiihrli-
cher ist das Kapitel 7, »Gedicht eines Skalden«, in Anne-Bitt Gereckes Arbeit (siche Ge-
recke: Transkulturalitit, S. 157-207).

94 Vgl. vorangehende Anmerkung (Anm. 93).

95 Gerstenberg merkt zu diesem Namen an, »daff der Name dieses, so wie fast aller ibri-
gen Skalden, eine poetische Zusammensetzung sey, und die Idee eines Donnerbades
(Thor, der Donner oder Donner-Gott, und Laug, ein Bad) und einer Himmels-Zunge

352

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

ossianschen Texten angelegt. Weil Macphersons Behauptung der Authen-
tizitat der Texte erst spat offentlichkeitswirksam als nicht ganz richtig ent-
larvt wird,?¢ gilt Ossian zunachst als historischer Dichter. Erst mit der Ent-
deckung seines fiktiven Charakters wird er zur Dichter-Figur. Zuvor gel-
ten die ossianschen Gesange als authentische Auferungen; der Barde Ossi-
an als Bote aus der Vergangenheit bezeugt — wie auch andere altnordische
Barden und Skalden - »vermoge seines Standes« als »Augenzeuge« (M21,
S. 418) deren Wahrheit. Die Feststellung, dass es sich bei Ossian nicht um
einen historischen Dichter, sondern um eine fiktiv zugeschriebene Autor-
schaft handelt, verandert den Authentizititsstatus des Textes. Ossian ist
nicht mehr der Dichter des Textes, sondern er nimmt als Dichter-Sanger
eine Rolle ein, die, das jeweilige Gedicht singend, eine Figur desselben ist.
So wird Ossian als fiktiver Dichter und auftretender Singer zugleich Be-
standteil des Textes. Diese Einverleibung des Dichters als Figur in den lyri-
schen Text verandert den lyrischen Status des Textes: Indem der Auftritt
des Dichter-Siangers Teil des lyrischen Textes wird, bekommt dieser Text
eine dramatische Fiarbung. Gerstenbergs Erkenntnis der Fiktivitat der ossi-
anschen Texte fillt in dasselbe Jahr wie das Erscheinen des Skalden®”. Der
Skalde Thorlaugur ist eine singende Figur und wird von Gerstenberg in
dieser Funktion im Text positioniert. Genau das macht die Gesiange von
Gerstenbergs Skalden zu einer Darbietung — zu einem Auftritt.”® Gleich-

(Himin der Himmel, Tung die Zunge) bezeichne, welches letztere in der Eddensprache
eigentlich die Metapher eines Sterns ist.« (M21, S. 414-415).

96 Gerstenbergs Auferungen dazu wurden von der Offentlichkeit wohl nur bedingt wahr-
genommen. Zwar schreibt Schmidt, dass die Echtheitsdebatte im Prinzip seit Verdffent-
lichung der ersten Fragmente Gegenstand literaturwissenschaftlichen Interesses gewe-
sen sei (Schmidt: Homer des Nordens I, S. 13); als erste Arbeit, die sich dazu aufert, gibt
er allerdings erst Henry Mackenzies Report of the Committee of the Highland Society of
Scotland aus dem Jahr 1805 an (vgl. ebd., S. 14) — knapp 40 Jahre nach Gerstenbergs An-
merkungen in den Merkwiirdigkeiten. Es gibt auch Stimmen, die von Anfang an die De-
batte um die Authentizitit der Poems of Ossian fir obsolet halten, indem sie die poeti-
sche Qualitat der Texte Giber diese Frage stellen, so z. B. Melchior Cesarotti (vgl. ebd.,
S.315). Schmidt zeigt, dass die Echtheitsdebatte selbst in den 1990ern noch behandelt
wird, was eine Behauptung von >Echtheit« oder gar >Filschung« obsolet mache. Schmidt
beschreibt Ossian deswegen als ein »zwischen produktiver und reproduktiver Rezepti-
onsform oszillierendes Kunstwer[k], tiber dessen Vorlagentreue das letzte Wort noch
nicht gesprochen ist.« (ebd., S. 16).

97 Zur Erinnerung: Fir Gerstenberg ist diese Erkenntnis belegt fiir das Jahr 1766 durch
den »Achten Brief« der Merkwiirdigkeiten (vgl. dieses Kapitel, S. 334). Das ist das gleiche
Jahr, in dem auch der Skalde erscheint.

98 Die Titulierung als Gedicht legt zwar nahe, dass fiir das Gedicht eines Skalden zunichst
die lesende Rezeption vorgesehen war. Das dndert sich aber mit der erneuten Herausga-

353

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

zeitig wird durch den diesen Texten immanenten Singer-Auftritt an lyri-
sche Urspriinge erinnert, in denen solche Texte nicht lesend rezipiert, son-
dern singend dargeboten wurden. Die gattungshistorische Verwandtschaft
bzw. urspriingliche Identitit von Musik und lyrischer Poesie wird wieder-
belebt durch den auftretenden Dichter-Singer.

Bei dem Gedicht eines Skalden handelt es sich um keine lyrische Kurz-
form mehr, sondern es besteht aus fiunf Gesingen. Diese Einteilung erin-
nert bereits strukturell an die klassische Einteilung eines Dramas in finf
Akte. Sogar eine dramatische Kurve ist ansatzweise erkennbar, was bereits
impliziert, dass das Gedicht eines Skalden auch eine Handlung beschreibt.
Der Haupthandlung widmen sich der zweite und dritte Gesang, wobei der
dritte Gesang den quasi-dramatischen Hohepunkt bildet. Erster, vierter
und finfter Gesang beschreiben auf einer anderen Zeitebene die Rahmen-
handlung. Diese Einteilung in Zeitebenen entspreicht ganz dem Schema
ossianscher Dichtung, besingt doch auch der auf Gribern umherwan-
delnde Ossian (Rahmen, erste Zeitebene) ein anderes, heroisches Zeitalter
(Haupthandlung, zweite Zeitebene). In Gerstenbergs Gedicht eines Skalden
sieht das folgendermaflen aus: Der erste Gesang ist eine buchstibliche
Wiederbelebung des Dichter-Sangers. Der Skalde Thorlaugur Himintung
aufersteht aus seinem Grab und sucht sich zurechtzufinden. Die Suche
nach dem eigenen Selbst (»Wo ruht/ Mein schwebender Geist auf luftiger
Hoh?/ [...)/ Wohin, mein Geist, bist du entflohn?« SK1, S. 8) fihrt zu einer
Selbstbeschreibung, die Thorlaugur als den ehemaligen Skalden vorstellt
(vgl. SK1, S.8). Der tibrige erste Gesang ist ein Umherblicken Thorlau-
gurs, das den Rezipienten in die altnordische Sagenwelt versetzt (vgl. SK1,
S. 8-9). Im zweiten Gesang wird Thorlaugur gewahr, dass er auf dem Grab
seines Freundes Halvard steht (vgl. SK!, S.10). Von hier aus findet der
Wechsel auf die andere Zeitebene statt:

Mir schwindelt! durch Jahrhunderte
Blick ich, durch triibe ferne Nebel
Hoch tbern Horizont, ins Grab,
Auf unsrer Freundschaft Maal herab
(SK1, S.10)

be im Jahr 1815: Der Text tragt hier den veranderten Titel »Der Skalde« ohne Gattungs-
zuschreibung (vgl. SK2, S. 87, 89). Dartiber hinaus ist »Der Skalde« in der Edition direkt
neben Gerstenbergs Kantate »Ariadne auf Naxos« positioniert, einem anderen Werk mit
lyrisch-dramatischem Zwischenstatus.

354

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

Ab hier besingt Thorlaugur die goldenen Zeiten der Freundschaft mit
Halvard. Der Episode, in der die beiden die Wassergottheit Blakullur
beim Baden beobachten (vgl. SK!, S.11-12), folgen »Fremde Spiele der
Saiten, die »Mystische Lieder begleiten« (SK!, S. 13). Die Stimme besingt
die Freundschaft von Thorlaugur und Halvard und fordert sie zum
freundschaftlichen Todesschwur auf, der den emotionalen Hohepunkt
und den Abschluss des zweiten Gesanges bildet:

Der Schauer der Begeisterung

Ergriff mein schwellend Herz! Ich schlung
Den Arm um meinen Freund, und schwur
Meines Freundes Tod zu sterben!

Da jauchzten die Valkyriur!

Da hob mein Freund den Arm, und schwur
Den blanken Schild zu farben,

Und meinen Tod zu sterben!

Da jauchzten die Valkyriur!

(SK1, S. 13-14)

Es ist hier bezeichnend, dass Stimme und Klange dieses Gesangs Thorlau-
gur und Halvard so affizieren, dass sie dazu bewegt werden, einen freund-
schaftlichen Todesschwur zu leisten. Dieser fihrt im dritten Gesang zum
tragischen Ende, zum Tod der beiden Freunde. Ein Fremder fordert von
Thorlaugur dessen Goldharfe, die Halvard ihm einst geschenkt hatte (vgl.
SK1, S.15). Weil Thorlaugur sie ihm nicht gibt, kommt es zum Kampf.
Halvard sieht Thorlaugur im Kampf stirzen. Thn fiir tot haltend ersticht
er sich — »zu eingedenk/ Des hohen Schwurs« (SK!, S.18) — mit dem
Schwert. Diesem ebenfalls Folge leistend, stirbt Thorlaugur den gleichen
Tod: »ich schwung dreymal/ Mein Schwert, durchstief mein brechend
Herz,/ Und sank vergniigt auf seinen Holzstof nieder.« (SK!, S.19) Mit
dem vierten Gesang ist Thorlaugur wieder in Zeit und Gegend aus dem
ersten Gesang zuriickversetzt, der Abgesang beginnt. Dieser ist nicht nur
ein Abgesang des Gedichts eines Skalden, sondern in Gesang vier und finf
zugleich ein Abgesang auf die christliche (vierter Gesang: »Und staunt,
und warf den Psalter nieder,/ Den hohen Psalter, und empfand! — « (SK, S. 21,
Herv. i. O.)) und altnordische Gotterwelt (finfter Gesang), tber die sich
der Dichter-Sanger Thorlaugur in Prometheus’scher Manier erhebt (»Sie
sind gefallen, die Gotter, gefallen!« (SK!, S.23), »In neue Gegenden ent-
rickt/ Schaut mein begeistertes Aug umher — erblickt/ Den Abglanz hoh-
rer Gottheit, ihre Welt« (SK1, S. 24)).

355

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Im Zusammenhang mit Asthetik und musiko-literarischem Diskurs,
in dem Gerstenberg sich bewegt, stechen besonders der erste und dritte
Gesang hervor. Im wiedererweckten Skalden belebt Gerstenberg das Kon-
zept des singend vortragenden Dichters. Dieser Skalde ist zugleich eine
komplett vergeistigte Existenz, Thorlaugur singt:

Schwimm in die leichtre Luft empor,
Bin ganz Entziickung, bin ganz Ohr,
(SK., S. 8)

Der Dichtergeist ist nicht nur gemaf§ des Bildes vom poetischen Genie
»ganz Entziickungg, er ist auch »ganz Ohr«. Im Dichter fusionieren Enthu-
siasmus und akustisches Wesen. Dabei spielt das Ohr als Wahrnehmungs-
organ auf den empfindsamen Dichter an, dessen Nerven(-Saiten) auf duf3e-
re Reize hin, fir die er besonders empfinglich ist, reagieren, mitschwin-
gen, produktiv werden und erklingen. Das ist auch hier der Fall, der Skal-
de wird erweckt durch »Bragas Lied« (SK1, S. 7), beseelt von diesen Klan-
gen erklingt auch seine Stimme und seine Harfe im Gedicht eines Skalden.

Der dritte Gesang stellt das Dichten und Singen auf besondere Weise
ins Zentrum: Der Streit um Thorlaugurs Goldharfe (SK', S. 15-16) stoft
den tragischen Verlauf an, er ist der Ausloser des Kampfes:

»Gieb mir die Goldharf! rief er stolz,

Die dir Halvard zum Denkmaal liefS;

Er gab sie dir, er nahm sie mir.

Du tbertrafst mich nicht an Liedern,

Wair nicht der Raub des Frevlers dein!
Gieb mir die Goldharf, sie ist mein! — «
»Nicht so! sprach ich mit ernster Stirn,
Was mir mein Freund geschenkt, war sein,
Ist itzt mein Stolz, mein Schmuck, mein Ruhm,
Und wird dereinst mein Nachruhm seyn.
O glaube mir, nicht der Besitz

Der Goldharf ists, der Dichter macht.
Erhebe dich, entztinde deinen Witz,

Mit Bragurs Glut,

Fach auf dein trages Blut,

Streb himmelan zu dringen,

So wirst du besser singen!«

(SK1, S.15-16)

99 Braga ist laut Gerstenbergs Erliuterungen »der Gott der Dichtkunst« (SK, S. 3).

356

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

Bei der Goldharfe handelt es sich laut Gerstenberg um »ein musikalisches
Instrument, das unter diesem Namen in dem Kidmpe-Viser, vorkdmmt,
eigentlich aber Mundharp, heifft« (SK1, S. 4).19 Das Deutsche Worterbuch
von Jacob und Wilhelm Grimm und auch Adelung beschreiben eine solche
Mundharfe bzw. »mundharpe«!®! als Maultrommel.!?> Die Maultrommel
wird in Grimms Worterbuch beschrieben als »eisernes tongerit mit einer
elastischen zunge, das zwischen den zihnen gehalten und gespielt wird, so
dasz die mundhohle den resonanzboden bildet.«1% Dieses Instrument ist
also mitnichten eine Harfe im eigentlichen Sinne, ebenso sei nach Grimm-
schem Worterbuch fraglich, »ob [...] die mauldrummen [...] unter das sai-
tenspiel gehdren«!%4. Trotzdem funktioniert die Resonanztheorie auch mit
Mund- oder Goldharfe: Indem die Mundhohle des Siangers den Resonanz-
boden der Maultrommel bildet, fallen Dichterkorper und Instrumenten-
korpus zusammen; Schwingung der »elastischen Zunge«!% und Sprachap-
parat des Skalden Thorlaugur Himintung, dessen Name tbersetzt Him-
melszunge bedeutet,'% werden eins. Moglicherweise wollte Gerstenberg
mit seiner Anmerkung die Resonanzen auf diese Weise sogar noch verstar-
ken, die Dichterzunge noch enger mit dem schwingenden Instrument zu-
sammenbringen. Typische Abbildungen von Ossian oder anderen Skalden
jedenfalls zeigen eher gewohnliche Harfen als Maultrommeln.

100 Noch genauer im »Ein und zwanzigsten Brief der Merkwirdigkeiten«: »Goldharf.]
Besser Mundbarp, die Erinnerungsharfe, wovon auch die lyrische Poesie den Namen
Mundstringar mar, das Meer der Geddchtnifi-Region genannt wird, weil sie sich damit
beschifftigte, das Andenken verdienter Mainner zu verewigen.« (M21, S.447,
Herv.i. O.)

101 Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilbelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbde. Leipzig
1854-1961. Quellenverzeichnis Leipzig 1971. Online-Version vom 13.02.2019, Bd. 12,
Sp. 2688 (zitiert nach http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=mundharfe,
zuletzt gepriift am: 13.02.2019).

102 Vgl. auch den Eintrag Maultrommel in Johann Christoph Adelung: Grammatisch-kriti-
sches Worterbuch der hochdeutschen Mundart. Mit bestindiger Vergleichung der iibrigen
Mundarten besonders aber der Oberdeutschen, Leipzig. Bd. 3, Sp. 121-123 (zitiert nach
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=maultrommel, zuletzt geprift am:
20.02.2019).

103 Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilbelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbde. Leipzig
1854-1961. Quellenverzeichnis Leipzig 1971. Online-Version vom 13.02.2019, Bd. 12,
Sp. 1811 (zitiert nach http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=maultrommel,
zuletzt gepriift am: 13.02.2019).

104 Ebd.

105 Ebd.

106 Vgl. M21, S. 415, sieche auch Anm. 95.

357

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=mundharfe
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=maultrommel
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=maultrommel
https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=mundharfe
http://www.woerterbuchnetz.de/Adelung?lemma=maultrommel
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=maultrommel

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Unabhiangig davon, zu welcher Art von Instrument Thorlaugurs Gold-
harfe gehort, ist sie der Angelpunkt des Streites. Nicht nur wird um den
rechtmafigen Besitz der Harfe gestritten, sondern auch um ihre poetologi-
sche Bedeutung. Thorlaugurs Insistieren, dass es »nicht der Besitz/ Der
Goldharf is[t], der Dichter macht« (SK!, S. 16), ist zu verstehen als dichte-
rische Reformulierung des Unterschieds zwischen »Genie haben, und Ge-
nie seyn« (M20, S.387). Gerstenberg legt im »Zwanzigsten Brief« der
Merkwiirdigkeiten umfassende Ausfiihrungen zum poetischen Genie dar.
»[D]as Genie«, so Gerstenberg, »arbeitet sich durch alle Hindernisse hin-
durch.« (M20, S. 392) Poetisches Genie ist weniger Talent und einstudierte
Fertigkeit als angeborener Drang, der sich ungeachtet von dufferen Um-
stainden — wie zum Beispiel einer moglicherweise gestohlenen Harfe — sei-
nen Weg bahnt (vgl. M20, S.392). Witz, Begeisterung, Einbildungs- und
Schaffenskraft sind die viel wichtigeren Attribute eines Genies als duflere
Insignien, mit diesen »wirst du besser singen« (SK!, S.16). So schreibt
Gerstenberg es im »Zwanzigsten Brief« der Merkwiirdigkeiten:

Der bestindige Ton der Inspiration, die Lebhaftigkeit der Bilder, Handlungen
und Fictionen, die sich uns darstellen, als waren wir Zuschauer, und die wir mit
bewunderndem Enthusiasmus dem gegenwartigen Gotte zuschreiben: diese Hit-
ze, diese Stirke, diese anhaltende Kraft, dieser iberwaltigende Strohm der Be-
geisterung, der ein bestindiges Blendwerk um uns her macht, und uns wider
unsern Willen zwingt, an allem gleichen Antheil zu nehmen - das ist die Wir-
kung des Genies! (M20, S. 395-396)

Und so singt Thorlaugur es im Skalden:

Erhebe dich, entziinde deinen Witz,
Mit Bragurs Glut,

Fach auf dein trages Blut,

Streb himmelan zu dringen,

So wirst du besser singen!

(SK%, S.16)

Diese Passage ist eine Absage an eine »Dichtungsauffassung klassizistischer
Prigung, die den Wert von Literatur nach rein duferlichen Kriterien
meint bemessen zu konnen. Symbol einer solchen Verauferlichung der
Kunst ist das Streitobjekt selbst«!%7, schreibt auch Anne-Bitt Gerecke.
Demgegentber steht Thorlaugurs Weigerung, die Goldharfe abzugeben.
Die Behauptungen der rechtmafSigen Eigentiimerschaft von Thorlaugur

107 Gerecke: Transkulturalitit, S. 189.

358

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung

und dem Fremden stehen sich diametral gegentuber; fest steht nur, dass
beide bereit sind, sogar bis zum Tod dafiir zu kampfen. Wozu diese
Kampfesbereitschaft auf Thorlaugurs Seite, der fiir ein neues Dichtungs-
prinzip einsteht, das dieses duffere Insignium eigentlich nicht brauche
Warum glaubt er einerseits, dass es zwar »nicht der Besitz/ Der Goldharf
is[t], der Dichter macht« (SK', S.16), behauptet aber andererseits, dass
ebendiese sein Stolz, Schmuck, Ruhm und sogar sein Nachruhm sei (vgl.
SK1, S. 16)? Hier streitet nicht nur Thorlaugur mit dem Fremden, sondern
auch Thorlaugur mit sich selbst, und nicht zuletzt der Kritiker Gersten-
berg mit dem Schriftsteller Gerstenberg. Gerstenbergs Literaturkritik ist
konsequent, seine Rezensionen scharfsinnig. Seine eigenen schriftstelleri-
schen Arbeiten zeigen indes ein Schwanken zwischen dem von ihm pro-
pagierten Aufbrechen der Form und Formtreue, das auch das Gedicht eines
Skalden kennzeichnet.!%® Das Festhalten an der Harfe, am symboltrachti-
gen, typischen Requisit der Skalden und Barden kann insofern als Unsi-
cherheit Gerstenbergs gelesen werden, ob die Form wirklich ganz aufgege-
ben werden sollte. Eine noch plausiblere Lesart ist, dass Thorlaugur an der
Harfe festhalten muss, sie gar nicht hergeben kann, weil sie eben doch
mehr ist als ein dufferes Instrument: Sie ist weniger dufferes Requisit des
Dichtertums als Insignium des Inneren: Die Goldharfe ist zum einen ein
Erinnerungsgeschenk, das Halvard seinem Freund schenkt (vgl. SKI,
S.15); zum anderen 16st sie den Kampf aus, in dessen Folge der Todes-
schwur der beiden Freunde letztlich beide das Leben kostet (vgl. SKI,
S.16-19). Die Goldharfe ist auf diese Weise thematisch direkt verkniipft
mit der Freundschaft zwischen Thorlaugur und Halvard; wenn Thorlau-
gur diese Freundschaft, seine Empfindungen besingt, dann braucht er die-
se Harfe. Er braucht sie als Sanger-Requisit, und er braucht sie, um die Be-
deutung der Freundschaft ausdriicken zu konnen. Zugleich sind dabei die
Tone der Harfe, zumal der Gold- oder Mundharfe, das wurde in dieser Ar-
beit hinlinglich gezeigt, im zeitgenossischen Diskurs zu verstehen als un-
mittelbare Empfindungsidufferungen des Dichters. Harfensaiten und Dich-
ternerven sind eins, die Harfe ist mehr als ein Singer-Requisit: Sie ist das
Empfindungs- und Auferungs-Organ — Nerv und Zunge — des Dichters.
Genuine Bardendichtung schreibt Gerstenberg nur mit dem Gedicht
etnes Skalden. Wagner hilt es fir »vollig verkehrt, Gerstenberg unter die

108 Erster und vierter Gesang sind ebenmafig gestaltet, in den anderen Gesingen lassen
sich Unregelmifigkeiten in Reim oder Rhythmus oder beidem konstatieren. Exempla-
risch ist dieses Schwanken bereits in den Tédndeleyen feststellbar, siche Kap. 2.2.

359

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

>Barden« einzureihen [...]. Gerstenberg gehort in die Geschichte der litera-
rischen Kritik oder in die Geschichte des Dramas«!%. Genau hier ist auch
der Skalde zu sehen: Er bildet die Scharnierstelle zwischen Gerstenbergs
lyrischen und dramatischen Texten. Der Skalde Thorlaugur ist empfindsa-
me lyrische Poesie in figura. Er singt lyrische Poesie und er steht paradig-
matisch fiir empfindsame Lyrik. Dieses Singen erfolgt im Auftreten dieser
Figur, die, wie eine Botenfigur sonst Vorgeschichte oder Berichte vom
Schlachtfeld in die Handlung des Dramas einbringt, hier lyrische Elemen-
te und Gattungsgeschichte in die dramatische Gattung bringt. Die so ein-
getragenen historischen Gattungselemente der Lyrik konnen auf diese
Weise in den dramatischen Modus implementiert werden und diese Gat-
tung neu befruchten, den Weg fiir die Gattung des Melodramas bereiten.
Das Scharnier zwischen Lyrik und Dramatik bildet dabei der singend auf-
tretende Barde.

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Bei der Sichtung des Gerstenberg’schen (Euvres hinsichtlich seiner Musi-
kalitat bildet eine Textgruppe einen besonderen Untersuchungsgegen-
stand: Gerstenbergs Kantaten — bzw. seine Cantaten oder Kantaten-Libret-
ti'10. Die Schwierigkeit einer korrekten Terminologie bildet die aus litera-

109 Wagner: »Gerstenberg und Gleim, S. 133.

110 Friedhelm Krummacher macht in Teil IV.1 des Artikels zur Kantate darauf aufmerk-
sam, dass bereits in der Terminologie zwischen den Begriffen Kantate und Cantate ein
Unterschied liegt: Verweist die Schreibung Cantate auf die weltliche Form, die ihre
Urspriinge in italienischen Formen hat, so ist die Schreibweise Kantate zugleich ein
Hinweis auf eine spezifisch deutsche Ausformung der Gattung, namlich die geistliche
Kantate, deren Funktion und Ursprung aus der Kirchenmusik ableitbar ist: »Wihrend
der Terminus Cantate urspriinglich dem italienischen Gattungstyp vorbehalten war,
hat die deutsche Wortform Kantate weit spéter eine Bedeutungserweiterung erfahren
[...]. Gemeint ist im heutigen Sprachgebrauch - in der Forschung wie in der Praxis —
nicht nur die weltliche Kantate des Barocks, die am ehesten der italienischen cantata
entspricht, sondern vorab jene zyklische Form der protestantischen Kirchenmusik, die
historisch wie qualitativ in Bachs Werk kulminiert. [...] Bis Gber die Mitte des 18. Jhs.
hinaus war der Terminus in diesem Sinne wenig geldufig; vor 1700 ist er in der Kir-
chenmusik nur selten belegbar [...], danach blieb er primar der — weltlichen wie geist-
lichen - Solokantate vorbehalten, und seine Ubertragung auf andere zyklische Formen
breitete sich erst spater aus, als sich die Traditionen und Funktionen der Gattungsty-
pen bereits lockerten.« (Reimar Emans/David Tunley/Friedhelm Krummacher/Clytus
Gottwald: »Kantate«, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopd-
die der Musik, Sachteil 4: Hamm-—Kar, Kassel 1996, S. 1705-1773, hier: S. 1731.) Gleich-

360

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

turwissenschaftlicher Perspektive schwere Fassbarkeit einer zweifelsohne
hauptsichlich musikalischen Gattung ab. Eine Zuordnung der Gattung
Kantate in eine der drei literarischen Grofgattungen muss schon deshalb
schwerfallen, weil diese sich im Untersuchungszeitraum tberhaupt erst
etablieren;!"! dariber hinaus stellt die Kantate eine besondere Gattung
dar, in der verschiedene literarische Gattungsbegriffe zusammenfallen.
Die Positionierung in dieser Arbeit an der Ubergangsstelle zwischen lyri-
schem und dramatischem Teil ist nicht zufallig gewahlt: Die Zuordnung
zu lyrischen Texten erfolgt z. B. auch in Gottscheds Critischer Dichtkunst,
hier wird das Kapitel »Von Cantaten«!12 subsumiert unter der Uberschrift
»Von Gedichten, die in neuern Zeiten erfunden worden« (G-CD,
S.691ft.). Die Nahe zur Lyrik suggeriert auch der Eintrag »Cantate« in
Rousseaus Dictionnaire du musique, welcher die Kantate als »petit Poeme
lyrique qui se chante avec des Accompagnements«!!3 charakterisiert; auch
Sulzers Artikel zur »Cantate« beschreibt die Kantate als ein »kleines fiir die
Musik gemachtes Gedicht [...]J«!'* Uberdies bildet in verschiedenen Poeti-
ken die Ode die Vergleichsfolie zur Kantate.!'> Die Zuordnung der Kanta-
te als lyrische Gattung dndert sich jedoch mit ihrer Entwicklung im
18. Jahrhundert: »Nach dem Schwinden von Neumeisters Einfluff wurde
der Begriff der weltlichen und geistlichen Kantate zunehmend von der
Musik, z. T. auch von der szenischen Auffiihrung bestimmt.«!'¢ Nicht nur
im Zusammenhang mit Gerstenberg ist genau diese Entwicklung letztlich
entscheidend; die Kantate spielt auf ihrer Entwicklungsstufe in Deutsch-
land in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts eine wegweisende Rolle bei
der Entstehung des Melodramas, eine Entwicklung, die auch in Gersten-
bergs Werk sichtbar ist. Dieses Kapitel soll nicht nur den lyrisch-dramati-

wohl diese Arbeit eher die weltliche Kantate — nach Krummachers Differenzierung die
Cantate — in den Fokus nimmt, wird im Folgenden die heute orthografisch tbliche
Schreibweise Kantate verwendet und damit der Umgangsweise saimtlicher hier verwen-
deten Lexikonartikel (einschlieflich des hier zitierten Artikels) gefolgt.

111 Siehe hierzu auch Kap. 2.1.

112 Johann Christoph Gottsched: Versuch einer critischen Dichtkunst vor die Deutschen
[1730], Darmstadt 1962, S. 717-730. Im Folgenden im Flietext zitiert mit dem Kdrzel
G-CD.

113 Jean-Jacques Rousseau: Euvres complétes. Dictionnaire du musique. Hg. von Amalia Col-
lisani, Raymond Trousson, 24 Bde., Geneve 2012, S. 249.

114 Johann Georg Sulzer: »Cantatex, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie der
schonen Kiinste, Bd. 1: A-], Leipzig 1792, S. 443-449, hier: S. 443.

115 Z.B. bei Gottsched und Neumeister, siche Kap. 3.2.1.2.

116 Klaus Conermann: »Kantate«, in: Reallextkon der deutschen Literaturwissenschaft, Bd. 2:
H-O, Berlin, Boston 2007, S. 227-230.

361

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

schen Zwischenstatus der Gattung Kantate und speziell von Gerstenbergs
Kantaten zeigen, sondern auch, wie mit dieser Gattung die Poesie inner-
halb dieser eigentlich musikalischen Gattung an Bedeutung gewinnt. Vor
dem Hintergrund der musikalisch dominierten intermedialen Operngat-
tung wird so im 18. Jahrhundert und bei Gerstenberg eine ausgewogenere
Medienkombination méglich.

3.2.1 Die weltliche Kantate in Deutschland im 18. Jahrhundert

Dass die Kantate vor allem als musikalische Gattung verstanden wird,
zeigt alleine ein Vergleich des Umfangs an literaturwissenschaftlicher!!”
und musikhistorischer Forschung!'® zum Thema Kantate.!' Nicht nur
in vorigen Jahrhunderten, sondern »[aJuch im 20. Jahrhundert verweist
die Betitelung als Kantate weniger auf die Textgestalt als auf die musika-
lische Form und deren festliche, kirchliche, schulische oder politische
Funktionen«!20. Nichtsdestotrotz versucht diese Arbeit die offensichtlich
musikalische Gattung Kantate aus literaturwissenschaftlicher Perspektive

117 Es gibt nur einige wenige dezidiert literaturwissenschaftliche Untersuchungsansitze
zum Thema, die hier genannt seien: Joachim Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate
zu Beginn des 18. Jahrhunderts«, in: Heinz Becker/Reinhard Gerlach (Hg.): Speculum
musicae artis. Festgabe fir Heinrich Husmann zum 60. Geburtstag am 16. Dezember
1968, Minchen 1970, S.47-62; Klaus Conermann: »Die Kantate als Gelegenheitsge-
dicht. Uber die Entstehung der hofischen Kantatentexte und ihre Entwicklung zum
galanten >Singgedicht«, in: Dorette Frost (Hg.): Gelegenbeitsdichtung. Referate der Ar-
beitsgruppe 6 auf dem Kongref des Internationalen Arbeitskreises fiir Deutsche Ba-
rockliteratur, Wolfenbiittel, 28.08.-31.08.1976, Bremen 1977, S. 69-109; in Konolds
Kapitel 2 zu historischen Voraussetzungen der Kantate das Unterkapitel »2.2.2 Die
Kantate als literarische Gattunge, siche Wulf Konold: Weltliche Kantaten im 20. Jabr-
hundert. Beitrag zu einer Theorie der funktionalen Musik, Wolfenbuttel 1975, S. 43-52; so-
wie der Eintrag im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft: Conermann: »Kanta-
te«; einschlagig zitiert wird auch die Dissertation von Paul Brausch: Die Kantate. Ge-
schichte der Kantate von den Anfingen bis Gottsched, Heidelberg 1921. Dieser ist jedoch
zum einen nur schwer bis gar nicht habhaft zu werden; zum anderen wurde sie 1970
von Joachim Birke als »trotz der Fiille des ausgewerteten Materials als tiberholt« einge-
stuft, »da der Verf. seine Quellen oft zu sorglos und unkritisch interpretiert.« (Birke:
»Die Poetik der deutschen Kantate, hier: S. 48, Fuflnote 4)

118 Eine vollumfingliche Darstellung der Forschungsliteratur ist hier nicht moglich. Aus-
gegangen wird im Folgenden v. a. vom Artikel »Kantate« in: Die Musik in Geschichte
und Gegenwart. Allgemeine Enzyklopddie der Musik, Sachteil 4: Hamm-Kar, Kassel 1996
(siehe auch Anm. 110).

119 Vgl. Conermann: »Kantate als Gelegenheitsgedicht, hier: S. 69.

120 Conermann: »Kantatec, hier: S. 229.

362

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

zu beleuchten. Das kann nicht gelingen, wenn die musikalischen Kom-
ponenten der Kantate ausgeblendet werden; vielmehr soll den Kantaten
des Schriftstellers Gerstenberg ihre Position innerhalb des literarisch-as-
thetischen und musikalischen Kontextes des 18. Jahrhunderts zugewiesen
werden.

Die Gattung Kantate ist in mehrfacher Hinsicht eine heterogene Gat-
tung, was sich bereits in Definitionsversuchen niederschlagt: »Eine histo-
risch tbergreifende Definition des Begriffes Kantate (von lat. und ital.
cantare = singen) im Sinne fester Gattungsmerkmale erscheint kaum sinn-
voll.<!?! Da eine differenzierte Fassung erst mit der Eingrenzung des weit-
laufigen Gegenstandes moglich wird, wird im Folgenden versucht, die
Gattung Kantate aus den fiir Gerstenberg relevanten Zusammenhingen
zu entwickeln. Das bedeutet, die weltliche Kantate im deutschsprachigen
Raum des 18. Jahrhunderts in den Blick zu nehmen und wie Gerstenberg
abzugrenzen von der italienischen Gattungsauspragung.

»Der Begriff >Kantate« tritt als Bezeichnung einer Gattung — erstmals
1620 in einer Sammelpublikation des italienischen Komponisten Alessan-
dro Grandi auf«1?2. Gleichwohl diese Gattung ihre Bliitezeit im 17. Jahr-
hundert in Italien erlebte,'?? fand dieser Begriff erst Anfang des 18. Jahr-
hunderts »Eingang in die theoretische Fixierung, wie sie sich anhand der
musikalischen Fachlexika abzeichnet«!?%. Von dieser aus Arie und Oper
entstandenen Kantatenform, die anfangs »ein vertontes weltliches Ge-
dicht, in dem die Melodiestimme der einzelnen Strophen [...] nach dem
Inhalt variierte«!?5, bezeichnete, lassen sich verschiedene Entwicklungen
ableiten — so auch die Kantate im deutschsprachigen Raum des 18. Jahr-
hunderts. Als Wegmarke zahlt hier Erdmann Neumeisters Vorbericht zu
seinen Geistlichen Cantaten (1705)'26, der als die erste Poetik deutschspra-

121 Emans/Tunley/Krummacher/Gottwald: »Kantate, hier: S. 1706, Herv. i. O.

122 Konold: Weltliche Kantaten, S. 12.

123 Vgl. Conermann: »Kantate«, hier: S. 228.

124 Konold: Weltliche Kantaten, S. 12.

125 Conermann: »Kantate«, hier: S. 227.

126 Erdmann Neumeister: Gesstliche Cantaten. Uber alle Sonn-Fest-und Apostel-Tage/zu Befor-
derung Gott gebeiligter HaufS- und Kirchen-Andacht, Halle in Magdeburg 1705, S. 2-8. Im
Folgenden wird diese Ausgabe im Flieftext mit dem Kiirzel N-GC zitiert. Diese 1705
verfasste Vorrede wird poetologisch erginzt durch die von Christian Hunold unter
dem Pseudonym Menantes herausgegebene Abhandlung: Christian Friedrich Hunold:
Allerneueste Art, Zur Reinen und Galanten Poesie zu gelangen. Allen Edlen und dieser Wis-
senshaft geneigten Gemiithern Zum Vollkommenen Unterricht. Mit iiberaus deutlichen Re-
geln, und angenehmen Exempeln ans Licht gestellet, Hamburg 1707. Diese Ausgabe wird

363

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

chiger Kantaten ein formales Reglement fiir Kantatentexte verschriftlicht.
Dabei nahm Neumeister jedoch »eher die Rolle des Vollenders, der letzte
Hand anlegte,« ein »als die des Innovators«!?’, denn »[iJm Vorraum der
Neumeisterschen Poetik herrscht [...] bereits Klarheit tber die Bausteine
eines Kantatentextes«'?8. Trotzdem bildet Neumeisters Poetik einen Ori-
entierungspunke, v. a. was formale Texteigenschaften der Kantate angeht,
sodass seine »Anweisungen [...] in jeder Poetik bis zu Johann Christoph
Gottscheds Versuch einer kritischen Dichtkunst (Leipzig 1730) zu finden
sind.«!?? Neumeister leitet die Gattung eindeutig aus italienischen For-
men ab: »Cantata, ist ein Italianisches Wort/ welches die Virtuosen dieser
Nation ersonnen/ und es gewissen Musikalischen Versen beigelegt haben«
(N-GC, S.2). Dabei nimmt Neumeister aber nicht Bezug auf die italieni-
sche Cantata, sondern entwickelt die Form aus der Oper: »Soll ichs kiirz-
lich aussprechen/ so sichet eine Cantata nicht anders aus/ als ein Stiick aus
einer Opera, von Stylo Recitativo und Arien zusammen gesetzt.« (N-GC,
S.3, Herv. i. O.) Diese von Neumeister beschriebene Zusammensetzung
aus Rezitativ und Arie kann als das gattungskonstituierende Merkmal be-
zeichnet werden, es ist das in allen Entwicklungen und Ausformungen
wiederkehrende Element. Literaturwissenschaftlich spezifiziert, fallt der
heterometrische Aufbau der Textanlage auf, der allen Kantatenformen ge-
mein ist und korrespondiert mit den sich abwechselnden musikalischen
Formbestandteilen Arie und Rezitativ bzw. Madrigal.!3° Die Intention zur

im Flieftext mit dem Kirzel H-GP zitiert. Laut Birke ist Hunold lediglich der Verfas-
ser der Vorrede, der Hauptteil stammt von Erdmann Neumeister und wurde ohne des-
sen Wissen von Hunold herausgegeben (vgl. Birke: »Die Poetik der deutschen Kanta-
te, hier: S. 47 (Fuinote 1)). Neumeister schreibt hier nicht wie in den Geisstlichen Can-
taten ausschlieflich zur Kantate, sondern gibt einen poetologischen Uberblick tiber
viele Formen. So finden sich in der Abhandlung nicht nur ein Kapitel Gber Kantaten,
sondern auch tiber Arien, Madrigale und zum Stylo Recitativo. Diese Kapitel vertiefen
z. T. das Verstindnis der in den Geisstlichen Cantaten nur angedeuteten Stilelemente
der Kantate.

127 Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. §4.

128 Ebd.

129 Ebd., S. 49.

130 Vgl. Ulrich Miche: »Kantate«, in: Meizler Lexikon Literatur, Begriffe und Definitionen,
Stuttgart, Weimar 2007. Das Rezitativ kann aus Formen des Madrigals hergeleitet wer-
den (vgl. hierzu Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate, hier: S. 49-50). Eine schar-
fe Trennung der Begriffe Rezitativ und Madrigal ergibt deswegen nur bedingt Sinn. Fo-
kussiert auf die textliche Ausformung kann diese Begriffsunschirfe sogar historisch ge-
rechtfertigt werden; so schreibt Caspar Ziegler 1653 in seinem Traktat Von den Madri-
galen, dass das Madrigal »was die blossen Verse/nicht aber die composition belanget
dem Stylo recitativo fast gleich gemacht« werde und er den »besagten Stylum recitati-

364

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Vertonung des Textes als Kantate erfordert von der Textgrundlage speziel-
le formale Eigenschaften, die den Text bereits so prigen, dass man auch
aus literaturwissenschaftlicher Perspektive von der Kantate als einer eige-
nen Textgattung sprechen kann, gleichwohl diese Textgattung stets an
ihre musikalische Intention gekoppelt bleibt: Kantatentexte folgen einer
spezifischen Dichotomie, die den Text formal und funktional in Rezitativ
und Arie aufgliedert und ihn dadurch als Kantatentext ausweist. Poetiker
des frithen 18. Jahrhunderts wie Neumeister und Gottsched legen diese
Dichotomie ihrer Gattungsbeschreibung der Kantate zugrunde, wohinge-
gen Sulzer die gattungskennzeichnende Aufteilung in Rezitativ und Arie
aus der inneren Konstitution der Kantatendichtung herleitet.!3!

3.2.1.1 Die Arie

Im Vergleich zu Formbestimmungen des Rezitativs, zu denen sich ver-
schiedene Poetiken ausfihrlich auflern, wird die Arie von denselben Poe-
tiken einigermaflen stiefmitterlich behandelt.!3? Moglicherweise ist das
dem Umstand geschuldet, dass sich die Poetiker fiir die Arie als den ver-
meintlich musikalischeren Teil der Kantate weniger zustandig fihlten.
Die Poetiken konzentrieren sich auf den Bereich, der den »mehr gere-
detfen]« (G-CD, S.719) Teilen zugeordnet wurde und aufgrund des
Sprachmediums dezidiert in den Zustandigkeitsbereich der Dichtkunst
fillt; den gesungenen Partien hingegen widmete man aus poetischer Sicht

vum, wie ihn die Italianer in der Poesie zu ihren Singe Comedien gebrauchen vor
einen stets werenden Madrigal« halte (zitiert nach Birke: »Die Poetik der deutschen
Kantate«, hier: S.49, Herv. i. O.). Selbst Johann Ernst Weise (Unvorgreiffliche Gedan-
cken Von Teutschen Versen, Ulm 1708) »verwischt [...] den Unterschied zwischen Ma-
drigal und stylo recitativo, den seine Vorginger herausgearbeitet hatten.« (Birke: »Die
Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. 56)

131 »Aus Betrachtungen dieses Gegenstandes entstehen in ihm [dem Dichter, Anm. UK]
wichtige Gedanken, ernsthafte oder freudige Empfindungen, die bisweilen in starke
Leidenschaften ausbrechen. Wenn er nun, dem sich abandernden Zustands des Geistes
und Herzens zufolge, das, was er sieht, beschreibt, was er denkt oder empfindet, aus-
drukt, den Ausbruch seiner Leidenschaft schildert, und fiir jedes eine besondre, der Sa-
che angemessene Versart wihlet, so entstehet dadurch die Cantate. Sie fallt demnach
nothwendig in verschiedene Dichtungsarten. [...] Ein oder zwey Recitative und ein
paar Arien missen nothwendig dabey vorkommen.« (Sulzer: »Cantate«, hier: S. 443—
444)

132 Das fallt mit Blick auf Neumeister, Gottsched und Scheibe auf, die in diesem Kapitel
behandelt werden.

365

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

weniger Aufmerksamkeit und tberlies sie weitestgehend den Musikern.
Gottscheds Reglement fiir Arientexte ist eher eine kritische Beurteilung
der gingigen Kantatenpraxis, die sein Missfallen dartiber erkennen lasst,
dass die Dichtkunst in der Gattung Kantate eine der Musik untergeordne-
te Rolle spielt:

Alle [Regeln] laufen aber da hinaus, daff der Poet ein Sklave des Componisten
seyn, und nicht denken oder sagen misse, wie oder was er wolle; sondern so,
daf der Tonkiinstler seine Einfille dabey recht kénne horen lasse. Dahin geho-
ret unter andern hauptsichlich die Regel: daf§ man die ersten Zeilen der Arien
mit solchen Worten anfiillen musse, dabey sich der Componist eine halbe Stun-
de aufhalten konne; wenn er irgend das Lachen, Weinen, Jauchzen, Aechzen,
Klagen, Heulen, Zittern, Schmettern, Flichen, Eilen, Rasen, Rasseln, Poltern,
oder sonst ein Wort von dergleichen Art auszudriicken sucht. (G-CD, S. 720)

Dem folgt auch Neumeister (vgl. H-GP, S. 216-217 und N-GC, S. 4-5). Er
legt das Augenmerk v. a. auf den Wechsel von Rezitativ und Arie (vgl.
H-GP, S.217). So definiert Neumeister die Arie weniger durch textinha-
rente Merkmale, als durch ihre Umgebung, in die sie gesetzt wird:

Eine so genannte Aria [...] kann niemahls alleine stehen/ sondern hat entweder
Recitativ, oder noch andere Arien in uno contextu, bey sich. [...] Also kommen
sie vornehmlich in einer Cantata, Oratoria, Serenata, Pastorale und Opera fiir.
(H-GP, S.217)

Ob eine Kantate mit einer Arie eroffnet oder geschlossen wird, ist dabei
nur von relativer Bedeutung. Die einzige Konstellation, in der zwei Arien
direkt aufeinander folgen durfen, ist, wenn sie »zweyerley generibus
stracks« (N-GC, S.4-5) sind, also auch einen Wechsel mit sich bringen.
Diesen Wechsel konnen zwei Strophen einer Arie nicht mit sich bringen,
denn

Was die Arzen belanget/ sollen selbige aus einer/ zum meisten aus zweyen/ sehr
selten aus dreyen/ Strophen bestehen/ und allemahl einen affect, oder ein mora-
le, oder sonst etwas besonders in sich halten. (N-GC, S. 4)

Damit ist auch Neumeisters inhaltliche Vorstellung der Arie benannt, die
sich wie ein Strophenlied auf einen Affekt oder moralischen Gesichts-
punkt beschrankt. »So gibt es«, laut Neumeister, »einen argern Ubelstand/
wenn in einer viel-strophigen Aria ein Gesetz einen traurigen/ das andere
einen freudigen Affect hat/ und gleichwol einerley Composition ist«

366

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

(H-GP, S.218-219)133. Die Wiederholung einer Arie ist lediglich in Form
eines Dacapo moglich, die die Kantate in einer zyklischen Form beschlie-
Ben kann (vgl. N-GC, S. 4)134,

Sonstige formale Bestimmungen der Arie beschiftigen sich vor allem
mit der musikalischen Ausformung, die sich — zugunsten der Bedeutung,
die dem Wort innerhalb der Entstehung der musikalischen Form Kantate
beigemessen wird — von zunichst polyphonen Formen zunehmend in
Richtung Monodie verschiebt: »Mit dem Wandel der Satzweise geht einer
des Wort-Ton-Verhaltnisses einher [...] — nicht mehr Gleichgewicht, son-
dern ausgeprigte, erst im Verlauf der Entwicklung abgemilderte Hierar-
chien stehen im Vordergrund.«!® Zwar gewinnt aus musikhistorischer
Sicht das Wort durch das Losen von sprachlicher Polyphonie und das rela-
tiv einfach besetzte Instrumentalaccompagnato der Singstimme an Bedeu-
tung, trotzdem befindet Gottsched, dass der Poet in Kantatendichtungen
weiterhin eine dem Komponisten untergeordnete Rolle spielt (vgl. G-CD,
S.722). Dass Gottsched mit dieser Einschitzung nicht falsch liegt, zeigt
die Tatsache, dass selbst in Deutschland tber weite Teile des 17. Jahrhun-
derts fir Kantaten italienische Texte Gbernommen wurden.!3¢ Johann
Gottfried Walther schreibt selbst 1732 noch in seinem Musikalischen Lexi-
kon, dass die »Cantate eigentlich ein langes Musik-Stick [ist], dessen Text
Italidnisch«!37 sei. Der Boden fiir die Entwicklung einer solchen litera-
risch-poetischen Kunstform der Kantate in Deutschland wird erst zu Be-
ginn des 18. Jahrhunderts u. a. durch Neumeister und Gottsched geebnet.
Von ihnen beschriebene Merkmale finden sich auch Mitte der zweiten
Jahrhunderthilfte noch in Johann Georg Sulzers Artikel zur »Arie« in sei-
ner Allgemeinen Theorie der schonen Kiinste, vor allem die ariose Ornamen-

133 Dieser Abschnitt steht im Widerspruch zu den beiden Abschnitten, die ihm voran-
gehen, der fiir Gleichférmigkeit von Strophen innerhalb einer Arie argumentiert:
»XCVI. Will man mehr als eine Strophe/doch tiber dreye nicht wohl/machen/so gehe
man ja behutsam/dafl man in den tGbrigen/Worte von einerley Mensur, und/wo mog-
lich/von einerley Vocalen brauche/wie in der ersten Strophe gewesen sind. XCVIL
Denn wann in der ersten Strophe z.E. mit einem Monosyllabo allerhand Musicalische
Variationes vorgegange/und in der andern Strophe ein Polysyllabum in diesen Tact
fallt; Oder da die Musicalische Pasage in der ersten etwann auf ein A, un in der andern
auf ein I oder U oder so fort/trifft/so kling es so heflich/daf nichts driiber ist.« (ebd.).

134 Ahnlich auch bei Gottsched, siche G-CD, S. 720, 726.

135 Konold: Weltliche Kantaten, S. 23.

136 Vgl. ebd., S.45.

137 Johann Gottfried Walther: Musikalisches Lexikon oder Musikalische Bibliothek. Hg. von
Richard Schaal, Kassel 1967, S. 134.

367

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

tik, der man dann v. a. in der Asthetik der Empfindsamkeit skeptisch ge-
geniiberstand, beschreibt Sulzer ausfiihrlich.!38

Gleichwohl die Arie innerhalb dieser Kantate durch ihre thematische
Konzentration auf ein Gefiihl oder einen moralischen Gesichtspunkt als
der im eigentlichen Sinne lyrische Teil'3 der Kantaten galt, fokussieren
Poetiken des 18. Jahrhunderts vor allem auf die rezitativischen Teile.

3.2.1.2 Das Rezitativ

Wie die Arie sich durch ihre Positionierung zwischen und um Rezitative
definiert, so gilt entsprechende Beschreibung auch umgekehrt: »Man nen-
net dieses Stylum Recitativum oder Recitativ, welches in Cantaten, Sere-
naten, Postorellen und Operen gebraucht/ und mit Arien abgewechselt
wird.« (H-GP, S.72) Abgesehen von dieser einleitenden allgemeinen Be-
stimmung des Rezitativs sind die untersuchten Poetiken zu den Rezitati-
ven der Kantaten gepragt von Ambivalenz: Einerseits wird ein eindeutiges
formales Reglement dargelegt, das dann andererseits in den Folgesitzen
oft relativiert wird. Dafiir wird die Freiheit der Form beinahe credoartig
betont. Neumeisters unmissverstindliche Anweisung »so nimmet man
zum Recitativ Jambische Verse« (N-GC, S. 3), wird in den folgenden bei-
den Sitzen zugunsten dichterischer Freiheit dekonstruiert:

[...] so nimmet man zum Recitativ Jambische Verse. Je kirzer aber/ ie angeneh-
mer/ und ie bequemer sie zu componiren sind. Wiewohl auch in einem affec-
tudsen Periodo dann und wann ein oder ein paar Trochaische/ wie nicht weni-
ger Dactilische sich gar artig und nachdricklich mit einschieben lassen. Sonst
hat man die Licentz eben als in einem Madrigal/ die Reime und Verse zu ver-
wechseln und zu vermischen/ wie man will. (N-GC, S. 3)140

138 Vgl. Johann Georg Sulzer: »Arie«, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie
der schonen Kiinste, Bd. 1: A-J, Leipzig 1792, S. 208-213, hier: S. 209-210.

139 Mit »im eigentlichen Sinne lyrisch« sei hier auf das Verstindnis der opera buffa ange-
spielt, demzufolge die Arien zur ausfithrlichen Ausbreitung von emotionalen Zustin-
den dienten (vgl. hierzu auch Kap. 1.4). Uber den Grad der tatsichlichen Lyrizitat lasst
sich anhand von Gerstenbergs Asthetik, die artifiziell zum Singen benutzten Texten
den Status von Lyrik abspricht, freilich streiten.

140 Es sei bemerkt, dass Neumeister in der Allerneuesten Art der galanten Poesie gerade was
den Versfuf§ angeht, deutlich strenger verfihrt. So schreibt er dort zum Rezitativ:
»schicken sich nichts besser/als Jambische Verse/ je kiirzer aber/je angenehmer sie
sind/je leichter sie zu componiren sind.« (H-GP, S.73) Eine mogliche Abwechslung
mit Daktylen oder Trochden toleriert er in dieser Ausfilhrung weniger: »Manche ste-
cken auch in dieser Ketzerey/daf§ sie bald Jambische/bald Trochiische/bald Dactylische

368

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Die dann folgenden Ausfihrungen zu Reimschemata lassen sich auf die
kurze Passage »so ist es doch eben kein mufl« (N-GC, S. 4) reduzieren. Die
einzige Regel, die am Ende des Absatzes noch verbindlich stehen bleibt,
lautet: »Nur ziehe man tberall das Gehore zurathe [...]J« (N-GC, S. 4) Die-
se Regel lasst dem Dichter im Prinzip vollkommene formale Freiheit, was
Neumeister an spaterer Stelle auch noch einmal explizit hervorhebt:

[...] in einer Ode mufl der Poet seine Einfille zwingen und binden [...]. In
einer Cantata dagegen ist er an nichts gebunden/ sondern setzet die Verse nach
einander hin/ wie sie flieen und fallen wollen. (N-GC, S. 5)141

Es sei darauf aufmerksam gemacht, dass Neumeisters Kantaten-Poetik kei-
ne ist, die vollige Regelfreiheit propagiert. Zum einen gibt es — wenn auch
relativierte — Relikte von formalen Regeln; zum anderen ist auch der Satz
»Nur ziehe man tiberall das Gehore zurathe« als ernst zu nehmende Regel
zu bewerten, die zwar streng geregelten Formalia eine Absage erteilt, da-
mit aber statt der stets ordnenden Verstandesinstanz einem Sinnesorgan —
dem Ohr - »ein gewisses Urteilsvermogen zubilligt«!42. Gottsched be-
merkt beim Vergleich von Oden und Kantaten einen dhnlichen Effekt:
»die Poeten bekamen mehr Freiheit«(G-CD, S.718); und auch bei Gott-
sched ist — wenn auch kritisch bewertet — von der Konsequenz zu lesen,
dass Verstand von auditivem Sinn abgelost wird (vgl. G-CD, S. 718)143.
Bemerkenswert bleibt, dass sowohl Neumeister als auch Gottsched sich
zwar des Ursprungs der Kantate aus der musikalischen italienischen Form
bewusst sind!#4, trotzdem aber die Ode als Vergleich wihlen. Beide heben
hervor, dass die Kantate im Vergleich zur Ode - von beiden terminolo-

unter einander hinlauffen lassen/wie Schweine/Schaafe und Ziegen/Ochsen und Kithe
bei einem Dorff-Hirten. Doch mich deucht immer/daf dem Wercke eine groffe Lieb-
lichkeit dadurch abgehet.« (Ebd., S. 74)

141 In diesem Zitat wird zwar nicht explizit vom Rezitativ, sondern allgemein von der
Kantate gesprochen; gleichwohl ist davon auszugehen, dass dieses Urteil sich v. a. auf
die rezitativischen Teile bezieht, zu deren Form zuvor im Text Stellung genommen
wurde, wohingegen dhnliche Ausfithrungen zum Arientext fehlen.

142 Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate«, hier: S. 50.

143 »Bekam das Ohr dabey viel zu horen, so hatte der Verstand desto weniger dabey zu
gedenken.« (G-CD, S.718) Dass Gottsched diese Entwicklung kritisch betrachtet, ist
wenig uberraschend. Bei ihm wird diese Beobachtung mit der resignativen Bemer-
kung kommentiert: »Jemehr die Musik dabei gewann, desto mehr verlohr die Poesie
dabey« (ebd.). Diese Bemerkung zeugt auch von einem Kunstverstandnis, das Musik
und Poesie noch als konkurrierende Kiinste einstuft und nach keiner Vereinigung
sucht.

144 Zu Neumeister siche oben (Kap. 3.2.1.1); Gottsched: »Die Cantaten sind eine Erfin-
dung der Italiener« (G-CD, S. 717).

369

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

gisch nicht vom (Strophen-)Lied differenziert — deswegen als freiere Form
zu bewerten ist, weil sie mit ihrer durchkomponierten Satzweise die Mog-
lichkeit einer schlissigeren Affektdarstellung bietet: »Zeilen von unglei-
cher Lange« konnen »auf eine ungebundene Art durch einander laufen
[...] und alsdann die Musik durchgehends, nach dem Inhalte des Gedich-
tes [bequemt]« (G-CD, S. 718)'45 werden. Die mit der Kantate gewonnene
Formfreiheit beschrankt sich allerdings auf den Produktionsprozess der
Kantate, da eine vollkommen durchkomponierte und damit festgeschrie-
bene Form letzten Endes doch nur bedingt als freie Form bewertet wer-
den kann. Aber selbst die Freiheit beziiglich des Produktionsprozesses
stellt sich heraus als Dogma, dem man misstrauisch gegentbersteht, so
kann man die Ambivalenz der einerseits angepriesenen freien Form, die
man gleichzeitig ein wenig einzuschrinken versucht, einstufen. Exempla-
risch kann das abgelesen werden im Abschnitt zum Stylo Recitativo in
Neumeisters Allerneuesten Art der galanten Poesie, wo Neumeister einerseits
die Freiheit der Anordnung der Verse hervorhebt, ein paar Sitze spater
aber bemerkt, dass die Verse eine feste Form mit Zasur und Skandierung
haben sollten (vgl. H-GP, S. 73). Gottscheds Reglement zum Rezitativ ent-
halt in Summe noch mehr konkret die Formfreiheit einschrinkende Pas-
sagen. Beide Poetiken stimmen darin iberein, dass das Rezitativ »jam-
bisch zu machen« (G-CD, S.727) ist und kurz, so wird Gottsched im Fol-
genden konkreter statt wie Neumeister offener. Wahrend Neumeister
schreibt »man [konne] izt einen kurzen/ itz einen langen/ bald einen
Mainn- bald einen Weiblichen [Reim] setzen« und »die Reime und Verse
[verwechseln] und [vermischen] wie man will« (N-GC, S.3-4), schreibt
Gottsched: »Die Reime gar zu weit von einander zu werfen, das heiflt eben
so viel, als gar keine zu machen [...]. Weibliche mit weiblichen, und
mannliche mit mannlichen Reimen zu vermischen, das klingt auch nicht
gut« (G-CD, S. 727).

Der Versuch, das Rezitativ, dessen Formfreiheit man zu schiatzen ver-
sucht, derart zu reglementieren, mag dessen historischer Verwandtschaft
mit dem Madrigal geschuldet sein. In Joachim Birkes Zusammenfassung
von Caspar Zieglers Traktat Von den Madrigalen (1653) — auf das sich auch

145 Die analoge Stelle bei Neumeister lautet: »Denn in einer Ode muf der Poet/so zu sa-
gen/einerley Conceptus haben/zum wenigsten obligiret ihn die erste Strophe/daf§ er
die andern just nach dieser elaboriren muf. Hingegen ist er in einer Cantata an nichts
gebunden/sondern lafet seine Grillen aus/wie er sie am bequemsten eingefangen.«
(H-GP, S. 284)

370

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Neumeister in seinen Ausfihrungen zum Madrigal bezieht!4¢ — lesen sich
dessen Madrigal-Vorschriften fast deckungsgleich zu den Rezitativ-Bestim-
mungen, die Neumeister und Gottsched geben.'¥” Madrigal und Rezitativ
sind formal verwandt und bezeichnen dhnlich geformte Texte. »Madrigali-
sche Verse erfiillen [...] alle technischen Bedingungen, die der Komponist
an einen Text stellt, den er als Rezitativ vertonen will«!48 so Birke. Der
Rezitativstil wird deswegen auch »Madrigalische Ver8-Art«!#® genannt.

Deklamation vs. Rezitation

Im 18. Jahrhundert setzt das aus dem Madrigal entwickelte Rezitativ zu
einer selbststindigen Entwicklung an: Neumeisters Geistliche Cantaten
bilden die Grundlage einer deutschen Kantaten-Poetik, an der sich bis
Gottsched nichts Grundsitzliches dndert. Ein neuer Impuls ist Mitte des
18. Jahrhunderts bei Johann Adolph Scheibe — und damit in Gerstenbergs
direktem Umfeld — zu finden. Scheibe setzt sich mit der Kantatenform,
insbesondere mit dem Rezitativ auseinander und entwickelt eine tberar-
beitete Form desselben:

Auch die Recitative sind nach meiner itzigen erweiterten Einsicht, weil ich
binnen dieser Zeit [seit 1747 bis zu dieser Veroffentlichung 1765] diese Schreib-
art mehr studiret, und wie ich glaube, zu mehrerer Richtigkeit gebracht habe,
ganz neu ausgearbeitet worden. Ich kann also auch diese Kantate [Prokris und
Cephalus von Schlegel] so wohl als die Ariadne der Welt als eine ganz neue
Arbeit vorlegen. !5

146 Vgl. Hunold: Galante Poeste, S.232.

147 Vgl. Birke: »Die Poetik der deutschen Kantates, hier: S. 50.

148 Ebd., S. 49.

149 Albrecht Christian Rotth, Vorbereitungen zur Deutschen Poesie, Leipzig 1687, gedr.
in Halle, Bogen D 3". Hier zitiert nach Birke: »Die Poetik der deutschen Kantate,
hier: S. 49.

150 Johann Adolph Scheibe: »Sendschreiben an Sr. Wohlgebohrnen, den Herrn von Gers-
tenberg, Konigl. Danischen Leutenant von der Kavallerie«, in: Tragische Kantaten fuer
eine oder zwo Singstimmen und das Clavier. Naemlich: des Herrn von Gerstenbergs Ariadne
auf Naxos, und Jobann Elias Schlegels Prokris und Cephalus. In die Musick gesetzt, und
nebst einem Sendschreiben, worinnen vom Recitativ ueberhaupt und von diesen Kantaten in-
sonderbeit geredet wird, Kopenhagen und Leipzig 1765, S. 1-8, hier: S. 2. Wegen fehlen-
der Seitennummerierung eigene Zihlung, beginnend mit der ersten Textseite; Diese
Zahlung setzt sich im Dokument dann ab Seite 9 mit beginnendem Notentext fort.
Scheibes »Sendschreiben« wird im Folgenden im Text mit Sch-S und der Seitenzahl
abgekdirzt in Klammern zitiert.

371

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Der Komponist Scheibe verdffentlicht 1765 seine Kompositionen zu den
Kantaten Ariadne auf Naxos von Gerstenberg und Prokris und Cephalus
von Johann Elias Schlegel. Den Kompositionen voran gestellt ist ein
»Sendschreiben an Sr. Wohlgebohrnen, den Herrn von Gerstenberg, in
dem Scheibe Gerstenberg sein neu gewonnenes Verstaindnis vom Rezita-
tiv darlegt. Bemerkenswert hierbei ist, dass der Musiker Scheibe dabei
eine Aufwertung der Textteile im Blick hat; er mochte die sprachlichen
Elemente von Opern und Kantaten aus ihrer Bedeutungslosigkeit holen,
in der sie sich seiner Beschreibung nach befinden:

Wiewohl, Sie wissen es, werthester Freund [...], da [...] die meisten [...] Opern
nichts anders, als ein licherliches Gewebe von Liebe, Gegenliebe, Zaubereien
und nichts bedeutenden Worten ohne Zusammenhang und durchaus ohne Mo-
ral oder moralischen Endzweck sind, worinnen weder Charakter, weder Wahr-
heit, noch Tugend, noch Geschmack herrschen. Ihre Ariadne, mein Herr! Un-
terscheidet sich hingegen durch ihre innere Gite von jenen liacherlichen italie-
nischen Singgedichten; (Sch-S, S. 2)

Der von Neumeister bereits fiir die Arie geforderte »moralische End-
zweck« scheint Mitte des 18. Jahrhunderts in der gingigen Kantaten-Praxis
abhanden gekommen zu sein, wie auch tuberhaupt der Poetik der Kantate
in dieser Zeit nur ein untergeordneter Stellenwert zukam. Dass in Gbli-
chen Umsetzungen »[zJuweilen oder vielmehr meistenteils freilich die
Worte nicht der Mihe wert [sind]« (Sch-S, S. 2), schlagt sich nicht nur in
einer vortibergehenden Stagnation der Entwicklung der literarischen
Form der Kantate nieder!!; dieser Entwicklungsstillstand erklirt sich
auch aus einer resignierten Haltung der Literaten, die die Dichtkunst zur
bedeutungslosen Hilfskunst innerhalb der Gattung degradiert sahen.
Scheibes »Sendschreiben« und seine musikalische Umsetzung der Arzadne
beabsichtigen, dem Text wieder zu mehr Sinngehalt und damit zu neuer
Relevanz innerhalb der Gattung zu verhelfen. Das Novum, das von Schei-
be in poetologische Uberlegungen zur Kantate bzw. zum Rezitativ einge-

151 Die Beobachtung, dass es im zweiten Viertel des 18. Jahrhunderts nur wenige poe-
tologische Auferungen zur Kantate gibt, bezieht sich v. a. auf den italienischen
Kantaten-Typus. Die geistliche Kantate erlebt zeitgleich mit Johann Sebastian Bach
einen Hohepunkt. Dieser Form liegen ihrer liturgischen Funktion gemaf§ geistliche
Texte zugrunde. Auf die Entwicklung dieser Form wird an dieser Stelle jedoch nicht
niher eingegangen. Die Darstellung dieser Arbeit soll die Form von Gerstenbergs
Kantaten plausibilisieren, die sich vorziiglich in Abgrenzung zur weltlichen Kantate
italienischen Ursprungs erkldren lasst.

372

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

bracht wird, »betrifft den Unterschied der Recztation und der Deklamation«
(Sch-S, S. 3, Herv. 1. O.). Die zentrale Textstelle lautet:

Ich halte dafiir, daff die erstere [die Recitation, Anm. UK] nur allein ins eigentli-
che Recitativ gehore, und in einer andern musikalischen Schreibart Statt finden
kann; die andere [die Deklamation, Anm. UK] aber so wohl im Recitativ als in
der Arie und in allen anderen Arten der Singemusick erfordert wird, und daf§ so
gar selbst die Instrumentalmusick, wenn sie Ausdruck haben soll, sie nicht ent-
rathen kann, sondern auch von ihr beseelet sein mufS. Hieraus fliefSet nun, daf§
das Recitativ zweierlei Haupteigenschafften haben kann und muf§; es ist nim-
lich blof Recitativisch und auch Deklamatorisch. Das blofle Recitativische ist nun
dasjenige, was ich Recitation nenne, und es wird am meisten in solchen Kanta-
ten und Singestlicken kenntlich, die blof episch eingerichtet sind, und worin-
nen der Poet bald selbst redet, bald aber andere Personen redend einfithret. Im
erstern Falle aufert sich die Recitation, im letzern aber die Deklamation. Hieraus
ist nun zu schlielen, dafd alle Stellen, worinnen der Dichter etwas erzahlet, ohne
selbst Theil an der Handlung zu nehmen, blof§ recitirend sind [...] (Sch-S, S. 3,
Herv. 1. O.)

Scheibe fiithrt an dieser Stelle die Deklamation als eine neue sprach-stilis-
tische Kategorie ein, die nicht weniger leistet, als die Kantate zu »besee-
len«. Damit gibt er dem Text sowohl im Rezitativ als auch in der Arie
mehr dsthetisches Gewicht. Gleichzeitig allerdings dringt er die Textteile,
die er »blof§ Recitativisch« bzw. »Recitation« nennt, an den Rand der
asthetischen Bedeutung. Thnen kommt keine fiir den musiko-literarischen
Zusammenhang asthetische Relevanz zu, sondern die Recitation nach
Scheibe konzentriert sich auf Passagen, in denen der Text reduziert auf
seine kommunikative Sprachfunktion gebraucht wird:

Man kann [...] als einen Grundsatz annehmen, daf§ alles, was nicht das eigentli-
che Interesse des Redenden betrifft, nur zur Recitation gehoret, da hingegen al-
les, was das Interesse des Redenden betrifft, die Deklamation erfordert; inglei-
chen daf alles, was aufer dieser Bemerkung blof§ moralisch, mehr lehrend als
rihrend, mehr gleichgiiltig oder ohne besondere Empfindung als voller Emp-
findung ist, und folglich auch den Redenden selbst weniger interessiret, eigent-
licher Weise mehr recitiret, als deklamiret werden musfS; ferner, dafy was das Er-
zahlende betrifft, man wohl zu unterscheiden hat, ob die erzahlende Person
Theil an der zu erziahlenden Sache oder Begebenheit nimmt, oder nicht? Nimmt
sie Theil daran; so muf§ alles deklamiret, im Gegentheil aber alles blof recitiret
werden. (Sch-S, S. 3)

Die Aufwertung des Subjektiven, die einhergeht mit der Aufwertung sub-
jektiver Sinneswahrnehmung und der Absage an Verstandeskategorien,
passt zu Scheibes neuen Stilkategorien der Kantate: Die Teile, an denen
subjektiv kein Anteil genommen wird, die »mehr lehrend als rihrend«

373

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

und »mehr gleichgiltig oder ohne besondere Empfindung sind«, werden
dem Rezitativ zugeordnet. Der Rezitativtext wird dadurch von emotiona-
lem Gehalt bereinigt und semantisch auf inhaltliche Kategorien wie Mo-
ral oder notwendig zu Erzihlendes festgelegt, erhilt eine Art Kommentar-
funktion. Das entspricht der traditionellen Zuordnung der Sprache als
Verstandesmedium. Subjektive Empfindungen hingegen suchen nicht nur
in der zeitgendssischen Asthetik ihren Ausdruck eher im Medium der Mu-
sik, sondern werden auch bei Scheibe in die sprachliche Form »Deklama-
tion« gegossen; eine Form, die vom Sprecher quasi nur musizierend um-
gesetzt wird. Es sind die deklamatorischen Passagen's? einer Kantate, die
»ein feuriges, rihrendes und die Empfindungen nach allen ihren Abwech-
selungen ausdriickendes Instrumentalaccompagnement« (Sch-S, S.4) er-
fordern, und die auch im Vortrag eher musikalisch gestaltet sind:

So will ich allhier nur noch anmerken, daf ein Singer alle blof zu recitirenden
Stellen (nicht aber alles, was Recitativ heif$t, ich bitte, sich diese Limitation
wohl zu Gemiithe zu fithren,) geschwinder, aneinanderhingender und freyer zu
recitiren, alle zu deklamirende Stellen aber langsamer, feuriger, affecktreicher
und ausdriickender auch tacktméfiger und also abgemessener, und zwar mit
der grofiten Genauigkeit abgemessener, zu deklamiren hat. (Sch-S, S. 4)

Scheibes Projekt einer dsthetischen Aufwertung des Textes in der Kantate
gelingt damit nur zum Teil: Scheibe richtet mit seiner neu eingefithrten
sprachlichen Stilkategorie der Deklamation das kinstlerische Augenmerk
auch auf den Text und weist ihm die asthetische Funktion der »Beseelung«
der Kantate zu. Gleichzeitig wird mit der Abspaltung der Deklamation
»das blof8 Recitativische« quasi zur seelenentleerten, informationsergin-
zenden sprachlichen Hilfskategorie, die der eigentlichen Asthetik der Kan-
tate bestenfalls noch semantisch zuarbeitet oder schlimmstenfalls nur als
formaler gattungshistorischer, funktionslos gewordener Appendix einzu-
stufen ist.

Scheibes Begriffsverwendung ist irritierend, da sie nicht der tberliefer-
ten Begriffsverwendung entspricht, die Sulzer in seinem Artikel zum Rezi-
tativ darstellt:

152 Scheibe nennt diese deklamatorischen Passagen trotzdem wortlich auch »Recitative«
(Sch-S, S. 4).

374

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Die Alten unterscheideten diese drey Gattungen des Vortrages so, daf8 sie dem
Gesang abgesetzte Tone zuschreiben, der Declamation aneinanderhangende,
das Recitativ aber mitten zwischen beyde setzten.!s?

Scheibe verwendet die Begrifflichkeiten genau umgekehrt wie Sulzer, was
auch seine Erlauterungen zu einigen Beispielen aus seiner Vertonung der
Ariadne belegen.'>* Gerstenberg verwendet die Begrifflichkeiten indes wie
Sulzer. In seiner Abhandlung tber die »Schlechte Einrichtung des Italieni-
schen Singgedichts« aus dem Jahr 1770 bilden seine semiotischen Betrach-
tungen zu Rezitativ, Deklamation und Gesang den Ausgangspunkt fiir
seine kritische Bewertung der tiberlieferten italienischen Mischform.!53
Ob Gerstenbergs Abhandlung eine Reaktion auf Scheibes »Sendschrei-
ben« ist, lasst sich nicht eindeutig sagen; jedenfalls arbeitet auch er mit
dem Begriff der Deklamation, lisst ihn jedoch weniger in stilistischer
Schwebe und sondert ihn eindeutig vom Gesang ab. Im direkten Ver-
gleich wird sichtbar, dass Scheibe und Gerstenberg die Deklamation un-
terschiedlich verorten: Als musikalischer Sprachvortrag verstanden, erfiillt
die Deklamation bei Scheibe eine asthetische Funktion, die ithn von seiner
blofen Sprachfunktion 16st und eher musikalisch verortet; Gerstenberg
hingegen betont das differenzierende Moment zum Gesang und nimmt
Abstand von einer eindeutig musikalischen Verortung der Deklamation.
Die Deklamation wird bei Scheibe als eine musikalische Zwischenform
von Rezitativ und Arie eingefiihrt. Ganz abgesehen davon, ob das an
der begrifflichen Vertauschung liegt, sicht Gerstenberg die Deklamation,
egal ob in musikalisch-sprachlicher Zwischenposition oder als Sprachkate-
gorie, skeptisch:
Der Singer, hore ich Sie mir zurufen, hat Deklamiren gelernt? Wohl uns! Desto
besser! Eben das hat uns gefehlt! Worte sind nicht gemacht, um durch eine
ungeheure Menge Noten in Gemilde gezerrt zu werden: sie sollen Zeichen
unserer Begriffe seyn; verwandelt man sie in Coloraturen, so sind sie weder

das Eine noch das Andre: nicht Zeichen, denn man versteht sie nicht; nicht
Gemilde, denn man weif$ nicht, was gemalt wird.

153 Johann Georg Sulzer: »Recitativ, in: Johann Georg Sulzer (Hg.): Allgemeine Theorie der
schonen Kiinste, Bd. 4, Leipzig 1794, S. 4-19, hier: S. 4.

154 Vgl. Scheibe: »Sendschreiben, hier: S. 3-4.

155 Es sei an dieser Stelle darauf aufmerksam gemacht, dass diese Abhandlung 1770 bereits
einige Jahre nach dem Erscheinen Gerstenbergs Kantate Ariadne auf Naxos liegt. Im
Zusammenhang mit dieser Kantate hat die Abhandlung damit weniger normativen als
viel mehr reflexiven Charakter. Ausfiihrlich zu Gerstenbergs Verwendung der Begriffe
Gesang, Deklamation und Rezitativ siche Kap. 1.3.2.

375

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

So gerade zu mochte ich das Dilemma nicht einrdumen. Die Austibung der bes-
ten Meister beweist, daf§ es an Mitteln nicht fehle, Beides mit einander zu verei-
nigen. (EIS, S. 128-129)

Die hier zuletzt von Gerstenberg gelobte Form nennt dieser allerdings we-
der Deklamation noch Rezitativ — die Form, in der »Worte zugleich als
Zeichen vollkommen deutlich, und als Gemilde vollkommen empfind-
bar« sind, nennt Gerstenberg Gesang (vgl. EIS, S. 129). Gerstenberg ruft in
seiner Abhandlung zu einer sauberen Trennung von Gesang und Sprache
auf; eine Trennung, die er semiotisch-sthetisch fundiert. Scheibes Auf-
spaltung in rezitativischen und deklamatorischen Sprachvortrag 16st fiir
Gerstenberg nicht das dsthetische Problem, wie adiquater empfindsamer
Ausdruck aussehen kann, der Poesie und Musik kombiniert und dabei
keine der Kiinste der anderen hierarchisch unterordnet: Er erteilt der De-
klamation als Teil der Kantate eine klare Absage:

Der Singer will deklamiren, anstatt zu singen? Er thut aber keines von beiden.
Er deklamirt nicht: denn jetzt ein halbes Komma, und nach ein Paar Takten,
wenn die Instrumente genug gemalt haben, wieder ein halbes Komma, hier ein
eingeschobenes Wort, und da eins, und nichts im Grunde als Randglossen zu
einer fremden Musik-Sprache; heifft das deklamiren? Auch singt er nicht: denn
die Knduel herreichen, woraus der Weberstuhl nebenan das Zeug macht; heifSt
das weben? (EIS, S. 130)!5¢

Diese Absage miisste konsequenterweise wieder die urspringlich uberlie-
ferte Kantatenform, bestehend aus Rezitativ und Arie — ohne Deklamation
—, retablieren; tatsichlich dekonstruiert Gerstenberg sogar die Kantate,
indem er die Vorziige von Rezitativ und Arie als eigenstindige Formen
hervorhebt und den Wechsel — das gattungskonstituierende Moment — aus
asthetischen Griinden verwirft:

Man spreche entweder wie sichs gebiihrt, oder singe lieber gar: beides zugleich
geht nicht an. Ist die Sprache, worin man sich ausdriicken will, einmal gewihlt,
so bleibe man dabei; sie mitten in der Rede mit einer neuen vertauschen, was

156 Darin folgt ihm auch Sulzer: »Darum werde ich auch nicht néthig haben, wie Herr
Scheibe, einen Unterschied zwischen dem blof§ recitierten und declamierten Recitativ
zu machen, weil ich das erstere ganz verwerfe. Behauptet es indessen in der Oper und
in der Canatate seinen Platz, so mag der Dichter sehen, wie er es verantwortet, und der
Tonsetzer, wie er es behandeln will.« (Sulzer: »Recitative, hier: S. 6) An dieser Stelle
scheint Sulzer die Begrifflichkeit aufgrund des direkten Bezugs »wie Herr Scheibe« zu
verwenden; im restlichen Artikel wird klar, dass es ihm um das Rezitativ in seiner Be-
griffsverwendung geht und er eigentlich — wie Gerstenberg — an dieser Stelle in seiner
und der Giblichen Terminologie gegen die Deklamation argumentiert.

376

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

heiflt das anders, als Deutsch und Franzosisch unter einander stottern? (EIS,
S.131)1%7

Um zu vermeiden, dass zu lange oder zu viele Arien auf diese Weise zu
eintonig geraten, schliagt Gerstenberg vor, sie mit »anderen Gattungen des
Gesanges« wie z. B. »Arietten, Cavaten, Ariosen, Stanzen« abzuwechseln,
»an die man nur darum nicht gedacht hat, weil man immer nur einerlei
elende Kantatenform im Gesicht hatte, wovon man nicht abweichen zu
dirfen meinte« (EIS, S. 133). Seine Formulierung »andere Gattungen des
Gesanges« verweist dabei mit Hinblick auf Gerstenbergs vorige Ausfiih-
rungen auch auf den vergleichsweise hohen Grad der Artifizialitt, die
dem Gesang innewohnt.!38 Aber weder soll der Ersatz rezitativischer Teile
durch gesungene Formen das Rezitativ tberflissig machen, noch die da-
mit notwendig einhergehende artifizielle Affektdarstellung ausgebaut
werden — im Gegenteil:

[...] wo Recitation wirklich die schone Natur der menschlichen Rede, nicht
mehr und nicht weniger ist: Da geniesse das Recitativ, bei uns so gut, wie bei
den Griechen, aller seiner Rechte, uneingeschrankt. Man mache immerhin Re-
citative; man mache sogar eine besondere Gattung recitativischer Opern, der die
lebhafteste Accentuation der Aussprache, wie sie nur je bei den Griechen oder
bei den Chinesern statt findet, zum Grunde liegt: nur mache man aus Recitativ
und Gesang kein widersinniges und geschmackloses Ganze. (EIS, S. 134)

Mit dieser Forderung zur Trennung von Rezitativ und Arie zu eigenstin-
digen Formen distanziert sich Gerstenberg von der traditionell aus Italien
tberlieferten Gattung. Gleichzeitig 16st er das emotionale Potenzial der
Gattung von der Arie, um es als Empfindungsausdruck im Rezitativ wirk-
sam werden zu lassen. Damit wertet er im Gegensatz zu Scheibe das
Rezitativ tatsachlich auf.

157 Sehr ahnlich formuliert das auch Franceso Algarotti zwei Jahre zuvor: »Der schnelle
Uebergang von einem einfachen langsamen Recitativ zu einer geschmiickten und mit
allen Feinheiten der Kunst gearbeiteten Arie beleidigt fast immer; denn ist es nicht
eben als wenn man mitten im Spazierengehen Spriinge und Capriolen zu schneiden
anfangen wollte?« (Franceso Algarotti: Versuche iiber die Architektur, Mablerey und die
musicalische Opera, Aus dem Italanischen tbersetzt von R. E. Raspe, Cassel 1769,
S.243.) Francesco Algarotti war wie u. a. Lessing und Diderot Mitglied der Koniglich-
PreufSischen Akademie der Wissenschaften, was nicht unwahrscheinlich macht, dass
Gerstenberg Schriften von ihm gelesen haben kénnte.

158 Gerstenberg stuft »Gesang« gegeniiber »Singen« als die artifiziellere Form ein, sie ist
weniger natiirlicher Empfindungsausdruck als ein musikalisch-kiinstliches Nachzeich-
nen von Affekten. Ausfiihrlich hierzu siche Kap. 1.3.2.

377

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Diese Trennung von Rezitativ und Arie ist auch Gerstenbergs Antwort
auf die Ausgangsfrage seiner Abhandlung, »[o]b in Werken, die eigentlich
darauf angelegt sind, daf sie eine Welt nachahmen, wo Alles durch Ge-
sang ausgedriickt wird, so heterogene Theile, als Recitativ und Arie, nicht
eine schlechte Komposition geben« (EIS, S. 117). Gerstenberg fordert dazu
auf, sich von dieser »schlechten« Kompositionsform zu losen. Das ist eine
Absage an die italienische Kantatenform, und auch an die traditionelle
Opernform aus Italien und Frankreich:

Wir rithmen uns, und wie es scheint, nicht ohne Grund, den bessern italieni-
schen Geschmack in der Singcomposition geschaffen zu haben. Sollte es denn
wohl einer so schopferischen Nation, als die deutsche, [...] wohl wiirdig seyn,
die offenbar schlechte Einrichtung des Hauptwerks der Musik blof§ darum bei-
zubehalten, weil sie so und nicht anders aus den alten Madrigalen der Franzo-
sen und Italiener entstanden ist. Welch ein Werk konnte die Oper seyn! welch
ein Werk, wenn man sich gleich Anfangs um die Franzosen und Italiener, und
ihre alten Madrigale, und ihre gothischen Begriffe unbekiimmert gelassen hitte!
(EIS, S. 136)

Er ist damit ganz auf einer Linie mit Algarotti, der das Rezitativ sogar
noch starker als Gerstenberg macht, v. a. gegentiber der Arie:

Man erinnert sich noch, daf§ oft einzelne Ziige des Recitatives das Herz der
Zuhorer eben so michtig gertihret haben, als eine Arie in unsern Zeiten zu
thun im Stande gewesen ist. Das Recitativ rihrt noch heutigen Tages, wenn
es obligat ist und mit Instrumenten acoompagniret wird; und es wire nicht
tibel, wenn es offters geschihe. Denn welches Feuer, was fiir Leben bekémmt
nicht das Recitativ, wenn es da wo die Leidenschaft steigt, durchs Orchester
verstarkt wird und Herz und Fantasie zu gleicher Zeit mit allen moglichen
Waffen angegriffen werden?!s?

Wie hier an den Auferungen Gerstenbergs und Algarottis zu sehen ist,
emanzipiert sich das Rezitativ und wird gemaf dem asthetischen Ideal
seiner Zeit zu einer Verbindung von Musik und Sprache, die in einen
nattirlichen Ausdruck zusammenflieft: Im Accompagnato-Rezitativ.

Das recitativo accompagnato

Im 18. Jahrhundert andert sich nicht nur die asthetische Verortung des
Rezitativs. Auch stilistisch befindet sich die Gattung Rezitativ im Wandel.

159 Algarotti: Versuche, S. 242.

378

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Der italienische stile recitativo des 17. Jahrhunderts ist ein generalbassbe-
gleiteter Sprechgesang, der den Gegenpol zu ariosen Teilen (meist der
Oper, aber auch der Kantate) bildet. Dieser Sprechgesang folgt strikt der
nattirlichen Sprachmelodie (d. h. auch ohne Wiederholungen). Giovan
Battista Doni unterscheidet bereits 1635 drei Formen des stile recitativo:
den stile narrativo (berichtende Form), den stile espressivo (fir leidenschaft-
liche Monologe) und den stile speciale recitativo (eine Mischform der bei-
den anderen).'® Er antizipiert damit, dass auch dem Rezitativ die Funk-
tion des Ausdrucks, und nicht nur der Handlungserzahlung zukommen
kann; und hierin tberwindet er das zeitgendssische Verstindnis, nach
dem Arie (fur den Affektausdruck) und (Secco-)Rezitativ (zum Erzahlen
der Handlung) polarisierend gegeniiber gestellt werden. Das italienische
Rezitativ wird auch aufSerhalb Italiens rezipiert, ja sogar als »Hauptcha-
rakteristikum italienischen Geschmacks gewtrdigt«'¢!. Das deutsche Rezi-
tativ ist Anfang des 18. Jahrhunderts beeinflusst von geistlicher Musik,
aber eben auch vom italienischen Rezitativ, das »in der deutschen Oper
und Kantate enthusiastisch gepflegt«'¢2 wurde. Im Laufe des Jahrhunderts
wird diese Form des generalbaSbegleiteten Rezitativs, auch recitativo sem-
plice oder recitativo secco (einfaches Rezitativ) genannt, mehr und mehr
verdringt vom sog. recitativo accompagnato.'®® Das recitativo accompagnato
wird obligat nicht nur vom basso continuo, sondern auch von anderen
Instrumenten(-Gruppen) begleitet. »Charakteristisch und wesenhaft ist
aber noch mehr: in der Regel liegt ein monologischer Text von starkem
Affektgehalt zugrunde [...]J«!¢* Die Orchesterbegleitung illustriert dabei
den affekthaltigen Sprechgesang, die Instrumentalpartien sind »artikulie-
rend oder echoartig«!®’ gestaltet. Wie in obigem Zitat von Algarotti (siche
S. 378) bereits zu lesen ist, vereint das Accompagnato-Rezitativ Musik und
Poesie und verstarkt so die asthetische Wirkkraft: »Denn welches Feuer,
was fur Leben bekommt nicht das Recitativ, wenn es da wo die Leiden-
schaft steigt, durchs Orchester verstirkt wird und Herz und Fantasie zu

160 Vgl. Reinhard Strohm: »Rezitativ«, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemei-
ne Enzyklopidie der Musik, Sachteil 8: Quer-Swi, Kassel, Basel 1997, S.224-242,
hier: S. 226.

161 Strohm: »Rezitativ«, hier: S. 232.

162 Ebd., S.233.

163 Ebd., S.234.

164 Jirgen Schlider: »Rezitative, in: Ginther Massenkeil/Marc Honegger/Harald Hassler
(Hg.): Mustklexikon, Bd. 4: Ren bis Z, Stuttgart, Weimar 2005, S. 17-19, hier: S. 18.

165 Strohm: »Rezitativ«, hier: S. 235.

379

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

gleicher Zeit mit allen moglichen Waffen angegriffen werden?«1%¢ Auf die-
se Weise, so Algarotti, bekomme das Rezitativ in Form des recitativo ac-
compagnato einen »Zwischenstatus zwischen Arie und einfachem Rezita-
tiv, wodurch [...] deren Polarisierung in >Gefiihl< einerseits und >Hand-
lung« andererseits«'%” aufgehoben werde. Verwendet wurde das recitativo
accompagnato insbesondere fiir »emotionsgeladene Monologe, aber auch
fur spannungsreiche Dialoge, feierliche Ansprachen und Gebete«!%® sowie
fur Kantaten.

Nicht nur die Aufwertung des (einfachen) Rezitativs, sondern auch die
Formauspragung des Accompagnato-Rezitativs sind dsthetisch wie formal
entscheidende Entwicklungsschritte fir die Entstehung der Gattung Melo-
drama.

3.2.1.3 Rezitativ und Arie

Die Gattung Kantate gewinnt ihre typische Form aus der Kombination
von Rezitativ und Arie — die Form, die Gerstenberg 1770 kritisiert. Die
Forschung zu dieser Gattung unterliegt einer gewissen Dominanz, die
Struktur betreffend, die zugleich die Frage nach der Funktion der Gattung
beinahe verschwinden lésst.

Gerade an der Arie lasst sich der Verlust der urspriinglichen Funktion
— Affektdarstellung — deutlich machen: Die Arie der Kantate kann dabei
v. a. aus der Da-capo-Arie — der »Hauptarienform des Barock«!'®® — herge-
leitet werden.

Die Da-capo-Arie kann in ihrer undramatischen Reprisenform die Handlung
nicht weiterfithren. Sie tberlasst diese dem (Secco-)Rezitativ, sodass Rezitativ
und Arie eine tbliche Verbindung wird.!7°

Diese tibliche Verbindung bleibt fiir die Kantatenform bestehen und wird
zu ihrem Hauptformelement. Die Da-capo-Arie der Barockoper ist dabei
eine Form, deren Hauptfunktion in der Affektdarstellung liegt.'”! Dabei

166 Algarotti: Versuche, S. 242.

167 Strohm: »Rezitativ«, hier: S. 235.

168 Ebd.

169 Ulrich Michels: dtv-Atlas Musik. Systematischer Teil: Mustkgeschichte von den Anfingen bis
zur Renatssance, 2 Bde., Miinchen 2001, S. 111.

170 Michels: Musikgeschichte I, S. 111.

171 Vgl. ebd.

380

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

»[galt] Liebe der Affektenlehre des 17. Jh. als Hauptafteke, da sie viele
Schattierungen gestattete, was der musikalischen Umsetzung sehr entge-
genkam«!72, Die Kantate fihrt zwar formell den Wechsel von Rezitativ
und Arie, wie ihn die barocke Opernpraxis fir ausgedehnte Affektdarstel-
lungen geprigt hat, fort:

Um den szenischen Fortgang der Handlung zu gewihrleisten, wird [...] ein
guter Teil dem reciatar cantando, den >affektlosen Erzihlungen und Gedanken-
gangen« vorbehalten. Es profilieren sich [...] deutlich das Rezitativ und die Arie
als zwei unterschiedliche, klar voneinander getrennte Momente und Funktio-
nen.!”3

Den »grofSe[n] Stilwandel, der sich auch an der Oper zeigen lasst und im
Aufstreben des Biirgertums begriindet liegt, beschreibt Konold: »Die Poly-
phonie der >prima prattica< wird von der Monodie der >seconda pratticac
abgelost; an die Stelle der bisher vorherrschenden Vokalform der Motette
tritt die Kantate [...]«17# Diese Stilreduktion auf eine Stimme zeigt bereits
eine Abwendung auch vom artifiziellen Stil der italienischen Barockarie
an. Technische Virtuositit und Polyphonie weichen in Deutschland zu-
gunsten des galanten Stils:'75 Der galante Stil ist an den >Galante Hommex«
gerichtet, »einen Mann, der sich in vornehmer Umgebung zu bewegen
weif3, der eleganten Rede michtig, begabt mit Witz und Geschmack,
erfahren und urteilssicher in den Kiinsten«!7¢. Simplizitat statt Kenner-
und Virtuosentum bestimmen in der ersten Hilfte des 18. Jahrhunderts
»Rezeptionserwartung und Publikumserfolg«'”7, denn was »der gebildete
und urteilsfihige Dilettant fafft und goutiert, was ihm gefallt, was seinen
Ohren schmeichelt, ist galant und kunstgerecht«!78.

In dieser Hinwendung zum Einfachen ist die Abkehr von der rhetori-
sierten und affektwirksamen Formensprache des Barocks erkennbar. Gilt
die Arie der Barockoper noch als statisches, Affekte ausbuchstabierendes
Formelement, so beschreibt Mattheson 1739 die Arie, die er als Bestand-
teil der Kantate voraussetzt, als »wohleingerichtete[n] Gesang«, der »in

172 Emans/Tunley/Krummacher/Gottwald: »Kantate, hier: S. 1707.

173 Enrico Fubini/Sabina Kienlechner: Geschichte der Musikdsthetik. Von der Antike bis zur
Gegenwart, Stuttgart 2008, S. 131.

174 Konold: Weltliche Kantaten, S.23.

175 Vgl. ebd., S.25.

176 Wilhelm Seidel: »Galanter Stil, in: Die Musik in Geschichte und Gegenwart. Allgemeine
Enzyklopddie der Musik, Sachteil 3: Eng-Hamb, Kassel 1995, S. 983-989, hier: S. 983.

177 Konold: Weltliche Kantaten, S. 29.

178 Seidel: »Galanter Stil«, hier: S. 986.

381

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

einem kurzen Begriff eine grofSe Gemiiths-Bewegung ausdruckt«!”?. Dem-
zufolge findet auch in der Kantate eine asthetische Umgewichtung ihrer
Bestandteile statt. Die Arie als Inbegriff der barocken Affektkunst, der das
Rezitativ zundchst nur erzihlend beigestellt wurde, wird in der Kantate
nicht nur deutlich kirzer, sondern gleichzeitig das Rezitativ asthetisch
aufgewertet: Der galant-rezitativische Stil, der sich am asthetischen Ideal
der fliefenden Empfindungen orientiert, bildet ein zusatzliches dynami-
sierendes Moment. Mit zunehmender Abkehr von der Affektdarstellung
und Hinwendung zum nattirlichen Empfindungsausdruck kann eine Ver-
schiebung der asthetischen Relevanz zugunsten des Rezitativs beobachtet
werden.

Die Tendenz zu dieser Entwicklung zeichnet sich bereits Anfang des
18. Jahrhunderts in den Poetiken zur Kantate ab, die das Rezitativ
nicht als zwischengeschaltete Hilfsform bewerten, sondern ihm samt dem
Wechsel eine gattungskonstitutive Rolle zusprechen und seine Form sogar
ausfuhrlicher behandeln als die der Arie. Scheibe, der sich in seinem
»Sendschreiben« fast nur mit dem Rezitativ und dem Versuch, dieses
aufzuwerten, befasst, bemangelt eingangs die gingige Arienpraxis und die
Gepflogenheit v. a. von Singern und Sangerinnen, sich nur am Rande fiir
die rezitativischen Teile zu interessieren:

Ein lautes Geklatsche und ein auf der Opernbiithne wiederschallendes Bravo be-
gleitet die Kapriolen schneidenden Singer und Singerinnen, die sich fiir diesen,
der Bezauberung ahnlichen Beyfall mit einem theatralischen Stolze ehrer-
biethigst neigen, in die Szene zuriick. (Sch-S, S. 2)

In Scheibes »Sendschreiben« wird nicht nur die asthetische Ablehnung
dieses Modells deutlich, sondern auch der verinderte Kontext, in dem die
Kantate praktiziert wird: Die Rezipienten sind nicht mehr Opernbesu-
cher, sondern private Liebhaber, fiir die Scheibe in seiner Klavierkompo-
sition zur Arzadne »auf die Leichtigkeit und Bequemlichkeit zu spielen ge-
sehen« hat, »weil nicht alle Liebhaber Virtuosen sind« (Sch-S, S. 6). Tech-
nische Virtuositit tritt zuriick zugunsten von empfindungsstarkem Aus-
druck, sodass Scheibe prazise Verzierungs- und sonstige Spielanweisungen
fur aberflissig halt:

179 Johann Mattheson: Der vollkommene Capellmeister. Das ist die griindliche Anzeige aller
derjenigen Sachen, die einer wissen, konnen und vollkommen inne haben mufS, der einer Ca-
pelle mit Ebre und Nutzen vorstehen will, Hamburg 1739, S. 212.

382

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Ich hitte zwar alle diese Stellen anmerken kdnnen; allein, da ich nur fiir emp-
findliche Liebhaber und Musickverstindige geschrieben habe: so wiirde es tiber-
fluflig gewesen seyn, ihnen zu sagen: Hier mifit ihr empfinden! Zumal da es ih-
nen wenig helfen wirde, ihnen diese Anweisungen zu geben, wenn sie nicht
selbst ein empfindliches Herz hatten. (Sch-S, S. 4-5)

Dabei versiumt Scheibe es aber nicht, wiederholt Sianger:innen auf die
Wichtigkeit des richtigen Vortrags des Rezitativs hinzuweisen. Er be-
merkt, dass »ein einziges unrecht gelesenes Wort den ganzen Affect, die
ganze Deklamation herab setzen, und bis ins Licherliche erniedrigen
kann.« (Sch-S, S. 5) Das dsthetische Ideal des natiirlichen Empfindungsaus-
drucks wird — wie auch bei Gerstenberg — ins Rezitativ verlagert und
kommt dort zur Geltung;:

Ein gut gearbeitetes Recitativ gilt mir [Gerstenberg] allemal mehr als die klin-
gendste Arie, die nur klingt. Das gute Wort Cantabel, das man jetzt so unbe-
scheiden zu misbrauchen anfingt, das alle Kraft der Instrumental-Musik zu lih-
men, und den wenigen Ausdruck, der noch in unserer Singgekunst [sic] Gbrig
ist, bald vollends zu entnerven droht, findet an mir nur einen sehr mafigen Be-
wunderer. (EIS, S. 134-135)

Das nach diesem Maf3stab erstarkte Rezitativ macht das Heraustreten aus
dem ariosen Modus, der formal in der Gattung Kantate obligat ist, umso
bedeutungsvoller: Der Wechsel ins Rezitativ hat nicht mehr nur tberlei-
tenden Charakter, sondern eigene Relevanz, die Gerstenberg schon 1768
in seiner Rezension zur Kantate Pygmalion von Ramler einfordert:

[...] und mit diesem schonen Uebergange bricht Pygmalion ganz in Worte
der Liebe aus. Allein warum muflte es eine Arie seyn, in der er aus seiner
Entziickung erwacht? Uns deucht, diese Idee wire dem Recitative angemefner
gewesen. (R, S. 81)

Die Gattungsform Kantate ermdglicht durch den obligaten Wechsel zwi-
schen Rezitativ und Arie innerhalb einer Kantate, die Arie zu unterbre-
chen. An gleicher Stelle erdffnet sie durch dieses gattungskonstitutive
Wechselelement den Schritt aus der affektiiberladenen Arie heraus hin zur
ausdrucksstarken, empfindsamen Rede. Dieser Schritt ist nicht nur inner-
halb einer Kantate relevant, sondern auch fir die Gattungsentwicklung
bezeichnend: Er bietet die Moglichkeit zur Emanzipation von der Arie,
die mit der Etablierung des Accompagnato-Rezitativs vollzogen wird. Das
Changieren zwischen den Polen (Secco-)Rezitativ und Arie wird obsolet.
Die rezitativische Rede, deren Ausdruckskraft durch Instrumentalaccom-
pagnati verstarkt wird, kann als Vorlaufer der melodramatischen Rede

383

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

verstanden werden.!® Die weltliche Kantate in Deutschland im frithen
und mittleren 18. Jahrhundert bildet damit eine wichtige Wegmarke in
der Landschaft der Gattungsentwicklung: Sie ist die Ubergangsform zwi-
schen zwei Bihnengattungen, der barocker Oper und dem Melodrama;
als lyrische (Kurz-)Form erinnert sie an die urspringlich gedachte innere
Verwandtschaft von Musik und Poesie, verschafft der Poesie mehr astheti-
sche Relevanz im Zusammenwirken der beiden Kiinste und bereitet so
auch die literarische Bithnengattung des Melodramas mit vor.

Gerstenbergs zuvor dargestellte Abwendung von der Gattung Kantate
zeigt ihn vor diesem Hintergrund als einen urteilssicheren Kritiker: Die
Bestandteile der Kantate, die er als zu heterogen voneinander absondert,
bedienen tatsiachlich verschiedene asthetische Ideale; die Kantate nimmt
die Position einer Ubergangsgattung zwischen diesen Idealen ein und
markiert den ésthetischen Umbruch: Thre strukturelle Konstitution als
Wechselgattung pradestiniert sie dazu und ermoglicht stiickintern wie gat-
tungsgeschichtlich den Schritt von einem zum anderen Ideal. Sie oszilliert
zwischen ausladender musikalischer Affektdarstellung und natiirlichem,
auch poetisch gestaltetem Empfindungsausdruck, zwischen Arie und (Sec-
co-)Rezitativ, bis zu einem Kipppunkt, an dem asthetische Umgewichtun-
gen und Formreform des Rezitativs im 18. Jahrhundert die »Ricknahme
der Arien«!3! bewirken. Die Wechsel werden austariert, geglattet, nivel-
liert. Zu dem Zeitpunkt (1770), als sich in Deutschland die poetisch wei-
terentwickelte Gattungsform des Melodramas zu etablieren beginnt, die
das neue asthetische Ideal bereits umzusetzen versucht, und gleichzeitig
die barocke Affektrhetorik obsolet wird, ist Gerstenbergs Urteil, dass die
Kantate in dieser Form nicht mehr weitergeftihrt werden sollte, zeitgemaf§
und konsequent. Im Jahr 1770 kann der dsthetische Umbruch als vollzo-
gen gelten und mit abnehmender Oszillation zwischen den asthetischen
Idealen schwindet auch die Legitimation einer Ubergangsgattung wie der
der Kantate.

180 Mehr dazu siche Folgekapitel: Kap. 3.2.2.2.
181 Laurenz Lutteken: Das Monologische als Denkform in der Mustk zwischen 1760 und 1785,
Berlin 1998, S. 472.

384

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

3.2.2 Gerstenbergs Kantaten

»Die weltliche Kantate wurde um die Mitte des 18. Jh.s mehrfach poetolo-
gisch reflektiert und diente in ihrer mythologischen Variante
(H. W. von Gerstenberg, Ramler) als Experimentierfeld fiir neuartige mu-
sikalisch-lit. Affektwirkungen.«!82 Die ausfihrliche Behandlung dieser
Gattung in Gerstenbergs (Euvre ist also nicht nur mit der Abhandlung
tber die »Schlechte Einrichtung des Italienischen Singgedichts« Teil sei-
ner asthetischen Arbeit, sondern auch seiner schriftstellerischen Tatigkeit,
namlich in seinen Kantatentexten, die er verfasst hat, bevor er sich 1770
von der Gattung Kantate distanziert. Seine »Kantatendichtung ist ein Be-
weis fir die ungeheure Schnelligkeit, mit der er alles Neue in sich auf-
nahm, verarbeitete und produktiv machte«!33, seine wenigen verfassten
Kantaten und spitere Distanzierung von der Gattung bieten dabei Evi-
denz fiir den Status dieser Gattung als Ubergangsform. Es gibt nur zwei
Texte, die Gerstenberg explizit als Kantatentexte verfasst und im Untertitel
auch als solche bezeichnet hat: Ariadne auf Naxos — eine Kantate'3* (1765)
und Clarissa Harlowe — eine tragische Kantate'S, die allerdings nur als Frag-
ment erhalten ist und als solches erst postum ver6ffentlicht wurde. Als
Kantate vertont wurden auch lyrische Arbeiten von Gerstenberg — ein
Grund, warum diese Arbeit Kantaten als dramatisch-lyrische Zwischengat-
tung behandelt. Hierzu zihlt das regelmifig versifizierte »Lied eines Moh-
ren« (T1, S. 20-21), das Johann Christoph Friedrich Bach im Jahr 1776 un-
ter dem Titel Die Amerikanerinn vertont hat!8¢, und das wechselstruktu-
rierte Gedicht »Die Grazien« (T, S. 50-53), 1744 von Carl Philipp Emanu-

182 Miehe: »Kantate«, hier: S. 373.

183 Albert Malte Wagner: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg und der Sturm und Drang. Gers-
tenberg als Typus der Ubergangszeit, Heidelberg 1924, S.277.

184 Heinrich Wilhelm von Gerstenberg: »Ariadne auf Naxos. Eine Kantate« [1765],
in: Heinrich Wilhelm von Gerstenberg (Hg.): Vermischte Schriften II, Frankfurt am
Main 1971, S. 73-86.

185 Albert Malte Wagner: »Ungedruckte Dichtungen und Briefe aus dem Nachla Hein-
rich Wilhelm von Gerstenbergs«, Archiv fiir das Studium der Neueren Sprachen und
Literaturen, 70/134 (1916), S.3-26, hier: S.3-7. Datierung unbekannt. Wagner, der
Clarissa unter dem Titel Clarissa Harlowe — eine tragische Kantate in eben genannter
Quelle veroffentlicht hat, spricht in seiner Monografie vom selben Stiick unter dem er-
weiterten Titel »Clarissa Harlowe im Sarge« (vgl. Wagner: Gerstenberg als Typus der
Ubergangszeit, S. 277).

186 Johann Christoph Friedrich Bach: Die Amerikanerinn. Ein lyrisches Gemdblde, Riga
1776. Die Komposition von J. C. F. Bach wirkt trotz ihrer vergleichsweise spaten
Veroffentlichung sehr traditionell, gerade die Arien der Kantate sind im Gberlieferten

385

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

el Bach vertont.'®” Im Untertitel als »Cantate« bezeichnet sind aulerdem
die Gedichte »Dianens Nymphe« (PW, S.225) und »Amor im Klavier«
(PW, S.232) im »Poetischen Waldchen«.!®8 Ariadne auf Naxos ist die be-
kannteste Kantate Gerstenbergs, sie wurde 1765 von Johann Adolph
Scheibe vertont'®® und zur Vorlage fir das erste deutsche Melodrama.

3.2.2.1 »Die Grazien«: Eine Kantate?

»Die Grazien« waren von Gerstenberg nicht als Kantatentext intendiert,
sondern wurden 1759 als Gedicht in seinen Téindeleyen veréffentlicht.
Es ist das einzige wechselstrukturierte Gedicht der Sammlung, fiir das
auch eine Vertonung belegt ist. Dabei pradestiniert diese Struktur eigent-
lich geradezu fir eine Vertonung als Kantate, die durch eine heterogene
Textstruktur gekennzeichnet ist. Trotz dessen, dass eine entsprechende
Kantatenvertonung dieses Gedichts wegen dieser Form naheliegt, aber
konsistent mit seiner ablehnenden Haltung gegenuber der Kantaten-Gat-
tung, nimmt Gerstenberg diese Vertonung zunichst skeptisch auf: »man
findet fiir das Werk eines Liebhabers viel schones drinnen. Nur scheint
die Form einer Cantate nicht gar gut gewahlt zu seyn, und daf§ die musi-

redundanten, spiter als statisch bewerteten Arienmodus gestaltet und wirken beinahe
barock.

187 Die Frithfassung von 1774 erschien als Druckfassung verandert erst 1788. Carl Philipp
Emanuel Bach: »Die Grazien. Kantate, in: Paul E. Corneilson (Hg.): The Complete
Works, Los Altos 2013, S. 66-75.

188 Beide sind als Dialog bzw. Duett angelegt und tragen auf diese Weise der Wechsel-
struktur der Kantate Rechnung. Die Dichtungen stehen in dem Teil des »Poetischen
Waldchense, in dem Gerstenberg Dichtungen ihren rechtmafigen Verfassern wieder
zueignen wollte, die er zum privaten Musikvergniigen genutzt hatte und die in Um-
lauf geraten waren. Die eigentlichen Verfasser dieser beiden Dichtungen bleiben trotz-
dem unklar, denn »Dianens Nymphe« ist laut Gerstenberg »Nach einem Ungenann-
ten« (PW, S.225), »Amor im Klavier« fehlt ginzlich eine Verfasserangabe (vgl. PW,
S.232). Das legt nahe, dass der Verfasser moglicherweise doch Gerstenberg selbst ist,
das Gedicht bzw. die Kantate taucht aber in vorherigen Sammlungen nicht auf.

189 Johann Adolph Scheibe: »Ariadne auf Naxos«, in: Tragische Kantaten fuer eine oder zwo
Singstimmen und das Clavier. Naemlich: des Herrn von Gerstenbergs Ariadne auf Naxos,
und Johann Elias Schlegels Prokris und Cephalus. In die Musick gesetzt, und nebst einem
Sendschreiben, worinnen vom Recitativ ueberbaupt und von diesen Kantaten insonderbeit
geredet wird, Kopenhagen und Leipzig 1765, S. 9-48.

386

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

kalische Recitation der Prose Schwierigkeiten habe, empfindet man hin
und wieder.«!%0

Erste Nachweise zu der Frithfassung!®! von Bachs »Grazien«Kompositi-
on finden sich fiir das Jahr 1774 und werden durch Briefe von Claudius
und Reichardt belegt.'”? Am 14. Juli 1774 schickt Bach Gerstenberg eine
autografe Partitur, mit der er aber offensichtlich nicht sehr zufrieden war,
wie dem Begleitbrief zu entnehmen ist:

Thre schonen Grazien sind unter schlechte Hiande gerathen. [...] Vermuthlich
werden sie mich bei ihrem vortrefflichen Uhrheber verklagen. Nehmen Sie
meine Partie und richten Sie nicht zu strenge. Der Wille wenigstens war gut.!?

Nach einigen Umarbeitungen und Korrekturen folgt die Veroffentlichung
der Druckfassung!®* iiber zehn Jahre nach diesem Briefwechsel im Jahr
1788 am Ende der Liedersammlung Newue Lieder-Melodien.'5 Bereits die
Frihfassung liegt zeitlich nach Gerstenbergs Distanzierung von der Kanta-
tenform; trotzdem scheint er positiv auf die Komposition reagiert zu ha-
ben, denn Bach stattet ihm im September 1774 »mit besonderer Zufrie-

190 R. M. Werner: »Gerstenbergs Briefe an Nicolai nebst einer Antwort Nicolais«, Zeit-
schrift fiir Deutsche Philologie/23 (1891), S. 43-67, hier: S. 60 (Gerstenberg an Nicolai,
Kopenhagen 27.4.1768).

191 Von der Druckfassung ist eine »Partiturabschrift eines bislang nicht identifizierten Ko-
pisten mit Eintragungen von CPEB« erhalten, die das Bach-Archiv Leipzig online zu-
ginglich macht (siehe Bach, Carl Philipp Emanuel: »Die Grazien«, Internet: https://w
ww.bach-digital.de/servletsyMCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_000714
69&from=1&to=14, zuletzt geprift am: 29.07.2017). »Diese Handschrift spiegelt im
ante correcturam-Stadium die um 6 Takte lingere Frihfassung wider« (Wolfram Enf-
lin/Uwe Wolf/Christine Blanken (Hg.): Bach-Repertorium. Werkverzeichnisse zur Musi-
kerfamilie Bach, Carl Philipp Emanuel Bach: thematisch-systematisches Verzeichnis der
musikalischen Werke, Teil 2: Vokalwerke, Stuttgart 2014, S. 782). Die entsprechenden
Takte sind in dieser Version durchgestrichen, an einer Stelle ist der entsprechende
Takt aus der Druckfassung nachtriglich erganzt.

192 Vgl. Enflin, Wolf, Blanken: Bach-Repertorium, S.781. Die erwihnten Briefe finden sich
in Carl Philipp Emanuel Bach: Briefe und Dokumente. Hg. von Ernst Suchalla, Gottin-
gen 1994, Dokument 173 (Brief von M. Claudius an H. W. v. Gerstenberg vom 11. Juli
1774) und Dokument 175 (Brief von J. F. Reichardt an C. G. Bock vom 13. Juli 1774).

193 Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 176, S. 422.

194 Bach: »Grazieng, online zuginglich unter http://www.cpebach.org/toc/toc-VI-3.html
, zuletzt gepriift am: 20.07.2017. Diese Quelle wird im Folgenden in Klammern mit
CPEB-G abgekdrzt zitiert, mit Takt- und Seitenzahl.

195 Vgl. Enflin, Wolf, Blanken: Bach-Repertorium, S.781. Den gesammelten Dokumenten
Barbara Wiermanns zufolge erscheint selbige Sammlung erst zum Jahresbeginn 1789
(vgl. Barbara Wiermann (Hg.): Carl Philipp Emanuel Bach. Dokumente zu Leben und
Wirken aus der zeitgendssischen Hamburgischen Presse (1767-1790), Hildesheim 2000,
S.333-337).

387

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
http://www.cpebach.org/toc/toc-VI-3.html
https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
https://www.bach-digital.de/servlets/MCRGenPDF?mcrid=BachDigitalSource_derivate_00071469&from=1&to=14
http://www.cpebach.org/toc/toc-VI-3.html

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

denheit, und dem grofiten Vergniigen [seinen] gehorsamsten Dank tber
[Gerstenbergs] Beyfall, womit [er] [seine] Psalmen und Grazien beehr(te],
ab«!%. Dieser Beifall erklart sich mit Blick auf Bachs Komposition:
C. P. E. Bach formt diese zwar der Wechselstruktur gemaf3, die versifizier-
ten Teile sind als Arien vertont, die prosaischen Einschibe als Rezitativ.
Trotzdem ist das typisierte Wechselschema nur noch minimal wirksam,
Rezitativ und Arie sind stilistisch einander so angeglichen, dass die Wech-
sel selbst nivelliert sind. Auf diese Weise wird der von Gerstenberg kriti-
sierte Medienwechsel zu einer tatsichlichen Medienkombination: Es gibt
keine Wechsel zwischen ariosem, instrumentalbegleitetem Gesang und
Rezitativ in Form des generalbassbegleiteten Secco-Rezitativs als Sprechge-
sang; sondern arioser (aber syllabischer) accompagnierter Gesang wechselt
kaum merklich mit gesungenem recitativo accompagnato, vollstandig in-
strumental begleitet. Rezitativischer und arioser Vortrag werden zum
einem einander angeglichen und zum anderen durchwegs instrumental
begleitet. Das bedeutet v. a. auch, dass die Instrumentalbegleitung durch-
wegs (statt wechselweise) zu (Sprech-)Gesang kombiniert wird und damit
auch die asthetische Wirkkraft des Rezitativs unterstitzt bzw. steigert. Die
bei Neumeister kritisierten »[m]Jusikalische[n] Schnerckel« (H-GP, S. 216-
217) der Arie fallen fast ganz weg. Nicht nur im Rezitativ, auch in ariosen
Teilen kommt auf eine Silbe in den meisten Fallen nur ein Ton. In den
anderen Fallen, in denen mehrere Tone auf eine Silbe kommen, wird die-
selbe Silbe (mit wenigen Ausnahmen) nicht linger als auf zwei Schlige ge-
dehnt. Abgesehen von wenigen Stellen unterscheidet sich das Wort-Ton-
Verhiltnis der Singstimme in Rezitativ und Arie kaum voneinander. Die
Kantate ist diesbeziiglich durchweg im rezitativischen Stil verfasst, in der
»[jlede Sylbe des Textes [...] nur durch einen einzigen Ton ausgedrikt«!%7
wird. Der eigentlich ariose Modus, in dem der Sianger »durch unzahlige
Wiederholungen einer Zeile, halbe Stunden lang zubringen; einzelne
Worter so zerren und ausdehnen, daf§ der Singer zehnmal dariiber Athem
holen muss, und endlich von den Zuhorern, seiner unendlichen Triller
wegen, gar nicht verstanden werden kann« (G-CD, S.722), ist in dieser
Kantate vollkommen aufgegeben zugunsten eines eher rezitativischen
Wort-Ton-Verhaltnisses. Der rezitativische Modus pragt auf diese Weise —
seiner neuen asthetischen Gewichtung gemaf$ — die Kantate »Die Grazien«
deutlich starker.

196 Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 188, S. 444.
197 Sulzer: »Recitativ, hier: S. 8.

388

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Bemerkenswert ist auferdem die Tatsache, dass die Arien nicht pom-
pos zwischen die Rezitative gesetzt werden, sondern teilweise mit dem
Rezitativ verschmelzend gestaltet sind. Wahrend Bach rezitativische Teile
stets als solche kennzeichnet, ist an keiner Stelle der Beginn der Arie
als solcher tiber dem Notentext vermerkt. Stattdessen stehen an solchen
Ubergangen stets Tempo- oder Affektanweisungen wie »etwas langsam«
(CPEB-G, T. 54, 69), »hurtig« (CPEB-G, T. 96, 70), »zartlich« (CPEB-G,
T. 133, 72) oder »etwas langsam und nachdricklich« (CPEB-G, T. 179,
74). Der Vortragsmodus wird durch diese Beschriftung bewusst nicht in
einen ariosen Vortrag gelenkt, sondern aus dem rezitativischen Vortrag
entwickelt. An keiner Stelle wird der Singer'?® dazu aufgefordert, eine
Arie zu singen. Gleichwohl sind die Ubergange im Notentext erkennbar,
da der Beginn der Arie oft mit Takt- oder Tonartwechseln und einem
veranderten Instrumentalaccompagnato einhergeht. Trotzdem sind die
Ubergange zwischen Rezitativ und Arie nicht abrupt, sondern flieend.
Auf diese Weise ist der emotionale Ausdruck nicht mehr nur der Arie
vorbehalten, sondern gestaltet sich deutlich sichtbar als ein Konglome-
rat arioser und rezitativischer Vortragsweisen. Das stellt nachdriicklich
heraus, dass das Rezitativ nicht nur an asthetischem Gewicht gewonnen
hat, sondern sich dadurch auch der Modus des Rezitativs verandert hat:
Bach komponiert die rezitativischen Teile der Kantate »Die Grazien« als
recitativo accompagnato.

Es sei an dieser Stelle betont, dass die hier geschilderten Beobachtungen
beztiglich der Kantatenform der »Grazien« vor allem C. P. E. Bach zuzu-
rechnen sind, da Gerstenberg den Text nicht als Kantatentext intendierte.
Dass Gerstenberg im Jahr 1774 — vier Jahre nach seiner scharfen Verurtei-
lung der Kantaten — Bachs Kantatenkomposition tiberschwinglich lobt!%?,
erstaunt mit Blick auf diese besondere Kantate nicht. Die Form der »Gra-
zien« ist eine weiterentwickelte Form, fir die Gerstenbergs Kritik von
1770 nicht mehr greift: Arie und Rezitativ sind beide noch existent, laufen
aber ineinander. Die Wechsel sind wenig abrupt, die Arien nahern sich
stilistisch dem (Accompagnato-)Rezitativ an. Gerstenbergs Kritikpunkt,
die gewahlte Sprache »mitten in der Rede mit einer neuen [zu] vertau-
schen« (EIS, S. 131), verliert dadurch in dieser speziellen Komposition an
Relevanz. Diese Glattung der Wechsel zwischen Rezitativ und Arie in

198 Da die Textgrundlage einen minnlichen Singer nahelegt, wurde hier bewusst nur die
maskuline Form verwendet.
199 Vgl. Bach: C. P. E. Bach Briefe und Dokumente, Dok. 188, S. 444-446.

389

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Bachs »Grazien« sind bereits Anzeichen der musikalisch-literarischen Kon-
tinuitatsstiftung, die Janine Firges in ihrer Dissertation fir Melodramen
beschreibt?®, was 1774 — ein Jahr vor der Urauffithrung der ersten Melo-
dramen in Deutschland - bereits als richtungsweisend zu bewerten ist.
»Kontinuititen zwischen Wort und Musik zu stiften«?*! wird zu einem
wesentlichen melodramatischen Merkmal. Diese Kontinuitatsstiftung ist
in Bachs Kantate »Die Grazien« bereits angelegt und lasst Gerstenberg als
zentralen Vordenker des Melodramas diese Kantate dementsprechend
goutieren.

3.2.2.2 Ariadne auf Naxos: Kantate oder Melodrama?

Ariadne auf Naxos ist nicht nur Gerstenbergs bekannteste Kantate, sondern
auch diejenige, bei der die Disposition der Kantate als die das Melodrama
vorbereitende Gattung am deutlichsten zutage tritt. Versteht man das Me-
lodrama gemifl Gerstenbergs Gattungsanspruch als tatsichlich medien-
kombinierende (nicht medienabwechselnde) Gattung, d. h. als Gattung,
in der Poesie von Musik begleitet statt unterbrochen wird,?%? so greift die
Ariadne sogar darauf vor.

Gerstenbergs Ariadne auf Naxos?® erscheint im Jahr 176524 und wird
im selben Jahr von Scheibe vertont?”. Den eigentlichen Siegeszug tritt

200 Vgl. Janine Firges: Gradation als dsthetische Denkform des 18. Jahrbunderts. Figuren der
Steigerung, Minderung und des Crescendo, Berlin, Boston 2019, S. 251-283.

201 Firges: Gradation, S.263.

202 Vgl. hierzu auch den Abschnitt ab S. 395.

203 In dieser Arbeit wird von der Textgrundlage ausgegangen, die Gerstenberg in den
Vermischten Schriften veroffentlicht hat, da die Erstausgabe nicht erhalten ist (siche
Gerstenberg: »Ariadne auf Naxos«). Im Folgenden wird diese Version im FliefStext
mit dem Kiirzel A zitiert. Es ist davon auszugehen, dass die erste Version von dieser
spater veréffentlichten in Teilen abweicht. Versionen zwischen 1765 und 1815 sind in
Version von Libretti oder mit Notentext zu finden (vgl. Anm. 205 und Anm. 209), die
allerdings ebenfalls bereits Bearbeitungen sind.

204 Die Datierung auf das Jahr 1765 geht auf die Datierung in den Vermischten Schriften
zurtick, sieche VSy, S.73. In einem anderen Sammelband, Gerstenbergs Sammtlichen
Werken, wird Ariadne auf 1767 datiert (vgl. Gerstenbergs Sammtliche Werke. II. Theil,
Wien 1794, S. 3).

205 Scheibe: »Ariadne«. Ariadne wurde auch von J. C. F. Bach vertont, wie aus einem
Schreiben hervorgeht: »durch dero giitiges Schreiben, bin ich so dreiste geworden, de-
ro vortreffliche Ariadne auf Naxos in Music zu setzen ohne Rucksicht auf die schon da
seyende composition des H. Scheibens zu haben« (Ernst Fritz Schmid: Car/ Philipp
Emanuel Bach und seine Kammermusik, Kassel 1931, S. 58 (Brief von J. C. F. Bach an

390

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Ariadne erst 1775 in der Uberarbeitung von Johann Christian Brandes
an, der es als »Duodrama mit Musick«?®® — von Georg Benda vertont
— herausgibt. Die bei Gerstenberg versifizierte Kantate wird so zum dra-
matischen Stiick in ungebundener Sprache.?’” Bei dieser Umarbeitung,
der Zurichtung des Textes fiir die musikalisch-dramatische Gattung, hat
Gerstenberg in beschrinktem Umfang sogar mitgewirkt; er hat eine tber-
arbeitete Version der Ariadne nach Gotha, der Wirkungsstitte Bendas
geschickt. Laut Anmerkung im Theater-Journal von Gotha aus dem Jahr
1777 hat dieser Abdruck »Verinderungen, die alle die tibrigen nicht ha-
ben. Sie sind vom Herrn von Gerstenberg selbst, der das Original einem
berihmten Tonkunstler mittheilte, der es komponieren wird, und von
dem wir es erhalten haben«?%. In Anbetracht der Tatsache, dass die in
diesem Theater-Journal abgedruckte Textversion (abgesehen von einigen
zusatzlichen Gedankenstrichen) wortlich identisch ist mit der Version
von Ariadne, die Gerstenberg in den Vermischten Schriften herausgibt, ist

Gerstenberg, Winter 1772/73)). Hierzu ist bedauerlicherweise nur das Libretto erhal-
ten (Johann Christoph Friedrich Bach: Ariadne auf Naxos. Eine Kantate vom Herrn von
Gerstenberg, Mit Verinderungen aus einem Briefe des Verfassers herausgegeben, Lem-
go 1774; digitalisiert von der Staatsbibliothek Berlin, siche https://digital.staatsbiblioth
ek-berlin.de/werkansich? PPN=PPN725324147&PHYSID=PHYS_0001&DMDID-=,
zuletzt geprift am: 07.04.2019), der Notentext ware aber mit vergleichendem Blick auf
Die Amertkanerinn (vgl. Anm. 186) sicherlich interessant. Dem Untertitel zufolge hat
Gerstenberg fir J. C. F. Bachs Vertonung Bearbeitungen am Text vorgenommen, vgl.
ebd. die Titelseite. Eine weitere Komposition von Gerstenbergs Ariadne wurde von
Reichardt angefertigt (vgl. Johann Friedrich Reichardt/Heinrich Wilhelm von Gersten-
berg: Ariadne auf Naxos. Eine Cantate, Leipzig 1780); laut Engelke angeregt durch Ben-
das Melodrama Ariadne auf Naxos (vgl. Bernhard Engelke: »Gerstenberg und die Musik
seiner Zeit«, Zeitschrift der Gesellschaft fiir Schleswig-Holsteinische Geschichte/56
(1927), S. 417-449, hier: S. 424).

206 Johann Christian Brandes: Ariadne auf Naxos. Ein Duodrama mit Musick, Gotha 1775,
Titelseite.

207 Im Vorbericht des Librettos einer Ausgabe von 1779 ist zu lesen: »Die bekannte Canta-
te des Herrn von Gerstenberg, Ariadne auf Naxos, ist zur Grundlage dieses Duodrama
genommen, und vieles daraus wortlich beibehalten worden. Der Ausdruck so mannig-
faltiger Leidenschaften, die vortreflichen Gemalde dieses Dichters sind Ursache, daff
der Verfasser es gewagt hat, jene so wohlklingende Poesie in Prosa aufzulésen, sie mit-
telst einiger Verdnderungen fiir die Bithne brauchbar zu machen, und zugleich durch
diesen Weg einem unserer besten Meister in der Musik [Der Herzogl.Sachs. Gotahi-
sche Kapelldirektor Benda, Anm. i. O.] Gelegenheit zu geben, an einem so reichhalti-
gen Stoffe sein grofSes Talent zu zeigen.« (Johann Christian Brandes/Georg Benda: Ar-
adne auf Naxos, Libretto1779, S. 2)

208 Unbekannter Autor: »Ariadne«, Theater-Journal fiir Deutschland, 1777/Monath Janner
S. 8-16, hier: S. 8.

391

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://digital.staatsbibliothek‑berlin.de/werkansicht?PPN=PPN725324147&PHYSID=PHYS_0001&DMDID=
https://digital.staatsbibliothek‑berlin.de/werkansicht?PPN=PPN725324147&PHYSID=PHYS_0001&DMDID=
https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

gesichert, dass auch diese Textversion von Gerstenberg stammt.?? Diese
Version war trotzdem nur eine Vorlage fir Benda bzw. Brandes, denn die
Textversion des Duodramas weicht deutlich davon ab.

Bendas Ariadne wird zu einem der ersten und erfolgreichsten Melo-
dramen, das in der Forschung als gattungskonstituierend beschrieben
wird.210 Bei einem direkten Vergleich der beiden Dichtungen und Kom-
positionen stellt sich heraus, dass Gerstenbergs Ariadne melodramatische
Formelemente antizipiert, die spater Brandes Stiick zum »Proto- und Ide-
altyp [der] Gattung«*'! Melodrama machen. Die dsthetische Intention des
Melodramas, eine intermediale Bihnengattung zu sein, deren Anliegen
Empfindungsdarstellung und Publikumswirksambkeit sind, ist dabei schon
vorhanden.

Handlungsreduktion

Die Kantate, als ein dramatisches Gedicht verstanden, ist im Vergleich
zu typischen dramatischen Sticken eine Kurzform. Dieser Kiirze und
auch dem asthetischen Anspruch entsprechend, dem es eher um lyrisch-
empfindsame Wirksamkeit geht, tritt die Relevanz der Handlung zurtck,
wie Sulzer festhilt: »Da die Cantate keine Handlung ist, wie das Dra-
ma, sondern eine Betrachtung tber einen groffen Gegenstand, so muf§
sie nicht weitldufig sein.«<*'> Wie in Melodramen wird in Kantaten das
Dargestellte reduziert auf einen besonders empfindungsintensiven Hand-
lungsausschnitt. Im Melodrama wird es darum gehen, nicht duffere Hand-
lungen, sondern subjektive »Seelengemilde«?'3 musikalisch-poetisch dar-

209 Das Libretto von J. C. F. Bach (z. T. nur einige Worter gedndert, an einigen Stellen
ganze Verse, deutlich mehr zusitzliche Gedankenstriche (sieche Bach: Ariadne) und
Reichardt (dhnliche Abweichungen wie bei J. C. F. Bach (siche Reichardt/Gerstenberg:
Ariadne))) hingegen weicht von dieser Textversion ab. Sehr wahrscheinlich nutzen
beide die erste Version von 1765 als Vorlage fiir ihre Kompositionen. Diese Annahme
wird dadurch untermauert, dass auch Scheibes Textversion derjenigen J. C. F. Bachs
dhnlicher ist (siche Scheibe: »Ariadne«) als der spateren Fassung im Theater-Journal von
Gotha bzw. in den Vermischen Schrifien.

210 Vgl. z. B. Wolfgang Schimpf: Lyrisches Theater. Das Melodrama des 18. Jabrbunderts,
Gottingen 1988, S. 24fF.

211 Lutteken: Das Monologische, S. 467.

212 Sulzer: »Cantatex, hier: S. 444.

213 Unbekannter Autor: »Uber das Melodrama«, Neue Bibliothek der schonen Wissen-
schaft und der freyen Kiinste, 1788/89/37 (1788), S. 177-197, hier: S. 183.

392

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

zustellen.?* Dieser Anspruch an die dramatische Darstellung braucht die
Handlung nur als Ausloser eines fiir diese Darstellung interessanten See-
lenzustands. Hierzu reicht dem Melodrama prinzipiell eine Handlungs-
figur und ein Handlungsausschnitt, meist derjenige der Handlungsver-
strickung oder Handlungslosung. Ohne Gerstenbergs schriftstellerischer
Tatigkeit gattungsevolutive Teleologie zusprechen zu wollen, so ist doch
sichtbar, dass die Anlage seiner Kantate Ariadne auf Naxos diesem redu-
zierten melodramatischen Handlungs- und Figurenschema vorgreift. Ja,
er setzt dieses Konzept in Ariadne sogar konsequenter um als in seinem
spateren ausufernden Melodrama Minona oder die Angelsachsen.

Gerstenbergs Bearbeitung des Ariadne-Stoffes, deren zentrales Moment die Aus-
blendung der Rettung durch Bacchus und der abschlieBende Suizid war, bedeu-
tete die Konzentration auf nur eine einzige Person, auf deren Leiden, Hoffnung,
Enttiuschung und deren Entschluf, ihrem Leben ein Ende zu setzen.?!

Gerstenbergs Ariadne auf Naxos ist nicht nur handlungsreduzierter als sein
eigenes Melodrama, sondern auch als Brandes’ melodramatischer Umset-
zung der Ariadne. Brandes Duodrama — eine prinzipiell melodramatische
Gattung mit zwei Figuren — ist in einer vorangehenden Szene erweitert
um eine zweite Figur, Theseus. Auf diese Weise erhilt das Stick mehr
Handlung, nimlich neben dem Auftritt der verlassenen Ariadne auch das
handlungsverstrickende Moment, in dem Theseus Ariadne verlasst.

Gedankenstriche

Kantatentexte von Gerstenberg enthalten ein typisch melodramatisches
Element: Gedankenstriche. Eine entsprechende Stelle findet sich im Cla-
rissa-Fragment?'6, und auch in der frithen Version von Gerstenbergs Ari-
adne von 1765 sind Gedankenstriche ein haufig wiederkehrendes Formele-
ment. Das geht aus dem Libretto von J. C. F. Bachs Version und auch
Scheibes Vertonung hervor:

214 Ausfihrlich hierzu vgl. Kap. 4.1.

215 Lutteken: Das Monologische, S. 470.

216 »Lovelace zu Belford./Fluch tber dich! Fluch tber alle!/Ich sie nicht sehn? — Ist sie
nicht mein?/Mein lebend oder todt? — Mein ganz allein? —/Clarissa — Genius — Un-
sterbliche —/Belford./Du willst sie sehn? —/Unglicklicher! —/Sieh her, und zittre —
diese Ruhebank —/Sey sie dir ewig eine Marterbank! —/Wird der Ermutdeten bald!
—/Lovelace./Ein Sarg? — Vernichter! sich, ich zittre! — Wie ist das’« (Gerstenberg:
»Clarissa Harlowes, in: Wagner: »Ungedrucktesc, S. 4)

393

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Ists wahr? Thr, des Olympus ewge Michte! -
Bin ich verlassen? hier allein am Fels, am Meer? —
Verlassen? — Gotter! Gotter! — Und kann er,

Kann Theseus mich verlassen? — Hoher Jupiter!?!”

In der blichen melodramatischen Gestaltung nutzt das Accompagnato
Lucken der Rede zur musikalischen Ausgestaltung. Der Gedankenstrich
ist ein optisches Signal im Text fir den Komponisten, der die Musik
an dieser vom Dichter vorgeschriebenen Stelle einfigen kann.?!$ Die Ge-
dankenstriche bezeichnen dabei oft Stellen, die mehr emotionalen als
narrativen Gehalt haben. Diese Praxis ist auch in Kantaten ublich, wie
Sulzers Beschreibung zum Rezitativ zeigt:

Endlich wird an Stellen, wo die Rede voll Affekt, aber sehr abgebrochen, und
mit einzelnen Worten, ohne ordentliche Redesdtze fortriket, das sogenannte
Accompagnement angebracht, da die Instrumente wihrendem Pausiren des
Redenden die Empfindung schildern.?t?

Diese Ausgestaltung ist insofern schliissig, als sie nattrliche Muster abbil-
det. Im natirlichen Sprachfluss verursacht extreme Emotionalitit mitun-
ter Sprachlicken, in denen die Emotionalitit des Gesagten nicht mehr
durch Sprache zum Ausdruck gebracht werden kann. Dieses >Ende der
Sprache« gibt zugleich anderen Ausdrucksmoglichkeiten Raum:

Was ich will? Thr Herz, Thre Briefe! — Stifle, Sie werden mir doch dies Labsal
nicht versagen wollen? — Thren Kuf§ -

Gewalt! Frevler! Sie unterstehen sich —

Und noch einen, Allerliebste, und noch einen — Ich wollte mich eher mide zah-
len, als zu kissen aufhoren — (H12, S. 185)

In dieser fiktiven Unterhaltung zweier Liebender, die Gerstenberg unter
dem Pseudonym Zacharias Jernstrup in seinem Hypochondristen wieder-
gibt, markieren die Gedankenstriche solche Sprachabbriiche und -liicken,
in denen der Verliebte seine Angebetete kiisst; der tiberbordenden Emp-
findung reicht das Ausdruckspotenzial der Sprache nicht aus, sie sucht
sich ein anderes Ausdrucksventil und entladt sich hier im Kuss. Dieses
Beispiel zeigt, dass extreme Empfindung natirlicherweise ihren Raum
dort entfaltet, wo die Sprache endet. Sulzers Beschreibung folgend ist es
schlissig, das musikalische Accompagnement mit seiner Funktion, Emoti-

217 Bach: Ariadne, S. 10.
218 Vgl. Schimpf: Lyrisches Theater, S.79. Sieche auch Kap. 4.
219 Sulzer: »Recitativ, hier: S. 9.

394

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

on zu schildern, in solche Sprachliicken zu setzen. Auch Ausrufezeichen,
Satz- und Versenden bergen in Kantaten und Melodramen oft das auf glei-
che Weise ausgestaltbare Potenzial.

ﬁr_.’,;—]'—iqi:r_—'_p_—_l—_—:ﬁ‘_—aq.;—i&w ;"—"—"—i’—-’——-——:-w—:l

Lhefeus, cbefcus' ——\M)' in bles fer Nade !)ab i in ¢ ‘?raumm/é \mlt '
-~ . | —

z-X.
= =9 'mﬂ:d——éﬁf—.r—ﬁ-——m—%-#ﬂ—%l
(=== uinee= =Rt et

| \::!lL\‘
- oo SO T OO O FP.‘%

T i
] T o N

i 3
ﬁu#—.f—r = | i

PRE I

Abb. 10: Ausschnitt aus Scheibes Vertonung von Gerstenbergs Ariadne auf Naxos**°

Das Beispiel in Abbildung 10 zeigt die angewandte Accompagnato-Tech-
nik, Licken im Text musikalisch mit der dazu passenden Stimmung
auszugestalten. Das Melodrama sollte diese natiirlichen Sprachliicken spa-
ter kunstlich erweitern, um der musikalischen Ausgestaltung breiteren
Raum zu geben. Entsprechend machen sich die Dichter melodramatischer
Rede den Einsatz von Textlicken zur Methode; Gedankenstriche und
andere textunterbrechende Zeichen werden als gezielte Kompositionsan-
weisung im Text positioniert. Gedankenstriche gehoéren dadurch zum
Erscheinungsbild melodramatischer Texte und richten dieselben fiir den
Einsatz der Musik zu.?2!

Medienwechsel vs. Medienkombination

Die musikalisch-poetische Gestaltung von Gerstenbergs Ariadne auf Na-
xos unterscheidet sich sowohl von typischen Kantaten (insofern sie den
melodramatischen Modus implementiert) als auch von typischen Melo-
dramen (insofern sie die kantatentypische Wechselstruktur beibehalt),
enthalt aber trotzdem Formelemente beider Gattungen. Die Streichung
der Gedankenstriche in der spiten Fassung zeigt an, dass Gerstenberg

220 Scheibe: »Ariadnec, hier: S. 16, Herv. UK.

221 Vgl. Juliane Vogel: »Zurtstungen fir den Medienverbund. Zur Selbstaufgabe der
Dichtung im Melodram um 1800« in: Bettine Menke/Armin Schéfer/Daniel Eschkot-
ter (Hg.): Das Melodram. Ein Medienbastard, Berlin 2013, S. 36-50, hier: S. 40-42.

395

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

die Medienwechsel, die in der Kantaten- und Melodramenpraxis tiblich
waren, einschrinkt. Durch Weglassen dieser Gedankenstriche schlief$t
er Textlicken und Riume, in denen Musik explizit zwischen Textteile
gesetzt werden kann. Er erzwingt so die tatsichliche Medienkombination,
die Simultanitit von Poesie und Musik, und kehrt auf diese Weise der
Wechselstruktur von typischen Kantaten und Melodrama den Riicken.

Scheibes musikalische Ausgestaltung von Gerstenbergs Ariadne erfolgt,
wie voriges Beispiel zeigt (siche Abbildung 10), entlang der textoffnen-
den Strukturen des Librettos: bei Gedankenstrichen, Ausrufezeichen,
Versenden. Die Komposition setzt an diese Stellen zeitlich begrenzte
Koloraturen, die auf die Dauer der natiirlichen Sprachliicke angepasst
sind. Die Wechselstruktur der Kantate ist nicht nur in der Makrostruk-
tur, bei Wechseln zwischen Rezitativ und Arie, sichtbar, sondern auch
innerhalb von Rezitativ und Arie werden Medienwechsel mikroskopisch
auf diese Weise vollzogen. Trotzdem lésst sich bei einem Vergleich der
musikalischen Technik von Brandes’/Bendas Ariadne mit der von Gersten-
bergs/Scheibes konstatieren, dass die Kantate diese Wechsel starker glat-
tet und so mehr musikalisch-sprachliche Kontinuitat als das Duodrama
schafft. Gerstenbergs Kantate lost damit eher ein, was an &sthetischer
Hoffnung in die Gattungsform Melodrama gelegt wird: »Das >unvermerk-
te« Fortschreiten der Musik« beschreibt Firges »als Mittel, um die Transi-
torik des Seelenlebens zum Ausdruck zu bringen und Kontinuititen zwi-
schen Wort und Musik zu stiften«??2. Dieses dezidiert melodramatische
Gattungsanliegen wird mit den Wechsel-Glattungen der Kantate bereits
vorbereitet. Legt man nun analoge Stellen aus Gerstenbergs Kantate und
Brandes’ Melodrama nebeneinander (siche Abbildungen 11 und 12), so
wird sichtbar, dass Gerstenbergs Kantate dieses Anliegen sogar besser ein-
16st.

222 Firges: Gradation, S.263.

396

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

% [ 4
e G E— :—"li-"——.——“'n—"'—‘—"’-i—.—*v\-hr-"Q—Tv—a———*f—q
o o e S |
° trinfen! War mein Q}enbr:d)m grof? €8 wars! Jd lanna bereun !
e L, 1! — = J‘!\S‘:
SR 3 EeE
E S N X
3 6 H 6 5 * ‘
o -1 ) -
Faiﬁ—b: e AQH—H—F—{ e w———ll—-qs—-—*b—:l
L
(Oreade.) Y
A e e e
=ty e SR : |
Die Rew ift ¢odel: odler dag Verjeibn,  Sie  beil # fen,  Die L0 5 wen; fie
x| ’\ 4
= e 1 = ’
D= et
. \ By TNrie, fofe grffroins.
= B e e S e S T
= = ) ‘ T S T P s |
| | o s
. — ~ L |
R s o e ]

o

ber # ften, die Sd)linde; er bonznert, der Donarer! —

~J--Lj%ﬁ%§ﬁﬁ${%ﬁmﬂﬁj4ﬁ'iﬁ&‘mr¢@q

sk

P et e et o LT e Lo L LE L ]
FNONTONENTNTN = e

Abb. 11: Ausschnitt aus Scheibes Ariadne auf Naxos nach Gerstenberg??

Direkt ins Auge fillt, dass Scheibe, der eigentlich kein Melodrama, son-
dern eine Kantate komponiert, seine Musik unter und zwischen den Text
von Gerstenberg legt. Durch diese Simultanitit wird auf dem Notenblatt
wie auch akustisch Gerstenbergs Vorstellung vom musikalisch-poetischen
als ein mehrdimensionales Zeichen eingelost.??* Die Medienkombination
verburgt sich kraft dieser Gleichzeitigkeit fiir ihre asthetische Wirksam-
keit. Demgegeniiber verzichtet Bendas Komposition (vgl. Abbildung 12)
auf die »unmittelbare Uberblendung von Wort und Musik«??5 und gibt
Noten- und sprachlichem Text eigene zeitliche Rdume.

223
224
225

Scheibe: »Ariadne, hier: S. 44.

Zu Gerstenbergs Zeichenverstindnis siche Kap. 1.3.2.
Lutteken: Das Monologische, S.476. Erst ganz am Schluss werden kurz Musik und Text
miteinander uberlagert (vgl. Georg Benda: Ariadne auf Naxos. Zum Gebrauche gesell-
schaftlicher Theater, Leipzig 1775, hier: S. 46).

hitps://doi.org/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 08:28:18. il O

397


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Lic Seimme dec Dreade.

e D e e ] —!-—ﬂ St
—_—— I
— AR

Allegro. 0

D s

) = b — 1 r - ] =
e e ey gy e
T 0 i 3

Abb. 12: Ausschnitt aus Bendas Duodrama Ariadne auf Naxos**

Trotz der stetigen Gleichzeitigkeit von Musik und Sprache fallt auch in
Scheibes Komposition das Accompagnato in sprachliche Licken ein, zu
sehen im ersten Notensystem (siche Abbildung 11). Die natiirliche sprach-
liche Licke nach einem Ausrufezeichen wird instrumental ausge-
schmiickt. Entscheidend gegentiber Bendas Komposition ist, dass das Ac-
compagnato wihrend des Sprachvortrags nicht pausiert, sondern weiter
untermalt. Der musikalische Ausdruck fliefSt so wie ein bestindiger Strom
unter der Sprache hinweg, ist eine tatsichliche Begleitung. Der musika-
lisch-poetische Wechselvortrag wirkt auf diese Weise weniger kanstlich.
Die >natiirlichen< Sprachliicken im Vortrag werden von der tatsichlich
fortlaufenden Musik ausgestaltet, ohne dem Text dabei seinen Raum zu
nehmen. Die gewihlte Sprache wird so — Gerstenbergs asthetischer Anfor-
derung gemif§ — nicht »mitten in der Rede mit einer neuen vertausch[t]«
(EIS, S.131), sondern Musik und Sprache flieen in einen kontinuierli-
cheren Empfindungsausdruck zusammen. Der Komparativ ist hier be-
wusst eingesetzt, denn diese Feststellung gilt nur relativ: Uberginge und
Wechsel bleiben, wenn auch geglattet, sichtbar.

226 Georg Benda: Ariadne auf Naxos. Zum Gebrauche gesellschaftlicher Theater, Leipzig 1775,
hier: S. 41.

398

hitps://doi.org/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 08:28:18. il i) e |



https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Obwohl Bendas Ariadne gerade keine Kantate mehr ist, kann sie
ihre Abstammung aus dieser Gattung nicht verleugnen,??’ zelebriert sie
doch mit dem Einsatz der Oreade einen geradezu arios wirkenden in-
strumentalen Einsatz, der die Ariadne Sulzers Arienbeschreibung gemaf3
»frey Athem holen«??® ldsst, um im Folgenden ihre Empfindung »zu
zergliedern«®®. Texte wie die von Brandes werden von zeitgenossischen
Kritikern eingestuft als von der Musik in »granulare[n] sprachliche[n]
Ausdruck«®? zerhackt. Brandes’ Duodrama gilt dabei als gattungskonsti-
tutiv,23! und so wird mit dieser Textstruktur eine Technik etabliert, die
die mit diesem Stiick entstehende Gattung bereits von Beginn an in eine
»semiotische Sackgasse«?3? mandvriert: »Denn entsprechend des medialen
Bruchs zwischen Sprache und Musik erfolgt der Eindruck einer Abfolge
einzelner getrennter Bilder, die nacheinander gereiht werden, anstatt flie-
Bende Uberginge zu produzieren, wie sie die Asthetiker forderten.«?33 Als
einer dieser Asthetiker fordert Gerstenberg dies nicht erst fiir das Melodra-
ma, sondern bereits fir die Kantate:

[Dlenn obgleich hier nicht mit Sprechen und Singen abgewechselt wird, son-
dern der Sprache der Empfindung oder der leidenschaftlichen Rede, kurze hier-
auf sich beziehende musikalische Satze gleichsam als Nachklinge der gedufer-
ten Gefiihle folgen, so sind doch sprechende Deklamation und Musik ganz hete-
rogene Dinge, es fehlt an einem Vereinigungspunkte; die Aufmerksamkeit des
Zuhorers wird getheilt, indem sie bald auf die Kunst des Deklamirenden, bald
auf die Kunst der Musik Acht zu haben genoéthigt, mithin nicht, wie es doch
seyn sollte, an einen und denselben Gegenstand gefesselt wird. [...] Unsre bei-
den Tonarten, die uns tibrig geblieben sind, haben noch Tone und Intervalle ge-
nug, um durch eine empfindungsvolle musikalische Sprache das Herz zu riih-
ren, wenn nur der Komponist [...] gut zu deklamiren weiff, wenn er nidmlich
die Wort- und Rede-Accente in vollig entsprechende und sie hebende Téne und
Tonbewegungen einzukleiden [...] versteht. (SF, S. 408-410)

227 Schink schreibt in einem Kommentar im Theater-Kalender von Gotha »Uber das musi-
kalische Duodrama mit und ohne Gesang«, dass Bendas Ariadne »offenbar mehr Kan-
tate als Drama« (Johann Friedrich Schink: »Uber das musikalische Duodrama mit und
ohne Gesangg, in: Theater-Kalender auf das Jahr 1778, S. 60-69, hier: S. 61) sei.

228 Sulzer: »Ariex, hier: S. 210.

229 Ebd.

230 Firges: Gradation, S. 266.

231 Vgl. Schimpf: Lyrisches Theater, S. 24ft.

232 Firges: Gradation, S.277.

233 Ebd.

399

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3 Zwischenformen von Lyrik und Dramatik

Dieses asthetische Ideal, das Gerstenberg an dieser Stelle explizit fiir das
Melodrama formuliert,234 erfiillt er selbst bereits in allen seinen melodra-
matischen Vorlaufertexten, zu denen auch die Schlussszene des Ugolino zu
zahlen ist: Wihrend die Figur Ugolino monologisiert, »wird eine sanfte,
traurige Musik gehort« (U, S. 64). Ebenso losen Gerstenbergs Kantaten
dieses asthetische Anliegen ein. In den Kantatentexten und in den Verto-
nungen derselben werden flieende Kontinuititen geschaffen: Wechsel
zwischen Rezitativ und Arie werden nivelliert durch die dsthetische Auf-
wertung des Rezitativs, die Naturalisierung der Arie und das tatsichlich
fortlaufende Accompagnato, das Sprach- und Musikvortrag kombiniert
und durchwegs simultan einsetzt. In der Kantate wird auf diese Weise die
intermediale Empfindungssprache fiir das Melodrama entwickelt. Und
trotz dieser Vorbereitungen und medienkombinierenden Anlage wird in
der melodramatischen Praxis dieses wirkungsstarke Kombinationsmedi-
um von Anfang an unterlaufen durch das Neben- und Gegeneinanderset-
zen von Sprache und Musik, das sich mit Bendas Melodrama etabliert. Die
Wechselstruktur dieses Melodramas dekonstruiert es von seiner Geburts-
stunde an, indem diese Struktur nach Gerstenbergs Verstindnis das Poten-
zial der Medienkombination nicht ausschopft, sondern unterlauft. Trotz-
dem war das Melodrama (nicht nur in den 1770ern) eine erfolgreiche Gat-
tung und Bendas Stiicke erfolgreicher als Gerstenbergs Ariadne, eine ande-
re Kantate von ihm oder sein Melodrama Minona oder die Angelsachsen.
Am Ende ist Gerstenbergs Ariadne entgegen ihrer Betitelung vielleicht
mehr Melodrama als Kantate und Bendas Ariadne — ebenfalls entgegen
offizieller Gattungsdeklaration — mehr Kantate als Melodrama. Was
an beiden sichtbar wird, ist, wie sich zeitgenossische Dichter und
Musiker nicht nur an der Medienkombination selbst, sondern auch an
der Entwicklung passender Gattungskonzeptionen abarbeiten. Auf diese
Weise entstanden im 18. Jahrhundert nicht nur musikalisch-poetische
Kombinationsgattungen (d. h. intermediale Gattungen, die Musik und
Poesie kombinieren), sondern — bei Gerstenberg konkret in Form des
Skalden und Ariadnes — auch lyrisch-dramatische und dramatisch-lyrische
Gattungshybride (als Hybrid wird hierbei — angelehnt an die Systematik
der Biologie — eine konkrete Zwischengattung beschrieben, die bestimmte

234 Bezeichnenderweise steht dieser Kommentar zum Melodrama im Erginzungsschrei-
ben zu seiner Abhandlung tber die Kantatenform (»Schlechte Einrichtung des Italieni-
schen Singgedichts«). Auch hierin zeigt sich die Verwandtschaft der Gattungen.

400

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung

Merkmale zweier verschiedener Gattungen, seien sie musikalisch oder
poetisch, in sich vereint).

401

hitps://doi.ory/10.5771/97830B8217826-329 - am 13.01.2028, 0B:28:18. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - [ITEETEE


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

hitps://doi.ory/10.5771/97839B8217826-329 - am 13.01.2028, O!

1418, hitps:/fwww.inlibra.com/defagh - Open Access - IS


https://doi.org/10.5771/9783968217826-329
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	3.1 Dramatische Lyrik: Gerstenberg und die Bardendichtung
	Ossian als Konzept empfindsamer Lyrik
	3.1.1 Ossian, Barden- und Volkspoesie

	Poesie des Volkes
	Helden- und Kriegslieder
	3.1.2 »Joy of grief«: Der Hypochondrist als Barde mit Harfe

	Die Wonne der Wehmut – joy of grief
	Geister, Felsen, Nebelschwaden
	Saitenspiel und Hypochondrie: Der keltische Barde als Allegorie
	3.1.3 Gerstenbergs  Gedicht eines Skalden


	3.2 Lyrische Dramatik: Kantatendichtung
	3.2.1 Die weltliche Kantate in Deutschland im 18. Jahrhundert
	3.2.1.1 Die Arie
	3.2.1.2 Das Rezitativ
	Deklamation vs. Rezitation
	Das recitativo accompagnato

	3.2.1.3 Rezitativ und Arie

	3.2.2 Gerstenbergs Kantaten
	3.2.2.1 »Die Grazien«: Eine Kantate?
	3.2.2.2 Ariadne auf Naxos: Kantate oder Melodrama?
	Handlungsreduktion
	Gedankenstriche
	Medienwechsel vs. Medienkombination




