1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit
des Schicksals
John Lydgates Dance of Death (ca. 1426)

Mors certa, hora incerta
— Lateinisches Sprichwort

money, money, now hay goode day!
money, where hast thow be?
money, money, thow got away

& wylt not byde wyth me.

— Anonymes Gedicht, 15. Jahrhundert'

Mors certa, hora incerta: Wie das Sprichwort zum Ausdruck bringt, ist der Tod ist ein
ebenso verlissliches wie unverlissliches Phinomen. Das Ende des Lebens eines
Menschen ist in seinem wie und wann ebenso unvorhersehbar wie zuletzt von un-
abwendbarer Gewissheit. Diese paradoxal anmutende Beobachtung, dass der Tod
eines Menschen gleichsam gewiss und ungewiss, vorhersehbar und unvorhersehbar
ist, erscheint in den spatmittelalterlichen Totentinzen besonders deutlich hervor-
gehoben: Schon der Danse macabre von Paris insistiert von Beginn an sowohl auf
der Unvermeidlichkeit des Todes als auch auf der bestindigen Ungewissheit seines
stets drohenden Eintretens: »Vous qui vivez certainment / Quoy quil tarde ainsi
danceres / Mais quant«* — »lhr, die ihr lebt: gewif3 ist Euch, / auch wenn es dauert
noch, auf diese Weise miifSt ihr tanzen! / Doch wann?«

Aus der Tatsache des stets moglichen und zuletzt gewissen Eintretens des To-
des schliefit der stilbildende Danse macabre von Paris auf die Sinnlosigkeit weltlichen
Ehrgeizes, ja, betont zudem die Unméglichkeit, das eigene Dasein planvoll nach ei-
genen Kriften zu gestalten. Denn am Ende, soviel ist sicher, steht immer und aus-

1 Anonymous, »Money, Money!x, in: Historical Poems of the XIV and XV Centuries, hg. von Rossell
H. Robbins, New York 1959, S.134-137; hier: S.134.

2 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 70-107; hier: S. 76; die deutsche Ubersetzung: Ebd., S. 77. Der Danse
macabre wird auch im Folgenden nach Kaisers sehr textnahen Ubersetzung zitiert.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

schlieRlich der mitunter urplétzlich und iiberraschend eintretende Tod. »A toute
heure la mort est preste«® — zu »jeder Stunde ist der Tod bereit.«

Mit diesem mahnenden (und zugegebenermaflen wenig ermutigenden Gedan-
ken) offenbart der Totentanz von Paris seine Zugehorigkeit zur contemptus mundi,
jener auch etwas apodiktisch als eine Art »reprisentative Grundstimmung«* des
christlich gepragten Mittelalters bezeichneten Weltdeutung, welche aus der Ver-
ginglichkeit alles Diesseitigen auf die grundsitzliche Sinnlosigkeit weltlichen Stre-
bens schlief3t und demgegeniiber dafiir plidiert, das eigene Streben auf das Jen-
seitige, die Sphire des ewig-Gottlichen, auszurichten. Dieser Gedanke geht einher
mit der Tendenz, das Schicksal des Menschen als ihm grundsitzlich unverfiigbar
und unvorhersehbar zu betrachten. Gott allein mag die Geschicke der Welt tiber-
schauen; dem Menschen aber erscheinen die diesseitigen, sein Leben bestimmen-
den Geschehnisse als kontingent, als zufillig®, als ebenso wenig vorhersehbar wie
beherrschbar. Die Frage der Beherrschbarkeit des eigenen Geschicks oder Schick-
sals ist in Totentinzen wie dem oben genannten also aufgerufen und erscheint im
Hinweis auf den ebenso unvorhersehbaren wie unvermeidbar eintretenden Tod zu-
gleich als abschligig beschieden. Denn bei allem Erfolg, den der Mensch in seinen
Unternehmungen haben mag, so droht doch stets der Tod — so wird wieder und wie-
der verdeutlicht — jedem Vorhaben, jeder Planung einen Strich durch die Rechnung
zu machen. Er ist der letzte Garant fiir die Unverfiigbarkeit des eigenen Schicksals
und steht damit sinnbildlich fiir die Unméglichkeit es zu beherrschen bzw. fir die
Nutzlosigkeit des Versuchs, es nach eigenem Gutdiinken zu bestimmen.

Der Dance of Death des englischen Benediktinerménchs und inoffiziellen poet lau-
reate (Hofdichter) John Lydgate (ca. 1370-ca. 1450) stellt dem gegeniiber keine Aus-
nahme dar.® Seine Nachdichtung des Textes des Pariser Danse macabre aus dem Jah-
re 1426 — in der Totentanzforschung als der englische Totentanz bekannt — scheint
diesen Aspekt in der Tat besonders zu betonen. Dies geschieht vor allem durch ei-
ne fiir das Genre ungewohnliche, explizite Kombination mit dem Motiv des rota for-
tunae, des Rades der Fortuna, jener rdmischen Schicksalsgottin, die zeitgendssisch

3 Ebd., S.102; die deutsche Ubersetzung: Ebd., S.103.

4 Lotario de Segni, Vom Elend des menschlichen Daseins, hg. von Carl-Friedrich Geyer, tibers. und
eingeleitet von dems., Hildesheim u.a. 1990, S. 3.

5 »Kontingentcund»>zufilligcwerden im Folgenden synonym verwendet im Sinne von nicht not-
wendig, nicht determiniert, von unklarer Ursache und von daher unvorhergesehen eintre-
tend. Vgl. fiir differenzierende Betrachtung beider Begriffe Peter Vogt, Kontingenz und Zufall.
Eine Ideen- und Begriffsgeschichte, Berlin 2011; v.a. S. 64—67.

6 Der Dance of Death wird im Weiteren zitiert nach der neuen Edition von Clifford Davidson
und Sophie Oosterwijk in Lydgate, John Lydgate, S. 79—99 [= Oxford Bodleian Library, MS. Sel-
den Supra 53] und zwar im Flieftext mit Sigel (L) und Zeilennummer. Sidmtliche in diesem
Kapitel angefiihrten Ubersetzungen aus dem Mittelenglischen stammen vom Autor, wenn
nicht anders angegeben. Ich danke Andrew James Johnston fiir seine wertvollen Ratschlage.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

als Verkdrperung von Schicksal, Gliick und Kontingenz fungiert und der in der con-
temptus mundi-Tradition insgesamt grofSe Bedeutung zukommt.” Ihr Rad, das die
Fortuna, allein ihren Launen folgend, in Drehung versetzt, steht sinnbildlich fiir das
wechselhafte Auf und Ab des weltlichen Daseins. So stellt Lydgate dem eigentlichen
Totentanztext mottogleich folgende Zeilen voran:

Deeth sparith not / lowe ne hy degree —

Popes, kynges, / ne worthy Emperours.

Whan pei shyne / most in felicite,

He can abate / pe fresshnes of her flours,

Ther bri3t sonne / clipsen with his shours,

Make hem plunge / from her sees lowe.

Magre pe my3t/ of alle these conquerours,

Fortune hath hem / from her whele ythrowe. (L 9-16)

Der Tod verschont nicht / Niedrige noch Hohe;
Pipste, Kdnige, / noch wiirdige Kaiser,

Wenn sie erstrahlen [ in hichstem Cliick.
Vermag er zerstiren [ die Frische ihrer Bliiten,
Ihre Sonne zu verdunkeln [ mit seinen Schauern,
Sie stiirzen zu lassen; [ von ihren Thronen nieder.
Trotz der Macht / all dieser Eroberer;

Hat sie Fortuna [ von ihrem Rade geworfen.

Kennzeichnend fiir die Fortuna ist in der mittelalterlichen contemptus mundi-Tradi-
tion eben jener Aspekt der vorhersehbaren Unvorhersehbarkeit: Einzig die bestin-
dige Ungewissheit alles Kommenden ist gewiss. Wenn Lydgate, wie hier ersichtlich,
den Tod mit dem Abwurf vom Rade der Fortuna gleichsetzt, so betont er eben jene
Eigenheit des Todes, ebenso gewiss wie ungewiss zu sein.

Im vorliegenden Zusammenhang — der Frage nach Gegeniiberstellungen von
Geld und Tod - ist dies deswegen beachtenswert, weil in Lydgates Dance of Death
dem so gezeichneten Tod immer wieder Reichtiimer, Schitze, Gold, Silber (und da-
mit, wie gezeigt werden soll, im Wesentlichen Geld) gegentibergestellt werden. Dies
konnte man als grundsitzlich konventionelle Betonung der Nutzlosigkeit weltlichen
Besitzes angesichts des Todes begreifen, wie sie im Kontext der damaligen christ-
lich fundierten Todesmeditation nicht uniblich ist. Allerdings sind, wie im Folgen-
den argumentiert wird, im Dance of Death Geld und Geldbesitz nicht nur weitaus
starker thematisiert als in dessen direkter Vorlage. Sondern sie sind zugleich, in
durchaus mit dem Tod vergleichbarer, wenn auch unterschiedlicher Weise, als mit

7 Vgl. Manfred Kern, Weltflucht. Poesie und Poetik der Verginglichkeit in der weltlichen Dichtung des
12. bis 15. Jahrhunderts, Berlin 2006; S. 203—248; v.a. S. 295ff.

12.02.2026, 09:41:49.

29


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Gewissheit und Ungewissheit behaftet charakterisiert: Geld erscheint, wie gezeigt
werden kann, immer wieder als zunichst von gréfitmoglicher diesseitiger Wirk-
michtigkeit, als grofitmogliche Sicherheit bietend und dahingehend Verlisslich-
keit, Bestindigkeit und Gewissheit verkérpernd. Allerdings findet es nicht nur am
Tode die Grenze seiner Macht. Sein Besitz wird zugleich als stets wesentlich unbe-
stindig, unzuverlissig und in diesem Sinne als ungewiss prisentiert — in genau der
Weise, wie es auch die Zeilen des oben zitierten, anonymen zeitgendssischen Ge-
dichts Money! verdeutlichen: »Geld, Geld, hallo, Guten Tag! / Geld, wo bist du gewe-
sen? / Geld, Geld, du gehest fort / und willst nicht bei mir bleiben.« Geld und Tod
erscheinen in dieser Hinsicht als einander strukturell invers charakterisiert. In die-
sem Kapitel soll dieses in der Forschung bislang unbeachtete Zusammentreffen von
Geld und Tod im Dance of Death John Lydgates nachgezeichnet werden.

Lydgate gilt als der profilierteste volkssprachliche Dichter im England des
15. Jahrhunderts. Trotz seiner immensen zeitgendssischen Wertschitzung galt
er in der englischen Literaturgeschichtsschreibung lange Zeit als blof3er Epigone
fritherer GroRen, insbesondere des von ihm selbst hochverehrten Geoffrey Chau-
cer (1342-1400). Einst als dsthetisch und soziopolitisch innovationsfeindlicher,
typisch >mittelalterlicher« Autor geradezu verschrien, haben seine zum grofiten
Teil edierten Werke in jiingerer Zeit wieder hohere Aufmerksambkeit erfahren.
Neuere Studien stellen seine isthetischen und thematischen Eigenheiten und
seine Eigenstindigkeit heraus.® Tod und Verginglichkeit gehdren, ebenso wie das
Fortunamotiv, mit zu den Leitthemen seines Schaffens. Sie werden in der Regel
in moralisch-erbaulichem Kontext und konform zur zeitgendssischen moralphilo-
sophischen Orthodoxie angesprochen bzw. verwendet. Sein auch in der neueren
Totentanzforschung lange nur marginal behandeltes Totentanzgedicht Dance of
Death ist inzwischen in den Fokus zumindest einiger neuerer Studien geriickt,
welche die Verbreitung und Bedeutung des Motivs auch in England belegen und
soziohistorisch kontextualisieren.’ Was die Thematisierung von Geld, insbesondere

8 Vgl. insbesondere die Beitrdge in Larry Scanlon und James Simpson (Hg.), John Lydgate. Po-
etry, Culture, and Lancastrian England, Notre Dame IN 2006 sowie in Lisa H. Cooper und Andrea
Denny-Brown (Hg.), Lydgate Matters. Poetry and Material Culture in the Fifteenth Century, New
York 2008. Lydgates Nihe zu Macht reflektieren Mary C. Flannery, John Lydgate and the Poet-
ics of Fame, Cambridge 2012 und Robert ). Meyer-Lee, Poets and Power from Chaucer to Wyatt,
New York 2007, S.131-173. Zu Lydgates Rolle im Spannungsfeld von Literatur- und Theater-
geschichte vgl. Claire Sponsler, The Queen’s Dumbshows. John Lydgate and the Making of Early
Theater, Philadelphia 2014. Zur &lteren Forschung vgl. v.a. Derek Albert Pearsall, John Lydgate
(1371-1449). A Bio-Bibliography, Victoria BC 1997; Eleanor Hammond, English Verse between
Chaucer and Surrey, New York 1965, S. 77 93; v.a. S. 89ff. Lydgates Werke gelten als weitgehend
ediert in den Ausgaben der Early English Texts Society (EETS).

9 Vgl. die Einleitung in Lydgate, John Lydgate, S.1—60; Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?.,
S.197—223 sowie Ashby Kinchs Auseinandersetzung im Rahmen der Analyse von Spielarten
der makabren Kunst im spatmittelalterlichen England: Ashby Kinch, Imago Mortis. Mediating

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

auch Geldbesitz und Reichtum bei Lydgate angeht, so ist ihm zwar unspezifisch
eine sein Werk durchziehende Beschiftigung mit »worldly prosperity«'® zuerkannt
worden, aber es liegen keine sich damit direkt beschiftigenden Studien vor. In
Bezug auf seinen Dance of Death ist sie auch in der neuesten Forschung unerwihnt."

Wenn die Verhiltnissetzung von Tod und Geld im Folgenden niher untersucht
wird, so soll argumentiert werden, dass sie bei Lydgate im obigen Sinne zur Zu-
spitzung eben jener Frage nach der Beherrschbarkeit menschlichen Geschicks ver-
wendet werden. Geld bietet sich, wie gezeigt werden soll, als Thema im Dance of De-
ath nicht nur an, weil an ihm, als Inbegriff menschlichen Vermégens, die letztliche
Nutzlosigkeit weltlichen Strebens besonders eindriicklich vor Augen zu fithren ist.
Sondern Geld steht auch im Fokus, weil die im zeitgendssischen Diskurs betonte
Unbestandigkeit gerade auch des Geldbesitzes der Diskussion um die Beherrsch-
barkeit menschlicher Geschicke besondere Schirfe verleiht.

Im Folgenden wird zunichst auf Lydgates Totentanztext niher einzugehen
und seine Gegeniiberstellung von Tod und Geld hinsichtlich ihrer oben genannten
strukturellen Vergleichbarkeit dargelegt. Dazu wird zunichst eine textnahe Analy-
se des Dance of Death vorgenommen, um die darin ersichtliche, enorme Betonung
von Reichtiimern, Schitzen, Gold, Silber und - wie argumentiert werden wird
— im Wesentlichen Geld gegeniiber der franzdsischen Vorlage herauszuarbeiten.
Erginzend wird dabei auf Lydgates tibriges dichterisches Werk im Kontext des

Images of Death in Late Medieval Culture, Leiden/Boston 2013S.185—226; die ebenso gelagerte
Untersuchung in, Kenneth Rooney, Mortality and Imagination. The Life of the Dead in Medieval
English Literature, Turnhout 2011, S. 253—270 sowie die stadtsoziologische Kontextualisierung
in Amy Appleford, »The Dance of Death in London. John Carpenter, John Lydgate, and the
>Daunce of Poulys«, in: Journal of Medieval and Early Modern Studies 38/2 (2008), S. 285-314. Zu
den fritheren Beschiftigungen mit Lydgates Text gehort die frithere EETS-Edition John Lydga-
te, The Dance of Death. Ed. from MSS. Ellesmere 26/A.13 and B.M. Lansdowne 699, collated with other
extant MSS, hg. von Florence Warren, tibers. und kommentiert von Beatrice White [ETTS],
London 1931 sowie Derek Albert Pearsall, »Signs of Life in Lydgate’s >Danse Macabre«, in: Zeit,
Tod und Ewigkeit in der Renaissance Literatur, hg. von James Hogg, Salzburg1987, S. 58—71; Ham-
mond, English Verse, S. 125—425 und einzelne Passagen in Rosemary Woolf, The English Religious
Lyric in the Middle Ages, Oxford 1968, S. 347—353.

10  Andrea Denny-Brown, »lLydgate’s Golden Cows. Appetite and Avarice in >Bycorne and
Cychevache«, in: Lydgate Matters, hg. von Lisa H. Cooper und Andrea Denny-Brown, S. 35-56;
hier: S. 44.

1 So auch in der neuesten Kommentierung von Clifford Davidson und Sophie Oosterwijk in
Lydgate, John Lydgate, S.145—167. Fokussiert und eingeordnet werden Abweichungen hier vor
allem hinsichtlich mutma#licher soziokultureller Differenzen zwischen englischer und fran-
zosischer Rezipierendensituation. Im Zuge ihrer fritheren Figurenanalyse hatte Oosterwijk
zwar greed als eine haufig kritisierte Eigenschaft festgestellt, ohne diese Haufung aber naher
zu reflektieren (vgl. Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?., S.117-126).

12.02.2026, 09:41:49.

31


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

literarischen Diskurses seiner Zeit sowie auf die soziookonomischen Verhiltnisse
und Entwicklungen im damaligen England eingegangen.

Im Anschluss ist die mafdgeblich durch die Einfigung des Fortunamotivs be-
werkstelligte Hervorhebung des Todes im Dance of Death als unvorhersehbar und un-
gewissheitsbehaftet zu diskutieren. Sie wird abschlieRend — wiederum in Bezug auf
Lydgates anderweitige Schriften und im Kontext zeitgendssischer Entwicklungen -
zur Charakterisierung von Geld und Geldbesitz als unbestindig und unverlisslich in
Beziehung gesetzt und im Kontext der Frage nach der Beherrschbarkeit menschli-
cher Geschicke zu bewerten sein.

1.1 Der Totentanz in England

Die spitmittelalterlichen Totentanzdarstellungen gelten im Wesentlichen immer
noch als kontinentaleuropiisches Phinomen. Einfithrungen und Uberblicksdar-
stellungen fokussieren vor allem die zahlreicheren Varianten im franzésischen und
deutschen Sprachraum, wahrend die entsprechenden Text- und Bilddarstellungen
gerade englischer Provenienz, wenn iiberhaupt, am Rande oder eher kursorisch
behandelt werden. Zugegebenermaflen sind die dem Phinomen der spitmittel-
alterlichen Totentinze gewidmeten Werke weitgehend selbst kontinentaleuropii-
schen Ursprungs, so dass hier von einem eingeschrinkten Fokus auszugehen ist.
Umgekehrt gilt allerdings, dass in der englischen Kulturgeschichtsforschung lange
davon ausgegangen wurde, es existiere schlicht »no evidence in England of an actual
popular taste for literature on the subject of death« im ausgehenden Mittelalter. Es
gebe »no suggestion in England, as there is in France and Germany, that a perverse
enjoyment was derived from the fear of death and from death’s distressing physical
signs.«'

Diese Einschitzung ist, wie heute bekannt, schlicht unzutreffend. Denn auch
wenn Totentanzdarstellungen in England nie so verbreitet waren wie etwa im fran-
zosischen Sprachraum, so ist doch die Existenz zahlreicher entsprechender und of-
fenbar sehr populirer Dichtungen und Wandgemilde dokumentiert. Davon abge-
sehen beschrankte sich die, wie hier nahegelegt, eigentiimlich kontinentale und ab-
norme Fixierung auf Tod und Sterben freilich keineswegs auf Totentanzdarstellun-
gen, sondern fand ihren Ausdruck in den auch in England nicht weniger verbreite-
ten Schriften der Ars moriendi, in smakabrer< Grabmalgestaltung sowie dem generel-

12 Dieses und das vorherige Zitat: Woolf, Religious Lyric, S. 353. Die kursorische Behandlung eng-
lischer Totentdnze ist beispielhaft sichtbar etwa in Kaiser, Der tanzende Tod; Wunderlich, Tanz
in den Tod; Kiening, »Ambivalenzen.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

len Auftauchen des Motivs verlebendigter Toter in der Literatur des 14. und 15. Jahr-
hunderts.?

In jedem Falle hat die durchaus erhebliche Verbreitung von Totentanzdarstel-
lungen in England im 15. und 16. Jahrhundert erst in jiingerer Zeit hohere Aufmerk-
samkeit erfahren."* Die vergleichsweise geringe Beachtung, die ihnen bis dato zu-
teil geworden ist, mag allerdings auch daran liegen, dass nur eines der fir das Genre
als typisch geltenden, aufgrund ihrer Gréfe monumental genannten Wandgemail-
de auf den Britischen Inseln erhalten geblieben ist — und dieses, in der Guild Cha-
pel von Stratford-upon-Avon, der Geburtsstadt William Shakespeares, ist trotz Re-
staurationsbemithungen bis heute hinter einer Wandvertifelung verborgen. Davon
abgesehen sind jene Gemilde simtlich (ebenso wie viele Varianten auf dem Kon-
tinent) spateren Abriss-, Umbau oder Renovierungsmafinahmen zum Opfer gefal-
len.” Einzig der ihnen allen zugrunde liegende Totentanztext ist erhalten. Es han-
delt sich dabei um eben jene Ubertragung ins Mittelenglische, welche John Lydgate
um 1426 vornahm. Wie einleitend vermerkt, diente ihm der Text des Danse macab-
re von Paris, des auf dem dortigen cimetiére des Saints-Innocents wenige Jahre zuvor
erstellten, ersten Wandgemailde seiner Art, als Vorlage.

13 Allgemein zur Todesmeditation und makabren Kunst in England vgl. Lydgate, John Lydgate,
S. 5-32; Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?, S. 223—271; Margaret Aston, »Death, in: Fifteenth-
Century Attitudes. Perceptions of Society in Late Medieval England, hg. von Rosemary Horrox,
Cambridge 1996, S. 202—228; Kinch, Imago Mortis, wo neben der auch in der englischen Litera-
tur verbreiteten Legende von den drei Lebenden und den drei Toten insbesondere die Perso-
nifizierung des Todes in frithen Moralititen hervorgehoben wird (ebd., S. 203-254; S. 267f).
Ferner ist als einzigartiges englisches Dokument auf die in einem Manuskript iberlieferte
Disputation betwixt the Body and the Worms (15.Jahrhundert) hinzuweisen, einem der contemp-
tus mundi-Tradition zuzurechnenden Cesprach zwischen dem toten Korper und den ihn zer-
fressenden Wirmern (vgl. dazu: Kenneth Rooney, »Tradition and Innovation in the Middle
English Debates of Mortality«, in: Transmission and Transformation in the Middle Ages. Texts and
Contexts, hg. von Kathy Cawsey und Jason Harris, Dublin 2007, S. 157-176).

14 Vgl Lydgate, John Lydgate S.1-5; S.33—41 sowie die folgenden Ausfithrungen. Hinweise auf
eine darstellerische Auffiihrungspraxis sind offenbar nicht erhalten. Vgl. ferner Kinch, Ima-
go Mortis, S.185—260; Rooney, Mortality and Imagination, S.253—270; Oosterwijk, >Fro Paris
to Inglond? Sophie Oosterwijk, »Death, Memory and Commemoration. John Lydgate and
»Macabrees Daunce« at Old St Paul’'s Cathedral, Londonc, in: Memory and Commemoration in
Medieval England, hg. von Caroline M. Barron und Clive Burgess, London 2010, S. 185—201; Ap-
pleford, »Dance of Death«.

15 Zum Wandgemalde in Stratford-upon-Avon vgl. Wilfrid Puddephat, »The Mural Paintings of
the Dance of Death in the Guild Chapel of Stratford-upon-Avon, in: Transactions of the Birm-
ingham Archaeological Society 76 (1958), S. 29—35; Clifford Davidson, The Guild Chapel Wall Paint-
ings at Stratford-upon-Avon, New York 1988.

Die Wandgemalde der Guild Chapel werden seit 2016 umfassend restauriert; vgl. Kate Giles
u.a., »Visualising the Guild Chapel, Stratford-upon-Avon, »Visualising the Guild Chapel,
Stratford-upon-Avon«: http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html (06.06.2023).

12.02.2026, 09:41:49.

33


http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html

34

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

111 Die Ubertragung des John Lydgate

Lydgate hatte Gelegenheit, jenes Wandgemalde bei einem Aufenthalt in Paris selbst
in Augenschein zu nehmen. Er hielt sich dort um 1426 im Gefolge des Grafen von
Warwick auf, zur Zeit der anglo-burgundischen Besatzung der Stadt wihrend des
Hundertjihrigen Krieges.' Uber sein Leben liegen nur wenige Informationen vor.
Geboren ca. 1371 im wohl namensgebenden Ort Lydgate in Suffolk, war Lydgate mit
etwa 16 Jahren ins Noviziat der nahegelegenen Benediktinerabtei in Bury St. Ed-
mund eingetreten, wo er zehn Jahre spater, 1397, zum Priester geweiht worden war.
Anfang des 15. Jahrhunderts besuchte er das Gloucester College in Oxford, wo er mut-
mafilich mit dem ebenfalls dort weilenden, spiteren Konig Heinrich V. von England
bekannt wurde, in dessen Auftrag er auch sein erstes monumentales Werk, das Troy
Book (ca. 1412-1420) begann. Ebenso wie die diesem nachfolgenden Schriften The Sie-
ge of Thebes (1420/1421) und The Fall of Princes (ca. 1430—1438) war es dulerst umfang-
reich und basierte auf fremdsprachigen Vorlagen. Eine immense Anzahl kleinerer
Werke ist ebenfalls von ihm tiberliefert, welche bis weit ins 16. Jahrhundert grofies
Ansehen genossen. Zahlreiche Abschriften seiner Texte sind erhalten und diese ge-
héren zu den ersten in England gedruckten Werken tiberhaupt.”

Spiter aber biifdte der von Lydgate bevorzugte (und von ihm selbst so genannte)
aureate style, mit seinen aus heutiger Sicht oftmals pompdsen, langwierigen und
redundant anmutenden Ausschmiickungen, an Ansehen ein. Lydgate wurde bis
Ende des 20. Jahrhunderts als bloR bearbeitender Ubersetzer und Epigone Chau-
cers betrachtet, dessen Schrifttum er in den iiber 140.000 Zeilen seines poetischen
Schaffens zu imitieren und variieren bestrebt gewesen sei, ohne an dessen kiinstle-
risches Niveau heranzureichen.® Die in sozialer, politischer und religidser Hinsicht
konservative und oftmals moralisierende Ausrichtung von Lydgates Dichtung mag

16 Vgl. Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?<, S. 99f.

17 Vgl. Hammond, English Verse, S. 96ff; vgl. Nigel Mortimer, John Lydgate’s >Fall of Princes<. Nar-
rative Tragedy in Its Literary and Political Contexts, Oxford/New York 2005, S.3-24; Sponsler,
»Lydgate and London’s Public Culture«, in: Lydgate Matters. Poetry and Material Culture in the
Fifteenth Century, hg. von Lisa H. Cooper und Andrea Denny-Brown, New York 2008, S.13—34;
hier: S. 13ff. Das Troy book basierte auf Guido della Colonnas Historia Destructionis Troide (ca.
1287), The Fall of Princes geht auf Laurent de Premierfaits Du cas des nobles hommes et femmes
von Anfang des 15.Jahrhunderts zuriick, seinerseits eine franzosische Uberarbeitung von
Giovanni Boccaccios De Casibus Virorum Illustrium (ca. 1358; vgl. Hammond, English Verse, S.154;
vgl. Pearsall, John Lydgate, S. 230f).

18 Vgl. Hammond, English Verse, S. 79—83: Seine mutmaflichen Imitationsversuche seien ein»la-
mentable failure« (ebd., S. 80): »Nearly all his work is lifeless.« (ebd., S. 96). Zu seiner Re-
zeptionsgeschichte allgemein vgl. ebd., S. 96f f; Meyer-Lee, Poets and Power, S.131-174; James
Simpson, Reform and Cultural Revolution, Oxford 2002, S. 34—67.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

zum Sinken seiner literarischen Wertschitzung beigetragen haben. Der einfluss-
reiche englische Literaturhistoriker Derek Pearsall jedenfalls urteilte in den 1970er
Jahren mit nachdriicklicher Wirkung, Lydgates Schaffen sei »prolific, prolix and
dull«” (also itberproduktiv, weitschweifig und stumpfsinnig). In seinen Schriften
zeige sich »neither the desire, nor the incentive, nor the creative power to make
things new«*°. Lydgates vermeintlich fehlende isthetische Prignanz und Innova-
tionskraft stellte Pearsall dabei auch an dessen Dance of Death fest. Angesichts des
srepetitiven< Charakters des Totentanzgenres habe Lydgate getan »what he could
best do. There is no need for any development of ideas, no narrative, no exposition,
only variation, reiteration, insistence on the call of death and man’s reply«*. Diese
Wahrnehmungen von Lydgate als ausschweifendem, langweilendem Lyriker und
des Dance of Death als >blofRer< Ubersetzung mogen ebenfalls zu dessen geringer
Rezeption in der Forschung beigetragen haben.

Wie aber der englische Totentanz, so ist auch Lydgate selbst seit den 2000er Jah-
ren wieder in den Fokus der Forschung geriickt und hat aus literarischer und litera-
turhistorischer Perspektive neue Wertschitzung erfahren.” Dabei haben auch die
Modifikationen, Abweichungen und Erginzungen Aufmerksamkeit gefunden, wel-
che sich in Lydgates >Ubertragungswerken« im Vergleich zu deren Vorlagen finden
und zu denen freilich auch der Dance of Death zahlt. In der Tat folgt der lydgatesche
Totentanztext sowohl strukturell wie textlich zwar iiber weite Teile eng der franzo-
sischen Vorlage. Dennoch sind bemerkenswerte Verinderungen und Erginzungen
festzustellen, die fiir die vorliegende Arbeit von hdchster Relevanz sind. Bevor dar-
auf zuriickzukommen ist, ist es angesichts der oben zitierten Skepsis iiber die Exis-
tenz und Verbreitung von Totentinzen im spatmittelalterlichen England allerdings
angebracht, niher auf Lydgates Text selbst, seine Verbreitung und Rezeption einzu-
gehen.

1.1.2 Text und Verbreitung des Dance of Death (ca. 1426)

Der lydgatesche Totentanztext ist in 15 Manuskripten iiberliefert, welche allesamt
von ca. 1430 bis Ende des 15. Jahrhunderts datiert werden und zum Teil erhebliche
Unterschiede aufweisen.” Solche Differenzen sind fiir die Zeit handschriftlicher
Verbreitung von Texten freilich nicht ungewchnlich; in diesem Falle jedoch lassen
sich die erhaltenen Versionen in zwei deutlich unterscheidbare Gruppen einteilen.

19 Pearsall, John Lydgate, S.14.

20 Ebd, S.18.

21 Ebd, S 2f

22 Vgl.v.a. die 0.g. Scanlon und Simpson, John Lydgate; Cooper und Denny-Brown, Lydgate Mat-
ters.

23 Vgl. hierzu wie zum Folgenden Lydgate, John Lydgate, S. 63—68; Oosterwijk, >Fro Paris to Ing-
lond?<, S.101-105.

12.02.2026, 09:41:49.

35


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Die eine, neun Manuskripte umfassende Gruppe, wird in der Forschung als A-Fas-
sung tituliert und folgt textlich und in Auswahl und Anordnung der vorkommenden
Figuren weitgehend der franzésischen Vorlage. Erginzend ist sie mit rahmenden
Vor- und Nachworten, den Verba translatoris (L 1-40) und dem Lenvoye de Translatour
(L 657—672) versehen, in denen Lydgate sich als Autor offenbart. Es wird daher an-
genommen, dass diese Fassung seiner tatsichlichen Ubersetzung entspricht oder
sie zumindest weitgehend getreu wiedergibt. Die anderen, mutmafilich spiter ent-
standenen Versionen der Gruppe B weichen insbesondere in Auswahl, Anzahl und
Reihenfolge der Figuren zum Teil stark vom urspriinglichen Vorbild ab und weisen
auch untereinander gréfiere Unterschiede auf als die vergleichsweise kohirentere
Gruppe A. Auch Vor- und Nachwort Lydgates sind in den B-Versionen oftmals nur
zum Teil oder gar nicht iibernommen.**

Uber den Grund dieser Variation besteht in der neueren Forschung kein Kon-
sens. Esistmoglich, dass die B-Manuskripte auf einer von Lydgate selbst vorgenom-
menen Revision basieren. Eine solche konnte er fiir die wohl prominenteste Adap-
tion des Totentanzes in England vorgenommen haben, das vermutlich ebenfalls ab
1430 erstellte, monumentale Wandgemalde im Pardon Churchyard der St. Paul’s Ca-
thedral in London. Diese Annahme basiert allerdings nicht auf direkten Belegen —
weder Text- noch Bildfragmente des Totentanzes von St. Paul’s sind iiberliefert —,
sondern stiitzt sich auf die Tatsache, dass die B-Versionen eine erhohte Anzahl biir-
gerlicher Stinde aufweisen und daher mutmafilich eine Anpassung an das urbane
Umfeld Londons darstellten. Die mogliche direkte Beteiligung Lydgates scheint
insofern plausibel, als er mit dem Auftraggeber und Finanzier des Wandgemaldes,
dem wohlhabenden Town Clerk der Londoner City John Carpenter (ca. 1372-1442),
seit den 1420er Jahren professionell in Kontakt stand.*® Dariiber hinaus spricht je-
doch nichts gegen eine Revision durch andere Personen oder aus anderem Anlass.
Insbesondere aufgrund stilistischer Analysen gilt inzwischen als wahrscheinlich,
dass sich die Gruppe B in ihrer vorliegenden Form eher den Bearbeitungen Ande-
rer verdankt. Schon Pearsall stellte fest, das vorhersehbare Schema des Totentanzes
halte »many opportunities for enthusiastic copyists to introduce new stanzas’ [...],
composed according to an indefinitely repeatable design.«*’

Abgesehen von den editorischen Schwierigkeiten, welche diese Versionenviel-
falt mit sich bringt, belegt sie freilich die Verbreitung und Bekanntheit von Lydga-

24 Vgl ebd., S.101-105.

25  Vgl. Appleford, »Dance of Deathc, S.295; kritisch dazu: Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?.,
S.109f.

26 Vgl ebd., S.107.

27  Pearsall, »Signs of Life«, S. 62f. Zur genaueren Kritik der Autor:innenschaft der B-Versionen
vgl. Hammond, English Verse, S. 124; Oosterwijk, »Fro Paris to Inglond?, S.102f; S. 126 sowie ebd.,
FN123).

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

tes Totentanztext. Dariiber hinaus ist auf die ersten Drucke hinzuweisen. So veran-
lasste der Londoner Buchhindler Richard Fakes die Aufnahme von 20 Strophen des
Dance of Death in sein Horae Beate Marie Virginis (ca. 1521). Die erste vollstindige Aus-
gabe erschien 1554 in Kombination mit Lydgates Fall of Princes und wurde 1658 und
1673 wiederaufgelegt.”® Am bekanntesten aber diirften — wie heute auch - die monu-
mentalen Wandgemilde gewesen sein, insbesondere die oben genannte, im Pardon
Churchyard der Londoner St. Paul’s Cathedral ebenso riumlich wie symbolisch zentral
gelegene Ausfithrung. Ihre Popularitit ist dahingehend belegt, als sich die Bezeich-
nung >Dance of Pauls« offenbar rasch neben Danse macabre und Dance of Death als
Gattungsbezeichnung durchsetzte. So verzeichnet eines der Gruppe A zugehérigen
Manuskripte einleitend: »Ere foloweth the Prologe of the Daunce of Machabre trans-
latyd by Dan John lydgate monke of Bury out of Frensshe in to englyssh whiche now
is callyd the daunce of Poulys.«* Auch der frithe Historiker John Stow (ca. 1524-1605)
vermerkt in seiner 1598 erschienenen Survay of London iiber St. Paul’s und den Pardon
Churchyard, dort »was artificially & richly painted, the dance of Machabray, or dance
of death, commonly called the dance of Pauls: the like whereof, was painted about
S. Innocents cloister, at Paris, in Fra[n]ce: the metres or poesie of this daunce, were
translated out of French into English by Iohn Lidgate, the Monke of Bery, & with ye
picture of Death, leading all estates painted about the Cloyster«*°.

Amy Appleford hat sich mit der moglichen Beziehung des Totentanzes von
St. Paul’s zur Selbstwahrnehmung und -darstellung der Londoner City befasst. Sie
kommt dabei zu dem Schluss, dass das gesteigerte Selbstbewusstsein der urbanen,
biirgerlichen Stinde im zwar hierarchischen, aber gleichwohl jedem seinen eigenen
Platz zuordnenden Schema der Totentinze seine Bestitigung fand.* Auch insofern
kann davon ausgegangen werden, dass der Totentanz einen prominenten Platz
insbesondere in der stetig an Bedeutung zunehmenden Londoner City einnahm
und entsprechend bekannt war.

28  Vgl. Oosterwijk, sFro Paris to Inglond?<S.103—105. Die Strophen folgten offenbar der B-Varian-
te, wenn auch mit gewissen Eigentiimlichkeiten (vgl. ebd.).

29  Trinity College Cambridge Ms. R. 3. 21; zitiert aus: ebd., S.110: »Hier folgt der Prolog des
nunmehr Dance of Paul’s genannten Danse Macabre; (ibersetzt vom ehrwiirdigen John Lydgate,
Monch aus Bury, aus dem Franzésischen ins Englische.«

30 John Stow, A Survay of London. Contayning the originall, antiquity, increase, moderne estate, and
description of that citie, written in the yeare 1598, London 1598, S. 264f: Dort »war kunstvoll und
aufwindig der Makabertanz oder Totentanz gemalt, gemeinhin Dance of Paul’s genannt, des-
sen Vorbild sich am Kloster von St. Innocent, in Paris, in Frankreich, befand. Der Text dieses
Tanzes war vom Franzésischen ins Englische tibersetzt worden von John Lydgate, dem Ménch
aus Bury, und mit dem Bildnis des alle Stinde anfithrenden Todes am Kloster angebracht
[bzw. angemalt] wordenc; vgl. zu Situierung Lydgate, John Lydgate, S.1-5.

31 Vgl. Appleford, »Dance of Death, v.a. S. 295f.

12.02.2026, 09:41:49.

37


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Aber auch die rasche Verbreitung iiber London hinaus ist belegt; etwa durch den
bereits fiir die 1440er Jahre dokumentierten Auftrag eines bristoler Biirgers, fiir die
Summe von 18 Pfund einen Totentanz nach dem Londoner Vorbild fiir die dortige
Allerheiligenkirche zu erstellen. Weitere (allesamt verlorene) Wandgemilde befan-
densichin der erzbischéflichen Residenz in Croydon, in der Kathedrale von Salisbu-
ry und auf dem Landsitz Wortley Hall in der Grafschaft Gloucestershire, wobei frei-
lich unbekannt ist, ob und gegebenenfalls mit welchen Texten diese jeweils versehen
waren.?” Zuletzt kann darauf verwiesen werden, dass auch Lydgate selbst an ande-
rer Stelle auf die Verbindung von St. Paul’s und dem Totentanz Bezug nimmt. So
schreibt er in einem seiner Gedichte, in dem er die Wankelmiitigkeit des Schicksals
thematisiert: »Both high and lough shal go on dethis daunce, / Renne vnto Powlis,
beholde the Machabe«** — »Hohe wie Niedrige miissen zu diesem Tanze [gehen], /
Lauf zu [St.] Paul, betrachte den Totentanz«. Offenkundig setzt er dabei die Kennt-
nis des Totentanzschemas ebenso wie die dessen Verbindung mit St. Paul’s als selbst-
verstindlich voraussetzt. Alles in allem handelt es sich um Belege, die der weiter
oben zitierten Sicht, in England habe das >perverse enjoyment« des Totentanzgen-
res nicht Fuf3 fassen konnen, deutlich widersprechen.

Um auf die editorischen Schwierigkeiten zuriickzukommen, so steht eine um-
fassende Auseinandersetzung mit dem Verhiltnis der einzelnen Versionen des lyd-
gateschen Totentanztextes untereinander immer noch aus, auch wenn die hier ver-
wendete, neue kritische Edition von Clifford Davidson und Sophie Oosterwijk Ab-
weichungen zwischen denverschiedenen Manuskripten markiert.>* Wenn nicht an-
ders vermerkt, wird im Folgenden ausschlief3lich von der A-Fassung ausgegangen,
eben weil hier die Autorschaft Lydgates als weitgehend verbiirgt gilt. Zudem sind
eben dort die im Folgenden relevanten Vor- und Nachworte enthalten, deren Ein-
fiigung umso bemerkenswerter ist, als sich die A-Fassung sonst durch eine gro-
f3e strukturelle und textliche Nahe zur franzésischen Vorlage auszeichnet. So tiber-
nimmt Lydgate nicht nur die aus heutiger Sicht typischen dialogischen Begegnun-
gen hierarchisch geordneter Figuren mit dem Tode in achtzeiliger Strophenfolge.
Er tibernimmt auch weitgehend wortgetreu die fiir das Genre ebenfalls stilbilden-
de Rahmung dieses Tanzgeschehens. Der eigentliche Totenreigen des Pariser Danse
macabre wird von den Worten einer an einen Bufdprediger erinnernden, als Lacteur

32 Vgl. Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?, S.108; Hammond, English Verse, S.125.

33 John Lydgate, The Minor Poems of John Lydgate, hg. von Henry. N. MacCracken und Merriam
Sherwood, 2 Bde., Oxford u.a.1961-1963; hier: Bd. 2, S. 834: »Hoch und Niedrig, beide miissen
zu diesem Tanze [gehen], / Lauf zu [St.] Paul, beschau den Machabe!« (vgl. auch Oosterwijk,
>Fro Paris to Inglond?, S.109).

34 Vgl Lydgate, John Lydgate, S.124—144. Die Edition basiert auf Oxford, Bodleian Library, MS.
Selden Supra 53 fols. 148r-58r (A-Fassung) und London, British Library, MS. Landsdowne 699,
fols. 41r-50v (B-Fassung).

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

bezeichneten Figur eingeleitet und kommentiert. Dabei wird, als wire es nicht of-
fenkundig, die intendierte Aussage des Totentanzes noch einmal expliziert: Jede:r,
gleich welchen Standes, muss sterben. »En ce miroir chascun peut lire / Qui le co-
nuinet ainsi dansers, heifst es dort: »In diesem Spiegel kann ein jeder lesen, / dal er
auf diese Weise tanzen mufl«**, was mit einem Aufruf zur Umkehr im Sinne christ-
lich-moraltheologischer Lehren verbunden wird. Lydgates Texttreue zeigt sich dar-
an, dass er die obigen Worte des acteurs wortlich iibersetzt mit: »In pis mirrour euery
wi3t may finde / That him bihoveth to goo vpon pis daunce« (L 49f). Diese Verpflich-
tung der Vorlage gegeniiber zeichnet im Grundsatz auch die iibrigen Strophen des
Textes aus — wenngleich Lydgate selbst schreibt, seine Ubersetzung folge mehr der
»substaunce« (L 666; vgl. L 665-672) als dem Wortlaut.

Zu den offensichtlichen Verinderungen Lydgates gehort ferner in die Ergin-
zung des >Tanzreigens« um finf Figuren, so dass er insgesamt 35 dialogische To-
desbegegnungen umfasst.

Tab. 1: Die Figuren des Dance of Death (A-Fassung) und ihre Entsprechungen im Danse

macabre
Dance of Death Danse Macabre
1 Pope Le pape Der Papst
2 Emperour Lempereur Der Kaiser
3 Cardinal Le cardinal Der Kardinal
4 Kyng Le roy Der Kénig
5 Patriarke Le patriarche Der Patriarch
6 Constable Le connestable Der Konnetabel
7 Archebisshoppe Larcheueque Der Erzbischof
8 Baroun or Kny3t Le cheualier Der Ritter
9 Lady of Grete Astate - Die hohe Dame*
10 Bisshoppe Leuesque Der Bischof
m Squier Lescuier Der Schildtrager
12 Abbott Labbe Der Abt
13 Abbesse - Die Abtissin®
14 Bayly Le bailly Der Vogt

35  Kaiser, Der tanzende Tod, S. 74 bzw. S. 75. Zur Figur des Lacteur vgl. ebd., S.106f; sowie GCerts-
man, Dance of Death, S.1-8.

12.02.2026, 09:41:49.

39


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

15 Astronomere Le maistre Der Celehrte

16 Burgeys Le bourgois Der Biirger

17 Chanoun Le chanoine Der Domherr

18 Marchaunt Le marchant Der Kaufmann
19 Chartereux Le chartreux Der Kartauser
20 Sergant Le sergent Der Sergent

21 Monke Le moinne Der Ménch

22 Usurere Lusurier Der Wucherer
23 Fisician Le medecin Der Arzt

24 Amerous squier Lamoureux Der Liebhaber
25 Gentil Womman amerous - Die verliebte Edelfrau®
26 Persoun Lecure Der Pfarrer

27 Laborer Le Laboureur Der Landmann
28 Man of Lawe Ladvocat Der Advokat

29 lourrour - DerJuror®

30 Minstral Le menestrel Der Spielmann
31 Frere Menour Le cordelier Der Franziskaner
32 Tregetour - Hofzauberer/Narr*
33 Chylde Lenfant Das Kind

34 Clerke Leclerc Der Clericus

35 Hermyte Le hermite Der Eremit

Nach: Lydgate, John Lydgate, S. 79-99 und Kaiser, Der tanzende Tod, S. 76—-104. Die mit * versehe-
nen Ubersetzungen stammen vom Autor.*®

Insbesondere Oosterwijk hat den neuen Figuren nihere Aufmerksambkeit ge-

schenkt, die nicht zuletzt deswegen von Interesse sind, weil sich unter ihnen - ein

Novum in Totentanzdarstellungen — erstmals drei weibliche befinden.*”

36

37

Kaisers Ubersetzungen passen zu Lydgates Fassung freilich nur eingeschrankt: Der Baroun or
Kny3t ware wortlich mit>Baron oder Ritter<wiederzugeben, der Squier auch als>Knappe<oder
»Gefolgsmannc Der Astronomere wire buchstablicher zu iibersetzen. Vgl. zur Gegenliberstel-
lung der Figurenfolge mit der B-Fassung Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?, S. 318f.

Vgl. ebd., S.102; S.112—124; S. 124ff. Oosterwijk fasst die sich auf die Vorwiirfe der Eitelkeit,
Unbescheidenheit, Trughaftigkeit und Disposition zur (erotischen) Verfithrung konzentrie-
rende Charakterisierung der weiblichen Figuren zusammen als »fairly stereotypical repre-
sentations of womanhood at its most frivolous« (ebd., S.126). Vgl. auch Kinch, Imago Mortis,
S. 205; 207f sowie Rooney, Mortality and Imagination, S. 263—269; v.a. S. 262ff. Freilich wiren

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Im Folgenden wird freilich jene Behandlung von weltlichem Besitz, von Reich-
tum, Schitzen, Gold, Silber und - zusammengenommen — Geld im Zentrum der
Untersuchung stehen, die auch der jiingeren Forschung bislang entgangen zu sein
scheint. Im spiteren Verlauf wird dann auf Lydgates Vor- und Nachwort zuriick-
zukommen sein, da sich in ersterem die oben zitierte Bezugnahme auf die Fortuna
findet, der fir die Korrelation von Geld und Tod im Dance of Death eben eine Schliis-
selrolle zukommt.

1.2 Geld und Geldbesitz im Dance of Death

Inwiefern ist Geld in Lydgates Dance of Death tiberhaupt ein Thema? Ersichtlich wird
dies vor allem bei der vergleichenden Betrachtung mit seiner franzdsischen Vor-
lage. In detaillierten Analysen soll gezeigt werden, dass weltlicher Besitz und das
Streben danach bei Lydgate weitaus stirker fokussiert und auch kritisiert werden,
als im Text des Pariser Totentanzes. Insbesondere ist sowohl in den Ansprachen des
Todes als auch in den Antworten der Stindevertreter:innen bemerkenswert oft von
ricchesse und tresour (Reichtiimern und Schitzen) die Rede, welche den mit dem To-
de konfrontierten nicht helfen und welche sie, zum Tanze gefithrt, zuriickzulassen
haben. Diese Thematisierung weltlichen Besitzes umfasst die gesamte abgebildete
stindische Gesellschaft, wie Im Folgenden anhand der hohen adligen und kirchli-
chen Wiirdentriger:innen iiber die >bitrgerlichen« Stinde bis zu den vergleichsweise
rangniedrigen sowie einigen nicht ohne weiteres schematisch einzuordnenden Fi-
guren aufgezeigt werden kann.>®

viele weitere kleinere Veranderungen zu nennen, unter diesen etwa die bis dato nicht da-
gewesene namentliche Identifizierung einer Figur (vgl. L 513ff sowie die folgenden Ausfiih-
rungen) und die Verschiebung vom im franzésischen Totentanztext agierenden le mort (dem
Toten) zu Dethe (dem Tod). Wihrend die Vorlage zwischen Tod und Totengestalten oszilliert,
ersterer in letzteren eher plural verkorpert erscheint als im strengen Sinne personifiziert ist,
tritt der Tod bei Lydgate als klar einheitliche Entitat auf (vgl. zu dieser Verschiebung auch
Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?<, S.102; allgemein: Kiening, »Ambivalenzenc, S. 48f). Bemer-
kenswert ist ferner der Blick auf den Tanzaspekt, der im Englischen Text iiberhoht scheint,
moglicherweise um das Fehlen der bildlichen Darstellung zu kompensieren (vgl. Jane Taylor,
»Translation as Reception.>La Danse macabré«, in: Shifts and Transpositions in Medieval Narra-
tive. A Festschrift for Dr Elspeth Kennedy, hg. von Karen Pratt, Cambridge 1994, S.181-193; hier:
S.189-193. Die Analyse dieser und anderer Eigenheiten von Lydgates Dance of Death ist im
Folgenden allerdings nur im Rahmen der entwickelten Fragestellung moglich.

38  Grundsatzlich folgt der Pariser Danse macabre einem zwischen kirchlichen und weltlichen
Standen alternierendem Schema, das sich zum Ende jedoch auflést (vgl. die nach dieser Ord-
nung nicht ganzlich stimmige Einordnung etwa von Arzt (Le medecin) und Advokaten (Ladvo-
cat) als kirchlich bzw. geistlich sowie die Folge Kind, Clericus, Eremit (Lenfant, Le clerc, Lermite;
vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 96f; S.100f bzw. S. 102—105). Dasselbe ist der Fall bei Lydgate,

12.02.2026, 09:41:49.

4


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Wie schon angemerket, folgt die deutsche Wiedergabe des Danse macabre der sehr
textnahen Ubersetzung Gert Kaisers. Die Ubersetzung der hier wiedergegebenen
Teile des Dance of Death hingegen entstammen dem Autor dieser Studie, da zum
Zeitpunkt ihrer Fertigstellung weder eine Ubertragung ins Deutsche noch in das
moderne Englisch vorliegt — was noch einmal die bedauerliche Vernachlissigung
dieses einflussreichen Textes in der bisherigen Forschung bezeugt.

1.2.1 Ricchesse, tresour, gold und siluer

Betrachtet man zunichst die ranghdheren Stinde, so wird weltlicher Besitz auf die
eine oder andere Art bei den folgenden Figuren angesprochen: Dem Emperour (Kai-
ser), Cardinal (Kardinal), Kyng (Konig), Patriarke (Patriarch), Constable (Konnetabel),
Archebisshoppe (Erzbischof) und Bisshoppe (Bischof) sowie bei Abbot (Abt) und Abbesse
(Abtissin).

Wihrend der vom Tode* als erster angesprochene Papst (Pope, Le pape) noch,
ganz der franzosischen Vorlage entsprechend, als »moste worthy lorde / and gou-
ernoure« (L 62)*° — der wiirdigste der Herren und Herrscher — adressiert und also
vornehmlich mit Macht und Wiirden assoziiert wird, wird schon die Figur des Kai-
sers (Emperour, Lempereur) zusitzlich mit weltlichen Giitern in Verbindung gebracht.
So heifdt es im Text des Pariser Totentanzes an dieser Stelle, jener habe Goldapfel,
Schwert, Zepter, Krone, und Banner*' - simtlich Sinnbilder seiner Macht - zuriick-
zulassen, was Lydgate auch fast wortlich iibernimmt mit »golde [...] appil round /
Sceptre and swerd / and al 3oure hy prowesse« (L 75f). Zusitzlich aber insistiert Lyd-
gates Tod an dieser Stelle auf die >Verabschiedung<kaiserlicher Reichtiimer: »Behin-
de leve / 3our tresour & ricchesse« (L 77) — lasst euren Schatz und Reichtum (hier)
zuriick.

Bei der Figur des Kardinals (Cardinal bzw. Le cardinal) betonen beide Texte des-
)+

sen kostspielige Gewandung (L 89-104)* und der Kénig wird als »[l]e plus riche«*

bzw. »[wlho moste aboundip / here in greet ricchesse« (L 111) angesprochen; also

wobei die Alternierung bei ihm durch die Einfligung zusatzlicher Figuren, nicht zuletzt der
weiblichen, 6fter durchbrochen scheint, vgl. etwa die Folge Wucherer, Arzt, Verliebter Knappe,
Verliebte Edelfrau (Usurere, Fisician, Amerous squier, Gentil Womman amerous, vgl. L 393—464).

39  Wieobenerwihnt, oszilliert der Danse macabre zwischen dem Tod und den Toten als Handeln
de (vgl. Kiening, »Ambivalenzen«). Da dieser Aspekt fiir das Folgende keine Rolle spielt, wird
aus Griinden der klareren Darlegung auch in Bezug auf den franzosischen Text einfach vom
Tode die Rede sein.

40  Vgl. das franzosische »le plusdigne seigneur« (Kaiser, Der tanzende Tod, S. 76).

41 »[L]a pomme dor ronde; / armes; ceptre; timbre; baniere«: ebd.

42 Vgl. die Rede von der »vesture of grete coste« (L 94) bzw. dem »teueren Rock« (Kaiser, Der
tanzende Tod, S. 79); »chappe de pris« (ebd., S. 78).

43 Ebd., S78.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

als der, der hier (auf Erden) den gréfiten Reichtum genie8t — und der freilich den-
noch >zum Tanze« aufgerufen ist. Beim darauf folgenden Patriarchen (Patriarke/Le
patriarque) jedoch scheint die Betonung weltlichen Besitzes bei Lydgate wieder deut-
lich verstirkt: Wihrend die Figur im franzésischen Text allein den Verlust weltli-
cher Ehren (»mddain honeur«**) beklagt, legt Lydgate ihm dariiber hinaus gleich
zweimal die Beschwerde tiber den trughaften Charakter von Schitzen in den Mund:
»Worldly honoure / greet tresour and richesse / Hane me deceivid / sothfastly indede
/ Myn olde ioies / ben turned to tristesse / What vaileth it / suche tresour to posse-
de« (L129-132) — »Weltliche Ehren, grof3e Schitze und Reichtiimer haben mich, in
der Tat, arg getiduscht. Meine [mir so vertrauten] Freuden sind der Traurigkeit ge-
wichen. Was niitzt es, solche Schitze zu besitzen?«

Die Figuren des Erzbischofs und des Bischofs haben ihren weltlichen Giitern
ganz dhnlich zu entsagen. Der Erzbischof verabschiedet sich angesichts des Todes
sogar vor allem anderen von seinen Schitzen: »Adewe my tresour / my pompe, and
pride also / Mi peintid chaumbres / my port and my fresshnesse« (L 166f), was sich
wiedergeben lisst als: »Adieu meine Schitze, und auch mein Prunk und Stolz, meine
[schén] bemalten Kammern, meine Stellung und meine Freuden.«* Dabei handelt
es sich um einen Einschub in der ansonsten sehr wortlich wiedergegebenen Stro-
phe, welche im Original an dieser Stelle allein die »chabre painte«*¢, die bemalten
Kammern, nennt, von welchen der hohe Kleriker Abschied nimmt.

Bei der Figur des Bischofs (Bisshoppe) erscheint die Referenz auf weltlichen Be-
sitz als ebenso zusitzlich eingefiigt. Der Tod adressiert ihn mit den Worten: »For al
3oure ricchesse / sothly I ensure, / For al 3oure tresour so longe kept in cloos, / 3oure
worldly goodes / and goodes of nature [...] / For to acounte 3e shulle be brou3te to
lure« (L 202—207: »Trotz all Eurer Reichtiimer, so versichere ich euch; trotz all Eu-
rer teuren, so lange sicher verwahrten Schitze; Eurer weltlichen Giiter und Giiter
der Natur [...] sollt IThr zur Rechenschaft gezogen werden«). In dieser auch in der
franzosischen Version letztlich auf die Kritik kirchlichen Amtsmissbrauchs ausge-
richteten Anrede ist bemerkenswert, dass sich die Pariser Vorlage hier auf die Rede
»des biens du mode et de nature«*” (eben von den >Giitern der Welt und der Natur)
beschrinkt, von denen der Bischof im Tode nichts mehr haben wird. Auf diese, of-
fenbar nicht mit ricchesse und tresour identischen Giiter wird noch zuriickzukommen
sein.

44 Ebd, S.80.

45  »port« bezieht sich neben der sozialen Stellung ebenso wie »fresshnesse« auf die (an-
sprechende) dufiere Erscheinung. Vgl. »port« und »freshnes« in Middle English Dictionary,
hg. von Frances McSparran und Paul Schaffner, Ann Arbor Ml 2001—2014: https://quod.lib.u
mich.edu/m/med/ (alle Angaben iiberprift 06.06.2023).

46  Kaiser, Der tanzende Tod, S. 82.

47 Ebd, S.84.

12.02.2026, 09:41:49.

43


https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/

44

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Auch in den weiteren, immer noch hochrangigen Figuren betreffenden Dialo-
gen bilden Reichtiimer einen maf3geblichen Bezugspunkt, wenn auch in weniger
hervorgehobener Form. Der als hochrangig gezeichnete Konnetabel (Constable, Le
connestable) wird im Franzdsischen ebenso wie in Lydgates Text als nach Ruhm und
Reichtum (»vault tant donneur«*® bzw. »fame / and grete richesse«, L 148) gierend
dargestellt, wobei das Element des Martialischen iiberwiegt. Die von Lydgate neu
hinzugefiigte Figur der Abtissin (Abbesse) wird, dhnlich dem Kardinal, mit ihrer
»greet richesse« (L 251) verratenden Gewandung vorgestellt, im Wesentlichen aber
mit verginglichem Komfort in Verbindung gebracht (vgl. L 249—264). Der in beiden
Texten als feist beschriebene Abt (Abbott, Labbe) dient im Franzosischen als Warnung
vor MaRllosigkeit bzw. Vollerei, wihrend er im englischen dariiber hinaus noch die
Nutzlosigkeit seiner Privilegien und seines grofien Wohlstands (»My liberte [...] »my
greet habondaunce«, L 245) beklagt: »What may availe / in any manere wise« (L 246)
— »Was konnen sie, in irgendeiner Weise, nutzen?«

Weltlicher Besitz bzw. Reichtiimer und Schitze werden allerdings nicht alleine oder
auch nur vorwiegend in Zusammenhang mit den hohen adligen und kirchlichen
Wiirdentriger:innen adressiert. Sowohl im englischen wie im franzdsischen Text
stechen in dieser Hinsicht die Figuren des Biirgers (Burgeys, Le bourgeois), des Kauf-
manns (Marchaunt, Le marchant) und des Wucherers (Usurere, Lusurier) hervor: In
beiden Versionen schmerzt den Biirger das Zuriicklassen seines Besitzes, genannt
werden Renten-, also Pacht- bzw. Mietzahlungen sowie Zinsleistungen. Der Kauf-
mann wiederum — welcher aufgrund der hier wie dort angesprochenen Reisetitig-
keit als Fernhindler zu erkennen ist — wird vom Tod fiir sein Profitstreben verspot-
tet, welches der Angesprochene als vergeblich und angesichts des Todes als sinnlos
erkennt. Der Wucherer schliefllich, als Inbegriff unlauterer Gewinnsucht, wird dar-
tiber hinaus mit seiner Blindheit gegeniiber der Siindhaftigkeit und den daraus fol-
genden jenseitigen Konsequenzen fiir sein Tun konfrontiert. Explizit duflert er sein
Bedauern, dass weder Gold noch Silber angesichts des Todes von Nutzen sind.*’
Der franzdsischen Version gegeniiber fillt beim englischen Text allerdings ein
gewisser terminologischer Exzess auf: Zwar beklagt der Biirger in beiden Texten
den Verlust von »Renten, Hiusern, Zinsen und Vorriten«*® bzw. »[h]ouses, rentes /
tresour and substauncex, L 307). Wihrend der Besitz des Biirgers im Franzdsischen
jedoch blof} als »des biens dont eustes largesse«’* benannt wird (»das Gut, von dem

48 Ebd.,S. 80.

49  Weder »golde ne siluer« (L 404) bzw. »or« und »argét« (Kaiser, Der tanzende Tod, S.94).
Vgl. zum Biirgerebd., S. 88f bzw. L307—312; zum Kaufmann vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 9of
bzw. L 329-344; zum Wucherer vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 94f bzw. L 393-416.

50  Kaiser, Der tanzende Tod, S. 89; »Rentes; maisos; cens; nouritures« (ebd., S. 88).

51 Ebd. die deutsche Ubersetzung: Ebd.,, S. 89.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Thr reichlich hattet«), spricht Lydgate mehrfach redundant anmutend von dessen
»aver« [...] greet ricchesse [...] tresour / plente, and largesse« (L 298—301); von Besitz
im Allgemeinen, grolen Reichtiimern, vielen Schitzen, von Wohlstand und Uber-
fluss.

Der Kaufmann bezichtigt sich in beiden Texten selbstkritisch der Profitgier (»De
tout mon povoir acqueroye«’> — »Mit aller Kraft hatt« ich gerafft« bzw. »My herte
inwarde / ay fret with couetise« (L 341f: »Mein Herz war innerlich von Habgier ver-
zehrt«). Lydgates Tod allerdings adressiert diese Figur explizit nicht nur als »riche
Marchaunt« (L 329), wo es in der Vorlage schlicht »Marchant«* heifit. Sondern er be-
nennt dessen Tatigkeit noch einmal explizit als »lucre & wynnyng« (L 332) — beides
mitunter als Wucher wiederzugebende Bezeichnungen fiir illegitimes bzw. mora-
lisch verwerfliches Gewinnstreben.**

Das Tun des Wucherers, der sich in beiden Texten auf Gold und Silber als sein
ihm teuerstes Hab und Gut bezieht und deren Nutzlosigkeit er, wie erwihnt, be-
klagt, beschreibt der franzésische Text schlicht als »dargét gaigner«®® (»Geldanhiu-
fen«), wihrend es die englische Version als Streben nach »wynnygne« (L 394), sowie
als »couetise« (L 395: Habgier), »gredy prust« (L 396: >gierendem Durst<) und »lucre«
(L 413) bezeichnet. Allein sprachlich sind Besitz und Besitzstreben in Lydgates Ver-
sion daher geradezu exzessiv betont.

Was die (im Vergleich) rangniedrigeren Figuren kirchlichen Standes angeht - Dom-
herr (Chanoun, chanoine), Pfarrer (Persoun, Le cure) und Minorit (Frere Menour, Le cor-
delier) —, so wird ersterer im franzésischen wie im englischen Text mit dem Verlust
von Pfriinden und Spenden konfrontiert. Im franzésischen Text spielt jedoch allein
die Figur des Todes auf die nun verlorenen Einkiinfte (»groos«*®, Groschen) an. Der
chanonie selbst beklagt vielmehr den Verlust seines Ansehens: »Que vault gloire sy
tost bas mise«*” — »Was niitzt Ruhm, der so rasch vergeht?« In Lydgates Text spricht
der Tod dagegen von »golde and siluer« (L 315) und »many a grete prebende« (L 313),
den Pfriinden, welche dem Domherrn nun verlustig gingen. Ferner konstatiert er,
im Gegensatz zu seinem franzosischen Gegenpart, dass seine »ricches / may me not
disporte« (L 324), ihm also keinen Trost oder Schutz béten.

Der Pfarrer steht in beiden Versionen gleichermafien fiir den seiner explizit ver-
merkten Vorbildfunktion entgegenstehenden Fokus auf weltliche Vergiitung in der

52 Ebd., S.90; die deutsche Ubersetzung: Ebd., S. 91.

53  Ebd, S.90.

54 Vgl. »lucre« und »winning« in: Middle English Dictionary.

55 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 94; die deutsche Ubersetzung: Ebd., S. 95.
56  Ebd., S.90.

57  Ebd.; die deutsche Ubersetzung: Ebd., S. 91.

12.02.2026, 09:41:49.

45


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Kritik und beklagt den Verlust der ihm zustehenden Abgaben (»tithes / and obla-
cioung, L 532 bzw. »offrende«’®) angesichts des Todes.

Die Figur des Minoriten wiederum, ein Angehoriger des Franziskanerordens,
ist vielleicht besonders beachtenswert, da die Franziskaner ebenso wie die Domini-
kaner zeitgendssisch in einem besonderen Verhiltnis zu den Totentidnzen standen.
Thre Vertreter fungierten gerade im urbanen Raum oftmals prominent als Buf3pre-
diger, die Tod und Sterben nicht selten zum zentralen Thema ihrer Sermone mach-
ten. Bekannte oder hinreichend zugingliche Totentanzgemailde konnten dabei als
eindriickliche Visualisierungshilfe dienen. In der Tat sind zahlreiche Totentanzge-
milde in oder an zu Dominikaner- und Franziskanerklostern zugehorigen Kirchen
oder Friedhofen erhalten, welche eine solche Inanspruchnahme nahelegen. Dazu
passt, dass die Predigerfiguren, welche im Stile des Pariser Lacteur Totentanzdar-
stellungen auch im Medium des Bildes oftmals einleiten, hiufig als Angehérige die-
ser Orden gezeichnet sind.*

Genau in dieser Funktion, als die menschliche Sterblichkeit vor Augen fithren-
der BuRprediger, spricht der Tod den Minoriten nun an. Im Franzésischen heif3t es
hier: »Souvent aves preschie de mort«*® — »Oft habt ihr vom Tod gepredigt«. Lydgate
tibertragt diese Anrede etwas drastischer mit: »Whiche in 3oure preching / haue ful
ofte i-tau3t / Howe bat I am / moste gastful for to drede« (L 563f) — »Der Ihr beim
Predigen so oft gelehrt habt, dass ich [der Tod] gar schrecklich zu fiirchten binc.
In seiner Replik stellt der Minorit nun in beiden Versionen, ganz im Sinne eines
Bufipredigers, grundsitzlich die Verginglichkeit alles Weltlichen fest: »Nul hom-
me a seurte ny demeure / Toute vanite y abonde«® (»Kein Mensch kann sicher sein
zu bleiben, iiberall Verganglichkeit«) bzw. »in pis world no man / Here to abide /
may haue no surete« (L 569f: »In dieser Welt hat keiner, der hier wandelt, Sicher-
heit/Bestindigkeit«).

Wiahrend der franzésische cordelier es aber bei der Klage belisst, fasst Lydgates
Frere menour zusammen, was angesichts des Todes alles nutzlos ist. Er benennt dabei

58 Ebd.,S.98.

59  Vgl. zum Verhiltnis von Predigerorden, Bufipredigten und Totentanzdarstellungen auch

Gertsman, Dance of Death, S. 1—9; S. 242 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 42f sowie die Ausfithrungen
in Kapitel 3 zu dem sich auf dem Gelande des damaligen Dominikanerklosters befindlichen
Totentanz von Basel.
Davidson und Oosterwijk weisen darauf hin, dass der Armut predigende Franziskanerorden
zur Lydgates Zeit aufgrund seiner inzwischen erworbenen Privilegien und Besitztiimer an An-
sehen verloren hatte; dass die im Folgenden besprochene, finale Aussage des Frere Menour
daher aber »a possible feeling of failure to have lived up to the ideal« (Lydgate, John Lydgate,
S.163) ausdriicke, erscheint keineswegs zwingend.

60 Dieses und das nachfolgende Zitat: Kaiser, Der tanzende Tod, S.102; bzw. ebd., S.103.

61 Dieses und das nachfolgende Zitat: Ebd., S.102 bzw. ebd., S.103.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

neben Macht wiederum vor allem eigens Reichtum als gegeniiber dem Tod keine Si-
cherheit bietend, sowie die Hinfilligkeit sweltlicher Weisheit«. »Strenghpe, richesse
/ ne whatso pat he can / Worldly wisdom / al is but vanite« (L 571f: »Macht, Reichtum,
nichts was der Mensch vermag [hilft]; alle Weisheit der Welt ist eitel/verginglich«).
Es gibt nichts, was »fro depe defende« (574), vor dem Tode schiitzt, so fasst Lydgates
Minorit die Aussage des Totentanztextes von der fundamentalen Unabwendbarkeit
des Todes gleichsam zusammen und schlieft auch ganz in diesem Sinne mit den
Worten: »For whiche I seie / to hie and lowe degre / Wis is pat synner / pat dooth
his life amende« (L 575f) — »Drum sage ich zu Hohen und Niedrigen: Weise ist der
Stinder, der sein Leben [im Sinne christlicher Heilslehren] in Ordnung bringt«.

Zuletzt sind einige Figuren niher zu betrachten, welche nicht zwingend in weltli-
chen bzw. kirchlichen Stand einzuordnen sind, bei denen weltlicher Besitz und das
Streben danach aber nicht weniger und auch nicht weniger kritische Erwihnung
finden. Zu nennen wiren hier der Fisician (Arzt), der Man of Lawe (Advokat), der Iour-
rour (Juror/Geschworener), der Bayly (Vogt/Biittel) sowie der Clerke (Clericus).

Vom Arzt etwa verlangt der Tod, die Grenzen seiner Kunst einzusehen, und das,
im Gegensatz zu seinem franzdsischen Pendant, mit explizitem Bezug auf seine
Vergiitung: »A3eine my my3t / 3oure craft may not endure, / For al pe golde / pat
3e therby haue wonne« (L 422)** — »Gegen meine Macht kann Eure Kunst nicht be-
stehen, trotz des Goldes, dass Ihr damit verdient hast!« Die Figur des Man of Lawe
steht wie sein franzésisches Pendant, der Ladvocat im Ruch der Korruption, wobei
allein im Englischen Text wiederum »lucre« (L 468: Profitgier) explizit als Motiv ge-
nannt wird — die franzosische Version spricht allein vom Fakt der Veruntreuung
fremden Eigentums.®® Gesteigert wird die Verbindung von Habgier und Jurispru-
denz bei Lydgate mit der Figur des lourrour, die keine Entsprechung in der franzo-
sischen Vorlage hat. Beim Iourrour handelt sich ganz offensichtlich um das Mitglied
eines Geschworenengerichts, einer in verinderter Form noch heute zentralen In-
stitution des englischen Rechtssystems. Diesem zufolge war die Verhandlung be-
stimmter juristischer Angelegenheiten einer Gruppe als rechtschaffen anerkannter,
freier Minner anzuvertrauen.* Lydgates Iourrour aber wird dieser Beschreibung
nicht gerecht, wird er doch vom Tod mit den Worten bedacht: »[W]ho most 3af /
moste stode in pi grace / The pore man/loste londe and place; / for golde pow cow-
dest / folkes disherite (L 484ff: »Wer am meisten gab, der stand am héchsten in dei-
ner Gunst; der arme Mann verlor Haus und Hof; fiir Gold hast du Leute um ihr Erbe

62  Zum franzosischen Pendant vgl. ebd. 96f.

63  »Jay eu de lautruy quant ie y péce« (ebd., S.100; »Ich hab, wenn ich’s bedenke, einiges von
anvertrautem Gut genommenc: ebd., S.1071).

64  Zur Rolle der Geschworenengerichte vgl. L. B. Curzon, English Legal History, Estover 1979,
S.216-222.

12.02.2026, 09:41:49.

47


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

betrogen«). Und auch der Bayly (frz. Le bailly) wird, im Gegensatz zu seiner franzo-
sischen Entsprechung, als korrupt dargestellt,*® da er, wie er selbst bekennt, Urteile
»be fauour or for mede« (L 276), also als Gefallen oder gegen Bestechung beeinflusst
haben soll.

Dem Clerke zuletzt entspricht die im franzdsischen mit Leclerc benannte Figur.
Trotz ihrer Bezeichnung ist gerade auch sie stindisch nicht eindeutig zuzuordnen,
da clerke zeitgenossisch keineswegs exklusiv auf den Klerus im eigentlichen Sinne
bezogen sein musste, sondern schon ab Mitte des 14. Jahrhunderts im weiteren Sin-
ne als student, scholar, scientist, scribe, office worker, member of the clerical staff begrif-
fen werden konnte. Vor allem aber ist diese Bezeichnung Angehorigen der hofischen
und kirchlichen Verwaltung beizulegen, die zur Zeit Lydgates mit die bedeutsams-
ten Orte sozialen Aufstiegs darstellten.®® Entsprechend wird der Clerke auch damit
in Verbindung gebracht. Schon der franzésische Leclerc mochte »venir en avant«*’,
seinen sozialen Stand verbessern. Bei Lydgate wird der soziale Aufstieg dazu noch
explizit mit gesteigertem Verdienst verbunden. So spricht der Tod zum Clerke: »That
wende haue rysen / vnto hie degre / Of benefices / or some greet prebende [...] / Who
clymbeth hiest / sometyme shal dissende« (L 595fF: »Der [du] aufgestiegen [blist zu
hoher Stellung von Privilegien und [dem Einkommen aus] grofRen Pfriinden. Wer
am hochsten steigt, mit dem wird es [auch] wieder abwirtsgehen.« Neben der ex-
pliziten Nennung jener Einkiinfte (die auch hier ganz offensichtlich keinerlei Schutz
vor dem unzeitigen Tode bieten) ist bemerkenswert, dass diese weniger als mit so-
zialem Aufstieg einhergehend, als vielmehr als mit diesem gleichzusetzen erschei-
nen. Des Weiteren ist zu vermerken, dass sich die Rede vom Auf- und Abstieg als
deutliche Anspielung auf das Fortunamotiv zu lesen ist. Auf beide Aspekte, wie auch
auf die Bewertung sozialer Ambition bei Lydgate generell, wird im weiteren Verlauf
dieses Kapitels zuriickzukommen sein.

65  Vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 86f.

66  Vgl. Andrew James Johnston, Clerks and Courtiers. Chaucer, Late Middle English Literature and
the State Formation Process, Heidelberg 1998, S. 61-81; S. 362; vgl. R. Dunning, »Patronage and
Promotion in the Late Medieval Church, in: Patronage, the Crown and the Provinces in Later
Medieval England, hg. von Ralph A. Griffiths, Gloucester 1981, S. 167—180. Es sei auf den in der
Forschung seit langerem bestehenden Konsens hingewiesen, dass es sich bei den spatmit-
telalterlichen Cesellschaften keineswegs um reine sogenannte deference societies gehandelt
habe, um starre und nicht nur in Idealisierungen, sondern auch in der Praxis immobile So-
zialgebilde. Sozialer Aufstieg (und Ehrgeiz) fand durchaus statt; in der Tat erscheinen die
zahlreichen iiberlieferten Schriften, welche den Aufstieg in héhere soziale Positionen verur-
teilen, im Lichte des aktuellen Forschungsstandes mehr als Reaktion aufzunehmende soziale
Mobilitdt denn als Dokumentihrer>Undenkbarkeit< (vgl. Philippa C. Maddern, »Social Mobi-
lity«, in: A Social History of England, 12001500, hg. von Rosemary Horrox und W. M. Ormrod,
Cambridge 2006, S.113-133; hier: S.117; vgl. ebd., S.127-133).

67  Kaiser, Der tanzende Tod, S. 70.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Angesichts dieser detaillierten Beobachtungen lisst sich bei Lydgates Ubertragung
eine ungleich stirkere Betonung weltlichen Besitzes ebenso wie dessen konstatier-
ter Nutzlosigkeit dem Tode gegeniiber feststellen: In den Dialogen von 20 der insge-
samt 35 Figuren ist auf die eine oder andere Art in diesem Sinne von Reichtiimern,
Schitzen, Gold, Silber oder allgemein von Einkiinften die Rede, wihrend es in der
franzésischen Vorlage bei zehn von 30 der Fall ist.®®

Tab. 2: Mit Geld, Reichtiimern, ricchesse und tresour in Verbindung gebrachte Figuren im
Dance of Death und ihre Entsprechungen im Danse macabre

Dance of Death Danse Macabre
1 Emperour Der Kaiser
2 Cardinal 1 Le cardinal Der Kardinal
3 Kyng 2 Le roy Der Konig
4 Patriarke Der Patriarch
5 Constable 3 Le connestable Der Konnetabel
6 Archebisshoppe 4 Larcheueque Der Erzbischof
7 Bisshoppe 5 Leuesque Der Bischof
8 Abbott Der Abt
9 Abbesse - Die Abtissin®
10 Bayly Der Vogt
1 Burgeys 6 Le bourgois Der Blrger
12 Chanoun 7 Le chanoine Der Domherr
13 Marchaunt 8 Le marchant Der Kaufmann
14 Usurere 9 Lusurier Der Wucherer
15 Fisician Der Arzt

68 Indergeldufigen B-Fassung von Lydgates Text, wo manche Figuren weggelassen und andere
hinzugefiigt sind, sind es 18 von 34 Wortwechseln, in denen weltlicher Besitz und das Stre-
ben danach kritisch zum Thema wird. Dazu gehdren der des neu hinzugefiigten Maior, der
des Famulus sowie derjenige der Kaiserin (Imperatrix). Ihre Replik stellt eine klagende Aufzih-
lung all dessen dar, was angesichts des Todes nutzlos ist, wobei wiederum »gold« und »rich-
esse«an erster Stelle stehen: »What availeth / gold richesse or perre, / Or what availeth/hih
blood or ientylnesse, / Or what availeth/freshnesse or beaute, / Or what is worth / hih porte
or strangenesse?« (Lydgate, John Lydgate, S.102, Z. 73-76: »Was hilft nun Gold, Reichtum oder
[edle] Steine? Oder was hilft hohe Herkunft oder Stand / Oder was hilft Jugend oder Schon-
heit? Oder was ist hohes Gebaren oder Raffinesse wert?«

12.02.2026, 09:41:49.

49


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

16 Persoun 10 Le cure Der Pfarrer

17 Man of Lawe Der Advokat

18 lourrour - DerJuror*

19 Frere Menour Der Franziskaner
20 Clerke Der Clericus

Nach: Lydgate, John Lydgate, S. 79-99 und Kaiser, Der tanzende Tod, S. 76-104. Die mit * versehe-
nen Ubersetzungen stammen vom Autor.

Beachtenswert erscheint zudem, dass auf weltlichen Besitz oft nicht nur mehr-
fach, sondern auch quasi-synonymisch, unter Verwendung semantisch verwandter
Bezeichnungen, Bezug genommen wird. Wie gezeigt scheint dies insbesondere bei
den >biirgerlichen« Stinden, also den Figuren des Burgeys, Marchaunt und Usurere
(Biirger, Kaufmann und Wucherer) der Fall zu sein; allerdings finden sich solche
Mehrfachreferenzen etwa auch bei den Figuren des Patriarke und des Bisshoppe ange-
deutet.®” Diese Hiufung sinnverwandter Bezeichnungen ist freilich als Eigenart des
lydgateschen Stils identifiziert worden, welcher sich eben durch begriffliche Varia-
tionen und einen gewissen, oft kritisierten, rhetorischen Uberschuss auszeichnet.”
Auch ist, was etwa das hiufig verwendete ricchesse angeht, auf dessen Reimqualiti-
ten zu verweisen. In der Tat verwendet es Lydgate mehrfach als Gegeniiber etwa von
»prowesse« (L 76), »tristesse« (L 131) und »hyenesse« (L 109). Es gibt daher durchaus
stilistisch-4sthetische Griinde fiir ein hiufigeres Vorkommen entsprechender Be-
griffe in Lydgates Text. Dies dndert jedoch nichts an der offenkundigen, ungleich
bedeutenderen Fokussierung auf weltlichen Besitz der franzdsischen Vorlage ge-
geniiber. Lydgates Stil der Uberbetonung trigt, wie es die Dialoge von Biirger, Kauf-
mann und Wucherer nahelegen, im Gegenteil sogar zu einer besonderen Hervorhe-
bung dieses Aspektes bei.

Nun wird in Lydgates Text offensichtlich nicht ausschliefilich auf weltlichen
Besitz Bezug genommen oder die Kritik am diesseitigen Verhalten der auftretenden
Figuren auf ihr Streben nach diesem reduziert. Einige, oben nicht beriicksichtigte
Figurendialoge weisen ginzlich andere Schwerpunkte auf: Neben der erwihnten
Thematisierung von Stand und Wiirden (so beim Pope) steht etwa beim Sergant
(Sergent) die Hinfilligkeit von Tapferkeit und Stirke im Vordergrund. Auch der
Squier (Schildtriger) wird damit in Verbindung gebracht, hat dariiber hinaus aber,
ebenso wie die Figuren des Baroun or Kny3t (Baron oder Ritter) und des Minstral
(Spielmann), vor allem die Verginglichkeit hofischer Vergniigungen zu beklagen.

69  Der Patriarke erwahntseine Reichtimer gleich zweimal, wahrend beim Bisshoppe der Tod des-
sen Giiter, Reichtum und Schatze je eigens aufzihlt (L129-136; L 201-208).
70  Vgl. etwa Hammond, English Verse, S. 80f.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Der feiste Abbott (Abt) wird, trotz der Erwihnung seines Besitzes, zuvorderst mit
Maflosigkeit bzw. Vollerei, die Lady of Grete Astate (hohe Dame) mit Eitelkeit und
Verfihrungskunst in Verbindung gebracht. Beim Amerous Squier und der Gentil
Womman amerous (Liebhaber, Verliebter Edelfrau) wird der Verlust von Jugend und
korperlicher Schonheit fokussiert. Der Monke (M6nch) und der Astronomere (Ge-
lehrte) miissen, dhnlich dem Arzt, die Nutzlosigkeit ihrer Gelehrsamkeit einsehen.
Dem Tregetour (Hofzauberer/Narr) gegeniiber wiederum konstatiert der Tod die
Nutzlosigkeit von Witz, Tricks und Schlagfertigkeit. Der Dialog mit dem Chylde
(Kind) schlieRlich expliziert die Unterschiedslosigkeit, mit welcher der Tod Alte und
Junge gleichermafen trifft.”

Lydgates Totentanz ist offensichtlich, ganz dem didaktischen Impuls des To-
tentanzmotivs und durchaus der franzgsischen Vorlage entsprechend, bemiiht, ei-
ne Vielzahl menschlicher Verhaltensweisen, Ambitionen und Merkmale gegeniiber
dem Tod explizit als unzureichend, uneigentlich und nutzlos zu markieren, wobei
er sich offenkundig typisierenden Zuordnungen von Verhaltensmustern zu einzel-
nen Stinden und Berufsgruppen bedient. Und doch erscheint die Betonung vor al-
lem von ricchesse und tresour, angesichts ihrer iiberdeutlichen Prisenz in der Charak-
terisierung der Figuren und ihrer Standes- und Lebensumstinde, als bedeutendes
Merkmal von Lydgates Bearbeitung. Es zieht sich, wenn nicht durch alle Stinde, so
doch — im Gegensatz zu den oben genannten stindetypischen Merkmalen, Attri-
buierungen bzw. Kritikpunkten — durch hohe wie niedere, kirchliche wie weltliche,
minnliche wie weibliche gleichermafien und tritt so als iibergreifend bedeutsames
Thema und Merkmal der von ihm abgebildeten Gesellschaft hervor. Die Betonung
und Kritik an weltlichem Besitz lasst sich auch an den wenigen bei ihm neben dem
Frere Menour positiv gezeichneten Figuren des Laborer (Landmann), des Chartereux
(Kartiuser), der (nur in der B-Fassung vorhandenen) Monialis (Nonne) und dem den
Abschluss des Tanzes bildenden Hermyte (Eremit) ablesen, die allesamt als besitzlos
gezeichnet sind.”

71 Zu den in diesem Abschnitt genannten Figuren vgl. L 57—72 (Pope); L361-376 (Sergant);
L217-232 (Squier); L169-184 (Baroun or Kny3t); L 497-512 (Minstral); L 233—248 (Abbot);
L185—200 (Lady of Grete Astate); L 433—448 (Amerous Squier); L 449—464 (Gentil Womman ame-
rous); L 377384 (Monke); L 281—296 (Astronomere); L 513—528 (Tregetour); L 577—-592 (Chylde) so-
wie allgemein Lydgate, John Lydgate, S. 148—164; Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?, S.116—126.

72 Vgl. zum Chartereux L 353—368; zum Hermyte L 609—632; zur Monialis Lydgate, John Lydgate,
S.109,Z.305-320). Sie alle fligen sich dem Tod willig. Der Laborer bedauert sein Hinscheiden,
auch wenn es ihm Erl6sung von seinen Mithen ist (vgl. L 545-560). Im franz6sischen Text sind
Laboureur, chartreux und Le hermite in der Todesbegegnung ebenfalls positiv gezeichnet (vgl.
Kaiser, Der tanzende Tod, S. 98f; S. 92f; S. 104f), wahrend der cordelier als geradezu unangemes-
sen iiberrascht dargestellt wird. Er bemerkt eher resignierend, dass ihn auch seine gewahlte
Armut (»Mendicite«, ebd., S.102) vor dem Tode nicht schiitzt.

12.02.2026, 09:41:49.

51


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Zusammenfassend ist daher festzustellen, dass die Bezugnahme auf weltlichen
Besitz, insbesondere auf ricchesse und tresour, Lydgates Totentanztext weitaus stir-
ker durchzieht als dessen direkte Vorlage. Es wird darauf weder nur bei den hoch-
gestellten, qua Stellung wohlhabenden Wiirdentriger:innen, noch alleine bei den
traditionell oft mit (illegitimem) Gewinnstreben in Verbindung gebrachten sbiirger-
lichen Stinden< wie dem Kaufmann und dem Wucherer Bezug genommen. Dies
ist auch der Fall bei im gesellschaftlichen >Mittelfeld« zu verortenden und nicht oh-
ne weiteres kirchlichen oder weltlichen Stinden zuzuordnenden Figuren wie dem
Arzt, denjuristischen Figuren und dem ohnehin als stindisch variabel gezeichneten
Clerke. Dass es sich dabei um lohnabhingige Berufsgruppen handelt, ist natiirlich
kein Zufall und im Folgenden noch eigens zu thematisieren. Dasselbe gilt aber auch
fiir den gewiss nicht zum privilegiertesten Stand zugehorigen Pfarrer sowie dem
zur Armut verpflichteten Minoriten, bei denen die Rede gleichwohl auf Reichtiimer
und Einkiinfte kommt — wobei letzterer, im Sinne der didaktischen Stofrichtung
des Totentanzes als Buf3prediger auftretend, noch einmal die Nutzlosigkeit von ri-
cchesse angesichts des Todes betont. Das Thema weltlichen Besitzes durchzieht die
gesamte im Dance of Death abgebildete Gesellschaft.

1.2.2 Geld in literarischem Diskurs und Gesellschaft

Inwiefern aber ist diese bestindige Rede von weltlichem Besitz, von Reichtiimern
und Schitzen, Gold und Silber auf Geld bezogen zu verstehen? Von Geld (money)
ist im vorgestellten Text schliefilich nicht die Rede. Ohne Zweifel aber verwendet
Lydgate hier verschiedene Bezeichnungen, wie Gold und Silber, synonym fiir Miin-
zen, also Miinzgeld. So etwa, wenn die buchstiblich iiber das Geld definierte Figur
des Wucherers sein Vermdgen, wie oben zitiert, als »golde« und »siluer« bezeich-
net, das ihm angesichts des Todes nicht von Nutzen sei; wenn vom Einkommen des
Arztes als »golde« die Rede ist; oder wenn die Groscheneinkiinfte des franzdsischen
chanoine bei Lydgates Chanoun auf eben diese Weise wiedergegeben sind. Gold und
Silber mit Miinzgeld oder Geld allgemein gleichzusetzen ist aus geldtheoretischer
Perspektive zwar keineswegs selbstverstindlich. Es spiegelt allerdings die zeitge-
nossisch vorherrschende Wahrnehmung wider, in denen der Wert des Geldes in der
Regel eben an bestimmten Mengen von Edelmetallen festgemacht wurde. Das fran-
z0sische Wort argent ist bleibender Hinweis auf diese Identifizierung von Geld mit
Edelmetall. Und auch aus systematisch-theoretischer Perspektive kann zweifellos
von damaligen Geldfunktionen dieser Edelmetalle die Rede sein, die, etwa in Bar-
renform, als Tauschmedien ebenso wie als Wertspeicher fungierten.”

73 Gold bzw. Silber als Wertstandards waren insbesondere im Fernhandel von Bedeutung, bei
dem sich der Wert des Tauschmediums staatlicher Setzung entzog. Dazu, sowie zu damit

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Was tresour angeht, so bezeichnete dies im damaligen wie auch im heutigen
Englisch im materiellen Sinne einen »store of riches, valuable objects, accumula-
ted wealth« oder eben »a quantity of money«’. Der allgemeine Bezug zu Geld ist
freilich schon darin angedeutet, dass die wesentliche Funktion eines Schatzes ja
buchstiblich darin besteht, als Wertspeicher zu dienen, sein Daseinszweck also
mit einer ganz zentralen Geldfunktion identisch ist. In der Tat, wenn es sich nicht
direkt um Geld in Form von Miinzen handelte, so bestanden angehiufte Schitze
in der Regel aus Blechen, Barren oder Gegenstinden aus den als werthaltig und
eben als mit Geld synonym begriffenen Metallen Gold und Silber. Erhellend ist hier
die fiir Schatzobjekte gebriuchliche Bezeichnung plate. Denn plate kann zeitgends-
sisch sowohl Metall in Form von Platten oder Barren bezeichnen, als auch daraus
geformte Gegenstinde wie Essgeschirr, etwa Teller (englisch: plate), also das sprich-
wortliche >Tafelsilber<. Dariiber hinaus aber findet es auch zur Bezeichnung fiir
die flach geformten Miinzen Verwendung.” Von daher ist es absolut angebracht,
Lydgates Verwendung von tresour als ganz selbstverstindlich auf Geld bezogen zu
denken. Die seit der normannischen Invasion bis heute gingige Bezeichnung des
treasurers, des Schatzkanzlers, fiir den Posten des Finanzministers GrofSbritanniens
(bzw. Englands”) ist als weiterer und iiberdeutlicher Hinweis darauf zu lesen.

Auch ricchesse, so konnte man meinen, sei damals, so wie heute im Allgemeinen,
mit grofRen Mengen Geld bzw. ihrer Verfuigbarkeit gleichzusetzen. Dies ist aller-
dings weniger selbstverstindlich. Denn zunichst spielt Reichtum auf eine gewisse
Fiille an, eine Abundanz, einen iiber das Notwendige hinausgehenden Uberschuss,
wihrend er dariiber hinaus, wie die im Deutschen auch gebriuchliche Form Reich-
tiimer, auch ganz allgemein materiell wertvolle Besitztiimer gleich welcher Art be-
zeichnen kann.” Es ist von daher angebracht, das semantische Feld von Reichtum/
Reichtiimern bzw. ricchesse im zeitgendssischen Diskurs ndher zu betrachten.

verbundenen Problematiken, vgl. Ingham, Nature of Money sowie die ausfiihrliche Diskussion
zum Geldwert in Kapitel 2.

74  Dieses und vorige Zitat: »trésdur, in: Middle English Dictionary. Dass es sich etwa beim tresour
der hoheren geistlichen Stinde nicht um materielle Objekte mit vorwiegend spirituellem
oder dsthetischem Wert handelt wird deutlich, da solche ebenfalls eigens erwahnt werden.
So etwa im Dialog des Todes mit dem Patriarchen, wo von dessen»double crosse / of gold and
stones clere« (L123), seinem »Doppelkreuz / von Gold und klaren Steinen« (d.h. Edelsteinen)
die Rede ist.

75 Vgl »plates, in: Middle English Dictionary. Die einzige nennenswerte Ausnahme scheinen
Edelsteine darzustellen —allerdings handelte es sich auch hier um Materialien bzw. Objekte,
deren zentrale Eigenschaftihre bestindige Werthaltigkeit war. Auch sie erfiillten damit ganz
zentral die Wertspeicherfunktion des Geldes.

76  Vgl. auch C. W. Hollister, »The Origins of the English Treasury«, in: The English Historical Re-
view 93/367 (1978), S. 262—275; hier: S. 263f; S. 271.

77 Bemerkenswerterweise ist der Reichtumsbegriff im Allgemeinen ebenso wie auf die mittel-
alterliche Vorstellungswelt bezogen erstaunlich unreflektiert. Die Forschung fokussiert vor-

12.02.2026, 09:41:49.

53


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Natiirlicher und Kiinstlicher Reichtum

Was die Bezeichnungen Reichtiimer angeht, so ist es an dieser Stelle lohnenswert
darauf einzugehen, wie diese in der gelehrten Tradition des Mittelalters, und das
heifdt vor allem in Rekurs auf Aristoteles, begriffen wurden. Dieserdifferenzierte
in seiner Politik zwischen natiirlichen und kiinstlichen Reichtiimern. Zu ersteren
gehort ihm zufolge »was selber als niitzliches Ding im Hinblick auf das Leben iiber
gut handhabbaren Nutzen verfiigt«’®, also bestimmte qualitative Eigenschaften
und einen diesen inhirenten, wie man mit Rekurs auf Karl Marx sagen konnte,
sGebrauchswert< hat. Letzteres ist dagegen das Geld als >kiinstliche« Erfindung des
Menschen zur Erleichterung des Handels.”

Diese Differenzierung wird in der Rezeption der aristotelischen Schriften von
den Gelehrten der Scholastik itbernommen, so von Thomas von Aquin, der sie in
seine staatsrechtlichen und moraltheologischen Uberlegungen integriert: Natiirli-
che Reichtiimer (divitiae naturales) sind fiir ihn, in expliziter Referenz auf Aristoteles,
Essen und Trinken, Kleidung, Transportmittel, Wohnung etc.; kiinstliche Reichtii-
mer (divitiae artificiales) in erster Linie Geld als vom Menschen ersonnenes Tausch-

).8° Auch Bartholomi-

mittel, wie etwa die ihm geldufigen Pfennigmiinzen (denarii
us von Lucca (ca. 1236-1327) schreibt in der von Thomas von Aquin begonnenen und

von ihm vollendeten, einflussreichen Schrift De Regimine Principum (ca. 1300) von der

nehmlich seine moralphilosophische Beurteilung und deren direkte soziopolitische Konse-
quenzen (vgl. die Beitrage in Hesse und Schulte, Reichtum).

78  Aristoteles, Politik. Schriften zur Staatstheorie, hg. von Franz F. Schwarz, Stuttgart1989, 1,1257a;
Vgl. ebd. 1257b. Auch in der Nikomachischen Ethik, in der er sich ebenfalls zu Geld dufiert,
sprichtervon der>Kinstlichkeit<des Celdes (vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, hg. von Ger-
not Krapinger, Stuttgart 2017, V, 8, 11332 12—29 — 11332 29—14; sowie V, 8, 1133b 14 —1134a 2).
Vgl. dazu die entsprechenden Ausfiihrungen in Kapitel 2.

79  Ausfithrlicher zu Aristoteles’ Geldverstiandnis, zu Tausch- und Gebrauchswert des Geldes vgl.
Kapitel 2. Zur Kongruenz von Marx und Aristoteles vgl. etwa Joseph A. Schumpeter, History of
Economic Analysis, London 1963, S.100.

80  Vgl.»Es gibt zwei Arten von Reichtiimern [divitiae], wie der Philosoph im ersten Buch der Po-

litik [=1, 9, 1257a, PL] sagt, namlich natirliche [naturales] und kinstliche [artificiales]. Natiir-
licher Reichtiimer sind, was dem Menschen zur Befriedigung natiirlicher Bediirfnisse dient,
wie Essen, Trinken, Kleidung, Wagen, Wohnung [..]. Kiinstliche Reichtiimer sind, was nicht
der direkten Befriedigung der Natur dient, sondern, wie Pfennige, Erfindung menschlicher
Kunstfertigkeit sind«: vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 1-11 q2.1: https://aquinas.cc/
(06.06.2023); Ubers.: PL.
Fur die Verbreitung dieser Differenzierung biirgt ferner das einflussreiche Miinztraktat De
Mutatione Monetarum (ca. 1355) des Nicolaus Oresmius: »Kluge Menschen erfanden den Ge-
brauch des Geldes, das zum Austauschmittel naturlicher Reichtiimer wurde, durch die man
menschliche Diirftigkeit naturgemaf befriedigt. Das Geld selbst [pecunia] nannte man kiinst-
liche Reichtiimer [artificiales divitiae].« (Burckhardt, Metamorphosen, S. 5; vgl. ebd., S. 4). Zu
den geldtheoretischen Differenzen zwischen Thomas von Aquin und Nicolaus Oresmius vgl.
Kapitel 2.

12.02.2026, 09:41:49.


https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Notwendigkeit des Fiirsten, sowohl iiber natiirliche als auch kiinstliche Reichtiimer
zuverfiigen. Letztere identifiziert er dabei ausdriicklich als Gold, Silber und die dar-
aus hergestellten Miinzen. Kiinstliche Reichtiimer sind sie auch deswegen, weil Bar-
tholomius im Gefolge von Thomas von Aquin ihren Wert nicht in ihrem (allzu gerin-
gen) Gebrauchswert verortet, sondern als zunichst konventional begreift. In ihrer
Funktion als werthaltige Tauschmedien werden sie von Bartholomius jedenfalls al-
lesamt synonym verwendet. Die oben erwihnte Identifizierung von Gold und Silber
mit Geld ist von daher, nebenbei bemerkt, auch den zunehmend geldtheoretisch be-
wanderten scholastischen Gelehrten geliufig.®

Eben diese Differenzierung von natiirlichen und kiinstlichen Reichtiimern
scheint Lydgate nun an einer Stelle aufzugreifen, wo er die in seiner Rede bestindig
auftretenden ricchesses den >Giitern der Natur< gegeniiberstellt. So wendet sich
der Tod an den Bisshoppe mit den Worten, dieser werde trotz seiner ricchesse und
seines tresour (vgl. L 202f) ebenso wie trotz seiner »worldly goodes / and goodes
of nature« (L 204), seiner >weltlichen und natiirlichen Giiter, zur Rechenschaft
gezogen. Tatsichlich ist im franzdsischen Text allein von letzteren die Rede, die
Lydgate hier mit ricchesse und tresour erganzt! Dies legt zumindest nahe, dass es
sich bei diesen eben nicht um weltliche Giiter im Allgemeinen oder >natiirliche
Reichtiimer< im obigen Sinne handelt, sondern dass der englische Dichterménch
mit dieser Ausdruckweise selbstverstindlich an die oben genannte Differenzierung
von kiinstlichen und natiirlichen Reichtiimern anschlief3t.

In Anschlag zu bringen ist hier, dass Lydgate offenbar einen hohen Bildungs-
stand genoss, wie die zahlreichen biblischen, klassisch-antiken und philosophisch-
theologischen Referenzen in seiner Dichtung zeigen. Dabei war seine Gelehr-
samkeit lange in Frage gestellt worden: Insbesondere seine zahlreichen Anspie-
lungen auf und Zitate und Adaptionen von antiken Texten etwa wurden als blof
oberflichlich, derivativ und blind aus den Dichtungen Boccaccios und Chaucers
tibernommen begriffen und damit als Zeichen mangelnder Vertrautheit mit den
antiken Quellen gedeutet. Diese Argumentation wird aktuell jedoch kritisch gese-
hen, da sie sich zuletzt der Intention verdankt, in Lydgate einen innovationsfreien
Imitator seiner unmittelbaren Vorliufer zu sehen.®* Tatsichlich verfiigte Lydga-
te iiber Zugang zu den beiden umfangreichsten Bibliotheken im England seiner
Zeit, nimlich die des Herzogs von Gloucester, fiir den zwischen 1431 und 1438 den

81 Vgl. [Bartholomius von Lucca] Thomas von Aquin, De regimine principium. Ad regem cypri et de
regiine judaeorum ad ducissam brabantiae, hg. von Joseph Mathis, Turin/Rom 1948, Lib. 11, c. VII;
S. 26; Wittreck, Geld als Instrument, S. 369. Zur genaueren Diskussion der Konventionalitit des
Geldwerts in der Scholastik vgl. Kapitel 2.

82  Vgl. Jennifer Summit, »Stable in Study« Lydgate’s >Fall of Princes< and Duke Humphrey's
Library, in: John Lydgate. Poetry, Culture, and Lancastrian England, hg. von Larry Scanlon und
James Simpson, Notre Dame IN 2006, 207—231).

12.02.2026, 09:41:49.

55


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Fall of Princes verfasste und wofiir er auf zahlreiche Titel aus dessen literarischer
Sammlung zuriickgriff sowie die Bibliothek seiner sHeimatabtei< Bury St. Edmund,
welche iiber mehr als 2.000 Titel verfiigte. Neben biblischen Schriften und denen
der Kirchenviter umfasste sie auch Werke dezidierter Aristoteliker wie Nicolaus
Trivetus, Thomas Waleys und nicht zuletzt den damals schon wirkmichtig rezipier-
ten Thomas von Aquin (sowie klassische literarische Schriften von Cicero, Virgil,
Horaz und Ovid). Die Bibliothek selbst wurde zu Lydgates Lebzeiten unter seiner
persénlichen Mithilfe neu organisiert.®> Ausschlaggebender noch diirfte Lydgates
Studienzeit an der Universitit Oxford sein, deren Lehrplan freilich grundsitzlich
aristotelisch geprigt war. Zwar ist seine Studienzeit nur ungenau belegt. Quellen
aber weisen sein Studium in divinity oder canon law, also Theologie oder Kirchen-
recht, fiir die Jahre 1406 bis 1408 nach, wobei seine tatsichliche Studiendauer in der
Forschung als weitaus umfangreicher eingeschitzt wird.? In jedem Fall lisst dies
auf eine Kenntnis der einschligigen und in Bezug auf die relevanten aristotelischen
Schriften schon deswegen schliefRen, da laut den damaligen Universititsstatuten
fiir die Zulassung zu den héheren Studien wie Theologie und kanonischem Recht
das einfiithrende Studium in den Artes liberales obligatorisch war. Dort aber waren
Lehrveranstaltungen zur Ethik und Politik des Aristoteles verpflichtend, in denen
dieser eben jene Differenzierung vornimmt. Davon abgesehen waren freilich auch
im Studium von Theologie und kanonischem Recht aristotelische Uberlegungen
maflgeblich, was eine gewisse Kenntnis jener, im akademischen Diskurs geliufigen
und nicht zuletzt etwa in der Diskussion von Staatsrecht und Moraltheologie ver-
wendeten Begriffe doch begiinstigt.®® Auch wenn die Schriften Lydgates also keine
explizite Bezugnahme auf die entsprechenden aristotelischen Texte aufweisen, so
ist allein angesichts seiner Studien doch von einer Kenntnis der betreffenden, im
damaligen akademischen Diskurs geliufigen Begriffe und Kategorien auszugehen,
weswegen auch ein selbstverstindliches Ankniipfen an die genannte aristotelische
Differenzierung mehr als plausibel erscheint. Ricchesse bezeichnete dann selbst-
verstindlich, wie die Abgrenzung zu den >Giitern der Natur< nahelegt, kiinstliche
Reichtiimer — also Geld.

83  Vgl. hierzu wie zu Lydgates Verhiltnis zum bibliophilen Herzog von Gloucester ebd.,
S. 213-217; vgl. Pearsall, John Lydgate, S. 32f.

84 Vgl.ebd,, S.30; vgl. Universitit Oxford, Statuta antiqua universitatis Oxoniensis, hg. von Strick-
land Gibson, Oxford 1931, S. 234f.

85  Vgl.zum Obigen ebd., S. cv; S. cviif; S. xcivf. Ausnahmen, was die Verpflichtung zum Studium
von Ethik und Politik betrifft, waren im 15. Jahrhundert Anlass fiir Streitigkeiten zwischen der
Universitat und den Orden der Franziskaner, Dominikaner und auch der Benediktiner, zu de-
nen Lydgate gehorte. Allein letztere waren unter bestimmten Auflagen vom Studium der Ar-
tes befreit, allerdings erstab1409 (vgl. ebd., S. cxv). Zur Rezeption aristotelischer Uberlegun-
gen insbesondere iiber Thomas von Aquin an der Universitat Oxford allgemein vgl. Charles
Edward Mallet, A History of the University of Oxford, London/New York 1968, S. 76-82.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Die tendenzielle Gleichsetzung von Reichtum mit Geld lisst sich ferner theore-
tisch untermauern hinsichtlich der Tauschmittelfunktion des Geldes. Schon Aris-
toteles vermerkt ja explizit als entscheidenden Vorteil des Geldes, allgemeines und
universelles Tauschmittel zu sein und so nicht nur ein bestimmtes, sondern jed-
wede Art von Bediirfnis befriedigen zu konnen: Es wurde geschaffen »als eine Art
austauschbarer Stellvertreter«®® fiir den Handelsverkehr, mit dem so unterschiedli-
chen Erfordernissen wie Kleidung, Nahrung, Wohnung etc. begegnet werden kann.
In den Worten des ansonsten nicht fiir seine geldtheoretischen Uberlegungen be-
kannten Arthur Schopenhauers begegnet Geld damit »nicht blofd einem Bediirfnis in
concreto [...] sondern dem Bediirfnis iiberhaupt, in abstracto«®”. Geld ist von daher
nicht nur eine Art Gut, ein (natiirlicher) Reichtum unter vielen. Es ist vielmehr als
Reichtum im Abstrakten, als Reichtum schlechthin zu betrachten. Noch Karl Marx
bezeichnete Geld in diesem Sinne als »allgemeiner Reprisentant des stofflichen
Reichtums, weil in jede Ware umsetzbar.«*

Eben diesen Gedanken scheint auch Thomas von Aquin vorauszusetzen, wenn er
im Zuge seiner kritischen Reflexion iiber das Streben nach Reichtum schreibt: »Das
Geld [nummus] wurde erfunden als eine Art Garantie, dass der Mensch alles erwer-
ben kann, was auch immer er begehrt. Also macht Reichtum [divitiis] gliicklich«®
- eine Schlussfolgerung, die er im weiteren Verlauf seiner Uberlegungen freilich
dekonstruiert. In jedem Fall aber verdeutlicht sie die heute wie in fritheren Zeiten
selbstverstandliche Gleichsetzung von Reichtum mit Geld.

Zuletzt kann noch auf die mittelalterliche Ikonographie als Beleg dieser Iden-
tifikation hingewiesen werden. Die im Rahmen der christlichen Morallehren tradi-
tionell kritisch betrachtete Figur des Reichen (dives) etwa wird in bildlichen Darstel-
lungen bevorzugt mit dem sie erst kenntlich machenden Attribut des Geldsacks ge-
zeigt. Ganz prominent findet sich dies in Bildnissen der verbreiteten Geschichte von
Lazarus und dem reichen Mann (Lk 16,19-31). Darstellungen von dessen Todesstun-
de, in welcher Teufel seine Seele holen kommen, zeigen oftmals unter dessen (Ster-
be-)Bett gelagerte Sicke oder Kisten voller Geld.Ganz prominent mit dem Geldbeu-

86  Aristoteles, Ethik, V, 8, 11332 12—29 — 11332 29—14.

87  Arthur Schopenhauer, Simtliche Werke, hg. von Wolfgang von Léhneyse, 5 Bde., Darmstadt
1968; hier: Bd. 4, S. 414f; vgl. zu diesem Aspekt auch Axel T. Paul, »Die Legitimitit des Geldes«,
in: Die gesellschaftliche Macht des Geldes, hg. von Christoph Deutschmann, Wiesbaden 2002,
S.109-129; hier: S.116.

88  Vgl. Karl Marx und Friedrich Engels, Werke, hg. von der Rosa-Luxemburg-Stiftung, 44 Bde.,
Berlin1956—2021; hier: Bd. 23, S. 147. Auf Marx’ (weitgehend aristotelische) Geldanalysen ein-
zugehen fithrte an dieser Stelle zu weit. Vgl. die geldtheoretischen Betrachtungen in Kapi-
tel 2.

89  Vgl.»[NJummus est inventus, ut sit quasi fideiussor habendi pro eo quodcumque homo vo-
luerit. Ergo in divitiis beatitudo consistit« (Thomas von Aquin, Summa Theologiae, |-l q2.1;
Ubers.: PL).

12.02.2026, 09:41:49.

57


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

tel attribuiert ist der Reiche auch in und an Sakralbauten dargestellt, wie etwa am
Portal der Kathedrale von Chartres, wo er ihn angesichts des drohenden Jiingsten
Gerichts an sich driickt. Verbreitet war auch die Darstellung mit der Geldborse um
den Hals, die ihn nach unten (in die Hélle) zieht. Ahnliche Darstellungen in England
finden sich in der Kathedrale von Lincoln (erbaut ab 1088) und der St. Thomas-Kir-
che in Salisbury (13. Jahrhundert) — eine Warnung vor dem Streben nach Reichtum,
prominent mit Geld bzw. mit dem Gelbbeutel symbolisiert.”

All dies legt nahe, dass auch bei Lydgate ricchesse in der Tat ganz selbstverstind-
lich mit Geld bzw. Geldbesitz gleichzusetzen ist. Bemerkenswert ist zuletzt, dass
bei Lydgate ricchesse ebenso wie tresour immer wieder von anderen Arten des Besit-
zes abgegrenzt erscheinen, insofern diese neben jenen zusitzlich explizit Erwih-
nung finden. Das betrifft insbesondere als Luxus zu bewertende Besitztiimer. Dies
ist der Fall etwa beim Archebisshoppe, der, wie erwihnt, neben dem Verlust seiner
Schitze, insbesondere den seiner »peinted chaumbers« (L 167), seiner (schon) sbe-
malten Kammern« beklagt; der Abtissin, bei der vom »passinge of greet richesse, /
And beddis softe« (L 251f), also dem Verlust von grofien Reichtiimern und weichen
Betten die Rede ist; und beim Biirger, der neben der Einbufie seiner ricchesse, seiner
Immobilien und die daraus resultierenden Mieteinnahmen sowie seinen Schitzen
(»Houses, rentes / tresour«, L 307), auch die der von ihm offenbar gehortete »sub-
staunce« (L 307), Vorrite bzw. Giiter, beklagt.

Gewiss ist diese Abgrenzung wie auch die generelle Verwendung von ricchesse
nicht systematisch zu verstehen, das heiflt nicht im engeren Sinne (geld-)theo-
retisch durchdacht. So ist durchaus anzunehmen, dass ricchesse (ebenso wie tre-
sour) tendenziell auch jene anderen, wertvollen Besitztiimer einschliefdt. Dennoch
scheint im Text doch immer wieder eine Art unterschwellige Differenzierung durch,
welche eine, wenn nicht zwingend exklusive, so doch mafigebliche und vor allem
ganz selbstverstindliche Identifizierung von ricchesse mit Geld bzw. Geldbesitz
nahelegt.

90 Vgl. zum Obigen Lester K. Little, »Pride Goes before Avarice. Social Change and the Vices
in Latin Christendomc, in: The American Historical Review 76/1 (1971), S.16—49; hier: S. 26; vgl.
u.a. Rooney, Mortality and Imagination, S. 267; Katherine Rousseau, »Mapping Our Last Places.
Apocalyptic Space and Imagery at Chartres Cathedral. A Social and Visual Analysis of Imag-
ined Spacex, in: Religious Representation in Place. Exploring Meaningful Spaces at the Intersection
of the Humanities and Sciences, hg. von Mark K. George und Daria Olgiati, New York 2014,
S. 89-103; hier: S. 96; Vgl. Le Coff, Geld im Mittelalter, S.15. Der Reiche verschmilzt freilich oft-
mals mit der Gestalt des Habgierigen, des Wucherers und des Geizigen (vgl. Little, »Pride,
S. 26); David Taylor,»The Early West Front of Lincoln Cathedral«, in: Archaeological Journal 167/1
(2010), S.134—164; hier: S.139.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

»For lack of mony...«

Was dariiber hinaus jedoch fiir eine Identifizierung von Reichtiimern, Schitzen,
Gold und Silber mit Geld spricht, ist, dass diese dem Tod auf eine Weise gegeniiber-
gestellt werden, die sie als besonders >vermogend« d.h. wirkmichtig auszeichnet.
Sie werden in den Dialogfolgen immer wieder als (vermeintlich) Sicherheit verspre-
chend ins Spiel gebracht bzw. entsprechend entlarvt.

Dies beginnt bereits beim Kyng, welcher ja betont als >Reichster< angeredet wird
und dem unmittelbar anschliefend versichert wird, dass auch er (wie alle ande-
ren) dem Tode unterworfen sei; setzt sich fort beim Bisshoppe, dem der Tod vorhilt,
dass ihm gegeniiber Reichtiimer und Schitze ebenso wenig von Nutzen sind wie
die oben genannten>Giiter der Natur; und es erklirt auch, warum der Patriarke kla-
gend fragt, was seine grofien Reichtiimer und Schitze ihm nun niitzten, und dass
sie ithn griindlich getduscht hitten (»Han me deceivid / sothfastly indede«, L 130).
Der, buchstiblich verstanden, absurd anmutende Vorwurf der Tiuschung ist frei-
lich zunichst darauf zu beziehen, dass das Streben nach Geld, die Freude an weltli-
chem Besitz, eine Ablenkung von der Ausrichtung des eigenen Lebens auf das jen-
seitig-Gottliche darstellt. Zugleich aber suggeriert seine Rede, dass er seinen Schit-
zen in der Tat schlichtweg alles zugetraut hitte oder sich durch sie jenseits jedes
méglichen Ungliicks, sogar des Todes wihnte. Ahnlich explizit wird beim Domherr
vermerkt, dass ihm seine ricchesse keinen Schutz béten (»Al my ricches / may me not
disportex, L 324). All diesen Figuren geht es genauso wie dem qua Definition geld-
vernarrten Wucherer, der feststellen muss, dass all sein Reichtum - hier Gold und
Silber — dem Tode gegeniiber nutzlos ist; dass, wie es der Minorit im Sinne der di-
daktischen Ausrichtung des Textes zusammenfasst, vor allem auch ricchesse nicht
»fro depe defende« (L 574).

Reichtum und Schitze finden im Totentanz sozusagen nicht nur extensive Ver-
breitung, insofern sie dem Tod eben weitaus ofter als andere, oft standestypisch zu-
geordnete Eigenschaften wie Macht, Wiirden, Stellung, Gelehrsambkeit oder Tapfer-
keit als nutzlos gegeniibergestellt werden. Sie finden auch intensivere Beachtung als
diese. Die Hiufung der Rede von der Nutzlosigkeit von Reichtum, Schitzen & Co.
und das oftmals geradezu als iiberraschend markierte diesbeziigliche Erkenntnis-
moment seitens der Figuren (wie etwa beim eben zitierten Patriarchen) vermitteln
sogar den Eindruck, dass nicht auch Reichtum, Schitze, Gold und Silber nichts ge-
gen den Tod vermdgen, sondern dass selbst Reichtum und Schitze nutzlos sind -
diesen also eine besondere Michtigkeit beigelegt wird, welche am Tode deswegen
umso prominenter als scheiternd vorgefiithrt werden kann.

Fiir eine Identifizierung von Reichtum und Schitzen mit Geld spricht dies des-
wegen, weil diesem gerade in der zeitgendssischen Dichtung immer wieder die Fi-
higkeit zugeschrieben wird, nahezu alles zu vermdgen. Chaucers berithmte Ship-
man's Tale (verfasst als Teil der Canterbury Tales zwischen 1387 und 1400) etwa kann
gelesen werden als Erzidhlung, in der iiber Geld Intim- bzw. Liebesbeziehungen ver-

12.02.2026, 09:41:49.

59


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

handelt — und eben gekauft — werden kénnen. In Thomas Hoccleves (ca. 1368—1426)
Geschichte des John of Canace (ca. 1411) geht es um einen alternden Vater, der seine
Kinder in nicht undhnlicher Weise dazu bringt, fiir ihn zu Sorgen, indem er ihnen
den Besitz einer Kiste voller Geld vorgaukelt: Zuneigung wird mit Geld erkauft.”*
Dieses Motiv taucht auch in Lydgates eigenem Werk auf. Sein (undatiertes) Gedicht
mit dem sprechenden Titel Amor Vincit Omnia Mentiris Quod Pecunia (frei tibersetzt:
»Dass die Liebe alles itberwindet, ist gelogen — es ist das Geld«) ist explizit eben die-
ser Frage gewidmet: »Whiche of the two by ust comparisoun / Love or money in va-
lew doth excede? To gyve an answer for short conclusioun, / Love is sette bakke, gold
goth byfore, and mede«®* (»Welches von beiden, Liebe oder Geld, sind, recht ver-
glichen, mehr wert? Die Antwort lautet, kurz gesagt: Die Liebe ist hintangestellt,
erst kommen Gold und Lohn«) — eine Antwort, welche in den Endzeilen der darauf
folgenden Strophen in Variationen wiederholt wird. Bemerkenswert an diesem Ge-
dichtist nicht nur die Feststellung, dass money Liebe und Zuneigung beherrscht und
mehr als diese vermag (ndmlich eben alles), sondern dass hier auch nahezu alle im
Dance of Death aufgefithrten Begriffe zur Beschreibung und in Bezug auf Reichtiimer
und weltlichen Besitz als synonym fir Geld verwendet auftreten: »richesse«, »gold
and tresourex, »lucre«, »wynnyng«, wie auch die nur hier vorkommenden »pecunia«
und »mede«®. Letzteres ist oben fiir den Kontext wortlich mit >Lohn« wiedergege-
ben, ist aber auch mit Profit/Belohnung/Bestechung tibersetzbar und wird in der
Literatur oftmals mit Geld identifiziert.

Die Rede von der Macht des Geldes ist in der zeitgendssischen Dichtung aller-
dings nicht auf das Thema Liebe und Zuneigung beschrinkt; insbesondere ist seine
Verfiigungsgewalt iiber die Rechtsprechung ein bedeutendes Thema. Hervorzuhe-
ben ist hier das relativ bekannte, auf Mitte des 15. Jahrhundert datierte Gedicht Lon-

91 Vgl. zu diesen Punkten Sarah R. Jones, »City and Country, Wealth and Labour, in: A Compan-
ion to Medieval English Literature and Culture c. 1350-c. 1500, hg. von Peter Brown, Oxford 2007,
S.56—73; hier: S. 58. Vgl. zum Folgenden auch insgesamt die Tradition der englischen venality
satire: Gerald Robert Owst, Literature and Pulpit in Medieval England, Oxford 1961; S. 28 7-349.
Zur gesamteuropdischen Tradition der Celdsatire vgl. Dieter Kartschoke, »Regina pecunia,
dominus nummus, imperat.c Caesarius von Heisterbach lber zisterziensische >avaritia«, in:
Geld im Mittelalter. Wahrnehmung-Bewertung-Symbolik, hg. von Klaus Grubm{ller und Markus
Stock, Darmstadt 2005, S. 182—203.

92 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S.744—749; hier: S.745. Der Titel des Cedichts beruht auf
dem Vergil ironisierenden lateinischen Sprichwort »Amor vincit omnia; >non est verums, dicit
pecunia.«Vgl. Emily Wingfield, »Ex libris domini duncani/Campbell de glenwrquhay/miles.
The Buik of King Alexander the Conquerour in the Household of Sir Duncan Campbell, Sev-
enth Laird of Glenorchy, in: Medieval Romance, Medieval Contexts, hg. von Michael Cichon und
Rhiannon Purdie, Cambridge 2011, S.161—174; hier: S.166.

93  Diehierzitierte Folge: Ebd., S. 745f. Zur Bedeutung von >mede<vgl. John A. Yunck, The Lineage
of Lady Meed. The Development of Mediaeval Venality Satire, Notre Dame IN 1963, S.113-118.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

don Lickpenny, das lange ebenfalls John Lydgate zugeschrieben wurde.”* Es handelt
von einem Landmann, der sich (als Ich-Erzihler) nach London begibt, um in einer
Rechtssache die Gerichte in Westminster aufzusuchen und sich mit Gier, Korrupti-
on und Egoismus konfrontiert sieht. Er hat in dieser und in folgenden Angelegen-
heiten keinen Erfolg, weil er, wie die letzte Zeile jeder Strophe unweigerlich variiert,
kein Geld hat: »For lack of mony I could not spede«*. Strophe fiir Strophe wird vor-
gefiithrt, dass es in der grofRen Stadt praktisch alles gibt, was das Herz begehrt, aber
eben nur gegen Geld. Luxuswaren, Lebensmittel, Vergniigungen, Diebesgut (seine
eigene, ihm zuvor gestohlene Miitze) bleiben dem Reisenden ebenso wie die sichere
Riickreise {iber den Fluss verwehrt.?® Zuletzt kehrt der Erzihler, ohne Gerechtigkeit
erfahren zu haben (und um sein weniges Geld irmer), unverrichteter Dinge nach
Hause zuriick, fiir die Stadt London betend, dass Gott ihr — vor allem anderen —
rechtschaffene Advokaten sende. Das Gedicht zeichnet das urbane London als eine
von Geld durchdrungene und beherrschte Gesellschaft, in der alles, insbesondere

94  Esistanzumerken, dass die (iberlieferte Autorschaft Lydgatesv.a. aus stilistischen Griindenin

Frage gestellt worden ist. Zwar ist die Form der auch hier stets gleichbleibenden Schlusszei-
len, wie anden obigen und folgenden Ausfithrungen zu sehen, fiir Lydgate sehr gebrauchlich.
V. a.aber die oftmals unsauberen Endreime gelten fiir Lydgates Schaffen als eher ungewohn-
lich (vgl. Lydgate, The Minor Poems, Bd. 1, S. xlvii).
In neuerer Zeitwurde v.a. die erzahlerische Perspektive als Grund fiir den Ausschluss aus dem
lydgateschen Kanon angefiihrt. Denn bei der Erzdhlstimme handelt es sich um einen armen
Landmann, welcher die Unsittlichkeit und Korruption der stadtischen Gesellschaft beklagt.
Dies wurde als inkompatibel mit Lydgates bekannten Lobeshymnen auf die Stadt London an-
gesehen, welche er etwa in Auftragswerken fir die stadtischen Gilden als tugendsame und
vorbildhafte Gemeinschaft preist (vgl. David C. Benson, »Civic Lydgate. The Poet and Lon-
don, in: John Lydgate. Poetry, Culture, and Lancastrian England, hg. von Larry Scanlon und Ja-
mes Simpson, Notre Dame IN 2006, S. 147-168; hier: S. 154f), auch wenn Potential zur Kritik
bleibe (vgl. ebd., S.157). Angesichts der obigen Analyse von Lydgates Totentanztext erscheint
dieser Punkt aber auch grundsatzlich als schlagendes Argument auszufallen. Denn nicht nur
macht sich Lydgate im Totentanztext die durchaus mitleidvolle Darstellung des Landmanns
der franzosischen Vorlage zu eigen; er charakterisiert insbesondere auch die dem Juristen-
stand zugehorigen Figuren als fast durchweg korrupt und die Armen als deswegen Leidtra-
gende (vgl. auch die folgenden Ausfiihrungen). Bensons Ansicht, Lydgates Werken fehle der
»wide-ranging criticism of the legal system that dominates the beginning of London Lickpenny
[Herv.i.0.]J« (ebd., S.151) und »do not sympathize with the poor against the rich or with the
marginal against the official« (ebd.) kann daher deutlich widersprochen werden. Die inhalt-
lich-perspektivische Nahe zwischen London Lickpenny und Lydgates gesicherten Werken istin
dieser Hinsicht durchaus gegeben. Ob die Frage der Autor:innenschaft diesbeziiglich noch-
mals zu tiberprifen ware, freilich andernorts zu diskutieren. Erstmals zugeschrieben wurde
sie Lydgate offenbar von John Stow (ca. 1524-1605). Zu dieser Debatte allgemein vgl. Ham-
mond, English Verse, S. 237.

95  John Lydgate, A Selection from the Minor Poems, hg. von James O. Halliwell-Phillipps, London
1840, S.103 107; hier: S.103. Das Gedicht wird hier London Lackpenny genannt.

96  Vgl. Benson, »Civic Lydgate«, S.147.

12.02.2026, 09:41:49.

61


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

die als unverkiuflich gedachte Gerechtigkeit, fir Geld — aber auch nur gegen Geld!
- zu haben ist.

Geld erhilt damit auch hier einen — wohlkritisierten — Nimbus der Verfiigungs-
gewalt, die keine Grenzen zu kennen scheint. Insbesondere scheint ihr die ihrem
Anspruch nach unverkiufliche Rechtsprechung unterworfen. Gerade darin aber
gleicht die Erzihlung anderen, zweifelsfrei von Lydgate stammenden Werken. So
etwa in dem ratgeberischen Gedicht Advice to Tittle-tattlers, in dem Geld als »a thyng
in-comparable«”” bezeichnet wird, das Wundersames vermag: »The ryche prefer-
ryd, the poore is ay cowpable, / In ony quarell gold hath ay moost myght« (etwa:
»Der Reiche wird bevorzugt, der Arme wird verurteilt. In jedem Streit hat Gold die
meiste Macht«). Geld (bzw. das damit zu identifizierende Gold) hat ebendie Macht,
fiir die es im Lickpenny kritisiert wird.

Die hier konstatierte, itber dem Gesetz stehende Macht des Geldes spiegelt sich
in der Charakterisierung der dem Juristenstand zugehérigen Figuren im Dance of
Death wider. Wie erliutert, itbernimmt Lydgate dort nicht nur die im Ruch der Kor-
ruption stehende Figur des Advokaten als Man of Lawe sowie Le bailly als Bayly aus
dem Franzoésischen, sondern erginzt sie noch durch den Iourrour, welcher am expli-
zitesten von allen in der Kritik steht. Er hat (so spricht der Tod), Gerechtigkeit fir
Geld (golde) verkauft, Unbescholtene gehingt, Diebe laufen lassen und, wie auch im
Fall des vergeblich Gerechtigkeit suchenden Landmanns aus London Lickpenny nahe-
liegend, mit seinem Verhalten Bauern um Haus und Hof gebracht.*®

Uber die Verbindung mit der Klage iiber Korruption hinausgehend ist zuletzt
Lydgates >Bettelgedicht« an den Herzog von Gloucester niher zu betrachten.” Es
handelt sich dabei um ein achtstrophiges Gedicht, in dem Lydgates dichterisches
Ichvon den schweren Gebrechen seiner Geldborse berichtet, die an einer auszehren-
den Krankheit (»consumpcioun«**®) leide. Durchaus humorvoll wird die vergebliche

97  Dieses und das nachfolgende Zitat: Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 816. Vgl. Lydgate, A Se-
lection, S.150.

98  Vgl.»And hange the trewe / and pe theef respite« (L 493) bzw. das bereits zitierte »The pore
man / loste londe and place; / For golde pou cowdest / folke disherite« (L 485f). Bei ersterer
Wendung mag es sich um eine Art stehender Redewendung gehandelt haben. So ist bereits
vom Ende des 14. Jahrhunderts die Klage eines Predigers iiber bestechliche Juristen tberlie-
fert, die»fora litill money [..] will save a theffe, and dampne a trewe manc, also, fiir ein wenig
Geld einen Dieb laufen lassen und einen ehrlichen Mann verurteilen wiirden (Ms. Roy. 18. B.
xxiii, Fol. 113b; zitiert aus: Owst, Literature and Pulpit, S.343).

99  Vgl. Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 665-668. Eine genaue Datierung ist schwierig; es ist
moglich, dieses Gedicht in Beziehung zu einer in den Fall of Princes eingefligten Danksagung
an Gloucester zu lesen, was seine Entstehung vor 1431, also wenige Jahre nach der Ubertra-
gung des Totentanztexts, bzw. bis 1438, als der Fall mutmafilich fertiggestellt wurde, méglich
scheinen lasst. Der Zusammenhang zwischen dem Bittgedicht und der genannten Danksa-
gung ist jedoch ungewiss (vgl. Hammond, English Verse, S.149).

100 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 667.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Suche nach einer wirksamen Arznei beschrieben: Das Abfithrmittel etwa, beim Apo-
theker teuer erstanden, habe die Lage nur verschlimmert! Der traurige Zustand der
Geldborse beruhe nun mal, wie die jeweilige Schlusszeile der Strophen variierend
vermerkt, auf einem »lak of plate and of coinage«*** — dem Mangel an Edelmetall
und Miinzen — welchem der Herzog, wie Lydgate in angemessen demiitigem Duk-
tus (und einer gehorigen Portion Chuzpe) bittet, doch abzuhelfen vermége. Hier
ist dhnlich wie oben in austauschbarer Weise von plate und coinage die Rede, was
nochmals die Annahme stiitzt, dass unvermiinztes Edelmetall bzw. aus solchem be-
stehende Objekte selbstverstindlich mit Geld gleichgesetzt wird.

Hervorzuheben ist ferner, dass Geld hier als quasi-wundersames Heilmittel dar-
gestellt wird. Auch wenn sich dessen >Heilkraft<konkret auf den Zustand der dichte-
rischen Geldborse beschrinkt, so erscheint es doch als jede geldufige medizinische
Kunst itbersteigend wirkmichtig. Auch die Krankheitsmetapher selbst bestitigt die
Bedeutung des Geldes, ist dessen Mangel doch gleichzusetzen mit einem durch-
aus schwerwiegenden und dufierst unangenehmen Leiden (»Botme of his stomak
was tournyd vp-so-doun«®* — »Thr Magen drehte sich ihr [der Geldbérse] ume«). Die
Erkrankung wird dariiber hinaus als so gravierend beschrieben, als wire die Borse
dem Licht von sol und luna, den Himmelskérpern Sonne und Mond, entzogen (»Sol
and Luna were clypsed of ther liht«'*®), was sich unschwer als eine Anspielung auf
das Fehlen von Gold und Silber erkennen lisst. Und auch wenn jene Krankheit nur
die Geldbdrse betrifft, so bringt sie das lyrische Ich gleichwohl, wie mehrfach ange-
deutetwird, nachdriicklich in Schwierigkeiten, da es ohne plate und coinage als vollig
hilflos dargestellt wird und sich fir die komisch-drastische Schilderung des Krank-
heitsverlaufs immer wieder demiitig-ironisch beim Adressaten zu entschuldigen
verpflichtet sieht. Das Gedicht ist daher durchaus als ein Spiel mit der Macht des
Geldes im zeitgendssischen literarischen Diskurs zu verstehen und bestitigt den
Eindruck, dass dieses zeitgendssisch unter mannigfacher Bezeichnung als beson-
ders, wenn nicht gar als auf wundersame Weise, wirkmichtig diskutiert wird.

Dieser angesichts des umfangreichen Werks Lydgates noch vergleichsweise kur-
ze Abriss zeigt, dass er die oben genannten Bezeichnungen auch anderswo mit Geld
praktisch synonym versteht. Dariiber hinaus macht er die ungeheure Potenz deut-
lich, welche Lydgate dem Geld in vielerlei Hinsicht mal betont und ausfihrlich, mal
nebenbei zuerkennt. Er liegt er damit durchweg auf der Linie der zeitgendssischen
Wahrnehmung, wie sie sich in der Literatur der Zeit artikuliert.

101 Ebd., S. 666.
102 Ebd,S. 665.
103 Ebd,S. 666.

12.02.2026, 09:41:49.

63


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

»...and rulyst the world ouer all...«

Die hier konstatierte und immer wieder nachdriicklich kritisierte Macht des Geldes
spiegelt ganz offensichtlich eine Gesellschaft wider, die — auf allen Ebenen - als
bestindig und itbermifRig von Geld bestimmt scheint. Es liegt auf der Hand, dies als
Symptom einer fortschreitenden gesellschaftlichen Monetarisierung zu werten.In
der Tat war diese im Sinne der Verwendung von Geld als Wertmesser, Rechenein-
heit, aber auch als >realesc Tauschmedium in Form von Miinzen in England seit
der sogenannten kommerziellen Revolution um das 13. Jahrhundert weitgehend
abgeschlossen. Die wirtschaftlich bestimmende Landwirtschaft jedenfalls war im
Wesentlichen monetir organisiert. Kultivierbares Land, so der Wirtschaftshis-
toriker Peter Spufford in seiner umfassenden Analyse dieser Zeit, »ceased to be
regarded simply as a source of immediately consumable produce and came to be
seen as a source of money.«’** Die Beziehung zwischen land owners und biuerli-
cher Bevolkerung »based firmly on cash payments«’®. Die Rede ist von >basierte«
deswegen, weil die Festlegung von Geldzahlung keinesfalls bedeuten musste, dass
Miinzen oder gewisse Mengen an Edelmetall in jedem Fall den Besitzer wechseln
mussten. Trotz steigender Verfiigbarkeit von Miinzen war Geld zunichst die Ein-
heit, in der der Wert von Land, Giitern und Abgaben berechnet werden konnte.
England kann sogar als herausragendes Beispiel dieser Art der Monetarisierung
gelten, da schon im Zuge der domesday survey nach der normannischen Invasion
1066 das gesamte Land ganz buchstiblich in Geld(werten) vermessen worden war.'*
»Zahlungen< konnten jedenfalls in vielfiltiger Form erfolgen, die fiir die Beteiligten
akzeptabel war — in Miinzen, Metall, anderen Giitern oder Naturalien oder auch

104 Spufford, Money and its Use, S. 245.

105 Bolton, Money, S.189: Einfache (auch unfreie) Bauern »owned and used coins, were embed-
ded in a market economy and were money concious« (ebd., S.191). Vgl allg. zur Moneta-
risierung Englands im Zuge der kommerziellen Revolution Sasan Fayazmanesh, Money and
Exchange. Folktales and Reality, New York 2006, S. 26—45; S. 43; Spufford, Money and its Use,
S. 244f. Die Forschungsliteratur vermerkt einhellig das Jahr 1279 als von besonderer Bedeu-
tung. Unter Edward |. wurden erstmals andere Denominationen als der penny ausgepragt,
neben dem groat (Groschen) der halfpenny und farthing (Viertelpfennig) als eigensténdige Sil-
bermiinzen (vgl. auch John Chown, A History of Money. From AD 800, London/New York 1994,
S. 27f).

106 Vgl. hierzu u.a. Sally Harvey, Domesday. Book of Judgement, Oxford/New York 2014. Die Be-
zeichnung domesday ist dabei sprechend, verweist sie doch auf den doomsday, den Tag der
Abrechnung des Jingsten Gericht (wenn auch urspriinglich wohl im Sinne der nunmehr fiir
alle Zeiten festgestellten bzw. feststehenden Besitzverhiltnisse gemeint, vgl. Richard Son of
Nigel, Dialogus de Scaccario, the Course of the Exchequer, and Constitutio Domus Regis, the King's
Household, hg. von Charles Johnson, London 1950, S. 64). Zur zeitgendssischen Existenz von
Geld als Werteinheit vgl. auch die Ausfiihrungen dazu in Kapitel 2.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Dienstleistungen. Parallel dazu blieben Abgaben in Form von Arbeitsdiensten und
Naturalien erhalten.*®’

Fur das England Anfang des 15. Jahrhunderts verzeichnet die jiingere Forschung
nun aber noch einmal einen »significant shift in its economic and social structu-
re«*°®, So wird es ab Ende des 14. Jahrhunderts iblich, dass Grundbesitzende ihre
Lindereien nicht mehr direkt unter eigener Aufsicht managen, sondern gegen fest-
gelegte Geldzahlungen verpachten — was in der Regel mit der »final conversion of all

labour services to money«**

im obigen Sinne begleitet wird. Produkte der Linde-
reien werden wiederum, nunmehr vor allem gegen Miinzgeld, auf den Mirkten der
wachsenden Stidte gehandelt. Die Urbanisierung begiinstigt die Spezialisierung
handwerklicher, aber auch agrarischer Produktion, die sie in vielen Fillen auch erst
ermoglicht. Die Stidte — und insbesondere das weiter erstarkende, im Lickpenny als
vom Geld korrumpiert geschmihte London — werden Standort arbeitsteiliger Pro-
duktionsstitten, in denen eigene Giiter nicht zuletzt fiir den Export gefertigt wer-
den." Insbesondere hier war es auch fiir Nichtadlige nun méglich, durch Produkti-
on und Verkauf von Waren zu bedeutendem materiellen Besitz zu kommen, wovon
die michtiger und selbstbewusster auftretenden Gilden Londons Zeugnis geben.™
Herausragendes Beispiel ist der Tuchhandel, der ab Ende des 14. Jahrhunderts eine
stetige Zunahme verzeichnet. Gerade ab 1420, also der Zeit, in der Lydgate seinen

107 Vgl. zur Vielfalt von Zahlungsformen gerade im Bereich der Landwirtschaft Spufford, Money
and its Use, S. 244 sowie Pamela Nightingale, Trade, Money and Power in Medieval England, Al-
dershot/Burlington VT 2007, v.a. S. 54.

108 Bolton, Money, S.308.

109 Christopher Dyer, Making a Living in the Middle Ages. The People of Britain 850-1520, New
Haven CT/London 2002, S.332; Richard H. Britnell, The Commercialisation of English Society
1000-1500, Manchester 1993.

110 Vgl. Karel Davids und Bert D. Munck, »Innovation and Creativity in Late Medieval and Early
Modern European Cities. An Introductions, in: Innovation and Creativity in Late Medieval and
Early Modern European Cities, hg. von dens., Surrey u.a. 2014, S.1-34; v.a. S. 2ff; vgl. Jorg Ober-
ste und Susanne Ehrich, »Einfithrung, in: Die bewegte Stadt. Migration, soziale Mobilitit und
Innovation in vormodernen GrofSstidten, hg. von dens., Regensburg 2015, S. 7-17. Zur Arbeitstei-
lung als Folge und Begleiterscheinung der geldwirtschaftlichen Durchdringung vgl. Bolton,
Money, S. 243. In der Tat wurden Stadte vorwiegend aus ihrem Umland heraus versorgt und
aufihren Mirkten die landwirtschaftlichen Erzeugnisse gegen Geld gehandelt (vgl. Christo-
pher Dyer, »A Summing Up, in: Trade, Urban Hinterlands and Market Integration C.1300-1600,
hg. von James A. Calloway, London 2000, S.103—109; S. 348ff; Britnell, Commercialisation,
S.115.

111 ImFalle Londons sind v.a. die der Woll- und Tuchhandler (Mercer) zu nennen. Zu ihrem wach-
senden Wohlstand, ihrer politischen Einflussnahme in Stadt und Parlament und den damit
einhergehenden soziopolitischen Verschiebungen und Konflikte Ende des 14. bis Mitte des
15.Jahrhunderts vgl. Anne F. Sutton, The Mercery of London. Trade, Goods and People, 1130-1578,
Florenz 2005, v.a. S. 202 -234; S. 251.

12.02.2026, 09:41:49.

65


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Dance of Death verfasste, kam es nach einer Phase relativer Stagnation wieder zu be-
deutenden Steigerungen des Tuchexports. Dem konnten auch die wieder aufflam-
menden Auseinandersetzungen zwischen England und Frankreich im sogenannten
Hundertjihrigen Krieg wenig anhaben, der sich, auch wenn gerade der Fernhandel
ein mit hohen Risiken verbundenes Geschift blieb, zum Teil durchaus positiv fiir die
Wirtschaft im siidlichen England auswirkte."* Die Exportsteigerung wirkte als ge-
samtwirtschaftlicher Impuls, da Kaufleute wie Landbesitzende von der in der Ten-
denz steigenden Nachfrage nach Schafswolle profitierten, was allerdings sozialge-
schichtlich bekannte Konflikte zur Folge hatte: Weideland konnte weniger arbeits-
intensiv und damit billiger bewirtschaftet werden als Ackerland. Die Umwidmung
von dem einen zum anderen brachte Teile der Landbevolkerung um ihre Erwerbs-
moglichkeiten und trieb sie als Lohnsuchende in die Stidte.™

Begleitet wurden diese Entwicklungen naheliegender Weise von einem noch-
mals gesteigerten Geld-, und konkret nun auch Miinzgeldverkehr. Jedenfalls nahm
die Minzproduktion stark zu: Es gab in England »indeed more coinage available for
use in the late fourteenth and fifteenth centuries than there had been at any time be-
fore then, even allowing for hoarding, cash balances kept by noblemen, and the drain
of coin abroad«™. Allerdings stief? die Miinztitigkeit zugleich an ihre Grenzen: Die
siamtliche Linder des zeitgendssischen Europas betreffende Edelmetallknappheit

112 Vgl. Bolton, Money, S.291; genauer: Sutton, Mercery of London, S.82; S.292; Maryanne
Kowaleski, »Warfare, Shipping, and Crown Patronage. The Economic Impact of the Hundred
Years War on the English Port Townsc, in: Money, Markets and Trade in Late Medieval Europe,
hg. von Lawrin D. Armstrong u.a., Leiden u.a. 2007, S. 233—-256; v.a. S. 243-253.

113 Vgl. Andy Wood, Riot, Rebellion and Popular Politics in Early Modern England, New York 2002;

sowie die klassische Studie Karl Polanyi, The Great Transformation. The Political and Economic
Origins of Our Time, New York 1944.
Dass iibrigens auch Lydgate mit diesen wirtschaftlichen Entwicklungen vertraut war, l4sst
sich daraus schliefien, dass er eben in der Abtei Bury St. Edmund sbeheimatet< war. Der Ort
war eine bedeutende Marktstadt und selbst Produktionsstandort fir Tuch in der eben dafiir
bekannten Grafschaft Suffolk. Die Abtei, zentral in der Stadt gelegen, gehorte lange zu den
reichsten Abteien Englands (vgl. Margaret Statham, The Book of Bury St. Edmunds, Bucking-
ham1988, S.12f). Derek Pearsall beschreibt die Abtei zu Lydgates Zeit gar als eine Art »power-
ful business corporation with assets running into millions« (Pearsall, John Lydgate, S. 24). Die
Abtei stand als grofter Grundbesitzer des Umlands auch immer wieder im Fokus lokaler Auf-
stande (vgl. Christopher Dyer, »The Rising of 1381 in Suffolk: Its Origins and Participants, in:
Proceedings of the Suffolk Institute of Archaeology and History 36/4 (1988), S. 274—287). Die Stadt
Bury St. Edmunds selbst wird fiir Mitte des 16. Jahrhunderts als eine der 14 reichsten Stad-
te Englands eingeschitzt. Mitte des 14. Jahrhunderts befand sie sich 6konomiegeschicht-
lichen Studien zufolge noch auf Rang 26 (vgl. Richard H. Britnell, »Town Life«, in: A Social
History of England, 1200-1500, hg. von Rosemary Horrox und W. M. Ormrod, Cambridge 2006,
S.134-178; hier: S.154.

114  Bolton, Money, S. 243; vgl. ebd., S. 241-244; S. 25ff; S.187f.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

"5 im ersten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts (und noch einmal in den

(bullion famine)
1440er und 1450er Jahren) zeigte auch in England negative Auswirkungen. Der aku-
te Bargeldmangel konnte dort allerdings, zumindest was grofiere Summen anging,
durch die zunehmende Verfiigbarkeit von Kreditinstrumenten teilweise abgemil-
dert werden. Dabei handelte es sich nicht allein um Kreditvergaben im heute geliu-
figen Sinn, obwohl diese gerade fiir den so wichtigen Fernhandel, wie schon linge-
re Zeit die Wechsel, durchaus Verwendung fanden. Im Binnenhandel wie auch bei
Transaktionen zwischen Privatpersonen konnte auf sogenannte bonds oder bond ob-
ligatories zuriickgegriffen werden: Schriftliche, legal bindende Schuldverschreibun-
gen bzw. Vereinbarungen tiber Zahlungsverpflichtungen, die zunichst in anderen
Zusammenhingen, etwa als Ubereinkiinfte iiber Pachtzahlungen, Verwendung fan-
den, dann aber als »means of transferring debts to third parties with full legal pro-
tection«"® gebraucht werden konnten und eine Alternative zu groferen Zahlungen
(etwa fur jihrlich zu entrichtende Pachten) darstellten.

Begleiterscheinung all dieser Entwicklungen war freilich auch jene gesteigerte
soziale Mobilitit, die, auch wenn sie als solche keine neue Erscheinung darstellte,
doch zunehmend auffillig wurde. Als herausragendes Beispiel hierfiir kann die Fa-
milie de la Pole gelten, die es in wenigen Generationen vom einfachen Wollhandel
zur Herzogswiirde und Anwartschaft auf die englische Krone brachte.™”

In diesem Zusammenhang ist wiederum ein Verweis auf Lydgates Dance of
Death, insbesondere die Figur des Clerke, erhellend. Nicht nur ist sie als stindisch
ambitioniert gezeichnet, sondern ihr Aufstieg wird, wie gezeigt, auch explizit mit
hohen bzw. héheren Einkiinften in Verbindung gebracht. In der Tat gehorten die im
14. und 15. Jahrhundert an Zahl zunehmenden akademisch Gebildeten Berufsgrup-

115 Allgemein zur bullion famine und ihren Griinden (v.a. der>Abfluss<von Edelmetall als interna-
tionales Zahlungsmittel in die Linder des heutigen Nahen Ostens sowie erschopfte Silber-
vorkommen) vgl. die klassische Studie John Day, »The Great Bullion Famine of the Fifteenth
Century, in: Past & Present 79 (1978), S. 3—54.

116  Bolton, Money, S.282. Vgl. ebd., S. 284—288. Bolton spricht von den bond obligatories daher
auch als eine Art des Papiergelds (vgl. ebd., S. 282ff); vgl. auch Nightingale, Trade, Money and
Power, S. 477.

117 lhr Aufstieg verdankte sich offenbar einer »combination of aggressively efficient wool-deal-
ing, eagle-eyed opportunity and lavish lending to the crown« (Maddern, »Social Mobility«
hier: S.118; vgl. auch S.132f). Allgemein zur Sozialen Mobilitat dieser Zeit und ihrer Wahr-
nehmung in England vgl. S. H. Rigby, »English Society in the Later Middle Ages. Deference,
Ambition and Conflict«, in: A Companion to Medieval English Literature and Culture c. 1350-c.
1500, hg. von Peter Brown, Oxford 2007, S. 25-39; hier: S. 34—37; vgl. Peter Coss, »An Age of
Deference, in: A Social History of England, 12001500, hg. von Rosemary Horrox und W. M.
Ormrod, Cambridge 2006, S. 31—73; mit Fokus auf Geld als Erméglichungsgrund sozialer Mo-
bilitat vgl. auch Bolton, Money, S.186f. Auf die Kritik an jenen sozialen Verdnderungen, auch
von Seiten Lydgates, wird im Folgenden noch ndher einzugehen sein.

12.02.2026, 09:41:49.

67


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

pen an, deren Vergiitung in der Regel in »fees and salaries«"®, also Geldzahlungen
bestand. Ihre Beschiftigung als »Verwaltungsbeamte« wurde durch die Moglichkeit
monetirer Vergiitung enorm begiinstigt, da sie sich als Lohnempfinger in einem
gewissen Abhingigkeitsverhiltnis befanden, das sehr viel weniger leicht gelost
oder umgangen werden konnte als etwa das von Lehnsminnern bzw. Personen mit
erblichen Landereien, Titeln oder Positionen. Andrew James Johnston spricht daher
von den clerks als einer im bourdieuschen Sinne »dominated fraction of the ruling
class«™. Die Zunahme der clerks stellte in diesem Sinne nicht nur eine Begleit-
erscheinung, sondern den Effekt eines monetarisierten Staats- und Sozialwesens
dar.

Im vorliegenden Zusammenhang besonders bemerkenswert ist jedoch, dass ihr
sozialer Aufstieg in der zeitgendssischen Wahrnehmung nicht blofd mit einer Stei-
gerung der Einkiinfte einherging, sondern, wie bereits angedeutet, mit dieser prak-
tisch gleichzusetzen war. Dies legt nicht nur die bestimmende Bedeutung des Geldes
im soziodkonomischen Gefiige und seine Reflexion im literarischen Diskurs der Zeit
nahe. Es wird auch in der Darstellung des Clerke im Dance of Death selbst suggeriert.
Wie zitiert, ist dort von dessen Aufstieg zu »hie degre / Of benefices / or some greet
prebende« (L 595f) die Rede, zu »hoher Stellung von Privilegien und [dem Einkom-
men aus] grofRen Pfriinden«; wobei hinzuzufiigen ist, dass benefices neben einer Art
gesetzlicher Privilegien ebenso — wie auch heute - schlicht Zuwendung, Gewinn,
Profit bedeuten kann.’ Das wire hier redundant iibersetzt, ist aber eine Bedeu-
tung, die in der zeitgendssischen Wahrnehmung, wie anzunehmen, durchaus mit-
schwingt. Dariiber hinaus wird von einflussreichen, ruhmreichen oder sonst wie
bedeutenden Positionen oder Funktionen des Clerke, welche diese Einkommen, Ge-
winne oder Zuwendungen rechtfertigen wiirden, an keiner Stelle etwas gesagt. Der
Aufstieg des Clerke driicke sich also ebenso, wenn nicht sogar mehr, in seiner finan-
ziellen Ausstattung aus, als in der konkreten Funktion oder dem Amt, das er inneha-
ben mag. Die Bedeutung und bestimmende Rolle des Geldes in der zeitgendssischen
Wahrnehmung erscheint so noch einmal besonders deutlich hervorgehoben.

Im Zusammenhang mit dem von Geldzahlungen abhingigen Clerke ist zuletzt
auf ein weiteres, die hochsten politischen Ebenen betreffendes Phinomen anzu-
sprechen, der sogenannte bastard feudalism.™*
sentlichen das Phinomen, dass sich Feudalherren der Dienste von Gefolgsleuten

Dieser Terminus bezeichnet im We-

118 Johnston, Clerks and Courtiers, S. 77.

19 Ebd, S.78; vgl. ebd,, S. 63.

120 Vgl. »benefice«, in: Middle English Dictionary.

121 Vgl. hierzu wie zum Folgenden Douglass Cecil North u.a., Gewalt und Gesellschaftsordnun-
gen. Eine Neudeutung der Staats- und Wirtschaftsgeschichte, Tiibingen 2011, S. 98—113; Johnston,
Clerks and Courtiers, S. 28—36; v.a. S. 31ff. Allgemein zum bastard feudalism vgl. Michael A. Hicks,
Bastard Feudalism, London 1995.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

zunehmend nicht mehr nur durch die Vergabe von Lehen, also eigenstindig zu ver-
waltender und vererbbarer Lindereien, versicherten. Sondern sie verpflichteten sie,
gewissermafien in Entsprechung zur oben genannten Umwandlung von Feudalab-
gaben in Geldzahlungen, durch monetire Vergiitung. Die so in Dienst gestellten Ge-
folgsleute (retainers) befanden sich in einer relativen Position der Schwiche. Denn
das Verhiltnis konnte, da nicht erblich, sehr viel leichter gelost werden als ein regel-
rechtes Lehen. Dariiber hinaus bestand kaum die Méglichkeit, auf untergeordneter
Ebene ein eigenes Beziehungsgeflecht aufzubauen, wie es die pyramidal gedach-
te Struktur des Lehnswesens vorsah, und mit dem gegebenenfalls der Macht des
Lehnsherren entgegengewirkt werden konnte.

Die Folge war daher eine grofere Abhingigkeit des retainer von seinem Herrn,
oder, positiver ausgedriickt, grofiere Loyalitit diesem gegeniiber. Dies aber konnte
politisch zum Problem werden, da sich diese Treue im Zweifelsfall als gréfRer erwei-
sen konnte als diejenige zum obersten Feudalherren, dem englischen Monarchen.**
Aufoberster politischer Ebene drohte also die Etablierung von Machtstrukturen au-
Rerhalb des reguliren Lehensgefiiges bzw. dessen Zersplitterung in potentiell riva-
lisierende Fraktionen — eine Entwicklung, die im Wesentlichen erst durch die Ver-
giitung von Gefolgschaft durch Geldsummen statt Landvergabe moglich wurde.

Diese Problematik ist ein Punkt, den Lydgate im Dance of Death und, soweit be-
kannt, auch sonst nicht direkt anspricht — sieht man vom oben genannten Clerke
ab, der in gewissem Sinne als refainer seines nicht genannten Herren fungiert. In
der Tat wird der bastard feudalism erst im weiteren Verlaufe der Herrschaft des da-
mals regierenden Heinrich VI. (1421-1471) problematisch. Dann allerdings gilt er
als mit entscheidend fiir Ausbruch und Verlauf der sogenannten Rosenkriege (ab
1455)."2% Gleichwohl ist er hier zu nennen als bedeutsames Moment der Verschie-
bung von Machtverhiltnissen durch Geld und dessen bestimmende, ebenso wie la-
tent bedrohliche, Bedeutung fiir die soziopolitischen Strukturen des zeitgendssi-
schen Englands.

Diese Ausfithrungen belegen die Durchdringung des zeitgendssischen sozio-
okonomischen Geftiges Englands durch Geld; eine Durchdringung, der, wie die Bei-
spiele aus der zeitgendssischen Literatur und insbesondere auch Lydgates zeigen,
eine bestimmende und oftmals korrumpierende Wirkung auf die Verhandlung so-
zialer Beziehungen gleich welcher Art zugesprochen wird. Die vielleicht grundsitz-
lichste Zusammenfassung erfihrt dieser Gedanke, um ein letztes Beispiel aufzu-
greifen, in eben jenem anonym verfassten Gedicht von ca. Mitte des 15. Jahrhun-
derts, dessen >Priambel« in diesem Kapitel einleitend zitiert wurde: In Money, Mo-

122 Als Zeichen hierfiir wird die zeitgendssische Einfithrung der Vasallentracht (livery), also
einheitlicher Abzeichen oder Trachten fiir Gefolgsleute desselben Herren, angesehen (vgl.
North u.a., Gewalt, S.104).

123 Vgl. Anthony ). Pollard, The War of the Roses, Basingstoke/London 1988, S. 49-53.

12.02.2026, 09:41:49.

69


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

ney! heifdt es zu Beginn der ersten Strophe: »Aboue all thing thow arte a kyng, / and

rulyst the world ouer all;«***

— das Geld, ein Konig, der vor allem anderen und iiber
alle Welt herrscht und mit dem, wie die nachfolgenden Zeilen verdeutlichen, nicht
nur alle Welt zu tun hat, sondern dem sie auch gehorcht: Ritter, Knappen, Kaufleu-
te, Juristen, Priester, Bauern und Bettler. In gewissem Sinne, so ist im vorliegenden
Zusammenhang augenfillig, liest sich Money, Money! wie eine Art Totentanz — nur,
dass es hier das Geld ist, dem niemand zu widerstehen imstande ist!

Bei Lydgate ist es freilich umgekehrt: Hier herrscht der Tod. Wenn er in seinem
Dance of Death aber Reichtum, Schitze & Co. immer wieder betont als dem Tode ge-
geniiber (vermeintlich) svermégends, Schutz bietend etc. ins Spiel bringt, so spiegelt
dies eben jene Macht wider, welche dem Geld zeitgenéssisch — und eben auch von
Lydgate selbst — mal kritisch, mal humorvoll, zugesprochen wird, sozio6konomisch
ebenso wie im Effekt auch soziopolitisch. Gerade die Prominenz, mit der Reichtii-
mer und Schitze am Tode >scheiterns, spricht daher dafiir, dass sie hier, wenn nicht
ausschliefilich, so doch ganz wesentlich, in einem monetiren Sinne zu verstehen
sind.

Umgekehrt bietet sich Geld, begriffen als Inbegriff menschlichen Vermogens,
aber auch zur Gegeniiberstellung mit dem Tod an, eben weil es dabei ganz eindriick-
lich als ebenso nutzlos wie alles andere vorgefiithrt werden kann. Gerade die Macht-
fitlle des Geldes pridestiniert es, um — durchaus im Sinne der zeitgendssischen mo-
ralischen Orthodoxie — die Finalitit, Macht und Uniiberwindbarkeit des Todes ge-
geniiber weltlichem >Vermégen« iiberdeutlich vor Augen zu fithren. Das in diesem
Sinne im Dance of Death auszumachende Inbezugsetzen von Geld und Tod spiegelt
also nicht nur die ersterem zeitgendssisch zugeschriebene Machtfiille wider, son-
dern hebt zugleich die zuletzt unhintergehbare Uniiberwindbarkeit des Todes her-
vor.

1.3 Tod und Geld und die (Un-)Gewissheit der Fortuna

Dass alle Macht des Geldes nichts gegen den Tod vermayg, ist freilich das, was man
im Englischen einen truism nennen witrde — eine Binsenwahrheit, eine offensichtli-
che, allgemein bekannte Tatsache und kaum eigens feststellungswiirdige Erkennt-
nis. Insofern erscheint die Thematisierung des Geldes und seiner Macht bei Lyd-
gate in ihrer Intensitit zwar beachtens-, dariiber hinaus aber kaum des weiteren
Kommentars wert. Allerdings kann die hier vorgestellte Korrelation im einleitend
genannten Sinne weiter zugespitzt werden, eben insofern beide, das Geld und der
Tod, in Hinblick aufihr Verhaltnis zur Frage nach der Beherrschbar- und Gestaltbar-
keit des menschlichen Schicksals als strukturell invers charakterisiert erscheinen.

124 Anonymous, »Money, Money!«, S.134.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Um das aufzuzeigen, ist es sinnvoll, das Motiv der Fortuna und seine Bedeutung in
aller Kiirze zu rekapitulieren, handelt es sich doch um eines der verbreitetsten und
wirkmachtigsten Topoi des ausgehenden Mittelalters.

1.3.1 0 Fortuna!

Zur Zeit der romischen Republik ebenso wie der spiteren Cisarenherrschaft inten-
siv verehrt und ikonographisch mit dem Fiillhorn attribuiert, war die Fortuna zu-
nichst eine durchaus wohlgesonnene »Wunschgéttin«'?*. IThr Wohlwollen zeichne-
te sich jedoch durch eine grundsitzliche Unberechenbarkeit aus; das heifit, dass es
sich der menschlichen Vorhersage prinzipiell entzog. Diese sWankelmiitigkeit« lief
die Fortuna zu einer begehrten, allerdings auch unsicheren Verbiindeten werden,
weswegen bereits von den Autoren der klassischen Antike nachdriicklich diskutiert
wurde, wie mit ihren Launen — also der wahrgenommenen Kontingenz menschli-
chen Geschicks - lebenspraktisch umzugehen sei. Die beiden grundsitzlichen und
vieldiskutierten Alternativen lauteten erstens, dass die Fortuna insbesondere durch
fortitudo, die Tugend der Tapferkeit, bezwungen bzw. gefiigig gemacht werden kén-
ne. Der zupackende, sein Geschick in die eigene Hand nehmende Mensch sei nach
dem Motto »Fortis Fortuna adiuvat« (Den Tapferen hilft das Gliick) seines Gliickes
Schmied. Die zweite Antwort entstammte dem stoischen Denken, das nicht nach
einer irgendwie gearteten aktiven Beeinflussung der Fortuna strebte, sondern viel-
mehr bemitht war, sich von ihren sLaunen< unabhingig zu machen. Es galt, das in-
nere Seelenleben von den Auswirkungen der stets verinderlichen Auflenwelt abzu-
koppeln. Eine die sprichwortliche stoische Gelassenheit korrumpierende Wirkung
der Gunst der Fortuna sollte so ebenso abgewendet werden wie der niederschmet-
ternde Effekt ihres plétzlichen Verlustes.'

Im spatantiken Christentum allerdings war insbesondere Augustinus von Hip-
po (354—430) bestrebt, der Fortuna als Gottin ebenso wie als Sinnbild des Zufalls
den Garaus zu machen. Denn offenkundig ist im monotheistischen Christentum

125 Alfred Jakob Doren, Fortuna im Mittelalter und in der Renaissance, Leipzig 1924, S. 84; vgl. hierzu
wie zum Folgenden Peter Vogt, »Virtl vince fortuna. Aufstieg, Wandel und spéate Blite eines
friihneuzeitlichen Topos«, in: Contingentia. Transformationen des Zufalls, hg. von Hartmut Boh-
me u.a., Berlin u.a. 2015, S. 75-114; hier: S. 79-81. Allgemein zum Fortunamotiv vgl. v.a. Vogt,
Kontingenz und Zufall, S. 503—658; Hartmut Bohme, »Contingentia. Transformationen des Zu-
falls. Einleitung, in: Contingentia. Transformationen des Zufalls, hg. von dems.u.a., Berlin u.a.
2015, S.1-36; vgl. Jerold C. Frakes, The Fate of Fortune in the Early Middle Ages. The Boethian Tra-
dition, Leiden/New York 1987; Howard Rollin Patch, The Goddess Fortuna in Medieval Literature,
Cambridge MA 1927.

126  Zur ersteren Deutung vgl. Vogt, »Virtu vince fortuna, S. 81f. Insbesondere fiir die Schriften
Ciceros ist diese Sicht herausgearbeitet worden (vgl. ebd.). Zur zweiten vgl. ebd., S. 81ff. Als
bedeutender Vertreter konnte Seneca genannt werden (vgl. ebd., S. 82f).

12.02.2026, 09:41:49.

n


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

kein Platz fiir eine wie auch immer geartete weitere Gottheit. Dariiber hinaus ist
die Vorstellung eines Prinzips des Zufalls inkompatibel mit Augustinus’ Vorstellung
der gottlichen Heilsgeschichte, deren Geschehen vor aller Zeit pridestiniert wur-
de. Die Wendungen der Geschichte oder des menschlichen Lebens als zufillig, das
heift, nicht nur als aus menschlicher Perspektive, sondern als grundsitzlich unbe-
stimmbar zu betrachten, ist fiir Augustinus eine durch und durch heidnische Sicht.
Die Rede von der Fortuna muss ihm daher notwendig der Hiresie gleichkommen,
wihrend die Idee einer dem Menschen moglichen Beherrschung seines Geschicks
als Anmafung, der Versuch als geradezu siindhaft erscheinen muss.”’

Auch wenn Augustinus’ Darlegungen keineswegs in Vergessenheit gerie-
ten, sondern immer wieder im Umgang mit der Frage nach der Kontingenz des
menschlichen Geschicks zu Buche schlugen, so sind es doch die Uberlegungen des
Boethius (ca. 480-525), welche sich als weitaus wirkmachtiger herausstellten. Vor
allem in seiner Consolatio philosophiae (ca. 525), dem Trost der Philosophie, griff er die
Idee der Fortuna als Allegorie weltlicher Kontingenz auf, um sie — im Gegensatz
zum Herangehen des Augustinus — mit der Vorstellung gottlicher Providenz zu
versohnen. Der romische Gelehrte verfasste diese seine wohl bekannteste Schrift,
nachdem er Opfer einer politischen Intrige geworden und unter Anklage des
Hochverrats in Haft gekommen war. Welchen Trost vermag die Philosophie einem
vom Schicksal Gebeutelten Menschen wie ihm gewihren, der Amter, Wiirden und
Vermogen beraubt ist und einem unverdienten Schicksal entgegensieht? In dem als
Dialog zwischen der personifizierten Philosophie und ihm selbst verfassten Werk
beklagt er (bzw. sein Alter Ego) nun insbesondere die Launen der Fortuna, der er
sein Ungliick zu verdanken habe.®

Die Fortuna erscheint hier mitnichten als wohlwollende, Gunst verheifRende
Gonnerin, sondern als Ungliicksbringerin und, angesichts fritherer Gunstbeweise,
als»falschy, triigerisch und verriterisch, als tyrannische Herrscherin iiber das Leben
der Menschen. Die personifizierte Philosophie wiederum fithrt Boethius im Laufe
der Schrift zu der Erkenntnis, dass Reichtum, Ansehen und Stellung, deren Verlust
er beklagt, alles blofRe Leihgaben der Fortuna seien, die von ihr schlicht zuriick-
gefordert wurden — von daher also kein Grund zur Klage bestehe. Mehr noch, die
Unbestindigkeit der Gunst der Fortuna sei ihr nicht vorzuwerfen, sondern vielmehr
Teil ihres Wesens:

127 Vgl.ebd., S. 84; vgl. Christoph Markschies, »Providence leaves no real room to fortuna« Vom
Zufall bei Augustinus, in: Contingentia. Transformationen des Zufalls, hg. von Hartmut B6hme
u.a., Berlin u.a. 2015, S. 39-50. Laktanz (ca. 250—325) bemerkt in De falsa sapientia philosopho-
rum ganz dhnlich »Fortuna ergo per se nihil est« (Div inst. 111.29, in: Patrologiae Cursus Com-
pletus. Tomus VI, hg. von).-P. Mihbe, Paris 1844; zitiert aus: Vogt, »Virttvince fortunac, S. 84).
128 Vgl.ebd., S. 85; sowie hierzu wie zum Folgenden auch Vogt, Kontingenz und Zufall, S. 546—554.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Du meinst, das Gliick [fortunam] habe sich dir gegeniiber gewandelt: Duirrst! Dies
sind immer seine Sitten, dies ist seine Natur. Es hat vielmehr gerade in seiner Ver-
anderlichkeit dir gegeniiber seine ihm eigentiimliche Bestandigkeit bewahrt. [...]
Du hast das zweideutige Antlitz der blinden Cottheit nun entdeckt; wihrend sie
andern noch verhiillt, ist sie dir vollig bekannt geworden.'*®

Diese wesenshafte Unbestindigkeit impliziert zugleich, dass auf jede Phase der
Gunst zwangsliufig eine der Missgunst zu folgen hat; wer in Fortunas Gunst steht,
hat ihr Wesen schlicht noch (!) nicht vollkommen erfasst. Boethius verdeutlicht
diesen Gedanken im Riickgriff auf eben den schon damals verbreiteten Topos des
rota fortunae, des Rades der Fortuna.”® So spricht die Philosophie, die Rolle der
Fortuna annehmend: »Dies ist unsere Macht, dies unterbrochene Spiel spielen wir,
wir drehen das Rad in kreisendem Schwunge, wir freuen uns, das Tiefste mit dem
Héchsten, das Hochste mit dem Tiefsten zu tauschen.«* Grundsitzlich versinn-
bildlicht es, wie vielfach erliutert wurde, die Wandelbarkeit und Unbestindigkeit
gliicklicher Umstidnde. Besonders betont erscheint bei Boethius allerdings der
zwangsldufige Abschwung des Rades, also die Notwendigkeit des Verlustes weltli-
cher Gitter (hier: Reichtum, Ansehen und Stellung) sowie die Pl6tzlichkeit desselben
(»in kreisendem Schwunge«) und mithin dessen Unvorhersehbarkeit. Obwohl der
Umschwung des Rades aus keinem (vom Menschen) ersichtlichen Grunde, sondern
eben aus der unvorhersehbaren Laune der Fortuna heraus erfolgt, so erscheint die
Abwirtsbewegung selbst doch als gewiss, als unabwendbare Tatsache, die manche
vielleicht noch nicht eingesehen haben, aber, wie Boethius’ Schrift nahelegt, in
jedem Falle erfahren werden.

Der Trost, den die personifizierte Philosophie dem Boethius bzw. seinem Alter
Ego bereithilt, liegt nun freilich darin, angesichts der Unbilden des unbestindigen
Schicksals nicht zu verzweifeln, sondern die Unausweichlichkeit des Verlustes der
Gaben der Fortuna zu akzeptieren. Statt zu klagen, heifdt es, sich als einzig lohnens-
wertes Unterfangen auf das Wahrhafte und Bleibende zu konzentrieren, die gottli-
che Wirklichkeit, in der alle Unzulinglichkeiten des Diesseitigen aufgehoben sind.

Grundsitzlich bemerkenswert ist dabei, dass Boethius im Gegensatz zu Au-
gustinus iiberhaupt an der Rede von der Fortuna festhilt. Denn auch bei ihm
erscheint die Wahrnehmung von Kontingenz auf der epistemologischen Defizienz
der menschlichen gegeniiber der allumfassenden géttlichen Perspektive zu beru-
hen: Der Mensch kann, so Boethius — in Ubereinstimmung mit dem Bibelwort von
der Unergriindlichkeit des géttlichen Ratschlusses (R6m 11,34) — schlichtweg nicht

129  Anicius Manlius Severinus Boethius, Trost der Philosophie/Consolatio philosophiae. Lateinisch und
deutsch, hg. von Ernst Gegenschatz unter Mitarbeit von Olof Gigon, Darmstadt 2002, S. 45.

130 Vgl. Frakes, Fate of Fortune, S.30-36.

131 Boethius, Trost der Philosophie, S. 49.

12.02.2026, 09:41:49.

13


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

»die gesamten Triebfedern des gottlichen Werkes mit dem Geiste erfassen oder mit
Worten entwickeln«*. Boethius scheint im Gegensatz zu Augustinus allerdings
bestrebt, den Widerspruch zwischen Vorhersehung und Kontingenz dahingehend
aufzulésen, dass er die Fortuna, die Kontingenz alles weltlichen Geschehens, dem
gottlichen Heilswillen konsequent unterordnet. Wo dem Menschen »alles verwirrt
und unordentlich«*
Ende alles der géttlichen Vorsehung, deren »Maf alles zum Guten lenkt und anord-
net.« Mit dieser (keineswegs spannungsfreien) providenztheologischen Integration

wird die Fortuna im »staunenswerte[n] Wunder der Schicksalsordnung«* (fatalis
135

, als Werk der Fortuna erscheint, so fiigt sich aber doch am

ordinis insigne miraculum), zur Dienerin und zum Werkzeug Gottes umgedeutet.
Die zuvor als so triigerisch skizzierte Gliicksgéttin erhilt damit eine doppelt
positive Funktion. Nicht nur ist sie damit in letzter Konsequenz Teil des gottli-
chen Heilsplans. Die ihr zugeschriebenen, unvorhersehbaren Verlusterfahrungen
bieten dem Menschen zudem die Gelegenheit, sich dem Géttlichen zu- und von
dem, den Launen der Fortuna unterworfenen, unbotmifligen weltlichen Streben
abzuwenden.”

Konkret lasst sich daraus allerdings folgern, auf Versuche der Beeinflussung
oder gar Beherrschung der Fortuna — der Unbilden des kontingenten Schicksals —
zu verzichten. Es gilt, sich der Wechselhaftigkeit des weltlichen Gliicks und seiner
notwendigen, unausweichlichen Verginglichkeit bewusst zu werden sowie der
Unvorhersehbarkeit und Plétzlichkeit, mit der das Schicksal sich wenden kann. Der
Verzicht aufjeglichen weltlichen Ehrgeiz, jedes Streben nach weltlichem Gliick (das
bestenfalls als eine Ablenkung bei der Orientierung auf das Géttliche hin zu be-
greifen wire) ist die naheliegende Konsequenz dieser Haltung. Der im boethischen
Sinne Geschulte iibt sich vielmehr in Gottvertrauen und richtet seinen Fokus auf
das Bleibende: die in christlichen Lehren offenbarte und mithilfe der Philosophie
erkannte Sphire des Gottlichen.

132 Ebd., S. 217.

133 Dieses und das nachfolgende Zitat: Ebd. 206.

134 Ebd., S.31.

135 Vgl. Vogt, Kontingenz und Zufall, S. 554. Vogt scheint sich dieser Spannung allerdings weit we-
niger bewusst als Boethius Schrift m.E. nahelegt. Er stellt»das schlichte Faktum der Existenz
der Fortuna [Herv. i. O]« (Vogt, »Virtu vince fortunac, S. 85) bei Boethius weitgehend unkom-
mentiert neben ihre offenbare providenztheologische Unterordnung (vgl. auch Vogt, Kontin-
genz und Zufall, S. 552f).

136 Vgl. Boethius, Trost der Philosophie, S. 87: »Ich glaube niamlich, dass dem Menschen ein wid-
riges Geschick mehr als ein glnstiges niitzt [adversam quam prosperam prodesse fortunam]. [...]
Dieses bindet die Seelen der Geniefienden mit dem Scheine liignerischer Giiter, jenes |6st sie
durch die Einsicht in die Gebrechlichkeit jener Gliickseligkeit. [..] Endlich zieht das Giinstige
durch Schmeicheln vom Pfade des wahren Guten ab, das Widrige dagegen zieht meistens
mit seinen Widerhaken zu den wahren Gutern zuriick« (vgl. ebd., S. 86).

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Die Schriften des Boethius und insbesondere seine Consolatio gehdren zu den meist-
rezipierten Werken der mittelalterlichen Gelehrsamkeit. Sie sind mit entscheidend
fiir die Ausprigung der Abwendung von weltlichem Ehrgeiz predigenden Welt-
deutung der contemptus mundi.”” Was das Motiv der Fortuna angeht, so sind ab
dem 12. Jahrhundert zunehmend hiufig bildliche Darstellungen in Literatur und
Buchmalerei (mit dem Rad als ihrem zentralen Attribut) belegt.”*® In Dantes Divina
Commedia (ca. 1307-1321) wird das Motiv im boethischen Sinne ebenso aufgegrif-
fen wie, titelgebend, in Petrarcas De remediis utriusque fortunae (ca. 1366). Bildliche
Darstellungen bzw. Illustrationen zeigen oftmals das von der Fortuna in Bewegung
gesetzte Rad, nicht selten versehen mit den Figuren von vier Kénigen, welche Po-
sitionen oberhalb bzw. auf, unter dem Rad sowie links und rechts davon besetzen.
Versehen mit den Ausspriichen regnabo, regno, regnavi, sum sine regno (ich werde
herrschen, ich herrsche, ich habe geherrscht, ich bin ohne Herrschaft) versinnbild-
lichen sie die Momente des Aufstiegs und Falls in der Gunst der Fortuna — und die
Verginglichkeit weltlichen Gliicks.”’

Wirkmichtig wird die Fortuna mit ihrem Rad auch von Giovanni Boccaccio als
strukturgebendes Element in seinem De casibus virorum illustrium (ca. 1358) aufge-
griffen, eine Schrift, die den Startschuss fiir ein ganzes Genre von Erzihlungen tiber
den Fall bedeutender Personlichkeiten bildete. Wie oben erwihnt, stellte sie auch,
zusammen mit ihrer Ubertragung ins Franzésische durch Laurent de Premierfait
(ca. 1370-1418) um 1409, die Vorlage fiir John Lydgates Fall of Princes dar. Dort ver-
merkt Lydgate im Prolog, dass der Zweck des Buches nichts anderes sei als »For-

137 Vgl. Kern, Weltflucht, v.a. S. 295ff; Siobhan Nash-Marshall, »Boethius’s Influence on Theology
and Metaphysics to c. 1500«, in: A Companion to Boethius in the Middle Ages, hg. von Noel H.
Kaylor und Philip E. Phillips, Leiden 2012, S.163—191.

138 Zuden frithesten Exempla gehort die auf die zweite Hilfte des 11. Jahrhunderts datierte, aus
dem Codex Casinensis 189 der Benediktinerabtei Monte Cassino (vgl. Matthias Vollmer, »Das
Bild vor Augen-den Text im Kopf. Das Rad der Fortuna als textsubstituierendes Zeichen,
in: Boethius Christianus? Transformationen der sConsolatio Philosophiae<in Mittelalter und Friiher
Neuzeit, hg. von Reinhold Clei u.a., Berlin u.a. 2010, S. 355-386; hier: S.361). Entsprechende
Wandmalereien sollen auch in nicht geringer Zahl existiert haben, wurden aber bis auf we-
nige Fragmente zerstort (vgl. ebd., S. 356). Bekanntist heute v.a. die Carmina Burana genannte
Sammlung von Gedichten des 11. bis 13. Jahrhunderts aus Benediktbeuern, die zum bedeu-
tenden Teil der Fortuna>gewidmetcsind; vgl. Johann Drumbl, »Studien zum Codex Buranus,
in: Aevum 77/2 (2003), S. 323-356.

139 Vgl. Patch, The Goddess Fortuna, S.164. Diese Gestaltung findet sich schon bei der wohl al-
testen erhaltenen Darstellung des Rades der Fortuna des Mittelalters im o0.g. Codex Casinensis
(vgl. Vollmer, »Das Bild vor Augenc, S. 362f). Auf die Bezugnahme auf den Bereich des Politi-
schen, d.h. hier der monarchischen Herrschaft als eines der bevorzugten >Geltungsbereiche«
der Fortuna, wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels zuriickzukommen sein.

12.02.2026, 09:41:49.

75


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

tunys variaunce«'° — die Wandelbarkeit Fortunas - zu illustrieren. Aber auch schon
im Troy Book und in The Siege of Thebes ging es um den Fall von Persénlichkeiten, Stad-
ten, ja, Zivilisationen.

In der Tat stellt die Auseinandersetzung mit der Fortuna geradezu ein Leitmotiv
fiir einen grofen Teil der lydgateschen Dichtung dar. Mehrere seiner kiirzeren Ge-
dichte sind den Wechselfillen des Lebens gewidmet, die beklagt werden und immer
wieder, durchaus im Sinne von Boethius’ Consolatio, auf die christlichen Heilslehren
verweisen.'' Lydgates Kenntnis des Topos verdankt sich zweifellos seinen Studi-
en in Oxford, wo die Texte des Boethius zeitgemaf} als Pflichtlektiire vorgesehen
waren,** sowie seinen literarischen Vorbildern. Zu diesen zihlte neben den oben
genannten insbesondre Geoffrey Chaucer, der Boethius Consolatio unter dem Titel
Boece in der zweiten Hilfte des 14. Jahrhunderts selbst ins Mittelenglische iibersetzt
hatte. Lydgate selbst benennt an verschiedenen Stellen auch explizit »Boeces book,

43 als Bezugspunkt, womit er eventuell auf eben diese Uberset-

the Consolacioun«
zung anspielt. Ganz offensichtlich jedenfalls war Lydgate mit den Grundgedanken
der Consolatio sehr vertraut und hatte diese — als Gelehrter, Ménch und Dichter —

zutiefst verinnerlicht.

1.3.2 Die Fortuna im Dance of Death

Auch wenn mit dem Fortunamotiv immer Fragen der Unvorhersehbarkeit, Unbe-
standigkeit, Unsicherheit, Zufilligkeit des Weltlichen aufgerufen sind, so ist doch
nicht von vornherein klar, wie im Einzelnen gottliche Providenz, Kontingenz und
menschliches Vermégen zueinander in Beziehung gesetzt werden. In der Tat ist ein
detaillierter Blick in die jeweiligen Werke vonnoten, um ihr Verhiltnis und das Ver-
stindnis von der Fortuna genauer zu bestimmen. Wo und wie also wird das Motiv
im Dance of Death verwendet?

140 John Lydgate, The Fall of Princes, hg. von Henry Bergen, 4 Bde., London/New York 1967, Bd. 1,
S.2.

141 Aufeinzelne Passagen darin wird noch zuriickzukommen sein. Das Fortunamotiv bei Lydgate
hat als solches in der Forschung gewisse, wenn auch nicht systematische Beachtung gefun-
den. Das mag auch daran liegen, dass Lydgates Auseinandersetzung damit, wie im Folgen-
den gezeigt werden kann, weniger stringent ist, sondern sich vielmehr durch eine nicht im-
mer widerspruchsfreie Spannung auszeichnet. Zum Fortunamotiv bei Lydgate vgl. Pearsall,
John Lydgate, S. 240ff; Mortimer, >Fall of Princes<; Paul Strohm, Politique. Languages of Statecraft
between Chaucer and Shakespeare, Notre Dame IN 2005, S.100-104.

142 Vgl. Nash-Marshall, »Boethius’s Influence«; hier: S. 163ff.

143 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 1, S. 9. Allein im Fall of Princes finden sich vier direkte Beziige auf
Boethius (vgl. Hammond, English Verse, S.185). Auch dem Boethius selbst ist einer der>Falle«
gewidmet (vgl. ebd., S.185f).

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Die Fortuna in den Verba translatoris

Die deutlichste Anspielung auf die Fortuna findet sich, wie eingangs erwihnt, gleich
zu Beginn, im als Verba translatoris bezeichneten Prolog. Die Strophe, die den Dance
of Death geradezu unter das Motto einer illustrativen Erliuterung des Wirkens der
Fortuna stellt, sei hier noch einmal in Ginze zitiert:

Deeth sparith not / lowe ne hy degree —

Popes, kynges, / ne worthy Emperours.

Whan pei shyne / most in felicite,

He can abate / pe fresshnes of her flours,

Ther bri3t sonne / clipsen with his shours,

Make hem plunge / from her sees lowe.

Magre pe my3t/ of alle these conquerours,

Fortune hath hem / from her whele ythrowe. (L 9—16)

Der Tod verschont nicht / Niedrige noch Hohe;
Pipste, Knige, / noch wiirdige Kaiser,

Wenn sie erstrahlen [ in hichstem Cliick.
Vermag er zerstiren [ die Frische ihrer Bliiten,
Ihre Sonne zu verdunkeln [ mit seinen Schauern,
Sie stiirzen zu lassen; [ von ihren Thronen nieder.
Trotz der Macht / all dieser Eroberer;

Hat sie Fortuna [ von ihrem Rade geworfen.

Besondere Betonung erfihrt das Fortunamotiv hier auch deswegen, weil in den iib-
rigen vier Strophen des Prologs ausschliefRlich die Grundaussagen der von Lydga-
te getreulich wiedergegebenen, oben genannten, einleitenden Worte der franzosi-
schen Vorlage wiederholt werden und ansonsten blo3, wenn auch wortreich, der
Anlass seiner Ubertragung ins Englische dargelegt wird: Es ist der Tod, der »sleeth,
allas[..]/ Bope 3ong and olde / of lowe and hy parage« (L 7f) - der, alle, Junge wie Alte,
niederstreckt, von hohem wie von geringem Stand. Dariiber hinaus werden allein
Umstinde und Anlass der Ubersetzung des Textes wortreich geschildert, »whiche
patat Parys /I fonde depict / oones in a wal« (L 19f), »das ich in Paris einst dargestellt
fand an einer Wand«). Lydgate habe die Ubersetzung, wie er hier schreibt, auf den
Rat, das Verlangen, die Bitte (»a-vyse«, »steryngex, »requeste, L 25ff) ungenannter
franzosischer Gelehrter hin unternommen, wobei er seine eigene Leistung in gin-
gigem Bescheidenheitstopos kleinredet. Es sei eine »playn translacioun« (L 28) und
sein Beitrag zum vorliegenden Text, wie er im Nachwort noch eingehender ausfiihrt,
nicht nennenswert bis ungeniigend. Diese Zuriicknahme der eigenen Person wird

12.02.2026, 09:41:49.

71


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

freilich dadurch konterkariert, dass er sich selbst abschliefend als Dichter nament-
lich erwihnt."**

Das Fortunamotiv stellt an dieser Stelle jedenfalls die einzige inhaltlich-moti-
vische Erginzung zur franzosischen Vorlage dar und erscheint eben deswegen als
besonders hervorgehoben. Was wird damit bewirkt? Bemerkenswert ist zunichst,
dass der Tod hier mit der Fortuna gleichsam identifiziert wird. Denn es ist ja die Re-
de davon, dass der Tod die genannten »from her sees« (L 14), von ihren Stellungen
bzw. Thronen stiirzt — was aber buchstiblich gleichbedeutend mit dem Tun der For-
tuna ist, welche sie »from her whele ythrowe« (L 16), von ihrem Rade geworfen hat.
Als Verursacher erscheinen Tod und Fortuna damit geradezu austauschbar.

Bemerkenswert ist dies nicht zuletzt deswegen, da das Wirken der Fortuna und
die ihr zugeschriebenen Verlusterfahrungen ja keineswegs notwendig mit dem To-
de gleichzusetzen sind. Das gilt weder fiir Boethius, fiir den — auch wenn er zuletzt
hingerichtet wurde — zunichst der Verlust seiner Stellung, seiner Freiheit etc. als
Werk der Fortuna erscheinen, noch gilt dies grundsitzlich fiir Lydgate. In der Tat
sind mehrere kleinerer Gedichte Lydgates ganz dem Wirken der Fortuna gewidmet,
wo sie als Prinzip der Wandelhaftigkeit der Welt als solcher skizziert wird. That now
is Hay some-tyme was Grase (»Was jetzt Heu ist war einst Gras«) etwa, ein Gedicht un-
bekannten Datums, stellt eine Art Aufstellung weltlicher Verinderlichkeit dar, vom
Wandel der Tages- und Jahreszeiten bis hin zu menschlichen Stimmungen und Ver-
haltensweisen. Dies alles ist der Fortuna geschuldet, denn »[t]her may nothynge he-
re longe contynue / For to endure in his freshenys, / The whelle so turnythe of Dame
Fortune / By chaungynge of her doublenes«*** — etwa: »es gibt nichts, was lange be-
stiinde oder in Jugendfrische andauerte. Denn das Rad der Herrin Fortuna dreht
sich im Wandel ihrer Unbestindigkeit/Trughaftigkeit«. Und in einem von Lydgates
Gedichten, dem der treffende Titel On the Instability of Human Affairs beigelegt wor-
den ist, wird ebenfalls die Veranderlichkeit der Welt als solche geschildert und die-
se genauso mit dem Wirken der so unvorhersehbaren und unbestindigen Fortuna
identifiziert:

The World vnsure, contrary al stableness,
Whos ioye is meynt ay with adversite;

Now light, now hevy, now sowre, now gladness;
Ebbe after floode of al prosperite.

Set al asyde and lierne this of me,

144 Vgl.dieletzten Zeilen des Dance of Death: »Rude of langage / | was not borne in Fraunce, / Haue
me excusid / my name is lohn Lidgate; / Of her tunge / | haue no suffisaunce / Her corious me-
tris /in Englisshe to translate« (L 669—672): »Von grober Sprache / ward ich nichtin Frankreich
geboren. [ Verzeiht mir [dies] / mein Name istJohn Lydgate; / ihre [d.h. Frankreichs] Sprache /
beherrsche ich nicht genug, / ihre edlen Verse / [recht] ins Englische zu (ibersetzen.«

145 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 810; vgl. ebd., S. 809-813.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Trust upon fortune? Defye false fortune,
And al recleymes of hyr double luyne™®

Die Welt unsicher, aller Cewissheit entgegen;

Deren Freude mit Kummer vermischt ist;

Mal leicht, mal schwer, mal Gram, mal Frohlichkeit,

mal Ebbe, mal Flut allen Wohlergehens.

Lass ab von allem und lerne dies von mir:

Fortuna vertrauen? Trotze der falschen Fortuna,

Und allen Versuchungen ihver betriigerischen/unverldsslichen Rede.

Fortuna wird hier als ein die gesamte diesseitige Welt durchdringendes Prinzip ge-
schildert, das fiir positive ebenso wie negative Verinderungen gleichermafen ver-
antwortlich scheint. Im vorliegenden Zusammenhang ist allerdings auch zu ver-
merken, dass es sich bei diesem Gedicht um eben jenes handelt, das mit einer di-
rekten Anspielung auf den Dance of Death abschlief3t bzw. auf das darauf basierende
Wandgemalde in der St. Paul’s Cathedral von London: »Renne vnto Powlis, beholde
the Machabe«**” (»Laufnach St. Paul’s, betrachte den Totentanz«). Angesichts der mit
Unvorhersehbarkeit behafteten Unbestindigkeit der Welt, die ihn mit einschlief3t, soll
sich der Mensch - so die ganz der contemptus mundi konforme, abschlieflende Mo-
ral des Gedichts — dem Gottlichen zuwenden, wobei ihm der offenbar als bekannt
vorausgesetzte Totentanz von St. Paul’s zur Verinnerlichung dienen soll.**® Das Ge-
dicht pladiert angesichts der Unstetheit aller weltlichen Verhiltnisse also ganz im
konventionell-boethischen Sinne fiir eine Zuwendung zum Gottlichen.

Ganz dhnlich, so ist hinzuzufiigen, endet auch das zuvor zitierte That now is Hay
some-tyme was Grase, namlich — wie dessen Titel schon nahelegt — mit Anspielungen

146 Vgl. Lydgate, A Selection, S. 74—78. Meine Ubersetzung ist in mancherlei Weise mangelhaft;
»luyne« (line) bedeutet neben dem buchstiblichen »Tau« sowohl »Art« im Sinne von Cha-
rakteristikum/Prinzip/Regel/Gesetz als auch buchstiblich »Zeile«, d.h. eine AuRerung in ge-
schriebenem oder gesprochenem Wort (Rede). Die Schlusszeile ist von daher als Warnung
vor den Versuchungen und Tauschungen der Fortuna zu lesen, den Menschen mit letztlich
falschen Versprechungen an sich zusbinden«.

147 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 834.

148 Ganzindiesem Sinne, wenn auch ohne Verweis auf den Dance of Death, sind auch andere Ge-
dichte Lydgates zu verstehen, etwa eines mit dem Titel Timor mortis conturbat me (»Die Angst
vor dem Tod bestiirzt mich«, vgl. ebd., S. 828—832) zu verstehen. Dort ist es die Wandelbar-
keit der Welt, die »wourldly mutabilite« (ebd., S. 828), welche direkt mit dem Tod oder der
Angst davor verkniipft ist. Vgl. die einleitenden Zeilen: »So as | lay this othir nyght, / In my
bed tournyng vp so doun, / [..] | gan remembre with-inne my resoun / Vpon wourldly muta-
bilite, / And to recoorde wel this lessoun / Timor mortis conturbat me.« (ebd.: »Alsich neulich
nachts lag/in meinem Bett mich umherwilzend /[..] begann ich in meinem Ceiste / iber die
Wandelbarkeit der Welt nachzudenken / und diese Lehren zu verinnerlichen. / Timor mortis
conturbat me.«)

12.02.2026, 09:41:49.

79


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

auf die grundsitzliche Verginglichkeit des weltlichen Daseins.Insofern die Wandel-
barkeit der Fortuna immer auch die Verginglichkeit alles Bestehenden einschlief3t,
ist sie fir sich genommen zwar nicht mit dem Tod identisch. Allerdings ist ihr in
Lydgates Gedichten ein geradezu intimes Verhiltnis zum Tod zuzuschreiben. Er er-
scheint als allerletzter und vollstindiger, in jeder Hinsicht finaler und mit Gewiss-
heit erfolgender Umschwung des Rades der Fortuna. Er ist gleichsam die letzte Be-
stitigung ihrer Herrschaft wie auch der doubleness, der Trughaftigkeit und Unbe-
stindigkeit alles Irdischen. Dies entspricht insofern der Tradition, als dass es mit
der verbreiteten bildlichen Darstellung der Fortuna und ihres Rades mit eben jenen
vier Herrschergestalten korrespondiert, deren Fall zunichst zwar allein den Verlust
ihrer Herrschaft anzeigt, faktisch aber mit dem Verlust ihres Lebens gleichgesetzt
werden kann.

Was aber geschieht nun mit der direkten Gleichsetzung von Tod und Fortuna
im Prolog des Dance of Death? Sie hat zweierlei zur Folge. Zum einen wird damit
der Nimbus der Unvermeidlichkeit verstirkt, welcher dem Umschlag des rotae
fortuna zugesprochen wird. Denn nichts ist freilich — wie im Totentanz in Ab-
undanz verdeutlicht — so sicher wie der Tod. Mit dem Bezug auf diesen wird die
Unabwendbarkeit der Wechselhaftigkeit der Fortuna betont, die Unvermeidlichkeit
ihres >Umschwungs< zum Schlechteren sowie, zuletzt, die Verginglichkeit aller
weltlichen Verhiltnisse.

Zum anderen aber wird damit umgekehrt der Tod als kontingent betont im
Sinne seines grundsitzlich unvorhersehbaren und mitunter plotzlichen Eintretens,
das jenen Pipsten, Konigen, wiirdigen Herrschern etc. jederzeit, eben auch in
ihrer >vollen Bliite« widerfahren kann. Dieser Aspekt der drohenden Plotzlichkeit
und Unvorhersehbarkeit wird, wie bereits erwihnt, in Totentanzdarstellungen
grundsitzlich hervorgehoben und in der Tat unterscheiden diese sich gerade darin
von anderen Arten mittelalterlicher und frithneuzeitlicher Todesmeditation.*
Lydgate selbst stellt ihn im Prolog zusitzlich heraus: »Where is 3our witt / wher is
3our prudence / To se aforn / the sodein violence / Of cruel Dethe« (L 4ff) - Wo ist
euer Scharfsinn, wo eure Klugheit, die plétzliche (»sodein«) Gewalt des grausamen
Todes hervorzusehen?

Dieser Aspekt kann auch dariiber hinaus als hervorgehoben gelten, wenn man
bedenkt, dass die einleitend zitierte Strophe auch als Anspielung auf den Tod ei-
nes ganz bestimmten Herrschers gelesen werden kann, nimlich Heinrich V. von
England (1386-1422).”° Heinrich hatte sich nach seinen Siegen im sogenannten

149 Sovon der Ars moriendi, letztlich eine Art Anleitung zumgliickenden<Sterben, d.h. dem mo-
raltheologisch ordnungsgemaRen Ubergang in die Ewigkeit, die eine planvolle Durchfiih-
rung durch die letzten Lebensstunden darstellt (vgl. Palmer, »Ars moriendi«).

150 Vgl. Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?<, S.120f; S.124.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Hundertjihrigen Krieg gegen Frankreich, der damit beendet schien, auf dem Ho-
hepunkt seiner Macht und seines Ruhms befunden, als er an einer plétzlichen und
rasch voranschreitenden Erkrankung (vermutlich der Ruhr) verstarb. Lydgate verlor
damit nicht nur einen als ebenso beliebt wie fihig geltenden Konig, sondern, wie

5! Der so vollkommen

erwdhnt, auch einen seiner ersten und wichtigsten Génner.
unvorhergesehen und plétzlich zu Tode gekommene Heinrich V. erscheint gerade-
zu als Exemplum des oben Zitierten, mit seiner Rede von den auf dem Hohepunkt
ihrer>Karriere« zu Fall gebrachten Herrschern, Kénigen und Eroberern.

Bestirkt wird diese Deutung durch zwei Zeilen im Dialog des Todes mit der
Figur des von Lydgate neu hinzugefiigten Tregetour (Hofzauberers/Narren). Dieser
wird, einzigartig in Lydgates Text, namentlich identifiziert als ein gewisser Jon Ri-
kelle. Dieser habe einst in Diensten des »noble Harry / kyng of Engelond, / And of
Fraunce / the my3ti conquerour« (514f) gestanden — des »edlen Heinrich / Kénig von
England und von Frankreich / dem michtigen Eroberer«. Die explizite Titulierung
als Eroberer weist auf die Verba translatoris zuriick und lasst die Wendung ohne Zwei-
fel als Referenz auf den erst kiirzlich verstorbenen Monarchen erscheinen.™*

Wenn mit dieser Gleichsetzung von Tod und Fortuna also sowohl die Unver-
meidlichkeit der Fortuna und ihres launenhaften Wirkens, die uniiberwindbare
Wechselhaftigkeit aller weltlichen Umstinde betont wird, so wird umgekehrt zu-
gleich die in der Vorlage schon vorhandene, gleichsam paradoxale Eigenschaft des
Todes, gewiss und zugleich ungewiss zu sein, zusitzlich hervorgehoben. Er wird
als notwendig eintretendes und zugleich unvorhersehbares und in diesem Sinne
kontingentes Phinomen gefasst, dessen einziges verlissliches Charakteristikum
— ganz genau wie im Falle der Fortuna — in vorhersehbarer Unvorhersehbarkeit
besteht.

0 3e, Sir Clerke!

Allerdings wird auf das Fortunamotiv auch in den eigentlichen Totentanzdialogen
Bezug genommen, wenn auch weniger prominent. Am deutlichsten ist dies bei der
Figur des Clerke der Fall, den der Tod mit den auch hier noch einmal in Ginze zu
zitierenden Worten anspricht:

151 Seine Bewunderung fiir den Verstorbenen spiegelt sich in einem elogenhaften Einschub in
seinem Fall of Princes wider, wo er ihn als tapferen, tugendhaften, friedensbringenden Vertei-
diger der Christenheit schildert, dessen plotzlicher Tod einfach nur héchst bedauernswert ist
(»he deied al tosoone«: Lydgate, Fall of Princes, Bd. 1, S.168; vgl. ebd.) Zur Diskussion des Ver-
héltnisses von Heinrich V., der Lancaster-Dynastie und Lydgate vgl. auch Lee Patterson, Acts
of Recognition. Essays on Medieval Culture, Notre Dame IN 2010, S. 120-154 sowie die folgenden
Ausfithrungen.

152 Vgl. Kinch, Imago Mortis, S. 208; Oosterwijk, >Fro Paris to Inglond?:, S.120; Lydgate, John Lydgate,
S.161f).

12.02.2026, 09:41:49.

81


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

0 3e, Sir Clerke / suppose 3e to be free

Fro my daunce / or 3oureselfe defende,

That wende haue rysen / vnto hie degre

Of benefices / or some greet prebende?

Who clymbeth hiest / sometyme shal dissende

Lat no man grucche / a3ens his fortune,

But take in gree / whateuere God hym sende,

Whiche ponissheth al / whan tyme is oportune. (L 593—-600)

O du, Herr Gelehrter, [ du glaubst du wohl befreit zu sein

Von meinem Tanz / oder dich schiitzen zu kinnen?

Der aufgestiegen ist [ zu hoher Stellung

Von Privilegien / oder grofsen Pfriinden?

Wer am hochsten steigt / mit dem wird es [auch] wieder abwirtsgehen.
Kein Mensch soll hadern |/ mit seinem Schicksal [fortune],

Sondern gnidig annehmen [ was immer Gott ihm beschert,

Welcher alle straft / zur gegebenen Zeit.

Auch hierwird der Tod, wie die Rede vom Auf und Ab nahelegt, mit dem Umschwung
des Rades der Fortuna identifiziert. Zunichst ist dabei die Forderung deutlich, sich
diesem zu fiigen, so plotzlich und unvermutet es auch geschieht. Letzteren Aspekt
verdeutlicht noch einmal die Antwort des Clerke, wenn er ungliubig anmutend fragt:
»Shal I pat am / so 3onge a clerke nowe deye« (L 601: »Soll Ich, der ich ein so junger
Clerke bin, jetzt [schon] sterben?«) und feststellt, dass der Tod doch »alweie / a short
conclusioun« (L 605; etwa: »immer kurzen Prozess«) mache.

Dariiber hinaus ist die Rede vom Auf- und Abstieg mit einer Kritik an der hier
ausdriicklich thematisierten sozialen Ambition verkniipft. Verstindlich ist dies frei-
lich im Lichte des boethischen Gedankens, dass angesichts der Unvorhersehbarkeit
des Schicksals und der Unvermeidbarkeit der »Abwartsbewegung«jeglicher Ehrgeiz
sinnlos ist, insofern er sich auf die Sphire des Weltlichen beschrinkt. Weltlicher
Ehrgeiz ist in diesem Verstindnis, wie gesagt, bestenfalls eine Ablenkung von der
Ausrichtung des Lebens auf das jenseitig-Gottliche. Irritierenderweise aber scheint
die Abwirtsbewegung des Rades hier mit einer Idee von géttlicher Strafe verkniipft.
Irritierend mutet dies deswegen an, weil der Tod, wie der Totentanz ja nicht miide
wird zu betonen, eben ausnahmslos und mitunter unvermutet zu jedem kommt.
Wie kann er da eine Strafe sein? Zwar ist der Tod im theologischen Verstindnis der
Zeit grundsitzlich >der Siinde Solds, Strafe fiir den adamitischen Siindenfall;* hier

153 Dasetwas spater entstandene Totentanzgemalde von La Chaise-Dieu (ca. 1470) greift dies et-
wa explizit auf, insofern ihm eine Darstellung des Siindenfalls vorangestellt ist und mehrere
direkte textliche Anspielungen erfolgen (vgl. Gertsman, Dance of Death, S.131—134). Lydgates
Version enthilt allerdings nichts Derartiges.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

aber scheint die Rede von Strafe deutlich auf das individuelle Verhalten des Clerke
und dessen soziale Ambitionen bezogen, nicht auf seine peccatologische Unterwor-
fenheit.

An dieser Stelle ist zu bemerken, dass Lydgate auch diesen Dialog weitgehend
der franzgsischen Vorlage entnimmt — allein der Bezug auf die Fortuna ist ergianzt.
Die Passage lautet im Franzésischen schlicht »rien ny vault le rebeller«’**: Sich auf-
lehnen ist sinnlos. Betont ist die Rede vom (sozialen) Auf und Ab an dieser Stelle ge-
wiss deswegen, weil Klerus und die héfische (also >sikulareq Verwaltung eben mit
die bedeutsamsten Orte sozialen Aufstiegs darstellten.'”

Kritisiert wurde sozialer Ehrgeiz von zeitgendssisch insbesondere, da er als Ur-
sache sozialen Unfriedens ausgemacht wurde. Lydgate selbst, so ist an dieser Stelle
zu vermerken, teilt diese Ansicht. So schreibt er an anderer Stelle, mangelnde Hier-
archie bzw. klare stindische Distinktion fithre nur zur fiir alle Menschen nachteili-
gen Verwirrung, zu Unfrieden und Zwietracht, worunter nicht zuletzt die Armen zu
leiden hitten. In der Tat ist auch die oft emphatische Warnung vor sozialer und po-
litischer Disharmonie ein konstantes Motiv in Lydgates Werk. Eleanor Hammond
schreibt deswegen auch, Lydgate miisse, iiber seinen mutmafilichen sozialen und

15 davor emp-

religiésen Konservatismus hinaus, geradezu einen »personal horror«
funden haben.

Diese Einschitzung ldsst sich biografisch begriinden. So kann vermutet werden,
dass Lydgate in frither Jugend die sogenannte Peasant Revolf von 1381 miterlebt und
als abschreckend empfunden haben kénnte. Der Aufstand, der die sozialen Hier-
archien nachdriicklich in Frage stellte,” hatte seine Heimatgrafschaft Suffolk frith
erfasst, wo Lydgate, damals etwa 11 Jahre alt, nur wenige Meilen entfernt von seiner
spiteren Heimatabtei Bury St. Edmunds aufwuchs. Dass diese mit ihrem bedeuten-
den Grundbesitz im Zentrum der gewaltsamen Unruhen stand, mag zu seiner spi-

teren Skepsis, was das Infragestellen bestehender sozialer Hierarchien betrifft, bei-

154 Kaiser, Der tanzende Tod, S.104.

155  Ahnlich von Aufstieg und als Strafe konnotiertem Fall ist daher auch bei den Figuren des Pa-
triarke und des Bisshoppe die Rede, wenn auch ohne direkte Bezugnahme auf die Fortuna.
Ersterer etwa klagt: »Hy clymbyng vp / a falle hath for his mede« (L 133: »Wer hoch steigt, hat
einen Fall zum Lohn«); und er beendet seine Rede an den Tod mit den Worten »Who moun-
tith hy /it is sure and no drede, / Greet berthen dope / hym ofte encoumbre« (L 134f: »Wer
hoch steigt —es ist gewiss und nicht (bloRe) Befiirchtung — dem widerfahrt oft grofier Kum-
mer«). Der Tod spielt hier im Gegenzug direkt auf mégliche, nunmehr obsolete, Ambitionen
des Patriarke auf das Papstamt an (vgl. L127f). Der Bisshoppe wiederum klagt, »No wi3t is su-
re [ pat clymbeth ouer hye« (L 208: »Niemand ist sicher, der allzu hoch steigt.« Lydgate folgt
darin der franzosischen Vorlage (vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 80f; S. 84f).

156 Hammond, English Verse, S.94; vgl. John Lydgate, The Pilgrimage of the Life of Man, hg. von
F. Furnivall, Millwood NY 1973, S. 627; Rigby, »English Society, S. 25f; S. 36f.

157 Vgl. Alastair Dunn, The Great Rising of 1381. The Peasants’ Revolt and England’s Failed Revolution,
Stroud/Charleston SC 2002.

12.02.2026, 09:41:49.

83


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

getragen haben. In den Auseinandersetzungen wurde unter anderem der damalige
Prior der Abtei von Aufstindischen getétet — wobei sich deren Unmut sprechender-
weise vor allem gegen die Archive der Abtei mit den Verzeichnissen ihrer Besitzstin-
de richtete, aus welchen sich die Pachtverpflichtungen der einfachen Bevdlkerung
ableitete.””® Lydgate war also Teil und spiter prominenter Vertreter eines sozialen
Milieus ebenso wie einer konkreten sozialen Gruppe, die von den bestehenden so-
ziopolitischen Verhiltnissen klar profitierte und wenig Gutes von deren Infragestel-
lung erwarten konnte.

Auch wenn der Aufstand nach bemerkenswerten Anfangserfolgen vollstindig
niedergeschlagen wurde, so blieb die Gefahr sozialer Unruhen doch prisent. Seit
Ende des 14. Jahrhunderts hatte die religiose Bewegung der Lollarden (welche teil-
weise auch in der Revolte von 1381 involviert war) vor allem die kirchlichen Autoriti-
ten, zunehmend aber auch die weltlichen Hierarchen, in Frage gestellt. Die Forde-
rungen im Umfeld der Lollarden reichten bei erneuten Unruhen um 1430 bis hin zur
Abschaffung der Monarchie. Insofern diese Forderungen fiir die religiésen und po-
litischen Eliten, denen Lydgate nahestand, als Ursache von Aufstinden ausgemacht
wurden, liegt die grundsitzliche Ablehnung jeglicher Verinderung am Status quo
der sozialen Verhiltnisse auf der Hand.™*

Hinsichtlich der Nihe Lydgates zur Macht ist ferner auf die politische Dimensi-
on des Beharrens auf dem Status quo sozialer Hierarchien zu verweisen. Das dama-
lige Herrscherhaus Lancaster, dem Lydgate eben eng verbunden war, war erst 1399
putschartig an die Kénigswiirde gelangt. Aufgrund seiner grundsitzlich fragwiir-
digen Legitimation war es daher, méglichen konkurrierenden Anspriichen aus dem
Hochadel gegenitiber, an der Propagierung stabiler Hierarchien interessiert (was ei-
ner gewissen Ironie natiirlich nicht entbehrt). Auch wenn die Forschung davon ab-
sieht, Lydgate auf eine Art Propagandisten des Hauses Lancaster zu reduzieren, so
liegt er mit seiner offenkundigen Vorliebe fiir gesellschaftliche Stabilitit doch auf
der Linie des Herrschergeschlechts, dem es die bedeutendsten seiner dichterischen
Auftrige verdankt. Wie erwihnt, gehort dazu neben dem Troy Book auch der Fall of
Princes, geschrieben im Auftrag des Herzogs von Gloucester und spaterem Regenten
wihrend der Minoritit Heinrich V1., den Lydgate ebendort — im Fall of Princes — fir
seine Hirte bei der Unterdriickung der Lollardenbewegung pries.**

Die langjihrige Minderjahrigkeit des nunmehrigen Konigs Heinrich VI. war
freilich ein weiterer Grund politischer Instabilitit. Denn damit fiel der Kénig als
mutmafilich sehrlicher Makler« zwischen den Interessen der Angehérigen des
Hochadels aus. Dass einer von ihnen, in diesem Fall Gloucester, die politische

158  Vgl. hierzu wie zum Folgenden Dyer, »Rising of 1381«; hier: S. 276; Summit, »Stable in Study«,
S. 215; S. 208ff; S. 226.

159 Vgl. zur Verhandlung sozialer Hierarchien die Ausfithrungen in Kapitel 3.

160 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 1, S. 1f.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Vormundschaft des Herrschers innehatte, musste eine Belastung fiir das stabil-
hierarchisch gedachte politische Gefiige darstellen; eine Belastung, die Konflikte
herausforderte — und das zu einer Zeit, in der der bastard feudalism den Aufbau
paralleler Machtstrukturen erméglichte.® Grundsitzlich hatte Lydgate also in
vielerlei Hinsicht Anlass, zu soziopolitischer Stabilitit zu mahnen.

Injedem Fallist festzustellen, dass er, daccord mit dem franzdsischen Totentanz-
text, die Vorteilhaftigkeit und ZweckmiRigkeit der sozialen Hierarchien seiner Zeit
propagiert und nachdriicklich fiir deren Bewahrung eintrat.

Um auf die Verurteilung sozialer (und auch politischer) Ambitionen zuriickzu-
kommen, so wurden diese moralphilosophisch oftmals als Stinde des Hochmuts (su-
perbia) oder der Habgier (avaricia) konzeptualisiert. Denn der Ehrgeiz zur Verbesse-
rung der eigenen Position konnte sowohl als Aufbegehren gegen die von Gott (qua
Geburt) festgesetzte soziale Rolle und Funktion, als auch als das Begehren nach et-
was, was einer Person nicht zusteht, deklariert werden.’** In jedem Fall konnte es
als sindhaftes Aufbegehren gegen die natiirliche, von Gott gegebene Ordnung be-
griffen werden. Auch von englischen Moralisten wurde dies nachdriicklich propa-
giert. John Gower (1330—1408) etwa, ebenfalls vorbildhaft fiir Lydgates dichterisches
Werk, begreift in seiner Vox Clamantis (ca. 1390) sozialen Aufstieg in eben diesem
Sinne auch als Unternehmung von »someone who is swollen with avarice«'®.

Bezogen auf die Passage des Clerke kann der Umschwung der Fortuna bzw. der
(plotzliche) Tod also durchaus als Strafe fir diese Stinde des habgierigen< Ehrgeizes
erscheinen. Allerdings scheint dies mehr mit der augustinischen Konzeption der
Fortuna zu tun zu haben als mit der des Boethius. In der Tat kann der Versuch, das
eigene Schicksal ehrgeizig zu gestalten, als Verstof? gegen das von Augustinus for-
mulierte, providenztheologische ordo-Denken angesehen werden, in welchem auch
die Sozialordnung als gottlich gewollt hierarchische ihren Platz finden kann.*

161 In der Tat werden die sogenannten Rosenkriege mit ausgel6st durch die Versuche Richard
von Yorks, sich zum Hauptberater des Konigs (und angesichts dessen Wankelmiitigkeit und
problematischer geistigen Gesundheit zum quasi-Regenten) aufzuschwingen (vgl. Pollard,
War of the Roses, S.21f). Zur Instabilitit der Herrschaft Heinrich VI. vgl. auch Ralph Alan
Griffiths, The Reign of King Henry VI. The Exercise of Royal Authority, 1422—1461, London 1981,
S.138-144.

162 Grundsatzlich sind Hochmut und Habgier in diesem Sinne ineinander bersetzbar. Vgl. zu
ihrem Verhdltnis auch Little, »Pride«.

163 John Gower, The Major Latin Works of John Gower, hg. von Eric W. Stockton, Seattle 1962,
S. 49-254; hier: S. 216. Vgl. zu diesem Punkt auch S. H. Rigby, »England. Literature and So-
ciety«, in: A Companion to Britain in the Later Middle Ages, hg. von dems., New York 2008,
S. 497-520; hier: S. 502; S. 506f.

164 Dasdieser Kritikimplizite Beharren auf gesellschaftlichen Hierarchien steht freilich in einem
gewissen Spannungsverhiltnis zum sozialkritischen Potential gerade des Totentanzgenres,
indem in der Regel (und auch bei Lydgate) die allgemeine Gleichheit aller Menschen vordem
Tode betont wird (vgl. zur Verhiltnissetzung beider Dimensionen Kapitel 3).

12.02.2026, 09:41:49.

85


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Dies ist durchaus bemerkenswert, da es in letzter Konsequenz widerspriichlich
anmutet, nimmt man die Unvorhersehbarkeit (und Ungerechtigkeit!) der Fortuna
ernst, die Lydgate ihr ja zugleich im Sinne der boethischen Diskussion zuschreibt.
Denn entweder handelt es sich beim hier von Lydgate beschworenen Wirken der
Fortuna um ein nach menschlichem Ermessen unvorhersehbares Geschehen; ein
Geschehen, welches Missetiter ebenso wie etwa den unschuldigen Boethius (oder
etwa Heinrich V.) trifft. Oder aber es ist, wie im Falle des Clerke nahegelegt, die
quasi-providentielle und auch dem Menschen durchaus vorhersehbare Strafe fir
moralisches Fehlverhalten.

Grundsitzlich ist diese Widerspriichlichkeit schon im Pariser Danse macabre an-
gelegt, wo der Tod schlieflich auch und immer wieder ebenso unvorhergesehen wie
gleichermafien zu allen kommt. Sie tritt bei Lydgate jedoch, nicht zuletzt durch die
oben diskutierte Aufnahme des Fortunamotivs in seinen Prolog, ungleich deutlicher
hervor. Der Tod bzw. die Missgunst der Fortuna wird einerseits als betont unvorher-
sehbar, andererseits aber (auch) als vorhersehbar verdiente Strafe gezeichnet. Beide
Konzeptionen stehen in einem nicht aufgelsten Spannungsverhiltnis.

Dieses Spannungsverhiltnis taucht bei Lydgate auch an anderer Stelle auf, so
etwa im oben zitierten Fall of Princes. Dort erscheint, wie festgestellt worden ist, das
Wirken der Fortuna zunichst als reine Kontingenz: »Off wilfulness, she is so varia-
ble, / Whan men most truste, than is she most chaungable«*®® (»Aus Launenhaftig-
keit ist sie so verinderlich / Wenn Menschen [ihr] am Meisten trauen, ist sie am
wandelbarstenc). Sie selbst wird als eigensinniger, »wilful, capricious, and malevo-
lent agent«*®
auch eine moralphilosophische Folgerichtigkeit zugesprochen. Dies ist insbeson-

gezeichnet. An anderer Stelle im selben Werk wird ihrem Wirken aber

dere ersichtlich an dem episodenhaft eingefiigten Dispute between Fortune and Glad
Poverty (einem Streitgesprich zwischen Fortuna und der personifizierten gliickli-
chen Armut< bzw. der >Armut in Zufriedenheit<). Bei dieser allegorischen Ausein-
andersetzung wird die Fortuna als Erfolg und Reichtum verheifiende (falsche) Got-
tin gezeichnet, die sich zuletzt der selbstgeniigsamen Glad Poverty geschlagen geben
muss. Einzig diese ist vor den Unbilden ersterer gefeit und damit ihrer Herrschaft
entzogen, da sie ihre Gunst (ganz im Sinne des Boethius) gar nicht erst begehrt.*”
Umgekehrt aber wird die Schuld am Ungliick der unter der Missgunst der Fortuna
Leidenden nicht dieser selbst zugesprochen, sondern vielmehr denjenigen, die ihre
Gunst erst zu erlangen suchten. Deren >Fallc erscheint als Folgerichtigkeit ihrer mo-

ralisch verwerflichen, hochmiitigen und insbesondere habgierigen Handlungen:

165 Lydgate, Fall of Princes, Bd.1, S. 4.

166  Mortimer, sFall of Princes¢, S.184. In der Tat schreibt Lydgate von der »malice« der Fortuna
(vgl. Lydgate, Fall of Princes, Bd. 1, S. 7).

167 Ebd., Bd. 2, S.338f; vgl. ebd., S. 333—348.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Ther clymbyng up the heuenes for to perce,
In worldli richesse tencrecen and habounde,
Ther gredi etik doth hemsilff confounde;
And ther thrust off hauyng onstaunchable
Causeth ther noblesse to be so variable.'®®

Ihr Aufstieg, die Himmel zu durchstofien,

Weltliche Reichtiimer zu mehren und darin zu schwelgen —
Ihr gieriges Verhalten, es zerstirt sich selbst;

Und ihr unstillbarer Durst nach Haben

Ist, was ihren hohen Stand so unbestindig macht.

Historisches Beispiel ist fir Lydgate — bzw. die sprechende Glad Poverty — der Fall
Roms: Einst waren die Herrscher Roms »off pouert«’®®, aus Armut kommend, zu-
frieden und gewannen Ruhm. Dann aber suchten sie in »couetise«, in Habgier, die
Gunst der Fortuna. Durch ihre Habgier aber — hier sowohl im politischen Sinne als
Begehren nach Herrschaft, aber auch, wie in der Rede der Glad Poverty immer wieder
nahegelegt, buchstiblich nach Reichtiimern - verloren sie die Herzen ihres Volkes
und kamen so zu Fall. Der Dispute propagiert daher deutlich eine eigene Schuldhaf-
tigkeit der im Fall of Princes vorgestellten Personlichkeiten bzw. iiberlagert die Re-
de von der Macht der Fortuna als blof3e Kontingenz mit einer moralphilosophisch
gefirbten Kausalititserzihlung. Aber auch die géttliche Providenz wird direkt mit
eingewoben, wenn es einleitend heifdt: »Synne ay requereth vengaunce at his tail. /
God off Fortune taketh no consail«'’® — »Auf Siinde folgt am Ende Strafe. / Gott hort
nicht auf Fortunas Rat«. Providenz, Kontingenz und menschliche Eigenverantwor-
tung kommen so zusammen, ohne letztlich in einem kohirenten Konzept aufgeldst
zu werden.

Dieser Spannung zwischen auf siindhaftes Verschulden notwendig folgender
Strafe und unvorhersehbarer Kontingenz, in der boethische und augustinisch an-
mutende Uberlegungen vermischt erscheinen, unterliegt auch Lydgates vergleichs-
weise kurzes und seinem Dance of Death vorgingiges Werk The Serpent of Division
(ca. 1422). Hier wird ebenfalls der Fall Roms geschildert, der verursacht worden sei
durch »covetise and veyne Ambicion / Of Pompey and Cesar Iulius«'”, also durch
Habgier und den seitlen Ehrgeiz« des Pompeius und Julius Césars. Zugleich aber
wird der Fall Roms in der Erzihlung selbst immer wieder mit den unvorhersehbaren
Launen der Fortuna in Verbindung gebracht. Nebenbei ist zu erwihnen, dass dieser

168 Ebd., S.332. Bei etik handelt es sich um ein Wortspiel, da es zugleich >Fieber< bedeutet
(vgl. »etik, in: Middle English Dictionary).

169 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 2, S. 339.

170 Ebd,, S.334.

171 John Lydgate, The Serpent of Division, hg. von Henry N. MacCracken, London 1911, S. 66.

12.02.2026, 09:41:49.

87


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Text mit seiner Warnung vor »veyne Ambicion« noch expliziter als der Dance of Death
in Bezug auf die latent instabilen politischen Verhiltnisse nach dem Tode Heinrich
V. im selben Jahr zu lesen ist. Er erscheint als Warnung vor falschem Ehrgeiz und
division in einer Zeit, in der die soziopolitischen Hierarchien in ihrer Eindeutigkeit
und Stabilitit wesentlich bedroht sind, nimlich gleichermafien durch die Minori-
tit des Thronfolgers wie durch die machtpolitischen Parallelstrukturen des bastard
feudalism.*"*

Bemerkenswerterweise zeigt sich Lydgates Schrifttum um eine Auflésung jener
Spannung an keiner Stelle bemiiht. Das ist zumindest in der Hinsicht nicht verwun-
derlich, als dass in die darin immer wieder konstatierte, einzig richtige Reaktion auf
die Unbestindigkeit der Welt fiir alle Deutungsmuster dieselbe bleibt: Der im Sin-
ne Boethius’ konventionelle Riickzug vom weltlichen Treiben, welcher in der Glad
Poverty, im Selbstbescheiden, von der (vermeintlichen oder echten) Herrschaft der
Fortuna und ihrer Launen befreit.'” »[I]n this world may be no sur[e]te, / But yiff it
reste in Glad Pouerte«'7* — etwa: »in dieser Welt gibt's keine Sicherheit / denn in der
Armut in Zufriedenheit.«

Allerdings ist zu bemerken, dass sich alle hier zitierten Texte Lydgates gerade
mit dieser konzeptuellen Spannung von ihren jeweiligen Vorlagen abheben. Denn
Laurant de Premierfaits Des Cas des Nobles Hommes et Femmes, auf den Lydgate sich
fiir seinen Fall of Princes direkt stiitzt, favorisiert, wie der Literaturhistoriker Nigel
Mortimer in seiner beide Werke vergleichenden Studie gezeigt hat, allein das mo-
ralphilosophische Modell. Und die Serpent of Division stiitzt sich, wie gezeigt wor-
denist, zumindest konzeptionell auf John Gowers Confessio Amantis (ca. 1388), wo der
Grund fiir Zwietracht und Ungliick in der Welt allein im siindhaften menschlichen
Verhalten gesehen wird.”” Auch wenn Lydgate die dort vorherrschenden moralphi-
losophischen Deutungsmuster aufgreift bzw. fortschreibt und ihnen gewiss auch
zustimmyt, so erginzt er sie doch um die immer wieder vorgebrachte und betonte,
zujenen zumindest latent widerspriichliche, fundamentale Unvorhersehbarkeit der
Fortuna.

Angesichts dessen erscheint Pearsalls Verdikt, dass Lydgate praktisch keine
eigene Sichtweise in seine Uberarbeitungen von Premierfaits Text einbringe,’’®
schwer iberzogen. Zwar konnte man argumentieren, dass Lydgate sich in dieser

172 Vgl. Maura B. Nolan, »The Art of History Writing. Lydgate’s Serpent of Division, in: Speculum
78/1 (2003), S. 99—127; hier: S.121-124.

173 Nur in diesem Sinne kann von einem »coherent attempt to formulate the relationship be-
tween Fortune and ethical accountability« (Mortimer, >Fall of Princes, S.195) im Fall of Princes
die Rede sein. Ansonsten ist angesichts des Obigen in der Tat korrekter von einem impliziten
Spannungsverhiltnis zu reden.

174 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 2, S. 339.

175  Vgl. Mortimer, >Fall of Princes, S.182ff; S.190f; S.194f bzw. Nolan, »History Writing«, S.111.

176  Vgl. Pearsall, John Lydgate, S. 242.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Sache direkt auf Boccaccios De Casibus bezieht, welches neben Premierfaits Du cas
des nobles hommes et femmes ebenfalls als Quelle fiir den Fall of Princes diente (und
wo der Autor in nicht unihnlicher Manier differierende, die Fortuna betreffende
Konzepte aufgreift) und dass von daher keine eigenen, von Vorlagen unabhingige
Impulse entwickelt wiirden. Dennoch geht das Nebeneinanderstehen von Perspek-
tiven, welches von der direkten Vorlage abweicht, nicht in schlichtem, ignoranten
Kopistentum auf. Eben dies aber legt Pearsall nahe, wenn er generell urteilt, »the-
re is no independent movement [...]. Lydgate simply follows where he is led«"””.
Lydgates Texte zeigen im Gegenteil ein originires Interesse am Aspekt der Unvor-
hersehbarkeit und, die Frage nach Fortunas >strafendem« Moment betreffend, an
dem der Unverdientheit menschlicher Geschicke.

Ahnliches scheint der Fall in einem letzten in diesem Zusammenhang hervor-
zuhebenden Text Lydgates, dem undatierten A Mumming at London. Es handelt sich
um ein wohl zur Auffithrung vor eher erlesenem Publikum gedachtes Maskenspiel,
in dem neben der Fortuna nacheinander die vier klassischen Tugenden Weisheit
(Prudence), Gerechtigkeit (Rigwysnesse), Tapferkeit (Fortitudo), und MiRigung (Attem-
peraunce) als stumme, von der Erzihlstimme vorgestellte Figuren auftreten. Auch
hier wird Fortuna zunichst als des Vertrauens unwiirdige, »Lady of mutabilytee«”®
beschrieben, welche das Leben der Menschen willkiirlich zu bestimmen in der La-
ge ist. Bezeichnenderweise wird dies wiederum zuallererst mit dem plétzlichen(!)
Gewinn und Verlust von Reichtiimern ausgedriickt: »Pis day she makepe a man al
ryche / And thorughe hir mutabilytee / Castepe him to morowe in pouertee«'””. Heu-
te macht sie einen Mann reich, und in ihrer Wandelbarkeit wirft sie ihn morgen in
Armut nieder.

Was das Mumming besonders macht, ist, dass den vier klassischen Tugenden
zugesprochen wird, die Macht dieser >blinden, falschen Géttinc< noch zu ibertref-
fen und ihrer >Boshaftigkeit< entgegenzuwirken: (>Which shal hir power ouergoo-
ne, / And pe malys eeke oppresse / Of pis blynde, fals goddesse«'®’). Wie der Lite-
raturwissenschaftler Paul Strohm gezeigt hat, impliziert dies eine gewisse Nihe zu
den weiter oben erliuterten, klassisch rémischen Vorstellungen von der Uberwin-
dung der Fortuna und scheint die ansonsten firm behauptete Unkontrollierbarkeit
des Schicksals geradezu in Frage zu stellen. Strohm jedenfalls leitet daraus die Idee
einer zumindest zeitweiligen innerweltlichen Beherrschbarkeit menschlicher Ge-
schicke ab.”® Im Kontext lydgateschen Schrifttums ist dies eine bemerkenswerte

177 Vgl. ebd.

178 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 682.
179 Ebd., S.684.

180 Ebd., S.685.

181 Vgl. Strohm, Politique, S.103.

12.02.2026, 09:41:49.

89


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Feststellung, die in ihrer Folgerichtigkeit nicht ginzlich abzulehnen ist; zumindest
die Méoglichkeit der Beherrschbarkeit menschlicher Geschicke wird klar erwogen.
Genauer betrachtet relativiert sich dieser Eindruck jedoch. So macht die Pru-
dence zwar den Blick frei auf Geschehnisse in Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft und leitet zu planerischem Handeln an; allerdings nur, um »[a]geyns Fortu-
ne goode and peruerse«’® zu schiitzen, das heifdt vor negativen ebenso wie positi-
ven Schicksalsschligen. Es geht also nicht darum, méglichst gute — oder profita-
ble - Wendungen herbeizufithren, sondern sich aus Weisheit gar nicht erst auf das
>Spiel« mit dem Schicksal einzulassen! Auch hier folgt auf den Aufstieg scheinbar
zwangliaufig der Fall: Wer sich an Fortunas guten Gaben labt »moste taaste eeke of
pat toper«*®
Die Uberlegenheit der Tugenden erweist sich in diesem Sinne also wiederum

, muss auch von ihren anderen >kostenx.

als die dem Boethius nihere Einsicht, die Macht der Fortuna gerade nicht in en-
gem Sinne iiberwinden zu konnen. Ein im Sinne des Mumming tugendhaftes Le-
ben ist daher zugleich auch ein idealchristliches, siindenfreies Leben in Beschei-
denheit (»Lownesse and humylytee«'®), das insbesondere den Todsiinden des Stol-
zes und der MaRlosigkeit entsagt und zwangsliufigem >-Umschwung«des Schicksals
vorbeugt.

Aufschlussreich ist ferner, wie das Potential der Tugenden auch in diesem
Text am Beispiel Heinrich V. diskutiert wird, als einem, der versuchte, Fortuna
zu bezwingen (»To putte Fortune vnder foote«'®). Seine Taten als Eroberer wer-
den durchaus gewiirdigt. Zugleich wird der Erfolg seines Unterfangens aber auch
eingeschrinkt, nicht zuletzt durch einen Vergleich mit dem trojanischen Helden
Hektor, dessen Taten eben nicht in weltlichem Triumph kulminieren, sondern
schlicht darin, dass er bei der Verteidigung der Stadt furchtlos fillt (»In pe defence
of Troyes toun / To dye with-outen feer or dreed«**). GrofRes scheint also méglich
mit Hilfe der Tugenden (hier: der Fortitudo); die Widrigkeiten des unvorhersehbaren
Schicksals bewiltigen lassen sich dadurch jedoch nicht.

So lautet das Resiimee des Mumming zum Ende auch: »Frome Fortune yee may

187 _ »Von Fortuna bist du dann frei

bane go free, / Boope alwey in hert and thought«
/ im Herzen wie im Denken«. Der zweite Halbsatz, von Strohm in seiner Analyse

aufler Acht gelassen,’®® macht klar, dass es weniger der Schutz vor den Launen der

182 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 686.
183 Ebd., S.684.

184 Ebd., S.690; vgl. ebd.

185 Ebd., S.689.

186 Ebd.

187 Ebd,, S.691.

188 Vgl. Strohm, Politique, S.101.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Fortuna ist, der von den Tugenden zu erhoffen ist, sondern vielmehr eine Immuni-
sierung ihren Verlockungen gegeniiber: »Whyle yee beo soo, ne dreed hir nought[...]
189 _ »Solange du so [tugendhaft] bist, brauchst
du sie nicht zu fiirchten [...]. / Lass Fortuna spielen, wo/wie sie will; eine Strategie,

/ Lat Fortune go pley hir wher hir list«

die, nebenbei bemerkt, auch nicht im Geringsten mit der Verfiigbarkeit von Geld-
mitteln zu tun hat (im Gegenteil, in Bezug auf zeitgendssische Moraldiskurse lief3e
sich argumentierten, dass gerade Weisheit und Mifligung den Verlockungen des
Geldes entgegenwirken). Bei allem Nutzen, welche den Tugenden im Mumming also
beigelegt wird, bleiben Unverfiigbarkeit und Unvorhersehbarkeit der fréhlich sspie-
lenden< Fortuna doch erhalten.

Insgesamt diskutiert Lydgate in seinen Texten also immer wieder verschiede-
ne Moglichkeiten, wie mit der Fortuna und ihren Unbilden zu verfahren sei, wobei
er unterschiedliche Diskurstraditionen aus verschiedenen Vorlagen spannungsvoll
aufnimmt. Wie bemerkt, scheint der Aspekt der Unkontrollierbarkeit des Schick-
sals jedoch besonders prominent auf bzw. findet im Vergleich zu den literarischen
Vorlagen eigens Betonung.

Eben jenes Muster scheint schliefRlich auch im Dance of Death zu greifen. Einer-
seits ibernimmt Lydgate vor allem aus der franzdsischen Vorlage eine Betonung des
Todes als strafend und gegen die Siinden des Ehrgeizes und der Habgier gerichtetes,
quasi-folgerichtiges Moment. Zugleich aber ist Lydgates Tod durch seine betonte
Plétzlichkeit und die Uberraschung, mit der ihm die Stindevertreter:innen immer
wieder begegnen, als nach menschlichem Ermessen kontingentes Ereignis gekenn-
zeichnet — eine Operation, die in der latenten Verschmelzung mit der in Lydgates
Texten eben immer auch betont unvorhersehbar-unkontrollierbar agierenden For-
tuna kulminiert und sich gerade darin von der Vorlage abhebt.

Lydgate scheint bei aller Spannung zur moralphilosophischen Folgerichtigkeit
des Todes als der >Siinde Sold< daher ganz offenbar bemiiht, das in diesem Sinne
kontingente Moment des Todes zu betonen und die mit ihm verbundene Ungewiss-
heit (und, bedenkt man die Beziige zu dem von ihm verehrten Heinrich V., seine
mogliche Unverdientheit!) im Spiel zu halten, wenn nicht gar hervorzuheben.

Was die Moglichkeit der Beherrschung oder Bestimmung menschlicher Ge-
schicke betrifft, so wird diese im Dance of Death also, wenig tberraschend, in
ganz konventionell-boethischen Sinne negativ beschieden: Der Mensch kann sein
Schicksal nicht steuern. Der Versuch erscheint nicht nur sinnlos, sondern steht
zudem, was an Lydgates diesbeziiglichem Festhalten an der franzésischen Vorlage
deutlich wird, (auch) im Ruch des moralisch Fragwiirdigen. Weltlicher Ehrgeiz
wird so zu einem potentiell hochgefihrlichen Unterfangen. Allerdings ist gerade
im Vergleich zur franzosischen Vorlage zu konstatieren, dass Lydgate — das macht

189 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 691.

12.02.2026, 09:41:49.

91


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

auch der Vergleich mit seinen anderen >Ubersetzungswerken« deutlich — an der fun-
damentalen Unvorhersehbarkeit von Tod und Fortuna nicht nur festhilt; sondern
dass er jene Aspekte in seinen Werken, und nicht zuletzt in seinem Dance of Death,
als Wesentlich erachtet und immer wieder deutlich hervorzuheben bestrebt ist.
Die paradoxale Anmutung des Todes, zugleich vorhersehbar und unvorhersehbar,
gewiss und ungewiss zu sein, wird so noch einmal verstarkt.

1.3.3 Die Unbestandigkeit des Geldes

Insofern die Verhandlung der Fortunaproblematik bzw. diejenige weltlicher Kontin-
genz durchaus konventionell bzw. im Rahmen der boethisch geprigten Deutungs-
tradition zu verorten ist, diirfte hier nur eingeschrankt von einer neuen Erkenntnis
die Rede sein. Im Folgenden soll nun aber der im Dance of Death als betont unvor-
hersehbar gezeichnete, mit der Fortuna identifizierte Tod mit Lydgates Behandlung
von Geld und Geldbesitz im obigen Sinne in Beziehung gesetzt werden. Dabei kann
gezeigt werden, dass sich insbesondere Geld zur Gegeniiberstellung mit dem quasi-
paradoxalen, gewiss-ungewiss gezeichneten Tod nicht nur aufgrund seiner festge-
stellten >Machtfiillec anbietet. Sondern auch, weil es zwar groftmogliche (weltliche)
Sicherheit und Bestindigkeit zu bieten scheint, sich jedoch zugleich als wesentlich
unsicher und unbestindig erweist.

Soistbei aller Macht, allen Moglichkeiten und aller Sicherheit, welche der Besitz
von Geld diesseitig zu bieten hat, seine im Dance of Death wieder und wieder betonte
>Unbestindigkeit< keineswegs auf den Tod beschrinkt. Geld kann gewonnen wer-
den, aber auch schnell wieder verloren gehen. Das oben zitierte Money, Money! stellt
dies, wie zitiert, noch vor Beginn des eigentlichen Gedichts fest: »[M]oney, money,
now hay goode day! / money, where hast thow be? / money, money, thow got away /
& wylt not byde wyth me.«*° - »Geld, Geld, hallo, Guten Tag! Geld, wo bist du gewe-
sen? Geld, Geld, du gehest fort und willst nicht bei mir bleiben«. Noch vor der alles
beherrschenden Macht des Geldes, die in dem Gedicht konstatiert wird, wird seine
Unbestandigkeit im Sinne seines stets in Aussicht stehenden Verlustes als wesent-

liches Charakteristikum benannt.™*

190 Anonymous, »Money, Money!«, S.134.

191 DiesUnbestandigkeitcdes Geldes ware freilich auch in dessen Wertschwankungen auszuma-
chen, die zu Zeiten der bullion famine erheblich gewesen sein mussten. In diesem Sinne wird
sie bei Lydgate m. W. jedoch nicht thematisiert bzw. liegt jenseits seines ja nicht im eigent-
lichen Sinne geldtheoretischen Horizontes. Zur Problematik der Wertschwankung des Gel-
des vgl. auch Kapitel 2. Zur Verbindung von Kontingenz und Geld allgemein vgl. Achatz von
Miiller, »Die Kontingenz des Geldes im Kontext der Genesis seiner modernen Entwicklung
(13.-16. Jahrhundert)«, in: Contingentia. Transformationen des Zufalls, hg. von Hartmut Bhme
u.a., Berlin u.a. 2015, S. 297-304).

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Was den Dance of Death betrifft, so erscheint der Verlust des (Geld-)Vermogens
zunichst als grundsitzlich auf das Sterben bezogen. So heifit es, etwa in der Re-
de des Todes an den seine Einkiinfte missenden Biirger: »From opere it cam / and
shal vnto straungers« (L 302) — von andern kam es und weiter geht’s zu Fremden.
Worauf der Biirger antwortet: »The worlde it lente / and he mot it recouere« (L 311) —
die Welt hat's gegeben (wortlich: geliehen) und sie muss es wieder bekommen. Beim
Dombherren heif3t es im gleichen Sinne: »Al my ricches / [...] pei wole a3ein resorte /
Vnto pe worlde« (L 324fF) — »all meine Reichtiimer werden wieder zur Welt zuriick-
kehren«. Und auch der Clerke schlief3t seine Rede mit: »The worlde shal faile / and al
possessioun, / For moche faileth / of pyng pat foles thinke« (L 607f) — »Die Welt geht
fehl (bzw. enttiuscht, versagt, vergeht) und aller Besitz; denn vieles geht fehl, was
Narren denken.«

Allerdings kann dies durchaus auch im Sinne innerweltlicher Unbestindigkeit
von Geld und Geldbesitz gelesen werden, die Lydgate gerade der ricchesse immer
wieder beiordnet. Ersichtlich wird das etwa am oben bereits zitierten Gedicht That
now is Hay some-tyme was Grase: Dort wird gleich in der ersten Strophe, in der das
Prinzip der Wandelbarkeit der Welt und ihre dauernde »transmutacion«*** erstma-
lig formuliert werden, auf das Beispiel vom (wenn nicht bestindigen, so doch be-
stindig moglichen) Wechsel von Armut und Reichtum zuriickgegriffen: »And thus
all thynge, be revolucion, / Nowre ryche, now pore, now haut, now base«. Alle Dinge
befinden sich stets in Umkehrung: mal reich, mal arm, mal hoch, mal niedrig. Deut-
licher noch ist dies in jenem nachtriglich (aber treffend) mit On the Mutability of Hu-
man Affairs betitelten Gedicht Lydgates ersichtlich. Dort wird die Unbestindigkeit
aller weltlichen Verhiltnisse auf dhnliche Weise mit dem Riickgriff auf Armut und
Reichtum beschrieben:

The world unsuyr, fortune transmutable [...]
Now glad, now hevy, now helthe, now syknesse;
An ebbe of povert next ffloodys of richesse,

Al staunt on chaung, now los and now wynnyng;
Tempest on se[a], and wyndes sturdynesse
Make men unstable and feerful of livyng.'*?

Unsicher die Welt, Fortuna wandelbar [...]

Mal froh, mal schwer[miitig], mal Gesundheit, mal Krankheit

Eine Ebbe von Armut neben/nach Fluten des Reichtums

Alles steht auf Wechsel, mal Verlust, mal Gewinn;

Sturm auf See und die Macht des Windes

Machen Menschen unsicher/wankelmiitig und furchtsam vor dem Leben.

192 Dieses und das folgende Zitat: Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 809.
193 Lydgate, A Selection, S.198.

12.02.2026, 09:41:49.

93


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Hinzuweisen ist hier noch einmal darauf, dass wynnyng (Gewinn) in der Regel
(durchaus illegitim konnotierten) Geldgewinn bezeichnet und an dieser Stelle ge-
meinsam mit los (Verlust) ganz allgemein zur Beschreibung der Unbestindigkeit
der Welt verwendet wird. Und noch einmal ganz dhnlich wird die Wechselhaftigkeit
des Weltlichen im bereits weiter oben angesprochenen Gedicht On the Instability of
Human Affairs beschrieben, welches dem eben zitierten in Form, Inhalt und bis in
einzelne Formulierungen hinein gleicht. Hier ist die Rede vom »Ebbe after flood of
al prosperité«"*, wobei prosperité grundsitzlich mit >Wohlergehenc« iibersetzbar ist,
aber auch Wohlstand und buchstiblich Reichtum bedeutet. Wenige Zeilen darauf
heifdt es weiter: »Al worldly tresour gothe to the worlde agayne; / To kepe it longe
may be no sikernesse« (»Jeder weltliche Schatz kehrt zur Welt zuriick; / Ihn lange
zu bewahren, bringt keine Sicherheit«). Hier scheint die gleiche Doppelbsdigkeit
wie beim Totentanz angelegt (auf welche in ebendiesem Gedicht, wie erwihnt,
auch direkt angespielt wird). Einerseits bietet Reichtum keine Sicherheit vor dem
Tode und kehrt mit diesem >zur Welt zuriick<; zugleich aber scheinen Reichtum
und Schitze, wie naheliegt, auch zu Lebzeiten ihres Besitzers eben diesem Wandel
von Ebbe und Flut unterworfen. Die hier mehrfach aufgegriffene Metapher von
Ebbe und Flut legt zwar eine Art der Regelmifigkeit und damit des vorhersehbaren
Wechsels nahe. Zugleich impliziert die maritime Metapher aber auch die stets
prasente Moglichkeit plotzlichen und unvorhersehbaren Ungliicks, nimlich den
Sturm, was das obige Zitat aus On the Mutability of Human Affairs mit der Rede vom
»tempest on se[a]« auch mehr als deutlich macht. Wie zuvor bemerke, schliefit die
vorhersehbare und damit quasi-verldssliche Wechselhaftigkeit der hier mit dem
Wechsel von Reichtum und Armut, Ebbe und Flut umschriebenen Fortuna immer
ein Element des Unvorhersehbaren, des bleibend abgriindigen Gefahrenpotentials
mit ein.’”

Ganz offenbar jedenfalls scheint Lydgate bevorzugt auf Reichtum zur Beschreibung
der Unbestindigkeit der Welt und dem Wirken der Fortuna zuriickzugreifen. Reich-
tum wird jedenfalls als besonders unbestindig konnotiert. Dem entspricht, dass
Reichtum gerade im Sinne von Geldbesitz traditionell als >Gabe der Fortuna<begrif-
fen wird. Dies ist bereits in Boethius’ Consolatio der Fall, wo divitiae auch als erste
dieser Gaben noch vor Ehren, Macht, Ruhm und Lust diskutiert wird. Auch Thomas
von Aquin erdrtert nacheinander den Wert und Nutzen von Reichtum, Ehre, Ruhm

194 Ebd., S.77. Zu prosperité vgl. »prosperite«, in: Middle English Dictionary.

195 Die Kombination der Fortuna mit der Seemetaphorik hat freilich eine ganz eigene Tradition
(vgl. Bbhme, »Contingentia, Einleitung«; hier: S. 18f). Als entscheidend fiir diese Verkniipfung
erscheint Hartmut Bohme dabei bezeichnenderweise, dass »[k]eine der alten Techniken [...]
so unmittelbar mit dem Tode verkniipft [ist] wie die Fahrt iber das unberechenbare, abgriin-
dige, fiirchterliche Meer« (ebd.).

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

und Macht, welche er explizit als Zufalls- oder >Gliicksgiiter« (bona fortunae) bezeich-
net — wobei auch er dem in diesem Zusammenhang mit Geld (nummus) gleichge-
setzten Reichtum den prominentesten, weil ersten Platz einriumt.”® Auch in der
mittelenglischen Literatur hat diese Bestimmung und prioritire Behandlung eine
gewisse Tradition. Chaucer etwa zahlt in den Canterbury Tales, auf die Lydgate spiter
Bezug nehmen wird, unter die Gaben der Fortuna zuallererst »richesses«*”. Und in
William Langlands (ca. 1330-1387) soziale Ungerechtigkeiten verhandelndem Piers
Plowman (ca. 1370-1387) werden die Gaben der Fortuna sogar insgesamt mit Geld
symbolisiert.”®

Lydgate ist also keine Ausnahme, wenn er insbesondere den Reichtum immer
wieder betont mit der Fortuna in Verbindung bringt. Insbesondere ist dies auch im
oben zitierten Dispute between Fortune and Glad Poverty der Fall, wo die Fortuna vor
allem mit der Macht, ihren Giinstlingen Reichtiimer zu verschaffen, identifiziert
99 steigt plotz-
lich zu grofem Reichtum auf. Konkret als Beispiel werden hier »Worldli pryncis«

wird. Wer in ihrer Gunst steht »sodenli to richesse doth ascende«

ebenso wie »riche marchantis«**® benannt, womit Lydgate also auch auf die oben
erwihnte Bedeutung des kaufminnisch geprigten Stadtbiirgertums anspielt.

Der Status des Reichen istjedoch, so wird zugleich deutlich gemacht, als grund-
sitzlich fragil zu verstehen. Stets droht der Verlust des Reichtums, wie Lydgate noch
einmalin Riickgriff auf die Gezeitenmetapher betont. Denn »afftir flodis of Fortunys
tyde, / The ebbe folweth, & will no man abide«**'. Den Fluten Fortunas folgt, dem
Menschen unaufhaltsam, die Ebbe - eine Beobachtung, die angesichts der Bedeu-
tung des Fernhandels mit seinen ebenso hohen Gewinnmargen wie Risiken allge-
mein bekannt gewesen sein diirfte, zumal dies die sozialen Realititen nachhaltig
prigte: Die Auswirkungen von Verlust und Gewinn fiir alle sichtbar im Aufstieg von
Familien wie beispielsweise den de la Poles oder der des Kaufmanns John Harley.
Harley hatte Anfang des 14. Jahrhunderts infolge von Handel und Freibeutertitig-
keitim 100jdhrigen Krieg ein Vermdgen angehiuft, dass ihm erméglichte, die unge-
heure Summe von 500 Pfund fiir das Recht zu bezahlen, von nun an Zélle und Steu-

196 Vgl. Boethius, Trost der Philosophie, S. 96f; S. 64—67; Thomas von Aquin, Uber das Gliick/De bea-
titudine. Lateinisch-Deutsch, iibersetzt, mit einer Einleitung und einem Kommentar, hg. von Johan-
nes Brachtendorf, Hamburg 2012, S. 55 bzw. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, | -1l q2.4;
vgl. ebd., g2.1.

197 Geoffrey Chaucer, The Riverside Chaucer, hg. von Larry D. Benson, Oxford 1988, S. 302.

198 Vgl. Jay Ruud, »The Gifts of Fortune, Nature and Grace and the Structure of Piers Plowman,
in: Enarratio 7 (2000), S.37-62; v.a. S. 48. Zu Lydgates Verhiltnis zu den Canterbury Tales, als
deren Weiterfiihrung er seine Siege of Thebes verstanden wissen will Andrew Higl, Playing
the Canterbury Tales. The Continuations and Additions, London 2016, S. 47-74.

199 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 2, S.348.

200 Dieses und das vorige Zitat: Ebd., S. 338.

201 Ebd.

12.02.2026, 09:41:49.

95


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

ern im ganzen Siidwesten Englands eintreiben zu diirfen. Aber auch spektakulire
Insolvenzen waren offenbar die Regel; sie fithrten jedenfalls dazu, dass Handelsgil-
den wie die Londoner Mercer (Tuchhindler) — mit die reichste und wirtschaftlich be-
deutendste Gruppierung dieser Art im damaligen England - detaillierte Regularien
fiir etwaige Hilfeleistungen im Falle des plétzlichen, vollstindigen Vermogensver-
lustes einzelner Mitglieder ausarbeiteten.***

Wie sehr dies Teil von Lydgates Erfahrungswelt war, ist aufgrund der wenigen
uberlieferten Lebensdaten zwar ungewiss. Seine grundsitzliche Kenntnis dieser
Phinomene ist aber allein aufgrund seiner professionellen Vernetzung voraus-
zusetzen: Er verfasste Auftragswerke fiir die Londoner Handelsgilden — unter
anderem die der Mercer — alle zwischen 1424 und 1430, also im Entstehungszeit-
raum des Dance of Death und zu Beginn seiner Arbeit am Fall of Princes.**® Im Dispute
jedenfalls leben die von Fortuna begiinstigten in bestindiger Furcht, dass Fortuna
sie im Stich lisst, nimlich »euer in dreed Fortune wolde faile«***. Und wenn ihre
»richesse be stuffid up in coffres, ihre Reichtiimer in Kisten verstaut sind, »[t]hei

*% — ein mégliches Wortspiel: Die Schitze sind

been ay shet vnder a lok off dreed«
fiir dauerhaft mit einem >Schloss aus Furcht«versperrt bzw. ihre Besitzer fir immer
im Zustand der Furcht gefangen. Allein die personifizierte Glad Poverty begehrt im
Dispute weder Reichtiimer noch Schitze und ist von den Launen Fortunas befreit,
wihrend Narren sie aus Habgier verehren, nur um zuletzt von ihr betrogen zu
werden.

Nebenbei ist hier zu bemerken, dass die Rede von der Lagerung von »richesse«
und »treasour« in Kisten noch einmal deren selbstverstindliche Gleichsetzung mit
Geld (bzw. Miinzen) nahelegt. Dariiber hinaus aber ist beachtenswert, dass Reich-
tum und Schitze hier eben nicht als eine unter vielen Gaben der Fortuna, sondern als
grofdte und bedeutendste derselben erscheinen. Im Grunde sind sie nicht nur para-
digmatisch fir die Gunst der Fortuna, sondern geradezu mit dieser gleichzusetzen.
Dies erscheint nur konsequent angesichts der Bedeutung des Geldes, die ihm zeit-
gendssisch (auch von Lydgate) zuerkannt wird. Denn der Besitz von Reichtiimernim
Sinne nennenswerten Geldvermogens muss dann als der gliickliche innerweltliche
Zustand - die Gunst der Fortuna per se — erscheinen.

202 Vgl. Kowaleski, »Warfare, S. 251; vgl. [English Guilds u.a.], English Gilds [sic!]. The Original Or-
dinances of More Than One Hundred Early English Guilds, Together with De Olde Usages of De Cite
of Wynchestre, the Ordinances of Worcester, the Office of the Mayor of Bristol, and the Costomary of
the Manor of Tettenhall-Regis, from Manuscripts of the Fourteenth and Fifteenth Centuries, hg. von
Joshua Toulmin Smith und Lucy Toulmin Smith, London 1870, S.166; S.193f) sowie Sutton,
Mercery of London, S. 82—86.

203 Vgl. Maura B. Nolan, John Lydgate and the Making of Public Culture, Cambridge 2005, S. 71.

204 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 2, S. 344.

205 Dieses und das vorige Zitat: Ebd., S. 347; vgl. ebd.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

Angesichts dessen erscheint es in der Tat angemessen, bei Lydgate von nichts
weniger als einer Verschmelzung von Fortuna und Reichtum zu sprechen; eine Ver-
schmelzung, die ihr Spiegelbild in der im heutigen Englischen gebriuchlichen Be-
zeichnung fortune insbesondere fiir grofRe Geldsummen hat: Wihrend das deutsche
»>Vermogen« etwa auf das mit dem Geldbesitz verbundene (und von Lydgate, wie ge-
zeigt, ebenso wahrgenommene und betonte) Handlungspotential, also eine Art der
Ermichtigung, anspielt, so schwingt im Englischen mehr der gliickliche Umstand
mit, der Reichtum bedeutet.

Auch im Mittelenglischen bezeichnet fortune bereits die Fortuna als Personifi-
zierung von Schicksal, Gliick und/oder Zufall sowie »worldly prosperity«*°® im All-
gemeinen, wobei sich auch eine semantische Uberlagerung der Begriffe >Fortunas,
prosperité und ricchesse feststellen lisst. Denn das, wie gesagt, mit Reichtum und all-
gemeiner mit Wohlergehen wiedergebbare prosperité bezeichnet neben einer »thri-
ving condition, einer »abundance of (worldly treasures)« und »an instance of good
fortune« nimlich auch buchstiblich »the goddess Fortuna«.** Bei Lydgate schwin-
gen all diese Bedeutungen mit, wenn er, wie oben zitiert, bei der Beschreibung der
Unbestindigkeit der Welt und der Wankelmiitigkeit der Fortuna von der »Ebbe af-
ter flood of al prosperité« spricht — Schicksal, Gliick, Wohlstand, Reichtum und die
Launen der Fortuna sind hier gleichermafien angesprochen und damit in eins ge-
setzt. Eine solche latente Identifizierung von Fortuna und Reichtum lisst sich auch
in anderen Gedichten Lydgates finden, so etwa in Look in thy merour, wo von einem
»man fortune and plenteuous richesse«**® die Rede ist, er also den grofie Reichtii-
mer Besitzenden selbstverstindlich als den vom Gliick, Schicksal bzw. von Fortuna
Begiinstigten versteht.

Im Gegensatz zum heutigen Gebrauch von fortune als Bezeichnung fiir Reich-
tum erscheint zeitgendssisch, und gerade auch bei Lydgate, allerdings auch dessen
Vorlaufigkeit bzw. grundsitzliche und wesentliche Fragilitit betont. Wie die obigen
Beispiele und vor allem der zitierte Dispute zeigt, schwingt darin auch ein immer
drohender Verlust, eine geradezu intrinsische Unbestindigkeit mit. Dass Lydgate
die Unbestandigkeit dieser Art des >Gliicks« aus eigener Anschauung kannte, zeigt
sich nicht zuletzt an seinem weiter oben zitierten >Bettelgedicht<an den Herzog von
Gloucester. Auch hier greift er ja auf das Bild von Ebbe und Flut zuriick, um auf die
wechselhafte Verfiigbarkeit von plate und coinage anzuspielen.>*®

206 Vgl. »fortline, in: Middle English Dictionary.

207 Vgl. zu diesen Bestimmungen nochmals »prosperite, in: ebd.

208 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 765—772; hier: S.769. Lydgate stellt diesem auch hier den
»man content and glad with poverté« (ebd.) gegeniiber, den, »in Armut Zufriedenen«.

209 »Theflood was passyd, and sodeynly of newe, / Alowh ground-ebbe was faste by the stronde«
(ebd., S. 666; etwa: Die Flut war vorbei und plotzlich war erneut (niedrige) Ebbe am Strand).

12.02.2026, 09:41:49.

97


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

Betont wird diese Unbestindigkeit des Geldbesitzes freilich auch anderswo,
ganz prominent etwa bei Lydgates italienischem Zeitgenossen Leon Battista Alberti
(1404-1472). Dieser vermerkt in seiner Schrift Della famiglia (ca. 1434) zunichst:
»Niemand zweifelt, dass das Geld der Nerv in allen Gewerben ist, dergestalt, daf3,
wer eine Menge Geld hat, mit Leichtigkeit jeder Not entgehen und eine ganze Men-
ge seiner Wiinsche befriedigen kann. Mit Geld kann man Haus- und Landbesitz
haben, und alle Gewerbe, aller Kiinste Meister plagen sich wie die Sklaven fiir den,
der Geld hat. Wer kein Geld hat, dem fehlt alles«*'°. Diesen, den obigen literarischen
Verarbeitungen des Geldes durchaus entsprechenden, Beobachtungen stellt er aber
zugleich entgegen:

Was kann denn iiberhaupt dem Verlust mehr ausgesetzt, schwieriger zu bewah-
ren sein, was mehr Gefahr bringen, wenn man damit umgeht, mehr Zank, wenn
man es wiederhaben will, leichter sich auflésen, verschwinden, in Rauch aufge-
hen?Was istallen diesen Arten des Verlustes so ausgesetzt wie offenbar das Geld?
Es gibt nichts Unsichereres, mit geringerer Widerstandsfahigkeit als das Geld. Ei-
ne unglaubliche Plage, Geld zu bewahren, eine Plage vor allem, die eine Fiille von
Verdacht, von Gefahren, eine Uberfiille von Unannehmlichkeiten mit sich bringt.
[..] Diebshdnde, Untreue, schlechter Rat, MifRgeschick und zahllose andere dhnli-
che schlimme Dinge verschlingen auf einen Schluck die gréfiten Summen Celdes,
verzehren alles, so dass nichts davon iibrig bleibt, nicht einmal Asche.?"

Zwar handelt es sich bei Alberti und Lydgate natiirlich um in vielerlei Hinsicht
hoéchst unterschiedliche Autoren, die dazu in hochst unterschiedlichen Kontexten
agieren. Und doch driickt Albertis Schrift sehr wohl aus, was auch Lydgate immer
wieder, mal nebenbei, mal expliziter, konstatiert: Die ungeheure Macht des Geldes
im zeitgendssischen sozio6konomischen Gefiige einerseits und die dem Geldbe-
sitz als ganz wesenhaft beigelegte Unbestindigkeit andererseits. Verbliiffend sind
insbesondere die Parallelen der hier genannten Unannehmlichkeiten, die Geld-
besitz mit sich bringt, zu Lydgates Dispute. Denn eben dort sind ja die Kisten, in
denen »richesse« und »treasoure« der Fortuna lagern, mit >Schléssern aus Furcht«
versperrt. Das gleiche gilt fur Albertis ausdriickliche Rede von der Anfilligkeit
des Geldbesitzes fiir plotzlichen, stets drohenden, unvorhersehbaren Verlust, die
bemerkenswerte Parallelen zu Lydgate aufweist, wenn er die Unbestindigkeit des
Geldvermogens mit derjenigen der Fortuna nicht nur vergleicht, sondern gleich-

210 Leon Battista Alberti, Uber das Hauswesen (Della famiglia), iibers. von Walther Kraus, eingelei-
tet von Fritz Schalk, Zirich/Stuttgart 1962, S. 320.

211 Ebd,, S.321f. Zur Verhiltnissetzung beider Positionen vgl. Miiller, »Kontingenz des Geldes,
S.303.

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

sam in eins setzt und damit, wie man sagen konnte, geradezu als Inbegriff des
Unbestindigen zeichnet.*

Die Parallelen zwischen den beiden doch sehr ungleichen Gelehrten Lydgate
und Alberti deutet freilich auf die linderiibergreifend gesteigerte Bedeutung und
Reflexion des Geldes im zeitgenossischen Europa hin. Was im vorliegenden Kon-
text aber besonders bedeutsam erscheint, ist, dass Reichtum bei Lydgate im Sinne
des michtigen und ermichtigenden Geldvermdégens mit der Fortuna nicht nur
im Sinne hochsten weltlichen >Gliickss, gleichgesetzt erscheint, sondern zugleich
auch hinsichtlich seiner Eigenschaft, besonders und wesentlich fickle, launenhaft,
wechselhaft und unbestindig zu sein. Es ist diese wesenhafte Unbestindigkeit des
mit Geldbesitz gleichzusetzenden Reichtums, die auch im Dance of Death zumindest
angedeutet, wenn nicht besonders hervorgehoben scheint. Denn insbesondere bei
Reichtiimern, Schitzen, Einkiinften etc. ist von deren >Riickkehr zur Welt< oder
dem >Weitergehen« derselben an andere die Rede; weniger bei Luxusgiitern, Titeln,
Amtern oder Wiirden (vgl. L 302-312; L 324fF; L 606f).>"

Esist diese unterschwellige Identifizierung von Reichtum im Sinne von Geldbe-
sitz mit der Fortuna, hinsichtlich derer die im Dance of Death ersichtliche Gegeniiber-
stellung mit dem Tod als weitergehend zugespitzt angesehen werden kann. Denn
beide, Tod und Geld, erscheinen, wie abschliefend zusammengefasst werden kann,
in ihrer Beziehung zur Fortuna und zu der Frage nach der Bestimmbarkeit mensch-
licher Geschicke als strukturell invers und damit als geradezu komplementir auf-
einander bezogen.

1.4 Fortunas double-face

Geld vermag in den lydgateschen Schriften offenbar nicht nur nichts gegen den Tod.
Sein Besitz ist bei Lydgate auch - bei aller Machtfiille, welche ihm zeitgenossisch
als Inbegriff menschlichen Vermégens innewohnt und aller Sicherheit, welche er
fiir menschliche Unternehmungen bietet — selbst von inhirenter Unbestindigkeit.
Reichtum — der Besitz von Geld — kommt und geht, ist unverlisslich; die Gewiss-
heiten, die Méglichkeiten und der Schutz, die das Geld bietet, zutiefst unbestindig.
Beim Tode verhilt es sich umgekehrt: Der Tod ist, wie im Dance of Death betont, eben-
falls stets mit Ungewissheit behaftet, insofern er als in seinem Eintreten kontingent,

212 Achatz von Miiller gibt deswegen die dem Celde laut Alberti drohenden Missgeschicke auch
freier als in der Ubersetzung, mit »schlimme Zufille« (ebd., S. 302), wieder, allerdings ohne
diese Anderung kenntlich zu machen.

213 Letzteres scheint allein der Fall beim Patriarke, wo es heifdt: »3oure double crosse / of golde
and stones clere, / 3oure power hoole / and al 3oure dignite/Some othir shal / [..] Possede
anoone« (L123—126: Euer Doppelkreuz aus Gold und Edelsteinen, Eure ganze Macht und alle
Eure Wiirden soll schon bald ein anderer besitzen«.

12.02.2026, 09:41:49.

99


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100

Peter Loffelbein: Der Tod und das Geld - Historische Korrelationen

ungewiss und in diesem Sinne als unbestindig geschildert wird — und doch ist nicht
nur seine Machtfiille groer als die des Geldes, er ist zugleich als zuletzt doch im-
mer gewisses, verlissliches und vorhersehbares, »bestindiges« Schicksal gezeichnet.
Verbunden sind diese Gegensitzlichkeiten im Bild der double-faced fortune,*** die sich
auch insofern als doppelgesichtig erweist, insofern sie sich mit beiden identifizie-
ren lisst: So gleicht der Tod im Totentanz der Fortuna, insofern ihm, wie gezeigt,
ganz wesentlich die Eigenschaften der Unvorhersehbarkeit, Pltzlichkeit sowie des
Umstands seines letztlich gewissen Eintretens zugesprochen werden. Reichtum ist
demgegeniiber mit der anderen, gewissermaflen>gliicklichens, wenn auch voriiber-
gehenden Seite der Fortuna gleichzusetzen; dem, wie in Lydgates Werken insistiert
wird, mitunter ebenso plotzlichen wie unverhofften Eintreten des Reichtums, der
aber im Wesentlichen fragil und unbestindig bleibt.

Angesichts dieser Zuspitzung beziiglich der in Lydgates Werken immer wieder
thematisierten Frage nach der Kontingenz des Schicksals und dessen méglicher Be-
herrschung ist daher davon auszugehen, dass Reichtiimer, Schitze, Gold und Sil-
ber — mithin Geld - im Dance of Death zwar im Rahmen traditioneller Reichtums-
kritik thematisiert werden. Dariiber hinaus aber erscheinen sie nicht zuletzt auch
aus dem Grund so intensiv thematisiert, weil damit die Unzulidnglichkeit mensch-
lichen >Vermdogenss, das eigene Schicksal zu bestimmen, besonders nachdriicklich
zum Ausdruck gebracht werden kann: Der Mensch vermag es letztlich ebenso wenig
zu beherrschen wie den Tod. In der Gegeniiberstellung von Geld und Tod im Dance of
Death wird also nicht nur die zeitgendssische Bedeutung des Geldes reflektiert, her-
vorgehoben und kritisiert. Sondern es wird auch die grundsitzliche Unzulanglich-
keit des Menschen hinsichtlich der Beherrschung seines ihm zuletzt unverfiigbaren
Schicksals verhandelt. Anders formuliert, werden Geld und Tod in Lydgates Dance
of Death als sich gegeniiberstehende Bezugspunkte entworfen, zwischen denen die
Frage nach der Vorhersehbarkeit und Beherrschbarkeit menschlicher Geschicke be-
sonders zugespitzt aufgegriffen werden kann — wobei sie an dieser Stelle, konform
zur christlich-moralphilosophischen Orthodoxie, abschligig beschieden wird.

Angesichts der im Verlauf dieses Kapitels erliuterten gesellschaftlichen Hinter-
griinde ist die Verhandlung dieser Frage aber auch klar als Antwort zu verstehen
auf die mit Geld verbundenen soziopolitische Dynamiken. Der stindische Grenzen
tiberschreitende Aufstieg der clerks, aber auch der die reguliren Machtstrukturen
potentiell aushebelnde bastard feudalism sind Entwicklungen, die als gefihrlich bzw.
sogar hochgefihrlich angesehen werden miissen: Sie tragen das Potential in sich,
die soziopolitischen Hierarchien in ihrer Eindeutigkeit und Stabilitit nachhaltig zu
untergraben und fortunagleich in ungewisses und unvorhersehbares Ungliick zu
stiirzen — wie es knapp 25 Jahre nach Niederschrift des Dance of Death zum Auftake

214 Vgl. »[Flfortune ys lady / with hyr / double face« (Lydgate, Pilgrimage, S.1).

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals

der wechselvollen Rosenkriege geschehen wird. In deren Zuge wird, bezeichnen-
derweise, das Fortunamotiv ob der bestindigen Ungewissheit und Unverlisslichkeit
von Herrschaftsverhiltnissen und Loyalititen auch noch einmal massiv an Popula-
ritit gewinnen.*

Zwar ist die sozial dynamisierende Macht des Monetiren — also der seit der
kommerziellen Revolution zunehmenden, zur Zeit Lydgates aber offenkundig noch
einmal besonders augenfillig werdenden Aushandlung soziopolitischer Positionie-
rung iber Geld — im hier untersuchten Zeitraum schon lange bekannt. Der Blick auf
die Korrelation von Geld und Tod bei Lydgate aber hebt noch einmal die zeitgenos-
sische Wahrnehmung dieser Prozesse hervor — eine Wahrnehmung, in der Geld als
ein Moment der Verunsicherung hervortritt; als unbestindiges, dynamisches, aber
auch dynamisierendes Element im soziodkonomischen Gefiige. Seine Macht ist so
grof}, dass es der Gegeniiberstellung mit dem Tode als Garanten der Unverfiigbar-
keit des menschlichen Schicksals bedarf, um ihre Grofie zu verdeutlichen und sie
gleichzeitig moralphilosophisch in ihre Schranken zu verweisen.

215 Vgl. Rosemary Horrox, »Introductions, in: Fifteenth-Century Attitudes. Perceptions of Society in
Late Medieval England, hg. von ders., Cambridge 1996, S.1—12; hier: S. 5-8.

12.02.2026, 09:41:49.

101


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

12.02.2026, 09:41:49.


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

