
1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit

des Schicksals

John Lydgates Dance of Death (ca. 1426)

Mors certa, hora incerta

– Lateinisches Sprichwort

money, money, now hay goode day!

money, where hast thow be?

money, money, thow got away

& wylt not byde wyth me.

– Anonymes Gedicht, 15. Jahrhundert1

Mors certa, hora incerta: Wie das Sprichwort zum Ausdruck bringt, ist der Tod ist ein

ebenso verlässliches wie unverlässliches Phänomen. Das Ende des Lebens eines

Menschen ist in seinem wie und wann ebenso unvorhersehbar wie zuletzt von un-

abwendbarer Gewissheit. Diese paradoxal anmutende Beobachtung, dass der Tod

einesMenschen gleichsam gewiss und ungewiss, vorhersehbar und unvorhersehbar

ist, erscheint in den spätmittelalterlichen Totentänzen besonders deutlich hervor-

gehoben: Schon der Danse macabre von Paris insistiert von Beginn an sowohl auf

der Unvermeidlichkeit des Todes als auch auf der beständigen Ungewissheit seines

stets drohenden Eintretens: »Vous qui vivez certainment / Quoy quil tarde ainsi

danceres / Mais quant«2 – »Ihr, die ihr lebt: gewiß ist Euch, / auch wenn es dauert

noch, auf dieseWeise müßt ihr tanzen! / Doch wann?«

Aus der Tatsache des stets möglichen und zuletzt gewissen Eintretens des To-

des schließt der stilbildendeDansemacabre vonParis auf die Sinnlosigkeitweltlichen

Ehrgeizes, ja, betont zudem die Unmöglichkeit, das eigene Dasein planvoll nach ei-

genen Kräften zu gestalten. Denn am Ende, soviel ist sicher, steht immer und aus-

1 Anonymous, »Money, Money!«, in: Historical Poems of the XIV and XV Centuries, hg. von Rossell

H. Robbins, New York 1959, S. 134–137; hier: S. 134.

2 Kaiser,Der tanzende Tod, S. 70–107; hier: S. 76; die deutscheÜbersetzung: Ebd., S. 77. DerDanse

macabre wird auch im Folgenden nach Kaisers sehr textnahen Übersetzung zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

schließlich der mitunter urplötzlich und überraschend eintretende Tod. »A toute

heure la mort est preste«3 – zu »jeder Stunde ist der Tod bereit.«

Mit diesemmahnenden (und zugegebenermaßen wenig ermutigenden Gedan-

ken) offenbart der Totentanz von Paris seine Zugehörigkeit zur contemptus mundi,

jener auch etwas apodiktisch als eine Art »repräsentative Grundstimmung«4 des

christlich geprägten Mittelalters bezeichneten Weltdeutung, welche aus der Ver-

gänglichkeit alles Diesseitigen auf die grundsätzliche Sinnlosigkeit weltlichen Stre-

bens schließt und demgegenüber dafür plädiert, das eigene Streben auf das Jen-

seitige, die Sphäre des ewig-Göttlichen, auszurichten. Dieser Gedanke geht einher

mit der Tendenz, das Schicksal des Menschen als ihm grundsätzlich unverfügbar

und unvorhersehbar zu betrachten. Gott allein mag die Geschicke der Welt über-

schauen; dem Menschen aber erscheinen die diesseitigen, sein Leben bestimmen-

den Geschehnisse als kontingent, als zufällig5, als ebenso wenig vorhersehbar wie

beherrschbar. Die Frage der Beherrschbarkeit des eigenen Geschicks oder Schick-

sals ist in Totentänzen wie dem oben genannten also aufgerufen und erscheint im

Hinweis auf den ebenso unvorhersehbarenwie unvermeidbar eintretenden Tod zu-

gleich als abschlägig beschieden. Denn bei allem Erfolg, den der Mensch in seinen

Unternehmungenhabenmag, so droht doch stets der Tod–sowirdwieder undwie-

der verdeutlicht – jedemVorhaben, jeder Planung einen Strich durch die Rechnung

zu machen. Er ist der letzte Garant für die Unverfügbarkeit des eigenen Schicksals

und steht damit sinnbildlich für die Unmöglichkeit es zu beherrschen bzw. für die

Nutzlosigkeit des Versuchs, es nach eigenem Gutdünken zu bestimmen.

DerDance ofDeathdes englischenBenediktinermönchsund inoffiziellen poet lau-

reate (Hofdichter) John Lydgate (ca. 1370-ca. 1450) stellt dem gegenüber keine Aus-

nahme dar.6 Seine Nachdichtung des Textes des PariserDansemacabre aus dem Jah-

re 1426 – in der Totentanzforschung als der englische Totentanz bekannt – scheint

diesen Aspekt in der Tat besonders zu betonen. Dies geschieht vor allem durch ei-

ne für das Genre ungewöhnliche, explizite Kombinationmit demMotiv des rota for-

tunae, des Rades der Fortuna, jener römischen Schicksalsgöttin, die zeitgenössisch

3 Ebd., S. 102; die deutsche Übersetzung: Ebd., S. 103.

4 Lotario de Segni, Vom Elend des menschlichen Daseins, hg. von Carl-Friedrich Geyer, übers. und

eingeleitet von dems., Hildesheim u.a. 1990, S. 3.

5 ›Kontingent‹ und ›zufällig‹ werden im Folgenden synonymverwendet imSinne von nicht not-

wendig, nicht determiniert, von unklarer Ursache und von daher unvorhergesehen eintre-

tend. Vgl. für differenzierende Betrachtung beider Begriffe Peter Vogt, Kontingenz und Zufall.

Eine Ideen- und Begriffsgeschichte, Berlin 2011; v.a. S. 64–67.

6 Der Dance of Death wird im Weiteren zitiert nach der neuen Edition von Clifford Davidson

und Sophie Oosterwijk in Lydgate, John Lydgate, S. 79–99 [= Oxford Bodleian Library, MS. Sel-

den Supra 53] und zwar im Fließtext mit Sigel (L) und Zeilennummer. Sämtliche in diesem

Kapitel angeführten Übersetzungen aus dem Mittelenglischen stammen vom Autor, wenn

nicht anders angegeben. Ich danke Andrew James Johnston für seine wertvollen Ratschläge.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 29

als Verkörperung von Schicksal, Glück und Kontingenz fungiert und der in der con-

temptus mundi-Tradition insgesamt große Bedeutung zukommt.7 Ihr Rad, das die

Fortuna, allein ihren Launen folgend, inDrehung versetzt, steht sinnbildlich für das

wechselhafte Auf und Ab des weltlichen Daseins. So stellt Lydgate dem eigentlichen

Totentanztext mottogleich folgende Zeilen voran:

Deeth sparith not / lowe ne hy degree –

Popes, kynges, / ne worthy Emperours.

Whan þei shyne / most in felicite,

He can abate / þe fresshnes of her flours,

Ther briȝt sonne / clipsen with his shours,

Make hem plunge / from her sees lowe.

Magre þe myȝt / of alle these conquerours,

Fortune hath hem / from her whele ythrowe. (L 9–16)

Der Tod verschont nicht / Niedrige noch Hohe;

Päpste, Könige, / noch würdige Kaiser,

Wenn sie erstrahlen / in höchstem Glück.

Vermag er zerstören / die Frische ihrer Blüten,

Ihre Sonne zu verdunkeln / mit seinen Schauern,

Sie stürzen zu lassen; / von ihren Thronen nieder.

Trotz der Macht / all dieser Eroberer;

Hat sie Fortuna / von ihrem Rade geworfen.

Kennzeichnend für die Fortuna ist in der mittelalterlichen contemptus mundi-Tradi-

tion eben jener Aspekt der vorhersehbaren Unvorhersehbarkeit: Einzig die bestän-

digeUngewissheit alles Kommenden ist gewiss.Wenn Lydgate,wie hier ersichtlich,

den Tod mit dem Abwurf vom Rade der Fortuna gleichsetzt, so betont er eben jene

Eigenheit des Todes, ebenso gewiss wie ungewiss zu sein.

Im vorliegenden Zusammenhang – der Frage nach Gegenüberstellungen von

Geld und Tod – ist dies deswegen beachtenswert, weil in Lydgates Dance of Death

dem so gezeichneten Tod immer wieder Reichtümer, Schätze, Gold, Silber (und da-

mit,wie gezeigtwerden soll, imWesentlichenGeld) gegenübergestellt werden.Dies

könntemanals grundsätzlichkonventionelleBetonungderNutzlosigkeitweltlichen

Besitzes angesichts des Todes begreifen, wie sie im Kontext der damaligen christ-

lich fundierten Todesmeditation nicht unüblich ist. Allerdings sind, wie im Folgen-

den argumentiert wird, im Dance of Death Geld und Geldbesitz nicht nur weitaus

stärker thematisiert als in dessen direkter Vorlage. Sondern sie sind zugleich, in

durchaus mit dem Tod vergleichbarer, wenn auch unterschiedlicher Weise, als mit

7 Vgl.Manfred Kern,Weltflucht. Poesie und Poetik der Vergänglichkeit in derweltlichenDichtung des

12. bis 15. Jahrhunderts, Berlin 2006; S. 203–248; v.a. S. 295ff.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Gewissheit und Ungewissheit behaftet charakterisiert: Geld erscheint, wie gezeigt

werden kann, immer wieder als zunächst von größtmöglicher diesseitiger Wirk-

mächtigkeit, als größtmögliche Sicherheit bietend und dahingehend Verlässlich-

keit, Beständigkeit und Gewissheit verkörpernd. Allerdings findet es nicht nur am

Tode die Grenze seiner Macht. Sein Besitz wird zugleich als stets wesentlich unbe-

ständig, unzuverlässig und in diesemSinne als ungewiss präsentiert – in genau der

Weise, wie es auch die Zeilen des oben zitierten, anonymen zeitgenössischen Ge-

dichtsMoney! verdeutlichen: »Geld, Geld, hallo, Guten Tag! / Geld, wo bist du gewe-

sen? / Geld, Geld, du gehest fort / und willst nicht bei mir bleiben.« Geld und Tod

erscheinen in dieser Hinsicht als einander strukturell invers charakterisiert. In die-

semKapitel soll dieses in der Forschung bislang unbeachtete Zusammentreffen von

Geld und Tod imDance of Death John Lydgates nachgezeichnet werden.

Lydgate gilt als der profilierteste volkssprachliche Dichter im England des

15. Jahrhunderts. Trotz seiner immensen zeitgenössischen Wertschätzung galt

er in der englischen Literaturgeschichtsschreibung lange Zeit als bloßer Epigone

früherer Größen, insbesondere des von ihm selbst hochverehrten Geoffrey Chau-

cer (1342–1400). Einst als ästhetisch und soziopolitisch innovationsfeindlicher,

typisch ›mittelalterlicher‹ Autor geradezu verschrien, haben seine zum größten

Teil edierten Werke in jüngerer Zeit wieder höhere Aufmerksamkeit erfahren.

Neuere Studien stellen seine ästhetischen und thematischen Eigenheiten und

seine Eigenständigkeit heraus.8 Tod und Vergänglichkeit gehören, ebenso wie das

Fortunamotiv, mit zu den Leitthemen seines Schaffens. Sie werden in der Regel

in moralisch-erbaulichem Kontext und konform zur zeitgenössischen moralphilo-

sophischen Orthodoxie angesprochen bzw. verwendet. Sein auch in der neueren

Totentanzforschung lange nur marginal behandeltes Totentanzgedicht Dance of

Death ist inzwischen in den Fokus zumindest einiger neuerer Studien gerückt,

welche die Verbreitung und Bedeutung des Motivs auch in England belegen und

soziohistorisch kontextualisieren.9WasdieThematisierung vonGeld, insbesondere

8 Vgl. insbesondere die Beiträge in Larry Scanlon und James Simpson (Hg.), John Lydgate. Po-

etry, Culture, and Lancastrian England, Notre Dame IN 2006 sowie in LisaH. Cooper undAndrea

Denny-Brown (Hg.), Lydgate Matters. Poetry and Material Culture in the Fifteenth Century, New

York 2008. Lydgates Nähe zu Macht reflektieren Mary C. Flannery, John Lydgate and the Poet-

ics of Fame, Cambridge 2012 und Robert J. Meyer-Lee, Poets and Power from Chaucer to Wyatt,

New York 2007, S. 131–173. Zu Lydgates Rolle im Spannungsfeld von Literatur- und Theater-

geschichte vgl. Claire Sponsler, The Queen’s Dumbshows. John Lydgate and the Making of Early

Theater, Philadelphia 2014. Zur älteren Forschung vgl. v.a. Derek Albert Pearsall, John Lydgate

(1371–1449). A Bio-Bibliography, Victoria BC 1997; Eleanor Hammond, English Verse between

Chaucer and Surrey, New York 1965, S. 77 93; v.a. S. 89ff. LydgatesWerke gelten als weitgehend

ediert in den Ausgaben der Early English Texts Society (EETS).

9 Vgl. die Einleitung in Lydgate, John Lydgate, S. 1–60; Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹,

S. 197–223 sowie Ashby Kinchs Auseinandersetzung im Rahmen der Analyse von Spielarten

der makabren Kunst im spätmittelalterlichen England: Ashby Kinch, Imago Mortis. Mediating

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 31

auch Geldbesitz und Reichtum bei Lydgate angeht, so ist ihm zwar unspezifisch

eine seinWerk durchziehende Beschäftigungmit »worldly prosperity«10 zuerkannt

worden, aber es liegen keine sich damit direkt beschäftigenden Studien vor. In

Bezug auf seinenDance ofDeath ist sie auch in der neuesten Forschung unerwähnt.11

Wenn die Verhältnissetzung von Tod und Geld im Folgenden näher untersucht

wird, so soll argumentiert werden, dass sie bei Lydgate im obigen Sinne zur Zu-

spitzung eben jener Frage nach der Beherrschbarkeit menschlichen Geschicks ver-

wendet werden. Geld bietet sich, wie gezeigt werden soll, alsThema imDance of De-

ath nicht nur an, weil an ihm, als Inbegriff menschlichen Vermögens, die letztliche

Nutzlosigkeit weltlichen Strebens besonders eindrücklich vor Augen zu führen ist.

Sondern Geld steht auch im Fokus, weil die im zeitgenössischen Diskurs betonte

Unbeständigkeit gerade auch des Geldbesitzes der Diskussion um die Beherrsch-

barkeit menschlicher Geschicke besondere Schärfe verleiht.

Im Folgenden wird zunächst auf Lydgates Totentanztext näher einzugehen

und seine Gegenüberstellung von Tod und Geld hinsichtlich ihrer oben genannten

strukturellen Vergleichbarkeit dargelegt. Dazu wird zunächst eine textnahe Analy-

se des Dance of Death vorgenommen, um die darin ersichtliche, enorme Betonung

von Reichtümern, Schätzen, Gold, Silber und – wie argumentiert werden wird

– im Wesentlichen Geld gegenüber der französischen Vorlage herauszuarbeiten.

Ergänzend wird dabei auf Lydgates übriges dichterisches Werk im Kontext des

Images of Death in Late Medieval Culture, Leiden/Boston 2013S. 185–226; die ebenso gelagerte

Untersuchung in, Kenneth Rooney, Mortality and Imagination. The Life of the Dead in Medieval

English Literature, Turnhout 2011, S. 253–270 sowie die stadtsoziologische Kontextualisierung

in Amy Appleford, »The Dance of Death in London. John Carpenter, John Lydgate, and the

›Daunce of Poulys‹«, in: Journal of Medieval and Early Modern Studies 38/2 (2008), S. 285–314. Zu

den früherenBeschäftigungenmit Lydgates Text gehört die frühere EETS-Edition John Lydga-

te, TheDance ofDeath. Ed. fromMSS.Ellesmere 26/A.13 andB.M.Lansdowne699, collatedwith other

extant MSS, hg. von Florence Warren, übers. und kommentiert von Beatrice White [ETTS],

London 1931 sowie Derek Albert Pearsall, »Signs of Life in Lydgate’s ›DanseMacabre‹«, in: Zeit,

Tod und Ewigkeit in der Renaissance Literatur, hg. von JamesHogg, Salzburg 1987, S. 58–71; Ham-

mond, EnglishVerse, S. 125–425undeinzelnePassagen inRosemaryWoolf,TheEnglishReligious

Lyric in the Middle Ages, Oxford 1968, S. 347–353.

10 Andrea Denny-Brown, »Lydgate’s Golden Cows. Appetite and Avarice in ›Bycorne and

Cychevache‹«, in: Lydgate Matters, hg. von Lisa H. Cooper und Andrea Denny-Brown, S. 35–56;

hier: S. 44.

11 So auch in der neuesten Kommentierung von Clifford Davidson und Sophie Oosterwijk in

Lydgate, John Lydgate, S. 145–167. Fokussiert und eingeordnet werden Abweichungen hier vor

allem hinsichtlichmutmaßlicher soziokultureller Differenzen zwischen englischer und fran-

zösischer Rezipierendensituation. Im Zuge ihrer früheren Figurenanalyse hatte Oosterwijk

zwar greed als eine häufig kritisierte Eigenschaft festgestellt, ohne diese Häufung aber näher

zu reflektieren (vgl. Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 117–126).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

literarischen Diskurses seiner Zeit sowie auf die sozioökonomischen Verhältnisse

und Entwicklungen im damaligen England eingegangen.

Im Anschluss ist die maßgeblich durch die Einfügung des Fortunamotivs be-

werkstelligteHervorhebungdesTodes imDance ofDeath als unvorhersehbarundun-

gewissheitsbehaftet zudiskutieren.Siewird abschließend–wiederum inBezugauf

Lydgates anderweitige Schriften und imKontext zeitgenössischer Entwicklungen–

zurCharakterisierungvonGeldundGeldbesitz als unbeständigundunverlässlich in

Beziehung gesetzt und im Kontext der Frage nach der Beherrschbarkeit menschli-

cher Geschicke zu bewerten sein.

1.1 Der Totentanz in England

Die spätmittelalterlichen Totentanzdarstellungen gelten im Wesentlichen immer

noch als kontinentaleuropäisches Phänomen. Einführungen und Überblicksdar-

stellungen fokussieren vor allem die zahlreicheren Varianten im französischen und

deutschen Sprachraum, während die entsprechenden Text- und Bilddarstellungen

gerade englischer Provenienz, wenn überhaupt, am Rande oder eher kursorisch

behandelt werden. Zugegebenermaßen sind die dem Phänomen der spätmittel-

alterlichen Totentänze gewidmeten Werke weitgehend selbst kontinentaleuropäi-

schen Ursprungs, so dass hier von einem eingeschränkten Fokus auszugehen ist.

Umgekehrt gilt allerdings, dass in der englischen Kulturgeschichtsforschung lange

davon ausgegangenwurde, es existiere schlicht »no evidence inEngland of an actual

popular taste for literature on the subject of death« im ausgehenden Mittelalter. Es

gebe »no suggestion in England, as there is in France and Germany, that a perverse

enjoyment was derived from the fear of death and from death’s distressing physical

signs.«12

Diese Einschätzung ist, wie heute bekannt, schlicht unzutreffend. Denn auch

wenn Totentanzdarstellungen in England nie so verbreitet waren wie etwa im fran-

zösischen Sprachraum, so ist doch die Existenz zahlreicher entsprechender und of-

fenbar sehr populärer Dichtungen und Wandgemälde dokumentiert. Davon abge-

sehen beschränkte sich die,wie hier nahegelegt, eigentümlich kontinentale und ab-

norme Fixierung auf Tod und Sterben freilich keineswegs auf Totentanzdarstellun-

gen, sondern fand ihren Ausdruck in den auch in England nicht weniger verbreite-

ten Schriften derArsmoriendi, in ›makabrer‹ Grabmalgestaltung sowie demgenerel-

12 Dieses und das vorherige Zitat:Woolf, Religious Lyric, S. 353. Die kursorische Behandlung eng-

lischer Totentänze ist beispielhaft sichtbar etwa in Kaiser,Der tanzende Tod; Wunderlich, Tanz

in den Tod; Kiening, »Ambivalenzen«.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 33

len Auftauchen desMotivs verlebendigter Toter in der Literatur des 14. und 15. Jahr-

hunderts.13

In jedem Falle hat die durchaus erhebliche Verbreitung von Totentanzdarstel-

lungen in England im 15. und 16. Jahrhundert erst in jüngerer Zeit höhere Aufmerk-

samkeit erfahren.14 Die vergleichsweise geringe Beachtung, die ihnen bis dato zu-

teil geworden ist,mag allerdings auchdaran liegen,dass nur eines der für dasGenre

als typisch geltenden, aufgrund ihrer Größe monumental genannten Wandgemäl-

de auf den Britischen Inseln erhalten geblieben ist – und dieses, in der Guild Cha-

pel von Stratford-upon-Avon, der Geburtsstadt William Shakespeares, ist trotz Re-

staurationsbemühungen bis heute hinter einerWandvertäfelung verborgen.Davon

abgesehen sind jene Gemälde sämtlich (ebenso wie viele Varianten auf dem Kon-

tinent) späteren Abriss-, Umbau oder Renovierungsmaßnahmen zum Opfer gefal-

len.15 Einzig der ihnen allen zugrunde liegende Totentanztext ist erhalten. Es han-

delt sich dabei um eben jene Übertragung ins Mittelenglische, welche John Lydgate

um 1426 vornahm. Wie einleitend vermerkt, diente ihm der Text des Danse macab-

re von Paris, des auf dem dortigen cimetière des Saints-Innocents wenige Jahre zuvor

erstellten, erstenWandgemälde seiner Art, als Vorlage.

13 Allgemein zur Todesmeditation und makabren Kunst in England vgl. Lydgate, John Lydgate,

S. 5–32; Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 223–271; Margaret Aston, »Death«, in: Fifteenth-

Century Attitudes. Perceptions of Society in Late Medieval England, hg. von Rosemary Horrox,

Cambridge 1996, S. 202–228; Kinch, ImagoMortis, wo neben der auch in der englischen Litera-

tur verbreiteten Legende von den drei Lebenden und den drei Toten insbesondere die Perso-

nifizierung des Todes in frühen Moralitäten hervorgehoben wird (ebd., S. 203–254; S. 267f).

Ferner ist als einzigartiges englisches Dokument auf die in einem Manuskript überlieferte

Disputation betwixt the Body and theWorms (15. Jahrhundert) hinzuweisen, einemder contemp-

tus mundi-Tradition zuzurechnenden Gespräch zwischen dem toten Körper und den ihn zer-

fressenden Würmern (vgl. dazu: Kenneth Rooney, »Tradition and Innovation in the Middle

English Debates of Mortality«, in: Transmission and Transformation in the Middle Ages. Texts and

Contexts, hg. von Kathy Cawsey und Jason Harris, Dublin 2007, S. 157–176).

14 Vgl. Lydgate, John Lydgate S. 1–5; S. 33–41 sowie die folgenden Ausführungen. Hinweise auf

eine darstellerische Aufführungspraxis sind offenbar nicht erhalten. Vgl. ferner Kinch, Ima-

go Mortis, S. 185–260; Rooney, Mortality and Imagination, S. 253–270; Oosterwijk, ›Fro Paris

to Inglond?‹; Sophie Oosterwijk, »Death, Memory and Commemoration. John Lydgate and

›Macabrees Daunce‹ at Old St Paul’s Cathedral, London«, in: Memory and Commemoration in

Medieval England, hg. von Caroline M. Barron und Clive Burgess, London 2010, S. 185–201; Ap-

pleford, »Dance of Death«.

15 ZumWandgemälde in Stratford-upon-Avon vgl. Wilfrid Puddephat, »The Mural Paintings of

the Dance of Death in the Guild Chapel of Stratford-upon-Avon«, in: Transactions of the Birm-

inghamArchaeological Society 76 (1958), S. 29–35; CliffordDavidson, TheGuild ChapelWall Paint-

ings at Stratford-upon-Avon, New York 1988.

Die Wandgemälde der Guild Chapel werden seit 2016 umfassend restauriert; vgl. Kate Giles

u.a., »Visualising the Guild Chapel, Stratford-upon-Avon«, »Visualising the Guild Chapel,

Stratford-upon-Avon«: http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html (06.06.2023).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html
http://intarch.ac.uk/journal/issue32/giles_index.html


34 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

1.1.1 Die Übertragung des John Lydgate

Lydgate hatte Gelegenheit, jenesWandgemälde bei einemAufenthalt in Paris selbst

in Augenschein zu nehmen. Er hielt sich dort um 1426 im Gefolge des Grafen von

Warwick auf, zur Zeit der anglo-burgundischen Besatzung der Stadt während des

Hundertjährigen Krieges.16 Über sein Leben liegen nur wenige Informationen vor.

Geboren ca. 1371 im wohl namensgebenden Ort Lydgate in Suffolk, war Lydgate mit

etwa 16 Jahren ins Noviziat der nahegelegenen Benediktinerabtei in Bury St. Ed-

mund eingetreten, wo er zehn Jahre später, 1397, zum Priester geweiht worden war.

Anfang des 15. Jahrhunderts besuchte er dasGloucester College in Oxford, wo ermut-

maßlichmit dem ebenfalls dort weilenden, späterenKönigHeinrich V. von England

bekannt wurde, in dessen Auftrag er auch sein erstesmonumentalesWerk, das Troy

Book (ca. 1412–1420) begann.Ebensowiedie diesemnachfolgendenSchriftenTheSie-

ge of Thebes (1420/1421) undThe Fall of Princes (ca. 1430–1438) war es äußerst umfang-

reich und basierte auf fremdsprachigen Vorlagen. Eine immense Anzahl kleinerer

Werke ist ebenfalls von ihm überliefert, welche bis weit ins 16. Jahrhundert großes

Ansehen genossen. Zahlreiche Abschriften seiner Texte sind erhalten und diese ge-

hören zu den ersten in England gedrucktenWerken überhaupt.17

Später aber büßte der von Lydgate bevorzugte (und von ihm selbst so genannte)

aureate style, mit seinen aus heutiger Sicht oftmals pompösen, langwierigen und

redundant anmutenden Ausschmückungen, an Ansehen ein. Lydgate wurde bis

Ende des 20. Jahrhunderts als bloß bearbeitender Übersetzer und Epigone Chau-

cers betrachtet, dessen Schrifttum er in den über 140.000 Zeilen seines poetischen

Schaffens zu imitieren und variieren bestrebt gewesen sei, ohne an dessen künstle-

rischesNiveau heranzureichen.18 Die in sozialer, politischer und religiöserHinsicht

konservative und oftmals moralisierende Ausrichtung von Lydgates Dichtung mag

16 Vgl. Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 99f.

17 Vgl. Hammond, English Verse, S. 96ff; vgl. Nigel Mortimer, John Lydgate’s ›Fall of Princes‹. Nar-

rative Tragedy in Its Literary and Political Contexts, Oxford/New York 2005, S. 3–24; Sponsler,

»Lydgate and London’s Public Culture«, in: Lydgate Matters. Poetry and Material Culture in the

Fifteenth Century, hg. von Lisa H. Cooper und Andrea Denny-Brown, New York 2008, S. 13–34;

hier: S. 13ff. Das Troy book basierte auf Guido della Colonnas Historia Destructionis Troiae (ca.

1287), The Fall of Princes geht auf Laurent de Premierfaits Du cas des nobles hommes et femmes

von Anfang des 15. Jahrhunderts zurück, seinerseits eine französische Überarbeitung von

Giovanni BoccacciosDe Casibus Virorum Illustrium (ca. 1358; vgl.Hammond, English Verse, S. 154;

vgl. Pearsall, John Lydgate, S. 230f).

18 Vgl. Hammond, EnglishVerse, S. 79–83: Seinemutmaßlichen Imitationsversuche seien ein »la-

mentable failure« (ebd., S. 80): »Nearly all his work is lifeless.« (ebd., S. 96). Zu seiner Re-

zeptionsgeschichte allgemein vgl. ebd., S. 96f f; Meyer-Lee, Poets and Power, S. 131–174; James

Simpson, Reform and Cultural Revolution, Oxford 2002, S. 34–67.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 35

zum Sinken seiner literarischen Wertschätzung beigetragen haben. Der einfluss-

reiche englische Literaturhistoriker Derek Pearsall jedenfalls urteilte in den 1970er

Jahren mit nachdrücklicher Wirkung, Lydgates Schaffen sei »prolific, prolix and

dull«19 (also überproduktiv, weitschweifig und stumpfsinnig). In seinen Schriften

zeige sich »neither the desire, nor the incentive, nor the creative power to make

things new«20. Lydgates vermeintlich fehlende ästhetische Prägnanz und Innova-

tionskraft stellte Pearsall dabei auch an dessen Dance of Death fest. Angesichts des

›repetitiven‹ Charakters des Totentanzgenres habe Lydgate getan »what he could

best do.There is no need for any development of ideas, no narrative, no exposition,

only variation, reiteration, insistence on the call of death and man’s reply«21. Diese

Wahrnehmungen von Lydgate als ausschweifendem, langweilendem Lyriker und

des Dance of Death als ›bloßer‹ Übersetzung mögen ebenfalls zu dessen geringer

Rezeption in der Forschung beigetragen haben.

Wie aber der englische Totentanz, so ist auch Lydgate selbst seit den 2000er Jah-

ren wieder in den Fokus der Forschung gerückt und hat aus literarischer und litera-

turhistorischer Perspektive neue Wertschätzung erfahren.22 Dabei haben auch die

Modifikationen, Abweichungen und Ergänzungen Aufmerksamkeit gefunden,wel-

che sich in Lydgates ›Übertragungswerken‹ im Vergleich zu deren Vorlagen finden

und zu denen freilich auch der Dance of Death zählt. In der Tat folgt der lydgatesche

Totentanztext sowohl strukturell wie textlich zwar über weite Teile eng der franzö-

sischen Vorlage. Dennoch sind bemerkenswerte Veränderungen und Ergänzungen

festzustellen, die für die vorliegende Arbeit von höchster Relevanz sind. Bevor dar-

auf zurückzukommen ist, ist es angesichts der oben zitierten Skepsis über die Exis-

tenz und Verbreitung von Totentänzen im spätmittelalterlichen England allerdings

angebracht, näher auf Lydgates Text selbst, seine Verbreitung undRezeption einzu-

gehen.

1.1.2 Text und Verbreitung des Dance of Death (ca. 1426)

Der lydgatesche Totentanztext ist in 15 Manuskripten überliefert, welche allesamt

von ca. 1430 bis Ende des 15. Jahrhunderts datiert werden und zum Teil erhebliche

Unterschiede aufweisen.23 Solche Differenzen sind für die Zeit handschriftlicher

Verbreitung von Texten freilich nicht ungewöhnlich; in diesem Falle jedoch lassen

sich die erhaltenen Versionen in zwei deutlich unterscheidbare Gruppen einteilen.

19 Pearsall, John Lydgate, S. 14.

20 Ebd., S. 18.

21 Ebd., S. 2f.

22 Vgl. v.a. die o.g. Scanlon und Simpson, John Lydgate; Cooper und Denny-Brown, Lydgate Mat-

ters.

23 Vgl. hierzu wie zum Folgenden Lydgate, John Lydgate, S. 63–68; Oosterwijk, ›Fro Paris to Ing-

lond?‹, S. 101–105.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Die eine, neun Manuskripte umfassende Gruppe, wird in der Forschung als A-Fas-

sung tituliert und folgt textlich und in Auswahl und Anordnung der vorkommenden

Figuren weitgehend der französischen Vorlage. Ergänzend ist sie mit rahmenden

Vor- und Nachworten, den Verba translatoris (L 1–40) und dem Lenvoye de Translatour

(L 657–672) versehen, in denen Lydgate sich als Autor offenbart. Es wird daher an-

genommen, dass diese Fassung seiner tatsächlichen Übersetzung entspricht oder

sie zumindest weitgehend getreuwiedergibt.Die anderen,mutmaßlich später ent-

standenen Versionen der Gruppe B weichen insbesondere in Auswahl, Anzahl und

Reihenfolge der Figuren zum Teil stark vom ursprünglichen Vorbild ab und weisen

auch untereinander größere Unterschiede auf als die vergleichsweise kohärentere

Gruppe A. Auch Vor- und Nachwort Lydgates sind in den B-Versionen oftmals nur

zum Teil oder gar nicht übernommen.24

Über den Grund dieser Variation besteht in der neueren Forschung kein Kon-

sens.Es istmöglich,dassdieB-Manuskripte auf einer vonLydgate selbst vorgenom-

menen Revision basieren. Eine solche könnte er für die wohl prominenteste Adap-

tion des Totentanzes in England vorgenommen haben, das vermutlich ebenfalls ab

1430 erstellte, monumentale Wandgemälde im Pardon Churchyard der St. Paul’s Ca-

thedral in London. Diese Annahme basiert allerdings nicht auf direkten Belegen –

weder Text- noch Bildfragmente des Totentanzes von St. Paul’s sind überliefert –,

sondern stützt sich auf die Tatsache, dass die B-Versionen eine erhöhte Anzahl bür-

gerlicher Stände aufweisen und daher mutmaßlich eine Anpassung an das urbane

Umfeld Londons darstellten.25 Die mögliche direkte Beteiligung Lydgates scheint

insofern plausibel, als er mit dem Auftraggeber und Finanzier des Wandgemäldes,

dem wohlhabenden Town Clerk der Londoner City John Carpenter (ca. 1372–1442),

seit den 1420er Jahren professionell in Kontakt stand.26 Darüber hinaus spricht je-

doch nichts gegen eine Revision durch andere Personen oder aus anderem Anlass.

Insbesondere aufgrund stilistischer Analysen gilt inzwischen als wahrscheinlich,

dass sich die Gruppe B in ihrer vorliegenden Form eher den Bearbeitungen Ande-

rer verdankt. Schon Pearsall stellte fest, das vorhersehbare Schema des Totentanzes

halte »many opportunities for enthusiastic copyists to introduce new stanzas’ […],

composed according to an indefinitely repeatable design.«27

Abgesehen von den editorischen Schwierigkeiten, welche diese Versionenviel-

falt mit sich bringt, belegt sie freilich die Verbreitung und Bekanntheit von Lydga-

24 Vgl. ebd., S. 101–105.

25 Vgl. Appleford, »Dance of Death«, S. 295; kritisch dazu: Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹,

S. 109f.

26 Vgl. ebd., S. 107.

27 Pearsall, »Signs of Life«, S. 62f. Zur genaueren Kritik der Autor:innenschaft der B-Versionen

vgl. Hammond, EnglishVerse, S. 124; Oosterwijk, ›FroParis to Inglond?‹,S. 102f; S. 126 sowie ebd.,

FN 123).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 37

tes Totentanztext. Darüber hinaus ist auf die ersten Drucke hinzuweisen. So veran-

lasste der Londoner Buchhändler Richard Fakes die Aufnahme von 20 Strophen des

Dance of Death in seinHorae BeateMarie Virginis (ca. 1521). Die erste vollständige Aus-

gabe erschien 1554 in Kombination mit Lydgates Fall of Princes und wurde 1658 und

1673wiederaufgelegt.28 Ambekanntestenaberdürften–wieheuteauch–diemonu-

mentalenWandgemälde gewesen sein, insbesondere die oben genannte, im Pardon

Churchyardder LondonerSt.Paul’sCathedral ebenso räumlichwie symbolisch zentral

gelegene Ausführung. Ihre Popularität ist dahingehend belegt, als sich die Bezeich-

nung ›Dance of Pauls‹ offenbar rasch neben Danse macabre und Dance of Death als

Gattungsbezeichnung durchsetzte. So verzeichnet eines der Gruppe A zugehörigen

Manuskripte einleitend: »Ere foloweth thePrologeof theDaunceofMachabre trans-

latyd by Dan John lydgatemonke of Bury out of Frensshe in to englyssh whiche now

is callyd thedaunceofPoulys.«29 Auchder früheHistoriker JohnStow (ca. 1524–1605)

vermerkt in seiner 1598 erschienenen Survay of London über St. Paul’s und den Pardon

Churchyard, dort »was artificially & richly painted, the dance ofMachabray, or dance

of death, commonly called the dance of Pauls: the like whereof, was painted about

S. Innocents cloister, at Paris, in Fra[n]ce: the metres or poesie of this daunce, were

translated out of French into English by Iohn Lidgate, the Monke of Bery, & with ye

picture of Death, leading all estates painted about the Cloyster«30.

Amy Appleford hat sich mit der möglichen Beziehung des Totentanzes von

St. Paul’s zur Selbstwahrnehmung und -darstellung der Londoner City befasst. Sie

kommt dabei zu dem Schluss, dass das gesteigerte Selbstbewusstsein der urbanen,

bürgerlichen Stände imzwar hierarchischen, aber gleichwohl jedem seinen eigenen

Platz zuordnenden Schema der Totentänze seine Bestätigung fand.31 Auch insofern

kann davon ausgegangen werden, dass der Totentanz einen prominenten Platz

insbesondere in der stetig an Bedeutung zunehmenden Londoner City einnahm

und entsprechend bekannt war.

28 Vgl. Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹ S. 103–105. Die Strophen folgten offenbar der B-Varian-

te, wenn auch mit gewissen Eigentümlichkeiten (vgl. ebd.).

29 Trinity College Cambridge Ms. R. 3. 21; zitiert aus: ebd., S. 110: »Hier folgt der Prolog des

nunmehrDance of Paul’s genanntenDanseMacabre; übersetzt vomehrwürdigen John Lydgate,

Mönch aus Bury, aus dem Französischen ins Englische.«

30 John Stow, A Survay of London. Contayning the originall, antiquity, increase, moderne estate, and

description of that citie, written in the yeare 1598, London 1598, S. 264f: Dort »war kunstvoll und

aufwändig derMakabertanz oder Totentanz gemalt, gemeinhinDance of Paul’s genannt, des-

sen Vorbild sich am Kloster von St. Innocent, in Paris, in Frankreich, befand. Der Text dieses

Tanzes war vom Französischen ins Englische übersetzt worden von John Lydgate, demMönch

aus Bury, und mit dem Bildnis des alle Stände anführenden Todes am Kloster angebracht

[bzw. angemalt] worden«; vgl. zu Situierung Lydgate, John Lydgate, S. 1–5.

31 Vgl. Appleford, »Dance of Death«, v.a. S. 295f.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Aber auch die rasche Verbreitung über London hinaus ist belegt; etwa durch den

bereits für die 1440er Jahre dokumentierten Auftrag eines bristoler Bürgers, für die

Summe von 18 Pfund einen Totentanz nach dem Londoner Vorbild für die dortige

Allerheiligenkirche zu erstellen. Weitere (allesamt verlorene) Wandgemälde befan-

den sich inder erzbischöflichenResidenz inCroydon, inderKathedrale vonSalisbu-

ry und auf dem LandsitzWortley Hall in der Grafschaft Gloucestershire, wobei frei-

lich unbekannt ist, ob undgegebenenfallsmitwelchenTextendiese jeweils versehen

waren.32 Zuletzt kann darauf verwiesen werden, dass auch Lydgate selbst an ande-

rer Stelle auf die Verbindung von St. Paul’s und dem Totentanz Bezug nimmt. So

schreibt er in einem seiner Gedichte, in dem er dieWankelmütigkeit des Schicksals

thematisiert: »Both high and lough shal go on dethis daunce, / Renne vnto Powlis,

beholde the Machabe«33 – »Hohe wie Niedrige müssen zu diesem Tanze [gehen], /

Lauf zu [St.] Paul, betrachte den Totentanz«. Offenkundig setzt er dabei die Kennt-

nisdesTotentanzschemasebensowiediedessenVerbindungmitSt.Paul’s als selbst-

verständlich voraussetzt. Alles in allem handelt es sich um Belege, die der weiter

oben zitierten Sicht, in England habe das ›perverse enjoyment‹ des Totentanzgen-

res nicht Fuß fassen können, deutlich widersprechen.

Um auf die editorischen Schwierigkeiten zurückzukommen, so steht eine um-

fassende Auseinandersetzungmit dem Verhältnis der einzelnen Versionen des lyd-

gateschen Totentanztextes untereinander immer noch aus, auch wenn die hier ver-

wendete, neue kritische Edition von Clifford Davidson und Sophie Oosterwijk Ab-

weichungenzwischendenverschiedenenManuskriptenmarkiert.34Wennnicht an-

ders vermerkt, wird im Folgenden ausschließlich von der A-Fassung ausgegangen,

eben weil hier die Autorschaft Lydgates als weitgehend verbürgt gilt. Zudem sind

eben dort die im Folgenden relevanten Vor- und Nachworte enthalten, deren Ein-

fügung umso bemerkenswerter ist, als sich die A-Fassung sonst durch eine gro-

ße strukturelle und textliche Nähe zur französischen Vorlage auszeichnet. So über-

nimmt Lydgate nicht nur die aus heutiger Sicht typischen dialogischen Begegnun-

gen hierarchisch geordneter Figuren mit dem Tode in achtzeiliger Strophenfolge.

Er übernimmt auch weitgehend wortgetreu die für das Genre ebenfalls stilbilden-

de Rahmung dieses Tanzgeschehens. Der eigentliche Totenreigen des PariserDanse

macabre wird von den Worten einer an einen Bußprediger erinnernden, als Lacteur

32 Vgl. Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 108; Hammond, English Verse, S. 125.

33 John Lydgate, The Minor Poems of John Lydgate, hg. von Henry. N. MacCracken und Merriam

Sherwood, 2 Bde., Oxford u.a. 1961–1963; hier: Bd. 2, S. 834: »Hoch undNiedrig, beidemüssen

zu diesem Tanze [gehen], / Lauf zu [St.] Paul, beschau den Machabe!« (vgl. auch Oosterwijk,

›Fro Paris to Inglond?‹, S. 109).

34 Vgl. Lydgate, John Lydgate, S. 124–144. Die Edition basiert auf Oxford, Bodleian Library, MS.

Selden Supra 53 fols. 148r-58r (A-Fassung) und London, British Library, MS. Landsdowne 699,

fols. 41r-50v (B-Fassung).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 39

bezeichneten Figur eingeleitet und kommentiert. Dabei wird, als wäre es nicht of-

fenkundig, die intendierte Aussage des Totentanzes noch einmal expliziert: Jede:r,

gleich welchen Standes, muss sterben. »En ce miroir chascun peut lire / Qui le co-

nuinet ainsi danser«, heißt es dort: »In diesem Spiegel kann ein jeder lesen, / daß er

auf dieseWeise tanzenmuß«35, wasmit einem Aufruf zur Umkehr im Sinne christ-

lich-moraltheologischer Lehren verbunden wird. Lydgates Texttreue zeigt sich dar-

an,dass er die obigenWorte des acteurswörtlichübersetztmit: »In þismirrour euery

wiȝt may finde /That him bihoveth to goo vpon þis daunce« (L 49f). Diese Verpflich-

tung der Vorlage gegenüber zeichnet im Grundsatz auch die übrigen Strophen des

Textes aus – wenngleich Lydgate selbst schreibt, seine Übersetzung folge mehr der

»substaunce« (L 666; vgl. L 665–672) als demWortlaut.

Zu den offensichtlichen Veränderungen Lydgates gehört ferner in die Ergän-

zung des ›Tanzreigens‹ um fünf Figuren, so dass er insgesamt 35 dialogische To-

desbegegnungen umfasst.

Tab. 1: Die Figuren desDance of Death (A-Fassung) und ihre Entsprechungen imDanse

macabre

Dance ofDeath DanseMacabre

1 Pope Le pape Der Papst

2 Emperour Lempereur Der Kaiser

3 Cardinal Le cardinal Der Kardinal

4 Kyng Le roy Der König

5 Patriarke Le patriarche Der Patriarch

6 Constable Le connestable Der Konnetabel

7 Archebisshoppe Larcheueque Der Erzbischof

8 Baroun or Knyȝt Le cheualier Der Ritter

9 Lady of Grete Astate - Die hoheDame*

10 Bisshoppe Leuesque Der Bischof

11 Squier Lescuier Der Schildträger

12 Abbott Labbe Der Abt

13 Abbesse - Die Äbtissin*

14 Bayly Le bailly Der Vogt

35 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 74 bzw. S. 75. Zur Figur des Lacteur vgl. ebd., S. 106f; sowie Gerts-

man, Dance of Death, S. 1–8.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

15 Astronomere Lemaistre Der Gelehrte

16 Burgeys Le bourgois Der Bürger

17 Chanoun Le chanoine Der Domherr

18 Marchaunt Lemarchant Der Kaufmann

19 Chartereux Le chartreux Der Kartäuser

20 Sergant Le sergent Der Sergent

21 Monke Lemoinne DerMönch

22 Usurere Lusurier DerWucherer

23 Fisician Lemedecin Der Arzt

24 Amerous squier Lamoureux Der Liebhaber

25 GentilWomman amerous - Die verliebte Edelfrau*

26 Persoun Le cure Der Pfarrer

27 Laborer Le Laboureur Der Landmann

28 Man of Lawe Ladvocat Der Advokat

29 Iourrour - Der Juror*

30 Minstral Lemenestrel Der Spielmann

31 FrereMenour Le cordelier Der Franziskaner

32 Tregetour - Hofzauberer/Narr*

33 Chylde Lenfant Das Kind

34 Clerke Le clerc Der Clericus

35 Hermyte Le hermite Der Eremit

Nach: Lydgate, John Lydgate, S. 79–99 und Kaiser,Der tanzende Tod, S. 76–104. Die mit * versehe-

nen Übersetzungen stammen vom Autor.36

Insbesondere Oosterwijk hat den neuen Figuren nähere Aufmerksamkeit ge-

schenkt, die nicht zuletzt deswegen von Interesse sind, weil sich unter ihnen – ein

Novum in Totentanzdarstellungen – erstmals drei weibliche befinden.37

36 Kaisers Übersetzungen passen zu Lydgates Fassung freilich nur eingeschränkt: Der Baroun or

Knyȝtwärewörtlichmit ›Baron oder Ritter‹ wiederzugeben, der Squier auch als ›Knappe‹ oder

›Gefolgsmann‹. Der Astronomerewäre buchstäblicher zu übersetzen. Vgl. zur Gegenüberstel-

lung der Figurenfolge mit der B-Fassung Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 318f.

37 Vgl. ebd., S. 102; S. 112–124; S. 124ff. Oosterwijk fasst die sich auf die Vorwürfe der Eitelkeit,

Unbescheidenheit, Trughaftigkeit und Disposition zur (erotischen) Verführung konzentrie-

rende Charakterisierung der weiblichen Figuren zusammen als »fairly stereotypical repre-

sentations of womanhood at its most frivolous« (ebd., S. 126). Vgl. auch Kinch, Imago Mortis,

S. 205; 207f sowie Rooney, Mortality and Imagination, S. 263–269; v.a. S. 262ff. Freilich wären

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 41

Im Folgenden wird freilich jene Behandlung von weltlichem Besitz, von Reich-

tum, Schätzen, Gold, Silber und – zusammengenommen – Geld im Zentrum der

Untersuchung stehen, die auch der jüngeren Forschung bislang entgangen zu sein

scheint. Im späteren Verlauf wird dann auf Lydgates Vor- und Nachwort zurück-

zukommen sein, da sich in ersterem die oben zitierte Bezugnahme auf die Fortuna

findet, der für die Korrelation von Geld und Tod imDance of Death eben eine Schlüs-

selrolle zukommt.

1.2 Geld und Geldbesitz im Dance of Death

Inwiefern ist Geld in LydgatesDance ofDeath überhaupt einThema? Ersichtlich wird

dies vor allem bei der vergleichenden Betrachtung mit seiner französischen Vor-

lage. In detaillierten Analysen soll gezeigt werden, dass weltlicher Besitz und das

Streben danach bei Lydgate weitaus stärker fokussiert und auch kritisiert werden,

als im Text des Pariser Totentanzes. Insbesondere ist sowohl in den Ansprachen des

Todes als auch in den Antworten der Ständevertreter:innen bemerkenswert oft von

ricchesse und tresour (Reichtümern und Schätzen) die Rede, welche den mit dem To-

de konfrontierten nicht helfen und welche sie, zum Tanze geführt, zurückzulassen

haben. Diese Thematisierung weltlichen Besitzes umfasst die gesamte abgebildete

ständische Gesellschaft, wie Im Folgenden anhand der hohen adligen und kirchli-

chenWürdenträger:innenüber die ›bürgerlichen‹ Ständebis zuden vergleichsweise

rangniedrigen sowie einigen nicht ohne weiteres schematisch einzuordnenden Fi-

guren aufgezeigt werden kann.38

viele weitere kleinere Veränderungen zu nennen, unter diesen etwa die bis dato nicht da-

gewesene namentliche Identifizierung einer Figur (vgl. L 513ff sowie die folgenden Ausfüh-

rungen) und die Verschiebung vom im französischen Totentanztext agierenden le mort (dem

Toten) zuDethe (dem Tod).Während die Vorlage zwischen Tod und Totengestalten oszilliert,

ersterer in letzteren eher plural verkörpert erscheint als im strengen Sinne personifiziert ist,

tritt der Tod bei Lydgate als klar einheitliche Entität auf (vgl. zu dieser Verschiebung auch

Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 102; allgemein: Kiening, »Ambivalenzen«, S. 48f). Bemer-

kenswert ist ferner der Blick auf den Tanzaspekt, der im Englischen Text überhöht scheint,

möglicherweise um das Fehlen der bildlichen Darstellung zu kompensieren (vgl. Jane Taylor,

»Translation as Reception. ›La Dansemacabré‹«, in: Shifts and Transpositions inMedieval Narra-

tive. A Festschrift for Dr Elspeth Kennedy, hg. von Karen Pratt, Cambridge 1994, S. 181–193; hier:

S. 189–193. Die Analyse dieser und anderer Eigenheiten von Lydgates Dance of Death ist im

Folgenden allerdings nur im Rahmen der entwickelten Fragestellung möglich.

38 Grundsätzlich folgt der Pariser Danse macabre einem zwischen kirchlichen und weltlichen

Ständen alternierendemSchema, das sich zumEnde jedoch auflöst (vgl. die nach dieser Ord-

nung nicht gänzlich stimmige Einordnung etwa von Arzt (Le medecin) und Advokaten (Ladvo-

cat) als kirchlich bzw. geistlich sowie die Folge Kind, Clericus, Eremit (Lenfant, Le clerc, Lermite;

vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 96f; S. 100f bzw. S. 102–105). Dasselbe ist der Fall bei Lydgate,

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Wie schonangemerkt, folgt die deutscheWiedergabedesDansemacabreder sehr

textnahen Übersetzung Gert Kaisers. Die Übersetzung der hier wiedergegebenen

Teile des Dance of Death hingegen entstammen dem Autor dieser Studie, da zum

Zeitpunkt ihrer Fertigstellung weder eine Übertragung ins Deutsche noch in das

moderne Englisch vorliegt – was noch einmal die bedauerliche Vernachlässigung

dieses einflussreichen Textes in der bisherigen Forschung bezeugt.

1.2.1 Ricchesse, tresour, gold und siluer

Betrachtet man zunächst die ranghöheren Stände, so wird weltlicher Besitz auf die

eine oder andere Art bei den folgenden Figuren angesprochen: Dem Emperour (Kai-

ser), Cardinal (Kardinal), Kyng (König), Patriarke (Patriarch), Constable (Konnetabel),

Archebisshoppe (Erzbischof) und Bisshoppe (Bischof) sowie bei Abbot (Abt) und Abbesse

(Äbtissin).

Während der vom Tode39 als erster angesprochene Papst (Pope, Le pape) noch,

ganz der französischen Vorlage entsprechend, als »moste worthy lorde / and gou-

ernoure« (L 62)40 – der würdigste der Herren und Herrscher – adressiert und also

vornehmlich mit Macht undWürden assoziiert wird, wird schon die Figur des Kai-

sers (Emperour,Lempereur) zusätzlichmitweltlichenGütern inVerbindunggebracht.

So heißt es im Text des Pariser Totentanzes an dieser Stelle, jener habe Goldapfel,

Schwert, Zepter, Krone, und Banner41 –sämtlich Sinnbilder seinerMacht – zurück-

zulassen, was Lydgate auch fast wörtlich übernimmt mit »golde […] appil round /

Sceptre and swerd / and al ȝoure hy prowesse« (L 75f). Zusätzlich aber insistiert Lyd-

gates Tod andieser Stelle auf die ›Verabschiedung‹ kaiserlicherReichtümer: »Behin-

de leve / ȝour tresour & ricchesse« (L 77) – lasst euren Schatz und Reichtum (hier)

zurück.

Bei der Figur des Kardinals (Cardinal bzw. Le cardinal) betonen beide Texte des-

sen kostspielige Gewandung (L 89–104)42 und der König wird als »[l]e plus riche«43

bzw. »[w]ho moste aboundiþ / here in greet ricchesse« (L 111) angesprochen; also

wobei die Alternierung bei ihm durch die Einfügung zusätzlicher Figuren, nicht zuletzt der

weiblichen, öfter durchbrochen scheint, vgl. etwa die FolgeWucherer, Arzt, Verliebter Knappe,

Verliebte Edelfrau (Usurere, Fisician, Amerous squier, Gentil Womman amerous, vgl. L 393–464).

39 Wie oben erwähnt, oszilliert derDansemacabre zwischen demTodundden Toten alsHandeln

de (vgl. Kiening, »Ambivalenzen«). Da dieser Aspekt für das Folgende keine Rolle spielt, wird

aus Gründen der klareren Darlegung auch in Bezug auf den französischen Text einfach vom

Tode die Rede sein.

40 Vgl. das französische »le plusdigne seigneur« (Kaiser, Der tanzende Tod, S. 76).

41 »[L]a pomme dor ronde; / armes; ceptre; timbre; baniere«: ebd.

42 Vgl. die Rede von der »vesture of grete coste« (L 94) bzw. dem »teueren Rock« (Kaiser, Der

tanzende Tod, S. 79); »chappe de pris« (ebd., S. 78).

43 Ebd., S 78.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 43

als der, der hier (auf Erden) den größten Reichtum genießt – und der freilich den-

noch ›zum Tanze‹ aufgerufen ist. Beim darauf folgenden Patriarchen (Patriarke/Le

patriarque) jedoch scheint dieBetonungweltlichenBesitzes bei Lydgatewieder deut-

lich verstärkt: Während die Figur im französischen Text allein den Verlust weltli-

cher Ehren (»mōdain hōneur«44) beklagt, legt Lydgate ihm darüber hinaus gleich

zweimal die Beschwerde über den trughaften Charakter von Schätzen in denMund:

»Worldly honoure / greet tresour and richesse /Hanemedeceivid / sothfastly indede

/ Myn olde ioies / ben turned to tristesse / What vaileth it / suche tresour to posse-

de« (L 129–132) – »Weltliche Ehren, große Schätze und Reichtümer haben mich, in

der Tat, arg getäuscht. Meine [mir so vertrauten] Freuden sind der Traurigkeit ge-

wichen.Was nützt es, solche Schätze zu besitzen?«

Die Figuren des Erzbischofs und des Bischofs haben ihren weltlichen Gütern

ganz ähnlich zu entsagen. Der Erzbischof verabschiedet sich angesichts des Todes

sogar vor allem anderen von seinen Schätzen: »Adewe my tresour / my pompe, and

pride also / Mi peintid chaumbres / my port and my fresshnesse« (L 166f), was sich

wiedergeben lässt als: »AdieumeineSchätze,undauchmeinPrunkundStolz,meine

[schön] bemalten Kammern, meine Stellung und meine Freuden.«45 Dabei handelt

es sich um einen Einschub in der ansonsten sehr wörtlich wiedergegebenen Stro-

phe, welche im Original an dieser Stelle allein die »chābre painte«46, die bemalten

Kammern, nennt, von welchen der hohe Kleriker Abschied nimmt.

Bei der Figur des Bischofs (Bisshoppe) erscheint die Referenz auf weltlichen Be-

sitz als ebenso zusätzlich eingefügt. Der Tod adressiert ihnmit denWorten: »For al

ȝoure ricchesse / sothly I ensure, / For al ȝoure tresour so longe kept in cloos, / ȝoure

worldly goodes / and goodes of nature […] / For to acounte ȝe shulle be brouȝte to

lure« (L 202–207: »Trotz all Eurer Reichtümer, so versichere ich euch; trotz all Eu-

rer teuren, so lange sicher verwahrten Schätze; Eurer weltlichen Güter und Güter

der Natur […] sollt Ihr zur Rechenschaft gezogen werden«). In dieser auch in der

französischen Version letztlich auf die Kritik kirchlichen Amtsmissbrauchs ausge-

richteten Anrede ist bemerkenswert, dass sich die Pariser Vorlage hier auf die Rede

»des biens du mōde et de nature«47 (eben von den ›Gütern derWelt und der Natur‹)

beschränkt, von denen der Bischof im Tode nichts mehr haben wird. Auf diese, of-

fenbarnichtmit ricchesseund tresour identischenGüterwirdnoch zurückzukommen

sein.

44 Ebd., S. 80.

45 »port« bezieht sich neben der sozialen Stellung ebenso wie »fresshnesse« auf die (an-

sprechende) äußere Erscheinung. Vgl. »pōrt« und »freshnes« in Middle English Dictionary,

hg. von Frances McSparran und Paul Schaffner, Ann Arbor MI 2001–2014: https://quod.lib.u

mich.edu/m/med/ (alle Angaben überprüft 06.06.2023).

46 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 82.

47 Ebd., S. 84.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/
https://quod.lib.umich.edu/m/med/


44 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Auch in den weiteren, immer noch hochrangigen Figuren betreffenden Dialo-

gen bilden Reichtümer einen maßgeblichen Bezugspunkt, wenn auch in weniger

hervorgehobener Form. Der als hochrangig gezeichnete Konnetabel (Constable, Le

connestable) wird im Französischen ebenso wie in Lydgates Text als nach Ruhm und

Reichtum (»vault tant donneur«48 bzw. »fame / and grete richesse«, L 148) gierend

dargestellt, wobei das Element des Martialischen überwiegt. Die von Lydgate neu

hinzugefügte Figur der Äbtissin (Abbesse) wird, ähnlich dem Kardinal, mit ihrer

»greet richesse« (L 251) verratenden Gewandung vorgestellt, im Wesentlichen aber

mit vergänglichemKomfort in Verbindung gebracht (vgl. L 249–264). Der in beiden

Texten als feist beschriebeneAbt (Abbott,Labbe) dient imFranzösischen alsWarnung

vor Maßlosigkeit bzw. Völlerei, während er im englischen darüber hinaus noch die

Nutzlosigkeit seiner Privilegien und seines großenWohlstands (»My liberte […] »my

greet habondaunce«, L 245) beklagt: »What may availe / in any manere wise« (L 246)

– »Was können sie, in irgendeinerWeise, nutzen?«

Weltlicher Besitz bzw.Reichtümer und Schätzewerden allerdings nicht alleine oder

auch nur vorwiegend in Zusammenhang mit den hohen adligen und kirchlichen

Würdenträger:innen adressiert. Sowohl im englischen wie im französischen Text

stechen in dieser Hinsicht die Figuren des Bürgers (Burgeys, Le bourgeois), des Kauf-

manns (Marchaunt, Le marchant) und des Wucherers (Usurere, Lusurier) hervor: In

beiden Versionen schmerzt den Bürger das Zurücklassen seines Besitzes, genannt

werden Renten-, also Pacht- bzw. Mietzahlungen sowie Zinsleistungen. Der Kauf-

mann wiederum –welcher aufgrund der hier wie dort angesprochenen Reisetätig-

keit als Fernhändler zu erkennen ist – wird vom Tod für sein Profitstreben verspot-

tet, welches der Angesprochene als vergeblich und angesichts des Todes als sinnlos

erkennt.DerWucherer schließlich, als Inbegriff unlauterer Gewinnsucht,wird dar-

über hinausmit seiner Blindheit gegenüber der Sündhaftigkeit und den daraus fol-

genden jenseitigen Konsequenzen für sein Tun konfrontiert. Explizit äußert er sein

Bedauern, dass weder Gold noch Silber angesichts des Todes von Nutzen sind.49

Der französischen Version gegenüber fällt beim englischen Text allerdings ein

gewisser terminologischer Exzess auf: Zwar beklagt der Bürger in beiden Texten

den Verlust von »Renten, Häusern, Zinsen und Vorräten«50 bzw. »[h]ouses, rentes /

tresour and substaunce«, L 307).Während der Besitz des Bürgers im Französischen

jedoch bloß als »des biens dont eustes largesse«51 benannt wird (»das Gut, von dem

48 Ebd., S. 80.

49 Weder »golde ne siluer« (L 404) bzw. »or« und »argēt« (Kaiser, Der tanzende Tod, S. 94).

Vgl. zumBürger ebd., S. 88f bzw. L 307–312; zumKaufmann vgl. Kaiser,Der tanzende Tod, S. 90f

bzw. L 329–344; zumWucherer vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 94f bzw. L 393-416.

50 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 89; »Rentes; maisōs; cens; nouritures« (ebd., S. 88).

51 Ebd. die deutsche Übersetzung: Ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 45

Ihr reichlich hattet«), spricht Lydgate mehrfach redundant anmutend von dessen

»aver« […] greet ricchesse […] tresour / plente, and largesse« (L 298–301); von Besitz

im Allgemeinen, großen Reichtümern, vielen Schätzen, von Wohlstand und Über-

fluss.

DerKaufmannbezichtigt sich in beidenTexten selbstkritischder Profitgier (»De

tout mon povoir acqueroye«52 – »Mit aller Kraft hatt‹ ich gerafft« bzw. »My herte

inwarde / ay fret with couetise« (L 341f: »Mein Herz war innerlich von Habgier ver-

zehrt«). Lydgates Tod allerdings adressiert diese Figur explizit nicht nur als »riche

Marchaunt« (L 329),wo es inderVorlage schlicht »Marchant«53 heißt.Sondern er be-

nennt dessen Tätigkeit noch einmal explizit als »lucre & wynnyng« (L 332) – beides

mitunter als Wucher wiederzugebende Bezeichnungen für illegitimes bzw. mora-

lisch verwerfliches Gewinnstreben.54

Das Tun des Wucherers, der sich in beiden Texten auf Gold und Silber als sein

ihm teuerstes Hab und Gut bezieht und deren Nutzlosigkeit er, wie erwähnt, be-

klagt, beschreibt der französische Text schlicht als »dargēt gaigner«55 (»Geldanhäu-

fen«), während es die englische Version als Streben nach »wynnygne« (L 394), sowie

als »couetise« (L 395: Habgier), »gredy þrust« (L 396: ›gierendemDurst‹) und »lucre«

(L 413) bezeichnet. Allein sprachlich sind Besitz und Besitzstreben in Lydgates Ver-

sion daher geradezu exzessiv betont.

Was die (imVergleich) rangniedrigeren Figuren kirchlichen Standes angeht –Dom-

herr (Chanoun, chanoine), Pfarrer (Persoun, Le cure) und Minorit (Frere Menour, Le cor-

delier) –, so wird ersterer im französischen wie im englischen Text mit dem Verlust

von Pfründen und Spenden konfrontiert. Im französischen Text spielt jedoch allein

die Figur des Todes auf die nun verlorenen Einkünfte (»groos«56, Groschen) an. Der

chanonie selbst beklagt vielmehr den Verlust seines Ansehens: »Que vault gloire sy

tost basmise«57 – »Was nützt Ruhm, der so rasch vergeht?« In Lydgates Text spricht

der Tod dagegen von »golde and siluer« (L 315) und »many a grete prebende« (L 313),

den Pfründen, welche dem Domherrn nun verlustig gingen. Ferner konstatiert er,

imGegensatz zu seinem französischenGegenpart, dass seine »ricches /mayme not

disporte« (L 324), ihm also keinen Trost oder Schutz böten.

Der Pfarrer steht in beidenVersionen gleichermaßen für den seiner explizit ver-

merkten Vorbildfunktion entgegenstehenden Fokus auf weltliche Vergütung in der

52 Ebd., S. 90; die deutsche Übersetzung: Ebd., S. 91.

53 Ebd., S. 90.

54 Vgl. »lucre« und »winning« in: Middle English Dictionary.

55 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 94; die deutsche Übersetzung: Ebd., S. 95.

56 Ebd., S. 90.

57 Ebd.; die deutsche Übersetzung: Ebd., S. 91.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Kritik und beklagt den Verlust der ihm zustehenden Abgaben (»tithes / and obla-

cioun«, L 532 bzw. »offrende«58) angesichts des Todes.

Die Figur des Minoriten wiederum, ein Angehöriger des Franziskanerordens,

ist vielleicht besonders beachtenswert, da die Franziskaner ebenso wie die Domini-

kaner zeitgenössisch in einem besonderen Verhältnis zu den Totentänzen standen.

Ihre Vertreter fungierten gerade im urbanen Raum oftmals prominent als Bußpre-

diger, die Tod und Sterben nicht selten zum zentralenThema ihrer Sermonemach-

ten. Bekannte oder hinreichend zugängliche Totentanzgemälde konnten dabei als

eindrückliche Visualisierungshilfe dienen. In der Tat sind zahlreiche Totentanzge-

mälde in oder an zu Dominikaner- und Franziskanerklöstern zugehörigen Kirchen

oder Friedhöfen erhalten, welche eine solche Inanspruchnahme nahelegen. Dazu

passt, dass die Predigerfiguren, welche im Stile des Pariser Lacteur Totentanzdar-

stellungen auch imMediumdes Bildes oftmals einleiten, häufig als Angehörige die-

ser Orden gezeichnet sind.59

Genau in dieser Funktion, als die menschliche Sterblichkeit vor Augen führen-

der Bußprediger, spricht der Tod denMinoriten nun an. Im Französischen heißt es

hier: »Souvent aves preschie demort«60 –»Oft habt ihr vomTod gepredigt«. Lydgate

überträgt diese Anrede etwas drastischermit: »Whiche in ȝoure preching / haue ful

ofte i-tauȝt / Howe Ϸat I am / moste gastful for to drede« (L 563f) – »Der Ihr beim

Predigen so oft gelehrt habt, dass ich [der Tod] gar schrecklich zu fürchten bin«.

In seiner Replik stellt der Minorit nun in beiden Versionen, ganz im Sinne eines

Bußpredigers, grundsätzlich die Vergänglichkeit alles Weltlichen fest: »Nul hom-

me a seurte ny demeure / Toute vanite y abonde«61 (»Kein Mensch kann sicher sein

zu bleiben, überall Vergänglichkeit«) bzw. »in þis world no man / Here to abide /

may haue no surete« (L 569f: »In dieser Welt hat keiner, der hier wandelt, Sicher-

heit/Beständigkeit«).

Während der französische cordelier es aber bei der Klage belässt, fasst Lydgates

Freremenour zusammen,was angesichts desTodes alles nutzlos ist.Er benenntdabei

58 Ebd., S. 98.

59 Vgl. zum Verhältnis von Predigerorden, Bußpredigten und Totentanzdarstellungen auch

Gertsman,Dance ofDeath, S. 1–9; S. 242Kaiser,Der tanzende Tod, S. 42f sowie dieAusführungen

in Kapitel 3 zu dem sich auf dem Gelände des damaligen Dominikanerklosters befindlichen

Totentanz von Basel.

Davidson und Oosterwijk weisen darauf hin, dass der Armut predigende Franziskanerorden

zur Lydgates Zeit aufgrund seiner inzwischen erworbenenPrivilegienundBesitztümer anAn-

sehen verloren hatte; dass die im Folgenden besprochene, finale Aussage des Frere Menour

daher aber »a possible feeling of failure to have lived up to the ideal« (Lydgate, John Lydgate,

S. 163) ausdrücke, erscheint keineswegs zwingend.

60 Dieses und das nachfolgende Zitat: Kaiser, Der tanzende Tod, S. 102; bzw. ebd., S. 103.

61 Dieses und das nachfolgende Zitat: Ebd., S. 102 bzw. ebd., S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 47

nebenMachtwiederum vor allem eigens Reichtum als gegenüber demTod keine Si-

cherheit bietend, sowie die Hinfälligkeit ›weltlicherWeisheit‹. »Strenghþe, richesse

/ newhatso þat he can /Worldlywisdom / al is but vanite« (L 571f: »Macht,Reichtum,

nichts was der Mensch vermag [hilft]; alle Weisheit der Welt ist eitel/vergänglich«).

Es gibt nichts,was »fro deþe defende« (574), vor demTode schützt, so fasst Lydgates

Minorit die Aussage des Totentanztextes von der fundamentalen Unabwendbarkeit

des Todes gleichsam zusammen und schließt auch ganz in diesem Sinne mit den

Worten: »For whiche I seie / to hie and lowe degre / Wis is þat synner / þat dooth

his life amende« (L 575f) – »Drum sage ich zu Hohen und Niedrigen: Weise ist der

Sünder, der sein Leben [im Sinne christlicher Heilslehren] in Ordnung bringt«.

Zuletzt sind einige Figuren näher zu betrachten, welche nicht zwingend in weltli-

chen bzw. kirchlichen Stand einzuordnen sind, bei denen weltlicher Besitz und das

Streben danach aber nicht weniger und auch nicht weniger kritische Erwähnung

finden. Zu nennenwären hier der Fisician (Arzt), derMan of Lawe (Advokat), der Iour-

rour (Juror/Geschworener), der Bayly (Vogt/Büttel) sowie der Clerke (Clericus).

VomArzt etwa verlangt der Tod, die Grenzen seiner Kunst einzusehen, und das,

im Gegensatz zu seinem französischen Pendant, mit explizitem Bezug auf seine

Vergütung: »Aȝeine my myȝt / ȝoure craft may not endure, / For al þe golde / þat

ȝe therby haue wonne« (L 422f)62 – »GegenmeineMacht kann Eure Kunst nicht be-

stehen, trotz des Goldes, dass Ihr damit verdient hast!« Die Figur des Man of Lawe

steht wie sein französisches Pendant, der Ladvocat im Ruch der Korruption, wobei

allein im Englischen Text wiederum »lucre« (L 468: Profitgier) explizit als Motiv ge-

nannt wird – die französische Version spricht allein vom Fakt der Veruntreuung

fremden Eigentums.63 Gesteigert wird die Verbindung von Habgier und Jurispru-

denz bei Lydgate mit der Figur des Iourrour, die keine Entsprechung in der franzö-

sischen Vorlage hat. Beim Iourrour handelt sich ganz offensichtlich um dasMitglied

eines Geschworenengerichts, einer in veränderter Form noch heute zentralen In-

stitution des englischen Rechtssystems. Diesem zufolge war die Verhandlung be-

stimmter juristischer Angelegenheiten einer Gruppe als rechtschaffen anerkannter,

freier Männer anzuvertrauen.64 Lydgates Iourrour aber wird dieser Beschreibung

nicht gerecht, wird er doch vom Tod mit den Worten bedacht: »[W]ho most ȝaf /

moste stode in þi grace / The pore man/loste londe and place; / for golde þow cow-

dest / folkes disherite (L 484ff: »Wer ammeisten gab, der stand am höchsten in dei-

ner Gunst; der armeMann verlor Haus undHof; für Gold hast du Leute um ihr Erbe

62 Zum französischen Pendant vgl. ebd. 96f.

63 »Jay eu de lautruy quant ie y pēce« (ebd., S. 100; »Ich hab, wenn ich’s bedenke, einiges von

anvertrautem Gut genommen«: ebd., S. 101).

64 Zur Rolle der Geschworenengerichte vgl. L. B. Curzon, English Legal History, Estover 1979,

S. 216–222.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

betrogen«). Und auch der Bayly (frz. Le bailly) wird, im Gegensatz zu seiner franzö-

sischen Entsprechung, als korrupt dargestellt,65 da er,wie er selbst bekennt, Urteile

»be fauour or formede« (L 276), also als Gefallen oder gegen Bestechung beeinflusst

haben soll.

Dem Clerke zuletzt entspricht die im französischen mit Leclerc benannte Figur.

Trotz ihrer Bezeichnung ist gerade auch sie ständisch nicht eindeutig zuzuordnen,

da clerke zeitgenössisch keineswegs exklusiv auf den Klerus im eigentlichen Sinne

bezogen seinmusste, sondern schon abMitte des 14. Jahrhunderts imweiteren Sin-

ne als student, scholar, scientist, scribe, office worker, member of the clerical staff begrif-

fenwerdenkonnte.Vor allemaber ist dieseBezeichnungAngehörigenderhöfischen

und kirchlichen Verwaltung beizulegen, die zur Zeit Lydgates mit die bedeutsams-

ten Orte sozialen Aufstiegs darstellten.66 Entsprechend wird der Clerke auch damit

in Verbindung gebracht. Schon der französische Leclerc möchte »venir en avant«67,

seinen sozialen Stand verbessern. Bei Lydgate wird der soziale Aufstieg dazu noch

explizitmit gesteigertemVerdienst verbunden.So spricht der Tod zumClerke: »That

wende haue rysen / vnto hie degre / Of benefices / or some greet prebende […] /Who

clymbeth hiest / sometyme shal dissende« (L 595ff: »Der [du] aufgestiegen [b]ist zu

hoher Stellung von Privilegien und [dem Einkommen aus] großen Pfründen. Wer

am höchsten steigt, mit dem wird es [auch] wieder abwärtsgehen.« Neben der ex-

plizitenNennung jenerEinkünfte (die auchhier ganzoffensichtlich keinerlei Schutz

vor dem unzeitigen Tode bieten) ist bemerkenswert, dass diese weniger als mit so-

zialem Aufstieg einhergehend, als vielmehr als mit diesem gleichzusetzen erschei-

nen. Des Weiteren ist zu vermerken, dass sich die Rede vom Auf- und Abstieg als

deutliche Anspielung auf das Fortunamotiv zu lesen ist. Auf beide Aspekte,wie auch

auf die Bewertung sozialer Ambition bei Lydgate generell, wird imweiteren Verlauf

dieses Kapitels zurückzukommen sein.

65 Vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 86f.

66 Vgl. Andrew James Johnston, Clerks and Courtiers. Chaucer, Late Middle English Literature and

the State Formation Process, Heidelberg 1998, S. 61–81; S. 362; vgl. R. Dunning, »Patronage and

Promotion in the Late Medieval Church«, in: Patronage, the Crown and the Provinces in Later

Medieval England, hg. von Ralph A. Griffiths, Gloucester 1981, S. 167–180. Es sei auf den in der

Forschung seit längerem bestehenden Konsens hingewiesen, dass es sich bei den spätmit-

telalterlichen Gesellschaften keineswegs um reine sogenannte deference societies gehandelt

habe, um starre und nicht nur in Idealisierungen, sondern auch in der Praxis immobile So-

zialgebilde. Sozialer Aufstieg (und Ehrgeiz) fand durchaus statt; in der Tat erscheinen die

zahlreichen überlieferten Schriften, welche den Aufstieg in höhere soziale Positionen verur-

teilen, im Lichte des aktuellen Forschungsstandesmehr als Reaktion aufzunehmende soziale

Mobilität denn als Dokument ihrer ›Undenkbarkeit‹ (vgl. Philippa C. Maddern, »Social Mobi-

lity«, in: A Social History of England, 1200–1500, hg. von Rosemary Horrox und W. M. Ormrod,

Cambridge 2006, S. 113–133; hier: S. 117; vgl. ebd., S. 127-133).

67 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 70.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 49

Angesichts dieser detaillierten Beobachtungen lässt sich bei Lydgates Übertragung

eine ungleich stärkere Betonung weltlichen Besitzes ebenso wie dessen konstatier-

terNutzlosigkeit demTode gegenüber feststellen: In denDialogen von 20der insge-

samt 35 Figuren ist auf die eine oder andere Art in diesem Sinne von Reichtümern,

Schätzen, Gold, Silber oder allgemein von Einkünften die Rede, während es in der

französischen Vorlage bei zehn von 30 der Fall ist.68

Tab. 2:Mit Geld, Reichtümern, ricchesse und tresour in Verbindung gebrachte Figuren im

Dance of Death und ihre Entsprechungen imDanse macabre

Dance ofDeath DanseMacabre

1 Emperour Der Kaiser

2 Cardinal 1 Le cardinal Der Kardinal

3 Kyng 2 Le roy Der König

4 Patriarke Der Patriarch

5 Constable 3 Le connestable Der Konnetabel

6 Archebisshoppe 4 Larcheueque Der Erzbischof

7 Bisshoppe 5 Leuesque Der Bischof

8 Abbott Der Abt

9 Abbesse - Die Äbtissin*

10 Bayly Der Vogt

11 Burgeys 6 Le bourgois Der Bürger

12 Chanoun 7 Le chanoine Der Domherr

13 Marchaunt 8 Lemarchant Der Kaufmann

14 Usurere 9 Lusurier DerWucherer

15 Fisician Der Arzt

68 In der geläufigen B-Fassung von Lydgates Text, womanche Figuren weggelassen und andere

hinzugefügt sind, sind es 18 von 34 Wortwechseln, in denen weltlicher Besitz und das Stre-

ben danach kritisch zum Thema wird. Dazu gehören der des neu hinzugefügten Maior, der

des Famulus sowiederjenigederKaiserin (Imperatrix). IhreReplik stellt eine klagendeAufzäh-

lung all dessen dar, was angesichts des Todes nutzlos ist, wobei wiederum »gold« und »rich-

esse« an erster Stelle stehen: »What availeth / gold richesse or perre, / Or what availeth/hih

blood or ientylnesse, / Or what availeth/freshnesse or beaute, / Or what is worth / hih porte

or strangenesse?« (Lydgate, John Lydgate, S. 102, Z. 73-76: »Was hilft nun Gold, Reichtum oder

[edle] Steine? Oder was hilft hohe Herkunft oder Stand / Oder was hilft Jugend oder Schön-

heit? Oder was ist hohes Gebaren oder Raffinesse wert?«

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

16 Persoun 10 Le cure Der Pfarrer

17 Man of Lawe Der Advokat

18 Iourrour - Der Juror*

19 FrereMenour Der Franziskaner

20 Clerke Der Clericus

Nach: Lydgate, John Lydgate, S. 79–99 und Kaiser,Der tanzende Tod, S. 76–104. Die mit * versehe-

nen Übersetzungen stammen vom Autor.

Beachtenswert erscheint zudem, dass auf weltlichen Besitz oft nicht nur mehr-

fach, sondern auch quasi-synonymisch, unter Verwendung semantisch verwandter

Bezeichnungen, Bezug genommenwird.Wie gezeigt scheint dies insbesondere bei

den ›bürgerlichen‹ Ständen, also den Figuren des Burgeys, Marchaunt und Usurere

(Bürger, Kaufmann und Wucherer) der Fall zu sein; allerdings finden sich solche

Mehrfachreferenzenetwaauchbei denFigurendesPatriarkeunddesBisshoppeange-

deutet.69DieseHäufung sinnverwandterBezeichnungen ist freilich alsEigenart des

lydgateschen Stils identifiziert worden, welcher sich eben durch begriffliche Varia-

tionenundeinengewissen,oft kritisierten, rhetorischenÜberschuss auszeichnet.70

Auch ist, was etwa das häufig verwendete ricchesse angeht, auf dessen Reimqualitä-

ten zu verweisen. In der Tat verwendet es Lydgatemehrfach als Gegenüber etwa von

»prowesse« (L 76), »tristesse« (L 131) und »hyenesse« (L 109). Es gibt daher durchaus

stilistisch-ästhetische Gründe für ein häufigeres Vorkommen entsprechender Be-

griffe in Lydgates Text. Dies ändert jedoch nichts an der offenkundigen, ungleich

bedeutenderen Fokussierung auf weltlichen Besitz der französischen Vorlage ge-

genüber. Lydgates Stil derÜberbetonung trägt,wie es dieDialoge vonBürger,Kauf-

mann undWucherer nahelegen, imGegenteil sogar zu einer besonderenHervorhe-

bung dieses Aspektes bei.

Nun wird in Lydgates Text offensichtlich nicht ausschließlich auf weltlichen

BesitzBezuggenommenoder dieKritik amdiesseitigenVerhaltender auftretenden

Figuren auf ihr Streben nach diesem reduziert. Einige, oben nicht berücksichtigte

Figurendialoge weisen gänzlich andere Schwerpunkte auf: Neben der erwähnten

Thematisierung von Stand und Würden (so beim Pope) steht etwa beim Sergant

(Sergent) die Hinfälligkeit von Tapferkeit und Stärke im Vordergrund. Auch der

Squier (Schildträger) wird damit in Verbindung gebracht, hat darüber hinaus aber,

ebenso wie die Figuren des Baroun or Knyȝt (Baron oder Ritter) und des Minstral

(Spielmann), vor allem die Vergänglichkeit höfischer Vergnügungen zu beklagen.

69 DerPatriarke erwähnt seineReichtümer gleich zweimal,währendbeimBisshoppeder Toddes-

sen Güter, Reichtum und Schätze je eigens aufzählt (L 129–136; L 201–208).

70 Vgl. etwa Hammond, English Verse, S. 80f.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 51

Der feiste Abbott (Abt) wird, trotz der Erwähnung seines Besitzes, zuvorderst mit

Maßlosigkeit bzw. Völlerei, die Lady of Grete Astate (hohe Dame) mit Eitelkeit und

Verführungskunst in Verbindung gebracht. Beim Amerous Squier und der Gentil

Womman amerous (Liebhaber, Verliebter Edelfrau) wird der Verlust von Jugend und

körperlicher Schönheit fokussiert. Der Monke (Mönch) und der Astronomere (Ge-

lehrte) müssen, ähnlich dem Arzt, die Nutzlosigkeit ihrer Gelehrsamkeit einsehen.

Dem Tregetour (Hofzauberer/Narr) gegenüber wiederum konstatiert der Tod die

Nutzlosigkeit von Witz, Tricks und Schlagfertigkeit. Der Dialog mit dem Chylde

(Kind) schließlich expliziert die Unterschiedslosigkeit,mit welcher der Tod Alte und

Junge gleichermaßen trifft.71

Lydgates Totentanz ist offensichtlich, ganz dem didaktischen Impuls des To-

tentanzmotivs und durchaus der französischen Vorlage entsprechend, bemüht, ei-

ne Vielzahl menschlicher Verhaltensweisen, Ambitionen und Merkmale gegenüber

dem Tod explizit als unzureichend, uneigentlich und nutzlos zu markieren, wobei

er sich offenkundig typisierenden Zuordnungen von Verhaltensmustern zu einzel-

nen Ständen und Berufsgruppen bedient. Und doch erscheint die Betonung vor al-

lem von ricchesseund tresour, angesichts ihrer überdeutlichen Präsenz in der Charak-

terisierung der Figuren und ihrer Standes- und Lebensumstände, als bedeutendes

Merkmal von Lydgates Bearbeitung. Es zieht sich, wenn nicht durch alle Stände, so

doch – im Gegensatz zu den oben genannten ständetypischen Merkmalen, Attri-

buierungen bzw. Kritikpunkten – durch hohe wie niedere, kirchliche wie weltliche,

männliche wie weibliche gleichermaßen und tritt so als übergreifend bedeutsames

Thema und Merkmal der von ihm abgebildeten Gesellschaft hervor. Die Betonung

und Kritik an weltlichem Besitz lässt sich auch an den wenigen bei ihm neben dem

Frere Menour positiv gezeichneten Figuren des Laborer (Landmann), des Chartereux

(Kartäuser), der (nur in der B-Fassung vorhandenen)Monialis (Nonne) und demden

Abschluss des Tanzes bildendenHermyte (Eremit) ablesen, die allesamt als besitzlos

gezeichnet sind.72

71 Zu den in diesem Abschnitt genannten Figuren vgl. L 57–72 (Pope); L 361–376 (Sergant);

L 217–232 (Squier); L 169–184 (Baroun or Knyȝt); L 497–512 (Minstral); L 233–248 (Abbot);

L 185–200 (Lady of Grete Astate); L 433–448 (Amerous Squier); L 449–464 (Gentil Womman ame-

rous); L 377–384 (Monke); L 281–296 (Astronomere); L 513–528 (Tregetour); L 577–592 (Chylde) so-

wie allgemein Lydgate, John Lydgate, S. 148–164; Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 116–126.

72 Vgl. zum Chartereux L 353–368; zum Hermyte L 609–632; zur Monialis Lydgate, John Lydgate,

S. 109, Z. 305–320). Sie alle fügen sich demTodwillig. Der Laborer bedauert seinHinscheiden,

auch wenn es ihm Erlösung von seinenMühen ist (vgl. L 545–560). Im französischen Text sind

Laboureur, chartreux und Le hermite in der Todesbegegnung ebenfalls positiv gezeichnet (vgl.

Kaiser,Der tanzende Tod, S. 98f; S. 92f; S. 104f), während der cordelier als geradezu unangemes-

sen überrascht dargestellt wird. Er bemerkt eher resignierend, dass ihn auch seine gewählte

Armut (»Mendicite«, ebd., S. 102) vor dem Tode nicht schützt.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Zusammenfassend ist daher festzustellen, dass die Bezugnahme auf weltlichen

Besitz, insbesondere auf ricchesse und tresour, Lydgates Totentanztext weitaus stär-

ker durchzieht als dessen direkte Vorlage. Es wird darauf weder nur bei den hoch-

gestellten, qua Stellung wohlhabenden Würdenträger:innen, noch alleine bei den

traditionell oftmit (illegitimem)Gewinnstreben inVerbindung gebrachten ›bürger-

lichen Ständen‹ wie dem Kaufmann und dem Wucherer Bezug genommen. Dies

ist auch der Fall bei im gesellschaftlichen ›Mittelfeld‹ zu verortenden und nicht oh-

ne weiteres kirchlichen oder weltlichen Ständen zuzuordnenden Figuren wie dem

Arzt,den juristischenFigurenunddemohnehin als ständisch variabel gezeichneten

Clerke. Dass es sich dabei um lohnabhängige Berufsgruppen handelt, ist natürlich

kein Zufall und im Folgenden noch eigens zu thematisieren.Dasselbe gilt aber auch

für den gewiss nicht zum privilegiertesten Stand zugehörigen Pfarrer sowie dem

zur Armut verpflichtetenMinoriten, bei denen die Rede gleichwohl auf Reichtümer

und Einkünfte kommt – wobei letzterer, im Sinne der didaktischen Stoßrichtung

des Totentanzes als Bußprediger auftretend, noch einmal die Nutzlosigkeit von ri-

cchesse angesichts des Todes betont. Das Thema weltlichen Besitzes durchzieht die

gesamte imDance of Death abgebildete Gesellschaft.

1.2.2 Geld in literarischem Diskurs und Gesellschaft

Inwiefern aber ist diese beständige Rede von weltlichem Besitz, von Reichtümern

und Schätzen, Gold und Silber auf Geld bezogen zu verstehen? Von Geld (money)

ist im vorgestellten Text schließlich nicht die Rede. Ohne Zweifel aber verwendet

Lydgate hier verschiedene Bezeichnungen, wie Gold und Silber, synonym fürMün-

zen, also Münzgeld. So etwa, wenn die buchstäblich über das Geld definierte Figur

des Wucherers sein Vermögen, wie oben zitiert, als »golde« und »siluer« bezeich-

net, das ihm angesichts des Todes nicht von Nutzen sei; wenn vomEinkommen des

Arztes als »golde« die Rede ist; oder wenn die Groscheneinkünfte des französischen

chanoine bei Lydgates Chanoun auf eben diese Weise wiedergegeben sind. Gold und

Silber mit Münzgeld oder Geld allgemein gleichzusetzen ist aus geldtheoretischer

Perspektive zwar keineswegs selbstverständlich. Es spiegelt allerdings die zeitge-

nössisch vorherrschendeWahrnehmungwider, in denen derWert des Geldes in der

Regel eben an bestimmtenMengen von Edelmetallen festgemacht wurde.Das fran-

zösische Wort argent ist bleibender Hinweis auf diese Identifizierung von Geld mit

Edelmetall. Und auch aus systematisch-theoretischer Perspektive kann zweifellos

von damaligen Geldfunktionen dieser Edelmetalle die Rede sein, die, etwa in Bar-

renform, als Tauschmedien ebenso wie als Wertspeicher fungierten.73

73 Gold bzw. Silber als Wertstandards waren insbesondere im Fernhandel von Bedeutung, bei

dem sich der Wert des Tauschmediums staatlicher Setzung entzog. Dazu, sowie zu damit

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 53

Was tresour angeht, so bezeichnete dies im damaligen wie auch im heutigen

Englisch im materiellen Sinne einen »store of riches, valuable objects, accumula-

ted wealth« oder eben »a quantity of money«74. Der allgemeine Bezug zu Geld ist

freilich schon darin angedeutet, dass die wesentliche Funktion eines Schatzes ja

buchstäblich darin besteht, als Wertspeicher zu dienen, sein Daseinszweck also

mit einer ganz zentralen Geldfunktion identisch ist. In der Tat, wenn es sich nicht

direkt um Geld in Form von Münzen handelte, so bestanden angehäufte Schätze

in der Regel aus Blechen, Barren oder Gegenständen aus den als werthaltig und

eben als mit Geld synonym begriffenen Metallen Gold und Silber. Erhellend ist hier

die für Schatzobjekte gebräuchliche Bezeichnung plate. Denn plate kann zeitgenös-

sisch sowohl Metall in Form von Platten oder Barren bezeichnen, als auch daraus

geformte Gegenständewie Essgeschirr, etwa Teller (englisch: plate), also das sprich-

wörtliche ›Tafelsilber‹. Darüber hinaus aber findet es auch zur Bezeichnung für

die flach geformten Münzen Verwendung.75 Von daher ist es absolut angebracht,

Lydgates Verwendung von tresour als ganz selbstverständlich auf Geld bezogen zu

denken. Die seit der normannischen Invasion bis heute gängige Bezeichnung des

treasurers, des Schatzkanzlers, für den Posten des Finanzministers Großbritanniens

(bzw. Englands76) ist als weiterer und überdeutlicher Hinweis darauf zu lesen.

Auch ricchesse, so könntemanmeinen, sei damals, so wie heute imAllgemeinen,

mit großen Mengen Geld bzw. ihrer Verfügbarkeit gleichzusetzen. Dies ist aller-

dings weniger selbstverständlich. Denn zunächst spielt Reichtum auf eine gewisse

Fülle an, eine Abundanz, einen über das Notwendige hinausgehenden Überschuss,

während er darüber hinaus, wie die im Deutschen auch gebräuchliche Form Reich-

tümer, auch ganz allgemein materiell wertvolle Besitztümer gleich welcher Art be-

zeichnen kann.77 Es ist von daher angebracht, das semantische Feld von Reichtum/

Reichtümern bzw. ricchesse im zeitgenössischen Diskurs näher zu betrachten.

verbundenen Problematiken, vgl. Ingham,Nature ofMoney sowie die ausführlicheDiskussion

zum Geldwert in Kapitel 2.

74 Dieses und vorige Zitat: »trēsŏur«, in:Middle English Dictionary. Dass es sich etwa beim tresour

der höheren geistlichen Stände nicht um materielle Objekte mit vorwiegend spirituellem

oder ästhetischemWert handelt wird deutlich, da solche ebenfalls eigens erwähnt werden.

So etwa imDialog des Todesmit demPatriarchen, wo von dessen »double crosse / of gold and

stones clere« (L 123), seinem »Doppelkreuz / von Gold und klaren Steinen« (d.h. Edelsteinen)

die Rede ist.

75 Vgl. »plāte«, in: Middle English Dictionary. Die einzige nennenswerte Ausnahme scheinen

Edelsteine darzustellen – allerdings handelte es sich auch hier umMaterialien bzw. Objekte,

deren zentrale Eigenschaft ihre beständigeWerthaltigkeit war. Auch sie erfüllten damit ganz

zentral die Wertspeicherfunktion des Geldes.

76 Vgl. auch C. W. Hollister, »The Origins of the English Treasury«, in: The English Historical Re-

view 93/367 (1978), S. 262–275; hier: S. 263f; S. 271.

77 Bemerkenswerterweise ist der Reichtumsbegriff im Allgemeinen ebenso wie auf die mittel-

alterliche Vorstellungswelt bezogen erstaunlich unreflektiert. Die Forschung fokussiert vor-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Natürlicher und Künstlicher Reichtum

Was die Bezeichnungen Reichtümer angeht, so ist es an dieser Stelle lohnenswert

darauf einzugehen, wie diese in der gelehrten Tradition des Mittelalters, und das

heißt vor allem in Rekurs auf Aristoteles, begriffen wurden. Dieserdifferenzierte

in seiner Politik zwischen natürlichen und künstlichen Reichtümern. Zu ersteren

gehört ihm zufolge »was selber als nützliches Ding im Hinblick auf das Leben über

gut handhabbaren Nutzen verfügt«78, also bestimmte qualitative Eigenschaften

und einen diesen inhärenten, wie man mit Rekurs auf Karl Marx sagen könnte,

›Gebrauchswert‹ hat. Letzteres ist dagegen das Geld als ›künstliche‹ Erfindung des

Menschen zur Erleichterung des Handels.79

Diese Differenzierung wird in der Rezeption der aristotelischen Schriften von

den Gelehrten der Scholastik übernommen, so von Thomas von Aquin, der sie in

seine staatsrechtlichen und moraltheologischen Überlegungen integriert: Natürli-

cheReichtümer (divitiae naturales) sind für ihn, in expliziter Referenz auf Aristoteles,

Essen und Trinken, Kleidung, Transportmittel, Wohnung etc.; künstliche Reichtü-

mer (divitiae artificiales) in erster Linie Geld als vom Menschen ersonnenes Tausch-

mittel, wie etwa die ihm geläufigen Pfennigmünzen (denarii).80 Auch Bartholomä-

us von Lucca (ca. 1236–1327) schreibt in der vonThomas von Aquin begonnenen und

von ihmvollendeten, einflussreichenSchriftDeRegiminePrincipum (ca. 1300) vonder

nehmlich seine moralphilosophische Beurteilung und deren direkte soziopolitische Konse-

quenzen (vgl. die Beiträge in Hesse und Schulte, Reichtum).

78 Aristoteles, Politik. Schriften zur Staatstheorie, hg. von Franz F. Schwarz, Stuttgart 1989, I, 1257a;

Vgl. ebd. 1257b. Auch in der Nikomachischen Ethik, in der er sich ebenfalls zu Geld äußert,

spricht er von der ›Künstlichkeit‹ desGeldes (vgl. Aristoteles,Nikomachische Ethik, hg. vonGer-

not Krapinger, Stuttgart 2017, V, 8, 1133a 12–29 – 1133a 29–14; sowie V, 8, 1133b 14 – 1134a 2).

Vgl. dazu die entsprechenden Ausführungen in Kapitel 2.

79 Ausführlicher zu Aristoteles’ Geldverständnis, zu Tausch- und Gebrauchswert des Geldes vgl.

Kapitel 2. Zur Kongruenz vonMarx und Aristoteles vgl. etwa Joseph A. Schumpeter,History of

Economic Analysis, London 1963, S. 100.

80 Vgl. »Es gibt zwei Arten von Reichtümern [divitiae], wie der Philosoph im ersten Buch der Po-

litik [=I, 9, 1257a, PL] sagt, nämlich natürliche [naturales] und künstliche [artificiales]. Natür-

licher Reichtümer sind, was dem Menschen zur Befriedigung natürlicher Bedürfnisse dient,

wie Essen, Trinken, Kleidung, Wagen, Wohnung […]. Künstliche Reichtümer sind, was nicht

der direkten Befriedigung der Natur dient, sondern, wie Pfennige, Erfindung menschlicher

Kunstfertigkeit sind«: vgl. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, I-II q2.1: https://aquinas.cc/

(06.06.2023); Übers.: PL.

Für die Verbreitung dieser Differenzierung bürgt ferner das einflussreiche Münztraktat De

Mutatione Monetarum (ca. 1355) des Nicolaus Oresmius: »Kluge Menschen erfanden den Ge-

brauch des Geldes, das zum Austauschmittel natürlicher Reichtümer wurde, durch die man

menschlicheDürftigkeit naturgemäßbefriedigt. DasGeld selbst [pecunia] nannteman künst-

liche Reichtümer [artificiales divitiae].« (Burckhardt, Metamorphosen, S. 5; vgl. ebd., S. 4). Zu

den geldtheoretischen Differenzen zwischen Thomas von Aquin und Nicolaus Oresmius vgl.

Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/
https://aquinas.cc/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 55

Notwendigkeit des Fürsten, sowohl über natürliche als auch künstliche Reichtümer

zu verfügen.Letztere identifiziert er dabei ausdrücklich alsGold,Silber unddiedar-

aus hergestelltenMünzen.KünstlicheReichtümer sind sie auch deswegen, weil Bar-

tholomäus imGefolge vonThomas vonAquin ihrenWert nicht in ihrem (allzu gerin-

gen) Gebrauchswert verortet, sondern als zunächst konventional begreift. In ihrer

Funktion als werthaltige Tauschmedien werden sie von Bartholomäus jedenfalls al-

lesamt synonymverwendet.Die oben erwähnte Identifizierung vonGold und Silber

mitGeld ist vondaher,nebenbei bemerkt, auchden zunehmendgeldtheoretisch be-

wanderten scholastischen Gelehrten geläufig.81

Eben diese Differenzierung von natürlichen und künstlichen Reichtümern

scheint Lydgate nun an einer Stelle aufzugreifen,wo er die in seiner Rede beständig

auftretenden ricchesses den ›Gütern der Natur‹ gegenüberstellt. So wendet sich

der Tod an den Bisshoppe mit den Worten, dieser werde trotz seiner ricchesse und

seines tresour (vgl. L 202f) ebenso wie trotz seiner »worldly goodes / and goodes

of nature« (L 204), seiner ›weltlichen und natürlichen Güter‹, zur Rechenschaft

gezogen. Tatsächlich ist im französischen Text allein von letzteren die Rede, die

Lydgate hier mit ricchesse und tresour ergänzt! Dies legt zumindest nahe, dass es

sich bei diesen eben nicht um weltliche Güter im Allgemeinen oder ›natürliche

Reichtümer‹ im obigen Sinne handelt, sondern dass der englische Dichtermönch

mit dieser Ausdruckweise selbstverständlich an die oben genannte Differenzierung

von künstlichen und natürlichen Reichtümern anschließt.

In Anschlag zu bringen ist hier, dass Lydgate offenbar einen hohen Bildungs-

stand genoss, wie die zahlreichen biblischen, klassisch-antiken und philosophisch-

theologischen Referenzen in seiner Dichtung zeigen. Dabei war seine Gelehr-

samkeit lange in Frage gestellt worden: Insbesondere seine zahlreichen Anspie-

lungen auf und Zitate und Adaptionen von antiken Texten etwa wurden als bloß

oberflächlich, derivativ und blind aus den Dichtungen Boccaccios und Chaucers

übernommen begriffen und damit als Zeichen mangelnder Vertrautheit mit den

antiken Quellen gedeutet. Diese Argumentation wird aktuell jedoch kritisch gese-

hen, da sie sich zuletzt der Intention verdankt, in Lydgate einen innovationsfreien

Imitator seiner unmittelbaren Vorläufer zu sehen.82 Tatsächlich verfügte Lydga-

te über Zugang zu den beiden umfangreichsten Bibliotheken im England seiner

Zeit, nämlich die des Herzogs von Gloucester, für den zwischen 1431 und 1438 den

81 Vgl. [Bartholomäus von Lucca] Thomas von Aquin, De regimine principium. Ad regem cypri et de

regiine judaeorum ad ducissam brabantiae, hg. von Joseph Mathis, Turin/Rom 1948, Lib. II, c. VII;

S. 26;Wittreck,Geld als Instrument, S. 369. Zur genauerenDiskussion der Konventionalität des

Geldwerts in der Scholastik vgl. Kapitel 2.

82 Vgl. Jennifer Summit, »›Stable in Study‹: Lydgate’s ›Fall of Princes‹ and Duke Humphrey’s

Library«, in: John Lydgate. Poetry, Culture, and Lancastrian England, hg. von Larry Scanlon und

James Simpson, Notre Dame IN 2006, 207–231).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Fall of Princes verfasste und wofür er auf zahlreiche Titel aus dessen literarischer

Sammlung zurückgriff sowie die Bibliothek seiner ›Heimatabtei‹ Bury St. Edmund,

welche über mehr als 2.000 Titel verfügte. Neben biblischen Schriften und denen

der Kirchenväter umfasste sie auch Werke dezidierter Aristoteliker wie Nicolaus

Trivetus,ThomasWaleys und nicht zuletzt den damals schonwirkmächtig rezipier-

ten Thomas von Aquin (sowie klassische literarische Schriften von Cicero, Virgil,

Horaz und Ovid). Die Bibliothek selbst wurde zu Lydgates Lebzeiten unter seiner

persönlichen Mithilfe neu organisiert.83 Ausschlaggebender noch dürfte Lydgates

Studienzeit an der Universität Oxford sein, deren Lehrplan freilich grundsätzlich

aristotelisch geprägt war. Zwar ist seine Studienzeit nur ungenau belegt. Quellen

aber weisen sein Studium in divinity oder canon law, also Theologie oder Kirchen-

recht, für die Jahre 1406 bis 1408 nach,wobei seine tatsächliche Studiendauer in der

Forschung als weitaus umfangreicher eingeschätzt wird.84 In jedem Fall lässt dies

auf eine Kenntnis der einschlägigen und in Bezug auf die relevanten aristotelischen

Schriften schon deswegen schließen, da laut den damaligen Universitätsstatuten

für die Zulassung zu den höheren Studien wie Theologie und kanonischem Recht

das einführende Studium in den Artes liberales obligatorisch war. Dort aber waren

Lehrveranstaltungen zur Ethik und Politik des Aristoteles verpflichtend, in denen

dieser eben jene Differenzierung vornimmt. Davon abgesehen waren freilich auch

im Studium von Theologie und kanonischem Recht aristotelische Überlegungen

maßgeblich,was eine gewisse Kenntnis jener, im akademischenDiskurs geläufigen

und nicht zuletzt etwa in der Diskussion von Staatsrecht und Moraltheologie ver-

wendeten Begriffe doch begünstigt.85 Auch wenn die Schriften Lydgates also keine

explizite Bezugnahme auf die entsprechenden aristotelischen Texte aufweisen, so

ist allein angesichts seiner Studien doch von einer Kenntnis der betreffenden, im

damaligen akademischen Diskurs geläufigen Begriffe und Kategorien auszugehen,

weswegen auch ein selbstverständliches Anknüpfen an die genannte aristotelische

Differenzierung mehr als plausibel erscheint. Ricchesse bezeichnete dann selbst-

verständlich, wie die Abgrenzung zu den ›Gütern der Natur‹ nahelegt, künstliche

Reichtümer – also Geld.

83 Vgl. hierzu wie zu Lydgates Verhältnis zum bibliophilen Herzog von Gloucester ebd.,

S. 213-217; vgl. Pearsall, John Lydgate, S. 32f.

84 Vgl. ebd., S. 30; vgl. Universität Oxford, Statuta antiqua universitatis Oxoniensis, hg. von Strick-

land Gibson, Oxford 1931, S. 234f.

85 Vgl. zumObigen ebd., S. cv; S. cviif; S. xcivf. Ausnahmen, was die Verpflichtung zum Studium

von Ethik und Politik betrifft, waren im 15. Jahrhundert Anlass für Streitigkeiten zwischen der

Universität und den Orden der Franziskaner, Dominikaner und auch der Benediktiner, zu de-

nen Lydgate gehörte. Allein letztere waren unter bestimmten Auflagen vom Studium der Ar-

tes befreit, allerdings erst ab 1409 (vgl. ebd., S. cxv). Zur Rezeption aristotelischer Überlegun-

gen insbesondere über Thomas von Aquin an der Universität Oxford allgemein vgl. Charles

Edward Mallet, A History of the University of Oxford, London/New York 1968, S. 76-82.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 57

Die tendenzielle Gleichsetzung von Reichtummit Geld lässt sich ferner theore-

tisch untermauern hinsichtlich der Tauschmittelfunktion des Geldes. Schon Aris-

toteles vermerkt ja explizit als entscheidenden Vorteil des Geldes, allgemeines und

universelles Tauschmittel zu sein und so nicht nur ein bestimmtes, sondern jed-

wede Art von Bedürfnis befriedigen zu können: Es wurde geschaffen »als eine Art

austauschbarer Stellvertreter«86 für denHandelsverkehr,mit dem so unterschiedli-

chen Erfordernissenwie Kleidung,Nahrung,Wohnung etc. begegnet werden kann.

In den Worten des ansonsten nicht für seine geldtheoretischen Überlegungen be-

kanntenArthurSchopenhauersbegegnetGelddamit »nichtbloßeinemBedürfnis in

concreto […] sondern dem Bedürfnis überhaupt, in abstracto«87. Geld ist von daher

nicht nur eine Art Gut, ein (natürlicher) Reichtum unter vielen. Es ist vielmehr als

Reichtum im Abstrakten, als Reichtum schlechthin zu betrachten. Noch Karl Marx

bezeichnete Geld in diesem Sinne als »allgemeiner Repräsentant des stofflichen

Reichtums, weil in jedeWare umsetzbar.«88

EbendiesenGedanken scheint auchThomas vonAquin vorauszusetzen,wenner

im Zuge seiner kritischen Reflexion über das Streben nach Reichtum schreibt: »Das

Geld [nummus] wurde erfunden als eine Art Garantie, dass der Mensch alles erwer-

ben kann, was auch immer er begehrt. Also macht Reichtum [divitiis] glücklich«89

– eine Schlussfolgerung, die er im weiteren Verlauf seiner Überlegungen freilich

dekonstruiert. In jedem Fall aber verdeutlicht sie die heute wie in früheren Zeiten

selbstverständliche Gleichsetzung von Reichtummit Geld.

Zuletzt kann noch auf die mittelalterliche Ikonographie als Beleg dieser Iden-

tifikation hingewiesen werden. Die im Rahmen der christlichenMorallehren tradi-

tionell kritisch betrachtete Figur des Reichen (dives) etwawird in bildlichenDarstel-

lungen bevorzugtmit dem sie erst kenntlichmachenden Attribut des Geldsacks ge-

zeigt.Ganzprominentfindet sichdies inBildnissender verbreitetenGeschichte von

Lazarus und dem reichenMann (Lk 16,19-31). Darstellungen von dessen Todesstun-

de, in welcher Teufel seine Seele holen kommen, zeigen oftmals unter dessen (Ster-

be-)Bett gelagerte Säcke oder Kisten voller Geld.Ganz prominentmit demGeldbeu-

86 Aristoteles, Ethik, V, 8, 1133a 12–29 – 1133a 29–14.

87 Arthur Schopenhauer, Sämtliche Werke, hg. von Wolfgang von Löhneyse, 5 Bde., Darmstadt

1968; hier: Bd. 4, S. 414f; vgl. zu diesemAspekt auch Axel T. Paul, »Die Legitimität des Geldes«,

in: Die gesellschaftliche Macht des Geldes, hg. von Christoph Deutschmann, Wiesbaden 2002,

S. 109–129; hier: S. 116.

88 Vgl. Karl Marx und Friedrich Engels, Werke, hg. von der Rosa-Luxemburg-Stiftung, 44 Bde.,

Berlin 1956–2021; hier: Bd. 23, S. 147. AufMarx’ (weitgehend aristotelische) Geldanalysen ein-

zugehen führte an dieser Stelle zu weit. Vgl. die geldtheoretischen Betrachtungen in Kapi-

tel 2.

89 Vgl. »[N]ummus est inventus, ut sit quasi fideiussor habendi pro eo quodcumque homo vo-

luerit. Ergo in divitiis beatitudo consistit« (Thomas von Aquin, Summa Theologiae, I-II q2.1;

Übers.: PL).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

tel attribuiert ist der Reiche auch in und an Sakralbauten dargestellt, wie etwa am

Portal der Kathedrale von Chartres, wo er ihn angesichts des drohenden Jüngsten

Gerichts an sich drückt. Verbreitet war auch die Darstellung mit der Geldbörse um

denHals, die ihn nach unten (in dieHölle) zieht. ÄhnlicheDarstellungen in England

finden sich in der Kathedrale von Lincoln (erbaut ab 1088) und der St. Thomas-Kir-

che in Salisbury (13. Jahrhundert) – eineWarnung vor dem Streben nach Reichtum,

prominent mit Geld bzw.mit dem Gelbbeutel symbolisiert.90

All dies legt nahe, dass auch bei Lydgate ricchesse in der Tat ganz selbstverständ-

lich mit Geld bzw. Geldbesitz gleichzusetzen ist. Bemerkenswert ist zuletzt, dass

bei Lydgate ricchesse ebenso wie tresour immer wieder von anderen Arten des Besit-

zes abgegrenzt erscheinen, insofern diese neben jenen zusätzlich explizit Erwäh-

nung finden. Das betrifft insbesondere als Luxus zu bewertende Besitztümer. Dies

ist der Fall etwa beim Archebisshoppe, der, wie erwähnt, neben dem Verlust seiner

Schätze, insbesondere den seiner »peinted chaumbers« (L 167), seiner (schön) ›be-

malten Kammern‹ beklagt; der Äbtissin, bei der vom »passinge of greet richesse, /

And beddis softe« (L 251f), also dem Verlust von großen Reichtümern und weichen

Betten die Rede ist; und beim Bürger, der neben der Einbuße seiner ricchesse, seiner

Immobilien und die daraus resultierenden Mieteinnahmen sowie seinen Schätzen

(»Houses, rentes / tresour«, L 307), auch die der von ihm offenbar gehortete »sub-

staunce« (L 307), Vorräte bzw. Güter, beklagt.

Gewiss ist diese Abgrenzung wie auch die generelle Verwendung von ricchesse

nicht systematisch zu verstehen, das heißt nicht im engeren Sinne (geld-)theo-

retisch durchdacht. So ist durchaus anzunehmen, dass ricchesse (ebenso wie tre-

sour) tendenziell auch jene anderen, wertvollen Besitztümer einschließt. Dennoch

scheint imText doch immerwieder eineArt unterschwelligeDifferenzierungdurch,

welche eine, wenn nicht zwingend exklusive, so doch maßgebliche und vor allem

ganz selbstverständliche Identifizierung von ricchesse mit Geld bzw. Geldbesitz

nahelegt.

90 Vgl. zum Obigen Lester K. Little, »Pride Goes before Avarice. Social Change and the Vices

in Latin Christendom«, in: The American Historical Review 76/1 (1971), S. 16–49; hier: S. 26; vgl.

u.a. Rooney,Mortality and Imagination, S. 267; Katherine Rousseau, »Mapping Our Last Places.

Apocalyptic Space and Imagery at Chartres Cathedral. A Social and Visual Analysis of Imag-

ined Space«, in: Religious Representation in Place. Exploring Meaningful Spaces at the Intersection

of the Humanities and Sciences, hg. von Mark K. George und Daria Olgiati, New York 2014,

S. 89–103; hier: S. 96; Vgl. Le Goff, Geld imMittelalter, S. 15. Der Reiche verschmilzt freilich oft-

mals mit der Gestalt des Habgierigen, des Wucherers und des Geizigen (vgl. Little, »Pride«,

S. 26); David Taylor, »The EarlyWest Front of Lincoln Cathedral«, in:Archaeological Journal 167/1

(2010), S. 134–164; hier: S. 139.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 59

»For lack of mony…«

Was darüber hinaus jedoch für eine Identifizierung von Reichtümern, Schätzen,

Gold und Silbermit Geld spricht, ist, dass diese demTod auf eineWeise gegenüber-

gestellt werden, die sie als besonders ›vermögend‹ d.h. wirkmächtig auszeichnet.

Sie werden in denDialogfolgen immerwieder als (vermeintlich) Sicherheit verspre-

chend ins Spiel gebracht bzw. entsprechend entlarvt.

Dies beginnt bereits beimKyng, welcher ja betont als ›Reichster‹ angeredet wird

und dem unmittelbar anschließend versichert wird, dass auch er (wie alle ande-

ren) dem Tode unterworfen sei; setzt sich fort beim Bisshoppe, dem der Tod vorhält,

dass ihm gegenüber Reichtümer und Schätze ebenso wenig von Nutzen sind wie

die oben genannten ›Güter der Natur‹; und es erklärt auch,warumder Patriarke kla-

gend fragt, was seine großen Reichtümer und Schätze ihm nun nützten, und dass

sie ihn gründlich getäuscht hätten (»Han me deceivid / sothfastly indede«, L 130).

Der, buchstäblich verstanden, absurd anmutende Vorwurf der Täuschung ist frei-

lich zunächst darauf zu beziehen, dass das Streben nach Geld, die Freude an weltli-

chem Besitz, eine Ablenkung von der Ausrichtung des eigenen Lebens auf das jen-

seitig-Göttliche darstellt. Zugleich aber suggeriert seine Rede, dass er seinen Schät-

zen in der Tat schlichtweg alles zugetraut hätte oder sich durch sie jenseits jedes

möglichen Unglücks, sogar des Todes wähnte. Ähnlich explizit wird beim Domherr

vermerkt, dass ihm seine ricchesse keinen Schutz böten (»Al my ricches / mayme not

disporte«, L 324). All diesen Figuren geht es genauso wie dem qua Definition geld-

vernarrten Wucherer, der feststellen muss, dass all sein Reichtum – hier Gold und

Silber – dem Tode gegenüber nutzlos ist; dass, wie es der Minorit im Sinne der di-

daktischen Ausrichtung des Textes zusammenfasst, vor allem auch ricchesse nicht

»fro deþe defende« (L 574).

Reichtum und Schätze finden im Totentanz sozusagen nicht nur extensive Ver-

breitung, insofern sie demTod ebenweitaus öfter als andere, oft standestypisch zu-

geordnete EigenschaftenwieMacht,Würden,Stellung,Gelehrsamkeit oder Tapfer-

keit als nutzlos gegenübergestelltwerden.Siefindenauch intensivereBeachtungals

diese. Die Häufung der Rede von der Nutzlosigkeit von Reichtum, Schätzen & Co.

und das oftmals geradezu als überraschend markierte diesbezügliche Erkenntnis-

moment seitens der Figuren (wie etwa beim eben zitierten Patriarchen) vermitteln

sogar den Eindruck, dass nicht auch Reichtum, Schätze, Gold und Silber nichts ge-

gen den Tod vermögen, sondern dass selbst Reichtum und Schätze nutzlos sind –

diesen also eine besondere Mächtigkeit beigelegt wird, welche am Tode deswegen

umso prominenter als scheiternd vorgeführt werden kann.

Für eine Identifizierung von Reichtum und Schätzen mit Geld spricht dies des-

wegen, weil diesem gerade in der zeitgenössischen Dichtung immer wieder die Fä-

higkeit zugeschrieben wird, nahezu alles zu vermögen. Chaucers berühmte Ship-

man’s Tale (verfasst als Teil der Canterbury Tales zwischen 1387 und 1400) etwa kann

gelesenwerden als Erzählung, in der über Geld Intim- bzw. Liebesbeziehungen ver-

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

handelt – und eben gekauft –werden können. InThomas Hoccleves (ca. 1368–1426)

Geschichte des John of Canace (ca. 1411) geht es um einen alternden Vater, der seine

Kinder in nicht unähnlicher Weise dazu bringt, für ihn zu Sorgen, indem er ihnen

den Besitz einer Kiste voller Geld vorgaukelt: Zuneigung wird mit Geld erkauft.91

DiesesMotiv taucht auch in Lydgates eigenemWerk auf. Sein (undatiertes) Gedicht

mit dem sprechenden Titel Amor Vincit Omnia Mentiris Quod Pecunia (frei übersetzt:

»Dass die Liebe alles überwindet, ist gelogen – es ist das Geld«) ist explizit eben die-

ser Frage gewidmet: »Whiche of the two by ust comparisoun / Love or money in va-

lew doth excede? To gyve an answer for short conclusioun, / Love is sette bakke, gold

goth byfore, and mede«92 (»Welches von beiden, Liebe oder Geld, sind, recht ver-

glichen, mehr wert? Die Antwort lautet, kurz gesagt: Die Liebe ist hintangestellt,

erst kommen Gold und Lohn«) – eine Antwort, welche in den Endzeilen der darauf

folgenden Strophen in Variationen wiederholt wird. Bemerkenswert an diesemGe-

dicht ist nicht nur die Feststellung,dassmoney Liebe undZuneigung beherrscht und

mehr als diese vermag (nämlich eben alles), sondern dass hier auch nahezu alle im

Dance ofDeath aufgeführtenBegriffe zurBeschreibungund inBezug aufReichtümer

und weltlichen Besitz als synonym für Geld verwendet auftreten: »richesse«, »gold

and tresoure«, »lucre«, »wynnyng«,wie auch die nur hier vorkommenden »pecunia«

und »mede«93. Letzteres ist oben für den Kontext wörtlich mit ›Lohn‹ wiedergege-

ben, ist aber auch mit Profit/Belohnung/Bestechung übersetzbar und wird in der

Literatur oftmals mit Geld identifiziert.

Die Rede von der Macht des Geldes ist in der zeitgenössischen Dichtung aller-

dings nicht auf dasThema Liebe und Zuneigung beschränkt; insbesondere ist seine

Verfügungsgewalt über die Rechtsprechung ein bedeutendes Thema. Hervorzuhe-

ben ist hier das relativ bekannte, aufMitte des 15. Jahrhundert datierte Gedicht Lon-

91 Vgl. zu diesen Punkten Sarah R. Jones, »City and Country, Wealth and Labour«, in: A Compan-

ion to Medieval English Literature and Culture c. 1350-c. 1500, hg. von Peter Brown, Oxford 2007,

S. 56–73; hier: S. 58. Vgl. zum Folgenden auch insgesamt die Tradition der englischen venality

satire: Gerald Robert Owst, Literature and Pulpit in Medieval England, Oxford 1961; S. 28 7–349.

Zur gesamteuropäischen Tradition der Geldsatire vgl. Dieter Kartschoke, »›Regina pecunia,

dominus nummus, imperat.‹ Caesarius von Heisterbach über zisterziensische ›avaritia‹«, in:

Geld imMittelalter.Wahrnehmung-Bewertung-Symbolik, hg. von Klaus Grubmüller undMarkus

Stock, Darmstadt 2005, S. 182–203.

92 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 744–749; hier: S. 745. Der Titel des Gedichts beruht auf

demVergil ironisierenden lateinischen Sprichwort »Amor vincit omnia; ›non est verum‹, dicit

pecunia.« Vgl. EmilyWingfield, »›Ex libris domini duncani/Campbell de glenwrquhay/miles‹.

The Buik of King Alexander the Conquerour in the Household of Sir Duncan Campbell, Sev-

enth Laird of Glenorchy«, in:Medieval Romance,Medieval Contexts, hg. vonMichael Cichon und

Rhiannon Purdie, Cambridge 2011, S. 161–174; hier: S. 166.

93 Die hier zitierte Folge: Ebd., S. 745f. Zur Bedeutung von ›mede‹ vgl. John A. Yunck, The Lineage

of Lady Meed. The Development of Mediaeval Venality Satire, Notre Dame IN 1963, S. 113-118.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 61

don Lickpenny, das lange ebenfalls John Lydgate zugeschrieben wurde.94 Es handelt

von einem Landmann, der sich (als Ich-Erzähler) nach London begibt, um in einer

Rechtssache die Gerichte inWestminster aufzusuchen und sichmit Gier, Korrupti-

on und Egoismus konfrontiert sieht. Er hat in dieser und in folgenden Angelegen-

heiten keinenErfolg,weil er,wie die letzte Zeile jeder Strophe unweigerlich variiert,

kein Geld hat: »For lack of mony I could not spede«95. Strophe für Strophe wird vor-

geführt, dass es in der großen Stadt praktisch alles gibt, was dasHerz begehrt, aber

eben nur gegen Geld. Luxuswaren, Lebensmittel, Vergnügungen, Diebesgut (seine

eigene, ihm zuvor gestohleneMütze) bleiben demReisenden ebensowie die sichere

Rückreise über den Fluss verwehrt.96 Zuletzt kehrt der Erzähler, ohne Gerechtigkeit

erfahren zu haben (und um sein weniges Geld ärmer), unverrichteter Dinge nach

Hause zurück, für die Stadt London betend, dass Gott ihr – vor allem anderen –

rechtschaffene Advokaten sende. Das Gedicht zeichnet das urbane London als eine

von Geld durchdrungene und beherrschte Gesellschaft, in der alles, insbesondere

94 Es ist anzumerken, dass die überlieferteAutorschaft Lydgates v.a. aus stilistischenGründen in

Frage gestellt worden ist. Zwar ist die Form der auch hier stets gleichbleibenden Schlusszei-

len,wie andenobigenund folgendenAusführungen zu sehen, für Lydgate sehr gebräuchlich.

V. a. aber die oftmals unsauberen Endreime gelten für Lydgates Schaffen als eher ungewöhn-

lich (vgl. Lydgate, The Minor Poems, Bd. 1, S. xlvii).

In neuerer Zeitwurde v.a. die erzählerische Perspektive als Grund für denAusschluss aus dem

lydgateschen Kanon angeführt. Denn bei der Erzählstimme handelt es sich um einen armen

Landmann, welcher die Unsittlichkeit und Korruption der städtischen Gesellschaft beklagt.

Dies wurde als inkompatibelmit Lydgates bekannten Lobeshymnen auf die Stadt London an-

gesehen, welche er etwa in Auftragswerken für die städtischen Gilden als tugendsame und

vorbildhafte Gemeinschaft preist (vgl. David C. Benson, »Civic Lydgate. The Poet and Lon-

don«, in: John Lydgate. Poetry, Culture, and Lancastrian England, hg. von Larry Scanlon und Ja-

mes Simpson, Notre Dame IN 2006, S. 147–168; hier: S. 154f), auch wenn Potential zur Kritik

bleibe (vgl. ebd., S. 157). Angesichts der obigen Analyse von Lydgates Totentanztext erscheint

dieser Punkt aber auch grundsätzlich als schlagendes Argument auszufallen. Denn nicht nur

macht sich Lydgate im Totentanztext die durchaus mitleidvolle Darstellung des Landmanns

der französischen Vorlage zu eigen; er charakterisiert insbesondere auch die dem Juristen-

stand zugehörigen Figuren als fast durchweg korrupt und die Armen als deswegen Leidtra-

gende (vgl. auch die folgenden Ausführungen). Bensons Ansicht, Lydgates Werken fehle der

»wide-ranging criticism of the legal system that dominates the beginning of London Lickpenny

[Herv. i. O.]« (ebd., S. 151) und »do not sympathize with the poor against the rich or with the

marginal against the official« (ebd.) kann daher deutlich widersprochen werden. Die inhalt-

lich-perspektivische Nähe zwischen London Lickpenny und Lydgates gesichertenWerken ist in

dieser Hinsicht durchaus gegeben. Ob die Frage der Autor:innenschaft diesbezüglich noch-

mals zu überprüfen wäre, freilich andernorts zu diskutieren. Erstmals zugeschrieben wurde

sie Lydgate offenbar von John Stow (ca. 1524–1605). Zu dieser Debatte allgemein vgl. Ham-

mond, English Verse, S. 237.

95 John Lydgate, A Selection from the Minor Poems, hg. von James O. Halliwell-Phillipps, London

1840, S. 103 107; hier: S. 103. Das Gedicht wird hier London Lackpenny genannt.

96 Vgl. Benson, »Civic Lydgate«, S. 147.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

die als unverkäuflich gedachte Gerechtigkeit, für Geld – aber auch nur gegen Geld!

– zu haben ist.

Geld erhält damit auch hier einen –wohlkritisierten –Nimbus der Verfügungs-

gewalt, die keine Grenzen zu kennen scheint. Insbesondere scheint ihr die ihrem

Anspruch nach unverkäufliche Rechtsprechung unterworfen. Gerade darin aber

gleicht die Erzählung anderen, zweifelsfrei von Lydgate stammenden Werken. So

etwa in dem ratgeberischen Gedicht Advice to Tittle-tattlers, in dem Geld als »a thyng

in-comparable«97 bezeichnet wird, das Wundersames vermag: »The ryche prefer-

ryd, the poore is ay cowpable, / In ony quarell gold hath ay moost myght« (etwa:

»Der Reiche wird bevorzugt, der Arme wird verurteilt. In jedem Streit hat Gold die

meiste Macht«). Geld (bzw. das damit zu identifizierende Gold) hat ebendie Macht,

für die es im Lickpenny kritisiert wird.

Die hier konstatierte, über demGesetz stehendeMacht des Geldes spiegelt sich

in der Charakterisierung der dem Juristenstand zugehörigen Figuren im Dance of

Deathwider.Wie erläutert, übernimmt Lydgate dort nicht nur die im Ruch der Kor-

ruption stehende Figur des Advokaten als Man of Lawe sowie Le bailly als Bayly aus

demFranzösischen, sondern ergänzt sie noch durch den Iourrour,welcher am expli-

zitesten von allen in der Kritik steht. Er hat (so spricht der Tod), Gerechtigkeit für

Geld (golde) verkauft, Unbescholtene gehängt, Diebe laufen lassen und,wie auch im

Fall des vergeblichGerechtigkeit suchenden Landmanns aus LondonLickpenny nahe-

liegend,mit seinem Verhalten Bauern umHaus und Hof gebracht.98

Über die Verbindung mit der Klage über Korruption hinausgehend ist zuletzt

Lydgates ›Bettelgedicht‹ an den Herzog von Gloucester näher zu betrachten.99 Es

handelt sich dabei um ein achtstrophiges Gedicht, in dem Lydgates dichterisches

IchvondenschwerenGebrechenseinerGeldbörseberichtet,die aneiner auszehren-

denKrankheit (»consumpcioun«100) leide.Durchaus humorvoll wird die vergebliche

97 Dieses und das nachfolgende Zitat: Lydgate, TheMinor Poems, Bd. 2, S. 816. Vgl. Lydgate, A Se-

lection, S. 150.

98 Vgl. »And hange the trewe / and þe theef respite« (L 493) bzw. das bereits zitierte »The pore

man / loste londe and place; / For golde þou cowdest / folke disherite« (L 485f). Bei ersterer

Wendung mag es sich um eine Art stehender Redewendung gehandelt haben. So ist bereits

vom Ende des 14. Jahrhunderts die Klage eines Predigers über bestechliche Juristen überlie-

fert, die »for a litill money […] will save a theffe, and dampne a treweman«, also, für einwenig

Geld einen Dieb laufen lassen und einen ehrlichen Mann verurteilen würden (Ms. Roy. 18. B.

xxiii, Fol. 113b; zitiert aus: Owst, Literature and Pulpit, S. 343).

99 Vgl. Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 665–668. Eine genaue Datierung ist schwierig; es ist

möglich, dieses Gedicht in Beziehung zu einer in den Fall of Princes eingefügten Danksagung

an Gloucester zu lesen, was seine Entstehung vor 1431, also wenige Jahre nach der Übertra-

gung des Totentanztexts, bzw. bis 1438, als der Fallmutmaßlich fertiggestellt wurde,möglich

scheinen lässt. Der Zusammenhang zwischen dem Bittgedicht und der genannten Danksa-

gung ist jedoch ungewiss (vgl. Hammond, English Verse, S. 149).

100 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 667.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 63

Suchenach einerwirksamenArznei beschrieben:DasAbführmittel etwa,beimApo-

theker teuer erstanden, habe die Lage nur verschlimmert! Der traurige Zustand der

Geldbörse beruhe nun mal, wie die jeweilige Schlusszeile der Strophen variierend

vermerkt, auf einem »lak of plate and of coinage«101 – dem Mangel an Edelmetall

und Münzen – welchem der Herzog, wie Lydgate in angemessen demütigem Duk-

tus (und einer gehörigen Portion Chuzpe) bittet, doch abzuhelfen vermöge. Hier

ist ähnlich wie oben in austauschbarer Weise von plate und coinage die Rede, was

nochmals die Annahme stützt, dass unvermünztes Edelmetall bzw. aus solchembe-

stehende Objekte selbstverständlich mit Geld gleichgesetzt wird.

Hervorzuheben ist ferner,dassGeldhier als quasi-wundersamesHeilmittel dar-

gestelltwird.Auchwenn sichdessen ›Heilkraft‹ konkret auf denZustandder dichte-

rischen Geldbörse beschränkt, so erscheint es doch als jede geläufige medizinische

Kunst übersteigendwirkmächtig.AuchdieKrankheitsmetapher selbst bestätigt die

Bedeutung des Geldes, ist dessen Mangel doch gleichzusetzen mit einem durch-

aus schwerwiegenden und äußerst unangenehmen Leiden (»Botme of his stomak

was tournyd vp-so-doun«102 –»IhrMagen drehte sich ihr [der Geldbörse] um«).Die

Erkrankung wird darüber hinaus als so gravierend beschrieben, als wäre die Börse

dem Licht von sol und luna, den Himmelskörpern Sonne undMond, entzogen (»Sol

and Luna were clypsed of ther liht«103), was sich unschwer als eine Anspielung auf

das Fehlen von Gold und Silber erkennen lässt. Und auch wenn jene Krankheit nur

die Geldbörse betrifft, so bringt sie das lyrische Ich gleichwohl, wiemehrfach ange-

deutetwird,nachdrücklich in Schwierigkeiten,da es ohne plateund coinage als völlig

hilflos dargestellt wird und sich für die komisch-drastische Schilderung des Krank-

heitsverlaufs immer wieder demütig-ironisch beim Adressaten zu entschuldigen

verpflichtet sieht. Das Gedicht ist daher durchaus als ein Spiel mit der Macht des

Geldes im zeitgenössischen literarischen Diskurs zu verstehen und bestätigt den

Eindruck, dass dieses zeitgenössisch unter mannigfacher Bezeichnung als beson-

ders, wenn nicht gar als auf wundersameWeise, wirkmächtig diskutiert wird.

Dieser angesichtsdesumfangreichenWerksLydgatesnochvergleichsweisekur-

ze Abriss zeigt, dass er die oben genannten Bezeichnungen auch anderswomit Geld

praktisch synonym versteht. Darüber hinaus macht er die ungeheure Potenz deut-

lich, welche Lydgate demGeld in vielerlei Hinsicht mal betont und ausführlich,mal

nebenbei zuerkennt. Er liegt er damit durchweg auf der Linie der zeitgenössischen

Wahrnehmung, wie sie sich in der Literatur der Zeit artikuliert.

101 Ebd., S. 666.

102 Ebd., S. 665.

103 Ebd., S. 666.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

»…and rulyst the world ouer all…«

Die hier konstatierte und immerwieder nachdrücklich kritisierteMacht des Geldes

spiegelt ganz offensichtlich eine Gesellschaft wider, die – auf allen Ebenen – als

beständig undübermäßig vonGeld bestimmt scheint.Es liegt auf derHand,dies als

Symptom einer fortschreitenden gesellschaftlichen Monetarisierung zu werten.In

der Tat war diese im Sinne der Verwendung von Geld als Wertmesser, Rechenein-

heit, aber auch als ›reales‹ Tauschmedium in Form von Münzen in England seit

der sogenannten kommerziellen Revolution um das 13. Jahrhundert weitgehend

abgeschlossen. Die wirtschaftlich bestimmende Landwirtschaft jedenfalls war im

Wesentlichen monetär organisiert. Kultivierbares Land, so der Wirtschaftshis-

toriker Peter Spufford in seiner umfassenden Analyse dieser Zeit, »ceased to be

regarded simply as a source of immediately consumable produce and came to be

seen as a source of money.«104 Die Beziehung zwischen land owners und bäuerli-

cher Bevölkerung »based firmly on cash payments«105. Die Rede ist von ›basierte‹

deswegen, weil die Festlegung von Geldzahlung keinesfalls bedeuten musste, dass

Münzen oder gewisse Mengen an Edelmetall in jedem Fall den Besitzer wechseln

mussten. Trotz steigender Verfügbarkeit von Münzen war Geld zunächst die Ein-

heit, in der der Wert von Land, Gütern und Abgaben berechnet werden konnte.

England kann sogar als herausragendes Beispiel dieser Art der Monetarisierung

gelten, da schon im Zuge der domesday survey nach der normannischen Invasion

1066das gesamteLandganzbuchstäblich inGeld(werten) vermessenwordenwar.106

›Zahlungen‹ konnten jedenfalls in vielfältiger Form erfolgen, die für die Beteiligten

akzeptabel war – in Münzen, Metall, anderen Gütern oder Naturalien oder auch

104 Spufford, Money and its Use, S. 245.

105 Bolton, Money, S. 189: Einfache (auch unfreie) Bauern »owned and used coins, were embed-

ded in a market economy and were money concious« (ebd., S. 191). Vgl allg. zur Moneta-

risierung Englands im Zuge der kommerziellen Revolution Sasan Fayazmanesh, Money and

Exchange. Folktales and Reality, New York 2006, S. 26–45; S. 43; Spufford, Money and its Use,

S. 244f. Die Forschungsliteratur vermerkt einhellig das Jahr 1279 als von besonderer Bedeu-

tung. Unter Edward I. wurden erstmals andere Denominationen als der penny ausgeprägt,

nebendem groat (Groschen) der halfpenny und farthing (Viertelpfennig) als eigenständige Sil-

bermünzen (vgl. auch John Chown, A History of Money. From AD 800, London/New York 1994,

S. 27f).

106 Vgl. hierzu u.a. Sally Harvey, Domesday. Book of Judgement, Oxford/New York 2014. Die Be-

zeichnung domesday ist dabei sprechend, verweist sie doch auf den doomsday, den Tag der

Abrechnung des Jüngsten Gericht (wenn auch ursprünglich wohl im Sinne der nunmehr für

alle Zeiten festgestellten bzw. feststehenden Besitzverhältnisse gemeint, vgl. Richard Son of

Nigel, Dialogus de Scaccario, the Course of the Exchequer, and Constitutio Domus Regis, the King’s

Household, hg. von Charles Johnson, London 1950, S. 64). Zur zeitgenössischen Existenz von

Geld als Werteinheit vgl. auch die Ausführungen dazu in Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 65

Dienstleistungen. Parallel dazu blieben Abgaben in Form von Arbeitsdiensten und

Naturalien erhalten.107

Für das EnglandAnfang des 15. Jahrhunderts verzeichnet die jüngere Forschung

nun aber noch einmal einen »significant shift in its economic and social structu-

re«108. So wird es ab Ende des 14. Jahrhunderts üblich, dass Grundbesitzende ihre

Ländereien nichtmehr direkt unter eigener Aufsichtmanagen, sondern gegen fest-

gelegte Geldzahlungen verpachten–was in der Regelmit der »final conversion of all

labour services to money«109 im obigen Sinne begleitet wird. Produkte der Lände-

reien werden wiederum, nunmehr vor allem gegenMünzgeld, auf denMärkten der

wachsenden Städte gehandelt. Die Urbanisierung begünstigt die Spezialisierung

handwerklicher, aber auch agrarischer Produktion, die sie in vielen Fällen auch erst

ermöglicht. Die Städte – und insbesondere das weiter erstarkende, im Lickpenny als

vom Geld korrumpiert geschmähte London – werden Standort arbeitsteiliger Pro-

duktionsstätten, in denen eigene Güter nicht zuletzt für den Export gefertigt wer-

den.110 Insbesondere hierwar es auch fürNichtadlige nunmöglich,durchProdukti-

on und Verkauf vonWaren zu bedeutendemmateriellen Besitz zu kommen, wovon

die mächtiger und selbstbewusster auftretenden Gilden Londons Zeugnis geben.111

Herausragendes Beispiel ist der Tuchhandel, der ab Ende des 14. Jahrhunderts eine

stetige Zunahme verzeichnet. Gerade ab 1420, also der Zeit, in der Lydgate seinen

107 Vgl. zur Vielfalt von Zahlungsformen gerade im Bereich der Landwirtschaft Spufford,Money

and its Use, S. 244 sowie Pamela Nightingale, Trade, Money and Power in Medieval England, Al-

dershot/Burlington VT 2007, v.a. S. 54.

108 Bolton, Money, S. 308.

109 Christopher Dyer, Making a Living in the Middle Ages. The People of Britain 850–1520, New

Haven CT/London 2002, S. 332; Richard H. Britnell, The Commercialisation of English Society

1000–1500, Manchester 1993.

110 Vgl. Karel Davids und Bert D. Munck, »Innovation and Creativity in Late Medieval and Early

Modern European Cities. An Introduction«, in: Innovation and Creativity in Late Medieval and

Early Modern European Cities, hg. von dens., Surrey u.a. 2014, S. 1–34; v.a. S. 2ff; vgl. Jörg Ober-

ste und Susanne Ehrich, »Einführung«, in: Die bewegte Stadt. Migration, soziale Mobilität und

Innovation in vormodernenGroßstädten, hg. von dens., Regensburg 2015, S. 7–17. Zur Arbeitstei-

lung als Folge und Begleiterscheinung der geldwirtschaftlichen Durchdringung vgl. Bolton,

Money, S. 243. In der Tat wurden Städte vorwiegend aus ihrem Umland heraus versorgt und

auf ihren Märkten die landwirtschaftlichen Erzeugnisse gegen Geld gehandelt (vgl. Christo-

pher Dyer, »A Summing Up«, in: Trade, Urban Hinterlands andMarket Integration C. 1300–1600,

hg. von James A. Galloway, London 2000, S. 103–109; S. 348ff; Britnell, Commercialisation,

S. 115.

111 Im Falle Londons sind v.a. die derWoll- und Tuchhändler (Mercer) zu nennen. Zu ihremwach-

senden Wohlstand, ihrer politischen Einflussnahme in Stadt und Parlament und den damit

einhergehenden soziopolitischen Verschiebungen und Konflikte Ende des 14. bis Mitte des

15. Jahrhunderts vgl. Anne F. Sutton, The Mercery of London. Trade, Goods and People, 1130–1578,

Florenz 2005, v.a. S. 202 -234; S. 251.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Dance of Death verfasste, kam es nach einer Phase relativer Stagnation wieder zu be-

deutenden Steigerungen des Tuchexports. Dem konnten auch die wieder aufflam-

mendenAuseinandersetzungen zwischen England und Frankreich im sogenannten

Hundertjährigen Krieg wenig anhaben, der sich, auch wenn gerade der Fernhandel

einmit hohenRisiken verbundenesGeschäft blieb, zumTeil durchaus positiv für die

Wirtschaft im südlichen England auswirkte.112 Die Exportsteigerung wirkte als ge-

samtwirtschaftlicher Impuls, da Kaufleute wie Landbesitzende von der in der Ten-

denz steigenden Nachfrage nach Schafswolle profitierten, was allerdings sozialge-

schichtlich bekannte Konflikte zur Folge hatte: Weideland konnte weniger arbeits-

intensiv und damit billiger bewirtschaftet werden als Ackerland. Die Umwidmung

von dem einen zum anderen brachte Teile der Landbevölkerung um ihre Erwerbs-

möglichkeiten und trieb sie als Lohnsuchende in die Städte.113

Begleitet wurden diese Entwicklungen naheliegender Weise von einem noch-

mals gesteigerten Geld-, und konkret nun auch Münzgeldverkehr. Jedenfalls nahm

dieMünzproduktion stark zu: Es gab in England »indeedmore coinage available for

use in the late fourteenth andfifteenth centuries than there had been at any time be-

fore then,evenallowing forhoarding,cashbalances kept bynoblemen,and thedrain

of coin abroad«114. Allerdings stieß dieMünztätigkeit zugleich an ihre Grenzen: Die

sämtliche Länder des zeitgenössischen Europas betreffende Edelmetallknappheit

112 Vgl. Bolton, Money, S. 291; genauer: Sutton, Mercery of London, S. 82; S. 292; Maryanne

Kowaleski, »Warfare, Shipping, and Crown Patronage. The Economic Impact of the Hundred

Years War on the English Port Towns«, in: Money, Markets and Trade in Late Medieval Europe,

hg. von Lawrin D. Armstrong u.a., Leiden u.a. 2007, S. 233–256; v.a. S. 243-253.

113 Vgl. Andy Wood, Riot, Rebellion and Popular Politics in Early Modern England, New York 2002;

sowie die klassische Studie Karl Polanyi, The Great Transformation. The Political and Economic

Origins of Our Time, New York 1944.

Dass übrigens auch Lydgate mit diesen wirtschaftlichen Entwicklungen vertraut war, lässt

sich daraus schließen, dass er eben in der Abtei Bury St. Edmund ›beheimatet‹ war. Der Ort

war eine bedeutende Marktstadt und selbst Produktionsstandort für Tuch in der eben dafür

bekannten Grafschaft Suffolk. Die Abtei, zentral in der Stadt gelegen, gehörte lange zu den

reichsten Abteien Englands (vgl. Margaret Statham, The Book of Bury St. Edmunds, Bucking-

ham 1988, S. 12f). Derek Pearsall beschreibt die Abtei zu Lydgates Zeit gar als eine Art »power-

ful business corporation with assets running into millions« (Pearsall, John Lydgate, S. 24). Die

Abtei stand als größter Grundbesitzer des Umlands auch immerwieder im Fokus lokaler Auf-

stände (vgl. Christopher Dyer, »The Rising of 1381 in Suffolk: Its Origins and Participants«, in:

Proceedings of the Suffolk Institute of Archaeology and History 36/4 (1988), S. 274–287). Die Stadt

Bury St. Edmunds selbst wird für Mitte des 16. Jahrhunderts als eine der 14 reichsten Städ-

te Englands eingeschätzt. Mitte des 14. Jahrhunderts befand sie sich ökonomiegeschicht-

lichen Studien zufolge noch auf Rang 26 (vgl. Richard H. Britnell, »Town Life«, in: A Social

History of England, 1200–1500, hg. von RosemaryHorrox undW.M. Ormrod, Cambridge 2006,

S. 134–178; hier: S. 154.

114 Bolton, Money, S. 243; vgl. ebd., S. 241–244; S. 25ff; S. 187f.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 67

(bullion famine)115 im ersten Jahrzehnt des 15. Jahrhunderts (und noch einmal in den

1440er und 1450er Jahren) zeigte auch in England negative Auswirkungen.Der aku-

te Bargeldmangel konnte dort allerdings, zumindest was größere Summen anging,

durch die zunehmende Verfügbarkeit von Kreditinstrumenten teilweise abgemil-

dert werden.Dabei handelte es sich nicht allein umKreditvergaben im heute geläu-

figen Sinn, obwohl diese gerade für den so wichtigen Fernhandel, wie schon länge-

re Zeit die Wechsel, durchaus Verwendung fanden. Im Binnenhandel wie auch bei

Transaktionen zwischen Privatpersonen konnte auf sogenannte bonds oder bond ob-

ligatories zurückgegriffen werden: Schriftliche, legal bindende Schuldverschreibun-

gen bzw. Vereinbarungen über Zahlungsverpflichtungen, die zunächst in anderen

Zusammenhängen,etwaalsÜbereinkünfteüberPachtzahlungen,Verwendung fan-

den, dann aber als »means of transferring debts to third parties with full legal pro-

tection«116 gebraucht werden konnten und eine Alternative zu größeren Zahlungen

(etwa für jährlich zu entrichtende Pachten) darstellten.

Begleiterscheinung all dieser Entwicklungen war freilich auch jene gesteigerte

soziale Mobilität, die, auch wenn sie als solche keine neue Erscheinung darstellte,

doch zunehmend auffällig wurde. Als herausragendes Beispiel hierfür kann die Fa-

milie de la Pole gelten, die es in wenigen Generationen vom einfachen Wollhandel

zur Herzogswürde und Anwartschaft auf die englische Krone brachte.117

In diesem Zusammenhang ist wiederum ein Verweis auf Lydgates Dance of

Death, insbesondere die Figur des Clerke, erhellend. Nicht nur ist sie als ständisch

ambitioniert gezeichnet, sondern ihr Aufstieg wird, wie gezeigt, auch explizit mit

hohen bzw.höheren Einkünften in Verbindung gebracht. In der Tat gehörten die im

14. und 15. Jahrhundert an Zahl zunehmenden akademisch Gebildeten Berufsgrup-

115 Allgemein zur bullion famine und ihren Gründen (v.a. der ›Abfluss‹ von Edelmetall als interna-

tionales Zahlungsmittel in die Länder des heutigen Nahen Ostens sowie erschöpfte Silber-

vorkommen) vgl. die klassische Studie John Day, »The Great Bullion Famine of the Fifteenth

Century«, in: Past & Present 79 (1978), S. 3–54.

116 Bolton, Money, S. 282. Vgl. ebd., S. 284–288. Bolton spricht von den bond obligatories daher

auch als eine Art des Papiergelds (vgl. ebd., S. 282ff); vgl. auch Nightingale, Trade, Money and

Power, S. 477.

117 Ihr Aufstieg verdankte sich offenbar einer »combination of aggressively efficient wool-deal-

ing, eagle-eyed opportunity and lavish lending to the crown« (Maddern, »Social Mobility«;

hier: S. 118; vgl. auch S. 132f). Allgemein zur Sozialen Mobilität dieser Zeit und ihrer Wahr-

nehmung in England vgl. S. H. Rigby, »English Society in the Later Middle Ages. Deference,

Ambition and Conflict«, in: A Companion to Medieval English Literature and Culture c. 1350-c.

1500, hg. von Peter Brown, Oxford 2007, S. 25–39; hier: S. 34–37; vgl. Peter Coss, »An Age of

Deference«, in: A Social History of England, 1200–1500, hg. von Rosemary Horrox und W. M.

Ormrod, Cambridge 2006, S. 31–73; mit Fokus auf Geld als Ermöglichungsgrund sozialer Mo-

bilität vgl. auch Bolton, Money, S. 186f. Auf die Kritik an jenen sozialen Veränderungen, auch

von Seiten Lydgates, wird im Folgenden noch näher einzugehen sein.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

pen an, deren Vergütung in der Regel in »fees and salaries«118, also Geldzahlungen

bestand. Ihre Beschäftigung als ›Verwaltungsbeamte‹ wurde durch die Möglichkeit

monetärer Vergütung enorm begünstigt, da sie sich als Lohnempfänger in einem

gewissen Abhängigkeitsverhältnis befanden, das sehr viel weniger leicht gelöst

oder umgangen werden konnte als etwa das von Lehnsmännern bzw. Personenmit

erblichen Ländereien, Titeln oder Positionen.Andrew James Johnston spricht daher

von den clerks als einer im bourdieuschen Sinne »dominated fraction of the ruling

class«119. Die Zunahme der clerks stellte in diesem Sinne nicht nur eine Begleit-

erscheinung, sondern den Effekt eines monetarisierten Staats- und Sozialwesens

dar.

Im vorliegenden Zusammenhang besonders bemerkenswert ist jedoch, dass ihr

sozialer Aufstieg in der zeitgenössischen Wahrnehmung nicht bloß mit einer Stei-

gerung der Einkünfte einherging, sondern,wie bereits angedeutet,mit dieser prak-

tisch gleichzusetzenwar. Dies legt nicht nur die bestimmende Bedeutung des Geldes

imsozioökonomischenGefügeundseineReflexion im literarischenDiskursderZeit

nahe. Es wird auch in der Darstellung des Clerke imDance of Death selbst suggeriert.

Wie zitiert, ist dort von dessen Aufstieg zu »hie degre / Of benefices / or some greet

prebende« (L 595f) die Rede, zu »hoher Stellung von Privilegien und [dem Einkom-

men aus] großen Pfründen«; wobei hinzuzufügen ist, dass benefices neben einer Art

gesetzlicher Privilegien ebenso – wie auch heute – schlicht Zuwendung, Gewinn,

Profit bedeuten kann.120 Das wäre hier redundant übersetzt, ist aber eine Bedeu-

tung, die in der zeitgenössischenWahrnehmung, wie anzunehmen, durchaus mit-

schwingt. Darüber hinaus wird von einflussreichen, ruhmreichen oder sonst wie

bedeutenden Positionen oder Funktionen desClerke, welche diese Einkommen,Ge-

winne oder Zuwendungen rechtfertigen würden, an keiner Stelle etwas gesagt. Der

Aufstieg des Clerke drückt sich also ebenso, wenn nicht sogar mehr, in seiner finan-

ziellenAusstattung aus, als in der konkretenFunktion oder demAmt,das er inneha-

benmag.DieBedeutungundbestimmendeRolle desGeldes inder zeitgenössischen

Wahrnehmung erscheint so noch einmal besonders deutlich hervorgehoben.

Im Zusammenhang mit dem von Geldzahlungen abhängigen Clerke ist zuletzt

auf ein weiteres, die höchsten politischen Ebenen betreffendes Phänomen anzu-

sprechen, der sogenannte bastard feudalism.121 Dieser Terminus bezeichnet im We-

sentlichen das Phänomen, dass sich Feudalherren der Dienste von Gefolgsleuten

118 Johnston, Clerks and Courtiers, S. 77.

119 Ebd., S. 78; vgl. ebd., S. 63.

120 Vgl. »benefīce«, in: Middle English Dictionary.

121 Vgl. hierzu wie zum Folgenden Douglass Cecil North u.a., Gewalt und Gesellschaftsordnun-

gen. Eine Neudeutung der Staats- undWirtschaftsgeschichte, Tübingen 2011, S. 98–113; Johnston,

Clerks andCourtiers, S. 28–36; v.a. S. 31ff. Allgemein zum bastard feudalism vgl.Michael A.Hicks,

Bastard Feudalism, London 1995.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 69

zunehmend nichtmehr nur durch die Vergabe von Lehen, also eigenständig zu ver-

waltender und vererbbarer Ländereien, versicherten.Sondern sie verpflichteten sie,

gewissermaßen in Entsprechung zur oben genannten Umwandlung von Feudalab-

gaben inGeldzahlungen,durchmonetäreVergütung.Die so inDienst gestelltenGe-

folgsleute (retainers) befanden sich in einer relativen Position der Schwäche. Denn

das Verhältnis konnte, da nicht erblich, sehr viel leichter gelöst werden als ein regel-

rechtes Lehen.Darüber hinaus bestand kaumdieMöglichkeit, auf untergeordneter

Ebene ein eigenes Beziehungsgeflecht aufzubauen, wie es die pyramidal gedach-

te Struktur des Lehnswesens vorsah, und mit dem gegebenenfalls der Macht des

Lehnsherren entgegengewirkt werden konnte.

Die Folge war daher eine größere Abhängigkeit des retainer von seinem Herrn,

oder, positiver ausgedrückt, größere Loyalität diesem gegenüber. Dies aber konnte

politisch zumProblemwerden, da sich diese Treue imZweifelsfall als größer erwei-

senkonnte als diejenige zumoberstenFeudalherren,demenglischenMonarchen.122

Auf oberster politischer Ebene drohte also die Etablierung vonMachtstrukturen au-

ßerhalb des regulären Lehensgefüges bzw. dessen Zersplitterung in potentiell riva-

lisierende Fraktionen – eine Entwicklung, die imWesentlichen erst durch die Ver-

gütung von Gefolgschaft durch Geldsummen statt Landvergabe möglich wurde.

Diese Problematik ist ein Punkt, den Lydgate im Dance of Death und, soweit be-

kannt, auch sonst nicht direkt anspricht – sieht man vom oben genannten Clerke

ab, der in gewissem Sinne als retainer seines nicht genannten Herren fungiert. In

der Tat wird der bastard feudalism erst im weiteren Verlaufe der Herrschaft des da-

mals regierenden Heinrich VI. (1421–1471) problematisch. Dann allerdings gilt er

als mit entscheidend für Ausbruch und Verlauf der sogenannten Rosenkriege (ab

1455).123 Gleichwohl ist er hier zu nennen als bedeutsames Moment der Verschie-

bung vonMachtverhältnissen durch Geld und dessen bestimmende, ebenso wie la-

tent bedrohliche, Bedeutung für die soziopolitischen Strukturen des zeitgenössi-

schen Englands.

Diese Ausführungen belegen die Durchdringung des zeitgenössischen sozio-

ökonomischenGefüges Englands durchGeld; eineDurchdringung,der,wie die Bei-

spiele aus der zeitgenössischen Literatur und insbesondere auch Lydgates zeigen,

eine bestimmende und oftmals korrumpierende Wirkung auf die Verhandlung so-

zialer Beziehungen gleichwelcher Art zugesprochenwird.Die vielleicht grundsätz-

lichste Zusammenfassung erfährt dieser Gedanke, um ein letztes Beispiel aufzu-

greifen, in eben jenem anonym verfassten Gedicht von ca. Mitte des 15. Jahrhun-

derts, dessen ›Präambel‹ in diesem Kapitel einleitend zitiert wurde: In Money, Mo-

122 Als Zeichen hierfür wird die zeitgenössische Einführung der Vasallentracht (livery), also

einheitlicher Abzeichen oder Trachten für Gefolgsleute desselben Herren, angesehen (vgl.

North u.a., Gewalt, S. 104).

123 Vgl. Anthony J. Pollard, The War of the Roses, Basingstoke/London 1988, S. 49–53.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

ney! heißt es zu Beginn der ersten Strophe: »Aboue all thing thow arte a kyng, / and

rulyst the world ouer all;«124 – das Geld, ein König, der vor allem anderen und über

alle Welt herrscht und mit dem, wie die nachfolgenden Zeilen verdeutlichen, nicht

nur alle Welt zu tun hat, sondern dem sie auch gehorcht: Ritter, Knappen, Kaufleu-

te, Juristen, Priester, Bauern und Bettler. In gewissem Sinne, so ist im vorliegenden

Zusammenhang augenfällig, liest sichMoney, Money! wie eine Art Totentanz – nur,

dass es hier das Geld ist, dem niemand zu widerstehen imstande ist!

Bei Lydgate ist es freilich umgekehrt: Hier herrscht der Tod.Wenn er in seinem

Dance of Death aber Reichtum, Schätze & Co. immer wieder betont als dem Tode ge-

genüber (vermeintlich) ›vermögend‹, Schutz bietend etc. ins Spiel bringt, so spiegelt

dies eben jene Macht wider, welche dem Geld zeitgenössisch – und eben auch von

Lydgate selbst –mal kritisch,mal humorvoll, zugesprochenwird, sozioökonomisch

ebenso wie im Effekt auch soziopolitisch. Gerade die Prominenz, mit der Reichtü-

mer und Schätze am Tode ›scheitern‹, spricht daher dafür, dass sie hier, wenn nicht

ausschließlich, so doch ganz wesentlich, in einem monetären Sinne zu verstehen

sind.

Umgekehrt bietet sich Geld, begriffen als Inbegriff menschlichen Vermögens,

aber auch zurGegenüberstellungmit demTod an, ebenweil es dabei ganz eindrück-

lich als ebenso nutzlos wie alles andere vorgeführt werden kann.Gerade dieMacht-

fülle desGeldes prädestiniert es, um–durchaus imSinne der zeitgenössischenmo-

ralischen Orthodoxie – die Finalität, Macht und Unüberwindbarkeit des Todes ge-

genüber weltlichem ›Vermögen‹ überdeutlich vor Augen zu führen. Das in diesem

Sinne im Dance of Death auszumachende Inbezugsetzen von Geld und Tod spiegelt

also nicht nur die ersterem zeitgenössisch zugeschriebene Machtfülle wider, son-

dern hebt zugleich die zuletzt unhintergehbare Unüberwindbarkeit des Todes her-

vor.

1.3 Tod und Geld und die (Un-)Gewissheit der Fortuna

Dass alle Macht des Geldes nichts gegen den Tod vermag, ist freilich das, was man

imEnglischen einen truism nennenwürde – eine Binsenwahrheit, eine offensichtli-

che, allgemein bekannte Tatsache und kaum eigens feststellungswürdige Erkennt-

nis. Insofern erscheint die Thematisierung des Geldes und seiner Macht bei Lyd-

gate in ihrer Intensität zwar beachtens-, darüber hinaus aber kaum des weiteren

Kommentars wert. Allerdings kann die hier vorgestellte Korrelation im einleitend

genannten Sinne weiter zugespitzt werden, eben insofern beide, das Geld und der

Tod, inHinblickauf ihrVerhältnis zurFragenachderBeherrschbar-undGestaltbar-

keit des menschlichen Schicksals als strukturell invers charakterisiert erscheinen.

124 Anonymous, »Money, Money!«, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 71

Um das aufzuzeigen, ist es sinnvoll, das Motiv der Fortuna und seine Bedeutung in

aller Kürze zu rekapitulieren, handelt es sich doch um eines der verbreitetsten und

wirkmächtigsten Topoi des ausgehendenMittelalters.

1.3.1 O Fortuna!

Zur Zeit der römischen Republik ebenso wie der späteren Cäsarenherrschaft inten-

siv verehrt und ikonographisch mit dem Füllhorn attribuiert, war die Fortuna zu-

nächst eine durchaus wohlgesonnene »Wunschgöttin«125. Ihr Wohlwollen zeichne-

te sich jedoch durch eine grundsätzliche Unberechenbarkeit aus; das heißt, dass es

sich der menschlichen Vorhersage prinzipiell entzog. Diese ›Wankelmütigkeit‹ ließ

die Fortuna zu einer begehrten, allerdings auch unsicheren Verbündeten werden,

weswegen bereits von den Autoren der klassischen Antike nachdrücklich diskutiert

wurde, wie mit ihren Launen – also der wahrgenommenen Kontingenz menschli-

chen Geschicks – lebenspraktisch umzugehen sei. Die beiden grundsätzlichen und

vieldiskutierten Alternativen lauteten erstens, dass die Fortuna insbesondere durch

fortitudo, die Tugend der Tapferkeit, bezwungen bzw. gefügig gemacht werden kön-

ne. Der zupackende, sein Geschick in die eigene Hand nehmende Mensch sei nach

dem Motto »Fortis Fortuna adiuvat« (Den Tapferen hilft das Glück) seines Glückes

Schmied. Die zweite Antwort entstammte dem stoischen Denken, das nicht nach

einer irgendwie gearteten aktiven Beeinflussung der Fortuna strebte, sondern viel-

mehr bemüht war, sich von ihren ›Launen‹ unabhängig zu machen. Es galt, das in-

nere Seelenleben von den Auswirkungen der stets veränderlichen Außenwelt abzu-

koppeln. Eine die sprichwörtliche stoische Gelassenheit korrumpierende Wirkung

der Gunst der Fortuna sollte so ebenso abgewendet werden wie der niederschmet-

ternde Effekt ihres plötzlichen Verlustes.126

Im spätantiken Christentum allerdings war insbesondere Augustinus von Hip-

po (354–430) bestrebt, der Fortuna als Göttin ebenso wie als Sinnbild des Zufalls

den Garaus zu machen. Denn offenkundig ist im monotheistischen Christentum

125 Alfred JakobDoren, Fortuna imMittelalter und in der Renaissance, Leipzig 1924, S. 84; vgl. hierzu

wie zum Folgenden Peter Vogt, »Virtù vince fortuna. Aufstieg, Wandel und späte Blüte eines

frühneuzeitlichen Topos«, in: Contingentia. Transformationen des Zufalls, hg. von Hartmut Böh-

me u.a., Berlin u.a. 2015, S. 75–114; hier: S. 79–81. Allgemein zum Fortunamotiv vgl. v.a. Vogt,

Kontingenz und Zufall, S. 503–658; Hartmut Böhme, »Contingentia. Transformationen des Zu-

falls. Einleitung«, in: Contingentia. Transformationen des Zufalls, hg. von dems.u.a., Berlin u.a.

2015, S. 1–36; vgl. Jerold C. Frakes, The Fate of Fortune in the Early Middle Ages. The Boethian Tra-

dition, Leiden/New York 1987; Howard Rollin Patch, The Goddess Fortuna in Medieval Literature,

Cambridge MA 1927.

126 Zur ersteren Deutung vgl. Vogt, »Virtù vince fortuna«, S. 81f. Insbesondere für die Schriften

Ciceros ist diese Sicht herausgearbeitet worden (vgl. ebd.). Zur zweiten vgl. ebd., S. 81ff. Als

bedeutender Vertreter könnte Seneca genannt werden (vgl. ebd., S. 82f).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

kein Platz für eine wie auch immer geartete weitere Gottheit. Darüber hinaus ist

die Vorstellung eines Prinzips des Zufalls inkompatibelmit Augustinus’ Vorstellung

der göttlichen Heilsgeschichte, deren Geschehen vor aller Zeit prädestiniert wur-

de. Die Wendungen der Geschichte oder des menschlichen Lebens als zufällig, das

heißt, nicht nur als aus menschlicher Perspektive, sondern als grundsätzlich unbe-

stimmbar zu betrachten, ist für Augustinus eine durch und durch heidnische Sicht.

Die Rede von der Fortuna muss ihm daher notwendig der Häresie gleichkommen,

während die Idee einer dem Menschen möglichen Beherrschung seines Geschicks

als Anmaßung, der Versuch als geradezu sündhaft erscheinenmuss.127

Auch wenn Augustinus’ Darlegungen keineswegs in Vergessenheit gerie-

ten, sondern immer wieder im Umgang mit der Frage nach der Kontingenz des

menschlichen Geschicks zu Buche schlugen, so sind es doch die Überlegungen des

Boethius (ca. 480–525), welche sich als weitaus wirkmächtiger herausstellten. Vor

allem in seiner Consolatio philosophiae (ca. 525), dem Trost der Philosophie, griff er die

Idee der Fortuna als Allegorie weltlicher Kontingenz auf, um sie – im Gegensatz

zum Herangehen des Augustinus – mit der Vorstellung göttlicher Providenz zu

versöhnen. Der römische Gelehrte verfasste diese seine wohl bekannteste Schrift,

nachdem er Opfer einer politischen Intrige geworden und unter Anklage des

Hochverrats in Haft gekommen war. Welchen Trost vermag die Philosophie einem

vom Schicksal Gebeutelten Menschen wie ihm gewähren, der Ämter, Würden und

Vermögen beraubt ist und einem unverdienten Schicksal entgegensieht? In dem als

Dialog zwischen der personifizierten Philosophie und ihm selbst verfassten Werk

beklagt er (bzw. sein Alter Ego) nun insbesondere die Launen der Fortuna, der er

sein Unglück zu verdanken habe.128

Die Fortuna erscheint hier mitnichten als wohlwollende, Gunst verheißende

Gönnerin, sondern als Unglücksbringerin und, angesichts früherer Gunstbeweise,

als ›falsch‹, trügerisch und verräterisch, als tyrannischeHerrscherin über das Leben

der Menschen. Die personifizierte Philosophie wiederum führt Boethius im Laufe

der Schrift zu der Erkenntnis, dass Reichtum, Ansehen und Stellung, deren Verlust

er beklagt, alles bloße Leihgaben der Fortuna seien, die von ihr schlicht zurück-

gefordert wurden – von daher also kein Grund zur Klage bestehe. Mehr noch, die

Unbeständigkeit derGunst der Fortuna sei ihr nicht vorzuwerfen, sondern vielmehr

Teil ihresWesens:

127 Vgl. ebd., S. 84; vgl. Christoph Markschies, »›Providence leaves no real room to fortuna‹: Vom

Zufall bei Augustinus«, in: Contingentia. Transformationen des Zufalls, hg. von Hartmut Böhme

u.a., Berlin u.a. 2015, S. 39–50. Laktanz (ca. 250–325) bemerkt in De falsa sapientia philosopho-

rum ganz ähnlich »Fortuna ergo per se nihil est« (Div inst. III.29, in: Patrologiae Cursus Com-

pletus. Tomus VI, hg. von J.-P. Mihbe, Paris 1844; zitiert aus: Vogt, »Virtù vince fortuna«, S. 84).

128 Vgl. ebd., S. 85; sowie hierzu wie zum Folgenden auch Vogt, Kontingenz und Zufall, S. 546–554.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 73

Dumeinst, das Glück [fortunam] habe sich dir gegenüber gewandelt: Du irrst! Dies

sind immer seine Sitten, dies ist seine Natur. Es hat vielmehr gerade in seiner Ver-

änderlichkeit dir gegenüber seine ihm eigentümliche Beständigkeit bewahrt. […]

Du hast das zweideutige Antlitz der blinden Gottheit nun entdeckt; während sie

andern noch verhüllt, ist sie dir völlig bekannt geworden.129

Diese wesenshafte Unbeständigkeit impliziert zugleich, dass auf jede Phase der

Gunst zwangsläufig eine der Missgunst zu folgen hat; wer in Fortunas Gunst steht,

hat ihr Wesen schlicht noch (!) nicht vollkommen erfasst. Boethius verdeutlicht

diesen Gedanken im Rückgriff auf eben den schon damals verbreiteten Topos des

rota fortunae, des Rades der Fortuna.130 So spricht die Philosophie, die Rolle der

Fortuna annehmend: »Dies ist unsere Macht, dies unterbrochene Spiel spielen wir,

wir drehen das Rad in kreisendem Schwunge, wir freuen uns, das Tiefste mit dem

Höchsten, das Höchste mit dem Tiefsten zu tauschen.«131 Grundsätzlich versinn-

bildlicht es, wie vielfach erläutert wurde, die Wandelbarkeit und Unbeständigkeit

glücklicher Umstände. Besonders betont erscheint bei Boethius allerdings der

zwangsläufige Abschwung des Rades, also die Notwendigkeit des Verlustes weltli-

cherGüter (hier: Reichtum,Ansehen undStellung) sowie die Plötzlichkeit desselben

(»in kreisendem Schwunge«) und mithin dessen Unvorhersehbarkeit. Obwohl der

Umschwung des Rades aus keinem (vomMenschen) ersichtlichen Grunde, sondern

eben aus der unvorhersehbaren Laune der Fortuna heraus erfolgt, so erscheint die

Abwärtsbewegung selbst doch als gewiss, als unabwendbare Tatsache, die manche

vielleicht noch nicht eingesehen haben, aber, wie Boethius’ Schrift nahelegt, in

jedem Falle erfahren werden.

Der Trost, den die personifizierte Philosophie dem Boethius bzw. seinem Alter

Ego bereithält, liegt nun freilich darin, angesichts der Unbilden des unbeständigen

Schicksals nicht zu verzweifeln, sondern die Unausweichlichkeit des Verlustes der

Gaben der Fortuna zu akzeptieren. Statt zu klagen, heißt es, sich als einzig lohnens-

wertes Unterfangen auf dasWahrhafte und Bleibende zu konzentrieren, die göttli-

cheWirklichkeit, in der alle Unzulänglichkeiten des Diesseitigen aufgehoben sind.

Grundsätzlich bemerkenswert ist dabei, dass Boethius im Gegensatz zu Au-

gustinus überhaupt an der Rede von der Fortuna festhält. Denn auch bei ihm

erscheint die Wahrnehmung von Kontingenz auf der epistemologischen Defizienz

der menschlichen gegenüber der allumfassenden göttlichen Perspektive zu beru-

hen: Der Mensch kann, so Boethius – in Übereinstimmung mit dem Bibelwort von

der Unergründlichkeit des göttlichen Ratschlusses (Röm 11,34) – schlichtweg nicht

129 AniciusManlius Severinus Boethius, Trost der Philosophie/Consolatio philosophiae. Lateinisch und

deutsch, hg. von Ernst Gegenschatz unter Mitarbeit von Olof Gigon, Darmstadt 2002, S. 45.

130 Vgl. Frakes, Fate of Fortune, S. 30-36.

131 Boethius, Trost der Philosophie, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

»die gesamten Triebfedern des göttlichenWerkesmit demGeiste erfassen odermit

Worten entwickeln«132. Boethius scheint im Gegensatz zu Augustinus allerdings

bestrebt, den Widerspruch zwischen Vorhersehung und Kontingenz dahingehend

aufzulösen, dass er die Fortuna, die Kontingenz alles weltlichen Geschehens, dem

göttlichen Heilswillen konsequent unterordnet. Wo dem Menschen »alles verwirrt

und unordentlich«133, als Werk der Fortuna erscheint, so fügt sich aber doch am

Ende alles der göttlichen Vorsehung, deren »Maß alles zumGuten lenkt und anord-

net.«Mit dieser (keineswegs spannungsfreien) providenztheologischen Integration

wird die Fortuna im »staunenswerte[n] Wunder der Schicksalsordnung«134 (fatalis

ordinis insigne miraculum), zur Dienerin und zum Werkzeug Gottes umgedeutet.135

Die zuvor als so trügerisch skizzierte Glücksgöttin erhält damit eine doppelt

positive Funktion. Nicht nur ist sie damit in letzter Konsequenz Teil des göttli-

chen Heilsplans. Die ihr zugeschriebenen, unvorhersehbaren Verlusterfahrungen

bieten dem Menschen zudem die Gelegenheit, sich dem Göttlichen zu- und von

dem, den Launen der Fortuna unterworfenen, unbotmäßigen weltlichen Streben

abzuwenden.136

Konkret lässt sich daraus allerdings folgern, auf Versuche der Beeinflussung

oder gar Beherrschung der Fortuna – der Unbilden des kontingenten Schicksals –

zu verzichten. Es gilt, sich der Wechselhaftigkeit des weltlichen Glücks und seiner

notwendigen, unausweichlichen Vergänglichkeit bewusst zu werden sowie der

Unvorhersehbarkeit und Plötzlichkeit,mit der das Schicksal sichwenden kann.Der

Verzicht auf jeglichenweltlichen Ehrgeiz, jedes Streben nachweltlichemGlück (das

bestenfalls als eine Ablenkung bei der Orientierung auf das Göttliche hin zu be-

greifen wäre) ist die naheliegende Konsequenz dieser Haltung. Der im boethischen

Sinne Geschulte übt sich vielmehr in Gottvertrauen und richtet seinen Fokus auf

das Bleibende: die in christlichen Lehren offenbarte und mithilfe der Philosophie

erkannte Sphäre des Göttlichen.

132 Ebd., S. 217.

133 Dieses und das nachfolgende Zitat: Ebd. 206.

134 Ebd., S. 31.

135 Vgl. Vogt, Kontingenz und Zufall, S. 554. Vogt scheint sich dieser Spannung allerdings weit we-

niger bewusst als Boethius Schrift m.E. nahelegt. Er stellt »das schlichte Faktum der Existenz

der Fortuna [Herv. i. O]« (Vogt, »Virtù vince fortuna«, S. 85) bei Boethius weitgehend unkom-

mentiert neben ihre offenbare providenztheologische Unterordnung (vgl. auch Vogt, Kontin-

genz und Zufall, S. 552f).

136 Vgl. Boethius, Trost der Philosophie, S. 87: »Ich glaube nämlich, dass dem Menschen ein wid-

riges Geschick mehr als ein günstiges nützt [adversam quam prosperam prodesse fortunam]. […]

Dieses bindet die Seelen der Genießendenmit demScheine lügnerischer Güter, jenes löst sie

durch die Einsicht in die Gebrechlichkeit jener Glückseligkeit. […] Endlich zieht das Günstige

durch Schmeicheln vom Pfade des wahren Guten ab, das Widrige dagegen zieht meistens

mit seinen Widerhaken zu den wahren Gütern zurück« (vgl. ebd., S. 86).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 75

Die Schriften des Boethius und insbesondere seineConsolatio gehören zudenmeist-

rezipiertenWerken der mittelalterlichen Gelehrsamkeit. Sie sindmit entscheidend

für die Ausprägung der Abwendung von weltlichem Ehrgeiz predigenden Welt-

deutung der contemptus mundi.137 Was das Motiv der Fortuna angeht, so sind ab

dem 12. Jahrhundert zunehmend häufig bildliche Darstellungen in Literatur und

Buchmalerei (mit dem Rad als ihrem zentralen Attribut) belegt.138 In DantesDivina

Commedia (ca. 1307–1321) wird das Motiv im boethischen Sinne ebenso aufgegrif-

fen wie, titelgebend, in Petrarcas De remediis utriusque fortunae (ca. 1366). Bildliche

Darstellungen bzw. Illustrationen zeigen oftmals das von der Fortuna in Bewegung

gesetzte Rad, nicht selten versehen mit den Figuren von vier Königen, welche Po-

sitionen oberhalb bzw. auf, unter dem Rad sowie links und rechts davon besetzen.

Versehen mit den Aussprüchen regnabo, regno, regnavi, sum sine regno (ich werde

herrschen, ich herrsche, ich habe geherrscht, ich bin ohne Herrschaft) versinnbild-

lichen sie die Momente des Aufstiegs und Falls in der Gunst der Fortuna – und die

Vergänglichkeit weltlichen Glücks.139

Wirkmächtig wird die Fortuna mit ihrem Rad auch von Giovanni Boccaccio als

strukturgebendes Element in seinem De casibus virorum illustrium (ca. 1358) aufge-

griffen, eine Schrift, die denStartschuss für ein ganzesGenre vonErzählungenüber

den Fall bedeutender Persönlichkeiten bildete. Wie oben erwähnt, stellte sie auch,

zusammen mit ihrer Übertragung ins Französische durch Laurent de Premierfait

(ca. 1370–1418) um 1409, die Vorlage für John Lydgates Fall of Princes dar. Dort ver-

merkt Lydgate im Prolog, dass der Zweck des Buches nichts anderes sei als »For-

137 Vgl. Kern,Weltflucht, v.a. S. 295ff; Siobhan Nash-Marshall, »Boethius’s Influence on Theology

and Metaphysics to c. 1500«, in: A Companion to Boethius in the Middle Ages, hg. von Noel H.

Kaylor und Philip E. Phillips, Leiden 2012, S. 163–191.

138 Zu den frühesten Exempla gehört die auf die zweite Hälfte des 11. Jahrhunderts datierte, aus

dem Codex Casinensis 189 der Benediktinerabtei Monte Cassino (vgl. Matthias Vollmer, »Das

Bild vor Augen-den Text im Kopf. Das Rad der Fortuna als textsubstituierendes Zeichen«,

in: Boethius Christianus? Transformationen der ›Consolatio Philosophiae‹ in Mittelalter und Früher

Neuzeit, hg. von Reinhold Glei u.a., Berlin u.a. 2010, S. 355–386; hier: S. 361). Entsprechende

Wandmalereien sollen auch in nicht geringer Zahl existiert haben, wurden aber bis auf we-

nige Fragmente zerstört (vgl. ebd., S. 356). Bekannt ist heute v.a. die CarminaBurana genannte

Sammlung von Gedichten des 11. bis 13. Jahrhunderts aus Benediktbeuern, die zum bedeu-

tenden Teil der Fortuna ›gewidmet‹ sind; vgl. JohannDrumbl, »Studien zumCodex Buranus«,

in: Aevum 77/2 (2003), S. 323–356.

139 Vgl. Patch, The Goddess Fortuna, S. 164. Diese Gestaltung findet sich schon bei der wohl äl-

testen erhaltenen Darstellung des Rades der Fortuna des Mittelalters im o.g. Codex Casinensis

(vgl. Vollmer, »Das Bild vor Augen«, S. 362f). Auf die Bezugnahme auf den Bereich des Politi-

schen, d.h. hier der monarchischen Herrschaft als eines der bevorzugten ›Geltungsbereiche‹

der Fortuna, wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels zurückzukommen sein.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

tunys variaunce«140 –dieWandelbarkeit Fortunas –zu illustrieren.Aber auch schon

im TroyBookund inTheSiege ofThebes ging es umden Fall von Persönlichkeiten, Städ-

ten, ja, Zivilisationen.

In der Tat stellt die Auseinandersetzungmit der Fortuna geradezu ein Leitmotiv

für einen großen Teil der lydgateschen Dichtung dar. Mehrere seiner kürzeren Ge-

dichte sind denWechselfällen des Lebens gewidmet, die beklagtwerden und immer

wieder, durchaus im Sinne von Boethius’Consolatio, auf die christlichenHeilslehren

verweisen.141 Lydgates Kenntnis des Topos verdankt sich zweifellos seinen Studi-

en in Oxford, wo die Texte des Boethius zeitgemäß als Pflichtlektüre vorgesehen

waren,142 sowie seinen literarischen Vorbildern. Zu diesen zählte neben den oben

genannten insbesondre Geoffrey Chaucer, der Boethius Consolatio unter dem Titel

Boece in der zweitenHälfte des 14. Jahrhunderts selbst insMittelenglische übersetzt

hatte. Lydgate selbst benennt an verschiedenen Stellen auch explizit »Boeces book,

the Consolacioun«143 als Bezugspunkt, womit er eventuell auf eben diese Überset-

zung anspielt. Ganz offensichtlich jedenfalls war Lydgate mit den Grundgedanken

der Consolatio sehr vertraut und hatte diese – als Gelehrter, Mönch und Dichter –

zutiefst verinnerlicht.

1.3.2 Die Fortuna im Dance of Death

Auch wenn mit dem Fortunamotiv immer Fragen der Unvorhersehbarkeit, Unbe-

ständigkeit, Unsicherheit, Zufälligkeit des Weltlichen aufgerufen sind, so ist doch

nicht von vornherein klar, wie im Einzelnen göttliche Providenz, Kontingenz und

menschliches Vermögen zueinander in Beziehung gesetzt werden. In der Tat ist ein

detaillierter Blick in die jeweiligenWerke vonnöten, um ihr Verhältnis und das Ver-

ständnis von der Fortuna genauer zu bestimmen. Wo und wie also wird das Motiv

imDance of Death verwendet?

140 John Lydgate, The Fall of Princes, hg. von Henry Bergen, 4 Bde., London/New York 1967, Bd. 1,

S. 2.

141 Auf einzelne Passagen darinwird noch zurückzukommen sein. Das Fortunamotiv bei Lydgate

hat als solches in der Forschung gewisse, wenn auch nicht systematische Beachtung gefun-

den. Das mag auch daran liegen, dass Lydgates Auseinandersetzung damit, wie im Folgen-

den gezeigt werden kann, weniger stringent ist, sondern sich vielmehr durch eine nicht im-

mer widerspruchsfreie Spannung auszeichnet. Zum Fortunamotiv bei Lydgate vgl. Pearsall,

John Lydgate, S. 240ff; Mortimer, ›Fall of Princes‹; Paul Strohm, Politique. Languages of Statecraft

between Chaucer and Shakespeare, Notre Dame IN 2005, S. 100–104.

142 Vgl. Nash-Marshall, »Boethius’s Influence«; hier: S. 163ff.

143 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 1, S. 9. Allein im Fall of Princes finden sich vier direkte Bezüge auf

Boethius (vgl. Hammond, English Verse, S. 185). Auch dem Boethius selbst ist einer der ›Fälle‹

gewidmet (vgl. ebd., S. 185f).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 77

Die Fortuna in den Verba translatoris

DiedeutlichsteAnspielungauf die Fortunafindet sich,wie eingangs erwähnt,gleich

zu Beginn, im als Verba translatoris bezeichneten Prolog. Die Strophe, die denDance

of Death geradezu unter das Motto einer illustrativen Erläuterung des Wirkens der

Fortuna stellt, sei hier noch einmal in Gänze zitiert:

Deeth sparith not / lowe ne hy degree –

Popes, kynges, / ne worthy Emperours.

Whan þei shyne / most in felicite,

He can abate / þe fresshnes of her flours,

Ther briȝt sonne / clipsen with his shours,

Make hem plunge / from her sees lowe.

Magre þe myȝt / of alle these conquerours,

Fortune hath hem / from her whele ythrowe. (L 9–16)

Der Tod verschont nicht / Niedrige noch Hohe;

Päpste, Könige, / noch würdige Kaiser,

Wenn sie erstrahlen / in höchstem Glück.

Vermag er zerstören / die Frische ihrer Blüten,

Ihre Sonne zu verdunkeln / mit seinen Schauern,

Sie stürzen zu lassen; / von ihren Thronen nieder.

Trotz der Macht / all dieser Eroberer;

Hat sie Fortuna / von ihrem Rade geworfen.

Besondere Betonung erfährt das Fortunamotiv hier auch deswegen,weil in den üb-

rigen vier Strophen des Prologs ausschließlich die Grundaussagen der von Lydga-

te getreulich wiedergegebenen, oben genannten, einleitenden Worte der französi-

schen Vorlage wiederholt werden und ansonsten bloß, wenn auch wortreich, der

Anlass seiner Übertragung ins Englische dargelegt wird: Es ist der Tod, der »sleeth,

allas […] /Boþeȝongandolde / of loweandhyparage« (L 7f)–der,alle, JungewieAlte,

niederstreckt, von hohem wie von geringem Stand. Darüber hinaus werden allein

Umstände und Anlass der Übersetzung des Textes wortreich geschildert, »whiche

þat at Parys / I fonde depict / oones in awal« (L 19f), »das ich in Paris einst dargestellt

fand an einer Wand«). Lydgate habe die Übersetzung, wie er hier schreibt, auf den

Rat, das Verlangen, die Bitte (»a-vyse«, »sterynge«, »requeste«, L 25ff) ungenannter

französischer Gelehrter hin unternommen, wobei er seine eigene Leistung in gän-

gigem Bescheidenheitstopos kleinredet. Es sei eine »playn translacioun« (L 28) und

seinBeitragzumvorliegendenText,wie er imNachwortnocheingehenderausführt,

nicht nennenswert bis ungenügend. Diese Zurücknahme der eigenen Person wird

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

freilich dadurch konterkariert, dass er sich selbst abschließend als Dichter nament-

lich erwähnt.144

Das Fortunamotiv stellt an dieser Stelle jedenfalls die einzige inhaltlich-moti-

vische Ergänzung zur französischen Vorlage dar und erscheint eben deswegen als

besonders hervorgehoben. Was wird damit bewirkt? Bemerkenswert ist zunächst,

dass der Tod hiermit der Fortuna gleichsam identifiziert wird.Denn es ist ja die Re-

de davon, dass der Tod die genannten »from her sees« (L 14), von ihren Stellungen

bzw.Thronen stürzt –was aber buchstäblich gleichbedeutendmit demTunder For-

tuna ist, welche sie »from her whele ythrowe« (L 16), von ihrem Rade geworfen hat.

Als Verursacher erscheinen Tod und Fortuna damit geradezu austauschbar.

Bemerkenswert ist dies nicht zuletzt deswegen, da dasWirken der Fortuna und

die ihr zugeschriebenen Verlusterfahrungen ja keineswegs notwendig mit dem To-

de gleichzusetzen sind. Das gilt weder für Boethius, für den – auch wenn er zuletzt

hingerichtet wurde – zunächst der Verlust seiner Stellung, seiner Freiheit etc. als

Werk der Fortuna erscheinen, noch gilt dies grundsätzlich für Lydgate. In der Tat

sindmehrere kleinerer Gedichte Lydgates ganz demWirken der Fortuna gewidmet,

wo sie als Prinzip derWandelhaftigkeit derWelt als solcher skizziert wird.That now

isHay some-tymewasGrase (»Was jetzt Heu ist war einst Gras«) etwa, ein Gedicht un-

bekannten Datums, stellt eine Art Aufstellung weltlicher Veränderlichkeit dar, vom

Wandel der Tages- und Jahreszeiten bis hin zumenschlichen Stimmungen undVer-

haltensweisen.Dies alles ist der Fortuna geschuldet, denn »[t]hermay nothynge he-

re longe contynue / For to endure in his freshenys, /Thewhelle so turnythe of Dame

Fortune / By chaungynge of her doublenes«145 – etwa: »es gibt nichts, was lange be-

stünde oder in Jugendfrische andauerte. Denn das Rad der Herrin Fortuna dreht

sich imWandel ihrer Unbeständigkeit/Trughaftigkeit«. Und in einem von Lydgates

Gedichten, dem der treffende Titel On the Instability of Human Affairs beigelegt wor-

den ist, wird ebenfalls die Veränderlichkeit der Welt als solche geschildert und die-

se genauso mit demWirken der so unvorhersehbaren und unbeständigen Fortuna

identifiziert:

The World vnsure, contrary al stableness,

Whos ioye is meynt ay with adversite;

Now light, now hevy, now sowre, now gladness;

Ebbe after floode of al prosperite.

Set al asyde and lierne this of me,

144 Vgl. die letztenZeilen desDance ofDeath: »Rude of langage / Iwas not borne in Fraunce, /Haue

me excusid /my name is Iohn Lidgate; / Of her tunge / I haue no suffisaunce / Her coriousme-

tris / in Englisshe to translate« (L 669–672): »Von grober Sprache / ward ich nicht in Frankreich

geboren. / Verzeihtmir [dies] /meinName ist John Lydgate; / ihre [d.h. Frankreichs] Sprache /

beherrsche ich nicht genug, / ihre edlen Verse / [recht] ins Englische zu übersetzen.«

145 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 810; vgl. ebd., S. 809–813.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 79

Trust upon fortune? Defye false fortune,

And al recleymes of hyr double luyne146

Die Welt unsicher, aller Gewissheit entgegen;

Deren Freude mit Kummer vermischt ist;

Mal leicht, mal schwer, mal Gram, mal Fröhlichkeit,

mal Ebbe, mal Flut allen Wohlergehens.

Lass ab von allem und lerne dies von mir:

Fortuna vertrauen? Trotze der falschen Fortuna,

Und allen Versuchungen ihrer betrügerischen/unverlässlichen Rede.

Fortuna wird hier als ein die gesamte diesseitigeWelt durchdringendes Prinzip ge-

schildert, das für positive ebenso wie negative Veränderungen gleichermaßen ver-

antwortlich scheint. Im vorliegenden Zusammenhang ist allerdings auch zu ver-

merken, dass es sich bei diesem Gedicht um eben jenes handelt, das mit einer di-

rekten Anspielung auf denDance of Death abschließt bzw. auf das darauf basierende

Wandgemälde in der St. Paul’s Cathedral von London: »Renne vnto Powlis, beholde

theMachabe«147 (»LaufnachSt.Paul’s,betrachtedenTotentanz«).Angesichtsdermit

Unvorhersehbarkeit behafteten Unbeständigkeit derWelt, die ihnmit einschließt, soll

sich der Mensch – so die ganz der contemptus mundi konforme, abschließende Mo-

ral des Gedichts – dem Göttlichen zuwenden, wobei ihm der offenbar als bekannt

vorausgesetzte Totentanz von St. Paul’s zur Verinnerlichung dienen soll.148 Das Ge-

dicht plädiert angesichts der Unstetheit aller weltlichen Verhältnisse also ganz im

konventionell-boethischen Sinne für eine Zuwendung zumGöttlichen.

Ganz ähnlich, so ist hinzuzufügen, endet auch das zuvor zitierteThat now isHay

some-tyme was Grase, nämlich –wie dessen Titel schon nahelegt –mit Anspielungen

146 Vgl. Lydgate, A Selection, S. 74–78. Meine Übersetzung ist in mancherlei Weise mangelhaft;

»luyne« (line) bedeutet neben dem buchstäblichen »Tau« sowohl »Art« im Sinne von Cha-

rakteristikum/Prinzip/Regel/Gesetz als auch buchstäblich »Zeile«, d.h. eine Äußerung in ge-

schriebenem oder gesprochenem Wort (Rede). Die Schlusszeile ist von daher als Warnung

vor den Versuchungen und Täuschungen der Fortuna zu lesen, den Menschen mit letztlich

falschen Versprechungen an sich zu ›binden‹.

147 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 834.

148 Ganz in diesem Sinne, wenn auch ohne Verweis auf denDance of Death, sind auch andere Ge-

dichte Lydgates zu verstehen, etwa eines mit dem Titel Timormortis conturbat me (»Die Angst

vor dem Tod bestürzt mich«, vgl. ebd., S. 828–832) zu verstehen. Dort ist es die Wandelbar-

keit der Welt, die »wourldly mutabilite« (ebd., S. 828), welche direkt mit dem Tod oder der

Angst davor verknüpft ist. Vgl. die einleitenden Zeilen: »So as I lay this othir nyght, / In my

bed tournyng vp so doun, / […] I gan remembre with-inne my resoun / Vpon wourldly muta-

bilite, / And to recoorde wel this lessoun / Timormortis conturbatme.« (ebd.: »Als ich neulich

nachts lag/in meinem Bett mich umherwälzend / […] begann ich in meinem Geiste / über die

Wandelbarkeit der Welt nachzudenken / und diese Lehren zu verinnerlichen. / Timor mortis

conturbat me.«)

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

aufdie grundsätzlicheVergänglichkeit desweltlichenDaseins.InsoferndieWandel-

barkeit der Fortuna immer auch die Vergänglichkeit alles Bestehenden einschließt,

ist sie für sich genommen zwar nicht mit dem Tod identisch. Allerdings ist ihr in

Lydgates Gedichten ein geradezu intimes Verhältnis zumTod zuzuschreiben. Er er-

scheint als allerletzter und vollständiger, in jeder Hinsicht finaler und mit Gewiss-

heit erfolgender Umschwung des Rades der Fortuna. Er ist gleichsam die letzte Be-

stätigung ihrer Herrschaft wie auch der doubleness, der Trughaftigkeit und Unbe-

ständigkeit alles Irdischen. Dies entspricht insofern der Tradition, als dass es mit

der verbreiteten bildlichen Darstellung der Fortuna und ihres Radesmit eben jenen

vier Herrschergestalten korrespondiert, deren Fall zunächst zwar allein den Verlust

ihrer Herrschaft anzeigt, faktisch aber mit dem Verlust ihres Lebens gleichgesetzt

werden kann.

Was aber geschieht nun mit der direkten Gleichsetzung von Tod und Fortuna

im Prolog des Dance of Death? Sie hat zweierlei zur Folge. Zum einen wird damit

der Nimbus der Unvermeidlichkeit verstärkt, welcher dem Umschlag des rotae

fortuna zugesprochen wird. Denn nichts ist freilich – wie im Totentanz in Ab-

undanz verdeutlicht – so sicher wie der Tod. Mit dem Bezug auf diesen wird die

Unabwendbarkeit derWechselhaftigkeit der Fortuna betont, die Unvermeidlichkeit

ihres ›Umschwungs‹ zum Schlechteren sowie, zuletzt, die Vergänglichkeit aller

weltlichen Verhältnisse.

Zum anderen aber wird damit umgekehrt der Tod als kontingent betont im

Sinne seines grundsätzlich unvorhersehbaren undmitunter plötzlichen Eintretens,

das jenen Päpsten, Königen, würdigen Herrschern etc. jederzeit, eben auch in

ihrer ›vollen Blüte‹ widerfahren kann. Dieser Aspekt der drohenden Plötzlichkeit

und Unvorhersehbarkeit wird, wie bereits erwähnt, in Totentanzdarstellungen

grundsätzlich hervorgehoben und in der Tat unterscheiden diese sich gerade darin

von anderen Arten mittelalterlicher und frühneuzeitlicher Todesmeditation.149

Lydgate selbst stellt ihn im Prolog zusätzlich heraus: »Where is ȝour witt / wher is

ȝour prudence / To se aforn / the sodein violence / Of cruel Dethe« (L 4ff) – Wo ist

euer Scharfsinn, wo eure Klugheit, die plötzliche (»sodein«) Gewalt des grausamen

Todes hervorzusehen?

Dieser Aspekt kann auch darüber hinaus als hervorgehoben gelten, wenn man

bedenkt, dass die einleitend zitierte Strophe auch als Anspielung auf den Tod ei-

nes ganz bestimmten Herrschers gelesen werden kann, nämlich Heinrich V. von

England (1386–1422).150 Heinrich hatte sich nach seinen Siegen im sogenannten

149 So von der Ars moriendi, letztlich eine Art Anleitung zum ›glückenden‹ Sterben, d.h. demmo-

raltheologisch ordnungsgemäßen Übergang in die Ewigkeit, die eine planvolle Durchfüh-

rung durch die letzten Lebensstunden darstellt (vgl. Palmer, »Ars moriendi«).

150 Vgl. Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 120f; S. 124.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 81

Hundertjährigen Krieg gegen Frankreich, der damit beendet schien, auf dem Hö-

hepunkt seiner Macht und seines Ruhms befunden, als er an einer plötzlichen und

rasch voranschreitendenErkrankung (vermutlich der Ruhr) verstarb. Lydgate verlor

damit nicht nur einen als ebenso beliebt wie fähig geltenden König, sondern, wie

erwähnt, auch einen seiner ersten und wichtigsten Gönner.151 Der so vollkommen

unvorhergesehen und plötzlich zu Tode gekommene Heinrich V. erscheint gerade-

zu als Exemplum des oben Zitierten, mit seiner Rede von den auf dem Höhepunkt

ihrer ›Karriere‹ zu Fall gebrachten Herrschern, Königen und Eroberern.

Bestärkt wird diese Deutung durch zwei Zeilen im Dialog des Todes mit der

Figur des von Lydgate neu hinzugefügten Tregetour (Hofzauberers/Narren). Dieser

wird, einzigartig in Lydgates Text, namentlich identifiziert als ein gewisser Jon Ri-

kelle. Dieser habe einst in Diensten des »noble Harry / kyng of Engelond, / And of

Fraunce / themyȝti conquerour« (514f) gestanden –des »edlenHeinrich / König von

England und von Frankreich / dem mächtigen Eroberer«. Die explizite Titulierung

alsErobererweist auf dieVerba translatoris zurückund lässt dieWendungohneZwei-

fel als Referenz auf den erst kürzlich verstorbenenMonarchen erscheinen.152

Wenn mit dieser Gleichsetzung von Tod und Fortuna also sowohl die Unver-

meidlichkeit der Fortuna und ihres launenhaften Wirkens, die unüberwindbare

Wechselhaftigkeit aller weltlichen Umstände betont wird, so wird umgekehrt zu-

gleich die in der Vorlage schon vorhandene, gleichsam paradoxale Eigenschaft des

Todes, gewiss und zugleich ungewiss zu sein, zusätzlich hervorgehoben. Er wird

als notwendig eintretendes und zugleich unvorhersehbares und in diesem Sinne

kontingentes Phänomen gefasst, dessen einziges verlässliches Charakteristikum

– ganz genau wie im Falle der Fortuna – in vorhersehbarer Unvorhersehbarkeit

besteht.

O ȝe, Sir Clerke!
Allerdings wird auf das Fortunamotiv auch in den eigentlichen Totentanzdialogen

Bezug genommen, wenn auch weniger prominent. Am deutlichsten ist dies bei der

Figur des Clerke der Fall, den der Tod mit den auch hier noch einmal in Gänze zu

zitierendenWorten anspricht:

151 Seine Bewunderung für den Verstorbenen spiegelt sich in einem elogenhaften Einschub in

seinem Fall of Princeswider, wo er ihn als tapferen, tugendhaften, friedensbringenden Vertei-

diger der Christenheit schildert, dessen plötzlicher Tod einfach nur höchst bedauernswert ist

(»he deied al tosoone«: Lydgate, Fall of Princes, Bd. 1, S. 168; vgl. ebd.) Zur Diskussion des Ver-

hältnisses von Heinrich V., der Lancaster-Dynastie und Lydgate vgl. auch Lee Patterson, Acts

of Recognition. Essays onMedieval Culture, Notre Dame IN 2010, S. 120–154 sowie die folgenden

Ausführungen.

152 Vgl. Kinch, ImagoMortis, S. 208; Oosterwijk, ›Fro Paris to Inglond?‹, S. 120; Lydgate, John Lydgate,

S. 161f).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

O ȝe, Sir Clerke / suppose ȝe to be free

Fro my daunce / or ȝoureselfe defende,

That wende haue rysen / vnto hie degre

Of benefices / or some greet prebende?

Who clymbeth hiest / sometyme shal dissende

Lat no man grucche / aȝens his fortune,

But take in gree / whateuere God hym sende,

Whiche ponissheth al / whan tyme is oportune. (L 593–600)

O du, Herr Gelehrter, / du glaubst du wohl befreit zu sein

Von meinem Tanz / oder dich schützen zu können?

Der aufgestiegen ist / zu hoher Stellung

Von Privilegien / oder großen Pfründen?

Wer am höchsten steigt / mit dem wird es [auch] wieder abwärtsgehen.

Kein Mensch soll hadern / mit seinem Schicksal [fortune],

Sondern gnädig annehmen / was immer Gott ihm beschert,

Welcher alle straft / zur gegebenen Zeit.

AuchhierwirdderTod,wiedieRedevomAufundAbnahelegt,mitdemUmschwung

des Rades der Fortuna identifiziert. Zunächst ist dabei die Forderung deutlich, sich

diesem zu fügen, so plötzlich und unvermutet es auch geschieht. Letzteren Aspekt

verdeutlichtnocheinmaldieAntwort desClerke,wennerungläubig anmutend fragt:

»Shal I þat am / so ȝonge a clerke nowe deye« (L 601: »Soll Ich, der ich ein so junger

Clerke bin, jetzt [schon] sterben?«) und feststellt, dass der Tod doch »alweie / a short

conclusioun« (L 605; etwa: »immer kurzen Prozess«) mache.

Darüber hinaus ist die Rede vom Auf- und Abstieg mit einer Kritik an der hier

ausdrücklich thematisierten sozialenAmbitionverknüpft.Verständlich ist dies frei-

lich im Lichte des boethischen Gedankens, dass angesichts der Unvorhersehbarkeit

des Schicksals und der Unvermeidbarkeit der ›Abwärtsbewegung‹ jeglicher Ehrgeiz

sinnlos ist, insofern er sich auf die Sphäre des Weltlichen beschränkt. Weltlicher

Ehrgeiz ist in diesem Verständnis, wie gesagt, bestenfalls eine Ablenkung von der

Ausrichtung des Lebens auf das jenseitig-Göttliche. Irritierenderweise aber scheint

die Abwärtsbewegung des Rades hiermit einer Idee von göttlicher Strafe verknüpft.

Irritierend mutet dies deswegen an, weil der Tod, wie der Totentanz ja nicht müde

wird zu betonen, eben ausnahmslos und mitunter unvermutet zu jedem kommt.

Wie kann er da eine Strafe sein? Zwar ist der Tod im theologischen Verständnis der

Zeit grundsätzlich ›der Sünde Sold‹, Strafe für den adamitischen Sündenfall;153 hier

153 Das etwas später entstandene Totentanzgemälde von La Chaise-Dieu (ca. 1470) greift dies et-

wa explizit auf, insofern ihm eine Darstellung des Sündenfalls vorangestellt ist undmehrere

direkte textliche Anspielungen erfolgen (vgl. Gertsman, Dance of Death, S. 131–134). Lydgates

Version enthält allerdings nichts Derartiges.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 83

aber scheint die Rede von Strafe deutlich auf das individuelle Verhalten des Clerke

und dessen soziale Ambitionen bezogen, nicht auf seine peccatologischeUnterwor-

fenheit.

An dieser Stelle ist zu bemerken, dass Lydgate auch diesen Dialog weitgehend

der französischen Vorlage entnimmt – allein der Bezug auf die Fortuna ist ergänzt.

Die Passage lautet im Französischen schlicht »rien ny vault le rebeller«154: Sich auf-

lehnen ist sinnlos. Betont ist die Rede vom (sozialen) Auf und Ab an dieser Stelle ge-

wiss deswegen, weil Klerus und die höfische (also ›säkulare‹) Verwaltung eben mit

die bedeutsamsten Orte sozialen Aufstiegs darstellten.155

Kritisiert wurde sozialer Ehrgeiz von zeitgenössisch insbesondere, da er als Ur-

sache sozialen Unfriedens ausgemacht wurde. Lydgate selbst, so ist an dieser Stelle

zu vermerken, teilt diese Ansicht. So schreibt er an anderer Stelle,mangelndeHier-

archie bzw. klare ständische Distinktion führe nur zur für alle Menschen nachteili-

genVerwirrung, zuUnfrieden undZwietracht,worunter nicht zuletzt die Armen zu

leiden hätten. In der Tat ist auch die oft emphatischeWarnung vor sozialer und po-

litischer Disharmonie ein konstantes Motiv in Lydgates Werk. Eleanor Hammond

schreibt deswegen auch, Lydgate müsse, über seinen mutmaßlichen sozialen und

religiösen Konservatismus hinaus, geradezu einen »personal horror«156 davor emp-

funden haben.

DieseEinschätzung lässt sichbiografischbegründen.Sokannvermutetwerden,

dass Lydgate in früher Jugend die sogenannte Peasant Revolt von 1381 miterlebt und

als abschreckend empfunden haben könnte. Der Aufstand, der die sozialen Hier-

archien nachdrücklich in Frage stellte,157 hatte seine Heimatgrafschaft Suffolk früh

erfasst, wo Lydgate, damals etwa 11 Jahre alt, nur wenigeMeilen entfernt von seiner

späterenHeimatabteiBurySt.Edmunds aufwuchs.Dassdiesemit ihrembedeuten-

den Grundbesitz im Zentrum der gewaltsamen Unruhen stand,mag zu seiner spä-

teren Skepsis,was das Infragestellen bestehender sozialer Hierarchien betrifft, bei-

154 Kaiser, Der tanzende Tod, S. 104.

155 Ähnlich von Aufstieg und als Strafe konnotiertem Fall ist daher auch bei den Figuren des Pa-

triarke und des Bisshoppe die Rede, wenn auch ohne direkte Bezugnahme auf die Fortuna.

Ersterer etwa klagt: »Hy clymbyng vp / a falle hath for his mede« (L 133: »Wer hoch steigt, hat

einen Fall zum Lohn«); und er beendet seine Rede an den Tod mit den Worten »Who moun-

tith hy / it is sure and no drede, / Greet berthen doþe / hym ofte encoumbre« (L 134f: »Wer

hoch steigt – es ist gewiss und nicht (bloße) Befürchtung – dem widerfährt oft großer Kum-

mer«). Der Tod spielt hier im Gegenzug direkt auf mögliche, nunmehr obsolete, Ambitionen

des Patriarke auf das Papstamt an (vgl. L 127f). Der Bisshoppe wiederum klagt, »No wiȝt is su-

re / þat clymbeth ouer hye« (L 208: »Niemand ist sicher, der allzu hoch steigt.« Lydgate folgt

darin der französischen Vorlage (vgl. Kaiser, Der tanzende Tod, S. 80f; S. 84f).

156 Hammond, English Verse, S. 94; vgl. John Lydgate, The Pilgrimage of the Life of Man, hg. von

F. Furnivall, Millwood NY 1973, S. 627; Rigby, »English Society«, S. 25f; S. 36f.

157 Vgl. Alastair Dunn, The Great Rising of 1381. The Peasants’ Revolt and England’s Failed Revolution,

Stroud/Charleston SC 2002.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

getragen haben. In den Auseinandersetzungen wurde unter anderem der damalige

Prior der Abtei von Aufständischen getötet –wobei sich derenUnmut sprechender-

weise vor allemgegendieArchivederAbteimit denVerzeichnissen ihrerBesitzstän-

de richtete, aus welchen sich die Pachtverpflichtungen der einfachen Bevölkerung

ableitete.158 Lydgate war also Teil und später prominenter Vertreter eines sozialen

Milieus ebenso wie einer konkreten sozialen Gruppe, die von den bestehenden so-

ziopolitischenVerhältnissen klar profitierte undwenigGutes vonderen Infragestel-

lung erwarten konnte.

Auch wenn der Aufstand nach bemerkenswerten Anfangserfolgen vollständig

niedergeschlagen wurde, so blieb die Gefahr sozialer Unruhen doch präsent. Seit

Ende des 14. Jahrhunderts hatte die religiöse Bewegung der Lollarden (welche teil-

weise auch in der Revolte von 1381 involviert war) vor allem die kirchlichen Autoritä-

ten, zunehmend aber auch die weltlichen Hierarchen, in Frage gestellt. Die Forde-

rungen imUmfeld der Lollarden reichten bei erneutenUnruhen um 1430 bis hin zur

Abschaffung der Monarchie. Insofern diese Forderungen für die religiösen und po-

litischen Eliten, denen Lydgate nahestand, als Ursache von Aufständen ausgemacht

wurden, liegt die grundsätzliche Ablehnung jeglicher Veränderung am Status quo

der sozialen Verhältnisse auf der Hand.159

Hinsichtlich der Nähe Lydgates zurMacht ist ferner auf die politische Dimensi-

on des Beharrens auf demStatus quo sozialerHierarchien zu verweisen.Das dama-

lige Herrscherhaus Lancaster, dem Lydgate eben eng verbunden war, war erst 1399

putschartig an die Königswürde gelangt. Aufgrund seiner grundsätzlich fragwür-

digen Legitimationwar es daher,möglichen konkurrierenden Ansprüchen aus dem

Hochadel gegenüber, an der Propagierung stabiler Hierarchien interessiert (was ei-

ner gewissen Ironie natürlich nicht entbehrt). Auch wenn die Forschung davon ab-

sieht, Lydgate auf eine Art Propagandisten des Hauses Lancaster zu reduzieren, so

liegt er mit seiner offenkundigen Vorliebe für gesellschaftliche Stabilität doch auf

der Linie desHerrschergeschlechts, dem es die bedeutendsten seiner dichterischen

Aufträge verdankt. Wie erwähnt, gehört dazu neben dem Troy Book auch der Fall of

Princes, geschrieben imAuftrag desHerzogs vonGloucester und späteremRegenten

während der Minorität Heinrich VI., den Lydgate ebendort – im Fall of Princes – für

seine Härte bei der Unterdrückung der Lollardenbewegung pries.160

Die langjährige Minderjährigkeit des nunmehrigen Königs Heinrich VI. war

freilich ein weiterer Grund politischer Instabilität. Denn damit fiel der König als

mutmaßlich ›ehrlicher Makler‹ zwischen den Interessen der Angehörigen des

Hochadels aus. Dass einer von ihnen, in diesem Fall Gloucester, die politische

158 Vgl. hierzuwie zumFolgendenDyer, »Rising of 1381«; hier: S. 276; Summit, »›Stable in Study‹«,

S. 215; S. 208ff; S. 226.

159 Vgl. zur Verhandlung sozialer Hierarchien die Ausführungen in Kapitel 3.

160 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 1, S. 11f.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 85

Vormundschaft des Herrschers innehatte, musste eine Belastung für das stabil-

hierarchisch gedachte politische Gefüge darstellen; eine Belastung, die Konflikte

herausforderte – und das zu einer Zeit, in der der bastard feudalism den Aufbau

paralleler Machtstrukturen ermöglichte.161 Grundsätzlich hatte Lydgate also in

vielerlei Hinsicht Anlass, zu soziopolitischer Stabilität zu mahnen.

In jedemFall ist festzustellen,dass er,d’accordmitdemfranzösischenTotentanz-

text, die Vorteilhaftigkeit und Zweckmäßigkeit der sozialenHierarchien seiner Zeit

propagiert und nachdrücklich für deren Bewahrung eintrat.

Um auf die Verurteilung sozialer (und auch politischer) Ambitionen zurückzu-

kommen, sowurdendiesemoralphilosophisch oftmals als SündedesHochmuts (su-

perbia) oder derHabgier (avaricia) konzeptualisiert.Denn der Ehrgeiz zur Verbesse-

rung der eigenen Position konnte sowohl als Aufbegehren gegen die von Gott (qua

Geburt) festgesetzte soziale Rolle und Funktion, als auch als das Begehren nach et-

was, was einer Person nicht zusteht, deklariert werden.162 In jedem Fall konnte es

als sündhaftes Aufbegehren gegen die natürliche, von Gott gegebene Ordnung be-

griffen werden. Auch von englischen Moralisten wurde dies nachdrücklich propa-

giert. JohnGower (1330–1408) etwa, ebenfalls vorbildhaft für Lydgates dichterisches

Werk, begreift in seiner Vox Clamantis (ca. 1390) sozialen Aufstieg in eben diesem

Sinne auch als Unternehmung von »someone who is swollen with avarice«163.

Bezogen auf die Passage des Clerke kann der Umschwung der Fortuna bzw. der

(plötzliche) Tod also durchaus als Strafe für diese Sündedes ›habgierigen‹ Ehrgeizes

erscheinen. Allerdings scheint dies mehr mit der augustinischen Konzeption der

Fortuna zu tun zu haben als mit der des Boethius. In der Tat kann der Versuch, das

eigene Schicksal ehrgeizig zu gestalten, als Verstoß gegen das von Augustinus for-

mulierte, providenztheologische ordo-Denken angesehen werden, in welchem auch

die Sozialordnung als göttlich gewollt hierarchische ihren Platz finden kann.164

161 In der Tat werden die sogenannten Rosenkriege mit ausgelöst durch die Versuche Richard

von Yorks, sich zum Hauptberater des Königs (und angesichts dessen Wankelmütigkeit und

problematischer geistigen Gesundheit zum quasi-Regenten) aufzuschwingen (vgl. Pollard,

War of the Roses, S. 21f). Zur Instabilität der Herrschaft Heinrich VI. vgl. auch Ralph Alan

Griffiths, The Reign of King Henry VI. The Exercise of Royal Authority, 1422–1461, London 1981,

S. 138–144.

162 Grundsätzlich sind Hochmut und Habgier in diesem Sinne ineinander übersetzbar. Vgl. zu

ihrem Verhältnis auch Little, »Pride«.

163 John Gower, The Major Latin Works of John Gower, hg. von Eric W. Stockton, Seattle 1962,

S. 49–254; hier: S. 216. Vgl. zu diesem Punkt auch S. H. Rigby, »England. Literature and So-

ciety«, in: A Companion to Britain in the Later Middle Ages, hg. von dems., New York 2008,

S. 497–520; hier: S. 502; S. 506f.

164 Das dieser Kritik implizite Beharren auf gesellschaftlichenHierarchien steht freilich in einem

gewissen Spannungsverhältnis zum sozialkritischen Potential gerade des Totentanzgenres,

in dem in der Regel (und auch bei Lydgate) die allgemeineGleichheit allerMenschen vor dem

Tode betont wird (vgl. zur Verhältnissetzung beider Dimensionen Kapitel 3).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Dies ist durchaus bemerkenswert, da es in letzter Konsequenz widersprüchlich

anmutet, nimmt man die Unvorhersehbarkeit (und Ungerechtigkeit!) der Fortuna

ernst, die Lydgate ihr ja zugleich im Sinne der boethischen Diskussion zuschreibt.

Denn entweder handelt es sich beim hier von Lydgate beschworenen Wirken der

Fortuna um ein nach menschlichem Ermessen unvorhersehbares Geschehen; ein

Geschehen, welches Missetäter ebenso wie etwa den unschuldigen Boethius (oder

etwa Heinrich V.) trifft. Oder aber es ist, wie im Falle des Clerke nahegelegt, die

quasi-providentielle und auch dem Menschen durchaus vorhersehbare Strafe für

moralisches Fehlverhalten.

Grundsätzlich ist dieseWidersprüchlichkeit schon imPariserDansemacabre an-

gelegt,wo der Tod schließlich auch und immerwieder ebenso unvorhergesehenwie

gleichermaßen zu allen kommt. Sie tritt bei Lydgate jedoch, nicht zuletzt durch die

obendiskutierteAufnahmedesFortunamotivs in seinenProlog,ungleichdeutlicher

hervor.Der Tod bzw.dieMissgunst der Fortunawird einerseits als betont unvorher-

sehbar, andererseits aber (auch) als vorhersehbar verdiente Strafe gezeichnet.Beide

Konzeptionen stehen in einem nicht aufgelösten Spannungsverhältnis.

Dieses Spannungsverhältnis taucht bei Lydgate auch an anderer Stelle auf, so

etwa im oben zitierten Fall of Princes. Dort erscheint, wie festgestellt worden ist, das

Wirken der Fortuna zunächst als reine Kontingenz: »Off wilfulness, she is so varia-

ble, / Whan men most truste, than is she most chaungable«165 (»Aus Launenhaftig-

keit ist sie so veränderlich / Wenn Menschen [ihr] am Meisten trauen, ist sie am

wandelbarsten«). Sie selbst wird als eigensinniger, »wilful, capricious, andmalevo-

lent agent«166 gezeichnet. An anderer Stelle im selbenWerkwird ihremWirken aber

auch eine moralphilosophische Folgerichtigkeit zugesprochen. Dies ist insbeson-

dere ersichtlich an dem episodenhaft eingefügten Dispute between Fortune and Glad

Poverty (einem Streitgespräch zwischen Fortuna und der personifizierten ›glückli-

chen Armut‹ bzw. der ›Armut in Zufriedenheit‹). Bei dieser allegorischen Ausein-

andersetzung wird die Fortuna als Erfolg und Reichtum verheißende (falsche) Göt-

tin gezeichnet, die sich zuletzt der selbstgenügsamenGladPoverty geschlagen geben

muss. Einzig diese ist vor den Unbilden ersterer gefeit und damit ihrer Herrschaft

entzogen, da sie ihre Gunst (ganz im Sinne des Boethius) gar nicht erst begehrt.167

Umgekehrt aber wird die Schuld am Unglück der unter der Missgunst der Fortuna

Leidenden nicht dieser selbst zugesprochen, sondern vielmehr denjenigen, die ihre

Gunst erst zu erlangen suchten.Deren ›Fall‹ erscheint als Folgerichtigkeit ihrermo-

ralisch verwerflichen, hochmütigen und insbesondere habgierigen Handlungen:

165 Lydgate, Fall of Princes, Bd.1, S. 4.

166 Mortimer, ›Fall of Princes‹, S. 184. In der Tat schreibt Lydgate von der »malice« der Fortuna

(vgl. Lydgate, Fall of Princes, Bd. 1, S. 7).

167 Ebd., Bd. 2, S. 338f; vgl. ebd., S. 333–348.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 87

Ther clymbyng up the heuenes for to perce,

In worldli richesse tencrecen and habounde,

Ther gredi etik doth hemsilff confounde;

And ther thrust off hauyng onstaunchable

Causeth ther noblesse to be so variable.168

Ihr Aufstieg, die Himmel zu durchstoßen,

Weltliche Reichtümer zu mehren und darin zu schwelgen –

Ihr gieriges Verhalten, es zerstört sich selbst;

Und ihr unstillbarer Durst nach Haben

Ist, was ihren hohen Stand so unbeständig macht.

Historisches Beispiel ist für Lydgate – bzw. die sprechende Glad Poverty – der Fall

Roms: Einst waren die Herrscher Roms »off pouert«169, aus Armut kommend, zu-

frieden und gewannen Ruhm. Dann aber suchten sie in »couetise«, in Habgier, die

Gunst der Fortuna. Durch ihre Habgier aber – hier sowohl im politischen Sinne als

BegehrennachHerrschaft, aber auch,wie inderRedederGladPoverty immerwieder

nahegelegt, buchstäblich nach Reichtümern – verloren sie die Herzen ihres Volkes

und kamen so zu Fall. DerDispute propagiert daher deutlich eine eigene Schuldhaf-

tigkeit der im Fall of Princes vorgestellten Persönlichkeiten bzw. überlagert die Re-

de von der Macht der Fortuna als bloße Kontingenz mit einer moralphilosophisch

gefärbten Kausalitätserzählung. Aber auch die göttliche Providenz wird direkt mit

eingewoben, wenn es einleitend heißt: »Synne ay requereth vengaunce at his tail. /

God off Fortune taketh no consail«170 – »Auf Sünde folgt am Ende Strafe. / Gott hört

nicht auf Fortunas Rat«. Providenz, Kontingenz und menschliche Eigenverantwor-

tung kommen so zusammen, ohne letztlich in einem kohärenten Konzept aufgelöst

zu werden.

Dieser Spannung zwischen auf sündhaftes Verschulden notwendig folgender

Strafe und unvorhersehbarer Kontingenz, in der boethische und augustinisch an-

mutende Überlegungen vermischt erscheinen, unterliegt auch Lydgates vergleichs-

weise kurzes und seinem Dance of Death vorgängiges Werk The Serpent of Division

(ca. 1422). Hier wird ebenfalls der Fall Roms geschildert, der verursacht worden sei

durch »covetise and veyne Ambicion / Of Pompey and Cesar Iulius«171, also durch

Habgier und den ›eitlen Ehrgeiz‹ des Pompeius und Julius Cäsars. Zugleich aber

wirdder Fall Roms inderErzählung selbst immerwiedermit denunvorhersehbaren

Launen der Fortuna in Verbindung gebracht.Nebenbei ist zu erwähnen, dass dieser

168 Ebd., S. 332. Bei etik handelt es sich um ein Wortspiel, da es zugleich ›Fieber‹ bedeutet

(vgl. »etīk«, in:Middle English Dictionary).

169 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 2, S. 339.

170 Ebd., S. 334.

171 John Lydgate, The Serpent of Division, hg. von Henry N. MacCracken, London 1911, S. 66.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Textmit seinerWarnung vor »veyne Ambicion« noch expliziter als derDance ofDeath

in Bezug auf die latent instabilen politischen Verhältnisse nach dem Tode Heinrich

V. im selben Jahr zu lesen ist. Er erscheint als Warnung vor falschem Ehrgeiz und

division in einer Zeit, in der die soziopolitischen Hierarchien in ihrer Eindeutigkeit

und Stabilität wesentlich bedroht sind, nämlich gleichermaßen durch die Minori-

tät des Thronfolgers wie durch die machtpolitischen Parallelstrukturen des bastard

feudalism.172

Bemerkenswerterweise zeigt sich Lydgates Schrifttumum eine Auflösung jener

Spannungankeiner Stelle bemüht.Das ist zumindest in derHinsicht nicht verwun-

derlich, als dass indie darin immerwieder konstatierte, einzig richtigeReaktion auf

die Unbeständigkeit der Welt für alle Deutungsmuster dieselbe bleibt: Der im Sin-

ne Boethius’ konventionelle Rückzug vom weltlichen Treiben, welcher in der Glad

Poverty, im Selbstbescheiden, von der (vermeintlichen oder echten) Herrschaft der

Fortuna und ihrer Launen befreit.173 »[I]n this world may be no sur[e]te, / But yiff it

reste in Glad Pouerte«174 – etwa: »in dieserWelt gibt’s keine Sicherheit / denn in der

Armut in Zufriedenheit.«

Allerdings ist zu bemerken, dass sich alle hier zitierten Texte Lydgates gerade

mit dieser konzeptuellen Spannung von ihren jeweiligen Vorlagen abheben. Denn

Laurant de Premierfaits Des Cas des Nobles Hommes et Femmes, auf den Lydgate sich

für seinen Fall of Princes direkt stützt, favorisiert, wie der Literaturhistoriker Nigel

Mortimer in seiner beide Werke vergleichenden Studie gezeigt hat, allein das mo-

ralphilosophische Modell. Und die Serpent of Division stützt sich, wie gezeigt wor-

den ist, zumindest konzeptionell auf JohnGowersConfessioAmantis (ca. 1388),woder

Grund für Zwietracht und Unglück in der Welt allein im sündhaften menschlichen

Verhalten gesehen wird.175 Auchwenn Lydgate die dort vorherrschendenmoralphi-

losophischen Deutungsmuster aufgreift bzw. fortschreibt und ihnen gewiss auch

zustimmt, so ergänzt er sie doch um die immer wieder vorgebrachte und betonte,

zu jenenzumindest latentwidersprüchliche, fundamentaleUnvorhersehbarkeit der

Fortuna.

Angesichts dessen erscheint Pearsalls Verdikt, dass Lydgate praktisch keine

eigene Sichtweise in seine Überarbeitungen von Premierfaits Text einbringe,176

schwer überzogen. Zwar könnte man argumentieren, dass Lydgate sich in dieser

172 Vgl. Maura B. Nolan, »The Art of HistoryWriting. Lydgate’s Serpent of Division«, in: Speculum

78/1 (2003), S. 99–127; hier: S. 121–124.

173 Nur in diesem Sinne kann von einem »coherent attempt to formulate the relationship be-

tween Fortune and ethical accountability« (Mortimer, ›Fall of Princes‹, S. 195) im Fall of Princes

die Rede sein. Ansonsten ist angesichts des Obigen in der Tat korrekter von einem impliziten

Spannungsverhältnis zu reden.

174 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 2, S. 339.

175 Vgl. Mortimer, ›Fall of Princes‹, S. 182ff; S. 190f; S. 194f bzw. Nolan, »History Writing«, S. 111.

176 Vgl. Pearsall, John Lydgate, S. 242.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 89

Sache direkt auf Boccaccios De Casibus bezieht, welches neben Premierfaits Du cas

des nobles hommes et femmes ebenfalls als Quelle für den Fall of Princes diente (und

wo der Autor in nicht unähnlicher Manier differierende, die Fortuna betreffende

Konzepte aufgreift) und dass von daher keine eigenen, von Vorlagen unabhängige

Impulse entwickelt würden. Dennoch geht das Nebeneinanderstehen von Perspek-

tiven, welches von der direkten Vorlage abweicht, nicht in schlichtem, ignoranten

Kopistentum auf. Eben dies aber legt Pearsall nahe, wenn er generell urteilt, »the-

re is no independent movement […]. Lydgate simply follows where he is led«177.

Lydgates Texte zeigen im Gegenteil ein originäres Interesse am Aspekt der Unvor-

hersehbarkeit und, die Frage nach Fortunas ›strafendem‹ Moment betreffend, an

dem der Unverdientheit menschlicher Geschicke.

Ähnliches scheint der Fall in einem letzten in diesem Zusammenhang hervor-

zuhebenden Text Lydgates, dem undatierten AMumming at London. Es handelt sich

um ein wohl zur Aufführung vor eher erlesenem Publikum gedachtes Maskenspiel,

in dem neben der Fortuna nacheinander die vier klassischen Tugenden Weisheit

(Prudence), Gerechtigkeit (Rigwysnesse), Tapferkeit (Fortitudo), undMäßigung (Attem-

peraunce) als stumme, von der Erzählstimme vorgestellte Figuren auftreten. Auch

hier wird Fortuna zunächst als des Vertrauens unwürdige, »Lady of mutabilytee«178

beschrieben, welche das Leben der Menschen willkürlich zu bestimmen in der La-

ge ist. Bezeichnenderweise wird dies wiederum zuallererst mit dem plötzlichen(!)

Gewinn und Verlust von Reichtümern ausgedrückt: »Þis day she makeþe a man al

ryche / And thorughe hirmutabilytee / Casteþe him tomorowe in pouertee«179.Heu-

te macht sie einen Mann reich, und in ihrer Wandelbarkeit wirft sie ihn morgen in

Armut nieder.

Was das Mumming besonders macht, ist, dass den vier klassischen Tugenden

zugesprochen wird, die Macht dieser ›blinden, falschen Göttin‹ noch zu übertref-

fen und ihrer ›Boshaftigkeit‹ entgegenzuwirken: (»Which shal hir power ouergoo-

ne, / And þe malys eeke oppresse / Of þis blynde, fals goddesse«180). Wie der Lite-

raturwissenschaftler Paul Strohm gezeigt hat, impliziert dies eine gewisse Nähe zu

den weiter oben erläuterten, klassisch römischen Vorstellungen von der Überwin-

dung der Fortuna und scheint die ansonsten firm behauptete Unkontrollierbarkeit

des Schicksals geradezu in Frage zu stellen. Strohm jedenfalls leitet daraus die Idee

einer zumindest zeitweiligen innerweltlichen Beherrschbarkeit menschlicher Ge-

schicke ab.181 Im Kontext lydgateschen Schrifttums ist dies eine bemerkenswerte

177 Vgl. ebd.

178 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 682.

179 Ebd., S. 684.

180 Ebd., S. 685.

181 Vgl. Strohm, Politique, S. 103.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Feststellung, die in ihrer Folgerichtigkeit nicht gänzlich abzulehnen ist; zumindest

die Möglichkeit der Beherrschbarkeit menschlicher Geschicke wird klar erwogen.

Genauer betrachtet relativiert sich dieser Eindruck jedoch. So macht die Pru-

dence zwar den Blick frei auf Geschehnisse in Vergangenheit, Gegenwart und Zu-

kunft und leitet zu planerischem Handeln an; allerdings nur, um »[a]geyns Fortu-

ne goode and peruerse«182 zu schützen, das heißt vor negativen ebenso wie positi-

ven Schicksalsschlägen. Es geht also nicht darum, möglichst gute – oder profita-

ble –Wendungen herbeizuführen, sondern sich ausWeisheit gar nicht erst auf das

›Spiel‹ mit dem Schicksal einzulassen! Auch hier folgt auf den Aufstieg scheinbar

zwangläufig der Fall: Wer sich an Fortunas guten Gaben labt »moste taaste eeke of

þat toþer«183, muss auch von ihren anderen ›kosten‹.

Die Überlegenheit der Tugenden erweist sich in diesem Sinne also wiederum

als die dem Boethius nähere Einsicht, die Macht der Fortuna gerade nicht in en-

gem Sinne überwinden zu können. Ein im Sinne des Mumming tugendhaftes Le-

ben ist daher zugleich auch ein idealchristliches, sündenfreies Leben in Beschei-

denheit (»Lownesse and humylytee«184), das insbesondere den Todsünden des Stol-

zes undderMaßlosigkeit entsagt und zwangsläufigem ›Umschwung‹ des Schicksals

vorbeugt.

Aufschlussreich ist ferner, wie das Potential der Tugenden auch in diesem

Text am Beispiel Heinrich V. diskutiert wird, als einem, der versuchte, Fortuna

zu bezwingen (»To putte Fortune vnder foote«185). Seine Taten als Eroberer wer-

den durchaus gewürdigt. Zugleich wird der Erfolg seines Unterfangens aber auch

eingeschränkt, nicht zuletzt durch einen Vergleich mit dem trojanischen Helden

Hektor, dessen Taten eben nicht in weltlichem Triumph kulminieren, sondern

schlicht darin, dass er bei der Verteidigung der Stadt furchtlos fällt (»In þe defence

of Troyes toun / To dye with-outen feer or dreed«186). Großes scheint also möglich

mitHilfe der Tugenden (hier: der Fortitudo); dieWidrigkeiten des unvorhersehbaren

Schicksals bewältigen lassen sich dadurch jedoch nicht.

So lautet das Resümee desMumming zum Ende auch: »Frome Fortune yee may

þane go free, / Booþe alwey in hert and thought«187 – »Von Fortuna bist du dann frei

/ im Herzen wie im Denken«. Der zweite Halbsatz, von Strohm in seiner Analyse

außer Acht gelassen,188 macht klar, dass es weniger der Schutz vor den Launen der

182 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 686.

183 Ebd., S. 684.

184 Ebd., S. 690; vgl. ebd.

185 Ebd., S. 689.

186 Ebd.

187 Ebd., S. 691.

188 Vgl. Strohm, Politique, S. 101.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 91

Fortuna ist, der von den Tugenden zu erhoffen ist, sondern vielmehr eine Immuni-

sierung ihrenVerlockungen gegenüber: »Whyle yee beo soo, ne dreed hir nought […]

/ Lat Fortunegopley hirwher hir list«189 –»Solangedu so [tugendhaft] bist, brauchst

du sie nicht zu fürchten […]. / Lass Fortuna spielen, wo/wie sie will«; eine Strategie,

die, nebenbei bemerkt, auch nicht im Geringsten mit der Verfügbarkeit von Geld-

mitteln zu tun hat (im Gegenteil, in Bezug auf zeitgenössische Moraldiskurse ließe

sich argumentierten, dass gerade Weisheit und Mäßigung den Verlockungen des

Geldes entgegenwirken). Bei allemNutzen,welche den Tugenden imMumming also

beigelegt wird, bleibenUnverfügbarkeit undUnvorhersehbarkeit der fröhlich ›spie-

lenden‹ Fortuna doch erhalten.

Insgesamt diskutiert Lydgate in seinen Texten also immer wieder verschiede-

ne Möglichkeiten, wie mit der Fortuna und ihren Unbilden zu verfahren sei, wobei

er unterschiedliche Diskurstraditionen aus verschiedenen Vorlagen spannungsvoll

aufnimmt. Wie bemerkt, scheint der Aspekt der Unkontrollierbarkeit des Schick-

sals jedoch besonders prominent auf bzw. findet im Vergleich zu den literarischen

Vorlagen eigens Betonung.

Eben jenes Muster scheint schließlich auch im Dance of Death zu greifen. Einer-

seits übernimmtLydgate vor allemausder französischenVorlage eineBetonungdes

Todes als strafendundgegendieSündendesEhrgeizesundderHabgier gerichtetes,

quasi-folgerichtiges Moment. Zugleich aber ist Lydgates Tod durch seine betonte

Plötzlichkeit und die Überraschung, mit der ihm die Ständevertreter:innen immer

wieder begegnen, als nachmenschlichemErmessen kontingentes Ereignis gekenn-

zeichnet – eine Operation, die in der latenten Verschmelzung mit der in Lydgates

Texten eben immer auch betont unvorhersehbar-unkontrollierbar agierenden For-

tuna kulminiert und sich gerade darin von der Vorlage abhebt.

Lydgate scheint bei aller Spannung zur moralphilosophischen Folgerichtigkeit

des Todes als der ›Sünde Sold‹ daher ganz offenbar bemüht, das in diesem Sinne

kontingenteMoment des Todes zu betonen und diemit ihm verbundeneUngewiss-

heit (und, bedenkt man die Bezüge zu dem von ihm verehrten Heinrich V., seine

mögliche Unverdientheit!) im Spiel zu halten, wenn nicht gar hervorzuheben.

Was die Möglichkeit der Beherrschung oder Bestimmung menschlicher Ge-

schicke betrifft, so wird diese im Dance of Death also, wenig überraschend, in

ganz konventionell-boethischen Sinne negativ beschieden: Der Mensch kann sein

Schicksal nicht steuern. Der Versuch erscheint nicht nur sinnlos, sondern steht

zudem, was an Lydgates diesbezüglichem Festhalten an der französischen Vorlage

deutlich wird, (auch) im Ruch des moralisch Fragwürdigen. Weltlicher Ehrgeiz

wird so zu einem potentiell hochgefährlichen Unterfangen. Allerdings ist gerade

im Vergleich zur französischen Vorlage zu konstatieren, dass Lydgate – das macht

189 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 691.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

auchderVergleichmit seinen anderen ›Übersetzungswerken‹ deutlich–ander fun-

damentalen Unvorhersehbarkeit von Tod und Fortuna nicht nur festhält; sondern

dass er jene Aspekte in seinen Werken, und nicht zuletzt in seinem Dance of Death,

als Wesentlich erachtet und immer wieder deutlich hervorzuheben bestrebt ist.

Die paradoxale Anmutung des Todes, zugleich vorhersehbar und unvorhersehbar,

gewiss und ungewiss zu sein, wird so noch einmal verstärkt.

1.3.3 Die Unbeständigkeit des Geldes

InsoferndieVerhandlungderFortunaproblematikbzw.diejenigeweltlicherKontin-

genz durchaus konventionell bzw. im Rahmen der boethisch geprägten Deutungs-

tradition zu verorten ist, dürfte hier nur eingeschränkt von einer neuen Erkenntnis

die Rede sein. Im Folgenden soll nun aber der im Dance of Death als betont unvor-

hersehbar gezeichnete,mit der Fortuna identifizierte Todmit Lydgates Behandlung

von Geld und Geldbesitz im obigen Sinne in Beziehung gesetzt werden.Dabei kann

gezeigtwerden,dass sich insbesondereGeld zurGegenüberstellungmit demquasi-

paradoxalen, gewiss-ungewiss gezeichneten Tod nicht nur aufgrund seiner festge-

stellten ›Machtfülle‹ anbietet. Sondern auch,weil es zwar größtmögliche (weltliche)

Sicherheit und Beständigkeit zu bieten scheint, sich jedoch zugleich als wesentlich

unsicher und unbeständig erweist.

So ist bei allerMacht, allenMöglichkeitenund aller Sicherheit,welche derBesitz

vonGeld diesseitig zu bieten hat, seine imDance ofDeathwieder undwieder betonte

›Unbeständigkeit‹ keineswegs auf den Tod beschränkt. Geld kann gewonnen wer-

den, aber auch schnell wieder verloren gehen. Das oben zitierteMoney,Money! stellt

dies, wie zitiert, noch vor Beginn des eigentlichen Gedichts fest: »[M]oney, money,

now hay goode day! / money, where hast thow be? / money, money, thow got away /

&wylt not bydewythme.«190 –»Geld,Geld, hallo,Guten Tag! Geld,wo bist du gewe-

sen? Geld, Geld, du gehest fort und willst nicht bei mir bleiben«. Noch vor der alles

beherrschendenMacht des Geldes, die in dem Gedicht konstatiert wird, wird seine

Unbeständigkeit im Sinne seines stets in Aussicht stehenden Verlustes als wesent-

liches Charakteristikum benannt.191

190 Anonymous, »Money, Money!«, S. 134.

191 Die ›Unbeständigkeit‹ des Geldes wäre freilich auch in dessenWertschwankungen auszuma-

chen, die zu Zeiten der bullion famine erheblich gewesen sein mussten. In diesem Sinne wird

sie bei Lydgate m. W. jedoch nicht thematisiert bzw. liegt jenseits seines ja nicht im eigent-

lichen Sinne geldtheoretischen Horizontes. Zur Problematik der Wertschwankung des Gel-

des vgl. auch Kapitel 2. Zur Verbindung von Kontingenz und Geld allgemein vgl. Achatz von

Müller, »Die Kontingenz des Geldes im Kontext der Genesis seiner modernen Entwicklung

(13.-16. Jahrhundert)«, in: Contingentia. Transformationen des Zufalls, hg. von Hartmut Böhme

u.a., Berlin u.a. 2015, S. 297–304).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 93

Was den Dance of Death betrifft, so erscheint der Verlust des (Geld-)Vermögens

zunächst als grundsätzlich auf das Sterben bezogen. So heißt es, etwa in der Re-

de des Todes an den seine Einkünfte missenden Bürger: »From oþere it cam / and

shal vnto straungers« (L 302) – von andern kam es und weiter geht’s zu Fremden«.

Worauf der Bürger antwortet: »Theworlde it lente / and hemot it recouere« (L 311) –

dieWelt hat’s gegeben (wörtlich: geliehen) und siemuss eswieder bekommen.Beim

Domherren heißt es im gleichen Sinne: »Al my ricches / […] þei wole aȝein resorte /

Vnto þe worlde« (L 324ff) – »all meine Reichtümer werden wieder zur Welt zurück-

kehren«. Und auch der Clerke schließt seine Redemit: »The worlde shal faile / and al

possessioun, / Formoche faileth / of þyng þat foles thinke« (L 607f) – »DieWelt geht

fehl (bzw. enttäuscht, versagt, vergeht) und aller Besitz; denn vieles geht fehl, was

Narren denken.«

Allerdings kann dies durchaus auch im Sinne innerweltlicher Unbeständigkeit

von Geld und Geldbesitz gelesen werden, die Lydgate gerade der ricchesse immer

wieder beiordnet. Ersichtlich wird das etwa am oben bereits zitierten GedichtThat

now is Hay some-tyme was Grase: Dort wird gleich in der ersten Strophe, in der das

Prinzip derWandelbarkeit derWelt und ihre dauernde »transmutacion«192 erstma-

lig formuliert werden, auf das Beispiel vom (wenn nicht beständigen, so doch be-

ständig möglichen) Wechsel von Armut und Reichtum zurückgegriffen: »And thus

all thynge, be revolucion, / Nowre ryche, now pore, now haut, now base«. Alle Dinge

befinden sich stets inUmkehrung:mal reich,mal arm,mal hoch,mal niedrig.Deut-

licher noch ist dies in jenem nachträglich (aber treffend) mitOn theMutability of Hu-

man Affairs betitelten Gedicht Lydgates ersichtlich. Dort wird die Unbeständigkeit

aller weltlichen Verhältnisse auf ähnliche Weise mit dem Rückgriff auf Armut und

Reichtum beschrieben:

The world unsuyr, fortune transmutable […]

Now glad, now hevy, now helthe, now syknesse;

An ebbe of povert next ffloodys of richesse,

Al staunt on chaung, now los and now wynnyng;

Tempest on se[a], and wyndes sturdynesse

Make men unstable and feerful of livyng.193

Unsicher die Welt, Fortuna wandelbar […]

Mal froh, mal schwer[mütig], mal Gesundheit, mal Krankheit

Eine Ebbe von Armut neben/nach Fluten des Reichtums

Alles steht auf Wechsel, mal Verlust, mal Gewinn;

Sturm auf See und die Macht des Windes

Machen Menschen unsicher/wankelmütig und furchtsam vor dem Leben.

192 Dieses und das folgende Zitat: Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 809.

193 Lydgate, A Selection, S. 198.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Hinzuweisen ist hier noch einmal darauf, dass wynnyng (Gewinn) in der Regel

(durchaus illegitim konnotierten) Geldgewinn bezeichnet und an dieser Stelle ge-

meinsam mit los (Verlust) ganz allgemein zur Beschreibung der Unbeständigkeit

derWelt verwendetwird.Und noch einmal ganz ähnlichwird dieWechselhaftigkeit

des Weltlichen im bereits weiter oben angesprochenen Gedicht On the Instability of

Human Affairs beschrieben, welches dem eben zitierten in Form, Inhalt und bis in

einzelne Formulierungen hinein gleicht. Hier ist die Rede vom »Ebbe after flood of

al prosperité«194, wobei prosperité grundsätzlich mit ›Wohlergehen‹ übersetzbar ist,

aber auch Wohlstand und buchstäblich Reichtum bedeutet. Wenige Zeilen darauf

heißt es weiter: »Al worldly tresour gothe to the worlde agayne; / To kepe it longe

may be no sikernesse« (»Jeder weltliche Schatz kehrt zur Welt zurück; / Ihn lange

zu bewahren, bringt keine Sicherheit«). Hier scheint die gleiche Doppelbödigkeit

wie beim Totentanz angelegt (auf welche in ebendiesem Gedicht, wie erwähnt,

auch direkt angespielt wird). Einerseits bietet Reichtum keine Sicherheit vor dem

Tode und kehrt mit diesem ›zur Welt zurück‹; zugleich aber scheinen Reichtum

und Schätze, wie naheliegt, auch zu Lebzeiten ihres Besitzers eben diesemWandel

von Ebbe und Flut unterworfen. Die hier mehrfach aufgegriffene Metapher von

Ebbe und Flut legt zwar eine Art der Regelmäßigkeit und damit des vorhersehbaren

Wechsels nahe. Zugleich impliziert die maritime Metapher aber auch die stets

präsente Möglichkeit plötzlichen und unvorhersehbaren Unglücks, nämlich den

Sturm, was das obige Zitat aus On the Mutability of Human Affairsmit der Rede vom

»tempest on se[a]« auch mehr als deutlich macht. Wie zuvor bemerkt, schließt die

vorhersehbare und damit quasi-verlässliche Wechselhaftigkeit der hier mit dem

Wechsel von Reichtum und Armut, Ebbe und Flut umschriebenen Fortuna immer

ein Element des Unvorhersehbaren, des bleibend abgründigen Gefahrenpotentials

mit ein.195

Ganz offenbar jedenfalls scheint Lydgate bevorzugt auf Reichtum zur Beschreibung

derUnbeständigkeit derWelt unddemWirkender Fortuna zurückzugreifen.Reich-

tum wird jedenfalls als besonders unbeständig konnotiert. Dem entspricht, dass

Reichtumgerade im Sinne vonGeldbesitz traditionell als ›Gabe der Fortuna‹ begrif-

fen wird. Dies ist bereits in Boethius’ Consolatio der Fall, wo divitiae auch als erste

dieser Gaben noch vor Ehren,Macht, Ruhmund Lust diskutiert wird. AuchThomas

von Aquin erörtert nacheinander denWert und Nutzen von Reichtum, Ehre, Ruhm

194 Ebd., S. 77. Zu prosperité vgl. »prosperitẹ«, in: Middle English Dictionary.

195 Die Kombination der Fortuna mit der Seemetaphorik hat freilich eine ganz eigene Tradition

(vgl. Böhme, »Contingentia, Einleitung«; hier: S. 18f). Als entscheidend für diese Verknüpfung

erscheint Hartmut Böhme dabei bezeichnenderweise, dass »[k]eine der alten Techniken […]

so unmittelbarmit dem Tode verknüpft [ist] wie die Fahrt über das unberechenbare, abgrün-

dige, fürchterliche Meer« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 95

undMacht,welche er explizit als Zufalls- oder ›Glücksgüter‹ (bona fortunae) bezeich-

net – wobei auch er dem in diesem Zusammenhang mit Geld (nummus) gleichge-

setzten Reichtum den prominentesten, weil ersten Platz einräumt.196 Auch in der

mittelenglischen Literatur hat diese Bestimmung und prioritäre Behandlung eine

gewisse Tradition.Chaucer etwa zählt in denCanterburyTales, auf die Lydgate später

Bezug nehmen wird, unter die Gaben der Fortuna zuallererst »richesses«197. Und in

William Langlands (ca. 1330–1387) soziale Ungerechtigkeiten verhandelndem Piers

Plowman (ca. 1370–1387) werden die Gaben der Fortuna sogar insgesamt mit Geld

symbolisiert.198

Lydgate ist also keine Ausnahme, wenn er insbesondere den Reichtum immer

wieder betont mit der Fortuna in Verbindung bringt. Insbesondere ist dies auch im

oben zitierten Dispute between Fortune and Glad Poverty der Fall, wo die Fortuna vor

allem mit der Macht, ihren Günstlingen Reichtümer zu verschaffen, identifiziert

wird. Wer in ihrer Gunst steht »sodenli to richesse doth ascende«199, steigt plötz-

lich zu großem Reichtum auf. Konkret als Beispiel werden hier »Worldli pryncis«

ebenso wie »riche marchantis«200 benannt, womit Lydgate also auch auf die oben

erwähnte Bedeutung des kaufmännisch geprägten Stadtbürgertums anspielt.

Der Status des Reichen ist jedoch, sowird zugleich deutlich gemacht, als grund-

sätzlich fragil zu verstehen.Stets droht derVerlust desReichtums,wie Lydgate noch

einmal inRückgriff aufdieGezeitenmetapherbetont.Denn»afftir flodis of Fortunys

tyde, / The ebbe folweth, & will no man abide«201. Den Fluten Fortunas folgt, dem

Menschen unaufhaltsam, die Ebbe – eine Beobachtung, die angesichts der Bedeu-

tung des Fernhandels mit seinen ebenso hohen Gewinnmargen wie Risiken allge-

mein bekannt gewesen sein dürfte, zumal dies die sozialen Realitäten nachhaltig

prägte: Die Auswirkungen von Verlust und Gewinn für alle sichtbar im Aufstieg von

Familien wie beispielsweise den de la Poles oder der des Kaufmanns John Harley.

Harley hatte Anfang des 14. Jahrhunderts infolge von Handel und Freibeutertätig-

keit im 100jährigenKrieg einVermögen angehäuft, dass ihmermöglichte,die unge-

heure Summe von 500 Pfund für das Recht zu bezahlen, von nun an Zölle und Steu-

196 Vgl. Boethius, Trost der Philosophie, S. 96f; S. 64–67; Thomas von Aquin, Über das Glück/De bea-

titudine. Lateinisch-Deutsch, übersetzt,mit einer Einleitung und einem Kommentar, hg. von Johan-

nes Brachtendorf, Hamburg 2012, S. 55 bzw. Thomas von Aquin, Summa Theologiae, I -II q2.4;

vgl. ebd., q2.1.

197 Geoffrey Chaucer, The Riverside Chaucer, hg. von Larry D. Benson, Oxford 1988, S. 302.

198 Vgl. Jay Ruud, »The Gifts of Fortune, Nature and Grace and the Structure of Piers Plowman«,

in: Enarratio 7 (2000), S. 37–62; v.a. S. 48. Zu Lydgates Verhältnis zu den Canterbury Tales, als

deren Weiterführung er seine Siege of Thebes verstanden wissen will Andrew Higl, Playing

the Canterbury Tales. The Continuations and Additions, London 2016, S. 47–74.

199 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 2, S. 348.

200 Dieses und das vorige Zitat: Ebd., S. 338.

201 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

ern im ganzen Südwesten Englands eintreiben zu dürfen. Aber auch spektakuläre

Insolvenzen waren offenbar die Regel; sie führten jedenfalls dazu, dass Handelsgil-

denwie die LondonerMercer (Tuchhändler) –mit die reichste undwirtschaftlich be-

deutendste Gruppierung dieser Art im damaligen England –detaillierte Regularien

für etwaige Hilfeleistungen im Falle des plötzlichen, vollständigen Vermögensver-

lustes einzelner Mitglieder ausarbeiteten.202

Wie sehr dies Teil von Lydgates Erfahrungswelt war, ist aufgrund der wenigen

überlieferten Lebensdaten zwar ungewiss. Seine grundsätzliche Kenntnis dieser

Phänomene ist aber allein aufgrund seiner professionellen Vernetzung voraus-

zusetzen: Er verfasste Auftragswerke für die Londoner Handelsgilden – unter

anderem die der Mercer – alle zwischen 1424 und 1430, also im Entstehungszeit-

raum desDance of Death und zu Beginn seiner Arbeit am Fall of Princes.203 ImDispute

jedenfalls leben die von Fortuna begünstigten in beständiger Furcht, dass Fortuna

sie im Stich lässt, nämlich »euer in dreed Fortune wolde faile«204. Und wenn ihre

»richesse be stuffid up in coffres«, ihre Reichtümer in Kisten verstaut sind, »[t]hei

been ay shet vnder a lok off dreed«205 – ein mögliches Wortspiel: Die Schätze sind

für dauerhaftmit einem ›Schloss aus Furcht‹ versperrt bzw. ihre Besitzer für immer

im Zustand der Furcht gefangen. Allein die personifizierte Glad Poverty begehrt im

Dispute weder Reichtümer noch Schätze und ist von den Launen Fortunas befreit,

während Narren sie aus Habgier verehren, nur um zuletzt von ihr betrogen zu

werden.

Nebenbei ist hier zu bemerken, dass die Rede von der Lagerung von »richesse«

und »treasour« in Kisten noch einmal deren selbstverständliche Gleichsetzung mit

Geld (bzw. Münzen) nahelegt. Darüber hinaus aber ist beachtenswert, dass Reich-

tumundSchätzehier ebennicht als eineunter vielenGabenderFortuna,sondernals

größte und bedeutendste derselben erscheinen. ImGrunde sind sie nicht nur para-

digmatisch für die Gunst der Fortuna, sondern geradezumit dieser gleichzusetzen.

Dies erscheint nur konsequent angesichts der Bedeutung des Geldes, die ihm zeit-

genössisch (auchvonLydgate) zuerkanntwird.DennderBesitz vonReichtümern im

Sinne nennenswerten Geldvermögens muss dann als der glückliche innerweltliche

Zustand – die Gunst der Fortuna per se – erscheinen.

202 Vgl. Kowaleski, »Warfare«, S. 251; vgl. [English Guilds u.a.], English Gilds [sic!]. The Original Or-

dinances of More Than One Hundred Early English Guilds, Together with De Olde Usages of De Cite

of Wynchestre, the Ordinances of Worcester, the Office of the Mayor of Bristol, and the Costomary of

the Manor of Tettenhall-Regis, fromManuscripts of the Fourteenth and Fifteenth Centuries, hg. von

Joshua Toulmin Smith und Lucy Toulmin Smith, London 1870, S. 166; S. 193f) sowie Sutton,

Mercery of London, S. 82–86.

203 Vgl. Maura B. Nolan, John Lydgate and the Making of Public Culture, Cambridge 2005, S. 71.

204 Lydgate, Fall of Princes, Bd. 2, S. 344.

205 Dieses und das vorige Zitat: Ebd., S. 347; vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 97

Angesichts dessen erscheint es in der Tat angemessen, bei Lydgate von nichts

weniger als einer Verschmelzung von Fortuna und Reichtum zu sprechen; eine Ver-

schmelzung, die ihr Spiegelbild in der im heutigen Englischen gebräuchlichen Be-

zeichnung fortune insbesondere für große Geldsummen hat:Während das deutsche

›Vermögen‹ etwa auf dasmit demGeldbesitz verbundene (und von Lydgate, wie ge-

zeigt, ebenso wahrgenommene und betonte) Handlungspotential, also eine Art der

Ermächtigung, anspielt, so schwingt im Englischen mehr der glückliche Umstand

mit, der Reichtum bedeutet.

Auch im Mittelenglischen bezeichnet fortune bereits die Fortuna als Personifi-

zierung von Schicksal, Glück und/oder Zufall sowie »worldly prosperity«206 im All-

gemeinen, wobei sich auch eine semantische Überlagerung der Begriffe ›Fortuna‹,

prosperité und ricchesse feststellen lässt. Denn das, wie gesagt,mit Reichtum und all-

gemeiner mit Wohlergehen wiedergebbare prosperité bezeichnet neben einer »thri-

ving condition«, einer »abundance of (worldly treasures)« und »an instance of good

fortune« nämlich auch buchstäblich »the goddess Fortuna«.207 Bei Lydgate schwin-

gen all diese Bedeutungen mit, wenn er, wie oben zitiert, bei der Beschreibung der

Unbeständigkeit der Welt und der Wankelmütigkeit der Fortuna von der »Ebbe af-

ter flood of al prosperité« spricht – Schicksal, Glück,Wohlstand, Reichtum und die

Launen der Fortuna sind hier gleichermaßen angesprochen und damit in eins ge-

setzt. Eine solche latente Identifizierung von Fortuna und Reichtum lässt sich auch

in anderen Gedichten Lydgates finden, so etwa in Look in thy merour, wo von einem

»man fortune and plenteuous richesse«208 die Rede ist, er also den große Reichtü-

mer Besitzenden selbstverständlich als den vom Glück, Schicksal bzw. von Fortuna

Begünstigten versteht.

Im Gegensatz zum heutigen Gebrauch von fortune als Bezeichnung für Reich-

tum erscheint zeitgenössisch, und gerade auch bei Lydgate, allerdings auch dessen

Vorläufigkeit bzw. grundsätzliche undwesentliche Fragilität betont.Wie die obigen

Beispiele und vor allem der zitierte Dispute zeigt, schwingt darin auch ein immer

drohender Verlust, eine geradezu intrinsische Unbeständigkeit mit. Dass Lydgate

die Unbeständigkeit dieser Art des ›Glücks‹ aus eigener Anschauung kannte, zeigt

sich nicht zuletzt an seinemweiter oben zitierten ›Bettelgedicht‹ an denHerzog von

Gloucester. Auch hier greift er ja auf das Bild von Ebbe und Flut zurück, um auf die

wechselhafte Verfügbarkeit von plate und coinage anzuspielen.209

206 Vgl. »fortūne«, in: Middle English Dictionary.

207 Vgl. zu diesen Bestimmungen nochmals »prosperitẹ«, in: ebd.

208 Lydgate, The Minor Poems, Bd. 2, S. 765–772; hier: S. 769. Lydgate stellt diesem auch hier den

»man content and glad with poverté« (ebd.) gegenüber, den, »in Armut Zufriedenen«.

209 »The floodwas passyd, and sodeynly of newe, / A lowh ground-ebbewas faste by the stronde«

(ebd., S. 666; etwa: Die Flut war vorbei und plötzlich war erneut (niedrige) Ebbe am Strand).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

Betont wird diese Unbeständigkeit des Geldbesitzes freilich auch anderswo,

ganz prominent etwa bei Lydgates italienischemZeitgenossen Leon Battista Alberti

(1404–1472). Dieser vermerkt in seiner Schrift Della famiglia (ca. 1434) zunächst:

»Niemand zweifelt, dass das Geld der Nerv in allen Gewerben ist, dergestalt, daß,

wer eineMenge Geld hat,mit Leichtigkeit jeder Not entgehen und eine ganzeMen-

ge seiner Wünsche befriedigen kann. Mit Geld kann man Haus- und Landbesitz

haben, und alle Gewerbe, aller Künste Meister plagen sich wie die Sklaven für den,

derGeld hat.Wer keinGeld hat, dem fehlt alles«210.Diesen,den obigen literarischen

Verarbeitungen des Geldes durchaus entsprechenden, Beobachtungen stellt er aber

zugleich entgegen:

Was kann denn überhaupt dem Verlust mehr ausgesetzt, schwieriger zu bewah-

ren sein, was mehr Gefahr bringen, wenn man damit umgeht, mehr Zank, wenn

man es wiederhaben will, leichter sich auflösen, verschwinden, in Rauch aufge-

hen?Was ist allen diesen Arten des Verlustes so ausgesetzt wie offenbar das Geld?

Es gibt nichts Unsichereres, mit geringererWiderstandsfähigkeit als das Geld. Ei-

ne unglaubliche Plage, Geld zu bewahren, eine Plage vor allem, die eine Fülle von

Verdacht, von Gefahren, eine Überfülle von Unannehmlichkeiten mit sich bringt.

[…] Diebshände, Untreue, schlechter Rat, Mißgeschick und zahllose andere ähnli-

che schlimmeDinge verschlingen auf einen Schluck die größten Summen Geldes,

verzehren alles, so dass nichts davon übrig bleibt, nicht einmal Asche.211

Zwar handelt es sich bei Alberti und Lydgate natürlich um in vielerlei Hinsicht

höchst unterschiedliche Autoren, die dazu in höchst unterschiedlichen Kontexten

agieren. Und doch drückt Albertis Schrift sehr wohl aus, was auch Lydgate immer

wieder, mal nebenbei, mal expliziter, konstatiert: Die ungeheure Macht des Geldes

im zeitgenössischen sozioökonomischen Gefüge einerseits und die dem Geldbe-

sitz als ganz wesenhaft beigelegte Unbeständigkeit andererseits. Verblüffend sind

insbesondere die Parallelen der hier genannten Unannehmlichkeiten, die Geld-

besitz mit sich bringt, zu Lydgates Dispute. Denn eben dort sind ja die Kisten, in

denen »richesse« und »treasoure« der Fortuna lagern, mit ›Schlössern aus Furcht‹

versperrt. Das gleiche gilt für Albertis ausdrückliche Rede von der Anfälligkeit

des Geldbesitzes für plötzlichen, stets drohenden, unvorhersehbaren Verlust, die

bemerkenswerte Parallelen zu Lydgate aufweist, wenn er die Unbeständigkeit des

Geldvermögens mit derjenigen der Fortuna nicht nur vergleicht, sondern gleich-

210 Leon Battista Alberti, Über das Hauswesen (Della famiglia), übers. vonWalther Kraus, eingelei-

tet von Fritz Schalk, Zürich/Stuttgart 1962, S. 320.

211 Ebd., S. 321f. Zur Verhältnissetzung beider Positionen vgl. Müller, »Kontingenz des Geldes«,

S. 303.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 99

sam in eins setzt und damit, wie man sagen könnte, geradezu als Inbegriff des

Unbeständigen zeichnet.212

Die Parallelen zwischen den beiden doch sehr ungleichen Gelehrten Lydgate

und Alberti deutet freilich auf die länderübergreifend gesteigerte Bedeutung und

Reflexion des Geldes im zeitgenössischen Europa hin. Was im vorliegenden Kon-

text aber besonders bedeutsam erscheint, ist, dass Reichtum bei Lydgate im Sinne

des mächtigen und ermächtigenden Geldvermögens mit der Fortuna nicht nur

im Sinne höchsten weltlichen ›Glücks‹, gleichgesetzt erscheint, sondern zugleich

auch hinsichtlich seiner Eigenschaft, besonders und wesentlich fickle, launenhaft,

wechselhaft und unbeständig zu sein. Es ist diese wesenhafte Unbeständigkeit des

mit Geldbesitz gleichzusetzendenReichtums, die auch imDance ofDeath zumindest

angedeutet, wenn nicht besonders hervorgehoben scheint. Denn insbesondere bei

Reichtümern, Schätzen, Einkünften etc. ist von deren ›Rückkehr zur Welt‹ oder

dem ›Weitergehen‹ derselben an andere die Rede; weniger bei Luxusgütern, Titeln,

Ämtern oderWürden (vgl. L 302–312; L 324ff; L 606f).213

Es ist diese unterschwellige Identifizierung vonReichtum imSinne vonGeldbe-

sitzmitderFortuna,hinsichtlichdererdie imDanceofDeath ersichtlicheGegenüber-

stellung mit dem Tod als weitergehend zugespitzt angesehen werden kann. Denn

beide, Tod undGeld, erscheinen,wie abschließend zusammengefasstwerden kann,

in ihrer Beziehung zur Fortuna und zu der Frage nach der Bestimmbarkeitmensch-

licher Geschicke als strukturell invers und damit als geradezu komplementär auf-

einander bezogen.

1.4 Fortunas double-face

Geld vermag in den lydgateschenSchriften offenbar nicht nur nichts gegendenTod.

Sein Besitz ist bei Lydgate auch – bei aller Machtfülle, welche ihm zeitgenössisch

als Inbegriff menschlichen Vermögens innewohnt und aller Sicherheit, welche er

für menschliche Unternehmungen bietet – selbst von inhärenter Unbeständigkeit.

Reichtum – der Besitz von Geld – kommt und geht, ist unverlässlich; die Gewiss-

heiten, dieMöglichkeiten und der Schutz, die das Geld bietet, zutiefst unbeständig.

BeimTodeverhält es sichumgekehrt:DerTod ist,wie imDanceofDeathbetont,eben-

falls stetsmitUngewissheit behaftet, insoferner als in seinemEintretenkontingent,

212 Achatz vonMüller gibt deswegen die dem Gelde laut Alberti drohendenMissgeschicke auch

freier als in der Übersetzung, mit »schlimme Zufälle« (ebd., S. 302), wieder, allerdings ohne

diese Änderung kenntlich zu machen.

213 Letzteres scheint allein der Fall beim Patriarke, wo es heißt: »Ȝoure double crosse / of golde

and stones clere, / Ȝoure power hoole / and al ȝoure dignite/Some othir shal / […] Possede

anoone« (L 123–126: Euer Doppelkreuz aus Gold und Edelsteinen, Eure ganze Macht und alle

Eure Würden soll schon bald ein anderer besitzen«.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Peter Löffelbein: Der Tod und das Geld – Historische Korrelationen

ungewiss und in diesemSinne als unbeständig geschildertwird–unddoch ist nicht

nur seine Machtfülle größer als die des Geldes, er ist zugleich als zuletzt doch im-

mergewisses,verlässlichesundvorhersehbares, ›beständiges‹ Schicksal gezeichnet.

Verbunden sinddieseGegensätzlichkeiten imBild der double-faced fortune,214 die sich

auch insofern als doppelgesichtig erweist, insofern sie sich mit beiden identifizie-

ren lässt: So gleicht der Tod im Totentanz der Fortuna, insofern ihm, wie gezeigt,

ganz wesentlich die Eigenschaften der Unvorhersehbarkeit, Plötzlichkeit sowie des

Umstands seines letztlich gewissen Eintretens zugesprochen werden. Reichtum ist

demgegenübermit der anderen, gewissermaßen ›glücklichen‹,wenn auch vorüber-

gehenden Seite der Fortuna gleichzusetzen; dem,wie in LydgatesWerken insistiert

wird, mitunter ebenso plötzlichen wie unverhofften Eintreten des Reichtums, der

aber imWesentlichen fragil und unbeständig bleibt.

Angesichts dieser Zuspitzung bezüglich der in Lydgates Werken immer wieder

thematisierten Frage nach der Kontingenz des Schicksals und dessenmöglicher Be-

herrschung ist daher davon auszugehen, dass Reichtümer, Schätze, Gold und Sil-

ber – mithin Geld – im Dance of Death zwar im Rahmen traditioneller Reichtums-

kritik thematisiert werden. Darüber hinaus aber erscheinen sie nicht zuletzt auch

aus dem Grund so intensiv thematisiert, weil damit die Unzulänglichkeit mensch-

lichen ›Vermögens‹, das eigene Schicksal zu bestimmen, besonders nachdrücklich

zumAusdruck gebrachtwerden kann:DerMensch vermag es letztlich ebensowenig

zu beherrschenwie denTod. In derGegenüberstellung vonGeld undTod imDance of

Deathwird also nicht nur die zeitgenössische Bedeutung desGeldes reflektiert, her-

vorgehoben und kritisiert. Sondern es wird auch die grundsätzliche Unzulänglich-

keit desMenschen hinsichtlich der Beherrschung seines ihm zuletzt unverfügbaren

Schicksals verhandelt. Anders formuliert, werden Geld und Tod in Lydgates Dance

of Death als sich gegenüberstehende Bezugspunkte entworfen, zwischen denen die

Frage nach der Vorhersehbarkeit undBeherrschbarkeitmenschlicher Geschicke be-

sonders zugespitzt aufgegriffen werden kann –wobei sie an dieser Stelle, konform

zur christlich-moralphilosophischen Orthodoxie, abschlägig beschieden wird.

Angesichts der imVerlauf dieses Kapitels erläuterten gesellschaftlichenHinter-

gründe ist die Verhandlung dieser Frage aber auch klar als Antwort zu verstehen

auf die mit Geld verbundenen soziopolitische Dynamiken. Der ständische Grenzen

überschreitende Aufstieg der clerks, aber auch der die regulären Machtstrukturen

potentiell aushebelnde bastard feudalism sind Entwicklungen, die als gefährlich bzw.

sogar hochgefährlich angesehen werden müssen: Sie tragen das Potential in sich,

die soziopolitischenHierarchien in ihrer Eindeutigkeit und Stabilität nachhaltig zu

untergraben und fortunagleich in ungewisses und unvorhersehbares Unglück zu

stürzen – wie es knapp 25 Jahre nach Niederschrift des Dance of Death zum Auftakt

214 Vgl. »[F]fortune ys lady / with hyr / double face« (Lydgate, Pilgrimage, S. 1).

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Tod und Geld und die Beherrschbarkeit des Schicksals 101

der wechselvollen Rosenkriege geschehen wird. In deren Zuge wird, bezeichnen-

derweise,dasFortunamotiv obderbeständigenUngewissheit undUnverlässlichkeit

von Herrschaftsverhältnissen und Loyalitäten auch noch einmal massiv an Popula-

rität gewinnen.215

Zwar ist die sozial dynamisierende Macht des Monetären – also der seit der

kommerziellen Revolution zunehmenden, zur Zeit Lydgates aber offenkundig noch

einmal besonders augenfällig werdenden Aushandlung soziopolitischer Positionie-

rung überGeld– imhier untersuchten Zeitraumschon lange bekannt.Der Blick auf

die Korrelation von Geld und Tod bei Lydgate aber hebt noch einmal die zeitgenös-

sischeWahrnehmung dieser Prozesse hervor – eineWahrnehmung, in der Geld als

ein Moment der Verunsicherung hervortritt; als unbeständiges, dynamisches, aber

auch dynamisierendes Element im sozioökonomischen Gefüge. Seine Macht ist so

groß, dass es der Gegenüberstellung mit dem Tode als Garanten der Unverfügbar-

keit des menschlichen Schicksals bedarf, um ihre Größe zu verdeutlichen und sie

gleichzeitig moralphilosophisch in ihre Schranken zu verweisen.

215 Vgl. Rosemary Horrox, »Introduction«, in: Fifteenth-Century Attitudes. Perceptions of Society in

Late Medieval England, hg. von ders., Cambridge 1996, S. 1–12; hier: S. 5–8.

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839472941-003 - am 13.02.2026, 09:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472941-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

