
 

 

5 Emotionale Erfahrung  

und Globalisierungskritik 

„[E]m vez de se mundializar o mercado e as formas de produção, consumo e 

acumulação, importa mundializar outros hábitos culturais de solidariedade, de 

compaixão coletiva para com as vítimas, de respeito a suas culturas, de partilha de 

bens, de integração emotiva com a natureza, de sentimentos de humanidade, 

solidariedade e misericórdia para com os humilhados e ofendidos“ (Boff 1993: 

105).89 

„The founding experience, called by liberation theology the first moment, is [...] 

the experience of ethical indignation“ (Sung 2005: 4).  

„Let us begin with indignation, then, as the raw material of revolt and rebellion. 

In indignation, as Spinoza reminds us, we discover our power to act against 

oppression and challenge the causes of our collective suffering“ (Hardt/Negri 

2009: 236). 

Leonardo Boff, Jung Mo Sung und Michael Hardt/Antonio Negri stellen hier 

Mitleid und Empörung in den Mittelpunkt ihrer Zielvision und ihrer Motivation 

für politisches Handeln und schreiben damit einer weiteren Erfahrungsdimension 

einen zentralen Stellenwert zu: der Emotion. Dasselbe tun alle hier untersuchten 

Autoren der Globalisierungskritik, wenn auch in unterschiedlichen Nuancierun-

gen. Sie sind damit Teil einer größeren geistesgeschichtlichen Entwicklung seit 

dem ausgehenden zwanzigsten Jahrhundert, die den Emotionen in der Politik – 

wieder – eine wichtige Aufgabe zuschreiben. Diese Aufwertung wendet sich 

                                                           
89  Statt den Markt und die Produktionsweisen, den Konsum und die Akkumulation zu 

globalisieren, gilt es, andere kulturelle Haltungen der Solidarität zu globalisieren, des 

kollektiven Mitleids mit den Opfern, des Respekts vor ihren Kulturen, des Teilens der 

Güter, der emotionalen Integration mit der Natur, der Gefühle der Humanität, Solida-

rität und Barmherzigkeit mit den Unterdrückten und Angegriffenen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

gegen die nach dem zweiten Weltkrieg vorherrschende Haltung von Denkern, 

die unter dem Eindruck des Emotionenmissbrauchs im Totalitarismus für eine 

rein rationale Begründung des politischen Zusammenhalts und des ethischen 

Umgangs miteinander plädierten. Eine abschreckende Wirkung hatte insbeson-

dere die Kombination aus Vernichtungswillen und Gefühlsmanipulation, zu der 

sowohl das Schüren von rassistischem Hass, als auch die Produktion von „Kraft 

durch Freude“ gehörte (vgl. Llanque 2012: 105 f.).  

Im Folgenden wird es deshalb darum gehen, die genauen Funktionen für Mo-

tive, Formen und Ziele politischen Engagements zu untersuchen, die die Globa-

lisierungskritik der emotionalen Erfahrung zuordnet. Dazu wird zunächst deren 

Struktur skizziert. Danach werden drei Themenkomplexe umrissen, die für die 

Thematisierung in der Globalisierungskritik eine zentrale Rolle spielen: Ihre 

Bedeutung für den Zusammenhalt von Gemeinwesen und Gruppen, ihre Rolle 

für das Aufspüren von Ungerechtigkeit und schließlich die Frage nach dem 

epistemischen Stellenwert der Emotionen sowie der daraus abgeleiteten Legiti-

mität in der Politik. 

5.1 DIE EMOTIONALE ERFAHRUNG  
D I E  E M O T I O N A L E  E R F A H R U N G  

5.1.1 Die Struktur der emotionalen Erfahrung 

Die Emotion soll hier als Erfahrung bestimmt werden, die sich durch eine inten-

sive, das heißt nicht-neutrale, entweder lust- oder schmerzvolle, leibliche und 

gleichzeitig geistige Partizipation auszeichnet. Die Quelle des Bezugs ist dabei 

anders als bei der Imagination und ähnlich wie bei der spirituellen Erfahrung 

außerhalb der Verfügungsgewalt des Erfahrenden: Die Emotion kann vom Er-

fahrenden nicht willkürlich erzwungen werden (vgl. Hartmann 2010: 144). An-

ders als im Falle der spirituellen Erfahrung ist die Quelle des Bezugs jedoch 

präsent und kann benannt werden, wenn auch manchmal nur diffus: Das Erfah-

rene in der emotionalen Erfahrung ist eine relevante Veränderung der persönli-

chen Situation (vgl. Ben-Ze’ev 2010: 42; 44). Beispiele für eine solche signifi-

kante Veränderung der persönlichen Situation sind die Nachricht über den Tod 

einer bestimmten Person im Falle der Trauer oder eine ungerechte Behandlung 

im Falle der Empörung.  

Diese Bestimmung berücksichtigt zum einen eine Eigenschaft der Emotion, 

die bereits von Aristoteles, dem „ersten Theoretiker der Emotionen“ (LaCourse 

Munteanu 2012: 70) hervorgehoben wurde, nämlich ihre Verbindung mit Lust 

und Schmerz. So formuliert er im zweiten Buch der Nikomachischen Ethik:  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die emotionale Erfahrung | 207 

 

„Als Affekte bezeichnen wir: Begierde, Zorn, Furcht, Zuversicht, Neid, Freude, 

Liebe, Hass, Sehnsucht, Eifersucht, Mitleid, überhaupt alles, was mit Lust oder 

Unlust verbunden ist“ (1105 b20). 

Und in der Rhetorik definiert er sie ausführlicher als:  

„die Dinge, durch welche sich die Menschen, indem sie sich verändern, 

hinsichtlich ihrer Urteile unterscheiden und welchen Lust oder Schmerz folgt, wie 

zum Beispiel Zorn, Mitleid, Furcht und was es sonst noch Derartiges gibt sowie 

die Gegenteile von diesen“ (1378 a20 ff.). 

Aufgrund dieser entweder lust- oder schmerzvollen Einfärbung kann eine emoti-

onale Erfahrung weder marginal noch neutral sein. Sie ist stattdessen immer 

intensiv und überlagert andere möglicherweise gleichzeitig stattfindende Erfah-

rungen, was sich etwa auch an metaphorischen Sprechweisen wie „Feuer“ oder 

„Sturm“ zeigt, mit denen Emotionen umschrieben werden (vgl. Ben-Ze’ev 2010: 

45; 48; Roth 2003: 286).  

Die Charakterisierung als gleichzeitig leibliche und geistige Partizipation ba-

siert auf der Besonderheit dieser Erfahrungsdimension, dass sie sowohl auf den 

Leib, als auch auf den Geist wirkt. Eine Auffassung der emotionalen Erfahrung 

als „hybrid“ entspricht auch dem historisch insgesamt vorherrschenden Ver-

ständnis (vgl. Prinz 2004; Jeffery 2011: 147). Die aktuelle Diskussion um die 

Charakterisierung der emotionalen Erfahrung ist hingegen durch den Gegensatz 

zweier Versuche gekennzeichnet, die Emotion unter andere Erfahrungsdimensi-

onen zu subsummieren. Die eine Tendenz besteht darin, die Emotion mit der 

gegenständlichen Erfahrung gleichzusetzen. Die andere versteht die Emotion 

hingegen als eine Form des rationalen Urteils (vgl. Hartmann 2010: 8; 48).  

Eine der wirkmächtigsten Formulierungen der Gleichsetzung von Emotion 

und sinnlicher Erfahrung findet sich bei William James, der in seinem bekannten 

Essay „What is an emotion“ hervorhebt: „Our feeling of [bodily changes] as they 

occur IS the emotion“ (James 1884, Hervorhebung im Original, zitiert nach 

Solomon 1998: 1). Bereits bei James kommt dabei das heute aus Ratgeber-

literatur und Postkartensprüchen bekannte Argument zum Tragen, wonach ein 

Gefühl der Freude allein dadurch herbeigeführt werden kann, dass man lächelt, 

wobei letztlich die körperliche Bewegung des Lächelns mit dem Gefühl der 

Freude gleichgesetzt wird. Wichtige aktuelle Emotionstheoretiker, die an James 

anschließen, sind der Neurowissenschaftler Antonio Damasio – der sich vehe-

ment gegen „Descartes Irrtum“ (Damasio 1995), d.h. die Idee der unüberbrück-

baren Trennung von Geist und Körper wendet – und der Philosoph Jesse Prinz 

(vgl. Prinz 2004). Beide folgen James darin, dass sie die Perzeption der körperli-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

chen Veränderung während der emotionalen Erfahrung mit der Emotion gleich-

setzen, weichen jedoch insofern von ihm ab, als sie dieser körperlichen Verände-

rung eine Bedeutung und intentionale Gerichtetheit zusprechen (vgl. Deigh 

2010: 32 f.).  

Zu den Autoren, die die gegensätzliche Richtung vertreten, Emotion also mit 

dem vernünftigen Urteil gleichsetzen, gehört Robert Solomon. Er wiederholt 

James’ berühmte Frage „What is an emotion“ (Solomon 1993: 125) und beant-

wortet sie in Abgrenzung zu James folgendermaßen: „An emotion is a basic 

judgment about our selves and our place in our world” (ibid.: 126). Als zentrale 

Voraussetzung dieser Aussage betont er entsprechend: „[T]here is no ultimate 

distinction between reason and passion“ (ibid.: 7). Mit diesem Emotionen-

verständnis wendet er sich gegen das, was er den „Myth of Passions“ (ibid.: xvii; 

67) nennt. Darunter versteht er die vorherrschende Überzeugung, dass Leiden-

schaften wie eine Naturgewalt außerhalb unserer Kontrolle liegen, und uns zu 

ihren Opfern machen. Dieser „Mythos“ erweist sich laut Solomon als praktischer 

Lieferant von Ausreden, weil er uns aus der Verantwortung für unsere Emotio-

nen entlässt (ibid.: x; 68; 132). Martha Nussbaum vertritt eine ähnliche Sicht auf 

die Emotionen und bestimmt ihre Position als „a modified version of the ancient 

Greek Stoic view, according to which emotions are forms of evaluative judg-

ment that ascribe to certain things and persons outside a person’s own control 

great importance for the person’s own flourishing” (Nussbaum 2001: 22).  

Beide vorgestellten Formen der Subsumtion der emotionalen Erfahrung wer-

den hier verworfen: Denn die körperlich beobachtbaren Phänomene wie Erröten 

und erhöhte Herzfrequenz sind Reaktionen auf die Emotion, nicht aber die emo-

tionale Erfahrung selbst. Die Gleichsetzung der Gefühle mit der Sinneswahr-

nehmung scheint darüber hinaus die Besonderheit menschlicher Gefühle zu 

unterschlagen und keine hinreichende Differenzierung unterschiedlicher Emoti-

onen, die mit den gleichen körperlichen Veränderungen einhergehen, zuzulassen 

(vgl. Hartmann 2010: 48; 51). Das Urteil hingegen, mit dem Nussbaum die 

Emotionen gleichsetzt, ist die sprachliche Artikulation einer anderen, nämlich 

der rationalen Erfahrung, es verweist auf sie und ist nicht mit ihr identisch. Auch 

aus neurobiologischer und kognitionswissenschaftlicher Sicht ist eine Gleichset-

zung von Emotionen und kognitiven Akten „unbefriedigend“ (Roth 2003: 296). 

Denn während Affekte und Emotionen mit einer Änderung körperlicher Befind-

lichkeiten einhergehen, die etwa anhand vegetativer Zustände auch messbar ist, 

trifft dies auf kognitive und interpretative Akte nicht zu.  

Zur emotionalen Erfahrung gehört demnach eine Partizipation des Körpers, 

die mehr als nur die rudimentäre Artikulation der vorausgegangenen Erfahrung 

ist, was in kognitivistischen Ansätzen ignoriert wird (vgl. Hartmann 2010: 136).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die emotionale Erfahrung | 209 

 

Auf diese Verquickung verweisen auch frühe Versuche, bestimmten Gefüh-

len bestimmte Körperregionen zuzuordnen. Ein solcher Versuch findet sich 

beispielsweise in Achilleus Tatios’ Roman „Leukippe und Kleitophon“ aus dem 

ersten nachchristlichen Jahrhundert, einer Zeit, in der die Gattung des Liebesro-

mans entsteht, was eine gesteigerte Aufmerksamkeit für die emotionale Erfah-

rung zum Ausdruck bringt. Dort heißt es:  

„Die Betrübnis breitet sich in der Brust aus und kämpft das Feuer der Seele. Der 

Zorn braußt ums Herze und die Wellen der Raserei spülen die Vernunft hinweg. 

Alle diese Affecte werden zuweilen durch bloße Worte erregt. Worte fliegen 

gleich Pfeilen nach dem Ziele, und treffen sie, so wird die Seele verwundet. Nach 

der Verschiedenheit der Pfeile sind auch die Wunden verschieden. […] Wird uns 

ein Versehen vorgerückt, so füllt Scham das Herze“ (Achilles Tatius 1795: 87–

88). 90 

Die Vorstellung der Liebe als Folge des Getroffenseins vom Pfeil des Eros/Amor 

ist zwar schon seit dem vierten Jahrhundert v. Chr. bekannt (vgl. Hunger 1988: 

157), hier verwendet der Autor das Bild des „Getroffenseins“ jedoch zur Charak-

terisierung verschiedenster Emotionen und differenziert die jeweilige Form. 

Dabei werden für die einzelnen Emotionen jeweils zuständige Körperteile aus-

gemacht, als handele es sich um Sinnesorgane.  

Diese Überlegungen legen es nahe, in der Typologie von Erfahrungsdimen-

sionen neben der gegenständlichen und der ungegenständlichen Erfahrungsdi-

mension eine weitere Form anzunehmen, in der geistige und leibliche Partizipa-

tion gleichzeitig vorliegen.  

5.1.2 Emotionen und der Zusammenhalt von Gemeinwesen  

und Gruppen 

„This is the real patriotism of those with no nation. More than ever this patriotism 

takes shape in the conspiracy of the many, moving toward decisions through the 

common desire of the multitude. What mercenaries can stand up to that?“ 

(Hardt/Negri 2005: 50).  

Mit dem „Patriotismus derer, die keine Nation haben“, beschwören Hardt und 

Negri hier eine neue, globalisierte Form einer bestimmten politischen Emotion, 

nämlich der Liebe zu einem Kollektiv. Damit verbinden sie eine motivierende 

                                                           
90  Eine längere Passage einer englischen Übersetzung des Romans wird ebenfalls zitiert 

in Konstan 2006: xii f.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Siegesgewissheit: „Welche Söldner sollen dem etwas entgegensetzen können?“. 

Sie schließen damit an eine jahrhundertealte Diskussion über den Konnex zwi-

schen Liebe und dem Zusammenhalt von Gemeinwesen und Gruppen an.  

So plädiert Platon in der „Politeia“ dafür, die Liebe zwischen Eltern, Kindern 

und Eheleuten aus der Familie zu lösen und qua Kinder- und Weibergemein-

schaft auf die gesamte Polis zu übertragen, so dass die Bürger „in höchstem 

Maße an dem Gemeinsamen Anteil nehmen, was sie ja eben als ‚das Meine‘ 

bezeichnen“ (Politeia 464a, vgl. Llanque 2012: 110). Aristoteles hingegen weist 

in der „Politik“ darauf hin, dass es fraglich ist, ob sich die Zugehörigkeit, die 

man ausdrückt, wenn man von den „Seinen“ spricht, beliebig ausweiten lässt, 

„indem man dieselbe Ansprache mit zweitausend oder zehntausend anderen 

anwendet“ (1262 a6, vgl. Llanque 2012: 111). Zwar erkennt auch Aristoteles in 

der philia das einigende Band der Bürger (vgl. 1262 b6 ff.). Die hier gemeinte, 

politisch relevante philia ist jedoch anders als bei Platon nicht als Übertragung 

der familiären Liebe auf alle Polismitglieder zu verstehen und geht nicht in ei-

nem Gefühl der Zuneigung auf (vgl.1155 a3–4; 1167 a25–b15; vgl. auch Kons-

tan 2006: 170). In der römischen republikanischen Tradition wird ein leiden-

schaftlicher amor patriae emphatisch gefordert und den familiären Bindungen 

explizit übergeordnet (vgl. Llanque 2012: 114). Auch der eigene Tod aus Liebe 

zum Vaterland wird in der römischen Tradition des pro patria mori zu einem 

hohen Ideal stilisiert.  

Dieses Ideal verliert im christlichen Mittelalter zunächst jede emphatische 

und emotionale Bedeutung und gewinnt sie erst ab dem zwölften und dreizehn-

ten Jahrhundert allmählich zurück, und zwar über den Umweg des Ideals des 

Tods für das „Heilige Land“. Dieser wurde zunächst von Urban II. explizit als 

auf der caritas beruhend dargestellt, was dann von Tolomeo von Lucca auf die 

säkulare patria übertragen wurde (vgl. Kantorowicz 1951: 477 ff.). Parallel dazu 

gewinnt in einem spezifischen Kontext auch der Gedanke des gemeinschaftli-

chen Zusammenlebens in der Form einer großen Familie und auf der Grundlage 

von Liebe und Mitleid wieder an Bedeutung, nämlich in den entstehenden neuen 

Ordensgemeinschaften. So fordert etwa Franz von Assisi in seiner Ordensregel, 

den Mitbrüdern mit „misericordia“ zu begegnen und sie mit noch mehr „affetto“ 

zu lieben und zu nähren, als es die leibliche Mutter mit ihren Söhnen tut (Franz 

von Assisi 2016 [1209/10]: Kap. 6 u. 7; vgl. Robson 2016: 41). Gleichzeitig 

steht Franz von Assisi für den Versuch, die familiäre, liebesbasierte Zusammen-

gehörigkeit über die Ordensgemeinschaft hinaus auf alle Menschen und alle 

Geschöpfe der Natur zu erweitern. Er setzt hier das im Christentum zentrale 

Moment der umfassenden Nächstenliebe voraus, wie es in der Samariterzählung 

(Lk. 10, 25–37) ausgedrückt wird, erweitert es aber um die Einbeziehung der 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die emotionale Erfahrung | 211 

 

gesamten Natur und die emotionale Färbung. Dabei verbindet er eine umfassen-

de Liebe mit einer empfundenen Freude an den einzelnen Kreaturen, die in Ge-

beten und Legenden überliefert ist (vgl. Hughes 1996: 315; 318). 

Die Protagonisten und Theoretiker des während der Renaissance allmählich 

wieder erwachenden politischen Lebens in den italienischen Städten knüpfen 

hingegen an das römische republikanische Ideal der Liebe zur patria an. Dies 

gilt auch für Machiavelli (vgl. dazu auch Llanque 2012: 117), der etwa in seinen 

„Discorsi“ die Weisheit und Beständigkeit der „moltitudine“ unter anderem 

dadurch illustriert, dass das römische Volk sich für 400 Jahre als „amatore della 

gloria e del bene commune della sua patria“ (Machiavelli 1996 [1531]: 182) 

erwies.  

Dieser Forderung schließen sich auch die republikanischen Denker des acht-

zehnten Jahrhunderts an, allen voran Rousseau, der den „amour pour la patrie“ 

als „la plus héroique de toutes les passions“ bezeichnet (Rousseau 1977 [1755]: 

54). Zum Dreh- und Angelpunkt aller Überlegungen zum Zusammenhalt des 

Gemeinwesens avanciert bei ihm jedoch eine andere Emotion, nämlich das Mit-

leid, dem er die Fähigkeit attestiert, die Eigenliebe zu mäßigen:  

„Il est donc bien certain que la pitié est un sentiment naturel, qui modérant dans 

chaque individue l’activité de l’amour de soi meme, concourt à la conservation 

mutuelle de toute l’espèce“ (ibid.: 150).91 

Hier kommt die zentrale politische Bedeutung zum Ausdruck, die Rousseau dem 

Mitleid zuschreibt, denn gerade die Selbstliebe ist für ihn das Haupthindernis für 

ein gelungenes Zusammenleben (vgl. Arendt 2001 [1965]: 98 f.). Die Protago-

nisten der Revolution, allen voran Robespierre, nehmen Rousseaus Ideal einer 

Orientierung am Gefühl begeistert auf.  

Dabei fällt die Koinzidenz von Gefühlsbetonung und Grausamkeit auf, wenn 

gerade diejenigen, die während der „Terreur“ die massenhafte Hinrichtung poli-

tischer Gegner forcieren, an das „Mitgefühl“ der Mitbürger appellieren. Auf 

diese Koinzidenz weist besonders nachdrücklich Hannah Arendt hin, die in 

„Über die Revolution“ sogar so weit geht, im Umkehrschluss in der Abwesen-

heit von Mitleid einen Grund für das Ausbleiben von Chaos und Terror in der 

Amerikanischen Revolution zu sehen. Zur Begründung dieser These unterschei-

det sie das Mitleiden („compassion“), das Mitleid („pity“) und die Solidarität, 

                                                           
91  „Es ist also ganz sicher, dass das Mitleid ein natürliches Gefühl ist, das zur gegensei-

tigen Erhaltung der ganzen Art beiträgt, indem es in jedem Individuum das Wirken 

der Selbstliebe abmildert.“ [Die Begriffe „commisération“ und „pitié“ gebraucht 

Rousseau synonym.]  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

wobei sie lediglich die Solidarität als mit der politischen Sphäre vereinbar akzep-

tiert. Das Mitleiden, das sie als die „stärkste und vielleicht gefährlichste aller 

revolutionären Leidenschaften“ (Arendt 2001 [1965]: 90 f.) auffasst, definiert sie 

dabei als „Betroffenheit vom Leiden anderer, als sei es ansteckend (ibid.: 108)“. 

Vor dem Hintergrund dieser Definition argumentiert sie gegen die politische 

Instrumentalisierung des Mitleids bei Rousseau und in der Französischen Revo-

lution und betont, dass wirkliches Mit-Leiden sich nie auf das Leiden einer gan-

zen Klasse oder eins Volkes beziehen kann, sondern immer nur auf das Partiku-

lare gerichtet ist (vgl. ibid.).  

In einer weiteren Begründung für die Inkompatibilität zwischen dem Mitlei-

den und dem Politischen verweist sie darauf, dass das Mitleiden die Distanz 

zwischen Menschen auslöscht und damit genau den Zwischenraum vernichtet, in 

dem Politik sich abspielt (vgl. ibid.: 109). Dementsprechend sieht Arendt es 

durchaus nicht als typisch für das echte Mitleiden an, weltverändernd aktiv zu 

werden. Falls dies aber doch geschieht, erkennt sie in dem Impuls des Mitleidens 

das Potenzial für Gewalt: Denn das Mitleiden wird dann zur „direkten Aktion“ 

(ibid.: 110), und damit zur Gewalt neigen, weil es die der Politik gemäßen Pro-

zesse des „Überredens, Überzeugens, Verhandelns und Kompromisseschließens“ 

(ibid.) nicht akzeptieren kann.  

Das „Mitleid im gewöhnlichen Wortsinn“ charakterisiert Arendt hingegen 

als „eines der notwendigerweise in sich selbst reflektierten und daher der Senti-

mentalität ausgesetzten Gefühle“ (ibid.: 114) und als den „demagogisch gefähr-

lichste[n] Konkurrent[en] der Solidarität“ (ibid.: 113). Denn Mitleid ist aus ihrer 

Sicht nicht nur auf das Unglück und damit auf die Existenz von Unglücklichen 

angewiesen (vgl. ibid.: 113), sondern macht durch seine „Maßlosigkeit“ (ibid.: 

15) die Revolutionäre „unempfindlich für das faktisch Reale und vor allem für 

die Wirklichkeit von Menschen“ (ibid.).  

Schließlich verweist Arendt noch auf das Problem, dass sowohl das Mitleid 

als auch das Mitleiden ihren Ursprung im „menschlichen Herzen“ (ibid.: 122) 

haben, das sie als „dunkel“ charakterisiert. Dieses ist – so Arendt weiter – von 

außen undurchdringlich und die dort ihren Ursprung nehmenden Leidenschaften 

und Gefühle bedürfen des Schutzes vor der Öffentlichkeit (vgl. ibid.: 122). 

Wenn hingegen wie bei Rousseau, Robespierre und ihren Anhängern das „Herz 

als Sitz der politischen Tugend“ (ibid.: 123) ausgemacht wird, so führt dieser 

Mechanismus laut Arendt unweigerlich zu der „verhängnisvollen Atmosphäre 

allseitiger Verdächtigungen“ (ibid.: 122), wie er aus der Zeit der Französischen 

Revolution bekannt ist. 

Die einzige der Politik entsprechende und kein Gefahrenpotenzial bergende 

Form der Reaktion auf das Elend ist laut Arendt die Solidarität. Dabei ist nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die emotionale Erfahrung | 213 

 

nur die Dauerhaftigkeit der auf ihr basierenden Institutionen ein Vorteil der 

Solidarität, sondern auch die Tatsache, dass die Solidarität laut Arendt „der 

Vernunft teilhaftig“ (ibid.: 113) und daher anders als Mitleid und Mitleiden in 

der Lage ist, sich auf ein Kollektiv von Menschen und letztlich die gesamte 

Menschheit zu beziehen. 

Hannah Arendt ist damit repräsentativ für die Haltung der liberalen Nach-

kriegsdenker, die vor dem Hintergrund des Totalitarismus für eine rein rationale 

Begründung des politischen Zusammenhalts und des ethischen Umgangs mitei-

nander plädieren. In jüngerer Vergangenheit orientieren Denker sich hingegen 

wieder an der Rousseauschen Idee des Zusammenhalts durch Mitleid. So erklärt 

etwa Richard Rorty gerade angesichts der Erfahrungen unmenschlicher Grau-

samkeit alle Versuche, die Gültigkeit politisch-moralischer Verhaltensnormen 

aus dem Wissen über die Natur des Menschen abzuleiten, zum nutzlosen „foun-

dationalism“ (Rorty 1993: 116). Dementsprechend plädiert er dafür, diese Ver-

suche aufzugeben, und auf den Effekt von „sad and sentimental stories“ (ibid.: 

119) zu vertrauen, deren Erzählung auf eine „Gefühlserziehung“ („sentimental 

education“, ibid.: 122) abzielt. Was er unter diesem Prozess und seinem Ergeb-

nis versteht, illustriert Rorty anhand von Beispielen aus verschiedenen Jahrhun-

derten:  

„By sympathy I mean the sort of reaction that Athenians had more of after seeing 

Aeschylos’ The Persians than before, the sort that white Americans had more of 

after reading Uncle Tom’s Cabin than before, the sort that we have more of after 

watching TV programs about the genocide in Bosnia“ (ibid.: 128).  

Die Erzählung derartiger „trauriger und sentimentaler Geschichten“ kann uns 

laut Rorty in zunehmendem Maße zum Handeln bewegen, was ihn zu der 

Schlussfolgerung bringt, dass die letzten beiden Jahrhunderte eine Zeit des „pro-

gress of the sentiments“ (ibid.: 134) waren. 

Auch die politische Philosophin Martha Nussbaum knüpft in ihrem Buch 

„Political Emotions. Why love matters for Justice“ (2013) an Rousseau an und 

betont, dass die positive Wirkung von Emotionen auch von „guten“ politischen 

Ordnungen genutzt werden muss, ohne dabei jedoch zu einem Verlust von Libe-

ralität zu führen (vgl. ibid.: 3; 5). Neben dem Mitleid setzt sie dabei, wie bereits 

im Untertitel verdeutlicht, auf die Emotion der Liebe:  

„All political principles, the good as well as the bad, need emotional support to 

ensure their stability over time, and all decent societies need to guard against 

division and hierarchy by cultivating appropriate sentiments of sympathy and 

love“ (ibid.: 3). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Unter diesem „Kultivieren der angemessenen Gefühle von Mitleid und Liebe“ 

versteht sie tatsächlich eine Art öffentlicher Erziehung der politischen Emotio-

nen, etwa durch Filme, Literatur und öffentliche Architektur.  

Dass gute wie böse Absichten für ihre Umsetzung auf Emotionen angewie-

sen sind, betont auch Michael Walzer. Anders als Martha Nussbaum geht es ihm 

dabei aber nicht primär um die Stabilität bestehender Ordnungen, sondern um 

deren Veränderung, die erst durch passionierten Einsatz möglich wird. In seinem 

Essay „Passion and Politics“ (2002) beruft er sich dabei auf Ralf Waldo Emer-

sons Aussage „Nothing great was ever achieved without enthusiasm“ (ibid.: 

623)
92

 und fügt sogleich hinzu, dass gleichzeitig auch wirklich Schreckliches nie 

ohne Enthusiasmus zu Wege gebracht wurde. Zu den positiven „großen“ Errun-

genschaften, die in der Politik nur mit Enthusiasmus und Leidenschaft erreicht 

werden können, zählt er etwa die Infragestellung und Überwindung von Hierar-

chien (vgl. Walzer 2002: 623 f.; 632). Leidenschaft und Enthusiasmus radikal 

aus der Politik auszugrenzen, würde daher laut Walzer bedeuten, die Hoffnung 

auf echte Veränderungen aufzugeben. Dementsprechend bezeichnet er die Ge-

genposition, die nicht in der Lage ist, Menschen zu bewegen, als „an ideology of 

risk-avoidance, which is also, willy-nilly, a defense of the status quo“ (ibid.: 

624).  

Der Zusammenhalt und die Stärke, die erst durch Leidenschaften ermöglicht 

werden, beziehen sich bei ihm also nicht auf die Bürgerschaft eines National-

staates, sondern auch auf Gruppen, die sich zusammenschließen, um ungerechte 

Strukturen zu verändern. Doch nicht nur für die Kraft zur Veränderung wird in 

der aktuellen Debatte den Emotionen eine wichtige Rolle zugeschrieben, son-

dern auch als Sensorium, um überhaupt zu erkennen, welche Zustände der Ver-

änderung bedürfen. Diesem Zusammenhang ist der folgende Abschnitt gewid-

met.  

5.1.3 Emotionen und die Sensibilität für Ungerechtigkeit  

„Ainsin s’insinue peu à peu une philosophie pessimiste de l’histoire qui encou-

rage à la retraite et à la résignation plus qu’à la révolte et à l’indignation“ 

(Bourdieu 1998: 83).93 

                                                           
92  Walzer nennt Emersons Essay „Circles“ als Quelle (vgl. Emerson 2009 [1841]: 166). 

Eine frühere Äußerung des Satzes kann auf Herder zurückgeführt werden, der in sei-

nem Text „Vom Geiste des Christentums“ von 1798 formuliert: „Ohne Begeisterung 

ist nie etwas Großes und Gutes entstanden“ (Herder 1820 [1798]: 109). 

93  So schleicht sich Stück für Stück eine pessimistische Geschichtsphilosophie ein, die 

zum Rückzug und zur Resignation ermutigt statt zur Revolte und zur Empörung.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die emotionale Erfahrung | 215 

 

„Solidarity, which is born of compassion for the concrete persons who suffer with 

poverty and/or the violation of their human dignity, leads us to assume with these 

persons – in dialogue with them – the struggle for their liberation“ (Míguez, 

Rieger und Sung 2009: 132).  

„The unemployed are people, with families, whose lives are affected – sometimes 

devastated – by the economic policies that outsiders recommend, and, in the case 

of the IMF, effectively impose. Modern high-tech warfare is designed to remove 

physical contact: dropping bombs from 50 000 feet ensures that one does not 

‚feel‘ what one does. Modern economic management is similar: from one’s luxury 

hotel, one can callously impose policies about which one would think twice if one 

knew the people whose lives one was destroying“ (Stiglitz 2002: 24).  

Die Theologen Míguez, Rieger und Sung ziehen in dieser Passage eine direkte 

Verbindungslinie vom Mitleid für konkrete Opfer von Armut und Entwürdigung 

über die Solidarität mit diesen Personen zum Kampf für ihre Befreiung. Joseph 

Stiglitz betont hingegen, dass eine zu große räumliche und emotionale Distanz 

zu den Betroffenen zu falschen und ungerechten Entscheidungen führt. Pierre 

Bourdieu beschreibt Prozesse, die Rückzug und Resignation der Bevölkerung 

anstelle einer – angebrachten – Empörung angesichts weltweiter Ungerechtigkeit 

hervorrufen. Alle drei Passagen verweisen also auf den Zusammenhang zwi-

schen der (mangelnden) emotionalen Sensibilität und politischem Handeln.  

Das Mitleid als Motivation zum verändernden Handeln hat einen seiner Ur-

sprünge in der jüdischen und christlichen Tradition. So zeigt sich der Gott der 

Exoduserzählung sensibel gegenüber dem „Schrei seines Volkes“ (Ex. 3,7) und 

Jesus erklärt die Barmherzigen in der Bergpredigt für selig (Mt. 5,7). Erst im 

ausgehenden zwölften Jahrhundert wird dieses Ideal im christlichen Kontext 

jedoch zur Grundlage konkreter Initiativen gemacht, wie etwa der Gründung von 

Bruderschaften, die in „Maisons-Dieu“, Hospizen etc. die Nähe zu den Benach-

teiligten und Armen suchten (vgl. Vauchez 2012: 24). Eine zentrale Rolle spielt 

auch hier die Figur des Franz von Assisi, der von dieser „neuen Sensibilität für 

das Leiden anderer“ (vgl. ibid.) tief beeindruckt war und die Begegnung mit den 

Leprösen als sein Konversionserlebnis schilderte. Als Reaktion konnte er, wie es 

in seinem „Testament“ heißt, „die Welt verlassen“, was jedoch nicht Weltflucht 

bedeutete, sondern im Gegenteil eine Immersion in die Welt mit dem Ziel, die 

Marginalisierten wieder in die Gemeinschaft zu integrieren (vgl. ibid.: 24; 32). 

Neben dem Mitleid ist die von Bourdieu erwähnte Emotion der Empörung in 

letzter Zeit zu einem Leitmotiv avanciert. Auch die „Entdeckung“ der Empörung 

baut auf einer langen ideengeschichtlichen Tradition auf. So spricht etwa Aristo-

teles der Empörung, „to nemesan“, als angemessene Reaktion auf unverdienten 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Besitz von Reichtümern oder das unverdiente Bekleiden von Machtpositionen 

eine gewisse Berechtigung zu (vgl. Rhetorik 1387 a9 ff.). Bei den politischen 

Denkern der Renaissance und Neuzeit taucht die Empörung als wichtiges Thema 

wieder auf: So beschäftigt sich Machiavelli in seinen Discorsi mit der Gefahr für 

Fürstentümer und Republiken, die von empörten Menschen ausgeht, d.h. Perso-

nen, die „sdegno/sdegni“ erfahren (Machiavelli 1996 [1531]: 370; 371; 372).
94

 

Diese untersucht er anhand mehrerer historischer Situationen, etwa dem Fall von 

drei Römern, die nach dem Angriff der Gallier auf Etrurien zur Vermittlung 

gesandt wurden, stattdessen aber zusammen mit den Etruskern gegen die Gallier 

kämpften und von diesen als römische Gesandte identifiziert wurden. Als die 

Gallier dann erfuhren, dass diese Gesandten bei ihrer Rückkehr nach Rom nicht 

etwa für Ungehorsam und Verletzung des Völkerrechts bestraft, sondern im 

Gegenteil zu Tribunen erhoben wurden, griffen sie aus Empörung und Wut 

(„accesi di sdegno e d’ira“, ibid.: 370) Rom an und eroberten es fast (vgl. ibid.: 

370 f.).  

Machiavellis Beispiele für solche Situationen haben gemeinsam, dass jeman-

dem, der Strafe verdient hätte, stattdessen politische Macht und Ehre zugespro-

chen wird. Diejenigen, die diese Erfahrung machen, sind, so seine Diagnose, 

bereit, sogar sich selbst in Gefahr zu bringen, um unter allen Umständen Rache 

für ein empfundenes Unrecht zu nehmen (vgl. ibid.: 374). Als Schlussfolgerung 

gibt Machiavelli allen Regierenden („qualunque governa“, ibid.: 172) den Rat, 

niemanden jemals so gering zu schätzen, dass er meint, ihn fortwährend beleidi-

gen oder ungerecht behandeln zu können. 

Auch Spinoza thematisiert die unmittelbare emotionale Reaktion auf Belei-

digungen als politisch relevantes Phänomen. Anders als Machiavelli leitet er 

daraus jedoch nicht den machttechnischen Rat ab, Empörungen zu vermeiden, 

                                                           
94  Das Wort ist verwandt mit dem heute im Italienischen gebräuchlicheren „indignazio-

ne“. Urspung ist jeweils das lateinische dignum/indignum (würdig/unwürdig), wobei 

„sdegno” die substantivierte Form von „disdegnare“ ist, das vom lateinischen um-

gangssprachlichen „disdignare“ abgeleitet ist, „indignazione“ hingegen vom Verb „in-

dignari“ abstammt (vgl. die Einträge zu „disdegno“/„sdegno“ und „indignazione“ im 

Dizionario Etimologico della Lingua Italiana [2008: 475; 763; 1490]). Vgl. auch die 

Definition für „sdegno“ im Grande Dizionario della Lingua Italiana: „Sentimento di 

indignazione e di biasimo nei confronti di quanto offende il proprio senso morale, la 

propira dignità o il proprio orgoglio; riprovazione, senso di rivolta per un‘ ingiustiz-

ia.“ (Grande Dizionario della Lingua Italiana [1996]: 363–364). Wie „indignazione“ 

bezeichnet „sdegno“ einen Angriff auf die Würde. Rudolf Zorns Übersetzung von 

„sdegno“ mit „Wut“ (Machiavelli 1977 [1531]: 256) drückt diesen Aspekt nur unzu-

reichend aus.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die emotionale Erfahrung | 217 

 

sondern eine generelle Einschränkung der Staatsgewalt und die grundsätzliche 

Reversibilität des Gesellschaftsvertrags: Bricht der Regierende Gesetze von 

solcher Art, „dass sie nicht verletzt werden können, ohne dass zugleich die ge-

meinsame Furcht der Mehrzahl der Bürger in Empörung umschlägt, dann löst 

sich, wenn dies geschieht, das Gemeinwesen auf, d.h.: der Vertrag zerbricht 

[…]“ (1994b [1677]: 61 [Kap. 4]). Im Umkehrschluss attestiert Spinoza der 

Empörung also die Fähigkeit, inakzeptable Verstöße der Regierenden anzuzei-

gen.  

Ein emotionales Sensorium für Ungerechtigkeit nimmt auch die politische 

Philosophin Judith Shklar an, nämlich den „sense of injustice“. So plädiert sie 

dafür, keine endlosen Debatten über Gerechtigkeit zu führen, sondern zunächst 

von der persönlichen Erfahrung der Ungerechtigkeit auszugehen: 

„Why should we not think of those experiences that we call unjust directly, as 

independent phenomena in their own right? Common sense and history surely tell 

us that these are common experiences and have an immediate claim on our 

attention. Indeed, in all likelihood most of us have said ‚this is unfair‘ or ‚this is 

unjust‘ more often than ‚this is just‘“ (Shklar 1990: 16). 

Dieser Erfahrung des Ungerechten, die durch den „sense of injustice“ als solche 

erkannt wird, spricht sie die Fähigkeit zu, die Unterscheidung zwischen Unge-

rechtigkeit und Unglück zu treffen, die argumentativ sehr schwer fällt (vgl. 

ibid.).  

Gleichzeitig bezeichnet sie den „sense of injustice“ als „imminent politisch“ 

(Shklar 1990: 83), insofern er Unterdrückung anzeigt und damit zum Kern mo-

derner politischer Sensibilität geworden ist (vgl. ibid.: 55; 86). Die Ungerechtig-

keit und ihre politischen Implikationen versteht sie dementsprechend auch aus 

der Perspektive der Erfahrung, genauer aus der Unfähigkeit oder Unwilligkeit, 

die Erfahrung von Ungerechtigkeit zu machen. Dies illustriert sie anhand des 

Freskos „L’Ingiustizia“ des Künstlers Giotto di Bondone, der auch für seine 

bildlichen Darstellungen des Lebens Franz von Assisis berühmt ist. Er stellt die 

Verkörperung der Ungerechtigkeit als völlig affektlos dar: Während zu seinen 

Füßen Mord, Raub und Vergewaltigung begangen werden, blickt die „Ingiusti-

zia“ ungerührt weg (vgl. ibid.: 47). Shklar überträgt diese Haltung auf den Bür-

ger und argumentiert: 

„The political point is that the unjust citizen, like Injustice himself, is not to be 

regarded only as violent or greedy but as morally deaf and dissociated. He is 

responsible for maintaining and serving bad governments and in daily life for 

allowing fraud and aggression“ (ibid.: 48).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Aus der Unfähigkeit, Ungerechtigkeit zu erfahren – Shklar spricht mit einer 

Metapher aus dem Bereich der sinnlichen Wahrnehmung von „moralischer 

Taubheit“ – ergibt sich also für sie politische Apathie als Signum des ungerech-

ten Bürgers. Die Fähigkeit, Ungerechtigkeit zu erfahren, ist für sie demnach die 

Voraussetzung für politische Wachsamkeit und Engagement.  

Diese Betrachtungsweise wirft allerdings die Frage auf, ob das Gefühl der 

Ungerechtigkeit allein ausreichend ist, um etwa festzustellen, dass es sich um 

eine „schlechte Regierung“ handelt. Judith Shklar legt dies nahe:  

„[T]here is no way of imposing judgment upon all of us. In determining the 

validity of one’s sense of justice, one is one’s own judge“ (ibid.: 123). 

Diese Position ist jedoch nicht unumstritten. Sie berührt die Frage, welcher 

epistemische Stellenwert den Emotionen zugeschrieben werden soll und kann. 

Dieser Debatte ist der folgende Abschnitt gewidmet.  

5.1.4 Der epistemische Stellenwert der Emotion  

„Je ne me serais donc pas engagé dans des prises de position publiques si je 

n’avais pas eu, chaque fois, le sentiment, peut-être illusoire, d’y être contraint par 

une sorte de fureur légitime, proche parfois de quelque chose comme un sentiment 

du devoir“ (Bourdieu 1998: 7).95  

Wie Pierre Bourdieu hier betont, hätte er sich ohne ein „Gefühl der Verpflich-

tung“ durch eine Art „legitimen Zorn“ nicht politisch engagiert. Doch dieses 

Gefühl, so fügt er hinzu, könnte auch illusorisch gewesen sein – „peut-être illu-

soire“. Damit spricht er die Frage des epistemischen Stellenwertes der Emotion 

an, ihrer Verlässlichkeit und Universalität. Die Antwort hat auch unmittelbare 

Konsequenzen für die Rolle, die man den Emotionen im Politischen zuspricht.  

Wie erwähnt, geht Judith Shklar davon aus, dass jemandes Gefühl der Unge-

rechtigkeit keinem externen Urteil unterzogen werden kann. Mattias Iser bezieht 

in seinem Buch „Empörung und Fortschritt“ (2008) eine Gegenposition. Zwar 

betont auch er, dass „die psychische Erfahrung von Missachtung […] ein wichti-

ger Modus der Entdeckung von Ungerechtigkeiten [ist]“ (Iser 2008: 264).  

                                                           
95  Ich hätte mich daher nicht durch solche Positionierungen engagiert, hätte ich nicht 

jedes Mal das – vielleicht illusorische – Gefühl gehabt, dazu durch eine Form des legi-

timen Zorns gezwungen zu werden, der manchmal einem Gefühl der Pflicht nahe 

kam. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die emotionale Erfahrung | 219 

 

Allerdings hält er eine darauf folgende argumentative Überprüfung, etwa anhand 

von Standards der gleichberechtigten Kommunikation (Habermas) oder der 

Anerkennung (Honneth) für notwendig:  

„Empörung erfordert als moralische Gefühlsreaktion, die beansprucht, Unrecht 

anzuzeigen, folglich die argumentative Prüfung ihrer Angemessenheit“ (Iser 

2008: 8). 

Eine ähnliche Position wie Iser bezieht auch Amartya Sen, der in „The Idea of 

Justice“ (2009) zwar die Identifikation von Ungerechtigkeit durch Emotionen 

anerkennt, jedoch die Notwendigkeit betont, Gefühle durch „reasoned scrutiny“ 

zu überprüfen (ibid: viii; 39 ff.; vgl. dazu auch Jeffery 2011: 165).  

Auf die Frage nach dem epistemischen Wert der Emotion als Form der Parti-

zipation an der Realität wurden in der Ideengeschichte sehr unterschiedliche 

Antworten gegeben. Eine der frühesten Quellen für das Auftauchen des Wortes 

für „Leidenschaft“ – „pathos“ – assoziiert es mit „Krankheiten der Seele“, also 

mit einem Störfaktor: In einem Demokrit zugeschriebenen Satz heißt es: „Arz-

neikunst heilt des Leibes Krankheiten, Weisheit befreit die Seele von Leiden-

schaften“ (Diels 68 B 31).
96

 Auch Platon spricht in seinem Dialog „Phaidros“ 

pejorativ von „to erotikon pathos“ (265b).
97

 Insgesamt nimmt Platon eine ambi-

valente Haltung gegenüber den „pathé“ ein: Einerseits warnt er in der „Politeia“ 

vor „der tyrannischen Herrschaft des Eros“ (574e) über die Seele des einzelnen 

wie auch über die gesamte Polis (vgl. Hall 2005: 42 ff.), andererseits entwickelt 

er im „Symposion“ eine positive Vision des Eros als Verlangen nach dem Guten 

und dem Seligsein (vgl. 205a–d; vgl. Hall 2005: 49ff.). 

Aristoteles thematisiert die Leidenschaften am ausführlichsten in der Rheto-

rik, was darauf verweist, dass er sie als untrennbar verbunden mit ihrem politi-

schen Kontext auffasst (vgl. Konstan 2006: 34). Dabei liefert er nicht nur Emp-

fehlungen für den politischen Redner, wie bestimmte Leidenschaften beim Pub-

likum hervorgerufen werden können, sondern nimmt auch wichtige Differenzie-

rungen zwischen ähnlichen Leidenschaften vor. So unterscheidet er etwa zwi-

                                                           
96  Die Authentizität des Satzes ist allerdings umstritten (vgl. Diels 1952: 152; siehe auch 

Lanz 1971: 89).  

97  In der Schleiermacher-Übersetzung lautet die Passage: „Den göttlichen [Zustand], 

teilten wir wiederum in vier Teile nach vier Göttern, indem wir den weissagenden 

Wahnsinn dem Apollon zuschrieben, dem Dionysos den der Einweihungen, den Mu-

sen den Dichterinnen, den vierten aber der Aphrodite und dem Eros, den Wahnsinn 

der Liebe nämlich, welchen wir für den besten erklärten […]“ (Platon 1981: 265b). 

„To erotikon pathos“ wird also mit „Wahnsinn der Liebe“ übersetzt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

schen Empörung und Neid, obwohl auch letzerer „ein beunruhigender Schmerz 

und auf das Wohlergehen gerichtet ist“ (1386 b18): Anders als „nemesan“ geht 

der Neid jedoch nicht darauf zurück, dass ein Wohlergehen unverdient ist, son-

dern einfach auf die Tatsache, dass jemand in verschiedener Hinsicht besser 

gestellt ist, der dem Neider ansonsten ähnlich oder gleich ist (vgl. 1386 b18–19). 

Des Weiteren präzisiert er, dass nicht alle Formen unverdienten Wohlergehens 

Anlass für „nemesan“ sind – so wie etwa die Tatsache, dass jemand gerecht, 

mutig oder tugendhaft ist, keinen angemessenen Grund liefert, entrüstet zu sein. 

Anlass für das Empörtsein bilden hingegen unverdienter Besitz von Reichtümern 

sowie das unverdiente Bekleiden von Machtpositionen (vgl. 1387 a9 ff.). Aristo-

teles verdeutlicht also die Notwendigkeit, Kriterien der Abgrenzung zu finden 

zwischen akzeptablen und verwerflichen Emotionen. Somit nimmt er eine klare 

Hierarchisierung zu Gunsten der praktischen Vernunft vor.  

Die vorherrschenden philosophischen Strömungen des Hellenismus – Stoa 

und Epikuräismus – sehen die Leidenschaften hingegen als potenziell abstellbare 

Störungen der Seele. Besonders in der frühen Stoa werden die „pathê“ zu 

„Krankheiten der Seele“ erklärt, und die „Apathie“ zum Ideal erhoben, während 

Epikur die Ataraxie als Abwesenheit sowohl von körperlichem Schmerz, als 

auch von Erschütterungen der Seele predigt (vgl. Lanz 1971: 90 f.; Konstan 

2006: 31; Inwood/Donini 1999: 699–714).  

Der Durchbruch der Emotion zu einer eigenständigen, reflektierten Erfah-

rung, die gleichzeitig hochgeschätzt und allgegenwärtig wird, ereignet sich im 

achtzehnten Jahrhundert. Die „epochale Wende“ (Pohlmann 1987: 96) hin zur 

Anerkennung des Gefühls als Basis menschlicher Entscheidungen und Urteile 

vollzieht sich mit Shaftsburys Lehre vom „moral sense“. Shaftesbury, auch als 

der „erste Gefühlsphilosoph“ (so Höffding 1895: 441) bezeichnet, setzt die An-

nahme von der Existenz ursprünglicher emotionaler Antriebe zu guten Handlun-

gen sowohl gegen Hobbes’ pessimistische und materialistische Anthropologie, 

als auch gegen die calvinistische Lehre von der generellen Verdorbenheit des 

gefallenen Menschen (vgl. Leidhold 1985: 106; Grean 1967: 138). Dabei argu-

mentiert er in seiner „Inquiry concerning Virtue and Merit“ nicht nur für die 

Existenz natürlicher sozialer Affekte wie „tenderness, love, sociableness, com-

passion“ (Shaftesbury 1904 [1699]: 80; vgl. dazu Grean 1967: 153). Entschei-

dend ist vielmehr, dass für Shaftesbury – trotz der stoischen Prägung seiner 

Lehrer – die Emotionen nicht Störfaktoren sind, sondern durch „trial and exer-

cise of the heart“ (Shaftesbury 1904 [1699]: 39) einen entscheidenden Anteil an 

der Erkenntnis des Guten haben. Auch wenn er dabei eine komplexe Wechsel-

wirkung von Emotion und Vernunft annimmt, spricht er ihnen damit letztlich 

eine eigene erkennende Funktion zu (vgl. Grean 1967: 220–222).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die emotionale Erfahrung | 221 

 

In der Nachfolge von Shaftesbury beschäftigen sich vor allem Hume (vgl. 

Hume 1964 [1738]) und Smith (vgl. Smith 1982 [1759]) mit der Bedeutung der 

emotionalen Erfahrung, besonders mit der Frage, wie die Parteilichkeit und 

verengte Perspektive des Gefühls überwunden werden kann. Smith entwickelt 

im Zuge dieser Überlegungen die Figur des „impartial spectator“ (ibid.: 82), eine 

Art innerer Richter, der eine distanzierte Perspektive einnimmt und uns sagt, ob 

unser Handeln und Fühlen von Außenstehenden nachvollzogen werden könnte 

(vgl. ibid.: 82 f.). Die von Smith geforderte Haltung kann man dabei in einem 

nur scheinbaren Paradox als „unterschiedslose Parteilichkeit“ („indiscriminate 

partiality“, Jeffery 2011:156) verstehen: Es ist Mitgefühl und damit parteiliche 

Übernahme der Gefühlsperspektive von anderen gefragt, gleichzeitig muss diese 

Bereitschaft der Übernahme der fremden Perspektive potenziell mit jedem erfol-

gen und darf nicht von den eigenen Interessen gefärbt sein (vgl. ibid.: 156 f.).  

Die Moral-Sense-Theorie ist gleichzeitig Ausgangspunkt der Bewegung der 

Empfindsamkeit, die das Gefühl zum Zentrum sowohl der Literatur, als auch der 

Lebenspraxis macht, und die Fähigkeit des Empfindens zu einem Indikator für 

charakterliche Vortrefflichkeit avancieren lässt (vgl. Sauder 1981: 152 f.). Der in 

Deutschland für diese literarische und geistesgeschichtliche Bewegung ge-

bräuchliche Begriff der Empfindsamkeit wurde durch Lessings Vorschlag pro-

minent gemacht, den Ausdruck „sentimental“ im Titel von Laurence Sternes 

Roman „A Sentimental Journey Through France and Italy“ mit „empfindsam“ zu 

übersetzen (vgl. Emmel 1987: 455). Sternes Roman wurde in Literaturzirkeln 

begeistert aufgenommen und fand zahlreiche Nachahmer.  

Dass etwa Goethes von Kloppstocks Empfindsamkeit beeinflusster Briefro-

man über die „Leiden des jungen Werther“ (1774) zu einem „Beststeller“ wurde, 

demonstriert die umfassende Hochschätzung des Gefühls über enge Zirkel von 

Literaturfreunden hinaus. Er bildet damit den späten Höhepunkt der Gattung des 

Briefromans, deren Erfolg 1740 mit der Veröffentlichung und explosionsartigen 

Verbreitung von Richardsons „Pamela“ begann. Diese literarische Gattung kann 

insgesamt als entscheidender Impulsgeber für das „Erlernen“ des Fühlens und 

Mitfühlens in dieser Epoche angesehen werden, weil sie besonders geeignet ist, 

die Distanz zwischen Leser und Protagonisten zu minimieren (vgl. Hunt 2008: 

40–43). 

Die Hochschätzung ging einher mit einer philosophischen Aufwertung des 

Gefühls. Friedrich Heinrich Jacobi, selbst Autor empfindsamer Romane, formu-

lierte 1778 in einem Text über Hume:  

„Und so gestehen wird denn ohne Scheu, daß unsere Philosophie von dem 

Gefühle, dem objektiven nämlich und reinen, ausgeht; daß sie seine Autorität für 

eine allerhöchste erkennt, und sich, als Lehre von dem Übersinnlichen, auf diese 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Autorität allein gründet“ (Jacobi, F.H. 1815 [1787]: 61, zitiert nach Aurnhammer 

2004: 114; vgl. auch Emmel/Rücker 1987: 90 f.). 

Hier wird also dem Gefühl auch auf dem Gebiet der Philosophie „allerhöchste 

Autorität“ als Erkenntnisquelle und damit sogar ein höherer Stellenwert als der 

Vernunft zugesprochen, was noch über die Positionen der Moral-Sense-

Philosophie von Shaftesbury hinausgeht. Eine ähnlich extreme Position bezieht 

allerdings Hume, wenn er formuliert: „Reason is and ought only to be the slave 

of the passions, and can never pretend any other office than to serve and 

obey“(Hume 1964 [1738]: II, 195). Auch wenn diese Priorisierung durchaus 

nicht von einer Mehrheit der Aufklärungsphilosophen geteilt wird, so ist die 

Empfindsamkeit dennoch Teil einer umfassenderen Entwicklung, an deren Ende 

das Gefühl anerkannt wird als ein „Organ, das dem Menschen zur Auseinander-

setzung mit der Welt dienlich ist“ (Emmel/Rücker 1987: 90; vgl. auch Hartmann 

2010: 30).  

Diese Anerkennung, die teils mit einer Abwertung der Vernunft als konkur-

rierender Erkenntnisquelle einhergeht, schlägt sich auch im Bereich des politi-

schen Denkens nieder. Paradigmatisch ist hier Rousseau, der 1761 mit „Julie ou 

la Nouvelle Héloïse“ selbst einen der erfolgreichsten Briefromane des achtzehn-

ten Jahrhunderts verfasst hatte. Wie erwähnt, erklärt er in seinem „Diskurs über 

die Ungleichheit“ das Mitleid zu einer natürlichen Grundveranlagung des Men-

schen, erkennbar an seiner „répugnance naturelle à voire périr ou souffrir tout 

être sensible“ (Rousseau 2008 [1755]: 56). Da diese Disposition laut Rousseau 

jeder Reflexion vorausgeht (vgl. ibid.: 141; 144), spricht er mit ironischem Un-

terton von den „tardives leçons de la Sagesse“ (ibid.: 56), derer der Mensch 

durchaus nicht bedarf, um sich seiner Pflichten gegenüber den Mitmenschen 

bewusst zu werden. An anderer Stelle geht er noch einen Schritt weiter, indem er 

Mitleid und gutes Verhalten nicht nur als unabhängig von der Vernunft darstellt, 

sondern sogar als durch sie gefährdet, da sie die Eigenliebe hervorbringt und den 

Menschen von seinen Mitmenschen isoliert (vgl. ibid.: 148). Mehrere zeitgenös-

sische politische Philosophen schließen sich dieser Sichtweise an, so etwa 

Richard Rorty, der die Nutzlosigkeit philosophischer Argumente für moralisches 

und politisches Handeln postuliert.  

Die meisten Vertreter der Globalisierungskritik vertreten zwar nicht die ext-

reme Position Rortys, schreiben aber der Emotion eine zentrale Rolle für Motive, 

Formen und Ziele des politischen Engagements zu, das sie fordern. Ihre Haltung 

wird im Folgenden mit Rückgriff auf die hier skizzierte Problemlage genauer 

beleuchtet.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 223 

 

5.2 EMOTION, PHILOSOPHISCHE REFLEXION UND 

RADIKALE VERÄNDERUNG 
E M O T I O N ,  P H I L O S O P H I S C H E  R E F L E X I O N  U N D  R A D I K A L E  V E R Ä N D E R U N G  

5.2.1 EZLN 

Das „Ejército Zapatista de Liberación Nacional“ setzt auf den Patriotismus als 

emotionale Motivation für das politische Handeln. So macht es sich patriotische 

Aussagen berühmter mexikanischer Freiheitshelden zu eigen, darunter ihres 

Namensgebers Emiliano Zapata. Diesen zitieren sie zu Beginn ihrer „Zweiten 

Erklärung aus der Selva Lacandona“ mit den Worten:  

„[L]a soberanía de un pueblo la constituyen todos los elementos sanos que tienen 

conciencia plena, que son conscientes de sus derechos, ya sean civiles o armados 

accidentalmente, pero que aman la libertad y la justicia y laboran por el bien de la 

Patria“ (Zapata 1914, zit. nach EZLN 1994).98  

Mit dem Zapatazitat deuten sie einerseits an, dass sie sich wie die Kämpfer der 

mexikanischen Revolution für ihre „patria“ einsetzen, weil sie „Liebe“ für Frei-

heit und Gerechtigkeit empfinden. Gleichzeitig unterstreichen sie mit diesem 

Anspruch, dass sie auch als bewaffnete Gruppe dem von Zapata formulierten 

Kriterium genügen, um sich als Teil des souveränen Volkes zu verstehen.  

Ihrer dritten „Declaración de la Selva Lacandona“ stellen sie dann Auszüge 

aus einem Manifest voran, das der mexikanische Präsident Benito Juárez 1865 

während des Kampfes gegen die französische Intervention in Mexiko verfasste. 

Darin heißt es, die Sache Mexikos werde trotz seines schlechten Schicksals nicht 

besiegt werden: „[P]orque existen aún mexicanos esforzados, en cuyos corazo-

nes late el fuego santo del patriotismo“ (zitiert nach EZLN 1995). Auch wenn sie 

selbst nicht im Stil des neunzehnten Jahrhunderts vom „heiligen Feuer des Patri-

otismus“ sprechen, machen sie sich die „Liebe zur Trikolore“ bereits in ihrer 

ersten Erklärung zu eigen: „La Bandera tricolor es amada y respetada por los 

combatientes insurgentes“ (EZLN 1993).  

Während die Zapatisten in frühen Erklärungen aus den Jahren 1993 und 1994 

also durchaus eine nationalistische Form des Patriotismus anklingen lassen, wird 

                                                           
98  Alle gesunden Elemente, die bei vollem Bewusstsein sind, die sich ihrer Rechte be-

wusst sind, stehen für die Souveränität eines Volkes, seien sie nun zivil oder gerade 

bewaffnet, so lange sie die Freiheit und die Gerechtigkeit lieben und sich für das Wohl 

des Vaterlandes einsetzen.   

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

in späteren Texten deutlich, dass sie letztlich nicht (mehr) auf eine exklusive 

Form der „Liebe“ abzielen.  

So formulieren sie in der „Ersten Erklärung aus La Realidad“, anlässlich des 

kontinentalen Treffens „Gegen den Neoliberalismus und für die Humanität“:  

„La dignidad es esa patria sin nacionalidad, ese arcoriris que es también puente, 

ese murmullo del corazón sin importar la sangre que lo vive, esa rebelde irre-

verencia que burla fronteras, aduanas y guerras“ (EZLN 1996b).99  

Hier wird also die „Würde“ zu einem grenzüberschreitenden „Vaterland ohne 

Nationalität“ erklärt und als „Murmeln des Herzens“ emotional aufgeladen. Die 

Vorstellung einer auf ein Land bezogenen Liebe verschwindet zwar nicht aus 

den Erklärungen des EZLN, wird aber explizit auch anderen Völkern zugespro-

chen und mit einer allgemeineren Liebe zu bestimmten politischen Zielen ver-

bunden. Dies zeigt sich in der „Sechsten Erklärung aus der Selva Lacandona“, in 

der die Zapatisten eine große Zahl von globalisierungskritischen und antineolibe-

ralen Bewegungen aufzählen und ankündigen, sich mit ihnen austauschen und 

sie nach ihrem Leben und ihren Kämpfen befragen zu wollen. Dazu 

kommentieren sie:  

„Lo que vamos a hacer es tomar su pensamiento de la gente sencilla y humilde y 

tal vez encontramos en ella el mismo amor que sentimos nosotros por nuestra 

patria“ (EZLN 2005).100 

In Bezug auf die geforderten Formen von Engagement ist die „Liebe“ – hier 

wird offener formuliert, so dass auch die Liebe zu Zielen und Gruppen gemeint 

sein kann – also eine Art Kriterium für die Auswahl von Bündnispartnern.  

In der Aufzählung von Dingen, die sie tun werden, erwähnen sie auch die 

Emotion der Empörung: „No a hacer acuerdos arriba para imponer abajo, sino a 

hacer acuerdos para ir juntos a escuchar y a organizar la indignación” (EZLN 

2005). Sie verpflichten sich somit, keine Bündnisse mit anderen Gruppen einzu-

gehen, und diese von oben durchzusetzen, sondern stattdessen „der Empörung 

zuzuhören und sie zu organisieren“. Es geht den Zapatisten also darum, die 

                                                           
99  Die Würde ist jenes Vaterland ohne Nationalität, jener Regenbogen, der auch Brü-

cke ist, jenes Murmeln des Herzens, egal welches Blut es belebt, jene rebellische 

Respektlosigkeit, die sich über Grenzen, Zollschranken und Kriege hinwegsetzt.  

100  Wir werden das Denken der Leute nehmen, die einfach und bescheiden sind wie 

wir, und vielleicht finden wir in ihnen die gleiche Liebe, die wir für unser Vaterland 

empfinden.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 225 

 

Empörung derjenigen, die von den Folgen des Neoliberalismus betroffen sind, 

zu Wort kommen zu lassen und sich von ihr in der Ausrichtung des Handelns 

leiten zu lassen. Ihr soll durch die Organisation EZLN Ausdruck und Hand-

lungsmacht verliehen werden, indem sie in Strukturen überführt wird. 

Dass die Ungerechtigkeiten, die anderen widerfahren, sie auch selbst emoti-

onal bewegen, bringen sie in derselben Erklärung zum Ausdruck, wenn sie in der 

Retrospektive auf ihre Wirkungsgeschichte formulieren:  

„[N]uestro corazón ya no es igual que antes, cuando empezamos nuestra lucha, 

sino que es más grande porque tocamos el corazón de mucha gente buena. Y 

también vimos que nuestro corazón está como más lastimado, que sea más herido. 

[…] [C]uando tocamos los corazones de otros pues tocamos también sus dolores. 

O sea que como que nos vimos en un espejo“ (EZLN 2005).101 

Die Beschreibung der Erfahrung – vom Leid anderer selbst unmittelbar betrof-

fen/verletzt zu sein – erinnert an Hannah Arendts Charakterisierung des Mitlei-

dens. Dadurch wurden die eigenen Herzen in der Formulierung der Zapatisten 

„größer“, insofern als die Erfahrung des Leids anderer sie von der Konzentration 

auf sich selbst abhält und ihnen gleichzeitig eine Reflexion („en un espejo“) des 

eigenen Leidens ermöglicht. Die Zapatisten formulieren an dieser Stelle keine 

direkte Schlussfolgerung aus dieser Erfahrung. In derselben Erklärung findet 

sich jedoch eine Passage, die sich als Konsequenz aus den Erfahrungen des 

Leids anderer auffassen lässt: „No podemos ver todo lo que pasa en nuestro 

planeta y quedarnos nomás callados, como si sólo nosotros estamos donde esta-

mos” (ibid.). Es ist ihnen also unmöglich, all das zu sehen, was auf dem Planeten 

passiert und weiter so zu tun, als seien sie die einzigen, die in einer derartigen 

Situation (der Entbehrung und Bedrohung) sind. Nicht mehr länger zu „schwei-

gen“, d.h. auch im Namen all der anderen weltweit „Betroffenen“ zum Engage-

ment überzugehen, ist daher die Konsequenz, die sie aus dieser Erfahrung zie-

hen.  

Daneben erwähnen sie die Emotion der Freude („alegría“), die es ihnen be-

reitet zu sehen, wie sich die Menschen in Mexiko trotz aller Bedrängnisse nicht 

ergeben, sondern sich weiterhin gegen den Neoliberalismus engagieren (vgl. 

ibid.). Die „alegría“ taucht auch bereits in der „Vierten Erklärung aus der Selva 

                                                           
101  Unser Herz ist nicht mehr so wie früher, als wir unseren Kampf begannen, sondern 

es ist größer, weil wir das Herz vieler guter Menschen berührt haben. Und wir sehen 

auch, dass unser Herz irgendwie versehrter und verletzter ist. […] [W]enn wir das 

Herz der anderen berühren, berühren wir auch ihre Schmerzen. Es ist als sähen wir 

uns selbst durch einen Spiegel.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Lacandona“ auf. Sie ist Teil einer Aufzählung derjenigen Dinge, die die Zapatis-

ten für sich selbst erkämpfen wollen:  

„Para nosotros el dolor y la angustia, para nosotros la alegre rebeldía, para noso-

tros el futuro negado, para nosotros la dignidad insurrecta“ (EZLN 1996a).102 

Die Aufzählung gipfelt in dem Ausspruch „para nosotros nada“ – „für uns 

nichts“ – das sie dem berühmten Motto „para todos todo“ – „für alle alles“ – 

gegenüberstellen und mit dem sie sich von anderen Gruppierungen abgrenzen, 

deren Einsatz letztlich bestimmten partikularen Privilegien gilt. 

Die „alegre rebeldía“ bildet dabei ein Gegengewicht zu den in einem Atem-

zug genannten Momenten von „dolor y angustia“ und verdeutlicht, dass der 

Aufstand neben „Schmerz und Bedrängnis“ selbst schon Freude bereitet. Inso-

fern dient die Verknüpfung von Rebellion und Freude gleichzeitig als Charakte-

risierung der gewählten Form des Handelns und als motivierendes Moment.  

Insgesamt hat die motivierende Bedeutung der emotionalen Erfahrung in den 

Erklärungen des EZLN das stärkste Gewicht. Das betrifft den Patriotismus, der 

Zuversicht auf einen Sieg über die Gegner gibt, und die Freude, die bereits vor 

dem erhofften Sieg an der Rebellion selbst empfunden wird. Auch die Erfahrung 

des Schmerzes anderer gehört für die Zapatisten letztlich zu den Momenten, die 

sie zu ihrem politischen Handeln motivieren, auch wenn das Wort Mitleid 

(„compasión“) in ihren Erklärungen nicht auftaucht. Gleichzeitig sind Emotio-

nen auch mit ihren anvisierten Formen politischen Engagements verknüpft: 

Patriotismus und „Liebe“ zu den Zielen von Freiheit und Gerechtigkeit ist für sie 

ein Auswahlkriterium für die richtigen Bündnispartner weltweit. Der Empörung 

(„indignación“) in der eigenen Bewegung wollen sie „zuhören“, um sie letztlich 

zum Maßstab von Entscheidungen zu machen und nicht über die Köpfe (bzw. 

Empfindungen) ihrer Mitglieder hinwegzugehen.  

In der diachronen Betrachtung fällt auf, dass die emotionale Erfahrung in den 

späteren Erklärungen, besonders der „Sexta“ von 2005, eine wichtigere Rolle 

spielt als in den früheren – mit Ausnahme des Patriotismus, der bereits 1993 und 

1994 auftaucht. 

                                                           
102  Für uns den Schmerz und die Bedrängnis, für uns die fröhliche Rebellion, für uns 

die verwehrte Zukunft, für uns den Aufstand der Würde.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 227 

 

5.2.2 Michael Hardt und Antonio Negri 

Empire und Multitude: Liebe, Freude und „Patriotismus  

ohne Nation“ 

Wie bei den Zapatisten spielen die emotionalen Erfahrungen Freude und Liebe 

bei Hardt und Negri eine zentrale Rolle. In der Schlusspassage von „Empire“ 

nennen sie die von ihnen anvisierte Rebellion ein „Projekt der Liebe“ 

(Hardt/Negri 2001: 413) und berufen sich auf Franz von Assisi als Vorbild für 

zukünftige Militanz:  

„There is an ancient legend that might serve to illuminate the future life of com-

munist militancy: that of Saint Francis of Assisi. […] Once again in post-

modernity we find ourselves in Francis’ situation, posing against the misery of 

power the joy of being. This is a revolution that no power will control – because 

biopower and communism, cooperation and revolution remain together, in love, 

simplicity, and also innocence. This is the irrepressible lightness and joy of being 

communist“ (ibid.: 413).  

Durch den Rekurs auf das Gefühl der Freude und den unerwarteten Vergleich 

mit dem christlichen Heiligen rufen die Autoren letztlich zu einem kommunis-

tisch ausgerichteten Engagement auf, wobei sie Vorstellungen von Entbehrung, 

Verzicht und Bedeutungsschwere entgegentreten, die häufig damit assoziiert 

werden, beispielsweise in der Gegenkultur der 1970er Jahre (vgl. dazu Pleyers 

2010: 50 f.). Ebenfalls einen handlungsmotivierenden Charakter hat die Aussa-

ge, dass eine auf „Liebe“, „Freude“ und „Unschuld“ beruhende Revolution von 

keiner Macht kontrolliert werden kann. Die Begründung für diese Aussage wird 

nur angedeutet, zumal die Autoren in dieser Schlusspassage nicht argumentativ 

vorgehen, sondern wichtige Stichworte des gesamten Buches noch einmal aufru-

fen und mit unerwarteten Assoziationen verknüpfen. Dabei arbeiten sie mit einer 

Dichotomie, indem sie die „Macht“ der Gegner den „unschuldigen“, also gleich-

sam den natürlichen Dispositionen des Menschen entsprechenden Fähigkeiten 

gegenüberstellen. Zu diesen Dispositionen zählen die Autoren offenbar die Fä-

higkeit zu den Erfahrungen von Liebe und Freude. Offenbar rekurrieren sie 

dabei auf das vielfach artikulierte Gefühl der Freude, das globalisierungskriti-

sche Aktivisten bei ihren Aktionen empfinden, die häufig den Charakter von 

Festen, Tänzen und Performances haben, so etwa in den Jugendcamps der ver-

schiedenen Weltsozialforen oder während der Demonstrationen gegen WTO- 

oder G7-Gipfel (vgl. Pleyers 2010: 49).  

Nach einem ähnlichen Muster argumentieren Hardt und Negri auch in „Mul-

titude“, wenn sie die natürliche „Liebe“ des Patrioten dem Kalkül des Söldners 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

gegenüberstellen: Hier betonen sie zunächst, dass alle heutigen Armeen dazu 

tendieren, zu Söldnerheeren zu werden und leiten daraus dann – in Anlehnung an 

Machiavellis vehemente Ablehnung von Söldnerheeren im zwölften Kapitel des 

Principe – die Korruption der gesamten politischen Ordnung ab: „The corruption 

of the military, in other words, implies the corruption of the entire political or-

der“ (Hardt/Negri 2005: 50). 

Dann plädieren sie für die Hinwendung zu einer menschheitsumfassenden 

Liebe als Alternative zu dieser allgemeinen Korruption. Dabei berufen sie sich 

auf Ernst Kantorowicz’ Auseinandersetzung mit dem Konzept des amor patriae 

im Mittelalter: 

„When Kantorowicz scratches beneath the surface of the notion of love of one’s 

country, he does not find nationalism but rather republican caritas or sympathetic 

fellow-feeling, which transmutes into amor humanitatis, a love of humanity, 

exceeding any and all nations“ (ibid.: 50).103 

Diese Fähigkeit zu einer allgemeinen Menschheitsliebe wollen Hardt und Negri 

zum Ausgangspunkt für heutiges politisches Engagement machen:  

„We should try to make this sentiment real and concrete today and find a way for 

it to oppose all the mercenaries and the mercenary appropriations of the idea of 

love of country. […] We have to construct the figure of a new David, the multi-

tude as a champion of asymmetrical combat, immaterial workers who become a 

new kind of combatants, cosmopolitan bricoleurs of resistance and cooperation. 

These are the ones who can throw the surplus of their knowledge and skills into 

the construction of a common struggle against imperial power. This is the real 

patriotism of those with no nation. More than ever this patriotism takes shape in 

the conspiracy of the many, moving toward decisions through the common desire 

of the multitude. What mercenaries can stand up to that?“ (ibid.: 50 f.). 

Hier wird mit der Figur des David nicht nur neben Franz von Assisi eine weitere 

religiöse Assoziation geweckt, sondern auch wieder mit der Opposition von 

                                                           
103  Sie verweisen auf den Essay „Pro Patria Mori in Medieval Political Thought“ (Kan-

torowicz 1951). Dessen Hauptaussage ist allerdings eine andere: Ihm geht es um die 

Wiederbelebung des Ideals „pro patria mori“ im zwölften und dreizehnten Jahrhun-

dert anhand der Übertragung zunächst auf das Heilige Land und schließlich auf die 

säkulare patria (vgl. oben, Kap. 5.1.2). Die kirchliche und dann säkulare Begrün-

dungsstrategie eines Opfertodes für das Heilige Land/Vaterland sagt jedoch noch 

nichts über die Basis des „pro patria mori“ in einer allumfassenden Nächstenliebe 

aus.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 229 

 

Macht und Leidenschaft gearbeitet: Den Söldnern, also dem „Goliath“ heutiger 

Armeen – hier stellvertretend für die korrupte globale Ordnung insgesamt ge-

meint – stellen Hardt und Negri also den menschheitsumfassenden Patriotismus 

der Multitude entgegen und zeigen sich überzeugt, dass die Söldner diesem 

nichts entgegensetzen können. Die Fähigkeit zu einer allgemeinen, nicht mehr 

auf einzelne Nationen konzentrieren Menschheitsliebe bildet also die Basis für 

ein optimistisches Gegenbild zur möglicherweise dominanten Vorstellung, dass 

Veränderung angesichts der (militärischen) Kräfteverhältnisse der globalen 

Ordnung unmöglich ist. Der appellative Gehalt der gesamten Argumentation ist 

überdeutlich und wird schließlich mit einem weiteren Machiavelli-Rekurs expli-

zit ausgesprochen: In Anspielung auf Machiavellis Aufruf zur Befreiung von den 

Barbaren am Ende des „Principe“ sehen Hardt und Negri ihre eigene Aufgabe in 

einer Aufforderung zur Befreiung:  

„We need to find a way to renew Machiavelli’s exhortation to liberation in the 

vernacular of the contemporary global multitude and thus renew the real tradition 

of patriotism“ (ibid.: 51). 

Multitude und Commonwealth: „Sentimental Education“ 

Trotz dieser optimistischen, handlungsmotivierenden Rekurse auf das Potenzial 

der allumfassenden Liebe betonen Hardt und Negri gleichzeitig, dass die aktuell 

vorherrschenden Formen und Vorstellungen der Liebe auf den privaten Bereich 

reduziert sind:  

„The modern concept of love is almost exclusively limited to the bourgeois 

couple and the claustrophobic confines of the nuclear family. Love has become a 

strictly private affair. We need a more generous and more unrestrained conception 

of love. We need to recuperate the public and political conception of love 

common to premodern traditions. Christianity and Judaism, for example, both 

conceive love as a political act that constructs the multitude. Love means 

precisely that our expansive encounters and continuous collaborations bring us 

joy“ (Hardt/Negri 2005: 351).  

Interessanterweise wird hier wieder auf die jüdisch-christliche Tradition als 

Vorbild für den Umgang mit der Liebe rekurriert, hier allerdings, ohne dass auf 

eine bestimmte Figur verwiesen würde. Stattdessen setzen sie die jüdisch-

christliche Menschen- und Gottesliebe mit ihrem eigenen politischen Projekt 

gleich:  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„There is really nothing necessarily metaphysical about the Christian and Judaic 

love of God: both God’s love of humanity and humanity’s love of God are 

expressed in the common material political project of the multitude. We need to 

recover today this material and political sense of love, a love as strong as death. 

This does not mean you cannot love your spouse, your mother, and your child. It 

only means that your love does not end there, that love serves as the basis for our 

political projects in common and the construction of a new society. Without this 

love, we are nothing“ (ibid.: 351 f.). 

Hier steht also die Auseinandersetzung mit dem Thema der Liebe im Zusam-

menhang mit der Frage der Form politischen Handelns: Sie mündet in der Hand-

lungsempfehlung, eine bestimmte Fähigkeit, nämlich die über die private Di-

mension hinausgehende Liebe, zu rekonstruieren und erinnert damit an Platons 

Modell der auf die gesamte Polis ausgeweiteten Familie in der „Politeia“.  

Die Frage, wie dieser Prozess ablaufen soll, wird an dieser Stelle nicht be-

handelt, aber in „Commonwealth“, dem dritten Teil der Trilogie, wieder aufge-

nommen. Dazu verdeutlichen die Autoren zunächst noch einmal, was sie unter 

Liebe verstehen und worin sie die aktuellen „Korruptionen“ der Liebe erkennen. 

Um sich der Klärung – sie sprechen von „conceptual housecleaning“ und „rede-

fining“ (Hardt/Negri 2009: 179) – des Liebesbegriffs zu nähern, beginnen sie mit 

einem Blick auf die Welt der Armen:  

„To understand love as a philosophical and political concept it is useful to begin 

from the perspective of the poor and the innumerable forms of social solidarity 

and social production that one recognizes everywhere among those who live in 

poverty. Solidarity, care for others, creating community, and cooperating in 

common projects is for them an essential survival mechanism“ (ibid.: 180).  

Der Rekurs auf die Armen erinnert an die Schlusspassage von „Empire“, in der 

Franz von Assisi als Vorbild für eine Rebellion der Freude und Liebe herange-

zogen wurde. Hier geht es den Autoren darüber hinaus jedoch darum, die philo-

sophische und politische Dimension von Liebe anhand der unter Armen üblichen 

Formen von Solidarität, Fürsorge und Gemeinschaftsbildung herauszuarbeiten. 

Darauf aufbauend definieren sie Liebe folgendermaßen:  

„Our point of departure, then, which the perspective of the poor helps reveal, is 

that love is a process of the production of the common and the production of sub-

jectivity“ (ibid.: 180). 

Dabei kommt die Fähigkeit zu diesem „Prozess der Produktion des Gemeinsa-

men“ bei den Armen besonders deutlich zum Vorschein, ist jedoch nicht auf sie 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 231 

 

beschränkt, sondern spielt sich – so die Autoren – in allen Arbeitsprozessen ab. 

Hier schlagen die Autoren die Brücke zu ihrer zuvor ausführlich dargelegten 

These, dass im heutigen Zeitalter der „immateriellen Arbeit“ affektive Netzwer-

ke und Kooperation im Arbeitsprozess von den Arbeitenden selbst hergestellt 

und nicht erst vom Kapital zur Verfügung gestellt werden müssen
104

 und bringen 

dieses Phänomen dann in Verbindung mit der Liebe:  

„Love – in the production of affective networks, schemes of cooperation, and 

social subjectivities – is an economic power. Conceived in this way love is not, as 

it is often characterized, spontaneous or passive. It does not simply happen to us, 

as if it were an event that mystically arrives from elsewhere. Instead it is an 

action, a biopolitical event, planned and realized in the common“ (ibid.: 180). 

Wenn die Autoren als Oberbegriffe für Liebe „Prozess“ oder „Handlung“ wäh-

len (wobei diese Kombination bereits auf eine gewisse Inkonsistenz verweist), 

könnte dies suggerieren, dass sie unter Liebe gar keine emotionale Erfahrung 

verstehen. Dieser Eindruck relativiert sich jedoch, wenn man einbezieht, dass sie 

den Prozess, durch den die Liebe von den verschiedenen Formen der Korruption 

befreit werden soll, als „Gefühlserziehung“ bezeichnen:  

„There is nothing innate or spontaneous about love going well and realizing the 

common in lasting social forms. The deployment of love has to be learned and 

new habits have to be formed through the collective organization of our desires, a 

process of sentimental and political education“ (ibid.: 195 f.). 

Wie der Philosoph Richard Rorty fordern sie also eine Erziehung der Gefühle, 

allerdings auf andere Weise als bei Rortys Plädoyer für das Erzählen „trauriger 

Geschichten“. Dem Lernprozess zur Überwindung der „korrumpierten“ Formen 

der Liebe, zu denen sie schon in „Multitude“ die Reduktion auf das Private ge-

zählt hatten, widmen sie sich in „Commonwealth“ ausführlicher. 

Die „korrumpierten“ Formen der Liebe zeichnen sich laut Hardt und Negri 

dadurch aus, dass sie an die Stelle des Gemeinsamen („the common“) das Glei-

che („the same“) setzen (vgl. ibid.: 182). Insbesondere zählen die Autoren zu den 

korrumpierten Formen die identitätsfixierte („identitarian“) Liebe, die sich auf 

die beschränkt, die man als Teil der eigenen Familie, Rasse oder Nation als 

gleich ansieht und alle anderen ausschließt (vgl. ibid.). Als eine der „Strategien“ 

                                                           
104  Vgl. hierzu insbesondere Hardt/Negri 2001: 289–300; Hardt/Negri 2005: 103–115; 

Hardt/Negri 2009: 131–149; sowie oben, Kap. 4.2.2).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

gegen die identitätsfixierte Liebe nennen Hardt und Negri eine expansivere 

Auffassung des Gebots der Nächstenliebe:  

„An initial strategy to combat this corruption is to employ a more expansive, more 

generous interpretation of the mandate to love thy neighbor, reading the neighbor 

not as the one nearest and most like you but the contrary, as the other. […] Love 

of the stranger, love of the farthest and love of alterity can function as an antidote 

against the poison of identitarian love“ (ibid.: 182 f). 

Eine zweite korrupte Form der Liebe sehen Hardt und Negri in der Vereinigung 

oder Angleichung („becoming the same“, ibid.: 183), so wie sie im von Holly-

wood geprägten Ideal der Paarbeziehung als „Verschmelzung“ vorgestellt und 

durch Hochzeit und Familiengründung institutionalisiert wird. Auch in bestimm-

ten mystischen Ideen der Einswerdung mit Gott oder nationalen Identitätsvor-

stellungen, die Unterschiede ausblenden, erkennen Hardt und Negri ähnliche 

Korrumpierungen durch Vereinigung (vgl. ibid.).  

Als Gegenmittel gegen beide von ihnen identifizierte Verfallsformen der 

Liebe plädieren Hardt und Negri für eine Rückbesinnung auf die Existenzweise 

des Menschen als singuläres Wesen in einem gemeinsamen Kontext. Hier bezie-

hen sie sich auf Hannah Arendts Auffassung des Politischen als Interaktion und 

Komposition von Individuen in einer gemeinsamen Welt.
105

 Als strategische 

Handlungsempfehlung formulieren sie:  

„Promoting the encounters of singularities in the common then, is the primary 

strategy to combat love corrupted through identity and unification, which brings 

the production of subjectivity to a halt and abrogates the common“ (ibid.: 184).  

                                                           
105  Laut eigenen Angaben rekurrieren sie dabei auf Arendts Besprechung des Politi-

schen in „Vita Activa“. Dieser Verweis ist einer der wenigen zustimmenden Rekur-

se auf Arendts Werk bei Hardt und Negri, die sich ansonsten implizit und explizit 

von Arendt abgrenzen (für explizite Distanzierungen vgl. Hardt/Negri 2001: 163; 

387; Hardt/Negri 2005: 78; Hardt/Negri 2009: 174; 354). Bei genauerer Betrachtung 

erweist sich auch der positive Rekurs auf Arendts Begriff des Politischen als nicht 

kompatibel mit dem Argument, für das Hardt und Negri ihn hier einsetzen: Für 

Arendt ist die Besonderheit des Politischen – das gemeinsame Handeln und Spre-

chen von einem je individuellen Standpunkt aus, ohne dass der Abstand zwischen 

den Individuen wegfallen würde – gerade nicht in den Bereichen des Emotionalen 

und der Leidenschaft der Nächstenliebe gegeben. Emotionen wie Liebe und Mitleid 

haben daher für sie keinen Platz in der Sphäre des Politischen (vgl. oben, Kap. 

5.1.2).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 233 

 

Als Illustration für diese Strategie unternehmen Hardt und Negri einen überra-

schenden Exkurs in die Welt der Fabeln. Zu Beginn erinnern sie an Mandevilles 

Bienenfabel, in ihren Worten die „Anti-Liebeshymne“ („anti-love anthem“, 

ibid.) in der die privaten liebesfeindlichen Untugenden zur Grundlage für ein 

erfolgreiches Zusammenleben erklärt werden. Wenn hingegen die Perspektive 

erweitert und nicht nur der Bienenstock, sondern die gesamte Honigproduktion 

in den Blick genommen würde, ergibt sich laut Hardt und Negri ein anderes 

Bild, denn dann könnte man die „Zusammenarbeit“ von Bienen und Blüten 

durchaus in der für Fabeln typischen anthropomorphischen Sprechweise als eine 

Form der gegenseitigen Hilfe verstehen (vgl. ibid.: 186). Diese Zusammenarbeit 

von Bienen und Blüten entspricht für Hardt und Negri jedoch einer Paarbezie-

hung, in der die beiden „Hälften“ sich gegenseitig zu einer statischen Einheit 

ergänzen, und wird daher von ihnen als Modell einer unkorrumpierten Liebes-

form abgelehnt (vgl. ibid.). Diesen Anspruch erfüllt hingegen eine andere „Fa-

bel“, die sie einer Entdeckung von Deleuze und Guattari
106

 entnehmen, nämlich 

die Tatsache, dass bestimmte Orchideen von Wespen durch „Pseudokopulation“ 

bestäubt werden, da sie den Duft der Pheromone weiblicher Wespen verströmen 

und ihre Blüten den Geschlechtsorganen weiblicher Wespen ähneln (vgl. ibid.: 

186). Deleuze und Guattari nutzen dieses biologische Phänomen als Gegenbild 

zur verbreiteten Vorstellung der Produktivität der Natur und als Gegenargument 

zur heterosexuellen Paarbeziehung als angeblich einzig „natürlicher“ Form der 

Sexualität. Dazu kommentieren Hardt und Negri:  

„This is not to say that cruising and anonymous sex serve as a model of love to 

emulate for Guattari (or Genet, Wojanowicz, or Delany), but rather that they pro-

vide an antidote to the corruptions of love in the couple and the family, opening 

love up to the encounter of singularities“ (ibid.: 187). 

Durch das Medium der Fabel machen die Autoren hier also ansatzweise deutlich, 

was sie sich unter der „Gefühlserziehung“ vorstellen, die die Liebe aus den kor-

rumpierten Formen befreien soll.      

 Dass das Ziel einer allumfassenden, Diversität hervorbringenden Liebe 

überhaupt erreicht werden kann, begründen Hardt und Negri, indem sie sich 

gegen den seit Hobbes im politischen Denken verwurzelten anthropologischen 

Pessimismus wenden. Dazu betonen sie, dass sie weder von der Schlechtigkeit, 

noch von der Güte des Menschen ausgehen wollen, sondern von der Veränder-

barkeit der menschlichen Natur: „The question is not what invariant defines 

human nature, in other words, but what human nature can become“ (ibid.: 191).  

                                                           
106  Sie beziehen sich auf Guattari (2006) und Guattari/Deleuze (1987).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Dass die menschliche Natur veränderbar ist, schließt für Hardt und Negri 

auch die Möglichkeit ein, das Böse im Menschen zu bekämpfen. Diese Auffas-

sung begründen sie – in Anlehnung an Spinoza – damit, dass sie das Böse als 

eine Verfallsform der Liebe interpretieren:  

„He [Spinoza, C.U.] does not conceive evil, as does Augustine, for instance, as a 

privation of being; nor does he pose it as a lack of love. Evil instead is love gone 

bad, love corrupted in such a way that it obstructs the functioning of love“ (ibid.: 

193). 

Diese Interpretation wenden Hardt und Negri dann auf politische Beispiele für 

das Böse an und formulieren eine entsprechende Handlungsempfehlung:  

„This gives us a Spinozian explanation for why at times people fight for their 

servitude as if it were their salvation, why the poor sometimes support dictators, 

the working classes vote for right-wing parties, and abused spouses and children 

protect their abusers. Such situations are obviously the result of ignorance, fear, 

and superstition, but calling it false consciousness provides meager tools for 

transformation. Providing the oppressed with the truth and instructing them in 

their interests does little to change things. People fighting for their servitude is 

understood better as the result of love and community gone bad, failed, and 

distorted. The first question to ask when confronting evil, then, is, What specific 

love went bad here? What instance of the common has been corrupted?“ (ibid.: 

193 f., Hervorhebung im Original). 

Die Aussage, dass es kaum etwas bewirken wird, die Unterdrückten über ihr 

„falsches Bewusstsein“ aufzuklären, lässt sich als Anspielung auf gescheiterte 

Versuche der „Bewusstseinsbildung“, verstehen, wie sie etwa die Vertreter der 

Studentenbewegung unternommen haben. Dabei enthält die von ihnen empfoh-

lene alternative Strategie eindeutig eine medizinische und psychotherapeutische 

Komponente, was sie selbst hervorheben und in Zusammenhang mit Freuds 

Faszination für Spinoza bringen (vgl. ibid.: 194).  

Die Interpretation des Bösen als Verfallsform der Liebe und die Annahme, 

dass diese Verfallsform erkannt und überwunden werden kann, wird jedoch nicht 

nur als Argument in der Diskussion sinnvoller Handlungsstrategien („Gefühlser-

ziehung“ vs. „politische Aufklärung“) eingesetzt. Vielmehr dient sie Hardt und 

Negri auch als Grundlage dafür, eine politische Schlussfolgerung der pessimisti-

schen Anthropologie zu hinterfragen, nämlich die Vorstellung, dass es in der 

Politik nur darum gehen kann, die böse Natur des Menschen in Zaum zu halten 

und so letztlich das geringere Übel zu wählen. Dem halten sie entgegen:  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 235 

 

„[T]he primacy of love indicates the power we have in this fight. If evil were 

primary, we would be helpless against it. We would need to trust in an Empire to 

restrain it and hold death at bay. But since evil derives from love, the power of 

evil is necessarily less. Love is stronger than death. And thus acting through love 

we have the power to combat evil. Such a politics of love has no need to accept 

the rule of a lesser evil. This is not to say we should imagine we can defeat evil 

once and for all – no, the corruptions of love and the common will continue. What 

it means, though, is that the battle is ours to fight and win“ (ibid.: 198). 

Die Diskussion um Strategien, also Formen des Engagements, schlägt also um in 

einen Appell zum Engagement: Wie in den anfangs besprochenen Rekursen auf 

Franz von Assisi und den „allumfassenden Patriotismus“, gegen den alle „Söld-

nerheere“ machtlos sind, wird das Liebesthema hier genutzt, um radikales politi-

sches Engagement zu motivieren.  

Der Rekurs auf Freude und Liebe erfüllt in Hardt und Negris Argumentation 

also eine Doppelfunktion: Einerseits machen sie deutlich, dass die vorhandenen 

Formen von Liebe gemeinhin korrumpiert sind und einer Art „Gefühlserzie-

hung“ bedürfen. Zum anderen fordern sie durch die Betonung der Kraft, die die 

Leidenschaften der Freude und Liebe der imperialen Macht entgegensetzen 

können, und die anthropologische Annahme, dass das Böse sich durch „Ent-

Korrumpierung“ der Liebe überwinden lässt, zum Engagement auf. Eine ähnli-

che doppelte Stoßrichtung hat auch Hardts und Negris Auseinandersetzung mit 

der Erfahrung der Empörung.  

Multitude und Commonwealth: „Grievances“ und „Indignation“ 

Die erste Annäherung an das Thema der Empörung findet sich in „Multitude“ im 

Kapitel „Cahiers de Doléances“ (Hardt/Negri 2005: 268–285), in dem die Auto-

ren die Anliegen derjenigen auflisten, die gegen die aktuelle Form der Globali-

sierung protestieren. Dabei geht es ihnen zum einen um die Verortung dieser 

Proteste in einem bestimmten geschichtsphilosophischen Narrativ (vgl. dazu 

Kap. 4.2.2). Gleichzeitig stellt dieses Kapitel nach ihrer Aussage auch eine 

„praktische, empirische Untersuchung“ (Hardt/Negri 2005: 268) dar, auf der die 

weitere theoretische Entwicklung aufbauen soll.  

Die Relevanz dieser Passage für die Frage der das Engagement motivieren-

den Gefühle ergibt sich bereits aus den Schlüsselbegriffen „doléances“ bzw. 

„grievances“: Das englische Wort „grievance“ bezeichnet erstens einen Miss-

stand, zweitens dessen Erfahrung durch eine Person in Form von Kränkung, 

Kummer, Leiden oder Schmerz und drittens dessen Ausdruck in Form einer 

Beschwerde, besonders im Zusammenhang mit Arbeitnehmerfragen (vgl. dazu 

die Einträge „grievance“ im Oxford English Dictionary 1989a: 835 f.). Das 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

französische „doléance“ bedeutet im heutigen Sprachgebrauch primär „Be-

schwerde, die Trauer, Gram oder Leiden zum Ausdruck bringt“. Daneben kann 

„doléance“ in der literarischen und antiquierten Sprache ähnlich wie „grievance“ 

auch das „Leiden“ selbst bezeichnen und liegt somit noch näher an der etymolo-

gischen Wurzel, d.h. dem lateinischen „dolere“ (vgl. die Einträge „Doléance“ in 

Le Robert 1985: 615 f.; Trésor de la Langue Française 1979: 388f.). Sowohl der 

englische als auch das französische Zentralbegriff des Kapitels enthalten also 

einen Bezug zur Erfahrung des Leidens, des Schmerzes und der Empörung, die 

die Autoren hier als Motivation für Engagement verstehen.  

Sie stellen zunächst eine Art Typologie von „grievances“ vor, indem sie 

„grievances of representation“ (vgl. Hardt/Negri 2005: 270–273), „grievances of 

rights and justice“ (vgl. ibid.: 273–277), „economic grievances“ (vgl. ibid.: 277–

282) und „biopolitical grievances“ (vgl. ibid.: 282–285) unterscheiden. Dabei 

stellt die letztgenannte Form der „biopolitischen Missstände“ für Hardt und 

Negri keine eigene Kategorie dar, sondern betrifft alle anderen Kategorien, inso-

fern auch in politischen, rechtlichen und ökonomischen Kontexten das Leben 

und die Lebensgrundlagen der Menschen auf dem Spiel stehen (vgl. ibid.: 282). 

Entscheidend ist für sie, dass alle diese „grievances“ in den Protesten von Seattle 

1999 ein „convergence center“ (ibid.: 287) gefunden haben, in dem sie gleichzei-

tig zum Ausdruck gebracht und als gemeinsame „grievances against the global 

system“ (ibid.) identifiziert wurden. Analog zu den verschiedenen Formen von 

„grievances“ listen sie dann die unterschiedlichen Reformvorschläge auf, die im 

Umfeld der Globalisierungskritik vorgebracht werden, wobei sie betonen, dass 

sie sich diese Vorschläge nicht zu eigen machen, sondern als Illustration für die 

Lebendigkeit der Diskussion zusammenstellen (vgl. ibid.: 289–306).  

Auf diese „grievances“ und Alternativvorschläge nehmen die Autoren gegen 

Ende von „Multitude“ noch einmal Bezug:  

„As we saw earlier, there are interminable lists of grievances against the current 

global order, not only against poverty and starvation and not only against political 

and economic inequalities but also against the corruption of life in its entirety. We 

also saw that in addition to the grievances there are countless proposals to reform 

the global system to make it more democratic. All of this global ferment and all 

these expressions of fury and hope demonstrate a growing and indomitable desire 

for a democratic world“ (ibid.: 353).  

Hier werden also Wut und Hoffnung als Basis und eine „demokratische Welt“ 

als Objekt des Begehrens genannt. An anderer Stelle thematisieren Hardt und 

Negri die Missstände und ihre Erfahrung durch die Menschen als ein Moment, 

das gleichzeitig die Notwendigkeit verdeutlicht und die Kraft gibt, ein innovati-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 237 

 

ves Projekt zu entwickeln. Es sorgt somit letztlich für die Motivation, dies zu 

tun:  

„The invention of a new science of democracy for the multitude is certainly an 

enormous task, but the general sense of the project is clear. We can recognize the 

need for it in the real and urgent grievances and demands of so many throughout 

the world – and from where would the power to realize such a project come if not 

from the desires of the multitude“ (ibid.: 312). 

Wenn sie die „Erfindung einer neuen Wissenschaft der Demokratie“ als „enorme 

Aufgabe“ bezeichnen, verweisen die Autoren auch auf sich. Die „Kraft“ für die 

Realisierung dieses Projekts brauchen also auch sie selbst. Sie beziehen sie, wie 

sie hier verdeutlichen, aus den „real and urgent grievances“ der „Vielen“ auf der 

ganzen Welt. Die Formulierung „real and urgent“ macht dabei deutlich, dass die 

Autoren den Erfahrungen, die den verschiedenen „grievances“ zu Grunde liegen, 

einen besonderen Realitätsstatus zuschreiben, der nicht bestritten werden kann. 

Die Erfahrung, aus der sie die Kraft und damit auch die Motivation für die selbst 

gestellte Aufgabe schöpfen, liegt also in der empathischen Wahrnehmung des 

Leidens und des Verlangens der „Vielen“, das „wirklich und dringlich“ ist. Ein 

Schlüsselmoment, das die Vielfalt und gleichzeitig die Konvergenz des Verlan-

gens zum Ausdruck gebracht und der auch für die Autoren von „Multitude“ eine 

zentrale Rolle gespielt hat, war der Protest von Seattle 1999, den sie selbst aus-

führlich besprechen. „Empirisch“ (ibid.: 268) ist ihre Untersuchung in „Multitu-

de“, also zum einen insofern, als sie eine Bestandsaufnahme der weltweit artiku-

lierten „grievances“ vornimmt, zum anderen auch, insofern hier indirekt auf 

emotionale Erfahrungsanlässe der Autoren selbst verwiesen wird. 

Diese empirischen Untersuchungen aus „Multitude“ wollen sie laut eigener 

Aussage in „Commonwealth“ um eine „philosophischere“ Perspektive erweitern: 

„Here, instead, we want to approach the question from a more philosophical 

standpoint, starting form the most basic, abstract point [...]“ (Hardt/Negri 2009: 

236).  

Diesen Anspruch setzen sie um, indem sie zum einen auf Vorbilder der Ide-

engeschichte zurückgreifen, zum anderen von den einzelnen „grievances“ ver-

schiedener Gruppen und Personen abstrahieren und die Erfahrung der Empörung 

im Allgemeinen zum Prinzip erklären. Dementsprechend formulieren sie:  

„Let us begin with indignation, then, as the raw material of revolt and rebellion. 

In indignation, as Spinoza reminds us, we discover our power to act against 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

oppression and challenge the causes of our collective suffering. In the expression 

of indignation our very existence rebels“ (ibid.: 236).107 

Das Gefühl der Empörung verleiht also Kraft zum Handeln, genauer, zur Rebel-

lion, und spielt damit eine ermöglichende und motivierende Rolle für rebelli-

sches Engagement. Anders als in „Multitude“ schließen sie sich als Autoren nun 

explizit ein, indem sie nicht von den „Vielen“ sprechen, sondern von „our very 

existence“. Quelle der Motivation ist hier also nicht nur die Wahrnehmung des 

Leidens anderer, sondern zudem die eigene Empörung. Neben Spinoza rekurrie-

ren die Autoren an anderer Stelle auch auf Machiavellis Auseinandersetzung mit 

der Empörung, aus der sie folgenden Schluss ziehen:  

„Key to his histories and political analyses is the progression that leads from in-

dignation to the creation of social disorders or riots (tumulti), and in turn poses 

the conditions for the rebellion of the multitude, which is excluded from wealth 

but included in its production. Humanity is never naked, never characterized by 

bare life, but rather always dressed, endowed with not only histories of suffering 

but also capacities to produce and power to rebel“ (ibid.: 53).108  

Insgesamt liegt der Schwerpunkt, den Hardt und Negri in ihrer Besprechung des 

Themas „Indignation” legen, jedoch nicht nur auf der Bedeutung als Motiv für 

Engagement. Stattdessen fragen sie sich, wie die Empörung über Ungerechtig-

keit, Unfreiheit und Unterdrückung, die Rebellionen und Aufständen zu Grunde 

liegt, „strategisch“ und „organisatorisch“ genutzt werden kann. Auch hier ist 

Spinoza ihr Referenzpunkt:  

„Our task, then, is to investigate the organizational framework of antagonist sub-

jectivities that arise from below, based on the indignation expressed by subjects in 

the face of the unfreedoms and injustices of power, the severe forms of control 

                                                           
107  Hier wird nicht auf ein einzelnes Werk Spinozas verwiesen, sondern auf zwei Se-

kundärtexte, nämlich Bove 1996 und Del Lucchese 2004. Im letztgenannten Werk 

wird v.a. Spinozas Besprechung der Empörung im Tractatus Politicus (bes. Kap. III 

9; VI 6; VI, 1) behandelt (vgl. Del Lucchese 2004: 161–182). Zu Spinozas Konzept 

von Empörung vgl. Kap. 5.1.4.  

108  Hardt und Negri geben hier keine Quelle an. Im Vorfeld der Passage wird jedoch 

auf die Istorie Fiorentine und der darin beschriebene Aufstand der Ciompi Bezug 

genommen, die wohl auch den Hintergrund zur hier zitierten Argumentation bilden. 

Allerdings gilt Machiavellis Interesse generell der machttechnisch klugen Verhinde-

rung von Empörung und der damit einhergehenden Destabilisierung von Gemein-

wesen (vgl. oben, Kap. 5.1.4). 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, philosophische Reflexion und radikale Veränderung | 239 

 

and hierarchy, and the cruel forms of exploitation and expropriation in the dis-

ordered world of global governance. Indignation, as Spinoza notes, is the ground 

zero, the basic material from which movements of revolt and rebellion develop“ 

(ibid.: 235). 

Sie sehen in der Erfahrung der Empörung also eine Art „Rohmaterial“, aus dem 

Bewegungen hervorgehen. Dabei beschäftigt sie das Problem, dass die rebelli-

schen Kräfte, die von der Empörung ausgehen, unmittelbar, spontan und damit 

naiv erscheinen können und stellen folgende Frage:  

„Indignation is born always as a singular phenomenon, in response to a specific 

obstacle or violation. Is it possible, then, for there to be a strategy of indignation? 

Can indignation lead to a process of political self-determination?“ (ibid.: 236).  

Aus der Frage nach einer „Strategie der Empörung“ ergibt sich die Stoßrichtung 

für ihre eigenen Untersuchungen. Dazu gehört zum einen die Feststellung, dass 

auf Empörung basierende Aufstände, nach dem Vorbild des französischen Bau-

ernaufstands aus dem vierzehnten Jahrhundert auch „Jacqueries“ genannt, trotz 

ihrer Diskontinuität tiefgreifenden Einfluss auf die Machtstrukturen haben und 

darüber hinaus oft durch eine im Weberschen Sinne „zweckadäquate“ Ausrich-

tung auf die jeweils vorherrschenden Produktionsverhältnisse charakterisiert 

sind: So richteten sich etwa Bauernaufstände gegen Symbole und Besitz der 

Aristokratie, Arbeiteraufstände gegen Maschinen und aktuelle Aufstände wie die 

in den Pariser Vororten von 2005 gegen Schulen und Transportmittel, worin 

Hardt und Negri den Ausdruck einer Reaktion auf das aktuelle „biopolitische“ 

Regime mit seinen urbanen Ausbeutungsformen sehen (vgl. ibid.: 237). Diese 

Beobachtungen, zusammen mit der Tatsache, dass die Aktionen in Aufständen 

immer gemeinsam durchgeführt werden und oft zur Bildung informeller Netz-

werke führen, bringen die Autoren zu dem Schluss, dass empörungsbasierte 

Aufstände immer schon über reine Spontaneität hinausreichen und als „Schulen 

der Organisation“ dienen (ibid.: 238). Dass sich aus einer verantwortungsethi-

schen Perspektive zugleich die Frage nach den Folgen ungebremster Gewaltex-

zesse aufdrängt, thematisieren die Autoren weder hier noch an anderer Stelle. 

Obwohl sie also Ansätze für Organisation und Netzwerkbildung in den Jac-

queries selbst erkennen, sehen sie letztlich das zentrale Problem solcher Auf-

stände in der Frage der Effektivität und der Umsetzung in dauerhafte Strukturen 

(vgl. ibid.: 239; 243; 246). Die Empörung ist für sie also letztlich die „notwendi-

ge“ Grundlage einer erfolgreichen Rebellion, muss jedoch in ein strukturelles 

Projekt überführt werden:  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

„We remain convinced that the expression of indignation and revolt in jacqueries 

is essential for a process of transformation but that without organization they can-

not achieve it. Jacqueries are not sufficient, in other words, but they are neces-

sary“ (ibid.: 240). 

Eine Antwort auf die Frage, wie der „hinreichende“, institutionalisierende Teil 

der Rebellion aussehen soll, geben die Autoren nicht. Stattdessen betonen sie die 

Notwendigkeit von Rebellionen und Jacqueries als Voraussetzung für jede Art 

kritischen Denkens: 

„Before arriving at that point, however, we must work through the critique of po-

litical economy in the current situation and then develop a theory of political 

institutions. But we should remember here, before leaving this theme, that without 

the rebellion of the exploited and the jacqueries of the poor, there is no possibility 

of critical thought or a project for organization“ (ibid.: 248).  

Im Mittelpunkt ihrer Auseinandersetzung mit dem Thema steht für Hardt und 

Negri also die Bedeutung der Empörung als Grundlage für Aufstände und Rebel-

lionen, die wiederum die notwendige, wenn auch nicht hinreichende Bedingung 

für kritisches Denken und politische Projekte ausmachen. Damit stellt die Empö-

rung zum einen ein handlungsmotivierendes Moment dar, wobei das Argument 

der Autoren in nuce lautet: Die Empörung der Unterdrückten und Ausgebeuteten 

ist real und gibt Kraft zur Rebellion – dieser Rebellion gilt es sich anzuschlie-

ßen. Gleichzeitig enthält die Argumentation der Autoren zum Thema Empörung 

eine Handlungsanleitung zu den Formen rebellischen Engagements, die sich 

folgendermaßen zusammenfassen lässt: Jegliches kritische Denken und Handeln 

muss seinen Ausgangspunkt bei der Empörungserfahrung der Unterdrückten 

nehmen, darf hier jedoch nicht stehenbleiben, sondern muss das Material der 

Empörung in institutionelle Arrangements überführen. 

5.3 EMOTION UND SOZIOLOGISCH- 

ÖKONOMISCHE KRITIK 
E M O T I O N  U N D  S O Z I O L O G I S C H - Ö K O N O M I S C H E  K R I T I K  

5.3.1 Pierre Bourdieu 

Pierre Bourdieu verdeutlicht gleich zu Beginn des ersten Bandes seiner Samm-

lung globalisierungskritischer Texte „Contre-feux“ (Bourdieu 1998) den Zu-

sammenhang zwischen seiner eigenen emotionalen Erfahrung – genauer der Wut 

– und seinem Engagement:  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion und soziologisch-ökonomische Kritik | 241 

 

„Je ne me serais donc pas engagé dans des prises de position publiques si je 

n’avais pas eu, chaque fois, le sentiment, peut-être illusoire, d’y être contraint par 

une sorte de fureur légitime, proche parfois de quelque chose comme un sentiment 

du devoir“ (ibid.: 7).109 

Die zitierte Passage enthält eine bemerkenswerte Kombination aus Äußerungen 

von Sicherheit und Zweifel: Einerseits ist die empfundene Wut für Bourdieu 

nicht irgendeine Wut, sondern eine „legitime“; sie ähnelt gleichzeitig einem 

„Gefühl der Pflicht“ und „zwingt“ („contraindre“) daher zum Engagement, lässt 

also keine andere Wahl. Andererseits lässt Bourdieu durch den Einschub „peut-

être illusoire“ die Möglichkeit offen, dass dieses Gefühl, durch die Wut gezwun-

gen zu werden, selbst eine Illusion darstellt. Er deckt damit in diesen Sätzen die 

gesamte Problematik im Umgang mit der emotionalen Erfahrung ab, denn so-

wohl die Zweifelhaftigkeit und Überprüfungsbedürftigkeit, die Denker wie Iser 

und Sen betonen, als auch die Intensität und der zum Handeln motivierende 

Charakter von Gefühlen, wie ihn Judith Shklar beschreibt, kommen hier zum 

Ausdruck.  

Unabhängig von dieser Ambivalenz macht Bourdieu deutlich: Ohne ein Ge-

fühl der „legitimen Wut“ hätte er sich nicht in Form der in dem Band versam-

melten Positionierungen „engagiert“. Das, was diese „legitime Wut“ („fureur 

légitime“) und das daraus resultierende Gefühl der Verpflichtung auslöst, ist – so 

wird es im Verlauf der Texte deutlich – das durch bestimmte Ideologien und 

Praktiken hervorgerufene menschliche Leiden. In Bourdieus Denken, besonders 

in seinem Spätwerk, spielt das Thema des Leidens eine zentrale Rolle. So wid-

met er sich in der von ihm herausgegebenen großangelegten Studie „La misère 

du monde“ (Bourdieu et al. 1993) ausführlich der Darstellung nicht nur des 

„großen Elends“ („grande misère“, ibid.: 11), sondern auch des „kleinen Elends“ 

(„petite misère“, ibid.), die die ökonomischen und sozialen Mechanismen, vor 

allem des Arbeitsmarkts und des Schulsystems, bei Angehörigen der ver-

schiedensten Berufsgruppen und sozialen Schichten verursachen (vgl. ibid.: 

944). Zwar macht er sich hier das von Spinoza ausgerufene Ziel zu eigen, die 

menschlichen Handlungen weder zu beweinen, noch zu verspotten oder zu ver-

achten, sondern sie zu verstehen („ne pas déplorer, ne pas rire, ne pas détester 

                                                           
109  Ich hätte mich daher nicht durch solche Positionierungen engagiert, hätte ich nicht 

jedes Mal das – vielleicht illusorische – Gefühl gehabt, dazu durch eine Form des 

legitimen Zorns gezwungen zu werden, der manchmal einem Gefühl der Pflicht na-

he kam.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

mais comprendre“, ibid.: 7).
110

 Zu diesem Verstehen gehören für Bourdieu in der 

Präsentation des „Elends der Welt“ jedoch auch Formen des Mitleids. Dies zeigt 

sich unter anderem daran, dass er in den von ihm selbst verfassten Einzeleinfüh-

rungen zu den Interviews des Bandes mehrmals das Adjektiv „schmerzvoll“ 

(„douloureux“) verwendet, um die Erfahrungen des jeweiligen Interviewpartners 

zu charakterisieren (vgl. ibid: 15; 84). An einer Stelle betont er außerdem, es 

habe ihn keine Anstrengung gekostet, das Gefühl derjenigen zu teilen („partager 

le sentiment“, ibid.: 86), die an einem Ort der sozialen Verbannung („relégation 

sociale“, ibid.) leben und ihre Lage als eine Form des kollektiven, unausweichli-

chen Pechs erleben. 

In seinen Texten aus der Sammlung „Contre-feux“ bezieht Bourdieu sich auf 

diese in „La misère du monde“ dokumentierten Recherchen (vgl. Bourdieu 1998: 

9).
111

 Dabei betont er den Zusammenhang zwischen dem Rückzug des Staates 

aus Wohnungsbau, Bildung und sozialer Fürsorge, der durch angebliche globali-

sierungsbedingte Zwänge gerechtfertigt wird, und der Verschärfung des Leidens 

nicht nur der Schwächsten und der Menschen im globalen Süden, sondern etwa 

auch von Sozialarbeitern, Lehrern und Angehörigen einer immer kleiner wer-

denden Mittelschicht (vgl. ibid.: 9; 36; 42; 116).  

Dieses Leiden bildet dabei für ihn nicht nur die Grundlage für seine eigene 

eingangs zitierte Wut, sondern für Empörung im Allgemeinen und letztlich für 

rebellisches Engagement. Dies wird deutlich, wenn er in einem ebenfalls in 

„Contre-feux“ enthaltenen Text der Frage nachgeht, warum die vorherrschende 

Ungerechtigkeit bei der Mehrheit der Menschen weder Mitleid noch Empörung 

auslöst und damit auch nicht zur Grundlage für Engagement wird. Er beantwor-

tet diese Frage, indem er auf die Nachrichtenpräsentation im Fernsehen verweist: 

Diese ist laut seiner Analyse – aufgrund der das journalistische Feld charakteri-

sierenden Konkurrenzzwänge und Überbietungsroutinen – eine einzige Abfolge 

von Darstellungen sinnloser Gewalt und grenzenlosen Elends, wobei nicht zwi-

schen Naturkatastrophen, Unfällen und menschengemachten Situationen unter-

schieden wird (vgl. ibid.: 83). Diese absurde und zusammenhanglose Abfolge 

                                                           
110  Die Formulierung stammt aus dem Tractatus Politicus und lautet: „[S]edulo curavi, 

humanas actiones non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere“ (Spinoza 

1994 [1677]: I, 4).  

111  Zum Zeitpunkt der ursprünglichen Entstehung einiger der Texte aus „Contre feux“ 

war „La misère du monde“ noch nicht als Buch veröffentlicht. In einem in „Contre-

feux“ abgedruckten Interview bezieht sich Bourdieu daher auf die Studien, die be-

reits 1991 in der von ihm herausgegebenen Zeitschrift „Actes de la recherche en 

sciences sociales“ unter dem Hefttitel „La Souffrance“ erschienen sind (vgl. Bour-

dieu 1991a, 1991b; 1991c).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion und soziologisch-ökonomische Kritik | 243 

 

von Bildern – Bourdieu spricht von einem „défilé“ (ibid.) – kann nur ein „vague 

intérêt humanitaire“ (ibid.), also ein vages humanitäres Interesse erzeugen, nicht 

aber Revolte und Solidarität. Zusammenfassend formuliert er:  

„Ainsin s’insinue peu à peu une philosophie pessimiste de l’histoire qui en-

courage à la retraite et à la résignation plus qu’à la révolte et à l’indignation, qui, 

loin de mobiliser et de politiser, ne peut que contribuer à élever les craintes xeno-

phobes [… ]“ (ibid.: 83 f.).112 

Das Fernsehen als für die breite Mehrheit der Bevölkerung maßgebliche Infor-

mationsquelle erzeugt laut Bourdieu also eine Mentalität des Rückzugs vor einer 

als sinnlos und bedrohlich empfundenen Welt, anästhesiert die Menschen gegen 

das, was eigentlich ihre Empörung und ihre Bereitschaft zum Engagement auslö-

sen müsste, und führt stattdessen zu einem „désengagement fataliste“ (ibid.: 84), 

einer fatalistischen Un-Beteiligung. Mit den „xenophoben Ängsten“ bringt 

Bourdieu gleichzeitig eine emotionale Reaktion ins Spiel, die es durch eine 

bessere Berichterstattung zu verhindern gilt. Es geht ihm also nicht einfach um 

das Hervorrufen irgendeiner Emotion, sondern um die angemessene.  

Die Emotionen von Wut und Empörung, ausgelöst durch das Leiden, oder, 

wie er es ausdrückt, durch das „Elend der Welt“, präsentiert Bourdieu also als 

legitime Motivation für politisches Engagement, die auch bei ihm persönlich 

wirkt, wie er gleich zu Beginn von „Contre-feux“ berichtet. Dass diese Emotio-

nen hingegen bei einem Großteil der Bevölkerung ausbleiben, führt er primär auf 

die angstmachende und schließlich anästhesierende Wirkung der zusammen-

hanglosen und bedrohlichen Präsentation von Elendsphänomenen in den Mas-

senmedien zurück. Damit empfiehlt er indirekt die kontextualisierende Darstel-

lung solcher Phänomene, vor allem die Unterscheidung zwischen Naturkatastro-

phen und menschengemachtem Leid und damit letztlich das Auslösen der „an-

gemessenen“ Gefühle als wichtige Form von Engagement. Sein eigenes intellek-

tuelles Engagement, zu dem er maßgeblich das Entlarven der politischen Hinter-

gründe scheinbar unumgänglicher Prozesse, nicht zuletzt der ökonomischen 

Globalisierung zählt, erweist sich damit auch als Versuch, die emotionale Barrie-

re zu durchbrechen, die bei vielen Menschen zu einem fatalistischen Rückzug 

führt.  

                                                           
112  So schleicht sich Stück für Stück eine pessimistische Geschichtsphilosophie ein, die 

zum Rückzug und zur Resignation ermutigt, statt zur Revolte und zur Empörung 

und die, statt zu mobilisieren und zu politisieren, nichts anderes vermag, als xeno-

phobe Ängste zu schüren […].  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

5.3.2 Joseph Stiglitz 

Joseph Stiglitz benennt in der Widmung seines Buches „Globalization and its 

Discontents“ (2002) mit Sorge („care“) und Nachdenken („reasoning“) zwei für 

ihn zentrale Triebfedern. Obwohl quantitativ ein Großteil seiner Ausführungen 

implizit und explizit dem „Nachdenken“ gewidmet ist, spielt auch das Thema 

der Sorge eine zentrale Rolle für ihn. Dies wird etwa in folgender Passage deut-

lich:  

„The unemployed are people, with families, whose lives are affected – sometimes 

devastated – by the economic policies that outsiders recommend, and, in the case 

of the IMF, effectively impose. Modern high-tech warfare is designed to remove 

physical contact: dropping bombs from 50 000 feet ensures that one does not 

‚feel‘ what one does. Modern economic management is similar: from one’s luxury 

hotel, one can callously impose policies about which one would think twice if one 

knew the people whose lives one was destroying“ (Stiglitz 2002: 24).  

Er parallelisiert hier also die besonders im IWF gängige Praxis, Besuche in 

Schuldnerländern auf kurze Aufenthalte in Luxushotels zu beschränken mit der 

Wirkung von modernen Waffen, die keinen direkten Kontakt mehr zwischen 

Täter und Opfer erfordern. Die schmerzlichen Folgen etwa von Strukturanpas-

sungsprogrammen werden aus dieser Distanz nicht mehr „gefühlt“ und daher 

auch nicht berücksichtigt. Letztlich kritisiert Stiglitz hier also den Mangel an 

Mitgefühl oder Mitleid, der durch diese Form des Distanzhaltens bewirkt wird, 

was er durch die Verwendung des Adverbs „callously“ noch einmal unter-

streicht: Dieses Wort leitet sich vom lateinischen „callus“ für „Hautverhärtung“ 

ab und bringt so auf plastische Weise die Isolation gegenüber fremdem Leiden 

und das Ausbleiben jeder Empfindung zum Ausdruck (vgl. das Oxford English 

Dictionary [1989b]: 793). 

Im Kontrast zu dieser distanzierten und gefühlskalten Haltung charakterisiert 

Stiglitz seine eigene Erfahrungsbasis für die Verfassung des Buches folgender-

maßen:  

„I visited dozens of countries all over the world and spoke to thousands of 

government officials, finance ministers, central bank governors, academics, 

development workers, people at non-governmental organizations (NGOs), 

bankers, business people, students, political activists and farmers. I visited Islamic 

guerillas in Mindanao [...], trekked through the Himalayas to see remote schools 

in Bhutan or a village irrigation project in Nepal, saw the impact of rural credit 

schemes and programs for mobilizing women in Bangladesh, and witnessed the 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion und soziologisch-ökonomische Kritik | 245 

 

impact of programs to reduce poverty in villages in some of the poorest mountain-

ous parts of China“ (ibid.: xvi).  

Er verdeutlicht also, dass er anders als die von ihm kritisierten Vertreter interna-

tionaler Organisationen in direktem Kontakt zu den unterschiedlichsten Perso-

nengruppen in verschiedenen Weltregionen, auch an unzugänglichen Orten, 

stand. Seine direkte Konfrontation mit den negativen Folgen von IWF-

Programmen beschreibt er unter anderem anhand seiner persönlichen Begegnung 

mit dem damaligen Premierminister Äthiopiens Meles Zenawi, der 1991 nach 

einem langjährigen Guerillakrieg das Mengistu-Regime gestürzt hatte. Dabei 

berichtet Stiglitz von dem Gespräch unter anderem Folgendes:  

„He told me that he had not fought so hard for seventeen years to be instructed by 

some international bureaucrat that he could not build schools and clinics for his 

people once he had succeeded in convincing donors to pay for them“ (ibid.: 29).  

Ohne es explizit zu machen, deutet Stiglitz in derartigen Erlebnisberichten an, 

dass er durch diesen direkten Kontakt durchaus Mitgefühl für die Betroffenen 

und damit die in der Widmung angesprochene „Sorge“ entwickeln konnte. Für 

ihn sind Mitgefühl und Sorge für andere also ein Motiv für seine Form des En-

gagements, zu dem auch das Verfassen des Buches „Globalization and its Dis-

contents“ gehört.  

5.3.3 Susan George 

Die Emotionen, denen Susan George die größte Aufmerksamkeit widmet, sind 

Ärger und Wut. Ähnlich wie Bourdieu reflektiert auch George über die Frage, 

warum der Ärger als die von ihr bevorzugte Emotion bei den meisten Bürgern 

ausbleibt. Dabei setzt sie beim Begriff der Globalisierung an, den sie als ideolo-

gisch bezeichnet, insofern er suggeriert, dass es sich um einen unvermeidlichen, 

universalen und für alle vorteilhaften Prozess handelt und damit die Interessen 

derjenigen spiegelt, die vom aktuellen Wirtschaftssystem profitieren:  

„When they use the word, they want you to believe that globalisation is universal 

and of universal benefit. This is rubbish, but it’s potent rubbish that can 

sometimes help to stave off popular anger and revolt. Fortunately, both anger and 

revolt are on the rise“ (George 2004: 11). 

Die fatalistische Wirkung des beschriebenen Globalisierungsverständnisses hält 

sie also für mächtig („potent“), aber nicht für so durchschlagend, als dass der 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Ärger über die negativen Seiten der („neoliberalen“ vgl. ibid: 3) Globalisierung 

dadurch ganz verhindert werden könnte. Im Gegenteil konstatiert sie mit Genug-

tuung, dass „Ärger und Revolte“ zunehmen, wobei die Nennung in einem Atem-

zug eine enge Verbindung zwischen der Erfahrung des Ärgers und der revoltie-

renden Handlung suggeriert.  

An anderer Stelle nennt sie explizit das Engagement „wütender“ Bürger im 

Westen als eine Voraussetzung dafür, ein wichtiges Ziel der Globalisierungskri-

tik zu erreichen, nämlich die Abschaffung des für den Westen idealen Kontroll-

systems über die Länder des Südens durch die Verschuldung:  

„It’s a dream system and Western power won’t abandon it unless their own out-

raged citizens – or a far greater unity among debtor countries themselves – oblige 

them to do so“ (ibid.: 57).  

Ärger und Wut sind für George also valide Motive für Engagement und Revolte 

und die „Entlarvung“ von Diskursen, die gerechtfertigten Ärger möglicherweise 

betäuben, eine Strategie, die sie selbst mit ihrem Text verfolgt.  

Gleichzeitig warnt sie Aktivisten jedoch ausdrücklich davor, sich nur von ei-

nem Gefühl des Ärgers leiten zu lassen und dabei das Ziel aus den Augen zu 

verlieren. Ärger und Wut – etwa angesichts der völligen Immunität monolithi-

scher Organisationen wie Weltbank und IWF – müssen laut George zu einem 

kühlen Nachdenken führen: „So we can get mad, frustrated, and stew in our own 

fury, or we can calm down and try to think coolly“ (ibid.: 183).  

Als Ergebnis kann die Notwendigkeit erkannt werden, auch mit eigentlich 

„verhassten“ Politikern von Regierungsparteien Allianzen zu schließen und sich 

dabei eben nicht von Gefühlen leiten zu lassen.  

Im Zusammenhang mit der Frage von Gewaltanwendung bei politischen Ak-

tionen fordert sie Aktivisten auf, legitime Wut, etwa angesichts struktureller 

Gewalt oder opulent inszenierter Gipfeltreffen in Luxushotels, in denen ergeb-

nislos über AIDS und Verelendung diskutiert wird, nicht zum Anlass für hem-

mungslose Gewalt zu nehmen, sondern die Folgen solcher Handlungen zu be-

denken (vgl. ibid.: 234–235). Letztlich plädiert George also für eine Balance 

zwischen Gefühl und Ratio, was sie in der Formel „Be angry but be smart“ 

(ibid.: 234) deutlich zum Ausdruck bringt. 

Eine weitere Emotion, die in Georges Text eine Rolle spielt, ist die Angst. 

Sie schildert in einer emotional gefärbten Passage gleichzeitig die Angst vor den 

Folgen des Klimawandels und die Hitze während der Verfassung des Buches im 

Sommer 2003:  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion und soziologisch-ökonomische Kritik | 247 

 

„Intellectually we know all we need to know, technologically we could remedy 

our plight starting today, but inertia and vested interests rule. Sorry, but I can’t 

help venting as well as sweating. It’s because I’m scared, for my children, my 

grandchildren and everyone else’s, for civilisation, for life“ (ibid.: 42).  

Dabei behauptet sie zwar nicht explizit den Zusammenhang zwischen aktueller 

Hitze und Klimawandel, sie intensiviert jedoch den Effekt der Beschreibung von 

körperlich empfundener Angst durch die Schilderung der Schreibsituation. Der 

Angst kommt dabei die Aufgabe zu, die der Intellekt nicht erfüllen kann, näm-

lich die Überwindung von Trägheit und widerstrebenden Interessen.  

An dieser Stelle äußert George jedoch eine – vor allem an sich selbst gerich-

tete – Aufforderung zu einem mäßigenden Umgang mit der Emotion, in diesem 

Fall der Angst. Denn in der Fußnote zu der zitierten Passage formuliert sie:  

„But as I correct the proofs in a cooler moment, let me add that Britain, like 

Germany and Denmark, seems to have recognised the advantages of wind power 

not just for reducing greenhouse gases but for job creation and export 

opportunities“ (ibid.). 

Sie fügt also einen relativierenden Einschub hinzu, der aus einer optimistische-

ren und weniger „heißen“, das heißt auch weniger emotional aufgeladenen Per-

spektive verfasst ist und offenbar die Funktion erfüllen soll, die handlungsmoti-

vierende Funktion der Angst nicht durch ein Umschlagen in Panik zu gefährden.  

In Susan Georges Verständnis sind Emotionen, besonders Ärger, Wut und 

Angst, also wichtige Motive für politisches Engagement. Das Wecken dieser 

Emotionen, etwa durch das Bekämpfen fatalistischer Diskurse, empfiehlt sie 

dementsprechend als eine Form von Engagement und praktiziert es, nicht zuletzt 

durch emotional aufgeladene Passagen ihres Textes selbst. Gleichzeitig warnt sie 

jedoch vor den negativen Folgen (unkontrollierter) Emotionen, deren Ausleben, 

etwa in Gewaltanwendung oder Kompromisslosigkeit, die Ziele des Engage-

ments gefährden würde. Vernunft und Emotion haben letztlich für George kom-

plementäre Funktionen: Während Emotionen wie Wut und Angst das Potenzial 

haben, auf die erkannten Probleme auch Taten folgen zu lassen, kommt dem 

kühlen Nachdenken hingegen die Aufgabe zu, die Emotion zu mäßigen und ihre 

schlechten Folgen zu minimieren.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

5.4 EMOTION, THEOLOGIE UND CHRISTLICHES 

ENGAGEMENT 
E M O T I O N ,  T H E O L O G I E  U N D  C H R I S T L I C H E S  E N G A G E M E N T  

5.4.1 Leonardo Boff 

Lenoardo Boff beschäftigt sich in seinem globalisierungskritischem Werk „Eco-

logia, mundialização, espiritualidade“ (Boff 1993) ausführlich mit den Emotio-

nen und misst ihnen explizit einen höheren Stellenwert bei als der Ratio. Ebenso 

wie Hardt/Negri weist er als Vorbild auf Franz von Assisi hin, der, so seine 

Interpretation, „Eros“ und „Pathos“ dem Logos als Struktur zur Erkenntnis der 

Realität vorzog (vgl. ibid.: 53). Unter Pathos versteht Boff dabei die „Fähigkeit 

den Wert der Personen und Dinge zu fühlen und von ihnen in Schwingung ge-

bracht zu werden“ („capacidade de se sentir e de vibrar diante do valor das pes-

soas e das coisas“, ibid.: 53). Im Anschluss an Dante, der Franziskus die „Sonne 

von Assisi“ nannte, formuliert Boff:  

„Dante chamou ‚sol de Assis‘, que continua a irradiar até os dias atuais, desper-

tando em nós aquelas potencialidades adormecidas que nos fazem mais sensíveis, 

solidários e compassivos com todos os seres do cosmos“ (ibid.: 54).113 

Hier wird deutlich, dass das Empfinden bestimmter Emotionen für Boff ein 

menschliches Potenzial darstellt, das bei einigen stark ausgeprägt ist, während es 

bei anderen nur „schlummert“ und erst – etwa durch das Wirken bestimmter 

Vorbilder – geweckt werden muss.  

Die zentrale Emotion, auf die dieser Prozess des Erweckens und Aktivierens 

abzielt, ist für Boff – wie es bereits in der zitierten Passage anklingt – das Mit-

leid („compaixão“). Dieses will er zur Grundlage eines neuen weltweiten Habi-

tus machen:  

„[E]m vez de se mundializar o mercado e as formas de produção, consumo e acu-

mulação, importa mundializar outros hábitos culturais de solidariedade, de 

compaixão coletiva para com as vítimas, de respeito a suas culturas, de partilha de 

bens, de integração emotiva com a natureza, de sentimentos de humanidade, 

solidariedade e misericórdia para com os humilhados e ofendidos“ (ibid.: 105).114 

                                                           
113  Dante nannte [ihn] „Sonne Assisis“, die bis zum heutigen Tag weiter strahlt und 

dabei in uns jene schlafenden Potenziale weckt, die uns gegenüber allen Wesen des 

Kosmos sensibler, solidarischer und mitleidender werden lassen.  

114  Statt den Markt und die Produktionsweisen, den Konsum und die Akkumulation zu 

globalisieren, gilt es, andere kulturelle Haltungen der Solidarität zu globalisieren, 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, Theologie und christliches Engagement | 249 

 

Anstelle der vorherrschenden Globalisierung von Märkten, Produktionsweisen, 

Konsum und Akkumulation plädiert Boff also für die Globalisierung eines „kol-

lektiven Mitleids“. Darunter versteht er eine Art des Mitleids, das sich nicht nur 

auf Einzelpersonen bezieht, sondern letztlich auf alle „Opfer“ einer zuvor von 

ihm beschriebenen Situation der Aufspaltung der Welt in extrem Reiche und 

extrem Arme. Bemerkenswert ist auch, dass er neben dem Mitleid mit Menschen 

ausdrücklich eine „emotionale Integration mit der Natur“ fordert. Diese ist für 

ihn Grundlage einer „Ethik des universalen Mitleids“ („ética da compaixão 

universal“, ibid.: 35).  

Er erhebt damit also das Mitleid zum Prinzip einer alternativen Form der 

Globalisierung, einer Art Weltethos, das er dem aktuellen globalen Paradigma 

der marktorientierten Konkurrenz entgegenstellt. In einem von Boff herausgege-

benen und eingeleiteten Band mit dem Titel „Prinzip Mitgefühl. Texte für eine 

bessere Zukunft“ macht er dieses Programm explizit (vgl. Boff 1999: 29).
115

  

Den globalen Anspruch – und gleichzeitig die globale Anschlussfähigkeit – 

dieser neuen, auf Mitleid beruhenden Ethik betont Boff, indem er auf Vorbilder 

sowohl aus der östlichen, als auch aus der westlichen Tradition verweist. Wäh-

rend er in Bezug auf den Osten pauschal Buddhismus und Hinduismus als Strö-

mungen nennt, die bereits eine solche Ethik entwickelt haben, rekurriert er in 

Bezug auf den Westen erneut auf Franz von Assisi, aber auch Schopenhauer, 

Albert Schweitzer und den brasilianischen Gewerkschaftsaktivisten Chico Men-

des (vgl. Boff 1993: 35). 

Diese zeit- und kulturübergreifenden Zeugnisse von der Zentralität des Mit-

leids dienen Boff auch als Illustrationen für seine These, dass nicht die Vernunft, 

sondern das „Gefühl, die Fähigkeit sich ergriffen, berührt und betroffen zu füh-

len“ (ibid: 19) das eigentliche Unterscheidungsmerkmal des Menschen aus-

macht. Dementsprechend formuliert er in eindeutiger Abgrenzung vom Cartesi-

schen Leitsatz der Philosophie das Motto „sentio, ergo sum“ (ibid.: 21) und 

                                                                                                                            
des kollektiven Mitleids mit den Opfern, des Respekts vor ihren Kulturen, des Tei-

lens der Güter, der emotionalen Integration mit der Natur, der Gefühle der Humani-

tät, Solidarität und Barmherzigkeit mit den Unterdrückten und Angegriffenen.  

115  Der Band erschien 1999 zunächst auf Deutsch. Boffs Einleitung dafür wurde ur-

sprünglich auf Spanisch verfasst und ins Deutsche übersetzt. 2009 erschien eine 

brasilianische Ausgabe des Bandes unter dem Titel „Princípio de Compaixão e 

Cuidado. O encontro entre Ocidente e Oriente“ (Boff 2009). Es ist also davon aus-

zugehen, dass „Mitgefühl“ die in der deutschen Ausgabe gewählte Entsprechung für 

den portugiesischen Begriff „compaixão“ (bzw. das spanische „compasión“) ist, der 

auch in „Ecologia, mundialização, espiritualidade“ (Boff 1993) hauptsächlich ver-

wendet wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

erinnert so an Rousseau und die Protagonisten der Empfindsamkeit, die das 

Gefühl den „tardives leçons de la sagesse“ als Erkenntnisquelle vorzogen. Das 

einseitige Vertrauen auf die Vernunft – er spricht von der „Diktatur der instru-

mentell-analytischen Vernunft“ (ibid.: 27) – habe die Menschen hingegen „un-

sensibel gemacht für den Schmerz der anderen“ (ibid.).  

Dementsprechend fordert er bereits 1993 in „Ecologia, mundialização, espi-

ritualidade“ eine „Weltrevolution der Geister, Gewohnheiten und Gesellschaf-

ten“:  

„Os pobres clamam. É sua força a o seu direito. Quem escuta hoje o clamor dos 

oprimidos que sobe do coração da Terra? Precisamos de uma revolução mundial 

nas nossas mentes, uma revolução mundial nos nossos hábitos, uma revolução 

mundial em nossas sociedades, para que o clamor seja ouvido efetivamente e 

atendido“ (Boff 1993: 107).116 

Wenn er in der hier zitierten Passage fragt: „Wer hört heute das Schreien der 

Unterdrückten“, spielt er zum einen auf eine für die Befreiungstheologie kanoni-

sche Stelle aus der Exoduserzählung an, in der es heißt: „Und der Herr sprach: 

Ich habe das Elend meines Volks in Ägypten gesehen und ihr Geschrei über ihre 

Bedränger gehört; ich habe ihre Leiden erkannt“ (Ex 3,7). Damit verdeutlicht er, 

dass die von ihm geforderte mentale Revolution dem göttlichen Vorbild des 

Mitleids entspricht. Gleichzeitig artikuliert er eine eigene Erfahrung – eben die, 

den Schrei der Unterdrückten wahrzunehmen und Mitleid zu empfinden.  

Die daraus abgeleitete Aufgabe, dafür zu sorgen, größere Sensibilität für das 

Leiden der Unterdrückten herbeizuführen und damit die „revolução das mentes“ 

anzustoßen, schreibt er den Religionen und besonders den christlichen Kirchen 

zu:  

„Se as Igrejas cristãs e as religiões hoje possuem alguma relevância social 

consiste exatamente nisso: não permitir que fiquemos surdos ao clamor dos 

oprimidos; fazer com que esse clamor seja levado a todos os foros mundiais; 

conseguir que esse clamor encontre caixas de ressonância para que possa ser 

atendido com eficácia“ (ibid.: 107 f.).117 

                                                           
116  Die Armen schreien. Das ist ihre Stärke und ihr Recht. Wer erhört heute den Schrei 

der Unterdrückten, der aus dem Herzen der Erde emporsteigt? Wir brauchen eine 

Weltrevolution unseres Geistes, eine Weltrevolution unserer Haltungen, eine Welt-

revolution unserer Gesellschaften, damit der Schrei erhört und effektiv beantwortet 

wird.  

117  Wenn die christlichen Kirchen und die Religionen heute irgendeine soziale Bedeu-

tung haben, dann besteht sie genau darin: Nicht zuzulassen, dass wir gegenüber dem 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, Theologie und christliches Engagement | 251 

 

Für die Fähigkeit, das Leid anderer wahrzunehmen, verwendet Boff hier wie 

Judith Shklar eine Analogie aus dem Bereich der auditiven Wahrnehmung, wie 

sie häufig auch im Zusammenhang mit der religiösen Erfahrung bzw. deren 

Verweigerung verwendet wird: Wer sich dem Leid anderer (bzw. der Stimme 

Gottes) gegenüber verschließt, ist taub.  

Die Aufgabe, diese „Taubheit“ gegenüber dem Leid anderer zu bekämpfen, 

bedeutet für Boff nicht nur, dass die Kirche „Resonanzräume“ dafür schaffen 

soll, sondern auch, dass dem Schrei „wirkungsvoll begegnet wird“ („atendido 

com eficacia“). Das Verb „atender“ bedeutet sowohl „einen Anruf entgegen-

nehmen“, als auch „bedienen“ oder „erledigen“ und zeigt – zusammen mit dem 

Ausdruck „com eficacia“ – bereits an, dass für Boff auf die Wahrnehmung des 

fremden Leids ein wirkungsvolles Handeln folgen muss.  

Insbesondere die katholische Kirche wird dieser Aufgabe in seinen Augen 

absolut nicht gerecht. Dies macht Boff in seiner scharfen Kritik an dem 1991 

von Papst Johannes Paul II veröffentlichten Lehrschreiben „Centesimus Annus“, 

insbesondere der darin enthaltenen Option für den (reformierten) Kapitalismus 

deutlich: „Nunca o magistério papal esteve tão longe da verdade e da com-

paixão para com os condenados da Terra“ (ibid.: 125). Wenn er hier formuliert, 

das päpstliche Lehramt sei nie so weit von der „Wahrheit“ und vom „Mit-

Leiden“ mit den Verdammten der Erde entfernt gewesen, deutet Boff durch die 

Parallelisierung von Wahrheit und Mitleid gleichzeitig an, dass die Erfahrung 

des Mitleids für ihn eine Art der Wahrheitserkenntnis darstellt.  

Eine weitere wichtige Emotion ist für Boff die Empörung („indignação“), die 

das Handeln religiöser Bewegungen leiten soll. So zählt er die „stärkste Empö-

rung gegen die Perversitäten der Macht“ („a indignação mais forte contra as 

perversidades do poder“, ibid.: 72) zu denjenigen Merkmalen, die eine religiöse 

Bewegung zu einer wahren Zeugenschaft der Gegenwart Gottes machen 

(„testemunho da presença do supremo“, ibid.).  

Als historische Persönlichkeit, die sich von ihrer Empörung leiten ließ, prä-

sentiert Boff Felipe Guamán Poma de Ayala, einen Mitte des sechzehnten Jahr-

hunderts im Vizekönigreich Peru geborenen und zum Christentum konvertierten 

Angehörigen der Inka. Nachdem dieser einige Jahre in Spanien verbrachte, lebte 

er aus Solidarität arm und prangerte das Elend an, das die Indigenen in Peru 

erlitten. Boff hebt hervor, dass Poma de Ayala seine „Empörung in Gebet ver-

wandelte“ („transformou sua indignação em oração“, ibid.: 121), etwa wenn er 

Gott anruft und fragt, ob er ihn angesichts des Leidens „seiner Armen“ nicht 

                                                                                                                            
Schrei der Unterdrückten taub sind; dafür zu sorgen, dass dieser Schrei zu allen 

weltweiten Foren gebracht wird; zu erreichen, dass dieser Schrei Resonanzräume 

findet, damit er wirkungsvoll beantwortet werden kann.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

erhört (vgl. ibid.).
118

 Explizit nennt Boff Poma de Ayala hier ein Vorbild 

(„exemplo“, ibid.) eines nonkonformistischen und vom Verlangen nach Freiheit 

geleiteten Christentums (vgl. ibid.), das von den lateinamerikanischen Kirchen 

noch nicht aufgenommen wurde. Dabei beruft er sich auf den „Schrei der Unter-

drückten“ („grito dos oprimidos“, ibid.), den Poma de Ayala wahrnahm.  

Boffs positive Bewertung der Empörung wird auch daran deutlich, dass er 

anhand dieses Gefühls den „Kern des Sozialismus“ vom „realexistierenden 

Sozialismus“ als einer Organisationsform abgrenzt, indem er betont, dass der 

Ursprung des Sozialismus in einer „tiefen Empörung“ („profunda indignação“, 

ibid.: 143) angesichts des vorherrschenden Elends liegt. 

An verschiedenen Stellen spricht Boff auch vom Zorn („iracundia“, ibid.: 70; 

169) auf die herrschenden Verhältnisse, wobei der Kontext jeweils darauf hin-

deutet, dass er Empörung und Zorn synonym verwendet. Die Erfahrungen von 

Mitleid und Zorn/Empörung versteht er letztlich als Formen der nach außen 

gewendeten Spiritualität („espírito no modo de exterioridade“, ibid.: 169). Er 

führt aus, dass der menschliche „Geist“, wenn er sich nicht seinem inneren Zent-

rum, sondern der ihn umgebenden Realität zuwendet, sehr Widersprüchliches 

vorfindet. Neben dem friedlichen Zusammenleben von Personen untereinander 

und mit der Natur stößt er auch auf das völlige Gegenteil, nämlich Bruch, Unge-

rechtigkeit und Tod:  

„[O] espirito topa também com a ruptura da sociabilidade, com a divisão de 

classes, com as manifestações de morte. A unidade interior é negada no exterior. 

Como se dá aqui a espiritualidade? Primeiramante, como reação. A reação do 

espirito é por um lado de iracúndia sagrada contra a perversidade e, por outro, de 

misericórdia para com as vítimas“ (ibid.: 169).119 

Eine spirituell offene Begegnung mit der den Menschen umgebenden Welt führt 

für Boff also zu Zorn auf die perverse Situation und Mitleid mit den Opfern. 

                                                           
118  Das Gebetsfragment, das Boff hier zitiert, lautet: „Dios mío, adónde estás? No me 

oyes para el remedio de tus pobres, que yo harto remediado ando.“ Boff nennt keine 

Quelle für das Gebet, das in befreiungstheologischen Texten, unter anderem von 

Gustavo Gutiérrez häufig zitiert wird (vgl. Gutiérrez 1986: 21). Es stammt aus 

Poma de Ayalas Hauptwerk „Nueva Crónica y Buen Gobierno“ (Kap. 1104, vgl. 

Poma de Ayala 2004 [1615]).  

119  Der Geist trifft auch auf den Bruch der Sozialität, auf die Trennung der Klassen, auf 

die Erscheinungsformen des Todes. Die innere Einheit bleibt im Äußeren verwehrt. 

Wie lässt sich hier die Spiritualität finden? Als erstes, als Reaktion. Die Reaktion 

des Geistes ist auf der einen Seite der heilige Zorn gegen die Perversion und, auf der 

anderen, die Barmherzigkeit mit den Opfern.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, Theologie und christliches Engagement | 253 

 

Indem er dabei den Ausdruck „heiliger Zorn“ („iracundia sagrada“) verwendet, 

bedient er sich nicht nur einer gebräuchlichen Redensart, sondern deutet bereits 

den besonderen Bezug zum Heiligen an, den diese Emotion für ihn herstellt: 

Dass der Mensch Zorn auf die Ungerechtigkeit und Mitleid mit deren Opfern 

empfindet, bedeutet für Boff gleichzeitig eine Erfahrung des Glaubens. Dies 

verdeutlicht er am Beispiel des protestantischen Revolutionärs Thomas Münzer: 

Während Luther die Autorität des Papstes durch die Autorität der Bibel ersetzt 

habe, betonte Münzer laut Boff in der Tradition der deutschen Mystik die Glau-

benserfahrung der Begegnung mit Gott, der besonders durch das „Elend dieser 

Welt“ spricht (vgl. ibid.). Gleichzeitig macht Boff mit dem Verweis auf Münzer 

deutlich, welche Konsequenzen er aus diesem Verständnis von Wut und Mitleid 

für das politische Handeln zieht. Explizit formuliert er den Zusammenhang 

folgendermaßen:  

„Protesto e misericordia dão origem a uma vontade de mudança que procura 

libertar a realidade. Elabora-se assim uma espiritualidade de libertação e de 

mudança“ (ibid.).120 

In auf Zorn basierendem Protest und Mitleid sieht er demnach die Grundlage für 

einen Wunsch nach Veränderung, aus dem schließlich ein die Realität „befreien-

des“ Engagement hervorgeht: Aus der „spirituell-emotionalen“ Reaktion auf die 

wahrgenommene Ungerechtigkeit folgt also die verändernde Aktion.  

Für Boff ist das Empfinden von Mitleid und Empörung also eine zeit- und 

kulturübergreifende Fähigkeit des Menschen. Besonders das Mitleid erklärt er 

dabei zur Grundlage eines alternativen globalen Ethos und damit einer allgemei-

nen Zielvorstellung. Allerdings betont er, dass diese Fähigkeit oftmals nur als 

Potenzial vorhanden ist und daher aktiviert werden muss. Diese Aktivierung und 

Erweckung von Emotionen sieht er als wichtige und notwendige Form des En-

gagements an, die er besonders den Religionen und ihren jeweiligen Institutio-

nen zuschreibt.  

Mitleid und Empörung bilden für Boff aber auch eine wichtige Motivation 

für Engagement: Sie sind zentrale menschliche Erfahrungen von der vorherr-

schenden ungerechten und unterdrückenden Realität, die es zu verändern gilt. 

Dabei bringt er sie in eine große Nähe zur spirituellen Erfahrung.  

                                                           
120  Protest und Barmherzigkeit sind der Ursprung eines Willens zum Wandel, der 

danach strebt, die Wirklichkeit zu befreien. So entsteht eine Spiritualität der Befrei-

ung und des Wandels.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

5.4.2 Ulrich Duchrow und Franz Josef Hinkelammert 

Auch Ulrich Duchrow und Franz Josef Hinkelammert spielen in ihrem Buch 

„Leben ist mehr als Kapital“ auf die Passage aus der Exoduserzählung an, die 

verdeutlicht, dass Gott „mit-leidend“ (Duchrow/Hinkelammert 2002: 28) ist, 

weil er „das Schreien der in ihrem Leben Bedrohten“ (ibid.) hört. Dieser mitlei-

dende Gott, der die Schreie der Bedrohten erhört, verbürgt nach ihrer Lesart 

auch das im Bundesbuch formulierte absolute Zinsverbot und das Gebot, ein 

verpfändetes lebensnotwendiges Gut dem Schuldner in jedem Fall zurückzuer-

statten (vgl. ibid.; Ex. 22, 24–26). Sie präsentieren diese biblischen Regelungen, 

die die schuldenbedingte Unterdrückung von Menschen verhindern sollen, aus-

drücklich als fruchtbare Ansatzpunkte (vgl. ibid.: 39), ohne deren direkte Über-

tragung auf die heutige Situation zu fordern. Aus der skizzierten Argumentation 

lässt sich ableiten, dass sie das Mitleid im Sinne der Orientierung an der Got-

tesebenbildlichkeit auch für den Menschen als wichtige Fähigkeit ansehen. Die-

sen Gedanken führen Duchrow und Hinkelammert hier jedoch zunächst nicht 

aus.  

In einem anderen Zusammenhang fordern sie jedoch explizit eine menschli-

che Wahrnehmung des fremden Leids und eine entsprechende Reaktion darauf: 

Hier berufen sie sich auf Bonhoeffers Text „Schuld, Rechtfertigung, Erneue-

rung“, in dem er ein „Schuldbekenntnis“ der Kirche formuliert, das die jeweili-

gen Sünden der Kirche und ihrer Mitglieder in Bezug auf jedes der zehn Gebote 

aufzählt. Die von Duchrow und Hinkelammert zitierte Passage bezieht sich auf 

die Verstöße der Kirche gegen das erste Gebot und lautet:  

„Sie [die Kirche] hat ihr Wächteramt und ihr Trostamt oftmals verleugnet. Sie hat 

dadurch den Ausgestoßenen und Verachteten die schuldige Barmherzigkeit 

oftmals verweigert. Sie war stumm, wo sie hätte schreien müssen, weil das Blut 

der Unschuldigen zum Himmel schrie“ (ibid.: 252; Bonhoeffer 1992: 129).  

Hier taucht das Motiv des Schreis wieder auf, und zwar in einer doppelten Be-

deutung: Zum einen im Zusammenhang mit dem „Blut“, das „zum Himmel 

schrie“, wobei hier in Anknüpfung an die Geschichte von Kain und Abel (Gen. 

4,10) die theologische Figur der „schreienden Sünde“ zitiert wird. Zum anderen 

bezieht sich der Schrei auf die eigentlich notwendige Reaktion auf das Leiden 

der Unschuldigen. Dieses Leiden hätte laut Bonhoeffer – und Duchrow/Hinkel-

ammert, die ihn zitieren – bei den Mitgliedern der Kirche zu einem Schrei führen 

müssen als Ausdruck von mitfühlender Barmherzigkeit und gleichzeitig um die 

Mitwelt im Sinne der „Wächterfunktion“ darauf aufmerksam zu machen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, Theologie und christliches Engagement | 255 

 

Angesichts dieser Verfehlung bringen Duchrow und Hinkelammert eine wei-

tere menschliche Emotion ins Spiel, nämlich die Trauer: „Im Licht Jesu Christi 

bricht die Trauer über das durch, was wir den Opfern schuldig geblieben sind, 

und daraus erwächst die Umkehr und der Kampf“ (Duchrow/Hinkelammert 

2002: 252).  

Aus der Trauer über das eigene Versagen angesichts des Leids der anderen 

entstehen für Duchrow und Hinkelammert also der Ansporn, dieses Versäumnis 

wieder gutzumachen und der „Kampf“, also der Einsatz für die Opfer und gegen 

die Verhältnisse, die sie dazu gemacht haben.  

Duchrow und Hinkelammert sehen im Mitleid vor allem ein Charakteristi-

kum Gottes, das sie, zunächst implizit, dann explizit, als Vorbild für die Kirche 

und ihre Mitglieder präsentieren, wobei Mitleid mit den Opfern zur „Wächter-

funktion“ und zum aufrüttelnden „Aufschrei“ verpflichtet. Gleichzeitig leiten sie 

aus der Trauer über die Gleichgültigkeit und das Versagen der Kirche gegenüber 

den Opfern die Motivation zum politischen Kampf ab.  

Daneben befassen sich Duchrow und Hinkelammert auch im historischen 

Teil ihres Buches mit der emotionalen Erfahrungsdimension, und zwar im Zu-

sammenhang mit ihrer Besprechung der Nächstenliebe: In ihrer schematischen 

Rekonstruktion der Entstehung der „kapitalistischen Eigentumsmarktgesell-

schaft“ (ibid.: 40), die sie als eine Art Verfallsgeschichte konzipieren, betonen 

sie unter anderem die Bedeutung von „Kanonen und Pest“ (vgl. ibid.: 42) für die 

Entwicklung des modernen Individualismus. In Anlehnung an das gleichnamige 

Buch von Karl Georg Zinn (1989) verweisen sie darauf, dass einerseits die Er-

findung der Schusswaffen das Töten ohne körperlichen Kontakt ermöglichte und 

andererseits die Pestepidemie des vierzehnten Jahrhunderts mit der allgegenwär-

tigen Ansteckungsgefahr die körperliche Nähe zum anderen Menschen in ein 

Todesrisiko verwandelte. Beides habe – so ihre Zusammenfassung der Erkennt-

nisse Zinns – dazu geführt, dass Nächstenliebe gefährlich wurde und „Distanzie-

rung die eigenen Überlebenschancen erhöhte“ (Duchrow/Hinkelammert 2002: 

42). Die Argumentation erinnert hier an die von Joseph Stiglitz, der ebenfalls 

einen Zusammenhang zwischen der technischen Ermöglichung des Tötens auf 

Distanz und der mangelnden Sensibilität angesichts menschlichen Leids herstellt 

(vgl. Kap. 6.3.2). 

Duchrow und Hinkelammert erwähnen dabei die Emotion des Mitleids bzw. 

dessen Unterdrückung nicht explizit als eine Folge oder synchrone Erscheinung 

der genannten Veränderungen. Ihr Referenzautor Zinn, dessen Argument sie hier 

übernehmen, betont jedoch, dass „Mitleid und Erbarmen“ (Zinn 1989: 172) im 

vierzehnten Jahrhundert zurückgedrängt werden und sich gleichzeitig die „Miß-

achtung des Menschenlebens, Verfolgung von Kollektiven und Außenseitern, 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

die Legalisierung von Grausamkeit, die Folterexzesse an Mitchristen“ (ibid.) 

ausbreiten.  

Indem sie die emotionale Distanzierung mit der Verhinderung von Nächsten-

liebe assoziieren und historisch im ausgehenden Mittelalter verorten, wenden 

Duchrow und Hinkelammert sich gegen die allgemein verbreitete Hochschät-

zung der „Entdeckung des Individuums“ in der Frührenaissance. Gleichzeitig 

deuten sie durch diese historische Betrachtung an, dass auch eine Wiedergewin-

nung verlorener Fähigkeiten zur Nähe und Nächstenliebe möglich ist. Diesen 

Gedanken führen sie jedoch nicht aus. Insgesamt fällt die Auseinandersetzung 

mit der emotionalen Erfahrungsdimension bei den beiden Autoren relativ knapp 

aus.  

5.4.3 Néstor Míguez, Jörg Rieger und Jung Mo Sung 

Néstor Míguez, Jörg Rieger und Jung Mo Sung widmen sich dem Thema in 

ihrem Buch „Beyond the Spirit of Empire“ ausführlich und argumentieren dabei 

ähnlich wie Boff. Auch sie sehen im Mitleid („compassion“) ein Element der 

menschlichen Natur („old human nature“, Míguez, Rieger und Sung 2009: 94). 

Gleichzeitig kritisieren sie die Propagierung einer „culture of insensitivity“ 

(ibid.), also einer Kultur der Gefühllosigkeit. Während Boff das Vorherrschen 

der analytisch-instrumentellen Rationalität für den Verlust der Sensibilität ge-

genüber dem fremden Leiden verantwortlich macht, interpretieren Míguez, Rie-

ger und Sung den Verlust der Sensibilität jedoch explizit als Ziel einer Strategie 

der Vertreter des „Empire“, also der Theoretiker und Praktiker einer neoliberalen 

Globalisierung. Eine der Arten, diese Strategie umzusetzen, erkennen sie in dem 

Versuch, das tatsächliche Leiden konkreter Personen aus dem Blickfeld und aus 

der Erinnerung zu entfernen („to eliminate from memory and remove from sight 

the actual sufferings of concrete persons“, ibid.; vgl. auch ibid.: 66 f.). Als einen 

weiteren Fall der Anwendung dieser Strategie der Unsensibilität sehen sie die 

neoliberale Theorie, etwa in der Variante Friedrich Hayeks: Sie verweisen dabei 

auf das von Hayek konstruierte Fortschrittsnarrativ, wonach in primitiven For-

men des Zusammenlebens gegenseitige Fürsorge und Solidarität herrschen, die 

jedoch in komplexeren Gesellschaftsformen durch Eigennutz und Konkurrenz 

verdrängt werden (vgl. ibid.: 14; 82 f.; 94).
121

 Dieses Narrativ wurde, so die 

Autoren, von vielen Modernisierungstheoretikern und –praktikern in Entwick-

lungs- und Schwellenländern übernommenen und mit einer quasi-religiösen 

Opfer-Ideologie verbrämt, wonach das Leiden eines Teiles der Bevölkerung als 

                                                           
121  Sie beziehen sich besonders auf Hayeks „Fatal Conceit“ (Hayek 1988).  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emotion, Theologie und christliches Engagement | 257 

 

notwendiges Opfer für das Fortkommen des gesamten Staates erscheint (vgl. 

ibid.). 

Darüber hinaus kritisieren sie den warnenden Unterton, mit dem etwa Alan 

Greenspan den Zusammenhang zwischen einer Haltung des Mitleids und einer 

populistischen, tribalistischen und interventionistischen Politik herstellt (vgl. 

ibid.: 79 f.; 94).  

Gegen die Zielvorstellung der Welt als perfektem Markt machen es sich 

Míguez, Rieger und Sung zur Aufgabe, eine Gesellschaftsordnung zu entwerfen, 

die „sensibel gegenüber dem Leiden anderer Menschen und Völker“ ist („a just 

and social order, sensitive to the sufferings of other persons and other peoples“, 

ibid.: 95; vgl. auch ibid.: 100). Hier übertragen sie die persönliche Fähigkeit des 

Mitleids auf die Makroebene, indem sie die Ermöglichung von Sensibilität für 

das Leiden anderer zu einem Kriterium für eine gelungene Ordnung und damit 

zu einem Ziel für politisches Engagement erklären.  

Gleichzeitig interpretieren auch Míguez, Sung und Rieger die Erfahrung des 

Mitleids eindeutig als Motivation für befreiendes Engagement:  

„Solidarity, which is born of compassion for the concrete persons who suffer with 

poverty and/or the violation of their human dignity, leads us to assume with these 

persons – in dialogue with them – the struggle for their liberation“ (ibid.: 132).  

Das Argument der Autoren lautet: Mitleid mit konkreten Personen führt zu Soli-

darität; diese wiederum führt zu einem Kampf für die Befreiung dieser Personen.  

Auf die bei Boff, wie auch bei Hardt und Negri zentrale Erfahrung der Em-

pörung gehen die Autoren in „Beyond the Spirit of Empire“ nur knapp ein: Hier 

zitieren sie aus einer Rede der damaligen kanadischen Ministerin für Internatio-

nale Zusammenarbeit Aileen Carroll und kritisieren daran, dass die eklatante 

Armut in vielen Weltteilen nicht als hinreichender Grund zum Handeln aner-

kannt wird, sondern nur in Verbindung mit den Sicherheitsrisiken für das eigene 

Land, die davon ausgehen. Sie fassen diese Haltung, die sie als repräsentativ für 

die globale Ordnung des „Empire“ ansehen, folgendermaßen zusammen:  

„Ethical indignation can affect people of goodwill, but does not function as 

sufficient argumentation in the real world of politics and economics“ (ibid.: 68).  

Dass sie selbst im Gegensatz zur scharf kritisierten Redeweise der Ministerin die 

„ethische Empörung“ durchaus als hinreichendes Motiv für politisches Handeln 

ansehen, bleibt hier die implizite Schlussfolgerung. Explizit macht diesen Punkt 

einer der Autoren, Jung Mo Sung, in einem etwas früheren Text, einem pro-

grammatischen Essay von 2005 mit dem Titel „The Human Being as Subject“. 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Hier schreibt er der Empörung sogar den Status der „Gründungserfahrung der 

Befreiungstheologie“ zu:  

„The founding experience, called by liberation theology the first moment, is […] 

the experience of ethical indignation. Not everybody feels such indignation, no 

matter how grave the social problems are“ (Sung 2005: 4).  

Die Erhebung zur „Gründungserfahrung der Befreiungstheologie“, mit der er 

sich selbst identifiziert, sowie die Feststellung, dass „nicht alle diese Empörung 

erfahren“, verweist darauf, dass Sung hier auch von einer persönlichen Erfah-

rung spricht, von der er gleichzeitig erlebt hat, dass sie nicht von allen geteilt 

wird.  

Dass die Erfahrung der Empörung ungeachtet der sozialen Probleme aus-

bleibt, führt er darauf zurück, dass „ethische Empörung“ die Anerkennung des 

Anderen als Mensch voraussetzt. Denn logischerweise empfindet niemand eine 

Emotion angesichts der unmenschlichen Behandlung eines auch als unmensch-

lich wahrgenommenen Gegenübers (vgl. ibid.: 4 f.; 9). Diese Anerkennung ist 

jedoch laut Sung aktuell nicht gewährleistet, weil Identität und Würde einer 

Person anhand ihres sozialen Status und ihres Konsumverhaltens bemessen 

werden. Personen, die nicht am Marktgeschehen teilnehmen, geraten so aus dem 

Blickfeld (vgl. ibid.: 5). Ähnlich wie die Autoren in „Beyond the Spirit of Em-

pire“ die Strategien zur Unterdrückung von Mitleid thematisieren, geht Sung hier 

also der Frage nach, warum viele die Erfahrung der ethischen Empörung trotz 

der offensichtlichen Anlässe dazu nicht machen.  

Darüber hinaus betont er, dass die ethische Empörung aus der direkten Inter-

aktion mit den Opfern von Unterdrückung und Dehumanisierung hervorgehen 

muss. Basiert sie hingegen lediglich auf irgendeiner Form von Theorie, so ist sie 

nicht nachhaltig, sondern verblasst und verschwindet mit der Zeit:  

„Indignation that results from any theory, without this face-to-face element, is not 

sustainable. It is soon forgotten or vanishes amid some pragmatic rationalization“ 

(ibid.: 9).  

Zusammenfassend charakterisiert er die „ethische Empörung“ folgendermaßen:  

„In our society, characterized by the irrepressible pursuit of success as a way to 

‚justify‘ human existence, this gratuitous recognition among subjects, in the face-

to-face subject-subject relationship, is a true spiritual experience of grace and 

justification by faith. It is an experience that justifies the existence of not only the 

oppressed person but also of the person who feels the indignation. This is why 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischenfazit: Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik  | 259 

 

this experience is perceived as liberating for the one who feels the indignation, as 

well as for the victim, then recognized as person. That is also why the experience 

of ethical indignation, which leads to social commitment, has been and must be 

interpreted as a true spiritual experience“ (ibid.: 5). 

Empörung fasst Jung Mo Sung also nicht als das Gefühl der Opfer selbst auf, 

sondern als das derjenigen, die die Misshandlung der Opfer miterleben. Das 

bringt sein Verständnis von Empörung in eine große Nähe zu Mitleid und Mitge-

fühl und unterscheidet es grundlegend etwa von dem von Hardt und Negri zu 

Grunde gelegten Konzept, in dem Empörung immer die direkte Reaktion derer 

ist, denen Ungerechtigkeit widerfährt.  

Zwei weitere zentrale Aspekte zu Sungs Interpretation der Empörung werden 

in der zitierten Passage deutlich: Die Erfahrung der Empörung weist für Sung 

den Ausweg aus einem Wertesystem, in dem nur die ungebremste Jagd auf Er-

folg eine Rechtfertigung für die menschliche Existenz liefert. Sie wirkt dabei 

befreiend für beide Seiten: Derjenige, dessen unmenschliche Behandlung Empö-

rung auslöst, wird jetzt – unabhängig von seinem wirtschaftlich definierten Er-

folg – als Person anerkannt. Derjenige, der Empörung empfindet, macht eine 

spirituelle Erfahrung, die ihm – wiederum unabhängig von seiner jeweiligen 

Leistung – zuteil wird. Was bereits Boff mit dem Begriff des „heiligen Zorns“ 

und dem Verweis auf die Mystik eines Thomas Münzer andeutet, formuliert 

Jung Mo Sung hier explizit: Er erklärt das Empfinden von Empörung angesichts 

von unmenschlicher Behandlung anderer zu einer Form der spirituellen Erfah-

rung und lässt beide Erfahrungsdimensionen somit zu einer einzigen verschmel-

zen. Auch hier wird deutlich, dass Sung mit dem Bezug auf die Erfahrung desje-

nigen, der Empörung empfindet, eine eigene Erfahrung artikuliert. Darüber 

hinaus betont er in der Passage erneut, dass eine solche Erfahrung nicht auf sich 

beruhen kann, sondern zu „sozialem Engagement“ führen muss.  

5.5 ZWISCHENFAZIT: EMOTIONALE ERFAHRUNG UND 

GLOBALISIERUNGSKRITIK 
Z W I S C H E N F A Z I T :  E M O T I O N A L E  E R F A H R U N G  U N D  G L O B A L I S I E R U N G S K R I T I K  

Alle hier betrachteten Autoren sehen in der emotionalen Erfahrung eine zentrale 

Motivation für das politische Handeln. So betonen etwa Hardt und Negri sowie 

die Zapatisten die Erfahrung der Freude, die die Rebellion bereitet, und verwei-

sen zudem auf eine globale, nationale Grenzen überschreitende Liebe als Grund-

lage für den Zusammenhalt und die Stärke der Bewegungen, die sich gegen die 

neoliberale Globalisierung engagieren. Aus der Stärke, die aus dem „Patriotis-

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

mus derer ohne Nation“ resultiert, leiten sie eine Art Siegesgewissheit trotz der 

scheinbaren Übermacht ihrer Gegner ab, die ebenfalls als Motivation fungiert.  

Mit Ausnahme von Hardt/Negri betonen alle Autoren den handlungsmotivie-

renden Charakter von Mitleid und Barmherzigkeit. So verweisen die Zapatisten 

darauf, dass sie die „Herzen der anderen“ und damit auch deren „Schmerzen“ 

berühren und angesichts dieser Erfahrung nicht weiter schweigen können. Jo-

seph Stiglitz beschreibt seine eigene intensive Nähe zu Bevölkerung und Politi-

kern im globalen Süden in Abgrenzung von der distanzierten und „hartherzigen“ 

(„callous“) Haltung der Vertreter internationaler Finanzinstitutionen. Pierre 

Bourdieu berichtet hingegen von seinem Einfühlen in die schmerzhafte und 

hoffnungslose Situation verschiedener Bevölkerungsgruppen besonders im eige-

nen Land.  

Noch wichtiger ist das Mitleid für die theologischen Autoren. Míguez, Rie-

ger und Sung etwa leiten aus dem Mitleid die Solidarität mit den Unterdrückten 

und Marginalisierten, aus dieser wiederum die Verpflichtung zum verändernden 

Handeln ab. Leonardo Boff beschreibt den „Willen zur Veränderung“, der aus 

Barmherzigkeit und Mitleid erwächst.  

Ein Unterschied zwischen dem Umgang mit der Frage des Mitleids bei Boff 

einerseits und Míguez, Rieger und Sung andererseits besteht in Bezug auf das 

jeweilige „Objekt“ dieses Mitleids: Während Boff explizit ein „kollektives Mit-

leid“ („compaixão coletiva“) fordert, das auch die Erde miteinschließt, betonen 

Míguez, Rieger und Sung die Dimension des Mitleids mit konkreten Personen, 

wobei beide daraus jeweils den Appell zum politisch-sozialen Engagement ablei-

ten. Boff geht also unhinterfragt davon aus, dass ein Gefühl des Mitleids mit der 

gesamten belebten Welt möglich ist; Míguez, Rieger und Sung schließen hinge-

gen von der einzelnen Erfahrung des Mitleids auf den Einsatz für die Opfer von 

Ungerechtigkeit im Allgemeinen. Die Frage des Zusammenhangs zwischen dem 

individuellen Mitleid/Mitleiden mit konkreten Personen und der politischen bzw. 

sozialen Ebene – die unter anderem von Hannah Arendt mit Nachdruck gestellt 

wird – bleibt dabei bei beiden ungeklärt.  

Die Theologen Duchrow und Hinkelammert erklären als einzige die Trauer 

angesichts des Versagens der Christen und der Kirche zu einer wichtigen Erfah-

rung, aus der sie Motivation für das Bemühen um die Erfüllung der christlichen 

Verpflichtung zum Engagement ableiten.  

Zentral ist in mehreren der untersuchten Texte auch die Erfahrung der Empö-

rung bzw. der Wut. Hardt und Negri sehen darin das „Rohmaterial“ jedes Auf-

begehrens und in der damit verknüpften Stärke eine Basis für die Durchsetzungs-

fähigkeit rebellischen Handelns. Für sie hat die Artikulation und Verknüpfung 

der unterschiedlichsten Unrechtserfahrungen während der Proteste von Seattle 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischenfazit: Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik  | 261 

 

1999 dabei den Charakter eines Schlüsselerlebnisses. Bourdieu nennt die legiti-

me Wut eine zentrale Motivation für sein eigenes Engagement. Jung Mo Sung 

erhebt die Empörung sogar zur „Gründungserfahrung“ der Befreiungstheologie.  

Dass die Autoren besonders in Bezug auf Mitleid und Empörung immer auch 

eigene Erfahrungen artikulieren, zeigen sie nicht nur durch die häufige Verwen-

dung der ersten Person Singular an, sondern auch, indem sie hervorheben, dass 

nicht jeder diese Erfahrungen von Mitleid und Empörung macht, sondern viele 

ihr gegenüber „taub“ bleiben. Damit verweisen sie implizit auch auf die Erfah-

rung, dass die eigene Empörung angesichts von Ungerechtigkeit und Elend von 

der Mitwelt nicht geteilt wird.  

Gerade diese Beobachtung – dass die aus ihrer Sicht angemessenen Emotio-

nen oftmals ausbleiben – bildet bei vielen der Autoren die Grundlage ihres Plä-

doyers für eine bestimmte Form des politischen Engagements, nämlich die Er-

höhung der Sensibilität und das Hervorrufen dieser Emotionen. Im Sinne Rortys 

fordern und praktizieren sie also Formen von „sentimental education“, wobei sie 

unterschiedliche Problemdiagnosen und unterschiedliche Strategien ins Spiel 

bringen. Hardt und Negri sprechen explizit von „sentimental education“ und 

stellen dabei besonders die Korrektur „korrumpierter“ Formen der Liebe in den 

Mittelpunkt. Bourdieu sieht hingegen in der zusammenhanglosen Präsentation 

von Schreckensszenarien in den Medien den Grund für das Ausbleiben von 

Empörung und plädiert somit implizit für eine bessere und differenziertere Be-

richterstattung. Joseph Stiglitz betont die Bedeutung der persönlichen Interaktion 

mit den Betroffenen bestimmter Politiken im Gegensatz etwa zu den „fernge-

steuerten“ Intervention des IWF. Susan George plädiert für einen kritischen 

Umgang mit verschleiernden Diskursen als Grundlage für das Aufkommen der 

angemessenen Wut. Leonardo Boff sieht in der Tradition Rousseaus die Domi-

nanz der (instrumentellen) Vernunft als Grund für die mangelnde Sensibilität 

und nimmt besonders die Religionen und Kirchen in die Pflicht, „Resonanzräu-

me“ für den „Schrei der Armen“ zu schaffen. Für den Versuch, die notwendige 

„compaixão“ aufkommen zu lassen, setzt er darüber hinaus auf die Orientierung 

an emotional sensiblen Vorbildern. Die angestrebte „mentale Revolution“ soll 

dabei als Basis für eine globale „Ethik des Mitgefühls“ dienen. Míguez, Rieger 

und Sung streben eine „Kultur der Sensibilität“ an und setzen dabei vor allem 

auf die Anerkennung aller Menschen als Personen unabhängig von ihrem markt-

bezogenen „Wert“.  

An der doppelten Rolle von Emotionen als Motiv für das Handeln und als 

Gegenstand von Handlungsstrategien wie der Gefühlserziehung zeigt sich auch, 

dass sich die Autoren an der Frage des epistemischen Stellenwertes der Emotion 

abarbeiten und dabei in Inkonsistenzen verstricken. Zum einen wird der Wert 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

von Emotionen als unmittelbare und sogar privilegierte Erkenntnisquelle präsen-

tiert, etwa wenn Hardt und Negri von den „real and urgent grievances“ sprechen, 

Bourdieu ein „Pflichtgefühl“ auf der Grundlage von Wut beschreibt oder Boff 

„compaixão“ und „verdade“ in einem Atemzug nennt. Dass sie jedoch die Ver-

änderung oder das Hervorrufen von Emotionen als Aufgabe betrachten, zeigt, 

dass es aus ihrer Sicht durchaus falsche Emotionen gibt oder die eigentlich an-

gemessenen Emotionen ausbleiben können. Damit legen sie implizit selbst Krite-

rien für die Bewertung von Emotionen zu Grunde. Dies zeigt sich teilweise an 

der Verwendung qualifizierender Adjektive wie „fureur légitime“ (Bourdieu), 

„ethical indignation“ (Sung) oder „iracundia sagrada“ (Boff). Damit deuten sie 

an, dass sie etwa im Sinne Isers oder Sens eine praktisch-rationale oder spirituel-

le Validierung der Emotion für erforderlich halten. Dem entspricht auch der 

Zweifel am eigenen Empfinden, den Bourdieu zum Ausdruck bringt, wenn er die 

Beschreibung des wutbasierten Pflichtgefühls durch den Einschub eines „peut-

être illusoire“ relativiert.  

Das Verhältnis zwischen der Emotion und anderen Erfahrungsdimensionen 

thematisieren die meisten Autoren kaum oder gar nicht. Leonardo Boff macht 

jedoch deutlich, dass er den „pathos“ gegenüber dem „logos“ durchaus als über-

legene Erkenntnisquelle ansieht. Nur Susan George plädiert explizit für eine 

Kombination von Vernunft und Gefühl: „Be angry but be smart“.  

Nur die Theologen machen die emotionale Erfahrung auch explizit zum 

Ausgangspunkt für die Formulierung von Zielen des politischen Engagements: 

Boff fordert den Einsatz für eine „Globalisierung eines Habitus des kollektiven 

Mitleids“; Míguez, Rieger und Sung setzen sich das Ziel einer gerechten Sozial-

ordnung, in der Sensibilität für das Leiden anderer möglich ist. Implizit spielt die 

Zieldimension jedoch auch bei einigen anderen Autoren eine Rolle, insofern sie 

nämlich betonen, dass das Erleben von Emotionen der Freude und Liebe nicht 

nur die Aussichten auf den Erfolg des jeweiligen Engagements erhöht, sondern 

selbst bereits ein Ziel des Handelns darstellt. Diese Sichtweise artikulieren be-

sonders die Zapatisten und Hardt/Negri. Indem sie die Ebene des subjektiven 

Erlebens so in den Mittelpunkt stellen, begeben sie sich jedoch in die Nähe zu 

einem dem vorherrschenden Konsumismus verwandten „Hedonismus der Erfah-

rung“ (Pleyers 2010: 54), bei dem die eigentlichen Anlässe für Protest oder 

Widerstand und die möglichen Auswege aus dem Blick geraten (vgl. ibid.: 56.; 

201).  

Während sich in der Artikulation der emotionalen Erfahrung und ihrer The-

matisierung als Motiv, Form und Ziel politischen Handelns deutliche Gemein-

samkeiten zeigen, variiert die Wahl der ideengeschichtlichen Vorbilder erwar-

tungsgemäß stark zwischen den verschiedenen Autorengruppen. Eine auffällige 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischenfazit: Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik  | 263 

 

Überschneidung gibt es jedoch auch hier: Franz von Assisi wird sowohl von 

Hardt und Negri, als auch von Leonardo Boff zum Vorbild erklärt. Dabei beto-

nen Hardt und Negri besonders seine Fähigkeit, Liebe und Freude zur Grundlage 

von Gemeinschaft und Stärke zu machen, während Boff seine Sensibilität zum 

Modell für eine Ethik des Mitleids erhebt.  

In ihrem Plädoyer für einen neuen globalen Patriotismus und eine Stärke, die 

aus Empörung erwächst, berufen sich die Zapatisten vorrangig auf die patrioti-

sche mexikanische Rhetorik des neunzehnten Jahrhunderts, während Hardt und 

Negri besonders auf Autoren der Renaissance und Neuzeit rekurrieren, allen 

voran auf Machiavelli und Spinoza. In Bezug auf die von ihnen geforderte „Ge-

fühlserziehung“ orientieren sie sich hingegen an postmodernen Autoren, insbe-

sondere Deleuze und Guattari.  

Die ökonomisch-soziologische AutorInnengruppe bedient sich bei der Arti-

kulation und Einordnung emotionaler Erfahrungen keiner Rekurse auf die Ideen-

geschichte, sondern benennt nur die Kontrastfolie eines distanzierten Denkens 

und Handelns, in dem das Leiden einzelner keine Rolle spielt, wie sie es nationa-

len Regierungen, Konzernen und internationalen Finanzinstitutionen zuschrei-

ben.  

Die Theologen rekurrieren hingegen auf sehr verschiedene biblische und 

nichtbiblische Vorbilder. Mit Blick auf die Empörung rekurriert Boff beispiels-

weise auf den Inkagelehrten des sechzehnten Jahrhunderts Poma de Ayala sowie 

auf den neuzeitlichen Theologen und Revolutionär Thomas Münzer. Für die 

Thematisierung des handlungsmotivierenden Mitleids berufen er und alle hier 

betrachteten Theologen sich auf die Passage aus der Exoduserzählung, wonach 

Gott den „Schrei seines Volkes“ wahrgenommen und sich seiner erbarmt hat.  

Duchrow und Hinkelammert erinnern zusätzlich an das Zinsverbot und das 

Gebot zur Rückerstattung lebensnotwendiger verpfändeter Güter aus der Exodu-

serzählung. Außerdem ist Bonhoeffer ein Referenzpunkt für sie, wenn sie die 

Trauer angesichts des Versagens der Christen an ihren Aufgaben artikulieren. In 

der Wahl der historischen Vorbilder zeigt sich hier ein genereller Unterschied zu 

Hardt und Negri. Während letztere in Autoren der frühen Neuzeit auch in Fragen 

der politischen Bedeutung von Emotionen Vorbilder erkennen, verorten Duch-

row und Hinkelammert in der Frührenaissance einen verhängnisvollen kulturel-

len Umbruch, der die Inhumanität der folgenden Jahrhunderte einleitete.  

In der Gesamtschau ergibt sich zunächst der Befund, dass die emotionale Er-

fahrungsdimension in allen drei Autorengruppen eine wichtige Rolle spielt. Sie 

sind damit Teil der umfassenderen theoretischen und praktischen Bewegung, die 

die Emotionen als handlungsleitende Erfahrungen ernst nehmen will.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | Emotionale Erfahrung und Globalisierungskritik 

 

Dies gilt auch für die grundsätzlich an der soziologischen und ökonomischen 

Wissenschaft orientierten Autoren Bourdieu, Stiglitz und George. Am wichtigs-

ten für das Zusammenspiel von Motiven, Formen und Zielen des geforderten 

politischen Engagements ist die emotionale Erfahrung jedoch für die Theologen 

Boff sowie Míguez, Rieger und Sung, die sie bis zur Identifikation an die religi-

öse Erfahrung annähern.  

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005 - am 13.02.2026, 06:41:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442388-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

