
Zweideutigkeit des Meon und Kosmologie als
Phänomenologie der Immanenz.

Fink und Deleuze

Dai Takeuchi

Einleitung

Heidegger spricht seit seiner Vorlesung über Nietzsche (1936/1937)
von der Überwindung der Metaphysik. Er wollte besonders im Denken
der Vorsokratiker und im Dichten Hölderlins die Möglichkeit eines
anderen Denkens ausfindig machen. In Frankreich entsteht seit den
sechziger Jahren eine Bewegung, welche das Schema von Heideggers
Kritik an der Metaphysik, d.h. die »Onto-Theo-Logie«, in Frage stellt
und von den reichen Gehalten der Theologie spricht. Es ist dies die
sogenannte »theologische Wende der Phänomenologie« (vgl. Janicaud
1991). So befreit Emmanuel Lévinas Gott nicht nur vom Seienden,
sondern auch vom Sein und versucht die Stimme Gottes jenseits des
Seins zu vernehmen (vgl. Lévinas 1992). Jean-Luc Marion sagt über
den Transzendenzcharakter von »Gott ohne Sein«, dass er undenkbar
sei, ja dass man ihn nicht einmal als »undenkbar« bezeichnen könne. Er
radikalisiert die Logik der negativen Theologie, um die »Bildwand des
Seins«, die Gott vergötzt, zu durchbrechen (vgl. Marion 1995).

Man kann diesen Versuch, über die Transzendenz zu denken, be-
reits in der Meontik entdecken, die Fink in der letzten Hälfte der zwan-
ziger Jahre entworfen hat. Fink stellt Heideggers Frage nach dem Sinn
von Sein erneut in die Genealogie der neuplatonischen negativen
Theologie. Später entwickelt er seine Kosmologie und kritisiert die
Tradition der Metaphysik, Heideggers Standpunkt einschließend, als
»Licht-Metaphysik.« Aber bereits in der Meontik hat Fink diesen
Gesichtspunkt erreicht, so dass er das Heideggersche Modell der Kritik
an der Metaphysik, der »Onto-Theo-Logie«, umfassend relativieren
kann.1

237

1 Diese Art der Kritik übt in den siebziger Jahren auch Werner Beierwaltes, der Erfor-
scher des Neuplatonismus. Auch Dermot Moran versucht besonders in seinen Forschun-

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Man kann das neuplatonische Motiv der All-Einheitslehre »hen
kai pan« als eine der Problemstellungen ansehen, die Fink vom Beginn
seines Denkens an durchgängig formuliert. »Hen kai pan« ist als das
Motto des Spinozischen Pantheismus bekannt, das Hegel, Schelling
und Hölderlin begeistert hat. Die Aufgabe, das Spinozische Absolute
als dynamisches Leben aufzufassen, ist das wichtigste, für den deut-
schen Idealismus gemeinsame Problem. Auch Finks Fragestellung der
Meontik, die die Zeit als den Sinn vom Sein thematisiert, entspricht
dieser Aufgabe des deutschen Idealismus. Aber Fink verfolgt das Motiv
»hen kai pan« weiter in den Neuplatonismus zurück. Wenn Finks Me-
ontik die Tradition des Neuplatonismus übernimmt, sollte sie ihren
Schwerpunkt auf die Transzendenz des Einen legen. Dagegen nimmt
Finks Kosmologie in der späten Denkperiode den Standpunkt einer ra-
dikalen Immanenz ein, der das Motiv der All-Einheitslehre von Hera-
klit und Nietzsche her untersucht. Dabei wird »hen kai pan« als kosmo-
logische Differenz aufgefasst. Diese kosmologische Differenz ist jedoch
zweideutig. Einerseits spricht Fink von der Differenz zwischen Welt
und Binnenweltlichem, andererseits von der Differenz der Welt selbst,
d. h. der Differenz zwischen Himmel und Erde. Anders gesagt, es wird
die Welt einerseits als die All-Einheit, aus der das Einzelne entsteht und
wohin es zurückkehrt, und andererseits als die Differenz zwischen
Himmel und Erde aufgefasst. Welche besondere Bedeutung hat die Tat-
sache, dass Fink nicht nur von der Differenz zwischen Welt und Dingen,
sondern auch von der Differenz zwischen Himmel und Erde spricht?

Der erste Grund liegt darin, dass er seine Einsicht in die Licht-
metaphysik, die bei seiner Kritik der Ontologie Heideggers eine zen-
trale Rolle spielt, durch die Behandlung der Differenz von Himmel und
Erde gewinnen kann. Bekanntlich hat Fink in seinem Vortrag »Welt
und Geschichte« von 1956 kritisiert, dass Heideggers Begriff der »Ver-
bergung« nur die Schatten meint, die zum Licht gehören, und nicht die
Schatten der »völlig lichtlosen, abgründigen Nacht« (vgl. Fink 1976,
176). In seinem Vortrag »Das Ende der Philosophie und die Aufgabe
des Denkens« sagt Heidegger jedoch, dass »die lethe zur A-letheia,
nicht so wie der Schatten zum Licht, sondern als das Herz der Aletheia«

238

Dai Takeuchi

gen zu Johannes Scotus Eriugena die Seinsgeschichte Heideggers und Gilsons Auffas-
sung der Geschichte der Philosophie, die allein auf das »esse« den Schwerpunkt legt, zu
dekonstruieren und die Genealogie der »Meontology« im Neuplatonismus neu zu ge-
wichten (vgl. Beierwaltes 1985; Moran 1989).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gehört (vgl. Heidegger 1976, 78). Für Heidegger ist die Lichtung das
Offene für alles An- und Abwesende, das Helle und Dunkel ermög-
licht. Jedoch hat Finks Kritik an der Lichtmetaphysik ihren besonderen
Wert darin, dass sie den Logozentrismus kritisiert und die Bedeutsam-
keit der Leiblichkeit, besonders der Tastempfindung, hervorhebt. Ich
möchte jedoch Finks originären Standpunkt gegenüber Heidegger
nicht in seiner Kritik an der Lichtmetaphysik, sondern in anderen Be-
reichen ausfindig machen. Ich werde das Abenteuer unternehmen, den
Standpunkt von Gilles Deleuzes als ein Hilfsmittel zu verwenden, um
Finks Gedanken eingehender zu untersuchen. Natürlich gibt es keine
unmittelbare Beziehung zwischen Fink und Deleuze. Aber die Positio-
nen beider Denker weisen eine bemerkenswerte Ähnlichkeit in ver-
schiedenen Punkten auf.

So ist zum Beispiel das Platonische Problem des Meon auch für
Deleuze wichtig, und er interpretiert es auf seine Weise. Meines Erach-
tens wird die meontologische Problematik in zwei Richtungen inter-
pretiert. Die erste stellt Finks Konzept einer negativ-theologischen
Transzendenz dar. Die zweite ist die Deleuzesche Richtung der Imma-
nenz. Dennoch besteht zwischen beiden eine Beziehung. Die Meonto-
logie des Deleuzschen Typs ist mit der Logik verwandt, die aus der
Meontologie des neuplatonischen Typs durch die Zweideutigkeit der
All-Einheitslehre notwendig folgt, die zugleich eine Wahlverwandt-
schaft mit der Kosmologie des späten Fink besitzt. In diesem Sinne
kann Deleuzes Denken des Meon dazu dienen, Meontik und Kosmo-
logie bei Fink vermittelnd zu verbinden.

1. Zweideutigkeit des Meon

In der Geschichte der Philosophie wird das Meon erstmal in Platons
Sophistes behandelt. Hier wird die Möglichkeit der falschen Aussage
in Frage gestellt. Dabei ist die zentrale Frage, ob die Anti-Parmenidei-
sche These: »das Nicht-Sein sei« beweisbar ist. Platon löst diese Aporie,
indem er den negativen Charakter des Meon nicht als Enantion (leeres
Gegensein), sondern als Heteron (Anderssein) auffasst. Demnach be-
deutet eine falsche Aussage eine Äußerung über solches, das etwas an-
deres ist als dasjenige, was wirklich ist, nämlich Möglichsein. Finks
Begriff des Meon ist jedoch nicht in diesem Sinne zu interpretieren,
weil er bei ihm das Absolute, genauer gesagt den Ursprung bedeutet.

239

Zweideutigkeit des Meon und Kosmologie als Phänomenologie der Immanenz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nach Bruzina steht Finks Meontik unter dem Einfluss von Plotins
»hen kai pan«, Nicolaus Cusanus’ »non aliud« und der negativen Theo-
logie (vgl. Bruzina 1990, 13). Nach Plotin hat alles Seiende die Anders-
heit in sich selbst. Das Eine ist aber die Andersheit gegenüber dem
Anderen (Nicht-Einen). In diesem Sinne ist das Eine meontisch.2 Zwar
gebraucht Plotin diesen Begriff für die Materie (hyle). Aber das Eine ist
auch eine Art des Meon, d. h. diejenige Andersheit, welche die Ebene
von Sein und seinem Anderen (Nichtsein) transzendiert. Auch Cusa-
nus »non aliud« bedeutet die Transzendenz der Andersheit als solcher.
Daher sollte Finks Begriff des Meon in diesem neuplatonischen Sinne
interpretiert werden. Aber Fink fragt, anderes als die Neuplatoniker,
nicht nach dem Über-Sein als dem allzeitlichen Gegenstand, sondern
nach dem Vor-Sein als dem Ursprung der Zeitigung.3

Aber das Eine im Neuplatonismus besitzt nicht nur Transzendenz-
charakter. Es weist eine Zweideutigkeit auf, d. h. ein Über- und zugleich
In-Sein (vgl. Beierwaltes 1985, 47). Interessanterweise spricht Deleuze
in Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie vom
Spannungsverhältnis zwischen der emanativen und der immanenten
Ursache im Neuplatonismus und weist darauf hin, dass schließlich die
immanente Ursache durch die Konkurrenz der beiden Ursachen beson-

240

Dai Takeuchi

2 Man darf den Trend der »Hellenisierung des Christentums« in der Zeit des Kirchen-
vaters nicht übersehen. Am Anfang wurde das Nichts der »Schöpfung aus dem Nichts«
als »Meon« angesehen und als die Realität der amorphen Materie aufgefasst. Später galt
aber auch die meontische Materie für die Kreatur Gottes, und dementsprechend wurde
die Freiheit Gottes verstärkt. Aber indem die Freiheit Gottes nicht von der Außenseite
her, sondern in einer innerlichen Beziehung zu Gott selbst betrachtet wurde, entstand
der Gedanke der negativen Theologie, der das Nichts der »Schöpfung aus dem Nichts«
für Gott selbst betrachtete. Diese Tradition der negativen Theologie verschmolz bei
Pseudo-Dionysius Areopagita mit dem Neuplatonismus und wurde weiter durch Eriu-
gena und Cusanus usw. überliefert (vgl. Scholem 1956).
3 Streng gesprochen, handelt es sich bei Fink nicht um das Vorsein als solches, sondern
um die Zeitigung, d.h. das Werden des Absoluten. Interessanterweise wird es mit einem
doppelt-negativen Ausdruck als »Ent-nichtung« angesprochen. Fink nennt diesen me-
ontischen Prozess auch »Theophanie«. Nach Moran meint auch Eriugenas Begriff der
Theophanie »Nichtung der primordialen Nichtigkeit« (»the nihilating of the primordial
nothingness«). Sogar die Selbstvernichtung bei Eriugena bedeutet, insofern sie die
Selbstvernichtung Gottes als des Nichts ist, die Selbstschöpfung Gottes. Daher besagt
Theophanie, dass die Selbstschöpfung Gottes zugleich seine Weltschöpfung ist. Nach
Moran übte diese Logik einen deutlichen Einfluss auf die Non-aliud-Lehre des Cusanus
aus, die die Alles-Diffinition zugleich als die Selbst-Diffinition ansieht (vgl. Bruzina
1990, 16; Moran 1990, 141).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ders in der Renaissance die Oberhand gewinnt.4 In der Emanationsleh-
re produziert die Ursache die Produkte von sich aus. Insofern das Eine
als die emanative Ursache das Sein transzendiert, gibt das Eine dem
Resultat der Emanation das Sein und bildet die Hierarchie, deren
Scheitelpunkt das Eine ist. In der Immanenzlehre gehört das Produzier-
te der Ursache an. Die immanente Ursache gibt dem Resultat selbst
nichts, und daher ist das Verhältnis zwischen Ursache und Realität
äquivalent. Die Immanenzlehre hat einen engen Zusammenhang mit
der Logik des »Ausdrucks«, d. h. der »Implikation-Explikation« (De-
leuze 1968b, 154 f.).

Deleuze entwickelt seinen Gedanken, indem er die Logik dieses
immanenten Ausdrucks in den Mittelpunkt stellt. Aber das bedeutet
keineswegs eine Anti-Meontologie. Er kommt in Differenz und Wie-
derholung immer wieder auf das Problem des Platonischen Meon zu-
rück. Das Meon wird von ihm weder als Falsch-Sein geringgeschätzt
noch als das Jenseits des Seins zu hoch geschätzt. Er untersucht die
Logik, die eine solche Hierarchie des Wertes dekonstruiert und das
Meon gleichbedeutend mit dem On bejaht. Daher bedeutet Differenz
bei Deleuze nicht ein Negatives (Enantion), sondern das differenzielle
Element in der Dimension der Virtualität.

Im traditionellen Sinne bedeutet das Meon das Möglichsein.
Dagegen bedeutet es für Deleuze die Virtualität, die nicht mit der Mög-
lichkeit verwechselt werden darf. Das Mögliche verweist auf »die Iden-
titätsform im Begriff« und das Virtuelle auf »eine reine Mannigfaltig-
keit in der Idee« (Deleuze 1968a, 268). Zwischen dem Möglichen und
dem Realen besteht eine Ähnlichkeit. Die Realisierung möglicher Wel-
ten ist ein Prozess der Beschränkung, bei dem sich nichts Kreatives
findet. Das ist für Deleuze selbstverständlich, weil das Mögliche nach-
träglich hervorgebracht, rückwirkend hergestellt wird, und zwar nach
dem Bild dessen, was ihm ähnelt, so aber, als ob es ursprünglich seiend
erfunden würde. Im Prozess der Realisierung des Möglichen ist das
vorentschiedene Programm manipuliert. Demgegenüber ist der Pro-
zess der Aktualisierung des Virtuellen die Differenzierung, »eine wirk-
liche Schöpfung« (ebd.). Das Virtuelle vor der Aktualisierung hat den-

241

Zweideutigkeit des Meon und Kosmologie als Phänomenologie der Immanenz

4 Deleuze übernimmt diese Auffassung vermutlich von seinem Lehrer Maurice de Gan-
dillac, dem Vertreter der Erforschung mittelalterlicher Philosophie (vgl. Deleuze 1985,
79–81).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


noch seine Realität und bedeutet nicht ein bloßes Chaos. Das Virtuelle
wird noch nicht differenziert, aber es ist doch differenzial. Deleuze un-
terscheidet die Differenzierung (différenciation) und die Differentia-
tion (différentiation). Die Letzte bezieht sich auf das Unbewusste, das
aus kleinen Perzeptionen besteht. Die kleinen Perzeptionen sind inso-
fern deutlich (distinct), als sie Differenzialverhältnisse erfassen, und
insofern dunkel (obscur), als sie noch nicht aktualisiert (differenziert)
werden (ebd. 270).

Deleuzes Begriff des Meon geht nicht nur auf Platon zurück, son-
dern auch auf Schelling.5 Deleuze interpretiert Schellings Begriff der
Potenz nicht als Differenzierung, sondern als eine Einteilung in der
Tiefe der Differenziation (ebd. 243). Schelling spricht über den Streit,
der Länge und Breite erschöpft, an sich aber der Ungrund ist: Die Tiefe
ist nicht der Grund gegenüber der Figur, sondern der das Verhältnis
zwischen Figur und Grund ermöglichende Vor-Raum als die Quantität
der Intensität, d. h. das reine spatium (ebd. 291).

Die differenzielle Virtualität, konkret gesprochen, die Intensität,
ist nach Deleuze kein Sinnliches. Sie ist anderseits auch durch keine
anderen Vermögen als das Sinnliche aufzufassen. Sie wird jedoch, so-
fern sie nur sinnlich empfunden werden kann, nicht empfunden (ebd.
182). Sie ist nicht das Gegebene, sondern das »Sein des Sinnlichen«.
Die Sinnlichkeit vom Joch des Gemeinsinnes zu befreien und das ei-
gentliche Vermögen der Sinnlichkeit »an den äußersten Punkt seiner
Störung« zu treiben, nennt Deleuze den »transzendenten Gebrauch«
(ebd. 186). Erst durch den transzendenten Gebrauch »begegnet (ren-
contré)« das Sein der Empfindung. Es ist kein bloßer Gegenstand der
Rekognition aufgrund einer Vermittlung des Gemeinsinnes. Das so be-
gegnende Sein der Empfindung zwingt Sinnlichkeit, Gedächtnis und
Denken, »ein Problem zu stellen« (ebd. 182). In diesem Sinne wird die
Intensität in der Virtualität nicht als »Nicht-Sein«, vielmehr als

242

Dai Takeuchi

5 Für Schelling ist die Materie nicht vorhandener Stoff für die Schöpfung, sondern wird
im kreativen Prozess des werdenden Gottes als das Nicht-Sein-Sollende oder zu Über-
windende betrachtet, das in den Abgrund der Schöpfung vertrieben wird. Schelling be-
zeichnet diesen Negativcharakter der Materie als Meon, weil es das Wirklichsein ver-
bietet und die Möglichkeit zulässt. Schellings Meon bedeutet Seinkönnen, Potenz.
Dieses Meon entspricht nicht dem Begriff der Möglichkeit, sondern dem der Virtualität
bei Deleuze. Schelling spricht von »einem höchst Besonderen«, »unvordenklichem
Sein« und »dem Unvorhergesehenen« (vgl. Schelling 1979, Bd. 5, 329ff.; Bd. 6, 263ff.)

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»?-Sein« bezeichnet (ebd. 256). Deleuzes »transzendentaler Empiris-
mus« ist daher eine Art Me-Ontologie, sofern er die vom »?-Sein«
geforderte Frage auf sich nimmt.

Die beiden Aspekte der me-ontologischen Problematik sind die
neuplatonische transzendente und die Deleuzsche immanente. Die
Transzendentalität von Finks Meontik steht mit der Immanenz jedoch
in einem Spannungsverhältnis. Finks Meontik ist nicht transzendent,
sondern transzendental. Ich weiß nicht, inwieweit Fink die Probleme
des Differenzials und der Intensität in der Fragestellung der Meontik
behandelt;6 doch zumindest kann man sagen, dass in seiner Kosmo-
logie die Probleme von Unendlichkeit und intensiver Macht bedeutsam
werden.

243

Zweideutigkeit des Meon und Kosmologie als Phänomenologie der Immanenz

6 Darüber hinaus gibt es doch Berührungspunkte zwischen Fink und Deleuze. Nach
dem Hinweis von R. Bruzina wurde Fink von Hermann Cohen stark beeinflusst. Ande-
rerseits schätzt auch Deleuze Cohen, wenn er z.B. sagt: »Hermann Cohen hat recht,
wenn er in seiner Neuinterpretation des Kantianismus dem Prinzip der intensiven
Quantitäten einen vollgültigen Wert verleiht.« (Deleuze 1968a, 293) Cohen und Deleu-
ze stimmen auch darin überein, das Meon als die Frage oder das Infinitesimale zu be-
trachten. Cohen greift in seiner Logik der reinen Erkenntnis Aristoteles’ Frage »Was
war? (to ti he einai)« als das Problem des Ursprungs auf. Dabei ist der Ursprung nicht
der Anfang auf dem Horizont der Zeit, sondern geht eigentlich der Zeit, also dem Sein,
vorher. Was Fink bemerkt, ist gerade dieser Vorsein-Charakter des Ursprungs. Er er-
kennt die allgemeine Interpretation an, dass Cohens Gedanke der transzendentale Idea-
lismus ist, der diesen Ursprung im Denken sucht, und behauptet danach treffend, dass
»man nicht sogleich die Wendung ins Subjektive zu machen brauchte«. Cohen stellt den
»Anspruch der Empfindung« fest, anerkennt nicht ihre Unabhängigkeit. Die Empfin-
dung ist sozusagen ein Fragezeichen, das dem Denken immer eine Frage stellt. Bezüg-
lich des Ursprungs meint Cohen, dass man, sucht man den Ursrpung von Etwas, in einen
unendlichen Regress gerät. Daher sieht er das unendliche Urteil, »S ist Nicht-P« als das
Urteil des Ursprungs an und kommt diesem auf dem »abenteuerlichen Umweg« jenes
»Nicht« näher. Aber dieses Nicht bedeutet das Meon im Sinne des relativen Nichts, also
kein Oukon im Sinne des absoluten Nichts im negativen Urteil. Cohen findet die kon-
krete Bestimmung des Meon im Begriff des Differenzials. Das Infinitesimal (dx) ist aber
nicht ein Kleinstes, das durch unendliche Teilung gefunden werden kann. Er lehnt die
Auffassung der antiken Difinition ab, der zufolge der Punkt »die Grenze der Linie« sei,
und fasst den Punkt positiv als den Anfang der Linie auf. Das Infinitesimale ist sozusa-
gen das intensiv-qualitative Unendliche und stammt aus der kontinuierlichen Limitati-
on der intensiven Quantitäten. Durch die obige Betrachtung wird es verständlich, dass
die Richtungen, die Fink und Deleuze anstreben, in Cohen kulminieren. – Vgl. Cohen
1922; Bruzina 1990, 12.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Kosmologie als Phänomenologie der Immanenz

Wie oben gesehen verlagert die transzendente Emanationslehre ihren
Schwerpunkt allmählich auf die immanente Ausdruckslehre. Der glei-
che Prozess dieses neuplatonischen Denkens lässt sich im Wandel von
Finks Denken feststellen. In der Meontik entsteht die Triade »Abso-
lutes-Welt-Binnenweltliches«. Sofern aber in der Kosmologie das Ab-
solute immanent in der Welt betrachtet wird, wird das Problem der
kosmologischen Differenz zwischen Welt und Binnenweltlichem her-
vorgehoben. Die Welt als das ursprüngliche Eine transzendiert nicht,
sondern umfasst alle Dinge in sich. Aber die Welt ist freilich keines-
wegs so etwas wie ein Krug, worin alle Dinge sind, und sie befasst wie
das Licht alle Dinge in sich, ohne sie einzuschließen. Sie durchwaltet
alle Dinge nicht von außen, sondern jedes endliche Ding enthält die
unendliche Welt in sich. Mit anderen Worten, die Welt spiegelt sich
im Binnenweltlichen wider. In diesem Sinne kann man die kosmologi-
sche Differenz als ein ausdrückliches immanentes Verhältnis ansehen.

Fink kritisiert jedoch den spinozistischen Pantheismus. Nach ihm
scheidet der Pantheismus zuerst »in Sphären des eigentlichen Seins
und erscheinenden Seins« und vermittelt anschließend beides (Fink
1990, 206) wieder. Daher wird das eigentliche Leben bzw. das Walten
der Welt übersehen. Fink betont, das Seiende solle nicht vom Sein aus,
sondern vom »Aufgang des Seins«, d. h. von der »Welt« aus aufgefasst
werden. Seine Auffassung ist daher mit Hegels Kritik an Spinoza of-
fenbar einig. Während Hegel das geläufige Missverständnis beseitigt,
Spinoza setze Gott mit dem einzelnen Seienden oder der Totalität alles
Seienden gleich, fasst er Spinozas Substanz als ein dynamisches Sub-
jekt auf, indem er die Negativität in den Begriff der Substanz hinein-
bringt (vgl. Hegel 1969, 78). Fink spricht auch von der Bewegung der
Welt mit dem Begriff der Hegelschen Negativität (vgl. Takeuchi 2006).

Dagegen spricht Deleuze nicht von der Differenz als Negation.
Zunächst kritisiert Deleuze den griechischen Gedanken der endlichen
organischen Repräsentation, der Differenz als eine innerhalb der kate-
gorialen Relation von Gattung und Art verstandene begriffliche Diffe-
renz auffasst. Dabei kritisiert er auch, dass das Sein distributiv und
hierarchisch fungiert, indem es für die Gattung das Analogie-Verhält-
nis aufstellt (Deleuze 1968a, 68). Im Gegensatz dazu schätzt Fink Leib-
niz und Hegel deswegen hoch, weil beide die Repräsentation als das
»Orgische« auffassen, indem sie die Relation von Gattung und Art

244

Dai Takeuchi

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durchbrechen und das Unendliche denken. Deleuze aber kritisiert, dass
bei Leibniz und Hegel die Differenz schließlich der Identität unterge-
ordnet wird (ebd. 75 f.). Zwar spielt bei Hegel die Differenz die fun-
damentale Rolle, aber nach Deleuze ist die Differenz als die Negativiät
für Hegel das Sprungbrett für die Realisierung des Identischen. Da-
gegen ist Finks Kritik an Hegel noch komplexer.

In Sein und Mensch, wo Fink seine Hegel-Interpretation ent-
wickelt, sieht er einen deutlichen Zusammenhang zwischen seiner kos-
mologischen Differenz von Welt und Binnenweltlichem und Hegels
Begriff der Negativität. Aber er weist zugleich kritisch auf einen Ge-
sichtspunkt bei Hegel hin, indem er von einer inneren Differenz der
Welt selbst spricht. Diese der Welt innere, ursprünglichere Differenz,
die die dialektische Bewegung der Negativität regelt, werde von Hegel,
so Fink, nicht hinreichend berücksichtigt. Diese Differenz nennt Fink
auch »Himmel und Erde.« Himmel und Erde stehen nicht nebeneinan-
der, sondern durchdringen und durchwirken als Ur-streit einander. Die-
ser Ur-streit zwischen Himmel und Erde gelangt jedoch »nicht zur Ver-
söhnung« (Fink 1977, 248). Die Differenz zwischen Himmel und Erde
ist die tragische Zwietracht, die nie aufzuheben ist. Wenn Fink nur von
der Differenz zwischen Welt und Binnenweltlichem spricht, gerät er in
die Gefahr, dass die Welt als Eines, in dem Dinge auf- und untergehen,
substantiviert wird. Die Differenz zwischen Himmel und Erde bedeutet
nicht einen Auf- und Untergang des einzelnen Dings, sondern das Er-
eignis des Aufgehens und Untergehens der Welt. Während Auf- und
Untergang der endlichen Dinge zeitweilig sind, ereignet sich der Welt-
streit, der erst den »Zeit-Raum eröffnet« und die »Bahn für Auf- und
Untergang des Seienden« stiftet, »zugleich« (ebd. 218).

Die aus dem Streit von Himmel und Erde entstehende Macht er-
möglicht nämlich Zeitigung und Einräumung: die Individuation. Zeit
und Raum werden auch bei Deleuze von der Intensität aus gebildet.
Fink versucht, von dieser Macht mit Heraklits Metapher des Bogens
und der Leier zu sprechen. Das Verhältnis zwischen Welt und Binnen-
weltlichem (einzelnen Gestalten) wird dagegen mit Nietzsches Meta-
pher der »Wellen des Meeres« ausgedrückt:7 Die Individuation wird

245

Zweideutigkeit des Meon und Kosmologie als Phänomenologie der Immanenz

7 Diese Metapher wird auch von Deleuze gebraucht. Ihre Anwendung wird verständli-
cher, wenn man sie mit der Metapher der Falte (Zwiefalt, pli), die Deleuze von Leibniz
entlehnt, verbindet. Die Welt ist wie das Meer plastisch, und die einzelne Welle ist nicht
als Teil, sondern als Falte unendlich teilbar. Mag die Falte auch sehr klein sein, so trägt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durch »ein wogendes Widerspiel von sich ballenden Kraftzentren und
Willensquanten« (Fink 1960b, 166) ermöglicht.

Nach Fink wiederholt das Ding die Differenz zwischen Himmel
und Erde. Genauer gesagt, das Ding wird erst durch die Wiederholung
der Differenz von Himmel und Erde individualisiert. Wie Fink klar
sagt, entsteht die Wiederholung »nicht in der Zeit, sie ist die Zeit«
(ebd. 99). Die Wiederholung ist auch die Widerspiegelung der Welt
im Ding. Aber das Abbildungsverhältnis der Widerspiegelung hat nicht
mit Ähnlichkeit, sondern mit Ungleichheit zu tun. Die Widerspiege-
lung besitzt einerseits eine Abbildungsfunktion, andererseits den Cha-
rakter des schöpferischen Spiels. Fragt man nach dem, was das Wider-
gespiegelte ist, kann dies die Differenz zwischen Himmel und Erde
oder die Macht ihres Streites sein. Daher gibt es hinter dem Wiederge-
spiegelten keine Welt als Urbild. Auch Deleuze kritisiert die Abbil-
dungstheorie. Fink hält aber die Unterscheidung zwischen »Abbild (ei-
kon)« und »Trugbild (simulacre, Phantasma)«, anders als Deleuze, für
nicht besonders bedeutsam. Fink sieht vielmehr das Spiel als den onto-
logischen Grund des Schemas »Urbild-Abbild« an. Wenn er dies auch
selbst nicht sagt, ist das simulacre doch, nach seiner Denkweise, viel-
leicht nur das Produkt des Spiels, insofern es Bild ist, obwohl hier wie
beim Spiel das Urbild fehlt.

Finks Spiellehre bildet den Kern seiner Kritik an Heidegger. Dieser
Punkt wird auf schärfste Weise in der Problematik Nietzsches sichtbar.
Während Heidegger Nietzsche als den Vollender der Metaphysik ver-
steht, versuchen Fink und Deleuze Nietzsche vom Etikett des letzten
Metaphysikers zu befreien. Es handelt sich dabei um die Lehre der
ewigen Wiederkehr. Heidegger findet darin den Charakter der »bestän-
digsten Beständigung des Bestandlosen« (Heidegger 1961, 258). »Dem
Werden den Charakter des Seins aufzuprägen«, das bedeutet für Hei-
degger die Festlegung des Werdens. Im Gegensatz dazu sagt Fink: »Im
Wissen von der Ewigen Wiederkunft wird nicht ein Werden still-
gestellt, festgelegt, dingfest gemacht, sondern gerade das Werden als
Werden erkannt.« (Fink 1960b, 168). Die ewige Wiederkehr bejaht das
Werden, so wie es ist, und bildet den Horizont, in dem man das Werden
als Werden verstehen kann. Wenn Fink also über die ewige Wiederkehr
als »die allumfängliche, alles-bringende und alles-tilgende Spiel-Zeit

246

Dai Takeuchi

sie die Konzentrationskraft doch in sich. Die Intensität wird im Falten-Entfalten (plier-
déplier) der Falte ausgedrückt.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Welt« (ebd. 189) spricht, darf man dies nicht so interpretieren, als
ob alles Seiende von einem indifferenten ursprünglichen Einen absor-
biert würde. Wie Fink klar sagt, bedeutet die Einheit des »hen panta
einai« keine Tilgung der Individuation.

Deleuze erwähnt Fink nur an einer Stelle, in einer Anmerkung in
Differenz und Wiederholung (Deleuze 1968a, 352). Deleuze schätzt,
dass Fink das Spiel Gottes vom Spiel des Menschen unterscheidet und
daraus eine Formel gewinnt, die Heidegger die »ontologische Diffe-
renz« nennt. Nach Deleuze setzt das menschliches Spiel vorgängige
kategoriale Regeln voraus, schließt aus dem Zufall die Konsequenz
des Spielzugs aus und legt Gewinn und Verlust als das mit der Hypo-
these notwendig Verbundene fest (ebd. 351). Im Gegensatz dazu ver-
teilt das Spiel Gottes sich selbst »im offenen Raum des einzigen und
ungeteilten Wurfs« (ebd. 353). Deleuze nennt jenes die »sesshafte«
und dieses die »nomadische« Verteilung. Im göttlichen Spiel wird der
gesamte Zufall mit einem Mal bejaht. Daher bleibt nichts vom Spiel
ausgeschlossen. Aber für Deleuze spielt das Spiel nicht nur die Rolle
der Bejahung des Zufalls, sondern auch der Bejahung der Notwendig-
keit (des Schicksals) (Deleuze 1962, 31 f.). Deleuze interpretiert die
ewige Wiederkehr als diese zweite Bejahung. Aber die Notwendigkeit
tilgt den Zufall nicht. Die zweite Bejahung bejaht die erste, d. h. die
Notwendigkeit des Zufalls, das Sein des Werdens, das Eine des Vielen.8

Schlusswort

Für Fink können wir »nicht leben im flutenden Welt-Meer des reinen
Werdens« und müssen so »die Wirklichkeit verfälschen«, um zu leben
(Fink 1960, 163). Während Deleuze ins wütende Meer springt, sich den

247

Zweideutigkeit des Meon und Kosmologie als Phänomenologie der Immanenz

8 Wichtig ist bei Deleuzes Interpretation, dass er die Bejahung des Einen des Vielen als
eine Logik der »Univozität des Seins« ansieht: »Alle Dinge vielmehr verteilen sich in
dem Sein in der Univozität der bloßen Präsenz (das All-Eine).« (Deleuze 1968a, 60) Die
Univozität des Seins ist die Ontologie, die die Differenz nicht einförmig macht, sondern,
die Differenz als Differenz hervorhebend, das Sein »in der einen und derselben Bedeu-
tung von all seinen individuierenden Differenzen« aussagt (ebd. 59). Deleuze behauptet,
dass »Heidegger der Univozität des Seins neuen Glanz verleiht« (ebd. 94). Aber er gibt
sich mit Heideggers Auffassung von der ewigen Wiederkunft Nietzsches nicht zufrie-
den. Meiner Ansicht nach vermag Finks kosmologische Spiellehre Deleuzes Forderung
weit eher zu befriedigen. – Zum Begriff der Univozität des Seins bei Deleuze vgl. Suzuki
1998.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wirbeln überlässt und aus immer neuen Erfahrungen Begriffe ge-
winnt, springt auch Fink ins tobende Wasser und taumelt wie ein
bacchantischer Spieler, doch versucht er dabei, die Genese des Scheins
nüchtern und sachlich zu beobachten. Deleuze schätzt Finks Begriff des
göttlichen Spiels, doch Fink lehnt nicht nur den metaphysischen Ge-
danken ab, der das Spiel geringschätzt, sondern auch den mythischen
Gedanken, der es überschätzt (Fink 1960a, 233 f.). Fink strebt vielmehr
danach, das Spiel konsequent unter dem Aspekt vom Weltbezug des
Menschen zu beleuchten. Deleuzes transzendentaler Empirismus ist
nicht eine transzendentale Philosophie im Kantischen Sinne, die die
Frage nach der Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung stellt. Nicht
nur bei Kant, sondern auch bei Husserl wird das Transzendentale in
Analogie zum Empirischen aufgefasst. Das Transzendentale erfährt
nach Deleuze, sofern es virtuell ist, auch seine Transformation, gleich-
zeitig mit seiner Aktualisierung. Daher erfolgt die Annäherung an das
Virtuelle nicht so wie das Zurückspulen eines Films. Der transzenden-
tale Empirismus bleibt nicht bei der Rekognition des bereits Bekann-
ten, d. h. der Entbergung des Verborgenen, stehen, sondern besitzt die
praktische Absicht, eine immer neue Metamorphose der Erfahrung
entstehen zu lassen. Wenn er jedoch nur die seltene Erfahrung suchen
will, verbleibt seine Forschung im Rahmen der horizontalen Unbe-
kanntheit. Neu ist die Virtualität nicht wegen der Seltsamkeit der
Wahrscheinlichkeit. Jederzeit neu ist vielmehr die alltägliche Welt als
solche. Neuartig ist die Selbstmetamorphose, die durch die Reduktion
erfahren werden kann. Die transzendentale Reduktion verbleibt nicht
Rekognition, sie besitzt vielmehr praktischen Charakter.9 Der Phäno-
menologe geht nicht auf dem schon vorbereiteten Weg hin und zurück,
sondern bahnt den Weg selbst.

Literatur

Beierwaltes, W. (1985): Denken des Einen: Studien zur neuplatonischen Philoso-
phie und ihrer Wirkungsgeschichte, Frankfurt/M.

Bruzina, R. (1990): »Hinter der ausgeschriebenen Finkschen Meditation: Meon-

248

Dai Takeuchi

9 Hans Rainer Sepp bringt dies in die Formel einer transzendentalen Praxis (Sepp 1997).
Natalie Depraz versucht die Problematik des transzendentalen Empirismus als eine phä-
nomenologische Frage zu vertiefen (Depraz 2001).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tik-Pädagogik«, in: S. Fink, F. Graf u. F.-A. Schwarz (Hg.): Grundfragen der
Phänomenologischen Methode und Wissenschaft, Freiburg i. Br.

Cohen, H. (1922): Logik der reinen Erkenntnis, Berlin.
Deleuze, G. (1962): Nietzsche und die Philosophie; aus dem Französischen übers. v.

B. Schwibs, Frankfurt/M. 1985.
– (1968a): Differenz und Wiederholung; aus dem Französischen übers. v. J. Vogl,

München 1992.
– (1968b): Spinoza und das Problem des Ausdrucks in der Philosophie; aus dem

Französischen übers. v. U. J. Schneider, München. 1993.
– (1985): L’Art des confines. Mélanges offerts à Maurice de Gandillac, Paris.
Depraz, N. (2001): Lucidité de corps. De l’empirisme transcendantal en phenome-

nologie, La Haye.
Fink, E. (1960a): Spiel als Weltsymbol, Stuttgart.
– (1960b): Nietzsches Philosophie, Stuttgart.
– (1976): Nähe und Distanz. Phänomenologische Vorträge und Aufsätze, hg. v.

F.-A. Schwarz, Freiburg/München.
– (1977): Sein und Mensch. Vom Wesen der ontologischen Erfahrung, hg. v.

E. Schütz u. F.-A. Schwarz, Freiburg/München.
– (1990): Welt und Endlichkeit, hg. v. F.-A. Schwarz, Würzburg.
Hegel, G. W. F. (1969): Vorlesung über die Philosophie der Region, Frankfurt/M.
Heidegger, M. (1961): Nietzsche II, Pfullingen.
– (1976): Zur Sache des Denkens, Tübingen.
Janicaud, D. (1991): Le tournant théologique de la phénoménologie française.
Levinas, E. (1992): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, aus dem Fran-

zösischen übers. v. Th. Wiemer, Freiburg/München.
Marion, J.-L. (1995): God without Being, übers. v. Th. A. Carlson, Chicago.
Moran, D. (1989): The Philosophy of John Scottus Eriugena A Study of Idealism in

the Middle Ages, Cambridge.
– (1990): »Pantheism in Eriugena and Nicholas of Cusa«, in: American Catholic

Philosophical Quarterly, LXIV/1.
Schelling, F. W. J. (1979): Schelling Werke, Bd. 5 u. Bd. 6, hg. v. M. Schroter.
Scholem, G. (1956): »Schöpfung aus Nichts und Selbstverschränkung Gottes«, in:

Eranos Jahrbuch, Bd. 25: Der Mensch und das Schöpferische, Zürich.
Sepp, H. R. (1997): Praxis und Theoria: Husserls transzendentalphanomenologi-

sche Rekonstruktion des Lebens (Phänomenologie Kontexte, Bd. 1), Freiburg/
München.

Suzuki, I. (1998): »Logik der Univozität des Seins. Eine Lektüre von Differenz und
Wiederholung von Gilles Deleuze« [japanisch], in: Bulletin of the Faculty of
Letters, Kobe University, Bd. 25, Kobe.

Takeuchi, D. (2006): »Sein und Welt. Das Problem des ›Lebens‹ bei Eugen Fink«,
in: H. R. Sepp u. I. Yamaguchi (Hg.): Leben als Phänomen. Die Freiburger Phä-
nomenologie im Ost-West-Dialog (Orbis Phaenomenologicus Perspektiven
N.F., Bd. 13), Würzburg.

249

Zweideutigkeit des Meon und Kosmologie als Phänomenologie der Immanenz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237 - am 16.01.2026, 08:43:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860021-237
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Einleitung
	1. Zweideutigkeit des Meon
	2. Kosmologie als Phänomenologie der Immanenz
	Schlusswort
	Literatur

