285

Migration contemporaine, politique locale et construction de
I’autochtonie au Cameroun : le cas des Pouakam du royaume
bamoun

By Ibrahim Mouiche”

Abstract: The Pouakam constitute a small minority ethnic group arrived and estab-
lished after the independence of Cameroon intervened in 1960, in a continuous ter-
ritorial enclave included between the Bamun and the Banso kingdoms. In spite of the
fact that this migration is contemporary, they have acquired here the status of au-
tochthons. This privileged position of the Pouakam seems to contradict the classical
migrationist and autochthonist theories, especially since other immigrant groups who
arrived well before them are still considered as non-natives. If this position leans on
the theory of “mobile continuity” and of “désert humain,” it differentiates itself by
the weight it grants to the interactions of ethnic groups unlike the classical theory
widely based on the colonial determinism. The study is essentially about the Pouakam
of the Bamoun kingdom.

Résumé : Les Pouakam constituent un groupe ethnique trés minoritaire, arrivés et
établis définitivement apres |'indépendance du Cameroun intervenue en 1960, dans
une enclave territoriale continue et comprise entre les royaumes bamoun et banso.
Malgré cette migration contemporaine, ils ont acquis ici le statut d autochtones. Cette
position privilégiée des Pouakam semble contrarier les theses classiques migration-
nistes et de ’autochtonie, ce d’autant plus que d’autres groupes immigrants arrivés
bien avant eux sont toujours considérés ici comme des allogenes. Si elle s appuie sur
la thése de « continuité mobile » et du « désert humain », elle s’en démarque par le
poids qu’elle accorde a l'interaction des groupes ethniques au contraire de la these
classique largement assise sur le déterminisme colonial. L étude porte essentielle-
ment sur les Pouakam du royaume bamoun.

sfeksk

* Ibrahim Mouiche : enseignant-chercheur et professeur de science politique a 1’Université de Yaoundé
IT au Cameroun. Actuellement lauréat de la Fondation Alexander von Humboldt et chercheur-résident
de GIGA Institute of African Affairs 8 Hambourg, j’ai profité de ce séjour scientifique pour écrire et
finaliser cet article. Je saisis cette occasion pour exprimer toute ma gratitude a la Fondation Humboldt
et a GIGA pour leur soutien financier et logistique. Email : ibrahimi99@yahoo.com.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

286 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

Introduction

Les Pouakam sont ces populations qu’on retrouve dans le rebord occidental des piedmonts du
massif Mbam dans une dépression continue comprise entre a I’est, I’arrondissement de Ban-
gourain dans le département du Noun, et a I’ouest, I’arrondissement de Jakiri, département
du Bui'. Tls constituent un groupe ethnique trés minoritaire, arrivé et établi définitivement
vers la fin de la décennie 1960 en pays bamoun et banso ainsi que ’atteste leur proces mi-
gratoire. Malgré cette migration apres 1I’indépendance du Cameroun intervenue en 1960, ils
ont acquis ici le statut des « gens du pays », expression empruntée & Michel Bozon? pour
désigner les autochtones. Cette position privilégiée des Pouakam a aiguisé notre curiosité
scientifique parce qu’elle semble contrarier les théses classiques migrationnistes et de 1’au-
tochtonie largement assisses sur la continuité historique d’un groupe dans une région avant
la colonisation, ce d’autant plus que d’autres groupes immigrants arrivés bien avant eux sont
toujours considérés ici comme des allogeénes ainsi que nous le verrons. Notre interrogation
est d’autant plus pertinente que depuis les années 1990, la recherche sur les politiques de
I’ethnicité, de I’appartenance et de la citoyenneté en Afrique s’est élargie a cette problémati-
sation de «I’autochtonie ». En employant cette catégorie, on a pu mettre en évidence et désigner
certaines homologies observables dans les conflits qu’ont connus des pays comme la Cote
d’Ivoire, ou I’on s’est battu au nom de 1’ivoirité, I’ Afrique du Sud, ou ont été agressés des
travailleurs étrangers, ou encore le Rwanda, ou les Tutsi ont été présentés comme des alloch-
tones « hamites » d’origine « éthiopique »; la notion d’autochtonie a également été employée
pour décrire les tensions observées au Cameroun, ou les droits civils et politiques des «al-
lochtones » ont été remis en question?.

C’est a une problématique non conflictogéne ou de crises que s’inscrit cette étude sur
I’autochtonie des Pouakam, ce peuple appartenant a la méme aire culturelle semi-bantoue*

1 Le département du Noun est situé¢ dans la région francophone de 1I’Ouest du Cameroun; il épouse les
mémes frontieres historiques que le royaume bamoun. Le département du Bui, quant a lui, fait partie
de la région anglophone du Nord-Ouest et a I’instar du Noun avec le royaume bamoun, il garde les
mémes frontiéres historiques que le royaume banso.

2 Bozon, Michel, « Chasse, territoire, groupements de chasseurs » in Etudes rurales, no. 87/88, Jul. —
Dec., 1982, pp.335-342.

3 Cutolo, Armando, « Populations, citoyennetés et territoires. Autochtonie et gouvernementalité en
Afrique » in Politique africaine n°® 112, décembre 2008, p. 6.

4 Les semi-bantous appartiennent a un méme cercle culturel. A I’intérieur de ce cercle, une méme ci-
vilisation conserve partout ses traits essentiels, avec des nuances multiples imposées par la physiono-
mie des groupes : organisation politique trés hiérarchisée couronnée par un chef puissant, assisté d'un
conseil de notables; regroupement des habitants en multiples sociétés. Les variations les plus signifi-
catives sont apportées par 1’étendue spatiale de ces unités. Le dynamisme politique, militaire ou dé-
mographique différent a conduit soit a la constitution d’ensembles importants, c’est le cas des
royaumes bamoun, nso ou bali, soit a un morcellement en chefferies de tailles trés diverses dont
certaines étaient en position dominante par rapport a leurs voisines alors que les autres ne pouvaient
que se défendre, avec un succes inégal, contre les prétentions des premicres. C'était le cas général du
pays bamiléké et de la plupart des peuples de l'actuelle région du Nord-Ouest. Champaud, Jacques,
Villes et campagnes du Cameroun, Paris, 1983, p. 35-36.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Inhak.
Erlaubnis ist j i ! i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

Mouiche, Migration contemporaine, politique locale et construction de 'autochtonie au Cameroun 287

avec les Bamoun, les Bamil¢ké, les Banso, les Tikar, etc., bien que méconnu des travaux des
anthropologues et autres historiens. Des entretiens que nous avons eus dans cette localité, cette
communauté s’appelle Pouakam ou Mbokam selon qu’on est en territoire bamoun ou en ter-
ritoire banso et respectivement par les populations bamoun et celles banso. De leur coté, les
concernés préferent I’ethnonyme Pouakam et considerent Mbokam comme un sobriquet a eux
accolé par les Banso avec lesquels ils cohabitent. Les Pouakam sont cependant divisés en deux
tribus avec chacune un chef bien que fortement apparentées: d’un coté les Nchingong cir-
conscrits uniquement en territoire bamoun; de 1’autre, les Nzerem, qu’on retrouve de part et
d’autre en territoire bamoun (attenant les Nchingong) et en territoire banso. L’on note toutefois
une continuité territoriale entre les deux groupes, séparés seulement par une riviére. Coté
bamoun, les deux peuples ont formé chacun, un village : Koupouakam I pour les Nchingong
et Koupouakam II pour les Nzerem. Mais, c¢’est en territoire banso a Fonkigham que se trouve
le palais du chef des Nzerem. Les Nzerem sont donc établis dans deux quartiers : Fonkigham
en territoire banso et Koupouakam II (ou Mangori selon les Banso) en territoire bamoun.
Résidant en territoire banso, le chef des Nzerem reste sous la tutelle du roi (fon) des Banso
alors que ses populations de Koupouakam II sont soumises coutumic¢rement plutdt au sultan-
roi des Bamoun, parallélement avec les Nchingong et leur chef. Au plan linguistique, les deux
tribus partagent une méme langue avec cependant une petite variation dialectale. Cette langue
est trés proche du parler bamoun. Si & Fonkigham, les Pouakam cohabitent avec une forte
colonie agricole banso, en pays bamoun, a Koupouakam I et I1, ils restent isolés, bien loin des
premiers villages bamoun que surplombe le massif Mbam®.

5 Elle s’inscrit ainsi dans I’ensemble linguistique bandam-nkom et mbam-mkam qu’on retrouve égale-
ment chez les Bafanji, Bapessi, Bamali, Bambalang, Bangolan de la plaine de Ndop dans le départe-
ment voisin du Ngo Ketunja (région du Nord-Ouest).

6 Les Pouakam connaissent une trés forte marginalisation; celle-ci est liée a leur enclavement et leur
position excentrée par rapport aux grands axes routiers et centres administratifs que sont Bangourain
et Jakiri. Au sein de I’arrondissement de Bangourain, les villages Koupouakam I et II sont enclavés.
Pour rallier ces deux villages, I’on doit transiter par Jakiri dans la région du Nord-Ouest avec des effets
induits sur le cott du transport puisqu’il faut faire deux jonctions : le trongon Pouakam-Jakiri puis
Jakiri-Bangourain. Certes, sur le plan administratif, en cas de survenance d’un probléme nécessitant
I’intervention de 1’administration, c’est a Bangourain que les Pouakam du pays bamoun se dirigent
pour en chercher solution et ceux de Fonkigham (territoire banso) a Jakiri; mais quotidiennement,
lorsqu’il s’agit des actes personnels tels que 1’établissement de la carte nationale d’identité, d’actes
d’état civil, tout le monde part a Jakiri. Cette situation est encore favorisée par ’'usage de I’anglais
comme langue de communication administrative et du pidgin comme /ingua franca pour une popu-
lation totalement anglophone, contrairement & Bangourain qui est francophone. Dés lors, I’on assiste
a une déconnexion de ces deux villages de I’ensemble de I’arrondissement de Bangourain et a une
forme de solidarité avec I’arrondissement de Jakiri, duquel ils sont desservis par une route.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Inhak.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

288 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

Localisation du village Pouakam dans les royaumes bamoun (département du Noun) et
banso (département du Bui)

Pouakam
Jakiri °

Bangourain

. Foumban

Pays bamiléké

L’étude porte essentiellement sur les Pouakam du royaume bamoun et puise sa source dans
les travaux de longue date que nous menons dans la région de 'Ouest sur les groupes dominants
que sont les Bamoun et les Bamiléké. C'est au travers de ces travaux que récemment, nous
avons opéré un revirement vers la problématique des minorités ethniques’. Cette orientation

7 Voir Mouiche, Ibrahim, — Démocratisation et intégration sociopolitique des minorités ethniques au
Cameroun. Entre dogmatisme du principe majoritaire et centralité des partis politiques, 2012, Dakar;
« Democratisation and Political Participation of Mbororo in Western Cameroon” in Africa Spectrum
2,2011, pp. 71-97; « Autochtonie, libéralisation politique et construction d’une sphére publique locale
au Cameroun » in African Studies Review, Volume 54, Number 3, December 2011, pp. 71-99.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. ©
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

Mouiche, Migration contemporaine, politique locale et construction de 'autochtonie au Cameroun 289

nous a exigé une certaine ouverture sur I’interaction entre Pouakam et leurs voisins et « hotes »
bamoun et banso. Dans cette perspective notre démarche s’est voulue exploratoire. Pour y
parvenir, nous avons fait appel a trois techniques de recherche : les techniques documentaires,
les interviews et des focus group discussions. D’abord nous avons consulté les sources do-
cumentaires constituées d’écrits portant sur les Pouakam, les Bamoun, les Banso, les Tikar.
Et c’est le lieu de déplorer ici qu’avant notre ouvrage publi¢ en 2012, il n’ existait aucun écrit
sur les Pouakam. Les sources primaires se résument a I'essentiel aux archives administratives
et municipales consultées a Bangourain, le chef-lieu de 1’arrondissement dont dépendent les
Pouakam du Noun. L'enquéte par interviews semi-directives et par focus group nous a conduit
a Bangourain, a Jakiri et a Koupouakam I et II. Les discussions ont été ainsi menées aupres
des autorités administratives, politiques et traditionnelles et de quelques citoyens ordinaires,
des natifs pouakam, bamoun et banso. Apres un détour théorique qui nous permettra de mieux
cerner la singularité de 1’autochtonie des Pouakam, suivront successivement leur proces mi-
gratoire et les déterminants de cette autochtonie qui restent largement méconnus. Cette der-
nicre partie sera renforcée par quelques esquisses comparatives.

A. Quelques préalables théoriques sur ’autochtonie et les migrations

L’autochtonie est devenue aujourd’hui en Afrique « une référence pour affirmer ou réaffirmer
des droits exclusifs sur la terre ancestrale et bénéficier d’un acces privilégié aux ressources
qu’ils offrent. Est mis en avant le droit du premier occupant » ou des conquérants régulant
I’acces a la terre dans le monde rural en tant qu’autorités coutumieres, selon des procédures
négociées sans régles codifiées®. Elle implique donc la notion de territoire, avec les droits
fonciers particuliers qui peuvent s’y rattacher. Celui qu’on appelle « autochtone » est 1I’occu-
pant par voie héréditaire, le plus ancien des occupants actuels, voire le « premier », si tant est
que cela soit vérifiable®. L autochtonie se traduit simultanément par des comportements de
rejet, des représentations symboliques et de la culture matérielle de I’autre. Elle se manifeste
aussi « non seulement pour investir au village ou y faire valider sa réussite, mais aussi pour
s’y enterrer, ce critére devenant le véritable terroir »'0. A la suite de Carola Lentz, on peut
aussi voir la distinction entre hotes et étrangers comme un mode de relation qui distingue les
groupes selon un principe d’autochtonie. « La catégorie de ‘I’étranger’ a été, et reste au-
jourd’hui, définie en opposition aux deux principes d’appartenance: la communauté rituelle,

8 Meédard, Claire, « 1l existe un droit ancestral a la terre des communautés dites ‘autochtones’ » in
Courade, Georges, L’ Afrique des idées regues, Paris, 2006, p. 166-167.

9 Lespinay, Charles de, « Autochtonie et droit foncier : I’existence contestée des Banynunk en Afrique
de I’Ouest » in Droit et cultures, n® 32, 1996, p. 55.

10 Voir Bayart, Jean-Frangois, Geschiere, Peter et Nyamnjoh, Francis. B., « Autochtonie, démocratie
et citoyenneté en Afrique » in Critique internationale n°10, p. 177-194; Geschiere, Peter, The Perils
of belonging. Autochthony, Citizenship, and Exclusion in Africa and Europe, Chicago and London,
2009.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Inhak.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir iit, fiir oder in KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

290 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

constituée autour d’un autel de terre, et le groupe de parenté»'!. Parce qu’elle un processus
récent d’inclusion-exclusion a fondement spatial s’ inscrivant contre la fluidité des frontieres
et le métissage national'?, I’autochtonie est devenue un rival dangereux de la citoyenneté
nationale'3.

L’autochtonie se décline sur des modes divers : de I’ethnicisation aux nationalismes, des
rhétoriques de I’appartenance a I’ancestralité, sa force semble résider surtout dans sa capacité
a articuler différents niveaux d’identité dans un contexte de volatilité des processus politiques
et économiques du capitalisme contemporain. Derriére cette multiplicité, soutient Armando
Cutolo, on peut voir les rapports de force et les luttes qui investissent la citoyenneté et donc
I’Etat, dans le cadre d’une logique biopolitique du gouvernement de la vie, des « populations »
et des «appartenances » avec des « territoires » et des « ressources», suscitant des réponses et
des résistances qui sont profondément imbriquées'®. Aussi loin d’étre un archaisme, le prin-
cipe d’autochtonie et la valorisation de I’ancrage sur un territoire sont-ils devenus des éléments
clefs dans 1’organisation de la vie collective en milieu urbain et méme des adjuvants pour
accéder a un plus haut niveau d’urbanité. Pouvoir valoriser son ancrage autochtone, ¢’est aussi
s’assurer un acces plus grand aux ressources d’une agglomération. Ces enjeux pluriels, éco-
nomiques, symboliques et sociaux apparentent 1’autochtonie a une forme de capital qu’il
convient d’investir et de rentabiliser'®. Dans ces conditions, la montée en puissance de 1’au-
tochtonie apparait bien comme une nouvelle phase de I’ethnicité, dont les termes antagonistes
gardent la méme capacité émotionnelle a créer une opposition entre «nousy» et « eux », mais
ont ’avantage d’étre moins spécifiques et donc plus faciles & manipuler que les anciens récits
historiques, trop riches pour ne pas autoriser des recompositions, des déconstructions et des
interprétations concurrentes de I’identité et des origines!®.

S’agissant des migrations, schématiquement I’on distingue les migrations anciennes et les
migrations contemporaines. Sur cette base, Jean Loup Amselle dans la théorie du phénomene
migratoire africain, lie les migrations modernes a une évolution économique qui favoriserait

11 Lentz, Carola, « Premiers arrivés et nouveaux venus. Discours sur I’autochtonie dans la savane ouest-
africaine » in Kuba, Richard, Lentz, Carola, Nurukyor, Claude et Somda (eds.), Histoire du peuple-
ment et relations interethniques au Burkina Faso, Paris, 2003, p. 119.

12 Meédard, note 7, p. 166-167.

13 Voir Geschiere, note 9; Geschiere, Peter, “Autochthony and the Crisis of Citizenship” in African
Studies Review, vol. 49,1n°2,2006, p. 1-7; “Autochthony and Citizenship: New Modes in the Struggle
over Belonging and Exclusion in Africa” in Quest, vol. 18, n® 1/2, 2004, p. 9-23; Konings, Piet,
« Religious Revival in the Roman Catholic Church and the Autochtony-Allochtony Conflict in Ca-
meroon » in Africa 73 (1), 2003, p. 31-56; Ceuppens, Bambi et Geschiere, Peter, “ Autochthony:
Local or Global? New Modes in the Struggle over Citizenship and Belonging in Africa and Europe”
in Annual Review of Anthropology, Vol. 34, 2005, pp. 385-407.

14 Cutolo, note 3, p. 6-7.

15 Hilgers, Mathieu, « L’autochtonie comme capital: appartenance et citoyenneté dans 1’ Afrique ur-
baine » in Social Anthropology, Volume 19, Issue 2, May 2011, p. 144.

16 Bayart, Jean-Frangois, Geschiere, Peter et Nyamnjoh, Francis. B., « Autochtonie, démocratie et
citoyenneté en Afrique » in Critique internationale n°10, janvier 2001, p. 180-181.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i ! i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

Mouiche, Migration contemporaine, politique locale et construction de 'autochtonie au Cameroun 291

surtout le déplacement de main-d’ceuvre ou d'éventuels travailleurs; par contre, «les migra-
tions anciennes ou archaiques » s'opposeraient aux « migrations modernes » en ce qu'elles
représentent plutot un mouvement d'expansion ou de déplacement d'une société donnée pour
des causes qui tiennent essentiellement aux caractéristiques mémes de cette société!”. Il s’agit
toujours d’un flux « collectif » mais surtout « irréversible »'8. Ce mouvement peut étre in-
¢évitable, forcé : catastrophes naturelles, processus écologiques... ou imposé : expulsions, ré-
fugiés..., mais aussi parfois volontaire : rupture avec le milieu social d'origine, choix d'un
mode de vie professionnel, culturel social différent. Il se solde toujours par la perte du statut
d’ « étranger » et I’acquisition de celui d’autochtones. Raison pour laquelle, aujourd’hui, a en
croire avec raison Hervé Domenach and Michel Picouet, des mouvements collectifs et irré-
versibles de cette ampleur ne peuvent plus avoir lieu, eu égard a la raréfaction des terres encore
vierges et a la stabilité des fronticres territoriales des Etats voire des communautés eth-
niques'’.

Nous avons vu plus haut que I’autochtonie se spécifie par le droit du « premier occupant »,
c’est-a-dire des groupes ou les ethnies qui étaient « déja 1a » lors de contacts ultérieurs avec
des « peuples migrateurs »; comment déterminer maintenant le « premier occupant »? A cette
question trois theéses s’affrontent : celle du « désert humain » impliquant une migration fon-
datrice : selon cette these, « aux origines, il n’y avait rien; aucune présence humaine » puisque
« au départ il n’y avait rien »; il y a ensuite la thése migrationniste et celle de I’autochtonie
«originelle » ou « endogene » ou de la continuité ethno-territoriale (continuité ethnique dans
le méme lieu). Bien évidemment, l'analyse des récits de fondation témoignent de l'inexistence
de véritables autochtonies dans la mesure ou ils font presque tous état de mythes fondateurs,
donc de migrations fondatrices. Simplement, ces migrations fondatrices peuvent impliquer
diverses modalités de contacts inter-ethniques, sauf le cas du désert. Mais les théses de 'au-
tochtonie comme les théses migrationnistes, au-dela de leurs divergences portant sur le point
de savoir qui était le premier a tel endroit, s'accordent sur I'importance a accorder a la notion
de continuité, continuité prouvée et reconstruite par tous les moyens, y compris par le cumul
temporel et/ou spatial de discontinuités?’.

A ces trois theses, il faut impliquer pour I’ Afrique qui a connu I’invasion européenne
comme dans d’autres régions semblables du monde, le moment colonial comme point d’an-
crage ou d’arrimage du statut d’autochtone. Comme 1’on sait, dans ce continent, la répartition
actuelle des différents groupes ethniques est largement héritée des divisions spatiales anté-
rieures a I’époque coloniale. Or, soutient B.Tallet dans son étude sur le Burkina Faso?!, a la

17 Amselle, Jean-Loup, (dir), Les migrations africaines : réseaux et processus migratoires, Paris, 1976.

18 Voir Domenach, Hervé et Picouet, Michel, « Le caractére de réversibilité dans 1'étude de la migra-
tion » in Population (French Edition), 42 ¢ Année, No. 3 (May — Jun., 1987), p. 469-483.

19 Domenach et Picouet, note 17, p. 474.

20 Guillorel, Hervé et Michels, Patrick, « Continuité territoriale, continuité nationale. L’exemple you-
goslave’” in Balkanologie, Vol. I, n° 1, juillet 1997, p. 1-25.

21 Tallet, B., « Espaces ethniques et migrations : Comment gérer le mouvement? » in Politique africaine
n° 20, 1985, p. 65.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

292 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

notion de frontiére ethnique jugée « inexacte car trop précise », il faut plutdt opposer celle de
«marche, séparant des ensembles ethniques ». Ces marches sont fluides, mobiles en fonction
de rapports de force, souvent belliqueux : la puissance militaire, a ainsi favorisé I’expansion
de certains groupes. Cette fluidité des divisions spatiales a été interrompue par la colonisation
au cours de laquelle I’autochtonie devint un principe de catégorisation permettant d’identifier
puis d’administrer des populations??. Par la fixation de limites territoriales, I’identification
administrative et le dénombrement des populations, la distinction entre les primo-arrivants et
arrivants tardifs s’est affermie et la dynamique du peuplement a été modifiée. L articulation
entre propriété du sol, autochtonie et souveraineté politique a affecté I’organisation sociale et
les rapports de force. Dans certains cas, 1’autochtonie a épousé les nouvelles circonscriptions
administratives, dans d’autres elle a recouvert les variables ethniques co-produites par 1’ad-
ministration et les populations locales?*. La paix coloniale ayant ainsi figé des espaces aupa-
ravant mobiles, depuis lors, I’'immobilisme a succédé a I’instabilité et les limites ethniques
n’ont pas évolué. Il en a résulté comme conséquence, 1’exigence d’une continuité historique
avec une région déterminée avant la colonisation et un lien étroit avec ses terres, pour qu’un
groupe puisse bénéficier du statut d’autochtone. Ce qui explique aussi pourquoi I’une des
singularités africaines des idéologies de 1’autochtonie consiste en leur teneur ethnique, quand
d’autres mouvements comparables, en Europe notamment, mettent en exergue les clivages
culturel, linguistique, religieux, national ou régional®*. Si aujourd’hui les migrations collec-
tives surviennent ou peuvent toujours survenir, il s’agit surtout des migrations forcées toujours
réversibles méme illusoirement parce qu’insusceptibles de conférer aux déplacés, le statut
d’autochtones. D’ailleurs, rarement ou nullement, celles-ci ne mobilisent toute une échelle
ethnique ou clanique comme autrefois. Dés lors, comment comprendre 1’autochtonie poua-
kam intervenue bien apres I’indépendance du Cameroun? Que retenir de cette trajectoire sin-
gulicere?

B. La migration pouakam : une migration collective, ethnique, post-indépendance et
irréversible

L’orientation par une partie des recherches anthropologiques qui, en Afrique, s’étaient lancées
dans la reconstitution de I'histoire des groupes doit se poursuivre et s'approfondir. Depuis de
nombreuses décennies, on fait grand cas des traditions orales et on en tire un grand parti de
récits riches et nombreux méme s’il faut reconnaitre que les traditions orales, qu'aucune don-
née extérieure ne vient corroborer, nous mettent en présence de faisceaux de présomptions
difficiles a critiquer. Toutefois, comme 1’a si bien vu Claude Tardits, I'anthropologue engagé
dans un travail de comparatiste sur des themes de récits traditionnels, sans souci de leur his-

22 Ceuppens, Bambi et Geschiere, Peter, * Autochthony: Local or Global? New Modes in the Struggle
over Citizenship and Belonging inAfrica and Europe” in Annual Review of Anthropology, Vol. 34
(2005), p. 387-390.

23 Hilgers, note 14, p. 145.
24 Voir Bayart, Geschiere et Nyamnjoh, note 15, p. 179-180.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i ! i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

Mouiche, Migration contemporaine, politique locale et construction de 'autochtonie au Cameroun 293

toricité, est dans une position bien meilleure que I'historien puisqu'il ne s'efforce que de les
rendre intelligibles les uns par les autres et de percevoir le mouvement par lequel ils se dé-
veloppent, ne leur demandant jamais ce qu'ils ne contiennent pas, la garantie de leur fidélité
a l'histoire. La reconstitution historique a des exigences qui ne peuvent faire fi, en Afrique,
d'une quelconque possibilité de corroborer les données de I'oralité?. C'est ainsi que les té-
moignages que nous avons recueillis sur le terrain permettent de se représenter I'histoire des
Pouakam; celle-ci s’articule autour de la question de I'ethnogenése considérée comme I'étude
dynamique des impacts des migrations, des conflits et autres processus de multiplication des
« contacts » entre groupes, sur les renforcements voir méme la genése des identités commu-

nautairesZ®.

1. Les Bamoun et les Tikar comme composantes ethniques autochtones originelles du
royaume bamoun

Si le principe d’autochtonie gagne en importance cela ne signifie pas qu’il soit aisé de déter-
miner qui est, ou non, autochtone. D’un point de vue de l'ethnogenése, le royaume bamoun
comprend aujourd’hui trois composantes ethniques autochtones : les Bamoun, groupe majo-
ritaire et les minorités tikar?’ et pouakam. Pourtant, a I’indépendance du Cameroun, les Poua-
kam ne faisaient pas encore partie de ce royaume. Ils étaient plutdt établis dans 1’actuelle
région anglophone du Nord-Ouest. Ce que 1’on sait est qu’au XVI® si¢cle se produit un évé-
nement majeur, la création du royaume bamoun: a la suite d’une dispute de trone, le prince
tikar Nchare Yen quitte Bankim avec une armée de partisans, conquiert ou rallie des popula-
tions trouvées sur place, et fonde un petit royaume qui a pour capitale I’actuelle ville de
Foumban, s’étendant tout autour du chef-lieu dans un rayon variant de 20 a 30 km et occupant
une surface approximative de 400 km?. Pendant environ deux cents ans, neuf souverains se

25 Tardits, Claude, « L'espace, indicateur historique, révélateur structural: 'exemple bamoum (Came-
roun) » in Annales. Histoire, Sciences Sociales, 40 e Année, No. 6, 1985, p. 1262.

26 Voir Gonzalez, Nancie L. et McCommon, Carolyn S., eds., Conflict, migration, and the expression
of ethnicity, Boulder, 1989; Fardon, Richard, *“ ‘ African ethnogenesis’ : limits to the comparability
of ethnic phenomena”, in Holy, Ladislav, ed., Comparative anthropology, Oxford, 1987, p. 168-188.

27 On appelle communément plaine tikar, du nom des populations qui I’occupent, une dépression située
dans la partie occidentale de la République du Cameroun. Elle s’adosse, a I’ouest et au nord respec-
tivement, au massif du Mbam et aux premiers contreforts, assez abrupts, du plateau de I’Adamaoua;
a D’est et au sud, elle est ’aboutissement d’une vaste troué¢e drainée par les principaux systémes
fluviaux du centre du Cameroun, cours du Djerem, de la Sanaga et de la Bénoué. Du point de vue
ethnique, les limites actuelles de 1’extension des Tikar coincident avec celles des peuples suivants,
pour autant que les constants déplacements permettent encore d’identifier des territoires spécifiques :
a ’ouest, les Bamoun, au nord-ouest, les Mambila, au nord, les Foulbé, au sud et au sud-est, les
Babouté, dont le principal centre, Yoko, est tout proche du pays tikar. Les Tikar débordent, au nord
du pays bamoun, sur le Cameroun anglophone. On rencontre méme quelques groupes, au-dela de la
frontiére, au Nigeria. Mais le territoire ot leurs traditions et leur langue paraissent le mieux conservées
estreprésentée entre Foumban et Y oko, par la bande qui jalonne, du nord au sud, les grandes chefferies
de Bankim, de Ngambé et de Nditam (voir Hagege 1969 : 11). Ils sont répartis, du point de vue
administratif, dans quatre régions du Cameroun: I’Adamaoua, le Centre, I’Ouest et le Nord-Ouest.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. ©
Erlaubnis ist j i ! i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

294 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

succedent a la téte du pays dont la situation territoriale ne change pas. Dans la premiére moitié
du XIX€ siecle, les Bamoun sous le régne de Mbouombouo repoussent les Peuls venus de
I’Adamaoua, guerroient et portent leurs fronti¢res au Noun et au Mbam, absorbant un effectif
de population plus ¢levé que le leur. Le royaume s’étendit ainsi, atteignant la taille qu’il
conservera dans toute la suite de son histoire. Les Bamoun réussirent donc a constituer un
royaume, mais ce passage se fit dans la violence. Or, une grande partie de la population
n’accepta pas cette domination brutale et préféra émigrer. Ce qui provoqua un vide démo-
graphique encore visible aujourd’hui. Les chefs conquis le furent dans une telle situation
d’inégalité qu’ils perdirent la plupart de leurs fonctions et ne purent maintenir un minimum
d’autonomie. Ils furent ravalés au rang de simples notables®,

Ce systéme manifeste une grande originalité par rapport a ses homologues bamiléké et
bamenda dominés par les chefferies?. Les chefs conquérants bamoun ont su acquérir et utiliser
un pouvoir mystique et, a la faveur de ce pouvoir, ils ont pu appliquer une habile politique
d’unification. Le probléme était double: il fallait assimiler les peuples conquis, mais en méme
temps organiser une vie politique suffisamment active et centralisée pour éviter que des mor-
cellements ou des sécessions ne remettent en question a chaque génération les résultats acquis.
Mais il ne suffisait pas de conquérir une vaste région et d’en faire un tout cohérent. Il fallait
encore lui donner une organisation intérieure assez solide pour résister aux tendances décen-
tralisatrices. La recherche d’un pouvoir absolu et centralisé semble avoir été une préoccupa-
tion des rois3’. Devant leur politique d’unification, les souverains bamoun n’ont pas cru com-
battre ou assimiler les Tikar, pour des raisons liées a leurs origines communes sirement. S’il
y eut eu antagonisme entre les deux groupes, les Tikar auraient soit émigré, soit se seraient
soumis, abandonnant leur parler originel comme tous les autres communautés, et ne consti-
tueraient pas aujourd’hui une minorité ethnique du département du Noun, mais des Bamoun
tout court. Mais malgré cette cohabitation en bonne intelligence entre la royauté bamoun et
les Tikar, la prétention hégémonique d’un des chefs tikar donna 1’occasion au souverain ba-
moun d’étendre sa suzeraineté sur les groupes tikar environnants comme le souligne Claude
Tardits :

« Les peuples installés au nord-est du pays, le long du Mbam et surtout de la Mapé
eurent un sort différent de la quasi-totalité des précédents. Les principicules fixés dans
cette région furent en effet soumis sans combat dans la plupart des cas; aussi les ha-

28 Tardits, Claude, « Parenté et pouvoir politique chez les Bamoun (Cameroun) » in L’Homme, Revue
frangaise d’anthropologie, janv-juin 1973, p.39; « Le royaume bamoun: un Etat africain traditionnel
qui a traversé toute I’histoire » in Mondes et cultures, t 52, no 2-4, 1992, p. 674; voir Dubié, Paul,
« Christianisme, islam et animisme chez les Bamoun (Cameroun) » in Bulletin de I'[FAN, Série B,
Sciences humaines, Dakar, tome XIX, juil-oct 1957, p.338; Champaud, Jacques, « Genése et typo-
logie des villes du Cameroun de 1'Ouest » in Cahiers ORSTOM, série sciences humaines, vol IX,
n° 3, 1972, p. 327.

29 Warnier, Jean-Pierre, L esprit d’entreprise au Cameroun, Paris, 1993, p. 202-203.

30 Binet, Jacques, « Le commandement chez les Bamoun » in Bulletin de I'IFAN, Série B, Sciences
humaines, Dakar, IFAN, tome XIX, juil-oct 1957, p. 400-409.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i ! i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

Mouiche, Migration contemporaine, politique locale et construction de 'autochtonie au Cameroun 295

bitants resterent-ils sur place.... Le plus puissant de tous ces anciens émigrés était, a
I’époque, le chef nte qui, se disant issu du lignage royal ... de Mbankim, s effor¢ait de
reconnaitre sa souveraineté par les voisins dont il prétendait recevoir un tribut. Cette
tentative d’hégémonie régionale aurait favorisé [’expansion bamoun, car plusieurs
chefs solliciterent l'intervention de Mbouombouo pour échapper aux exigences du sou-
verain nte, le roi bamoun réduisit cet ambitieux .... L’ ensemble de ces roitelets tom-
berent alors sous la domination des Bamoun, tout en conservant un statut des ‘rois

soumis’ (nfontue) qui les laissait en place »3'.

Ce que Claude Tardits ne mentionne pas, c’est que contrairement a la politique d’unification
imposée aux autres groupes conquis ou soumis, les Tikar du royaume bamoun conserverent
leurs langues. La paix coloniale qui va fixer et délimiter les fronti¢res des groupes ethniques
va avaliser ces arrangements politico-institutionnels et depuis lors, ceux-ci sont devenus une
minorité autochtone du royaume bamoun méme si pendant longtemps, de 1960 a 1981, c’est
le terme « département bamoun » qui désignait cette aire qui épouse comme nous 1’avons
souligné plus haut les contours du royaume bamoun. C’est le décret n® 81/522 du 11 décembre
1981 qui impose une nouvelle appellation, « département du Noun », du nom du fleuve Noun,
entourant dorénavant cette dénomination administrative dorénavant d’une aura d’impartialité
neutralisant les particularismes locaux, tant, en dehors des Bamoun, I’on y retrouve d’autres
groupes autochtones: les Tikar et depuis les années 1960, les Pouakam.

2. De I’ethnogenése des Pouakam

L’histoire des Pouakam est une longue pérégrination a inscrire dans les migrations forcées
imposées par le souverain bamoun Mbououmbouo. Remettons-nous une fois a Claude Tardits
qui évoque la fuite de ce groupe (appelés ici Pa Zrum- équivalent a Nzerem vu plus haut) :

« Les populations établies a I’ouest et au nord du massif du Nkogham puis au pied de
celui du Mbam furent également rejetées au-dela du Noun : les Pa Nden, les Pa Ghaam,
les Pa Pa avec lesquels Nchare avait déja eu maille a partir, les Pa Mbowon, les Pa

Zrum et les Pa Nguren, les Pa Singu et les Pa Mbara mal localisés »*°.

Selon les informations recueillies sur place, au départ semble-t-il, le groupe originel constitué
des Nchingong vivait toujours dans 1’actuel site de Pouakam sur les piedmonts du massif
Mbam bien avant la fondation du royaume bamoun. Mais les guerres de conquéte de Mbouom-
bouo vont contraindre les Nchingong a émigrer outre-Noun, d’abord vers Jakiri et méme a
Kumbo (actuel pays banso) puis a Bapessi dans la plaine de Ndop (actuel département de Ngo
Ketunja). On retrouve encore aujourd’hui un fond pouakam resté a Kwanso dans la frontiére
entre le département du Bui et celui de Ngo Ketunja. A 1I’époque qui nous concerne, le groupe
Nzerem n’existait pas; les Pouakam constituaient une et une seule communauté: les Nchin-

31 Tardits, Claude, Le Royaume bamoun, Paris, 1980, p. 142 et 144.
32 Tardits, note 30, p. 142.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

296 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

gong. C’est sous la colonisation allemande (1884-1916) qu’intervint la scission. Ce fut a la
suite d’une dispute entre le chef nchingong et son petit frére, ou ce dernier quitta Nchingong,
groupa des partisans et fonda le groupe nzerem. Nchingong garde donc le parler originel et
aujourd’hui, ces relations parentocratiques renforcent la vie en bonne intelligence entre les
deux communautés.

La migration vers I’actuel site de Pouakam et la fixation définitive, véritable retour au
bercail, pour ainsi dire, est toutefois récente, datant de 1968. Si par I’émigration, les Nchingong
avaient pu échapper a leur soumission et conquéte par les Bamoun, ceux-ci demeuraient a
I’étroit a Bapessi et toujours considérés comme des « allogénes » voire des « étrangers ».
Devant cet environnement hostile, ils décidérent de se trouver un espace propre, habitable,
arable et suffisamment vaste pour accueillir tout le monde. L’on se souvint alors que depuis
I’émigration du XIX¢ siécle, Koupouakam demeurait un véritable no man’s land puisque,
aucune communauté ethnique, pas méme les Bamoun, et a fortiori les Banso, n’était venue
occuper cette cuvette. C’est alors que sous la sollicitude du sultan-roi des Bamoun, Njimoluh
Seidou, les Nchingong partent de Bapessi avec leur chef en la personne de Nguenkam Ya-
couba, traversent le territoire banso et se réinstallent dans leur site de Koupouakam. Quelque
temps apres, ils sont rejoints par le chef Nzerem, parti de Banso avec son peuple.

Une fois réinstallés, le chef supérieur du groupement Njinka dont dépendent de nombreux
villages de I’arrondissement de Bangourain et le chef de Bangourain, village attenant quelque
peu Koupouakam, avaient voulu établir sur les Pouakam leur suzeraineté. « Pour nous libérer
de cette tutelle et surtout nous autoriser légalement a nous installer sur ces terres, et surtout y
disposer de la pleine jouissance et propriété de la tenure fonciére, le sultan nous délivra cette
attestation » soutient le chef des Nchingong, sa Majesté Fon Fobah Elias de Koupouakam I
lors de notre entretien. Voici les termes de ladite attestation qui date du 24 septembre 1971 :

« Je soussigné El Hadj Seidou Njimoluh Njoya, Sultan des Bamoun, Maitre traditionnel
des terres bamoun et Maire de Foumban,

« Certifie par la présente que la portion de terrain a Pouakam 1 (Foumban) appartient
a Monsieur Nguenkam Yacouba, titulaire de la carte d’identité no 004/1108/69 délivrée
par Ndzomo Victor, Commissaire spécial.

« Le nommé Nguenkam Yacouba est seul autorisé a s’y installer sur ce terrain a Poua-
kam et ce terrain devient sa propriété avec les descendants de sa famille.

« En foi de quoi, la présente attestation est délivrée pour servir et valoir ce que de
droit ».

Malgré les précautions d’usage dans la plume du sultan, cette migration et installation qui ne
concerne qu’une famille, va se muer en une fixation définitive d’un groupe ethnique : les
Pouakam. Par cette migration irréversible, ceux-ci vont acquérir le statut d” « autochtones »
du royaume bamoun, a I’instar des Bamoun et de la minorité tikar. Cette étude de I’interaction

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i ! i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

Mouiche, Migration contemporaine, politique locale et construction de 'autochtonie au Cameroun 297

entre la royauté bamoun et les Pouakam nous donne une autre dimension au débat sur 1’eth-
nicité et permet aussi d’¢élargir la réflexion sur la notion d’autochtonie.

C. Les déterminants de I’autochtonie des Pouakam

La migration récente des Pouakam s’étant soldée par 1’acquisition du statut d’autochtones, il
ne fait aucun doute, cette migration s’inscrit plutot dans le cadre des « migrations anciennes
ou archaiques ». Quels sont les déterminants de cette autochtonie? Bien plus, 1’autochtonie
¢étant devenue avec la libéralisation politique une forme de capital qu’on peut investir et ren-
tabiliser, quelles en sont les conséquences juridiques pour la représentation politique des
Pouakam?

1. Durdle central de la royauté bamoun dans la déterminantion de I’autochtonie pouakam

Une question nous taraude 1’esprit a ce niveau: les autochtones étant ceux qui étaient présents
«avant »..., continuité assumée par le moment colonial, quels sont les déterminants de 1’au-
tochtonie des Pouakam? Qu’est-ce qui entre en ligne de compte comme critéres? La race,
I’antériorité dans un territoire donné, le fond culturel, les mythes précoloniaux de fondation,
etc., dans une approche primordialiste de 1’ethnicité? D une part, avant sa domestication par
les immigrants pouakam, cette localité était un no man’s land, toutes choses qui semblent
conforter I'hypothése du « désert humain » impliquant une migration fondatrice. Comme le
souligne Mathieu Hilgers, le principe d’autochtonie ne peut nullement étre réduit a son ca-
ractére strictement démographique: étre autochtone ce n’est pas seulement et, dans certains
cas, ce n’est pas du tout, étre premier dans I’ordre des migrations. Si le principe d’autochtonie
renvoie toujours, au moins formellement a cet ordre, c’est parce qu’il suppose que les pre-
miéres populations arrivées sur un espace sauvage 1’ont rendu humainement viable en com-
battant, en domestiquant ou en s’alliant les forces naturelles visibles et invisibles qui y ré-
gnaient. Derriére la question démographique, le principe d’autochtonie renvoie a une dimen-
sion sociologique, a savoir: la contribution d’un groupe a la prospérité d’une collectivité ré-
sidant sur un espace circonscrit. Le premier groupe a étre arrivé sur un espace est bien le
premier a I’avoir civilisé®3. Seulement, selon les Bamoun, depuis les conquétes du roi Mboum-
bouo du XIXe siécle, cet espace fait partie intégrante du royaume bamoun et appartient a son
peuple méme s’il n’était pas habité. No man’s land ne signifie nullement terra nullius (terre
sans maitre), ce qui explique d’ailleurs pourquoi I’installation des Pouakam ne fut possible
que par 1’accord expres du sultan-roi des Bamoun, a la demande de ceux-ci. Néanmoins, il
convient de le reconnaitre, ce contexte de désert humain a facilité cette fixation collective et
surtout servi de prétexte pour acquérir le statut d’autochtones. Il est certain que si cet espace
était habité et domestiqué par les Bamoun, il eut été difficile voire méme impossible pour les
Pouakam d’acquérir ce statut quand méme ils se seraient établis collectivement ou ethnique-

33 Hilgers, note 14, p. 146.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

298 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

ment. [Is seraient aujourd’hui plutdt rangés dans la catégorie des allogénes du royaume ba-
moun, a ’instar d’autres groupes immigrants comme les Bamiléké ou les Banso.

D’autre part, il y a I’hypothése de la fixation antérieure, précoloniale et préalable des
Pouakam dans ce lieu, et donc des « descendants des premiers occupants »; mais a I’image
du premier argument, outre que cette évocation est discutable, celle-ci n’est pas contraignante
pour le roi bamoun, descendant des « conquérants », régulant 1’acces a la terre du royaume
en tant qu’autorité coutumiere disposant de la souveraineté politique traditionnelle. Les Poua-
kam n’ont-ils pas perdu I’initiative depuis les conquétes de Mbouombouo, quand en fuite, ils
ont abandonné ce terroir? On voit toutefois ici dans la perspective migrationniste I’hypothése
de la continuité mobile avec leur retour dans cette localité, aussi vérifiable que puisse étre
cette ethnogenése. Mais une fois de plus, ce retour n’a été possible que par 1"assentiment du
sultan-roi des Bamoun.

Quid enfin du fonds commun culturel tikar3*, et en voie de conséquence, la race semie-
bantoue, bantoide? Cette proximité culturelle voire parentocratique avec les Bamoun est at-

testée par le parler pouakam trés voisin de la langue bamoun. Cependant, si I’on s’en tient a

ces variables, de nombreux Bamiléké?’ résidant aujourd hui en pays bamoun ou les Banso du

village Koutoukpi dans I’arrondissement de Bangourain seraient des autochtones du royaume
bamoun, ce qui n’est et n’a jamais ¢té le cas; c’est pour cette raison qu’en dehors de cette
approche primordialiste de 1’ethnicité, il faut faire valoir la perspective subjectiviste ou in-

34 D’un point de ’ethnogenése et des mythes de fondation, les Tikar auraient essaimé de nombreux
groupes ethniques, lesquels se réclament toujours cette origine. Raison pour laquelle se dire d’origine
« tikar » peut simplement signifier qu’on est originaire du pays aujourd’hui nommé¢ tikar mais peut
aussi indiquer une parenté avec le lignage royal qui fut a I’origine de la naissance de ce peuple. C’est
surtout la littérature de langue anglaise qui nourrit la controverse en entretenant I’amalgame entre
I’ethnie tikar proprement dite qui a pris cet ethnonyme, et les communautés ethniques apparentées,
disséminées dans la zone de langue anglaise (the tikar tribes) : Ndop, Mbem-Nsungli, Bum, Bafut,
Kom, Fungom et Nso. Cet amalgame est tout simplement une aberration; I’ethnonyme tikar indivi-
dualise un groupe qui se considére comme tel, parle une méme langue bien que réparti dans quatre
régions du Cameroun. Si I’on devrait d’ailleurs souscrire a une telle généralisation, elle resterait
superflue de ne pas intégrer, coté francophone, les Bamoun, autre groupe d’origine tikar, constitué
a la méme période migratoire et sous la poussée des mémes événements que les Nso. Le terme Ndop
quant a lui, n’est a proprement parler pas un ethnonyme, mais une localité¢ regroupant plusieurs
communautés d’origine tikar aux parlers distincts.

35 En vue de résorber la forte concentration démographique des Bamiléké sur les hauts plateaux de
I’Ouest, des implantations permanentes de ceux-ci furent organisées dans le royaume bamoun dans
les années 1920-30 par I’administration frangaise et des villages de colonisation furent ainsi créés
dans la rive gauche du Noun portant le nom des chefferies bamiléké d’ou venaient ses habitants:
Bangou II, Bamendjou II, Batoufam II, etc. A ceci, il faut ajouter une colonisation qui fut plus diffuse
et moins dirigée par I’administration dans 1’actuel arrondissement de Kouoptamo parmi les espaces
laissés vacants par les plantations européennes. Reste aussi a signaler la colonisation agricole de la
région de Magba ou les Bamiléké peuplent plusieurs villages de la plaine tikar: Magba et Ngounso,
colonisation qui le fut dans les années 1950 avec la bénédiction d’un chef supérieur, membre de la
famille royale (Nji Adamou Pokassab (adjoint au sultan-roi des Bamoun a 1’époque et chef supérieur
de Magba). Selon Jacques Champaud, celle-ci visait a grossir la population dont Pokassa avait recu
la charge et développer son canton. Champaud, note 4, p. 134-135.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Inhak.
Erlaubnis ist j i ! i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

Mouiche, Migration contemporaine, politique locale et construction de 'autochtonie au Cameroun 299

teractionniste. Cette approche insiste sur I’importance des interactions sociales dans la défi-
nition de I’identité car c’est en ayant des rapports avec un « autre » qu’on prend conscience
de sa propre différence, et qu’on développe un sentiment nous-eux (us and them). Les groupes
ethniques les mieux définis ne sont donc pas les plus isolés (point de vue primordialiste) mais
au contraire ceux dont les membres ont le plus de contacts avec d'autres groupes®°. En clair,
dans leur interaction avec les Bamoun, les Pouakam en sollicitant leur installation en pays
bamoun, se projetaient une installation définitive et surtout porteuse de 1’identité autochtone,
le tout accepté, avalis¢ et intériorisé tacitement par le roi bamoun représentant son peuple. En
raison de son caractere relationnel, le principe d’autochtonie ne fixe pas de maniére définitive
une identité au groupe ou a un individu. Il refléte plutdt les rapports des groupes entre eux.
Ces rapports sont mouvants et de nombreux auteurs ont souligné «I’instabilité de ce discours
qui célébre la stabilité»’”. L’audience de la problématique de I’autochtonie procéde ainsi de
son ambivalence, de cette capacité a adapter a une trés grande diversité de situations politiques
son alternative simpliste entre «nous » et « eux» dans les termes d’un jeu a somme nulle entre
I« avant » et I’« aprés »*.

Cette dimension interantionaliste permet de comprendre pourquoi, malgré leur migration
bien antérieure a celle des Pouakam, de nombreux colons bamiléké et bien d’autres groupes
immigrants établis dans le royaume bamoun sont toujours considérés ici comme des allo-
génes’. Plus grave est la situation des pasteurs mbororos : arrivés et établis dans les années
1910-1920 sur les hauts plateaux de I’Ouest et du Nord-Ouest en général, ceux-ci se voient
toujours considérés comme des « étrangers en défaut de territorialité»*’. On retrouve ici un
phénomene qu’on peut observer ailleurs en Afrique de 1’Ouest : il s’agit d’une sorte de seg-

36 Gausset, Quentin, Les avatars de I’identité chez les Wawa et les Kwanja du Cameroun, These de
doctorat en sciences sociales, Université Libre de Bruxelles, vol 1, 1997, p. 339.

37 Ceuppens et Geschiere, note 12, p. 402.

38 Bayart, Jean-Frangois et Geschiere, Peter (sous la responsabilité de), « ‘J’étais 1a avant’. Problé-
matiques politiques de 1’autochtonie » in Critique internationale no 10, janvier 2001, p. 127; voir
Geschiere, note 9.

39 On I’a vu de maniére dramatique dans 1’ex-Zaire (actuelle RDC) avec les Kasaiens « refoulés » du
Shaba dont se fait I’écho Roland Pourtier. Entre novembre 1992 et 1994, avec un pic en 1993, pas
moins de 600000 a 800000 Congolais originaires du Kasai furent contraints de quitter la province
miniére de la RDC. Cette épuration aurait caus¢ entre 50000 et 100000 morts selon Médecins sans
frontiéres. La plupart de ces Kasaiens victimes de ce pogrom n’eurent d’autre choix que de retourner
dans la région qu’eux-mémes ou leurs afeux avaient quittée, souvent depuis plusieurs décennies.
Réfugiées a ’intérieur de leur propre pays, ces personnes déplacées du fait de violences politico-
ethniques ne purent bénéficier du statut de « réfugié » tel que I’entend le HCR. Le qualificatif de
« refoulé ») leur fut appliqué. Pourtier, Roland, « Les refoulés du Zaire : identité, autochtonie et
enjeux politiques » in Autrepart no 5, 1998, p.137.

40 1l faut dire en effet, que I’opposition entre les Mbororo et les agriculteurs « autochtones » (Bamoun,
Bamiléké, Banso, Tikar, Pouakam) est pratiquement totale: elle est d’ordre vestimentaire, linguis-
tique, économique et de civilisation. Les agriculteurs participent a la culture «bantoue», entendue au
sens large, tandis que les Mbororo se rattachent au monde peul dispersé a travers I’ Afrique occidentale
seche. Voir Mouiche, note 6, p. 71-97.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. ©
Erlaubnis ist j i ! i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

300 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

mentation et de «graduation » de la citoyenneté dans une pluralité de statuts hiérarchisés,
ethnicisés et inégaux, comme par exemple celui qui a été¢ donné aux « Dioula » en Cote d’Ivoire
ou encore la citoyenneté imparfaite des populations du Nord du Ghana, comme les Konkomba
et autres, considérées comme « acéphales »*!. Maintenant que les Pouakam sont des autoch-
tones du royaume bamoun, a I’instar des Bamoun et des Tikar, quelles en sont les consé-
quences juridiques pour leur position, notamment avec ce renouveau constitutionnel impulsé
au Cameroun depuis les années 1990, ouvertement réceptif a la problématique de 1’autoch-
tonie?

2. Des implications juridiques certaines pour la position des Pouakam

Sous les différentes déclinaisons de 1’autochtonie se profilent les rapports de force et les luttes
qui investissent la citoyenneté et donc I’Etat. Etre autochtone permet d’avoir acces a un réseau
de relations relativement durables et de disposer d’une légitimité. La reconnaissance d’une
identité autochtone donne un statut et un acces a des réseaux. De nombreux travaux sur le
foncier indiquent que souvent, lors des opérations d’aménagement urbain, les immigrés sont
défavorisés par les commissions censées assurer 1’équité dans le traitement des populations.
La création d’une identité sociale autour de 1’autochtonie s’expérimente comme une ressource
qui permet de discriminer des concurrents dans leur accés aux ressources*?. Mais surtout, ¢’est
la libéralisation du vote avec la réhabilitation des élections comme procédure réelle de dévo-
lution d’un pouvoir effectif qui a nourri le mythe de 1’autochtonie en rendant cruciales des
questions comme ‘Qui peut voter ou?’, et plus encore ‘Qui peut se porter candidat? Et ou?
C’est bien cette articulation entre la démocratisation et les mobilisations auxquelles elle donne
lieu, d’une part, et, de I’autre, la problématique de 1’autochtonie qui confére a la fois a I’idée
démocratique et a la restauration autoritaire leur 1égitimité. Ainsi, la stigmatisation de 1’allo-
gene a été, et demeure, le grand instrument de reconquéte de I’opinion par les détenteurs du
pouvoir autoritaire. Bien sir, il apporte aux ‘autochtones’ des gains immédiats d’ordre poli-
tique, économique ou symbolique®’.

Plus spécifiquement, au Cameroun, pays de diversité par excellence, la libéralisation po-
litique des années 1990 s’est singularisée par une réforme constitutionnelle en date du 18
janvier 1996 qui institue un Etat unitaire décentralisé, reconnait les droits des autochtones et
protege les minorités. Cette garantie des droits des minorités et des populations autochtones
figure explicitement dans le préambule de la constitution. En plus, dans le titre X consacré
aux collectivités territoriales décentralisées, I’article 57 (2) dispose en effet que le Conseil
régional qui est I’organe délibérant de la région « doit refléter les différentes composantes
sociologiques de la région ». Avant cette réforme constitutionnelle, les lois portant organisa-

41 Cutolo, note 3, p. 16.
42 Hilgers, note 14.

43 Bayart, Geschiere et Nyamnjoh, « Autochtonie, démocratie et citoyenneté en Afrique » in Critique
internationale n°10, janvier 2001, pp.182-186.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

Mouiche, Migration contemporaine, politique locale et construction de 'autochtonie au Cameroun 301

tion des €lections municipales et 1égislatives votées dans les années 1990 avaient déja institué
cette exigence de respect des « différentes composantes sociologiques » dans les circonscrip-
tions électorales: I’article 5 (4) de la loi no 91/020 du 16 décembre 1991 fixant les conditions
d’¢lection des députés a I’ Assemblée nationale et I’article 3 (2) de la loi no 92/002 du 14 aott
1992 fixant les conditions d’¢lections des conseillers municipaux. Idem pour le nouveau Code
¢lectoral adopté par la loi no 2012/001 du 19 avril 2012. Cette notion de « composantes
sociologiques » se raméne essentiellement aux «différentes composantes ethniques de la po-
pulation ». C’est d’ailleurs le sens que lui attribuent les justiciables camerounais dans le cadre
des recours contentieux relatifs aux élections municipales depuis 1996*. Mais la disposition
la plus révélatrice de I’ancrage au localisme du droit camerounais des minorités et des popu-
lations autochtones se situe sans doute a I’article 57 (3) qui confére aux autochtones, le droit
exclusif de direction de I’exécutif régional :

« Le Conseil régional est présidé par une personnalité autochtone de la région élue en
son sein pour la durée du mandat du Conseil.

« Le Président du Conseil régional est [’Exécutif de la Région ».

L’autochtonie au Cameroun semble ainsi se définir uniquement par rapport a la situation
géographique des citoyens camerounais, en relation avec le découpage régional du pays : est
autochtone d’une région le citoyen camerounais ¢ligible a la présidence du conseil régional
sur la base du critére de ses origines. A contrario, ne sont pas autochtones de la méme région
les citoyens camerounais qui ne peuvent étre éligibles sur la base du critére de 1’origine. Ils
sont en revanche autochtones des régions dans lesquelles ils sont censés étre respectivement
originaires et peuvent donc y étre éligibles a la présidence du conseil régional®. C’est donc
dire que de par leur position d’autochones du royaume bamoun, les Pouakam en tirent de
nombreuses dividendes, naturellement au plan foncier et ensuite en maticre de représentation
politique. Et sur ce dernier plan malheureusement, les Pouakam connaissent une trés forte
marginalisation. Cette communauté se singularise ici par sa position quelque peu inédite; il
estainsi curieux et triste de faire ce constat que depuis 53 ans d’indépendance, aucun Pouakam
ne fait partie des effectifs de la fonction publique camerounaise prise au sens large : ni fonc-
tionnaire, ni agent de I’Etat ou communal encore moins un entrepreneur économique, trés peu
de ses ressortissants ayant fait des études secondaires, conséquence de I’enclavement de leur
terroir. C’est donc un peuple sans classe politique et donc sans élites, ni urbaines ni de terroir,
en dehors de leurs chefs traditionnels qui sont d’ailleurs des braves paysans. Jusqu’au-
jourd’hui, les Pouakam sont sans représentation au sein du conseil municipal de Bangourain
malgré les prescriptions législatives et constitutionnelles de respect de minorités et de com-
posantes sociologiques de circonscriptions ¢lectorales et une commune ayant 25 si¢ges de

44  Donfack Sonkeng, Léopold, Le droit des minorités et des peuples autochtones, Thése non publié¢e
pour le doctorat en Droit, Université de Nantes, 2001, p.231.

45 Ibid, p. 306.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

302 Verfassung und Recht in Ubersee VRU 46 (2013)

conseillers municipaux*. Cette exclusion des Pouakam pose ainsi le probléme de I’indispen-
sable participation du citoyen a la 1égitimité du pouvoir politique, c’est-a-dire, du fossé qui
sépare cette communauté et ceux qui sont chargés de conduire son destin. La représentation
politique en tant que composante centrale de la gouvernance démocratique reste ainsi un défi
majeur au processus de développement démocratique*’.

Conclusion

Dans la théorie du phénomene migratoire africain, nous avons vu que seules les migrations
anciennes étaient constitutives de 1’autochtonie, elle-méme porteuse de charge ethnique pro-
cédant du temps colonial. Au contraire, les migrations contemporaines s’inscrivent plutot dans
le cadre des migrations individuelles de travail; et méme si des migrations collectives sur-
viennent de temps en temps, elles seraient toujours irréversibles ou insusceptibles de conférer
aux groupes immigrants le statut d’autochtones. La migration pouakam bien qu’elle soit pos-
térieure a I’indépendance du Cameroun est plutot a s’inscrire dans la catégorie des «migrations
anciennes ou archaiques » puisque, acquisitive de 1’autochtonie. Néanmoins, un décryptage
approfondi du proces migratoire des Pouakam laisse apparaitre des liens de filiation historique
avec ce territoire ou ils sont aujourd’hui installés. Ici, les théses de I'autochtonie comme celles
migrationnistes, au-dela de leur divergence portant sur le point de savoir « qui était le premier
a tel endroit », s'accordent sur l'importance a donner a la notion de continuité, continuité
prouvée et reconstruite par tous les moyens, y compris par le cumul temporel et/ou spatial de
discontinuités*®. Les processus d'édification de I’autochtonie comme celle étatique et surtout
nationale (« state and nation-building ») incluent systématiquement, au-dela de leurs indivi-
duations temporelles et spatiales, un bricolage idéologique dont la fonction premicre est d'af-
firmer la continuité d'une « communauté » nationale préexistante, incréée, « déja-la », d'ou
une vision atemporelle et linéaire de I'histoire prouvant, au-dela des ruptures et des disconti-
nuités, la permanence d'une continuité qui peut étre historique, linguistique, territoriale, eth-
nique, juridique, archéologique, etc. Nous avons ici un cas classique de « réification »*°. Cette
autochtonie pouakam marque ainsi un nouveau développement dans les théories migration-
nistes et de 1’autochtonie. Si elle s’appuie sur la thése de « continuité mobile » et du « désert
humain », elle s’en démarque par le poids qu’elle accorde a I’interaction des groupes ethniques
au contraire de la theése classique largement assise sur le déterminisme colonial. Reste a ex-
plorer la position des Pouakam du royaume banso, surtout que ceux-ci subissent les contre-
coups d’une colonisation agricole récente des Banso, au contraire de ceux du royaume bamoun
quasiment enfermés dans une enclave monoethnique.

46 Sur cette exclusion, lire Mouiche, Ibrahim, note 7, chap.5.

47 Omano Edigheji, “Political Representation in Africa: Towards a Conceptual Framework” in Africa
Development, 2006, Vol. XXXI, No. 3, pp. 93—119.

48 Guillorel et Michels, note 19, p. 8.
49  Guillorel et Michels, note 19, p. 1.

[ ‘am 30.01.2026, 06:44:56. © Urheberrechtiich geschiitzter Inhat k.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0506-7286-2013-3-285

