
Einleitung 

Die Performance des jüdisch-katholischen Dialogs 
Ort der Fragestellung(en) 

Seit dem Zweiten Vatikanischen Konzil vor nunmehr sechzig Jahren ist der jüdisch- 
christliche Dialog ein Phänomen, das hochgradig dynamisch, lebendig und in ständiger 
Transformation begriffen ist. Die rasanten lehramtlichen Entwicklungen im Kontext 
der Beziehungen der katholischen Kirche zum Judentum sind umso bemerkenswerter 
angesichts des zähen Ringens um Reformen und einer der Kirche vielfach attestier
ten fehlenden Reformbereitschaft in anderen Bereichen kirchlichen Lebens. Längst 
geht es im jüdisch-christlichen Dialog nicht mehr »nur« um Fragen einer friedlichen 
Koexistenz. Längst geht es nicht mehr »nur« um die Frage, wie man sich gemeinsam 
weltweit für Frieden und Gerechtigkeit einsetzen kann. Der jüdisch-christliche Dialog 
hat eine Eigendynamik entwickelt, die nicht mehr ohne Weiteres kontrollierbar ist oder 
gar angehalten werden kann. Davon zeugt das 2023 erschienene Statement des World 
Jewish Congress mit dem Titel Kishreinu. Our Bond, das an Papst Franziskus kurz nach 
dem Massenmord und den Geiselnahmen, die die Terrororganisation Hamas am 7. 
Oktober 2023 auf israelischem Territorium verübte, übergeben wurde. Darin erfahren 
die Entwicklungen insbesondere der katholischen Kirche aus jüdischer Perspektive eine 
positive Würdigung: 

»In 2013, he [Pope Francis] declared »We hold the Jewish people in special regard 
because their covenant with God has never been revoked«. This special condition is 
unique, and it is appreciated that the Catholic Church has accorded such a special status 
to Judaism, unlike any other faith tradition. […] The evidence of evolution, of change, is 
self-evident. We must respond to that positively and focus and support the courage of 
positive change.«1 

1 World Jewish Congress: Kishreinu. Our Bond. The Jewish People and the Catholic Church: On the 
Path of Reconciliation. 19. Oktober 2023. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Was der Krieg Israels gegen die Hamas im Gaza-Streifen für den jüdisch-katholischen 
Dialog bedeuten wird und welche langfristigen Folgen sich daraus ergeben werden, ist 
derzeit noch nicht absehbar.2 Auch wie sich der Dialog nach dem Ende des Pontifikats 
von Franziskus weiterentwickeln wird, ist noch völlig offen. Es wird Aufgabe künftiger 
Evaluierungen sein, all das zu reflektieren und aufzuarbeiten. Diese Studie geht daher 
im Wesentlichen vom Stand der Beziehungen vor dem 7. Oktober 2023 aus – was die Re
levanz jedoch keineswegs schmälert, sondern im Gegenteil, angesichts des zu erwarten
den Schadens und der Gefährdung des jüdisch-katholischen Dialogs nur umso deutli
cher aufscheinen lässt. Eine theologische Erkenntnistheorie jüdisch-christlicher Begegnungen 
kann eine wertvolle Basis für eine heilsame Erneuerung, positive Fortentwicklung und 
zukunftsfähige Gestaltung des Dialogs sein. 

Seit der Konzilserklärung Nostra aetate (NA)3 und den seither vergangenen sechzig 
Jahren ist eine zunächst sich etablierende und bis heute stetig sich intensivierende Dia
logpraxis zwischen Jüd*innen und Katholik*innen feststellbar. So konstatierten Jeho
schua Ahrens und Gregor Maria Hoff im Jahr 2020: 

»Man ist versucht, von einem historischen Moment des jüdisch-christlichen Dialogs 
zu sprechen. Der Grund liegt darin, dass zum einen theologische Agenden verhan
delt wurden, zum anderen aber auch deutlich wird, in welchem Klima sie diskutiert 
wurden: im Vertrauen darauf, nicht missverstanden zu werden, auch wenn sich Grund
überzeugungen nicht eins zu eins in die Sprache und in die Konzepte der Gesprächs
partner übersetzen lassen.«4 

2 Klar ist derzeit nur, dass Jüd*innen wie auch Katholik*innen irritiert sind angesichts des Agierens 
von Papst Franziskus. Das zeigt beispielsweise ein kurz nach dem Terrorangriff verfasster offe
ner Brief, der von mehr als 400 Jüd*innen unterzeichnet wurde und vom Papst eine klare Posi
tionierung forderte. Vgl. Witte, Leticia: Offener Brief an Papst. Juden warten auf Antwort nach 
Hamas-Massaker. 27. November 2023. In: kath.ch: https://www.kath.ch/newsd/offener-brief-an 
-papst-juden-warten-auf-antwort-nach-hamas-massaker/ (10.02.2025). Vgl. auch: Rüb, Matthi

as: Distanz zu den Opfern? In: FAZ. 10.02.2025: https://zeitung.faz.net/faz/politik/2023-12-12/7b8 
9aab523e82228529acfa8d481078d/? GEPC=s1 (10.02.2025). Auch Spekulationen darum, der Pon
tifex könnte im Zusammenhang mit dem Konflikt von einem »Genozid« Israels gegen die Pa
lästinenser*innen ausgehen, wie beispielsweise aufgrund von Äußerungen in seiner Autobio
grafie sorgen immer wieder für Verunsicherung: Vgl. Franziskus: Hoffe. Die Autobiografie. Mün

chen: Kösel 2025; vgl. dazu Hoff, Gregor Maria: Franziskus’ begrenzte Haftung. In: Die Furche 5 
(2025), 11; KNA: Zeitung: Papst nannte Israels Gazakrieg Terror gegen Terror. 30. November 2023. 
In: katholisch.de: https://www.katholisch.de/artikel/49161-zeitung-papst-nannte-israels-gaza-kri 
eg-terror-gegen-terror (10.02.2025). Zum Dokument Kishreinu zurückkommend: Der WJC plant 
eine gleichnamige Initiative, um die jüdisch-katholischen Beziehungen auch in Zukunft zu stär
ken: https://www.worldjewishcongress.org/en/news/pope-francis-receives-historic-world-jewish 
-congress-delegation-to-strengthen-jewish-catholic-ties (10.02.2025). 

3 Nostra aetate. Erklärung über die Haltung der Kirche zu den nichtchristlichen Religionen. Zwei
tes Vatikanisches Konzil 1965. In: Hünermann, Peter (Hg.): Herders Theologischer Kommentar 
zum Zweiten Vatikanischen Konzil. Bd. 1 Dokumente. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2009: 355–362: 
www. vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vatii_decl_19651028_nostra- 
aetate_ ge.html (10.02.2025). Im Folgenden entsprechend des lateinischen Originaltitels Kürzel 
»NA«. 

4 Ahrens, Jehoschua/Hoff, Gregor Maria: Geschwister auf einer gemeinsamen Suche. Eine Analyse 
der jüdisch-orthodoxen Stellungnahmen zum Dialogkurs der Kirche. In: HK 74 (2020) 7, 24–26, 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.kath.ch/newsd/offener-brief-an-papst-juden-warten-auf-antwort-nach-hamas-massaker/
https://www.kath.ch/newsd/offener-brief-an-papst-juden-warten-auf-antwort-nach-hamas-massaker/
https://zeitung.faz.net/faz/politik/2023-12-12/7b89aab523e82228529acfa8d481078d/
https://zeitung.faz.net/faz/politik/2023-12-12/7b89aab523e82228529acfa8d481078d/
https://www.katholisch.de/artikel/49161-zeitung-papst-nannte-israels-gaza-krieg-terror-gegen-terror
https://www.katholisch.de/artikel/49161-zeitung-papst-nannte-israels-gaza-krieg-terror-gegen-terror
https://www.worldjewishcongress.org/en/news/pope-francis-receives-historic-world-jewish-congress-delegation-to-strengthen-jewish-catholic-ties
https://www.worldjewishcongress.org/en/news/pope-francis-receives-historic-world-jewish-congress-delegation-to-strengthen-jewish-catholic-ties
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.kath.ch/newsd/offener-brief-an-papst-juden-warten-auf-antwort-nach-hamas-massaker/
https://www.kath.ch/newsd/offener-brief-an-papst-juden-warten-auf-antwort-nach-hamas-massaker/
https://zeitung.faz.net/faz/politik/2023-12-12/7b89aab523e82228529acfa8d481078d/
https://zeitung.faz.net/faz/politik/2023-12-12/7b89aab523e82228529acfa8d481078d/
https://www.katholisch.de/artikel/49161-zeitung-papst-nannte-israels-gaza-krieg-terror-gegen-terror
https://www.katholisch.de/artikel/49161-zeitung-papst-nannte-israels-gaza-krieg-terror-gegen-terror
https://www.worldjewishcongress.org/en/news/pope-francis-receives-historic-world-jewish-congress-delegation-to-strengthen-jewish-catholic-ties
https://www.worldjewishcongress.org/en/news/pope-francis-receives-historic-world-jewish-congress-delegation-to-strengthen-jewish-catholic-ties


Einleitung 13 

Ahrens und Hoff spielen vor allem auf die jüngsten Dokumente zum Dialog von katho
lischer und jüdisch-orthodoxer Seite an, die entlang des 50-jährigen Jubiläums von NA 
im Jahr 2015 entstanden: Das vatikanische Dokument »Denn unwiderruflich sind Gnade und 
Berufung, die Gott gewährt« (Röm 11,29). Reflexionen zu theologischen Fragestellungen in den ka
tholisch-jüdischen Beziehungen aus Anlass des 50-jährigen Jubiläums von Nostra aetate (G&C)5 
der Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum von 2015 sowie zwei Do
kumente aus dem Bereich der jüdischen Orthodoxie, Den Willen unseres Vaters im Himmel 
tun: Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Christen. Erklärung orthodoxer Rabbiner zum 
Christentum (TDW)6 ebenfalls aus dem Jahr 2015 und Zwischen Jerusalem und Rom. Gedan
ken zu 50 Jahre Nostra aetate (BJR)7 aus dem Jahr 2017. 

Durch die Performance des Dialogs, das heißt in Folge des realen, konkreten Dialog
geschehens, verändern sich auch Plausibilitäten und Wissensformen: Die lehramtlichen 
und theologischen Umstellungen auf Seiten der katholischen Kirche deuten auf sich voll
ziehende dialogische Traditionsbildungsprozesse hin.8 Zunehmend drängen theologische Fra
gestellungen an die Oberfläche, die nach Antworten verlangen. Diese Traditionsentwick

5 Kommission für die religiösen Beziehungen zum Judentum: »Denn unwiderruflich sind Gna
de und Berufung, die Gott gewährt« (Röm 11,29). Reflexionen zu theologischen Fragestellun
gen in den katholisch-jüdischen Beziehungen aus Anlass des 50jährigen Jubiläums von Nost
ra aetate. 10. Dezember 2015. In: Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls (Nr. 203). Hg. v. Se
kretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: o. V. 2015. Englischer Originaltext: »The Gifts 
and the Calling of God Are Irrevocable« (Rom 11:29). A Reflection on Theological Questions Per
taining to Catholic-Jewish Relations on the Occasion of the 50th Anniversary of Nostra Aetate 
(No. 4): https://ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/roman-catholic/vatican-c 
uria/crrj-2015dec10 (10.02.2025). Im Folgenden entsprechend des englischen Originaltitels Kürzel 
»G&C«. 

6 Den Willen unseres Vaters im Himmel tun: Hin zu einer Partnerschaft zwischen Juden und Chris
ten. Erklärung orthodoxer Rabbiner zum Christentum. 3. Dezember 2015. Übersetzt von Jehoschua 
Ahrens und Michael Kühntopf. In: »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes« (Papst Fran
ziskus). Texte zu den katholisch-jüdischen Beziehungen seit Nostra aetate (Arbeitshilfen Nr. 307). 
Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz. Bonn: o. V. 2019, 170–175. Englischer Original
text: To Do the Will of Our Father in Heaven: Toward a Partnership between Jews and Christians. 
Orthodox Rabbinic Statement on Christianity: https://cjcuc.org/2015/12/03/orthodox-rabbinic-st 
atement-on-christianity/ (10.02.2025). Im Folgenden entsprechend des englischen Originaltitels 
Kürzel »TDW«. 

7 Konferenz Europäischer Rabbiner/Oberrabbinat des Staates Israel/Amerikanischer Rabbinerver
band: Zwischen Jerusalem und Rom. Gedanken zu 50 Jahre Nostra aetate. 31. August 2017. In: 
»Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes« (Papst Franziskus). Texte zu den katholisch- 
jüdischen Beziehungen seit Nostra aetate (Arbeitshilfen Nr. 307). Hg. v. Sekretariat der Deut
schen Bischofskonferenz. Bonn: o. V. 2019, 176–192. Englischer Originaltext: Between Jerusalem 
and Rome. The Shared Universal and the Respected Particular. Reflections on 50 Years of Nos
tra Aetate: https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll- 
ofrt-bin-iroshlim-lromi.html (10.02.2025). Im Folgenden entsprechend des englischen Originalti
tels Kürzel »BJR«. 

8 Zu einem dynamischen Traditionskonzept im Raum der katholischen Kirche und einer traditions
sensiblen Traditionshermeneutik s. Höftberger, Elisabeth: Tradition in Bewegung. Zur Hermeneu

tik des Zweiten Vatikanischen Konzils im jüdisch-christlichen Dialog. Bielefeld: transcript Verlag 
2023. Vielleicht wird es in Zukunft sogar möglich sein, von einer »gemeinsamen, jüdisch-katholi
schen Tradition« zu sprechen. Das bleibt zu diskutieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/roman-catholic/vatican-curia/crrj-2015dec10
https://ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/roman-catholic/vatican-curia/crrj-2015dec10
https://cjcuc.org/2015/12/03/orthodox-rabbinic-statement-on-christianity/
https://cjcuc.org/2015/12/03/orthodox-rabbinic-statement-on-christianity/
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/roman-catholic/vatican-curia/crrj-2015dec10
https://ccjr.us/dialogika-resources/documents-and-statements/roman-catholic/vatican-curia/crrj-2015dec10
https://cjcuc.org/2015/12/03/orthodox-rabbinic-statement-on-christianity/
https://cjcuc.org/2015/12/03/orthodox-rabbinic-statement-on-christianity/
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html
https://www.jcrelations.net/statements/statement/between-jerusalem-and-rome-kll-ofrt-bin-iroshlim-lromi.html


14 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

lungen und daraus erwachsende Fragestellungen bilden den Ausgangspunkt dieser Stu
die. 

Von dort aus stellen sich folgende Forschungsfragen: Was bedeutet es für fundamen
taltheologische Theoriebildung und speziell eine Erkenntnislehre im Raum der katho
lischen Kirche, wenn gilt, dass Jüd*innen »immer noch von Gott geliebt [sind] um der 
Väter willen« (NA 4), dass der Bund mit Israel »nie gekündigt« wurde (Papst Johannes 
Paul II.)9, sondern Gott »weiterhin im Volk des alten Bundes wirkt«10 und das Juden
tum »eine heilige Wurzel der eigenen christlichen Identität«11 ist (Papst Franziskus I.)? 
Was bedeutet es erkenntnistheologisch12, dass der jüdisch-christliche Dialog »für die ka
tholische Kirche […] unbedingte theologische Dignität« besitzt, weil sie »ohne diesen Dia
log […] ihre Sendung nicht erfüllen [kann]«13? Diesen Fragen nimmt sich die vorliegende 
Arbeit mit dem Ziel einer Ausarbeitung einer theologischen Erkenntnistheorie des christlich- 
jüdischen Dialogs an.14 

9 Vgl. Papst Johannes Paul II. bei seinem Besuch in einer Synagoge in Mainz im Jahr 1980: »Die 
erste Dimension dieses Dialogs, nämlich die Begegnung zwischen dem Gottesvolk des von Gott 
nie gekündigten Alten Bundes und dem des Neuen Bundes, ist zugleich ein Dialog innerhalb 
unserer Kirche, gleichsam zwischen dem ersten und zweiten Teil ihrer Bibel.« Papst Johannes Paul 
II: Ansprache zur Begegnung mit Vertreter*innen der jüdischen Gemeinde am 17. November 1980 in 
Mainz: https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf 
_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html (10.02.2025). 

10 Franziskus: Apostolisches Schreiben Evangelii Gaudium an die Bischöfe, an die Priester und Diako
ne, an die Personen geweihten Lebens und an die christgläubigen Laien über die Verkündigung 
des Evangeliums in der Welt von heute. 24. November 2013. Hg. v. Sekretariat der Deutschen Bi
schofskonferenz, Bonn 2013, Nr. 249. Im Folgenden Kürzel »EG«. 

11 EG 247. 
12 Der Begriff »erkenntnistheologisch« meint die wissenschaftstheoretische Reflexion im Zusammen

hang mit theologischen Fragen, also mit Fragen nach Wissen- und Erkenntnismöglichkeiten über 
Gott und die Rolle von Glauben, Offenbarung, Vernunft etc. Erkenntnistheologie fragt nach dem 
Zusammenhang theologischer Überzeugungen und Glaubenssysteme mit der Art und Weise, wie 
Menschen Wissen erzeugen und erlangen. »Erkenntnistheologisch« markiert ein Spezifikum, bzw. 
den Sonderstatus von Theologie im wissenschaftlichen Fächerkanon. Dazu ausführlicher s. Hoff, 
Gregor Maria: Glaubensräume. Topologische Fundamentaltheologie. Bd. II/1: Der theologische 
Raum der Gründe. Ostfildern: Matthias Grünewald 2021, 21–24 (»Existenz Gottes?«) oder Gmainer- 
Pranzl, Franz/Hoff, Gregor Maria: Vorwort. In: Dies. (Hg.): Das Theologische der Theologie (STS 62). 
Innsbruck/Wien: Tyrolia 2019. Aus Gründen der Lesbarkeit wird in dieser theologischen Studie aller
dings nicht streng zwischen erkenntnistheoretisch/epistemisch oder erkenntnistheologisch un
terschieden, sondern die Begriffe werden analog verwendet. 

13 Erklärung der Deutschen Bischofskonferenz »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes«. Ei
ne Antwort der Deutschen Bischofskonferenz auf die Erklärungen aus dem Orthodoxen Judentum 
zum Verhältnis von Judentum und katholischer Kirche. 29. Januar 2019. In: Sekretariat der Deut
schen Bischofskonferenz (Hg.): »Gott wirkt weiterhin im Volk des Alten Bundes« (Papst Franzis
kus). Texte zu den katholisch-jüdischen Beziehungen seit Nostra aetate. Arbeitshilfen Nr. 307 (Bonn 
2019), 193–202, 197 und 195f. 

14 Vgl. dazu Hoff, Gregor Maria: Gegen den Uhrzeigersinn. Ekklesiologie kirchlicher Gegenwar
ten. Paderborn: Ferdinand Schöningh 2018, 74; ähnlich in ders.: Eine systematische Politik des Ver
schweigens? Eine fundamentaltheologische Ortsbestimmung des Jüdischen im Christlichen. In: 
Gerhard Langer/ders. (Hg.): 83–107, 95; ders.: Ekklesiologie (Gegenwärtig Glauben Denken – Sys
tematische Theologie 6). Paderborn u.a.: Schöningh 2011, 49; ders.: Nostra Aetate 4 als Anfrage an 
die systematische Theologie. In: Reinhold Boschki/Josef Wohlmuth (Hg.): Nostra Aetate 4. Wen

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html


Einleitung 15 

Von der Performance zur Theorie 
Forschungshypothetischer und methodologischer Ansatz 

»Dialog« ist einerseits ein Konzept, das aufgrund seiner normativen Implikationen theo
riebildend und handlungsleitend wirkt. Für die katholische Kirche wurde »Dialog« seit 
dem Zweiten Vatikanischen Konzil zum Leitmotiv erhoben, das seither die Gestaltung 
vielfältiger Beziehungen und Außenbezüge zur »Welt« (GS 415) anleiten soll; insbesonde
re die Gestaltung der Beziehungen zu anderen Religionsgemeinschaften. Der jüdisch- 
christliche Dialog ereignet sich andererseits als ein konkretes Kommunikationsgesche
hen, welches jeweils an einem bestimmten Ort (topisch) und zu einer bestimmten Zeit 
(temporal-geschichtlich) stattfindet und sich als eine Vielzahl kultureller Handlungen 
zwischen Akteur*innen jüdischer und christlicher Zugehörigkeit16 vollzieht (aktional). 
Durch diese (vor allem sprachlichen) Handlungen, die operativ Verständigung zwi
schen den beteiligten Akteur*innen herstellen, werden Räume des Dialogs geschaffen und 
gestaltet.17 

depunkt im Verhältnis von Kirche und Judentum – bleibende Herausforderung für die Theolo
gie (Studien zu Judentum und Christentum 30). Paderborn: Schöningh 2015, 125–134, 126. Für ei
nen Projektbericht zum Dissertationsvorhaben vgl. Schmuck, Andrea: Zur Erkenntnistheorie des 
jüdisch-christlichen Dialogs. Promotionsbericht. In: Erlanger Jahrbuch für interreligiöse Diskur
se. Bd. 1: Methoden der Darstellung und Analyse interreligiöser Diskurse. Hg. v. Bayerisches For
schungszentrum für Interreligiöse Diskurse. Baden-Baden: Ergon 2021, 356–359. 

15 Gaudium et spes. Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt dieser Zeit. Zweites Vatikani
sches Konzil 1966. In: Hünermann, Peter (Hg.): Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten 
Vatikanischen Konzil. Bd. 1 Dokumente. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2009, 592–749: https://ww 
w.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudiu 
m-et-spes_ge.html (10.02.2025). Im Folgenden Kürzel »GS«. 

16 Zugehörigkeit wird in Judentum und Christentum je unterschiedlich definiert. Im Christentum 
wird Zugehörigkeit über die Taufe definiert. Zugehörigkeit zum Judentum ist sehr viel komple

xer. Ein Urteil darüber, wie Zugehörigkeit im Judentum bestimmt wird, steht dieser Studie, die 
von einem katholischen Standpunkt aus verfasst ist, nicht zu (vgl. dazu ebenfalls in der Einlei
tung »Standortbestimmung: Eine weibliche, katholische Perspektive«). Für ausführliche Reflexio
nen und Fallstudien dazu s. einen Beitrag der Autorin gemeinsam mit Nachwuchswissenschaft
ler*innen aus dem im Vorwort erwähnten Network of Young Scholars in Jewish-Christian Dialogue: 
Herberger, Tyson/Höftberger, Elisabeth/Koch, Elisa/Schmuck, Andrea: Who can speak on behalf 
of whom? Questions of identity and representation in Jewish-Christian dialogue. In: Crosscultural 
Studies of Religion and Theology 3 (2024) 1, o.S.: https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titl 
einfo/11413892 (10.02.2025). 

17 Was in diesem Fall mit der Differenzierung zwischen Dialog als »Konzept« und Dialog als »kon
kretes Kommunikationsgeschehen« gemeint ist, kann anregend ergänzt werden über eine dialog
theoretische Unterscheidung des Judaisten Frederek Musall. Musall plädiert dafür, »Dialog« und 
»Diskurs« in Zusammenhang zu sehen: »Denn Dialoge beschränken sich zumeist auf konkrete Ge
sprächssituationen, spiegeln also Momentaufnahmen wider. Dagegen können Diskurse mehrere 
Gesprächszusammenhänge umfassen und erlauben dadurch auch rein- oder rauszoomend Kontex
te, Wechselbeziehungen, Dynamiken und Prozesse in den Blick zu nehmen. Zudem schafft der 
Diskursbegriff ein Bewusstsein dafür, wo bestimmte Positionen in einem diskursiven Zusammen

hang verortet sind, ermöglicht grundlegende Orientierungen, zeigt Bezugnahmen auf und macht 
Trennlinien deutlich, reflektiert Machtverhältnisse und Minderheits- und Mehrheitskonstellatio

nen. Mit anderen Worten: Der Diskursbegriff erlaubt nicht nur eine analytische Annäherung an die 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo/11413892
https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo/11413892
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo/11413892
https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo/11413892


16 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Die in dieser Studie vorgenommene Qualifizierung des jüdisch-christlichen Dialogs 
als Glaubensraum drückt zweierlei aus: Zunächst markiert sie die lehramtlich angezeigte 
»Einzigkeit« des jüdisch-christlichen Dialogs, wie René Dausner es ausdrückt. In Evan
gelii Gaudium (EG) beispielsweise wird er als »innerbiblischer Dialog« (Papst Johannes 
Paul II., Erich Zenger)18 zwischen ökumenischem und interreligiösem Dialog verortet.19 
Dazu René Dausner: 

»Der Beziehung zwischen Judentum und Christentum wird somit eine einzigartige Rol
le zugemessen, die weder im Kontext der innerchristlichen Ökumene noch im Umfeld 
der nicht-christlichen Religionen verhandelt werden kann und soll. Mit dieser Einord
nung bestätigt Papst Franziskus die These der Einzigkeit der Beziehung zwischen Juden 
und Christen, die sich im jüdisch-christlichen Dialog der vergangenen Jahrzehnte her
auskristallisiert hat, in eindrücklicher Weise.«20 

Sodann spielt die Metapher des Glaubensraums die Prämisse dieser Arbeit ein, die von 
der Theologizität des Dialogs ausgeht. Theologizität meint, dass der jüdisch-christliche 
Dialog in seiner Einzigkeit theologische Qualität besitzt: dass er vor Gott Bedeutung hat. 
Im Dialog wird ein Raum aufgespannt, in dem im Modus des zwar unterschiedenen, aber 
gemeinsamen Bezugs auf den Gott Israels und im Vollzug einer gemeinsamen Deutungs
arbeit am Zeichen »Gott« mit der Gegenwart und Selbstmitteilung der Wirklichkeit 
dieses Gottes zu rechnen ist. 

Aus diesem Grund sind das Judentum und der jüdisch-christliche Dialog für katho
lische Theologie keine »Nebenschauplätze«. Sie gehören vielmehr in ihren Kern: als dis

Vielschichtigkeit und Komplexität religiöser Begriffe und Konzepte, Positionen und Erfahrungen, 
die in diese Diskurse hineingetragen werden, sondern reflektiert auch die diskursiven Rahmungen 
und Formationen, in denen diese eingebettet sind.« Musall, Frederek: Festvortrag Bafid Erlangen 
16.04.2021, 5: https://www.bafid.fau.de/files/2021/04/frederek-musall_festvortrag_bafid_2021-0 
4-16.pdf (10.02.2025). 

18 Vgl. Johannes Paul II: Ansprache zur Begegnung mit Vertreter*innen der jüdischen Gemeinde 
am 17. November 1980 in Mainz. Text online verfügbar: https://www.vatican.va/content/john 
-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html 
(10.02.2025). Vgl. Zenger, Erich: Die Bibel Israels – Grundlage des christlich-jüdischen Dialogs. In: 
Dominik Burkhard/Erich Garhammer (Hg.): Christlich-jüdisches Gespräch – erneut in der Krise? 
Würzburg: Echter 2011, 239–261. 

19 Vgl. dazu Papst Franziskus in EG. Dort werden im IV. Kapitel »Der soziale Dialog als Beitrag zum 
Frieden« zwischen »Der ökumenische Dialog« (Nr. 244–246) und »Der interreligiöse Dialog« (Nr. 
250–245) »Die Beziehungen zum Judentum« (Nr. 247–249) eingeordnet. In EG 247 heißt es zur Ein
zigkeit: »Als Christen können wir das Judentum nicht als eine fremde Religion ansehen, noch rech
nen wir die Juden zu denen, die berufen sind, sich von den Götzen abzuwenden und sich zum wah
ren Gott zu bekehren (vgl. 1 Thess 1,9). Wir glauben gemeinsam mit ihnen an den einen Gott, der in 
der Geschichte handelt, und nehmen mit ihnen das gemeinsame offenbarte Wort an.« Hervorhebung 
AS. 

20 Dausner, René: Die Einzigkeit der Beziehung zwischen Juden und Christen. Ein Plädoyer für die In
tensivierung der jüdisch-christlichen Gesprächs mit Impulsen aus »Evangelii Gaudium«. In: ders./ 
Joachim Eck (Hg.): Theologien in ihrer kulturellen Prägung: Beiträge zum interreligiösen Dialog 
in Indien und Deutschland. Grundlagen – Probleme – Chancen (est 72). Regensburg: Pustet 2014, 
59–77, 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bafid.fau.de/files/2021/04/frederek-musall_festvortrag_bafid_2021-04-16.pdf
https://www.bafid.fau.de/files/2021/04/frederek-musall_festvortrag_bafid_2021-04-16.pdf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bafid.fau.de/files/2021/04/frederek-musall_festvortrag_bafid_2021-04-16.pdf
https://www.bafid.fau.de/files/2021/04/frederek-musall_festvortrag_bafid_2021-04-16.pdf
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/speeches/1980/november/documents/hf_jp_ii_spe_19801117_ebrei-magonza.html


Einleitung 17 

kurs-, theorie- und disziplinkonstitutive Orte.21 Diese Studie stellt deshalb die Frage 
nach dem Ort (locus) sowohl des Judentums als auch des jüdisch-christlichen Dialogs in 
der architektonischen Grundanlage des theologischen Lehrgebäudes.22 In der katholi
schen Theologie werden Orte, die erkenntniskonstitutiven Charakter für Theologie besit
zen, traditionell als loci theologici bezeichnet, als Erkenntnisorte für Theologie und Glaube. 
Die Idee und Hypothese, von der wir im Folgenden ausgehen, wonach auch das Juden
tum als ein solcher locus theologicus auszuweisen ist, ist nicht neu. Sie geht beispielsweise 
zurück auf Peter Hünermann.23 Das Innovationsmoment liegt in der konsequent fun
damentaltheologischen und erkenntnistheologischen Aufarbeitung, die in einen Ent
wurf einer entsprechenden Erkenntnistheorie mündet – unter Aufnahme kulturwissen
schaftlicher, allen voran topologisch-performativer Theorien und Methoden. 

Die loci-Lehre Melchior Canos (1506/09-1560) ist bis heute für katholische Dogma
tik und Fundamentaltheologie maßgebend.24 »Loci sind« für Cano, mit Thomas Franz, 
»diejenigen theologischen Instanzen, in denen in Fragen des Glaubens sachgerechte Ar
gumente gefunden, dargestellt und abschließend beurteilt werden können.«25 In seinem 
Hauptwerk De locis theologicis libri duodecim (1563)26 entwirft Cano dementsprechend eine 
Topologie der Glaubenserkenntnis und identifiziert zehn loci, die theologische Wissensfor
men konstituieren und deshalb epistemologisch relevant sind. Dabei differenziert Cano 
zwischen sieben loci theologici proprii (die Heilige Schrift, die mündliche Tradition und 
Autorität Christi und der Apostel, die Kirche im Sinne der Universalkirche aller Gläubi
gen, die Konzilien, die römische Kirche in Lehraussagen des Papstes, die Kirchenväter 
und die Theologie) und drei loci theologici alieni (die natürliche Vernunft, die Philosophie 
und die Geschichte). 

In der gegenwärtigen Rezeption von Canos loci theologici, allen voran durch Bernhard 
Körner und Peter Hünermann, wird unter den Vorzeichen des Zweiten Vatikanischen 
Konzils für eine Erweiterung der loci votiert.27 Die sogenannten loci alieni, vor allem die 

21 Vgl. dazu Hoff, Gregor Maria: Einleitung. In: Gerhard Langer/ders. (Hg.): Der Ort des Jüdischen in 
der katholischen Theologie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2009, 7–13, 8f. Für Hoff nimmt 
das Jüdische bisher »keine wirklich die Erkenntnis bestimmende Funktion« innerhalb der christli
chen Theologie ein. Das Jüdische bleibt in Fundamentaltheologie und Dogmatik eine Leerstelle, 
die aber kaum benannt oder problematisiert wird. Vgl. ebd. 10. 

22 Ausgehend von einem Verständnis von Fundamentaltheologie als Grundlagenwissenschaft, die 
mit Gregor Maria Hoff »im Fächerkanon gleichsam als Wissenschaftstheorie der Theologie fir
miert«. Ders.: Eine systematische Politik des Verschweigens, 84. 

23 Vgl. Hünermann, Peter: Dogmatische Prinzipienlehre. Glaube – Überlieferung – Theologie als 
Sprach- und Wahrheitsgeschehen. Münster: Aschendorff 2003. 

24 Zu Melchior Cano s. Franz, Thomas: Melchior Cano (1506/1509-1560). In: Gregor Maria Hoff/Ulrich 
H. J. Körtner (Hg.): Arbeitsbuch Theologiegeschichte. Diskurse, Akteure, Wissensformen. Bd. 2. 16. 
Jahrhundert bis zur Gegenwart. Stuttgart: Kohlhammer, 67–85. 

25 Ebd. 
26 Cano, Melchior: De locis theologicis libri duodecim. Salamanca 1563. 
27 Vgl. dazu Körner, Bernhard: Welche Rolle spielen die loci in der Fundamentaltheologie? In: Josef 

Meyer zu Schlochtern/Roman A. Siebenrock u.a. (Hg.): Wozu Fundamentaltheologie? Zur Grund
legung der Theologie im Anspruch von Glaube und Vernunft. (Paderborner Theologische Studien 
52). Paderborn: Schöningh 2010, 15–37, 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Geschichte, waren für die katholische Theologie und Lehre lange prekäre Orte: Sie ste
hen der Kirche als eigenständige Realitäten gegenüber. Die Kirche kann nicht einfach 
über sie verfügen. Davon geht für die Kirche ein massiver Relativierungsdruck aus.28 
Diese loci alieni erlangten mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil neues Gewicht. Vor al
lem über die »Zeichen der Zeit«29 rückten diese »fremden Orte« und ihre Autorität für 
Theologie und Glaube stärker ins Bewusstsein. Für Peter Hünermann lassen sich ausge
hend von den Konzilsdokumenten vor allem folgende loci alieni nachzeichnen: die Philo
sophie, die Wissenschaften, die Kulturen, die Gesellschaften, die Religionen und die Ge
schichte.30 Damit ist das Konzil lange verschwiegenen Orten theologischer Erkenntnis auf 
der Spur. Verschwiegen deshalb, weil diese Orte, mit Judith Gruber, theologische Wis
sensformen pluralisieren und die Kontingenz theologischer Wissensproduktion offen
legen.31 Für Gregor Maria Hoff ist auch das Judentum ein solcher Ort.32 Mit den theolo
gischen Umstellungen, die auf dem Zweiten Vatikanum mit NA vorgenommen wurden, 
kann die bleibende und eigenständige offenbarungstheologische Bedeutung des Juden
tums und damit seine epistemologische Relevanz für christliche Theologie nicht länger 
verschwiegen werden. Das Judentum und Jüdisches ist als vergessener Ort in den Kern 
theologischer Erkenntnislehre zu heben. 

Dem Judentum kommt dabei innerhalb des Kompendiums der loci eine Sonderstel
lung zu, so Peter Hünermann: 

»Wenn von den Religionen als einem locus alienus gesprochen wird, so sind die beiden 
anderen großen monotheistischen Religionen besonders hervorzuheben: das Juden
tum und der Islam nehmen – in einer jeweils genauer zu bestimmenden Weise – Anteil 
an der Offenbarung, wie sie dem Christentum normativ ist. Es handelt sich somit um 
einen Zwischenbereich zwischen den loci alieni und den loci proprii, zwischen interreli
giöser und ökumenischer Fragestellung.«33 

28 Vgl. exemplarisch den »Syllabus errorum« (1864) Pius IX., die Enzyklika »Aeterni Patris« (1879) Leos 
XIII. und die Enzykliken Pius XI. »Officiorum omnium« (1922) und »Studiorum ducem« (1923). 

29 Vgl. die einschlägigen Stellen in Gaudium et spes (GS) 4 und 11. 
30 Vgl. Hünermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 224; ders.: Die methodologische Herausforderung 

der Dogmatik durch die Wiederentdeckung der theologischen Relevanz des Judentums. In: ders./ 
Thomas Söding (Hg.): Methodische Erneuerung der Theologie. Konsequenzen der wiederentdeck
ten jüdisch-christlichen Gemeinsamkeiten. Freiburg/Basel/Wien: Herder 2003, 142–163. 

31 Gruber, Judith: The Maps and Tours of Theological Knowledge: Reading Melchior Cano’s De Locis 
Theologicis after the Spatial Turn. In: Ulrich Winkler/Lidia Rodríguez Fernández/Oddbjørn Leirvik 
(Hg.): Contested Spaces, Common Ground. Space and Power Structures in Contemporary Multire

ligious Societies (Currents of Encounter 50). Leiden/Boston: Brill Rodopi 2017, 57–72, insb. 62. Zu 
solchen »verschwiegenen Orten« vgl. vor allem Hans-Joachim Sander, der die loci alieni als Het
erotopien für die Dogmatik zugänglich macht: Sander, Hans-Joachim: Topologische Dogmatik. 
Glaubensräumen nachgehen (Glaubensräume I). Ostfildern: Matthias Grünewald Verlag 2019. 
Mit Blick auf das Judentum vgl. Hoff, Gregor Maria: Eine systematische Politik des Verschwei
gens? Eine fundamentaltheologische Ortsbestimmung des Jüdischen im Christlichen. In: Ger
hard Langer/ders. (Hg.): Der Ort des Jüdischen in der katholischen Theologie. Göttingen: Vanden
hoeck & Ruprecht 2009, 83–107. 

32 Vgl. dazu Hoff, Gregor Maria: Eine systematische Politik des Verschweigens?, 83–107. 
33 Hünermann: Dogmatische Prinzipienlehre, 236. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 19 

Diese Sonderstellung resultiert aus der bereits erwähnten »Einzigkeit« der jüdisch- 
christlichen Beziehungen, handelt es »sich doch um einen theologischen Ort, der ›ge
meinsam‹ und zugleich konfliktiv ist, der konstitutiv für das Christentum und zugleich 
fremd ist.«34. Die Koordination dieser beiden Dimensionen des Judentums als locus 
proprius et alienus bleibt bei Hünermann noch vage, ebenso die Verschaltung zum Dia
log mit dem Judentum, der nach Hünermann ebenso »als locus theologicus sowohl in 
offiziellen kirchlichen Dokumenten wie in der Theologie bejaht«35 wird. Hier setzt die 
vorliegende Arbeit an. Der Anspruch, für diese offenen Fragen ein vertieftes Verständnis 
zu entwickeln, wird die Überlegungen wesentlich anleiten. Der Entwurf einer Erkennt
nistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs und der fundamentaltheologische Ausweis 
des Judentums als locus theologicus erfolgen in dieser Arbeit im Horizont einer topologisch 
arbeitenden Theologie, erweitert um performativitätstheoretische Perspektiven.36 

Eine Erkenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs? 
Umsetzung und Aufbau 

Das Anliegen einer theologischen Erkenntnistheorie jüdisch-christlicher Begegnungen ist es 
also, den jüdisch-christlichen Dialog in seiner theologischen Bedeutung für das Chris
tentum zu bestimmen und das Judentum fundamentaltheologisch als locus theologicus 
auszuweisen. Um das leisten zu können, werden wir in vier Schritten (Teile) vorgehen. 
Im ersten Teil werden Grundlagen des jüdisch-christlichen Dialogs erarbeitet und Fragen 
nach seiner Bedeutung für christliche Theologie gestellt (Forschungsstand, Fragestel
lung und Methodologie). Im zweiten Teil werden »dialogkritische« Stimmen sowohl von 
christlicher wie von jüdischer Seite vorgestellt und diskutiert (Problemorientierung). 
Im dritten Teil werden (unter anderem) die eingangs bereits erwähnten Dokumente zum 
jüdisch-christlichen Dialog detailliert untersucht (Analyse). Im vierten Teil erfolgt die 

34 Ebd. 237 (FN 451). 
35 Ebd. 240. Hünermann verweist auf die beiden von Rendtorff und Henrix herausgegebenen Bände 

»Die Kirche und das Judentum«: Rendtorff, Rolf/Henrix, Hans Hermann (Hg.): Die Kirche und das 
Judentum. Dokumente von 1945 bis 1985. Paderborn: Verlag Bonifatius-Druckerei/München: Chr. 
Kaiser Verlag 1988; dies. (Hg.): Die Kirche und das Judentum. Dokumente von 1986 bis 2000. Pader
born: Verlag Bonifatius-Druckerei/München: Chr. Kaiser Verlag 2001. Hünermann verweist ebenso 
auf das Dokument der Päpstlichen Bibelkommission Das jüdische Volk und seine Heilige Schrift in der 
christlichen Bibel. 

36 Vgl. Hoff, Gregor Maria: Nostra Aetate 4 als Anfrage, 126f. Hervorhebung AS. In einer FN fügt Hoff 
an: »Am weitesten sind hier die Arbeiten des katholischen Dogmatikers Josef Wohlmuth fortge
schritten. Vgl. dazu Wohlmuths Trilogie: ders.: Im Geheimnis einander nahe. Theologische Auf
sätze zum Verhältnis von Judentum und Christentum. Paderborn u.a. Schöningh 1996; ders.: Die 
Tora spricht die Sprache der Menschen. Theologische Aufsätze und Meditationen zum Verhält
nis von Judentum und Christentum. Paderborn u.a.: Schöningh 2002; ders.: An der Schwelle zum 
Heiligtum. Christliche Theologie im Gespräch mit jüdischem Denken, Paderborn 2007 sowie seine 
Eschatologie: Mysterium der Verwandlung – Eine Eschatologie aus katholischer Perspektive im Ge
spräch mit jüdischem Denken der Gegenwart. Paderborn: Schöningh 2005. Vgl. auch Bruckmann, 
Florian/Dausner, René (Hg.): Im Angesicht die*der Anderen. Gespräche zwischen christlicher Theo
logie und jüdischem Denken. FS für Josef Wohlmuth. Paderborn: Schöningh 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

fundamentaltheologische Verarbeitung und erkenntnistheologische Grundlegung des 
jüdisch-christlichen Dialogs (Ergebnisse und Diskussion). Eine hilfreiche Orientierung 
bieten die jeweils kurzgefassten, einführenden Inhaltsangaben am Beginn sowie die 
»(Zwischen-)Fazits« am Ende eines jeden Teilschritts. Sie eignen sich für eine schnelle 
Übersicht über die jeweiligen Hypothesen, Methoden, Argumentationslinien und bün
deln die Hauptergebnisse. Damit laden sie zu einer gezielten, vertieften Lektüre der 
einzelnen Kapitel ein. Einen ersten Überblick über die Forschungsfragen, Problemstel
lungen, Hypothesen, Methoden, Argumentationslinien und Hauptergebnisse dieser 
Arbeit ermöglicht darüber hinaus ein Beitrag der Autorin mit dem Titel »Exploring an 
Epistemology of Theology Grounded in Dialogue«.37 

Die folgenden (Unter-)Forschungsfragen der jeweiligen Teilschritte werden in den 
»(Zwischen-)Fazits« wieder aufgegriffen. Ziel des ersten Teils ist es, neben einer präzi
sen Bestimmung und Eingrenzung des Forschungsgegenstandes »jüdisch-christlicher 
Dialog«38, einen ersten Überblick zum Stand der Forschung sowie einen Einblick in das 
topologisch-performative Methodensetting zu geben. In Kapitel 1 werden dazu unter
schiedliche Perspektiven (terminologisch, ethisch, kulturwissenschaftlich, historisch) 
eingespielt. Wie kann der Forschungsgegenstand »jüdisch-christlicher Dialog« in einem er
kenntnistheoretischen Interesse bestimmt werden? Welche Methoden eignen sich, um 
das Phänomen »jüdisch-christlicher Dialog« in einer erkenntnistheoretisch angelegten 
Studie beschreiben und analysieren zu können? In Kapitel 2 werden die »Außenper
spektiven« aus Kapitel 1 in eine katholisch-theologische »Innenperspektive« überführt. 
Der Begriff »jüdisch-christlicher Dialog« wird dazu theologisch weiterverarbeitet und 
die methodologischen Überlegungen theologisch profiliert. Inwiefern scheint in Äuße
rungen des katholischen Lehramts die theologische Bedeutung des jüdisch-christlichen 
Dialogs auf? Welche Aussagen lassen sich von dort aus über die erkenntnistheologi
sche Bedeutung des Judentums und die erkenntnistheologische Qualität des jüdisch- 
christliche Dialogs (Theologizität) für christlicher Theologie ableiten? Wie lässt sich 
die (erkenntnis-)theologische Bedeutung des Judentums und des jüdisch-christlichen 
Dialogs methodisch erfassen? 

Der zweite Teil arbeitet problemorientiert: Denn es zeigt sich, dass gegen die vor
gestellte Forschungshypothese, die dem jüdisch-christlichen Dialog eine (offenba
rungs-)theologische Qualität zuspricht, sowohl von christlicher (Kapitel 3) als auch von 
jüdischer Seite (Kapitel 4) Einsprüche erhoben werden. Eine Erkenntnistheorie des 
jüdisch-christlichen Dialogs ist auf dem Problemniveau dieser Vorbehalte anzusiedeln. 
Dazu werden sie ausführlich dargestellt und analysiert, um Argumentationslogiken 

37 Schmuck, Andrea: Exploring an Epistemology of Theology Grounded in Dialogue. In: Crosscultural 
Studies of Religion and Theology 3 (2024) 1: https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo 
/11413892 (10.02.2025). 

38 Von einem »jüdisch-katholischen Dialog« ist in dieser Studie, deren Forschungsgegenstand der »jü
disch-christliche Dialog« ist, dann die Rede, wenn die katholische Perspektive, bzw. der Raum der 
katholischen Kirche für die Gültigkeit von Aussagen entscheidend ist, bspw. wenn es um Treffen 
zwischen jüdischen Akteur*innen und katholischen Vertreter*innen oder um katholische Doku
mente und lehramtliche Aussagen geht, die nicht ohne Weiteres auch für andere christliche Kir
chen gültig oder auf sie übertragbar sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo/11413892
https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo/11413892
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo/11413892
https://eplus.uni-salzburg.at/csrt/periodical/titleinfo/11413892


Einleitung 21 

nachvollziehbar zu machen, die darunterliegenden philosophischen Grundlagen aus
zuleuchten und sie auf epistemologische Implikationen hin zu befragen. Kapitel 3: Wie 
arbeiten Einwände von christlicher Seite gegen die Möglichkeit, bzw. Notwendigkeit 
eines theologischen Dialogs mit Jüd*innen? Welche Argumente können von dort aus für 
den christlichen Anspruch einer Notwendigkeit eines theologischen Dialogs abgeleitet 
werden? Kapitel 4: Wie argumentieren Einsprüche von jüdischer Seite gegen die Mög
lichkeit eines theologischen Dialogs mit Christ*innen? Welche Bedingungen werden von 
jüdischer Seite an einen theologischen Dialog gestellt? 

Der dritte Teil ist als Analyse aktueller katholischer und jüdischer Dokumente zum 
Dialog (»Dialogdokumente«) anwendungsbezogen angelegt. Ziel ist es, Motive (Topoi), die 
die Argumentation in den Dokumenten anleiten, zu identifizieren, und sie auf ihre Be
lastbarkeit für die Entwicklung einer theologischen Grammatik, einer Logik und Struktur 
theologischen Denkens und Sprechens, aus dem jüdisch-christlichen Dialog heraus, zu 
prüfen. Kapitel 5: Welche Bedeutung kommt offiziellen Dokumenten zum jüdisch-christ
lichen Dialog von jüdischer und katholischer Seite für die Frage nach der Möglichkeit 
eines theologischen Dialogs im Kontext einer erkenntnistheoretischen Studie zu? Wie 
lässt sich diese Bedeutung methodisch bestimmen? Kapitel 6: Welche Argumente bzw. 
Argumentationsfiguren aus jüdischen und christlichen Traditionen können aus den Dia
logdokumenten für die Frage nach der Möglichkeit eines theologischen Dialogs abgelei
tet werden? 

Im abschließenden vierten Teil der Arbeit wird zunächst über das im jüdisch-christli
chen Dialog prekäre Thema »Judenmission« nicht nur die Notwendigkeit einer Erkennt
nistheorie des Dialogs ausgewiesen, sondern auch bereits entwickelte Ansätze für die 
Bestimmung der theologischen Bedeutung des Judentums für christliche Theologie vor
gestellt. Kapitel 7: Inwiefern ist das Thema »Judenmission« ein »neuralgischer Punkt« des 
jüdisch-christlichen Dialogs? Welche katholischen Ansätze gibt es, den erklärten Ver
zicht auf Judenmission theologisch zu begründen und einzulösen? Welche Leerstellen 
zeigen sich in diesem Zusammenhang? Was sagt das über die Notwendigkeit einer Er
kenntnistheorie des jüdisch-christlichen Dialogs aus? Im Anschluss daran besteht das 
Ziel des achten Kapitels in einer erkenntnistheologischen Grundlegung – genauer: in ei
nem Ausweis des Judentums als locus theologicus christlicher Theologie und des jüdisch- 
christlichen Dialogs als Glaubensraum in between im Horizont einer topologisch-perfor
mativ39 arbeitenden Theologie. Kapitel 8: Welche erkenntnistheologischen Umstellungen 

39 Eine topologisch argumentierende Fundamentaltheologie und Erkenntnistheorie geht von Orten 
im Sinne von Quellen des Glaubens aus, die traditionell als loci theologici bezeichnet werden. »Sie 
liefern das Material, aus dem Theologie als eine geschichtliche Darstellungsform des Glaubens an 
›Gott‹ ihr Wissen generiert.« Hoff: Glaubensräume, 28 (FN 19). Eine performanztheoretische Durch
führung macht in diesem Zusammenhang auf eine Eigenart theologischen Sprechens von Gott 
aufmerksam: Im Glauben wird beansprucht, dass die Wirklichkeit, die mit dem Zeichen »Gott« 
codiert wird, sich im Gebrauch aktiviert und erfahrbar wird. Die loci theologici werden »in ihrer to
pologischen Funktion nicht bloß ›abgerufen‹, sondern in ihrer Bedeutung aktiviert. Auf diese Weise 
schaffen sie einen eigenen diskursiven Raum. Dieser Vorgang besitzt eine performative Qualität.« 
Hoff, Gregor Maria: Performative Theologie. Studien zur fundamentaltheologischen Theoriebil
dung. Stuttgart: Kohlhammer 2022, 9. Eine topologisch-performativ arbeitende Theologie könn
te einen Widerhall auch in jüdischen Traditionen kennen. Der Midrasch beispielsweise kennt die 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

sind notwendig angesichts des erklärten Verzichts auf Judenmission und um einen theo
logischen Dialog mit dem Judentum zu ermöglichen? Wie lässt sich die erkenntnistheo
logisch konstitutive Bedeutung des Judentums und des Dialogs mit dem Judentum theo
logisch einlösen? 

Eine weibliche, katholische Perspektive 
Standortbestimmung 

In einer Arbeit, die einen interreligiösen Dialog zum Gegenstand hat und ihn nicht 
aus einer soziologischen, kulturtheoretischen, religionswissenschaftlichen, kommu
nikationstheoretischen oder wie immer gearteten »Außenperspektive« darstellt und 
untersucht, sondern aus einer (fundamental-)theologischen »Innenperspektive«, ist es 
unumgänglich, den eigenen Standort transparent zu machen. Denn dieser Standort 
prägt maßgeblich die theoretische Linse, durch die der Gegenstand in Betracht kommt 
und entscheidet mit über die Fragestellungen, Methoden und damit am Ende auch über 
die Ergebnisse. 

Das Vorhaben einer Erkenntnistheorie verschärft diese Notwendigkeit: Epistemo
logien fragen nach den Möglichkeiten, Voraussetzungen und Zielen wissenschaftlicher 
Erkenntnis. Eine Erkenntnistheologie fragt speziell nach den Möglichkeiten, Vorausset
zungen und Zielen theologischer Erkenntnis.40 Dabei stellen sich Fragen wie: Wer pro
duziert überhaupt Wissen? Wie wird Wissen hergestellt und begründet? Epistemolo
gien wohnt daher ein immanent politisches Moment inne. Zwar ist das Festhalten an ver
bindlichen Erkenntnisansprüchen möglich und notwendig. Wenn es aber um die Bedin
gungen geht, unter denen Wissen und Erkenntnis produziert werden, spielen immer 
auch Machtfaktoren eine Rolle.41 Epistemologien sind nicht neutral. Sie können entwe
der Machtverhältnisse und Ungleichheiten rechtfertigen und perpetuieren, oder aber be
stehende Herrschaftsverhältnisse kritisieren. 

Diese Arbeit ist aus der Perspektive einer Christin geschrieben, die Anfang der 
1990er Jahre im deutschsprachigen Raum geboren und katholisch sozialisiert wur

Vorstellung von Gott als Ort, Gott als Ort der Welt: »And he came upon (vayifga‹) the place (Gene
sis 28:11) – Rav Huna says, in the name of Rabbi Ami: Why do we substitute the name of the Holy 
Blessed One and use Place (mâquom)? Because God is the Place of the world, and the world is not the 
place of God. From what is written ›Here there is a place with Me‹ (Exodus 33:21) the Holy Blessed 
One is the place of the world and the world is not the place of the Holy Blessed One.« Midrasch 
Bereschit Rabba Par. 68, Kap. 28,11. 

40 Zu »Erkenntnistheologie« s. auch FN 12. 
41 Die Homepage genderplanet macht darauf aufmerksam, dass die soziale Position in der Gesell

schaft hierbei einen wesentlichen Unterschied in der Herstellung von Wissen macht (beispielswei
se ob es sich um Frau*Mann, Migrant*in, Menschen mit Behinderung, Intellektuelle etc. handelt), 
denn die jeweiligen Perspektiven prägen nicht nur Erkenntnisinteresse, sondern auch den theo
retischen Blick, methodisches Vorgehen und Forschungsergebnisse. Vgl. https://genderplanet.uni 
vie.ac.at/begriffsuniversum/epistemologie.html (10.02.2025). Darüber hinaus wäre wohl noch zu 
ergänzen, das marginalisierte Positionen oft nicht über die Ressourcen verfügen, das von ihnen 
produzierte Wissen der Mehrheitsgesellschaft zugänglich zu machen und überhaupt gehört zu 
werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://genderplanet.univie.ac.at/begriffsuniversum/epistemologie.html
https://genderplanet.univie.ac.at/begriffsuniversum/epistemologie.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://genderplanet.univie.ac.at/begriffsuniversum/epistemologie.html
https://genderplanet.univie.ac.at/begriffsuniversum/epistemologie.html


Einleitung 23 

de. Sie schreibt sich in eine Tradition der sogenannten Post-Schoah-Theologie oder 
Theologie nach Auschwitz ein. Sie reiht sich in eine neue Generation Forschender auf 
diesem Gebiet ein, denen es »um eine fundamentale Überprüfung kirchlicher Lehre und 
Praxis« geht, weil sie davon überzeugt ist, mit Christian Wiese, »dass jegliche Verach
tung oder Bedrohung der Würde und Integrität jüdischer Existenz die eigene religiöse 
Glaubwürdigkeit und Legitimation antastet und in Frage stellt.«42 

Diese Studie versteht sich dabei in erster Linie als Beitrag zu einem innerkatholi
schen Reflexionsdiskurs, denn, mit Barbara Schmitz: »In der Tat sind die Themen, die 
sich aus dem Dialog ergeben, nicht unbedingt Themen des Dialogs selbst, sondern ver
weisen aus dem Dialog zurück auf den Bedarf an Reflexion und Positionierung im inter
nen Diskurs.«43 Obschon diese Arbeit also innerhalb des katholischen fundamentaltheo
logischen Binnendiskurses situiert ist und ihre Thesen ausdrücklich in diesen Binnen
diskurs hineinsprechen, ist sie nicht weniger genuin auf den jüdisch-christlichen Dia
log verwiesen: Sie will impulsgebend in den jüdisch-christlichen Dialog hineinwirken 
und ist vor allem auf wohlwollend-kritische Rezeption durch jüdische Akteur*innen an
gewiesen. Deshalb ist sie mit einer Einladung an jüdische Forschende verbunden, über 
die vorgelegten Hypothesen, Fragen, Methoden, Argumente und Ergebnisse in einen ko
operativen, kreativen Austausch zu kommen. Auch Christian Wiese fordert eine »his
torisch fundierte, theologisch achtsame Dialogizität«, deren Anspruch sich die Autorin 
verpflichtet weiß. Für Wiese bedeutet das, 

»dass christliche Selbstreflexion mit Blick auf die Fähigkeit zum Dialog mit dem Ju
dentum nicht als innerchristlicher Diskurs zu leisten ist, sondern allein in beständigem 
Gespräch mit jüdischer Geschichtsschreibung, Exegese, Philosophie, Literatur unter
schiedlicher Zeiten, mit internationalen jüdischen Gesprächspartner*innen in den 
vielstimmigen gegenwärtigen wissenschaftlichen und gesellschaftlichen Debatten. 
[…] Der Versuch aber, möglichst differenziert den christlichen Anteil an der Geschichte 
antisemitischen Denkens und Handelns herauszuarbeiten, bildet die konstruktive 
Basis einer Theologie nach Auschwitz, welche die radikale Infragestellung der christ
lichen Geschichte und Tradition auszuhalten und endlich eine positive Tradition der 
Wahrnehmung des Judentums zu begründen versucht.«44 

42 Wiese, Christian: Unterwegs zu einer historisch fundierten, theologisch achtsamen Dialogizität. 
Perspektiven zum christlich-jüdischen Dialog. In: Christoph Münz/Rudolf W. Sirsch (Hg.): Über 
Grenzen hinweg zu neuer Gemeinschaft. Bilanz und Perspektiven des christlich-jüdischen Ge
sprächs (Forum Christen und Juden 23). Berlin: Lit-Verlag 2021, 203–222. Zitiert nach Online-Ver
sion, o.S.: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierte 
n-theologisch-achtsamen-dialogizitaet.html (10.02.2025). 

43 Schmitz, Barbara: Die jüdischen Erklärungen »Zwischen Jerusalem und Rom« und »Den Willen un
seres Vaters im Himmel tun« – eine Landschaft wird neu vermessen. In: Arie Folger/Jehoschua Ah
rens (Hg.): Rabbiner im Gespräch mit dem Vatikan. Jüdisch-katholische Beziehungen nach Nostra 
Aetate und Korrespondenzen mit Benedikt XVI. (Forum Christen und Juden 20). Berlin: Lit-Verlag 
2021, 99–108, 106. 

44 Wiese, Christian: Unterwegs zu einer historisch fundierten, theologisch achtsamen Dialogizität. 
Perspektiven zum christlich-jüdischen Dialog. In: Christoph Münz/Rudolf W. Sirsch (Hg.): Über 
Grenzen hinweg zu neuer Gemeinschaft. Bilanz und Perspektiven des christlich-jüdischen Ge
sprächs (Forum Christen und Juden 23). Berlin: Lit-Verlag 2021. 203–222. Zitiert nach Online-Bei

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierten-theologisch-achtsamen-dialogizitaet.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierten-theologisch-achtsamen-dialogizitaet.html
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierten-theologisch-achtsamen-dialogizitaet.html
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierten-theologisch-achtsamen-dialogizitaet.html


24 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

Diskriminierungssensible Sprache 

Der Autorin ist ein gendergerechter und diskriminierungssensibler Sprachstil ein Anlie
gen – auch deshalb, weil bereits der Raum der katholischen Kirche einer ist, in dem Men
schen aus unterschiedlichen Gründen Diskriminierungserfahrungen ausgesetzt sind. In 
der Geschichte der jüdisch-christlichen Beziehungen nehmen Diskriminierung und Ge
walt Formen eigenen Ausmaßes an. Diese Studie möchte angesichts dessen einen Bei
trag zur Überwindung toxischen theologischen Sprechens über und mit Jüd*innen und 
deren Traditionen leisten. 

Aus sprachpragmatischen Gründen bleibt die Rede von »dem Judentum« oder »den 
Jüd*innen« in dieser Studie nicht aus. Deshalb seien im Folgenden einige Hinweise zum 
Gebrauch dieser Begriffe vorgebracht.45 Die Autorin ist sich zunächst der Problematik 
bewusst, dass »das Judentum« keine »Religion« in einem westlich-christlich geprägten 
Verständnis ist und dass Zugehörigkeiten zum Judentum anders definiert werden als die 
Zugehörigkeit zum Christentum (qua Taufe). Die Kategorie »Religion« ist deshalb nur 
äußerst bedingt geeignet, das Selbstverständnis von Jüd*innen zum Ausdruck zu brin
gen.46 Die Autorin ist sich außerdem der internen kulturellen und religiösen Pluralität 
jüdischer Strömungen (aber auch zunehmender Pluralisierungen innerhalb des Christ
lichen und speziell Katholischen)47 bewusst. 

»As a result of the two thousand year old tragedy of exile and dispersion, the Jewish 
People found themselves spread throughout the world, living among various nations 
and cultures where Jewish communities flourished, and alas, also suffered. Each Jewish 
community, while maintaining core Jewish values and identity, also developed its own 
cultural uniqueness, traditions, and institutions. Despite the strong bonds among the 
whole of the Jewish people, the Jewish way of life varies from community to community 
throughout the world.«48 

Die Darstellung bemüht sich deshalb, ein Verständnis von Religionen als hybride und 
komplexe Phänomene zu transportieren. Gerd Baumann schlägt außerdem vor, weniger 

trag in JC Relations, o.S.: https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-histo 
risch-fundierten-theologisch -achtsamen-dialogizitaet.html (10.02.2025). 

45 Für detailliertere Überlegungen zur Komplexität religiöser Identitäten speziell im Kontext des jü
disch-christlichen Dialogs im deutschsprachigen Raum s. den bereits erwähnten gemeinsamen 
Beitrag der Autorin mit anderen Teilnehmenden des Network of Young Scholars in Jewish-Christian 
Dialogue: Herberger/Höftberger/Koch/Schmuck: Who can speak on behalf of whom? 

46 Vgl. dazu ausführlich Hock, Klaus: Wer hat die Religion gemacht? Die Macht des Religionsbegriffs. 
In: Merdan Güneş/Andreas Kubik/Georg Steins (Hg.): Macht im interreligiösen Dialog. Interdiszi
plinäre Perspektiven. Freiburg: Herder 2022, 15–41. 

47 Vgl. dazu Hoff: Performative Theologie, 170f. 
48 World Jewish Congress: Kishreinu, o.S. Als Identitätsmarker jüdischen Lebens nennt das Doku

ment: »The Jewish identity is based on the inextricable bond between the G-d of Israel, the land 
of Israel and the people of Israel. This bond exists because of the commitment of the Jewish peo
ple to common religious values as declared in the Torah and other sacred works, together with a 
common history, language, traditions and the connection to a common land — the land of Israel, 
our ancestral homeland.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierten-theologisch
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierten-theologisch
https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierten-theologisch
https://www.jcrelations.net/de/artikelansicht/unterwegs-zu-einer-historisch-fundierten-theologisch


Einleitung 25 

von jüdischer oder christlicher Identität zu sprechen, als vielmehr von einer diskursiv- 
prozessualen Identifikation, die in einem bestimmten Kontext, in diesem Fall im Kon
text dieser wissenschaftlichen Studie aus katholischer Perspektive, stattfindet und die 
deshalb immer schon situativ, flexibel, imaginativ und innovativ ist.49 Zum Gebrauch 
der Bezeichnung »Jüd*innen« wäre zu ergänzen: Im jüdisch-christlichen Dialog begeg
nen sich nicht zwei Religionen, sondern, mit Volker Küster, immer konkrete Menschen, 
»die in verschiedenen Glaubenssystemen beheimatet und ihnen gegenüber loyal sind«50. 
Christ*innen sind dabei nicht befugt, konkreten Akteur*innen abseits ihrer Selbstiden
tifikation eine jüdische Identität zu- oder abzusprechen. Für Philip A. Cunningham ist 
das eine von zehn Maximen für Mutualität (»Maxims for Mutuality«).51 Sie gilt auch für 
diese Arbeit. 

Die Bezeichnungen »Judentum« oder »jüdisch« sind in erster Linie Ausdruck der 
Standortgebundenheit der Autor*in. Sie sind Ausdruck eines Bewusstseins für das Un
vermögen der Repräsentation einer jüdischen Innenperspektive – ohne deshalb auf für 
den Dialog und eine dialogische Verständigung notwendige Verstehensbemühungen 
verzichten zu können. Katja Thörner spricht in diesem Zusammenhang von einer »Form 
von reflektiertem ›Essentialismus‹«52. Auf die Verwendung des Begriffs »Israel« wurde 
weitestgehend verzichtet, da er aufgrund seiner vielschichtigen, allen voran politischen 
Implikationen missverständlich ist. Wenn stärker auf das jüdische Selbstverständnis 
referiert wird, wird statt »Judentum« oder »Israel« die häufig von Jüd*innen verwendete 
Selbstbezeichnung »das jüdische Volk« gewählt. 

Komplex verhält es sich auch mit der Bezeichnung jener Heiligen Schriften, auf 
die sich Judentum und Christentum gleichermaßen beziehen. Diese Arbeit entscheidet 

49 Vgl. Baumann, Gerd: The Multicultural Riddle. Rethinking National, Ethnic and Religious Identi
ties. New York/London: Howard 1999, 140. 

50 Küster, Volker: Einführung in die Interkulturelle Theologie. Göttingen u.a.: Vandenhoeck & Ru
precht 2011, 132. 

51 »Remember, you are not competent to decide who is Jewish and who is not. Jewish identity is to be 
defined by the Jewish community itself.« Philip A.: Maxims for Mutuality. Principles for Catholic 
Theology, Education, and Preaching about Jews and Judaism. New York/Mahwah, NJ: Paulist Press 
2022, 71. Ähnlich ders.: Seeking Shalom. A Journey to Right Relationship between Catholics and 
Jews. Grand Rapids (Michigan): William B. Eerdmans Publishing Company 2015, 289. 

52 Thörner, Katja: Diskurstheorie und Diskursanalyse als Ansatz und Methode in der Erforschung 
interreligiöser Beziehungen und Verflechtungen. In: Erlanger Jahrbuch für interreligiöse Diskur
se. Bd. 1: Methoden der Darstellung und Analyse interreligiöser Diskurse. Hg. v. Bayerisches For
schungszentrum für Interreligiöse Diskurse. Baden-Baden: Ergon 2021, 15–36, 32. Was in die
ser Studie tatsächlich nicht repräsentiert ist, sind nicht-rabbinische Formen des Judentums, also 
beispielsweise jüdisch-arabische oder jüdisch-persische Gruppierungen. Dazu Alexandra Cluffel: 
»Darüber hinaus wird in vielen dieser Studien zwar die Notwendigkeit betont, das Judentum als 
eine konstituierte Identität zu betrachten, doch der wichtigste Bezugs- und Vergleichspunkt bleibt 
das rabbinische Judentum.« Dies.: In anderen Geographien denken. Weltgeschichte, Weltreligio

nen und methodologische Ansätze für eine globale Verflechtungsgeschichte der Religionen. In: 
Erlanger Jahrbuch für interreligiöse Diskurse. Bd. 1: Methoden der Darstellung und Analyse in
terreligiöser Diskurse. Hg. v. Bayerisches Forschungszentrum für Interreligiöse Diskurse. Baden- 
Baden: Ergon 2021, 37–91, 54f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Andrea Schmuck: Glaubensraum Dialog 

sich für folgenden Zugang: Die Bezeichnung »Altes Testament«53 drückt eine christliche 
Perspektive aus; die Bezeichnung »TaNaK« verweist stärker auf den innerjüdischen 
Gebrauch und die religiöse und kultische Bedeutung dieser Schriften in jüdischen Tra
ditionen. Die Bezeichnung »Heilige Schriften Israels« betont den gemeinsamen Bezug 
auf diese Schriften. Dabei ist sie bewusst im Plural gehalten, weil diese Sammlung von 
Schriften bis in 2. Jahrhundert n. Chr. eine »im Umfang noch offene und von den einzel
nen Gruppierungen des Judentums [auch derjenigen der ersten Jesusanhänger*innen, 
später Christ*innen – AS] teilweise unterschiedlich abgegrenzte«54 Größe darstellt. 

Bei aller Sensibilität ist nicht ausgeschlossen, dass missverständliche oder verzer
rende Darstellungen »des Judentums«, des jüdischen Selbst- oder Schriftverständnis
ses bestehen bleiben. Diese Studie ist Ausdruck eines aufrichtigen Bemühens um Wert
schätzung und Mutualität. Wo das nicht angemessen umgesetzt werden konnte, werden 
Rezipierende um entsprechende Hinweise gebeten und sind eingeladen, mit der Autorin 
ins Gespräch zu kommen. 

53 Die Bezeichnung »Altes Testament« ist dabei nicht antithetisch zum »Neuen Testament« gemeint, 
sondern ist Ausdruck einer Würdigung: »alt« im Sinne von »wertvoll«. 

54 Zenger, Erich u.a.: Einleitung in das Alte Testament. Stuttgart: Kohlhammer 52004, 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002 - am 14.02.2026, 06:36:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476727-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

