Il. Die Tragik der Individuierung

Der tragische AusschluB des Wahnsinns (Foucault und Nietzsche)

Gleich auf den ersten Seiten des Vorworts zu seinem ersten grofen Buch,
Walnsinn und Gesellschaff (1961), fithrt Foucault eine deutlich an Nietzsches
Geburt der Tragidie (1871) ankniipfende Begrifflichkeit von Tragik und Tra-
godie ein, die den gesamten Text durchziehen wird. Auf diese Weise stellt er
Tragik und Tragddie gleich zu Beginn in einen engen Zusammenhang mit
dem Untersuchungsgegenstand des Buches — der »Geschichte des Wahns
im Zeitalter der Vernunft«. Foucault formuliert als Ziel seiner Unter-
suchung, eine »Archiologie« des »Schweigens« des Wahnsinns zu schreiben,
d.h. seine Geschichte als die Geschichte seines Ausschlusses. Es geht um den
Wahnsinn als um etwas, das durch seine Ausgrenzung aus der Kultur
bestimmt wird und dabei gleichzeitig diese Kultur bestimmt: »Urspriinglich
ist die Zasur, die die Distanz zwischen Vernunft und Nicht-Vernunft her-
stelltd (WG 7) — und zwar »urspriinglich« nicht nur fiir die Geschichte des
Wahnsinns, sondern fiir die abendldndische Geschichte der Neuzeit tiber-
haupt.

Man koénnte die Geschichte der Grenzen schreiben — dieser obskuren Gesten, die,
sobald sie ausgefiihrt, notwendigerweise schon vergessen sind —, mit denen eine
Kultur etwas zuriickweist, was fir sie das A'uﬁm' sein wird; und wihrend ihrer
ganzen Geschichte bezeichnet diese geschaffene Leere, dieser freie Raum, durch
den sie sich isoliert, sie ebensosehr wie ithre Werte; denn ihre Werte erhilt und
wahrt sie in der Kontinuitit der Geschichte; aber in dem Gebiet, von dem wir reden
wollen, trifft sie thre entscheidenden Wahlen. Sie vollzieht darin die Abgrenzung, die
ihr das Antlitz ihrer Positivitit verleiht. Da liegt die eigentliche Dichte, in der sie sich
formt.2 (WG 9)

1 Korrektur der Ubersetzung: [dabei] gestrichen, Gw.E.; vgl. Michel Foucault: Folie et
déraison. Histoire de la folie a I'age classique, Paris 1961, S. If. (im folgenden per Sigle
HF [1961] zitiert).

2 Ubersetzung verindert, Gw.E. Das Original lautet: »On pourrait faire une histoire des
limites, — de ces gestes obscurs, nécessairement oubliés dés qu’accomplis, par lesquels
une culture rejette quelque chose qui sera pour elle 'Extérieur; et tout au long de son
histoire, ce vide creusé, cet espace blanc par lequel elle s’isole la désigne tout autant que

47

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Foucault ruft hier zundachst den Topos einer allgemeinen >Tragodie der
Kultur< auf, dem zufolge jeder Kultur ein »Zerreiflen<® (WG 9), eine »tra-
gische Abtrennung« zugrunde liegt (WG 10); »eine Absplitterung, die wie
die Geburt ihrer Geschichte ist«. (WG 9) Diese Idee der tragischen Absplit-
terung konkretisiert Foucault dann fiir die abendlédndische Kultur, fragt also
nach ihrem Aufieren als nach ihrem Konstituens und sieht eine der fiir sie
»entscheidenden Wahlen« in der Herausbildung des Konzepts eines Ande-
ren der Vernunft, d.h. des Wahnsinns.* So »stellt das Verhiltnis von Ver-
nunft und Unvernuntft fiir die Kultur des Abendlandes eine der Dimensio-
nen ihrer Urspriinglichkeit dar«. (WG 9) Indem das Auflere, das der
Wahnsinn ist, eine Kultur ebenso »bezeichnet« wie ihre Werte sie bezeich-
nen, ist die Geschichte des Wahnsinns insbesondere fiir das klassische
Zeitalter oder fur die Aufklarung als dem Zeitalter der Vernunft von Inter-
esse. Pointierter formuliert: Die Geschichte des Zeitalters der Vernuntt ist
nichts anderes als die Geschichte des Wahnsinns.

Ein Gegenstand der konstitutiven »Abtrennungfen]« der abendlandischen
Kultur ist also der Wahnsinn. Tragisch ist aber nicht nur die »Abtrennungs,
sondern auch dasjenige, was abgetrennt wird; es liegt als »tragische Struk-
tur« »an den Toren der Zeit« und »an den Grenzen der Geschichte« einer
Kultur. (WG 9) Nicht nur der Ausschlufl des Wahnsinns ist demnach
tragisch, sondern auch der Wahnsinn selbst.?

ses valeurs. Car ses valeurs, elle les recoit, et les maintient dans la continuité de
I’histoire; mais en cette région dont nous voulons parler, elle exerce ses choix essen-
tiels, elle fait le partage qui lui donne le visage de sa positivité; la se trouve 1'épaisseur
originaire ou elle se forme.« (HF [1961] III)

Ubersetzung verindert, Gw.E. Ulrich Képpen iibersetzt »Absplitterunge; Foucault
schreibt aber »déchirement« (HF [1961] IV), >Zerreiflenc.

4 Daneben nennt Foucault an dieser Stelle den Orient, den Traum und die Sexualitit
(vgl. WG 10). Sarasin nennt, wohl im Vorausblick auf Foucaults spitere Werke,
Wahnsinn, Verbrechen und Sexualitit. Philipp Sarasin: Michel Foucault zur Einfiih-
rung, S. 17.

Genaugenommen hat man es hier mit einem doppelten Tragik- und einem doppelten
Wahnsinnsbegriff zu tun: Die Dopplung des Tragikbegriffs besteht darin, dafy sowohl
der Wahnsinn als ein der Trennung von Wahnsinn und Vernunft vorgéngiger ur-
spriinglicher Einheitszustand als auch die Trennung dieser Einheit als die Trennung
von Wahnsinn und Vernunft im klassischen Zeitalter tragisch ist. Die Dopplung des
Wahnsinnsbegriffs besteht darin, dafl der Wahnsinn sowohl der der tragischen Tren-
nung vorgangige Einheitszustand als auch, als Gegenstand neuzeitlicher Wissenschaft,
das Ergebnis der tragischen Trennung ist (vgl. auch Gerhard Unterthurner: Foucaults
Archiologie als Kritik der Erfahrung, S. 121, 147).

48

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Dieser doppelte Tragikbegriff als Zustand einer urspriinglichen Einheit
einerseits und als Prozef§ der Trennung andererseits geht direkt auf Nietz-
sche und dessen mythischen Rauschzustand des Dionysischen zuriick. In
Nietzsches Tragikkonzept ist einerseits die mythische dionysische Ureinheit
selbst und andererseits deren Trennung tragisch. Die Zerstiickelung des
Dionysos Zagreus ist Gegenstand der Urtragddie, und bis in die Tragédien
Aischylos’ und Sophokles’ bleibt Dionysos ihr »eigentlicher Held« und
bleibt die »Marter des Gottes«, seine »Zerstiickelung, seine »Individuations,
ihr Gegenstand. (Vgl. GT 71ff.) Die griechische Tragodie ist durch ihre
Teilhabe an der Einheitserfahrung im mythischen Rauschzustand des Dio-
nysischen charakterisiert, einzig in der Kunst der Tragodie gelingt die Syn-
these von dionysischem Rausch und apollinischem Schein. Auch der von
Foucault beschriebenen Trennung geht ein mythischer Einheitszustand
voraus: eine »noch undifferenzierte«, »noch nicht durch eine Trennung
gespaltene Erfahrung« (WG 7), ein Gebiet, auf dem »Wahnsinn und Nicht-
wahnsinn, Vernunft und Nichtvernunft konfus miteinander verwickelt«
sind (WG 8), und auch Foucault bezieht sich hier auf die Griechen, die
thm zufolge keinen Gegenbegriff zu ihrem /logos, nichts dem logos »Gegen-
teiliges« besaflen. (WG 9) Die (darauffolgende) Geschichte des Abendlandes
vollzieht dann einen Ausschlufl des Wahnsinns und der Unvernunit. So
bestand zunéchst »seit dem frithen Mittelalter eine Beziehung zu etwas«, das
»vage« mit »Wahnsinn, Demenz, Unvernunft« benannt wurde. Die Renais-
sance erlebt dann noch einmal eine Einheit von Wahnsinn und Vernunft,
eine »tragische und kosmische Erfahrung des Wahnsinns« (WG 49), die sich
in Erasmus’ Lob der Torheit und Brants Narrenschiff, den Gemilden Breughels
und Boschs manifestiert, doch bedeutet diese Manifestation zugleich schon
eine Form der Auseinandersetzung mit dem Wahnsinn, die schliefilich in
die »kritische Erfahrung desselben Wahnsinns« iiberleitet. (WG 46) Durch
diese frithneuzeitliche intensive Auseinandersetzung mit dem Wahnsinn ist
dieser — anders als im Mittelalter — als Wahnsinn zwar bereits benannt, wird
zunichst jedoch noch als die Kehrseite der Vernunft in diese aufgenommen,
eine Kehrseite, in die er stets umschlagen kann. Wie Foucaults Wahnsinn
»an den Toren der Zeit« eng verwandt mit Nietzsches mythischem diony-
sischen Rausch ist, ist Foucaults Einheitszustand von Wahnsinn und Ver-
nunft, der in der Renaissance noch einmal auflebt, mit Nietzsches Einheit
von Dionysischem und Apollinischem verwandt, die einzig in der Tragddie
Aischylos’ und Sophokles’ verwirklicht wurde.

49

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Tragik der Individuierung

Das Ende dieser Tragddie und ithrer Auffithrung des dionysischen Rausches
wird Nietzsche zufolge durch Euripides bzw. Sokrates eingeleitet. Die dio-
nysische »Mysterienlehre der Tragddie« beschreibt Nietzsche als

die Grunderkenntniss von der Einheit alles Vorhandenen, die Betrachtung der
Individuation als des Urgrundes des Uebels, die Kunst als die freudige Hoffnung,
dass der Bann der Individuation zu zerbrechen sei, als die Ahnung einer wieder-
hergestellten Einheit. (GT 73)

»Jenes urspriingliche und allméchtige dionysische Element aus der Tragédie
auszuscheiden [...] — dies ist die jetzt in heller Beleuchtung sich uns ent-
hillende Tendenz des Euripides.« (GT 82) Dessen Tragodie folgt einer
»sokratischen Tendenz« (vgl. GT 83) und ist ein »Product jenes eindringen-
den kritischen Prozesses« der »rationalistische[n] Methode« des »Sokratis-
mus«. (GT 85) Er trennt, im Wortsinne von dkritisch¢, die dionysische
Einheit und setzt das principium individuationis endgiltig durch.6

6 Nietzsches Gedanken vom Tod der Tragddie durch das Aufkommen des sokratischen
Prinzips der Individualitdt finden sich tibrigens bereits bei Hegel. In den Vorlesungen zur
Geschichte der Philosophie markiert Sokrates den Punkt, an dem die griechische Sittlich-
keit in Moralitdt >umschlagt« (G.W.F. Hegel: Vorlesungen zur Geschichte der Phi-
losophie I (= Werke, Bd. 18), Frankfurt a.M. 1986, S. 468) und zu Ende geht — und mit
ithr die Tragédie. Indem sich Sokrates nach seinem Prozef weigert, sein Strafmaf}
selbst zu bestimmen und darin seine Schuld anzuerkennen (vgl. ebd., S. 508£.), mif3-
achtet er den Schuldspruch im Namen des athenischen Volkes, und erst diese Wei-
gerung fithrt zu seinem Todesurteil. Sie bedeutet die Nichtanerkennung des Rechts
des Staates, die Nichtanerkennung jenes Prinzips, dem Sophokles’ Antigone sich
(Hegels Lesart zufolge) in ihrem Tod unterworfen hatte. Hegel zitiert hier, wie in
der Phinomenologie, wieder das »weil wir leiden, anerkennen wir, das wir gefehlt«, mit
dem Antigone ihre sittliche Individualitit, das Recht der Familie, dem Recht des
Staates unterwirft und dieses in threm Tod anerkennt. Sokrates dagegen unterwirft
sich diesem Recht des Staates nicht und bestreitet damit dieses Recht ebenso wie
Antigones sittliches Bewufitsein. Wie Sokrates hatte ja auch Antigone ihre Indivi-
dualitit gegen den Staat gesetzt, doch war ihre Individualitdt noch eine substantielle
und sittliche, indem sie dem goéttlichen Recht der Familie entsprach. Dagegen ver-
korpert Sokrates kein sittliches Recht; das Gesetz, das er vertritt, ist radikal indivi-
dualisiert und verinnerlicht: Er findet es durch seine Auslegung des >Erkenne dich
selbst« des Delphischen Orakels in sich selbst, im »eigene[n] Selbstbewufitsein des
Menschen, im »allgemeine[n] Bewufltsein des Denkens eines jeden«. (Ebd., S. 503)
Sokrates bedeutet »die Einfithrung eines neuen Gottes, der das Selbstbewufitsein zum
Prinzip machte« (ebd., S. 507) — ein Prinzip, das »spéter zu seiner wahrhaften Gestalt

50

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Auch diese Konzeption der Individuumskonstitution als Trennung der Ein-
heit mitsamt ihrer tragischen Konnotation greift Foucault auf: Im
17. Jahrhundert namlich beginnt sich das tragische Ineinander von Ver-
nunft und Wahnsinn aufzulésen; Descartes tritt dort paradigmatisch fiir die
strikte Trennbarkeit von Vernunft und Wahnsinn ein (vgl. WG 691t.). Das
Ende des »kosmischen« und »tragischen« Bewufitseins und seine Ablosung
durch das »kritische Bewufltsein« des Wahnsinns (WG 46{I.) wird durch ein
bestimmtes Wissen herbeigefiihrt, das Wissen Descartes’, und ist durch die
Abgrenzung des Wahnsinns von der Vernunft gekennzeichnet. Descartes’
Ausraumung des hyperbolischen Zweifels steht paradigmatisch fiir die ent-
scheidende »Zasur, die die Distanz zwischen Vernunft und Nicht-Vernunft
herstellt«. (WG 7)

Foucault verschiebt gewissermaflien Nietzsches Konzeption der tragischen
Individuation historisch um etwa 2000 Jahre: Wihrend Nietzsche die Indi-
viduation in der griechischen Antike des Sokrates verortet, verlegt Foucault
diese tragische Trennung an den Beginn der Aufklarung im 17. Jahrhundert
— beides sind sogenannte Humanismen der Weltgeschichte — und ersetzt
dabei Nietzsches Sokrates durch sein modernes Pendant, nidmlich Descar-
tes. Auch Nietzsches Sokrateskritik richtet sich natiirlich letztlich auch gegen
den Rationalismus der Neuzeit, wie sich etwa an seiner Parallelisierung von
Euripides und Descartes zeigt (vgl. GT 86). Foucault zufolge vollzieht sich
die Trennung von Wahnsinn und Vernunft in Descartes’ Cogito; Ergebnis
des epistemischen Ausschlusses des Wahnsinns ist also das neuzeitliche
Erkenntnissubjekt. Die tragische Trennung von Vernunft und Unvernunft,
die tragische Abspaltung des Wahnsinns als die sichere Erkenntnis, nicht
wahnsinnig zu sein, bringt demnach das moderne Selbstbewufitsein hervor.

sich erheben wird« (ebd., S. 512), ndmlich im Christentum. Die Parallelisierung von
Sokrates und Jesus findet sich ebenfalls bei Nietzsche. Wie bei Hegel also Sokrates das
Prinzip der Individualitat verkérpert und »das einzelne Bewufitsein als selbstandig von
dem allgemeinen Geiste sich abtrennt und fiir sich wird« (ebd., S. 514), und wie er das
und das Ende der Tragédie herbeifiihrt, so auch bei Nietzsche — wobei natiirlich
Hegels Bewertung anders ausféllt als die Nietzsches. Wihrend Hegel das Ende der
Tragédie und den Beginn des Christentums unter asthetischen Gesichtspunkten zwar
implizit bedauert, unter ethischen dagegen begruft, ist das Ende der Tragddie in der
sokratischen Individualitit bei Nietzsche sowohl ein dsthetischer Verlust als auch der
Beginn der lebensfeindlichen christlichen Moral. Auch Foucault koppelt die neuzeit-
liche »kritische« Erfahrung des Wahnsinns mit einer »moralischen« Erfahrung des
Wahnsinns und stellt diese der »kosmischen« und »tragischen« gegeniiber (vgl. WG
461L.).

51

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Foucault geht aber iiber eine blofie Ausfithrung von Nietzsches Uberlegun-
gen hinaus. Das Neue an seiner Verlegung der tragischen Trennung in die
Neuzeit, und hier setzt seine eigentliche Untersuchung an, besteht in der
Verkntipfung epistemischer und gesellschaftlicher Entwicklungen: Die
Konstruktion eines Erkenntnissubjektes durch den theoretischen Ausschlufl
des Wahnsinns als des Anderen der Vernunft zu Beginn der Aufklarung
verlduft ndmlich parallel zu und untrennbar von einer Reihe tatsdchlicher
gesellschaftlicher Ausschlufimechanismen, die ihrerseits dem Muster tragi-
scher Strukturen folgen: Das zentrale Beispiel stellt der Ausschlufl des
Wahnsinnigen durch Hospitalisierung dar, d.h. die rdumliche Trennung
von Vernunft und Unvernunft. Als eine gesellschaftliche Entsprechung zum
cartesischen theoretischen Konzept des Selbstbewufitseins oder des Wissens
des Selbst als einem Gegenbegriff zum Wahnsinn erfolgt also die praktische,
gesellschaftlich-institutionelle Schaffung eines Individuums, das sich tiber
die Abgrenzung vom und Ausschluff des dadurch ebenfalls erst geschaffe-
nen Wahnsinnigen definiert wird. »Durch einen eigenartigen Gewaltakt
bringt dann das Zeitalter der Klassik den Wahnsinn [...] zum Schweigen.«
(WG 68) Dieser »Gewaltakt« ist ein zweifacher: Er ist Descartes’ Ausschluf}
des Wahnsinns in seinen Meditationes von 1641, und er ist die Internierung
der Wahnsinnigen im Hépital Général im Jahre 1657. Foucault bezeichnet
ihn als »dramatisch«: »[D]er ebenso theoretische wie praktische Moment der
Trennung, das ist die Wiederaufnahme des alten Dramas des Ausschlus-
ses«. (WG 167) Der Ausschlufl der Wahnsinnigen durch Internierung ist
der praktische, der »institutionelle Ausdruck« der cartesischen »grofien we-
sentlichen Trennung von Vernunft und Unvernunft«.” Damit findet die
Individuierung bei Foucault auf zwei — gleichermafien historischen — Ebe-
nen statt: einer theoretischen, epistemischen, fiir die Descartes einsteht (wie
Sokrates bei Nietzsche), und einer praktischen, gesellschaftlich-institutionel-

7 Meine Ubersetzung, Gw.E.; vgl. Michel Foucault: Histoire de la folie 4 'age classique.
Folie et déraison, Paris 1972, S. 136: »la grande coupure essentielle de la raison et de la
déraison — dont I'internement n’est que I'expression institutionnelle« (im folgenden per
Sigle HF [1972] zitiert). Das ganze dritte Kapitel des ersten Teils der Historre de la folie,
»Le monde correctionnaire« (HF [1972] 110-147), ist in der deutschen Ubersetzung
nicht enthalten. Weitere, nicht angegebene Kiirzungen der deutschen Ausgabe betref-
fen die Seiten HF [1972] 80-90, 186-190, 208, 209-212, 375-388, 440-442, 574f.,
638-640, 644-652, 654—663.

52

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

len, durch Mafinahmen, die von der Anwendung eines Wissens auf das
Individuum, von der zunehmend wissenschaftlichen Qualifizierung eines
Individuums als wahnsinnig bis zum korperlichen Ausschlufl durch Inter-
nierung reichen.® Dies sind »dramatische Formen der Trennungs, so dafi es
sich auf einer dritten, gattungstheoretischen Ebene bei der Individuierung
um eine »dramatische Konstitution« handelt. (WG 168)

Diese dramatische, genauer: tragische Trennung weist Foucault auch an
konkreten literarischen Texten nach, namentlich natirlich den klassischen
Tragodien Corneilles und Racines. Der Trennung von Wahnsinn und
Vernunft entspricht die Tag/Nacht-Dichotomie, die Foucault zufolge cha-
rakteristisch fiir das klassische Zeitalter ist und sich sowohl in philosophi-
schen Texten, paradigmatisch bei Descartes, als auch in der Bildersprache
der Tragédien etwa Racines niederschligt. Darliber hinaus ordnet die
Trennung in Tag und Nacht, als sogenannte Einheit der Zeit, die einen
Dramenverlauf »innerhalb eines einzigen Sonnenumlaufs« vorgibt,’ auch
die Struktur der klassischen Tragodie, so daf der epistemischen Trennung
eine tragddientheoretische Bedeutung — oder andersherum — zukommt:

Die dramatische Regel der Einheit der Zeit hat einen positiven Inhalt. Sie zwingt die
tragische Dauer, sich um den eigenartigen, aber universellen Wechsel von Tag und
Nacht zu balancieren. Die ganze Tragédie muf sich in dieser Zeiteinheit erfillen,
denn sie ist im Grunde nichts als der Zusammenstofl zweier Konigreiche, die durch
die Zeit selbst miteinander im Unversohnlichen verbunden sind. (WG 248)

Auf diese Weise wird die Zeit im Theater Racines von der »grofie[n] tragi-
sche[n] Zasur beherrscht« (WG 248), der Zasur zwischen Tag und Nacht,
zwischen Licht und Schatten, zwischen Helle und Dunkelheit, die zugleich
eine Variante der individuumskonstitutiven Zasur zwischen Wahnsinn und
Vernunft ist:

8 Grundsitzlich ist zwar festzustellen, dall Waknsinn und Gesellschaft auch Foucaults
spatere Machtanalytik bereits ¢ nuce enthalt, wonach die Macht nicht von auflen
auf das Individuum einwirkt, sondern durch die Unterwerfung des Individuums unter
die Machtmechanismen auch von ihm selbst und gegen sich selbst ausgetibt wird, so
daf} zwischen Innen und Auflen gar nicht mehr unterschieden werden kann; die
Tendenz stimmt aber.

9 Aristoteles: Poetik, iibers. und hg. von Manfred Fuhrmann, Stuttgart 1982, S. 17
(1449b 13).

53

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der Kreis von Tag und Nacht ist das Gesetz der klassischen Welt. [...] Dieses Gesetz
schliefft jede Dialektik und jede Vers6hnung aus, griindet folglich zugleich die
bruchlose Einheit der Erkenntnis und die kompromifilose Teilung der tragischen
Existenz.10 (WG 248)

Den »Wechsel von Tag und Nacht« hatte bereits Hegel in der Enzyklopidie
im Zusammenhang mit dem »Unterscheiden der Individualitit« verwen-
det.!! Der tragischen Individuumskonstitution als Trennung, die die Phd-
nomenologie beschreibt, Antigones individuierender Tat (»dies Entzweien [...]
ist eben das Setzen der Individualitit« ), entspricht in der Enzyklopidie die
Unterscheidung in Tag und Nacht, Wachen und Traum — und Vernunft
und Wahnsinn.!? Foucault kannte die entsprechenden Paragraphen; er
zitiert am Ende von Wahnsinn und Gesellschaft aus thnen (vgl. WG 546).
Die Tag/Nacht-Dichotomie griindet mit der Einheit der Erkenntnis das
cartesische Erkenntnissubjekt. Wissen und Nichtwissen stehen einander
gegeniiber. Die Versthnung von Wahnsinn und Vernunft wird aus-
geschlossen; die beide vereinende tragische Existenz bleibt kompromifilos
geteilt, und zwar auf zweierlet Weise: Wahnsinn und Vernunft treten
ebenso auseinander wie Wahnsinn und Tragik, was sich neben dem kor-
perlichen Ausschluff durch Hospitiler etc. und dem medizinisch-wissen-
schaftlichen Diskurs auf literarischer Ebene z.B. darin niederschligt, dafl
der Wahnsinn aus den klassischen Tragddien verbannt wird (vgl. WG
250).

Die Ebene der subjekt- bzw. individuumstheoretischen Untersuchung tiber-
schneidet sich also im Laufe des Textes immer wieder auch mit einer
tragodientheoretischen Ebene. Foucault stellt in Wiederaufnahme und Wei-
terfithrung der Uberlegungen Nietzsches zur Geburt der Tragidie einen dezi-
dierten Riickbezug auf die Tragddie als literarische her, kniipft hierin zu-
gleich an Hegel an und riickt dadurch in die Néhe des systematischen
Ineinanders geschichtlicher, subjektphilosophischer und &sthetischer Ent-

10 Korrigierte Ubersetzung, Gw.E. Képpen iibersetzt: »[...] griindet folglich zugleich die
bruchlose Einsicht der Kenntnis und die kompromifllose Teilung der tragischen
Existenz«, das Original lautet aber: »[...]Jqui fonde par conséquent a la fois 'unité
sans rupture de la connaissance, et le partage sans compromis de I'existence
tragique.« (HF [1972] 312)

11 G.W.F. Hegel: Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften III, S. 91, 87.

12 Vgl. ebd., S. 163fF.

54

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

wicklungen, wie man es bei Hegel findet. Foucault schreibt iiber den Aus-
schlufl des Wahnsinns: »Was wir auf der einen Seite als ein Ereignis be-
schrieben haben, werden wir auf der anderen Seite als Form begrifflicher
Entwicklung wiederfinden.« (WG 167) Ein Ineinander von historischer und
begrifflicher Entwicklung also — inhaltlich kénnte dieser Satz auch von
Hegel stammen. Hier mufl man natiirlich sogleich einwenden, daf} Fou-
caults Vorgehen ja eben darin besteht, Diskurse und Praktiken einer Zeit
zueinander in Beziehung zu setzen; die Beziehungen, die er zwischen ihnen
herstellt, sind daher weniger idealistischer als diskursanalytischer Natur.
Auch konnte man sagen, da} Foucault zwar einen idealisierten Einheits-
zustand und eine urspriingliche Erfahrung annimmt, jedoch bezweifelt wer-
den miisse, daf} er diesem Einheitszustand historische Existenz oder psychi-
sche Realitit zuspricht. Es gibt allerdings Textstellen, die auf das Gegenteil
hinweisen, etwa wenn Foucault von »les deux mouvements de conversion
poétique et d’évolution psychologique«!3 spricht, also von einem »poeti-
schen Wandel«, der ein Wandel der literarischen Form, vielleicht sogar
der Gattung ist und in Beziehung zu einer psychologischen Entwicklung
steht. Dafl Foucault alldem noch ein Tragikkonzept zugrunde legt, riickt thn
zumindest in die Nihe von Hegels idealistischer Systematik.1* Zwar ist
Foucaults direktes theoretisches Vorbild hier Nietzsche, doch hatte auch
dieser ja in Ecce Homo im Riickblick auf Die Geburt der Tragidie seinerseits
konstatieren miissen, sie »riech[e] anstossig Hegelisch«.15 Es erscheint daher
nur konsequent, dafl Foucault das Vorwort fiir die Neuauflage von Wa/in-
sinn und Gesellschaft im Jahre 1972 durch ein sehr kurzes neues Vorwort
ersetzte, in dem von Tragik und Tragddie keine Rede mehr ist.

13 HF [1972] 440. Diese Stelle fehlt in der deutschen Ubersetzung.

14 Die Hegelianische Dialektik in Foucaults Tragikbegriff betont Achim Geisenhans-
like: Foucault und die Literatur.

15 Friedrich Nietzsche: Ecce Homo, in: Werke. Kritische Studienausgabe, Bd. 6, Miin-
chen/Berlin 1980, S. 310. In Ecce Homo bezieht sich das »anstossig Hegelisch[e]« zum
einen auf die dialektische Bezichung zwischen Dionysischem und Apollinischem,
zum anderen aber auch, und das ist wichtiger, auf die idealistische Verknuipfung
von Metaphysik und Geschichte: »Eine >Idee< — der Gegensatz dionysisch und apolli-
nisch — ins Metaphysische tibersetzt; die Geschichte selbst als die Entwicklung dieser
’Idees; in der Tragddie der Gegensatz zur Einheit aufgehoben. ..« Nietzsche ist dar-
iiber hinaus auch darin »anstdssig Hegelisch«, dafl auch er die Gattungsthematik mit
der Subjekt-/Individuumsthematik verkniipft — ebenso wie Foucault.

55

- am 13.01.2026, 08:48:31.



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb



https://doi.org/10.5771/9783968216584-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Der tragische Ausschluß des Wahnsinns (Foucault und Nietzsche)
	Tragik der Individuierung

