
Struktur und Subjekt

Zugänge zur Frage nach dem Menschen
bei Paul Ricœur

Knut Wenzel

Die folgenden Überlegungen beanspruchen keineswegs, »das Ganze«
der Ausführungen Paul Ricœurs zur Anthropologie theologisch aus-
zuwerten; sie bewegen sich vielmehr in bestimmten Phasen des »frü-
hen« und »mittleren« Ricœur. Diese Beschränkung mag auch deswe-
gen entschuldbar sein, weil ausführliche theologische Befassungen
mit späteren Stellungnahmen Ricœurs zu Fragen der philosophi-
schen und theologischen Anthropologie, insbesondere rund um seine
Hermeneutik des Selbst, bereits vorliegen.1 Die Überlegungen sind
von einer philosophischen These geleitet, die sie hiermit vorlegen:
Die Pointe der Anthropologie Paul Ricœurs besteht in der nicht ent-
koppelbaren Verbindung, die er zwischen dem Subjekt, der Person,
dem Selbst – und der Struktur, dem Text, der Institution gegeben
sieht: Das Ich tritt nur im Diskurs auf. Diese Verbindung denkt Ri-
cœur so unauflöslich wie dialektisch.

Die Frage nach dem Menschen gewinnt stets in dem Augenblick
Gestalt, da es Ricœur um die Begrenzung der Ansprüche eines be-
stimmten Diskurses geht. Man kann deswegen seine Reflexion auf
den Menschen als eine Reflexion der Begrenzung bezeichnen; ge-
meint ist damit zunächst eine diskurspolitische Operation, in deren
Durchführung die Frage nach dem Menschen zur Sprache kommt.
Ricœurs Operationen der Begrenzung verneinen dabei nie die An-
sprüche der jeweiligen Diskurse; geduldige Leser seiner Schriften
können im Gegenteil die (Denk-)Erfahrung machen, dass eine Be-
schränkung der Geltungsreichweite eines Diskurses – der Phänome-
nologie, der objektiven Historiographie, der Soziologie, des Struk-

Poetik des Glaubens A 45

1 Vgl. etwa A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Paul Ricœurs Ethik, Würzburg 1999; M. Junker-Kenny und
P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self and the Challenge to Think God. The
Reception within Theology of the Recent Work of Paul Ricœur, Münster 2004;
S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricœurs Re-
flexionen auf den Menschen, Freiburg 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


turalismus, der deontologischen Moralbegründung, ja sogar der Her-
meneutik selbst – bei Ricœur stets mit einer Wertschätzung des je-
weiligen Diskurses verbunden ist.

I.

Geschichte: Die Subjektivität des Menschen in der
Objektivität seiner historischen Dokumente

Schon sehr früh hat Ricœur sich einem Thema zugewandt, das ihn
von da an Zeit seines intellektuellen Lebens beschäftigen sollte: der
Geschichte. Angefangen von einem sehr frühen Text über »Objekti-
vität und Subjektivität in der Geschichte«2, über die Aquinas-Lecture
von 19843, über die monumentale dreibändige Philosophie der Ge-
schichts- und Fiktionserzählung4, bis hin schließlich zu seinem vor-
letzten Hauptwerk Gedächtnis, Geschichte, Vergessen5 hat ihn die
Frage nach Möglichkeit, Bedingung und Gestalt der Geschichts-
Schreibung nicht mehr losgelassen. Wenn man annimmt, dass der
Mensch ein geschichtliches Wesen sei, ist in der Frage nach der Er-
kenn- und Schreibbarkeit von Geschichte die Frage nach der Erreich-
barkeit des Menschen mit enthalten. In jenem zuerst genannten frü-
hen Text geht Ricœur von zwei Beobachtungen oder Feststellungen
hinsichtlich der Geschichtsschreibung aus: »Wir erwarten von der
Geschichte eine gewisse Objektivität, die Objektivität, die ihr ent-
spricht« (S. 39). Und: »Denn es ist in Wahrheit eine Subjektivität
der Reflexion, die wir uns von der Lektüre der Geschichtswerke und
der Meditation über sie erwarten« (S. 40). Der Objektivität der Ge-
schichtsschreibung steht die Subjektivität der Autoren und Leser die-
ser Schrift gegenüber.

Ricœur räumt der Objektivität der Geschichtsschreibung Rele-
vanz ein, indem er sie gegen eine vorschnell-falsche Zumutung der
Subjektivität verteidigt. So stellt es keine Einschränkung der Rele-

46 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

2 P. Ricœur, »Objektivität und Subjektivität in der Geschichte«, in: Geschichte und
Wahrheit, München 1974, S. 39–64. Weitere Seitenangaben im Text.

3 P. Ricœur, The Reality of the Historical Past, Milwaukee 1984.
4 P. Ricœur, Zeit und Erzählung, 3 Bände, München 1988–1991.
5 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vanz der Historiographie dar, dass sie die Geschichte nicht wieder-
beleben kann; vielmehr ist hierin eine Quelle ihrer Objektivität zu
sehen: Geschichte ist »Wissen mittels Spuren« (S. 42), wie Ricœur
mit Marc Bloch sagt; der Historiker steht nicht vor dem geschicht-
lichen Ereignis selbst, sondern vor Dokumenten, die es als Spuren
hinterlassen hat. Den Historiker treibt nicht der »Ehrgeiz, wieder
zum Leben zu erwecken, sondern wiederzusammenzustellen, wieder-
zukonstituieren, das heißt, eine rückblickende Entwicklungsfolge zu-
sammenzustellen und zu konstituieren. Die Objektivität der Ge-
schichte besteht in eben diesem Verzicht auf Zusammentreffen und
Nacherleben, dafür aber in diesem Ehrgeiz, Faktenreihen auf der
Ebene einer geschichtlichen Intelligenz zu erarbeiten.« (S. 43)

Ricœurs Pochen auf der Objektivität der Geschichte und der da-
mit einhergehenden Distanzierung scheint im glatten Widerspruch
zur Geschichtsauffassung Walter Benjamins zu stehen, der gerade
gegen eine historistische Scheinobjektivität der Geschichte deren kri-
senhafte Gegenwärtigkeit behauptete. Hier die »Faktenreihe auf der
Ebene einer geschichtlichen Intelligenz« – dort der »Tigersprung ins
Vergangene«6: Geht es noch gegensätzlicher? Man kann aber aus der
Position Ricœurs den benjaminischen Schluss ziehen: Die Vergan-
genheit ist in radikaler (das heißt: die Hand an die Wurzel legender)
Weise gegenwärtig, insofern sie der Gegenwart die Kränkung oder
wenigstens Heraus-Forderung der Unverfügbarkeit zufügt. Mit Ri-
cœur und Benjamin gesprochen: Wer die Vergangenheit für einfach-
hin vergegenwärtigbar hält, unterschlägt nicht nur das reale Vergan-
gensein der Vergangenheit, sondern auch das faktische Totsein der
einstmals gelebt Habenden. Der größte Skandal jeder Gegenwart ist
aber das irreversible Faktum des Nicht-mehr-Gegenwärtigseins der
Toten.

Mit Ricœur stehen wir vor den Dokumenten der Geschichte als
den Spuren einstmaliger Gegenwart wie an den Gräbern der Toten
und lesen deren Lebensdaten, die auf den Grabsteinen eingraviert
stehen. Es gibt keine radikalere Betroffenheit der Gegenwart durch
die Vergangenheit als die des faktischen Vergangenseins des ehemals
Gegenwärtigen. Aus dieser Affiziertheit der Gegenwärtigen durch
die Vergangenen ergibt sich freilich die Frage nach der Erfüllbarkeit

Poetik des Glaubens A 47

Struktur und Subjekt

6 Vgl. W. Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schriften
I.2, Frankfurt 1980, S. 691–704, hier S. 701 (These 14).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der eigenen Gegenwart angesichts ihres unausweichlichen einstmali-
gen Vergangenseins.

Mit dieser Frage ist aber die Subjektivität bereits im Spiel. Wir
erinnern uns, Ricœur untersucht hier ja die Spannung zwischen Ob-
jektivität und Subjektivität in der Geschichte. Der ratio cognoscendi
nach gelangt die Subjektivität zunächst jedoch auf anderem Weg in
die Geschichte, nämlich durch den Historiker. Ohne ihn gibt es keine
Geschichte im Sinn der Geschichtsschreibung: Erst durch den His-
toriker werden die Hinterlassenschaften der Vergangenheit zu Spu-
ren, erst durch das Interesse des Historikers beginnt die Geschichte
zu sprechen: »Das Dokument ist solange kein Dokument, wie der
Historiker nicht daran gedacht hat, ihm eine Frage zu stellen« (S. 42).

Freilich: Wenn das Dokument auch erst durch die Frage des His-
torikers zu einem solchen wird, ist es doch als es selbst oder an sich
selbst Dokument, und nicht als Funktion der Frage. Im Gegenteil:
Stellt der Historiker wirklich eine Frage, erwartet er Antworten, die
er nicht schon kannte, die nicht schon in der Frage angelegt waren,
die von der zum Dokument gewordenen Spur der Geschichte her auf
ihn zukommen. Dass die Spur der Geschichte erst in der Frage des
Historikers zum Dokument wird, ist also keine Formulierung einer
rezeptionsästhetischen Position avant la lettre. Das Denken Paul Ri-
cœurs scheint insgesamt nicht für diese heute in literaturwissen-
schaftlichen, kulturwissenschaftlichen und theologischen Zusam-
menhängen weithin unbefragt geltende Position vereinnahmbar zu
sein.

Ricœur bringt die Objektivitätsdimension der Geschichte unver-
kürzt zur Geltung, indem er sie mit der Geschichte in ihrer Totalität
verbunden sein lässt: Die Frage nach der Bedeutung eines jeweiligen
Dokuments führt auf das in die Gesamtgeschichte ausgreifende Netz
der historischen Zusammenhänge, in dem es steht. Seine volle Be-
deutung erhält ein jeweiliges Geschichtsfaktum erst in der Totalität
der Geschichte. Diese ist aber für ein Fragen, das selbst seinen Ort in
der Geschichte hat, nicht erreichbar. Gleichwohl muss die Frage nach
der Bedeutung eines historischen Dokuments prinzipiell auf das
Ganze der Geschichte ausgreifen. Ricœur spricht deswegen von der
Totalität der Geschichte als von einer regulativen Idee: »Das vollstän-
dige geschichtliche Faktum, die ›totale Vergangenheit‹, das ist recht
eigentlich eine Idee, d. h., im kantischen Sinne, der nie erreichte
Grenzpunkt eines immer umfassender und komplexer werdenden
Integrationsbemühens. Der Ausdruck ›totale Vergangenheit‹ ist die

48 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


regulative Idee dieses Bemühens. Es ist nicht ein Unmittelbares;
nichts ist mittelbarer als eine Totalität: Es ist das Produkt einer ›ord-
nenden Konzeption‹, die das höchste Ordnungsbemühen der Ge-
schichte durch den Historiker ausdrückt.« (S. 44)

Erst dadurch, dass die Objektivität der Geschichte vollends zur
Geltung gebracht worden ist, ist auch einer vollumfänglichen Wür-
digung der Subjektdimension der Geschichte der Boden bereitet. Ri-
cœur geht so vor, dass er die Objektivität der Geschichte in ihrer To-
talität gewissermaßen an der Subjektdimension bricht: Kann doch
die Totalität der Geschichte, also ihre Objektivität, nur in der Frage
nach der Bedeutung der Geschichte sichtbar werden. Diese Frage ist
aber die Frage nach dem Menschen selbst. Umgekehrt braucht diese
Frage offensichtlich die Geschichte in ihrer Objektivität, in ihrer Ma-
terialität. Der Stoff der Geschichte, das sind nämlich die Zeugnisse
menschlicher Selbstverständigungen und -bestimmungen. So hat et-
wa die Transzendentalphilosophie Kants nicht einem naiven episte-
mologischen Subjektivismus Vorschub geleistet; ihre Leistung be-
steht vielmehr – in der prägnanten Formulierung Ricœurs – »im
Aufzeigen jener Subjektivität, die bewirkt, dass es Objekte gibt«
(S. 45). Damit ist zum einen noch einmal auf die objektivitätskonsti-
tutive Bedeutung eines historischen Erkenntnisinteresses Bezug ge-
nommen. Zum anderen aber ist hiermit die Subjektbezogenheit der
Materialität der Geschichte angesprochen: Diese erhält ihre spezi-
fische Objektivität als die von Menschen hervorgebrachte. Sie ist
nicht Natur, sondern Artefakt; und sie ist darin Geschichte und nicht
Prozess. Die Subjektbezogenheit der Geschichte in ihrer Materialität
wird in der Frage nach der historischen Bedeutung aufgedeckt: In
ihrem Licht zeigt sich das Spezifikum jener Objektivität, die der Ge-
schichte als einer hervorgebrachten zukommt, in ihrer Expressivität.
Geschichte wird als Ausdruck zu einer nicht adressierten Mitteilung.
Geschichte als Flaschenpost: Mitteilung mit unbestimmtem Empfän-
ger. Kann aber von einer prinzipiellen Unbestimmbarkeit des Emp-
fängers eine befriedigende (erfüllende) Antwort auf die Frage nach
der Bedeutung der Geschichte ausgehen?

Wenn wir nun, mit Ricœur, über ihn hinaus, sagen können, dass
der Geschichte selbst eine Ausdrucks- oder Aussagestruktur eignet,
die freilich erst in der Frage nach der Bedeutung von Geschichte zum
Sprechen gebracht wird, und wenn dieser Diskurs der Geschichte
zwar abgesendet ist, jedoch ohne nähere Bestimmung des Empfän-
gers – so dass die Nachgeborenen wie auch die Historiker lediglich

Poetik des Glaubens A 49

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Platzhalterfigurationen des unadressierten Empfängers, nicht jedoch
die von der Ausdrucksdynamik der Geschichte letztlich und wirklich
Gemeinten sein können: Mit Blick auf wen geschieht dann Geschich-
te? Diese Frage stellt keine Re-Mythisierung der Geschichte dar, son-
dern ist ihrer Ausdrucksstruktur selbst abgelesen. Für eine Antwort
auf die Frage nach der Bedeutung der Geschichte können nicht ein-
fach die Menschen in Anspruch genommen werden, die selbst Her-
vorbringer der Geschichte sind. Sind es doch sie, die, insofern die
Geschichte nicht einfachhin Erfüllung, sondern Artikulation des Be-
deutungsverlangens der Menschen ist, nach dessen Erfüllung fragen.
Wie gesagt, mit Ricœur und über ihn hinaus gelangen wir zu einer
Fragestellung, die er nicht thematisiert hat, die auch die Schwelle von
der Philosophie zur Theologie überschreitet, die aber an dieser Stelle
nicht unvermittelt eingeführt wird, sondern sich aus einer produkti-
ven Lektüre der von ihm in Gang gesetzten Dialektik von Objektivi-
tät und Subjektivität (in) der Geschichte ergibt.

Wenn es die Frage des Historikers nach der Bedeutung eines je-
weiligen Geschichtsdokuments ist, in welcher die Geschichte als Ob-
jektivation des Selbst-Ausdrucks der Menschen sichtbar wird, dann
bleibt eben diese Frage solange unbeantwortet, wie die Geschichte
andauert – unbeantwortet, weil die legitimen, da mit der je eigenen
Existenz einhergehenden Ansprüche auf erfüllte Bedeutung all der
Menschen, die ihrem Leben in der Geschichte Ausdruck verliehen
haben, unabgegolten sind: tot mit den Toten der Geschichte. Die Be-
deutung der Geschichte, verstanden als Archiv der Dokumente, in
welchen sich die Ausdrucks-Spuren gelebter Leben sedimentiert ha-
ben, wird erst vollends lesbar werden, wenn und insofern das Bedeu-
tungsverlangen der Menschen selbst eine gültige Sättigung erfahren
haben wird. Damit ist aber Ricœurs Dialektik von Objektivität und
Subjektivität zur Aporie zugespitzt: Wird die Totalität der Geschichte
als totale Vergangenheit verstanden, was notwendig ist, um den Do-
kumenten- und Objektivitätscharakter der Geschichte als das be-
schreibbare Geschehene erfassen zu können, wird damit zugleich die
Unerfülltheit und Unerfüllbarkeit des Bedeutungsverlangens der To-
ten benannt und verendgültigt.

Es begegnen also in der dokumentarischen, objektiv geworde-
nen Geschichte die Subjekte als jene, die »bewirken, dass Objekte
sind«. Doch als Tote. Im historischen Dokument, das die Objektivati-
on der von Menschen in der Vergangenheit hinterlassenen Spuren
darstellt, werden dieselben Menschen zugleich endgültig für tot er-

50 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


klärt. Das Dokument – die objektive Geschichte – ist Zeichen frühe-
ren Lebens und sein Grabmal in einem. Auch deswegen ist der Ob-
jektivitätscharakter der Geschichte gegenüber ihrer vorschnellen
»Wiederbelebung« durch Einfühlung geltend zu machen und »bis
zum Ende« auszuhalten; in der Wahrnehmung der historischen Spu-
ren als Dokumente geschichtlichen Selbstausdrucks der Menschen
unterziehen sich die Lebenden einem Totengedenken.

Diese memoria mortui ist von einem Gegenwärtighalten der Le-
bens-Ansprüche der Toten durch die Lebenden getragen, in ihre Pra-
xis gehen jene Lebens-Ansprüche normativ-prägend ein. Und den-
noch darf nicht verschleiert werden: Anamnetischer Praxis eignet
eine aporetische Grundstruktur. »Die Toten sind tot; alles andere ist
Theologie« – so lautet bekanntlich Max Horkheimers Bescheid an
Walter Benjamin, der sich die Apostrophierung seines Einspruchs ge-
gen die Endgültigkeit des Todesschicksals als »theologisch« gefallen
lassen hat.7 Vor dem Absurditätsverdacht schützt die anamnetische
Praxis nur die Möglichkeit, die Nicht-Endgültigkeit des Totseins der
Toten zu denken.8 Dies scheint mir auch der bedeutungsgebende Ho-
rizont zu sein, auf den sich, durchaus unthematisch, die Arbeit des
Historikers bezieht. Wenn wir, mit Ricœur, die Objektivität der Ge-
schichte gelten lassen müssen, weil in Vermittlung durch sie lesbar
wird, was es um den Menschen ist, so ist umgekehrt eine solche
Konstruktion von Geschichte nur sinnvoll, wenn zugleich einer
Hoffnung Raum gegeben wird, welche die Geschichte wegen der ihr
auferlegten Diskursgrenzen nicht selbst ausformulieren kann, einer
Hoffnung nämlich für die Hoffnung: dass die geschichtlich uneinge-
lösten Hoffnungen der Menschen auf erfüllte und unverlierbare Le-
bendigkeit eingelöst werden. Diese »Hoffnung für die Hoffnungen«

Poetik des Glaubens A 51

Struktur und Subjekt

7 Vgl. hierzu K. Wenzel, Zur Narrativität des Theologischen. Prolegomena zu einer
narrativen Texttheorie in soteriologischer Hinsicht, Frankfurt 1997, S. 375–379.

8 Diesen Gedanken zur Grundlegung einer Fundamentaltheologie in Verantwor-
tung vor der Geschichte und vor den avancierten zeitgenössischen Philosophien
systematisch ausgebaut zu haben, ist das bleibende und nach wie vor Frucht tra-
gende Verdienst Helmut Peukerts, dessen Arbeit auch die hier vorgelegten theo-
logischen Überlegungen im Anschluss an Paul Ricœur Wesentliches verdanken.
Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie – Handlungstheorie – Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frank-
furt 1978.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann gar nicht anders als auch die Zukunft der jetzt Lebenden zu
umfassen – und die Zukunft der Geschichte insgesamt. Es ist »die
Reflexion, die uns ohne Unterlass versichert, dass das Objekt der Ge-
schichte das menschliche Subjekt selbst ist« (S. 64): Auch die tref-
fendste Formulierung, die Ricœur für sein Anliegen einer als Würdi-
gung gedachten Begrenzung des Anspruchs historischer Objektivität
findet, ist erst dann in ihrer Bedeutung ausgeschöpft, wenn das
menschliche Subjekt auch hinsichtlich der Geschichte insgesamt zur
Geltung gebracht werden kann: wenn also die Geschichte am Ende,
das heißt in ihrem endgültigen Objektivgewordensein, ihre Ambiva-
lenz verloren hat und nicht länger auch Grabmal, sondern nur noch
Zeichen lebendigen Subjektseins geworden sein wird.

Dem intellektuellen Zugang zu dieser Hoffnung für die Hoff-
nungen der Menschen, also der Denkbarkeit einer prinzipiell mögli-
chen Hoffnungserfüllung, entspricht als gelebter Zugang der Glaube
an ihre reale Erfüllung. Solange die Beziehung zwischen Denkbarkeit
der und Glaube an die Erfüllung dieser Hoffnung als ein Entspre-
chungsverhältnis aufgefasst wird (und nicht als Identität oder Kon-
tinuum), bleibt auch die Differenz zwischen Philosophie und Theo-
logie gewahrt, auf die Paul Ricœur stets geachtet hat (wenn auch
zuzeiten in der Weise der Überschreitung). Dasselbe Entsprechungs-
verhältnis weist aber zugleich den Glauben an die reale Vollendung
der Geschichte als Erfüllung der Lebens-Hoffnungen der Menschen
als der Vernunft zugänglich aus.

Formuliert Ricœur nicht eine Öffnung auf die soeben vorgetra-
genen theologischen Erweiterungen seiner Überlegungen zur Dia-
lektik von Objektivität und Subjektivität in der Geschichte, wenn er
fünfzig Jahre nach jenem Aufsatz den Epilog zu seiner letzten großen
Bearbeitung des Themas der Geschichte – die schwierige Vergebung –
als »Entwurf einer Art Eschatologie des Gedächtnisses sowie – in de-
ren Folge – einer Eschatologie der Geschichte und des Vergessens«
bezeichnet?9

52 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

9 P. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, S. 701.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II.

Text: Ausdruck, Mitteilung, universale Verständigung

Ricœurs soeben skizzierte Reflexion der Begrenzung hat innerhalb
des Werks insoweit eine signifikante Vor- und eine umso folgenrei-
chere Nachgeschichte, als sie nicht nur eine geschichtstheoretische
Überlegung darstellt, sondern zugleich auf der Linie der Entfaltung
seiner Hermeneutik liegt. Dass auch sein Geschichtsverständnis be-
reits zu dieser Zeit eine hermeneutische Grundierung aufweist,
konnte der Bedeutung abgelesen werden, die er der Spur und dem
Dokument für den Begriff Geschichte beimisst: Als lesbare Geschich-
te ist das, was Ricœur totale Vergangenheit nennt, ein bedeutungs-
volles Ganzes, ein Text gewissermaßen, wenn auch einer, an dem
noch geschrieben wird, während es längst zu Lektüren kommt.

Wiederum einer Reflexion der Begrenzung verdankt sich dann
auch die Gewinnung einer hermeneutischen Perspektive auf den
Menschen, präziser: die Gewinnung einer hermeneutisch bestimm-
ten Anthropologie. Damit ist zunächst gemeint, dass der Mensch ver-
mittels der Texte erreichbar ist, durch die er sich zum Ausdruck
bringt und verständigt. Die hermeneutische Perspektive auf den
Menschen verschafft jenem subjekttheoretischen Schlüsselsatz des
Richard von St. Victor Geltung (den dieser in der Trinitätstheologie
aufgestellt hat), demzufolge es Eigenschaft der Person ist, an sich in-
communicabilis zu sein. Der Mensch ist in seiner Subjektivität selbst
deswegen incommunicabilis, weil er qua Subjektsein kommuniziert.
Als Möglichkeitsbedingung der Expressivität und Kommunikabilität
kann die Subjektinstanz nicht noch einmal kategorialer Gegenstand
von Kommunikation und Bedeutungsproduktion sein.

Nun ist die Metapher des Texts für die Hermeneutik Ricœurs
von zentraler Bedeutung. Dies zeigte sich bereits in seinen frühen
geschichtstheoretischen Überlegungen: Mit dem Begriff der Objekti-
vität wird angezeigt, dass die Selbstäußerungen der Menschen, so-
bald sie zur Spur und zum Dokument werden, eine Eigenrealität ge-
genüber ihren »Autoren« erlangen; sie erlangen Objektivitätsstatus.
Wie die Geschichtsforschung, befasst sich auch die Hermeneutik mit
diesen Eigenrealitäten.

Wenn in diesen Überlegungen nun vom »Text« gesprochen
wird, ist damit der Modellcharakter des Texts in Anspruch genom-
men. Ricœur gewinnt seinen Begriff des Texts, indem er diesen durch

Poetik des Glaubens A 53

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die zwei Bedrohungen der Mündlichkeit und des Textualismus, also
durch die Bedrohungen der Annihilierung und der Hypertrophisie-
rung des Texts führt. Für erstere steht der Name Hans-Georg Gada-
mers, für letztere der Strukturalismus.

Die Anerkenntnis der Eigenrealität des Texts bedeutet zugleich
eine Geltungsbegrenzung mündlicher Kommunikation. Die face-to-
face-Situation ist nun nicht mehr Paradigma und Ideal gelingenden
Verstehens. Davon ist aber die Hermeneutik Gadamers bestimmt.
Dort wird Verstehen allzu sehr als die Heilung jener Wunde gedacht,
die der Text geschlagen hat, indem er sich gewissermaßen als Medi-
um der Entfremdung und Verzerrung zwischen die Kommunikanden
geschoben hat.10 Gelingendes Textverstehen hieße dann, den Text
zum Verschwinden zu bringen und aus seiner diffundierenden Sub-
stanz die unmittelbare Begegnung von Autor und Leser erstehen zu
lassen. Das ist aber Alchemie, deren Witz ja in der forcierten Igno-
rierung des Stoffs, mit dem sie hantiert, besteht.

Die Hermeneutik des Texts hegt demgegenüber grundlegende
Zweifel am Realitätsgehalt des Ideals unvermittelter Kommunika-
tion. Ist nicht jede Kommunikation zeichenvermittelt und damit
prinzipiell auf das Feld der bedeutungsproduktiven Verwebung von
Zeichen zu Texten hin geöffnet; vollzieht sich nicht jeder Kommuni-
kationsakt stets auch als Aussage »von etwas« in der Materialität der
Zeichen? So nahe die philosophische Analyse auch via reductionis an
das »Ich« all der Textaussagen herankommen will, so sehr erweist
sich dieses als stets nur vertextet antreffbar: als das »ich spreche«,
»ich verwende Zeichen«, »ich drücke mich aus«, »ich produziere
und verlange nach Bedeutungen«.

Auf dem Weg einer Hermeneutik des Texts begegnen wir erneut
derselben Objektivitätsdimension des Selbst-Ausdrucks wie im Zu-
sammenhang der Geschichte; in der Perspektive des Texts gibt sie
allerdings zuvor unerschlossene oder implikative Charakteristika zu
erkennen. In dem Maß, wie ein Selbst-Ausdruck in das Medium des
Texts eingeht, wächst ihm ein Verhältnis der Distanz zu seinem Ur-
heber zu. Durch ihre Textualisierung gewinnt die Äußerung ein
Sinnschema, das es ihr erlaubt, unabhängig von einer bestimmten

54 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

10 »Schriftlichkeit ist Selbstentfremdung. Ihre Überwindung, das Lesen des Textes,
ist also die höchste Aufgabe des Verstehens.« H.-G. Gadamer, Wahrheit und Me-
thode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, 2. Aufl., Tübingen 1965,
S. 368.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und konkreten Kommunikationssituation prinzipiell lesbar, versteh-
bar zu sein. Als Text ist eine Mitteilung an sich lesbar, ohne dafür des
Verweises auf außertextliche Hilfssignale zu bedürfen. Die vertexte-
te Mitteilung ist also auf ihren Autor nicht mehr angewiesen – je-
denfalls nicht mehr in der Funktion des außertextlichen Garanten
der Verstehbarkeit des Texts. Die Textdimension der Mitteilung
überlagert hier ihre Ausdrucksdimension.

Die soeben beschriebene Wirkung des Prozesses der Textualisie-
rung nennt Ricœur Distanzierung. Diese betrifft jedoch nicht nur die
Beziehung des Texts zu seinem Autor, sondern auch zum Leser. Das
gesamte Kommunikationsdreieck gerät unter den Einfluss der Dis-
tanzierung, sobald ein Text in ihm auftritt. Distanzierung des Lesers
bedeutet: Als Text ist eine Mitteilung nicht mehr an einen bestimm-
ten Leser adressiert. Ricœur spricht deswegen auch von der Anony-
misierung des Lesers: Ist ein Text als Text prinzipiell von jedem les-
bar, kann prinzipiell jeder zu seinem Leser werden. Jeder Mensch
kann seinen Namen an die Stelle des anonymisierten Lesers eintra-
gen – und verhindert dadurch nicht, dass jeder beliebige andere
Mensch seinen Namen ebenfalls als Leser dieses Texts einträgt.11

Der Prozess der Vertextung ist ein Vorgang der Universalisie-
rung des Textzugangs, die nicht von der Arbeit des Verstehens dis-
pensiert, sondern durch sie verwirklicht wird. Es ist aber der Text,
durch den eine Äußerung, eine Mitteilung die Grenzen der Privat-
heit, doch dann auch der Zeiten, der Kulturen und Religionen, ja
Sprachen übertreten kann. Die Universalisierung der Mitteilung ist
nur um den Preis der Arbeit an der Dechiffrierung möglich. Die uni-
versale Zugänglichkeit des Texts ist bleibend an seine Zeichenhaftig-
keit gebunden, an etwas dem puren Ausdruck gegenüber Versach-
lichtes, Objektives.

Darin mag die von Gadamer diagnostizierte und schon bei Pla-

Poetik des Glaubens A 55

Struktur und Subjekt

11 In einer frühen Formulierung: »Nur der Diskurs, nicht die Sprache, ist an jeman-
den adressiert. Aber es besteht ein Unterschied zwischen einem Diskurs, der an
einen gleichzeitig anwesenden Gesprächspartner adressiert ist, und einem Dis-
kurs, der – wie es im Grund bei jedem Schriftstück der Fall ist – an jeden adressiert
ist, der lesen kann. Die Enge der dialogischen Beziehung weitet sich aus. Anstatt
nur an dich, die zweite Person, adressiert zu sein, ist das Geschriebene an ein Pu-
blikum adressiert, das sich selbst schafft.« P. Ricœur, »Der Text als Modell: her-
meneutisches Verstehen«, in: W. L. Bühl (Hg.), Verstehende Soziologie. Grund-
züge und Entwicklungstendenzen, München 1972, S. 252–283, hier S. 259.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ton beklagte12 Entfremdungsdimension des Texts einen Anhalt fin-
den. Doch ist Entfremdung hier das richtige Wort? Sicher, die Ano-
nymisierung der Adresse des Texts macht diesen für die vielen
»Fremden« lesbar. Doch sind diese nicht zur Lektüre geradezu einge-
laden? Wenn dem Textphänomen als solchem eine Intentionalität
zugrunde läge, könnte man sagen: Die »Fremd-Lektüre« ist gewollt.
Um diese adressatenlose und das heißt: nicht-exkludierende Ein-
ladung zur Lektüre, die der Text als solcher darstellt, zu ermöglichen,
bedarf es aber der Überwindung des Ideals einer Kommunikations-
situation intimer Mündlichkeit. Gelingendes Textverstehen und ge-
lingende Verständigung über den Text führt dann aber, weil durch
den Text ermöglicht und bleibend von ihm getragen, nicht zu seiner
Diffusion; Textverstehen und Verständigung über den Text sind nicht
mehr nach dem Bild einer alles »dazwischen« Liegende aufhebenden
Horizontverschmelzung denkbar; nicht mehr im Sinn einer zweiten
Intimität, eines intimen, zur vollkommenen Konsonanz verschmel-
zenden Konsenses. Sondern: als Diskurs, als Austausch des durchaus
Verschiedenen, nämlich im Frei-Raum des Texts. Der Konsens einer
intimen face-to-face-Konstellation schließt alle anderen aus; der
Text stellt das Prinzip universaler Diskursivität dar.

Eine Universalität, die ihr Prägemuster im Gewebe des Texts er-
hält, ist das Gegenteil einer unendlichen Assoziation des Unverbind-
lichen. Ist beim Text auch die Ausdrucksdimension durch seine
Textualität eingeklammert oder überlagert, so ist er doch von dem,
was man die Vehemenz der Mitteilung nennen kann, bestimmt. Es
mag also sein, dass die Mitteilung im Sinn Gadamers durch ihre
Textwerdung von ihrer ursprünglichen Ausdruckssituation entfrem-
det wird. Dies geschieht aber als Öffnung der Mitteilung für eine
prinzipiell universale Zugänglichkeit. In diesem durch die Textualität
ermöglichten Vorgang der Universalisierung verwirklicht sich die
Vehemenz der Mitteilung.

Von der Ausdrucks- über die Mitteilungs- bis hin zur Univer-
salisierungsdimension spannt sich ein Bogen des Vorethischen durch
den Text. Es ist eine den Text offensichtlich bestimmende Eigen-
schaft, dass seine universale Zugänglichkeit an die Dimension der
Mitteilung gebunden ist. Etwas soll mitgeteilt werden, und zwar, da
im Medium des Texts, mit universaler Adressierbarkeit. Der Text ist
also nie bloßer Zweck in sich, sondern begegnet als stets schon in

56 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

12 Vgl. Phaidros 275 d–e.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Praxis des Texts in Anspruch genommen. Was bedeutet es aber,
wenn gesagt wird, dass in einer solchen Praxis des Texts dieser als
universal zugänglich zu verstehen gegeben wird? Es bedeutet, seine
Lesbarkeit zu behaupten. Damit ist aber viel mehr als eine Technik
der Dechiffrierung gemeint. Im Begriff »Praxis des Texts« ist die In-
stanz der Handelnden systematisch verankert. Universale Zugäng-
lichkeit ist nur in einer Hinsicht Effekt einer »Technologie des
Texts«. Sie ist zugleich, nämlich gemeinsam mit dem Text selbst, in
die Praxis des Texts eingebettet und dadurch Inhalt, Ziel und Sorge
des Handelns.

Wie verwirklicht sich aber die universale Adressierung der Mit-
teilung als »Inhalt, Ziel und Sorge des Handelns«? Durch die prinzi-
pielle Anerkennung jedes Menschen als möglichen Adressaten und
Leser der Text-Mitteilung. Textualisten strikter Observanz mögen
nun argumentieren, eine solche Ethik der Anerkennung sei eine text-
externe Größe und als solche texttheoretisch nicht weiter zu be-
achten. Diese Argumentation würde aber den Textbegriff um die
Vollständigkeit seiner Bestimmung bringen. Wenn es nämlich die
Textualität ist, die einer Mitteilung Universalität (im Sinn der Zu-
gänglichkeit) verleiht, dann ist der Text als solcher in einer univer-
salen Ethik der Anerkennung involviert.

Diese Involviertheit ist textontologisch zu veranschlagen:
Kommt es dem Text als Text zu, gelesen zu werden, beinhaltet dies
bereits die prinzipielle Anerkennung aller als mögliche Leser und die
Anerkennung des Akts der Lektüre als unableitbar subjekthaft, also
in der Verantwortung der Lesenden gelegen.

Die Texthermeneutik Paul Ricœurs hält dem Text die Treue, ge-
gen personalistische Verkürzungen der klassischen philosophischen
Hermeneutik, und sie lässt sich sehr weit auf die Lektion des Struk-
turalismus ein.13 In gewissem Sinn ist Ricœur sogar radikaler als die
Textualisten: Er stimmt deren Ablehnung der Herbeiziehung von
textexternen Faktoren zur Bestimmung der Textbedeutung und der
Betonung der Textualität des Texts zu, lehnt aber eine reduktionisti-
sche Bestimmung dessen, was einen Text ausmacht, ab. Es ist dem
Text nicht fremd, sondern bestimmt ihn mit, dass er geschrieben wor-

Poetik des Glaubens A 57

Struktur und Subjekt

13 Vgl. P. Ricœur, Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpreta-
tionen I, München 1973; sowie zu einer ausführlicheren Erörterung: K. Wenzel,
Glaube in Vermittlung. Theologische Hermeneutik nach Paul Ricœur, Freiburg
2008, S. 62–69, sowie Zur Narrativität des Theologischen, S. 104–109.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den ist, und zwar, um gelesen zu werden. Es macht den Text in seiner
Textualität aus, dass er Teil, Dokument, Realsymbol eines Kommuni-
kationszusammenhangs ist. Dieser ist seinerseits nicht substantielle
Wirklichkeit an und für sich, sondern bedeutungsdurchzogenes, ver-
bindendes und integrierendes »Zwischen«, durch welches Subjekte
sich aufeinander beziehen. Kurz und konventionell: Es gehört zur
Bestimmung des Texts (und ist ihm nicht extern und fremd), dass er
Autor und Leser hat, dass er ein Ereignis der Rede ist.14

Es ist diese Stelle der hermeneutischen Denkbewegung Ricœurs,
an der es erneut zu einer Reflexion der Begrenzung kommt. Und
wiederum bedeutet diese Begrenzung keine Zurückweisung, sondern
eine Aufnahme und Weiterführung. Begrenzt wird die exzessive Ver-
anschlagung der Struktur als exklusive Bestimmung des Texts; auf-
genommen wird hingegen der Textcharakter des Texts; nur wird die-
ser als wesentlich dadurch mitbestimmt ausgewiesen, Redeereignis
zu sein. Um den Textcharakter gegen das Ideal einer mündlichen fa-
ce-to-face-Kommunikation zu verteidigen, muss also nicht die kom-
munikative Situiertheit des Texts selbst geleugnet werden. Nötig ist
aber die Klärung dessen, worin das Spezifikum einer textvermittel-
ten Kommunikation besteht. Dies hat Ricœur durch die Einführung
der Distanzierung der Autorinstanz und der Anonymisierung der
Leserinstanz getan. Die Kommunikationsdimension des Texts ist
nicht schon dadurch erhoben und festgestellt, dass der Text als Mit-
teilung einer bestimmten Person an eine intentional adressierte und
dadurch bestimmte andere Person identifiziert ist. Umgekehrt radie-
ren Distanzierung des Autors und Anonymisierung des Lesers diese
Strukturdynamik der Mitteilung auch nicht aus. Vielmehr abstrahie-
ren sie diese zum Paradigma, durch dessen universale Wirkkraft und
Geltung ein Text überhaupt lesbar (im Sinn von: interpretierbar)
wird.

Ein Text ist überhaupt nur auf der Basis der Annahme versteh-
bar, dass er eine Mitteilung eines Autors an einen Leser ist. In diese
paradigmatische Struktur kann jeder eintreten und somit zum Leser
werden. Das Verhältnis von Autor und Leser ist aber, was das anbe-
trifft, unaufhebbar asymmetrisch: So wie es der Text erlaubt, dass
jeder Beliebige zu seinem Leser wird, sowenig lässt er es zu, dass

58 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

14 Vgl. etwa die zusammenfassenden Bemerkungen hierzu in: P. Ricœur, »Gott nen-
nen«, in: Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsätze (1970–1999), Hamburg
2005, S. 153–182, hier S. 157–159.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jeder Beliebige zu seinem Autor deklariert wird. Die prinzipiell uni-
verselle Lesbarkeit des Texts ist gebunden an und mit ermöglicht
durch die prinzipiell bestimmbare Herkünftigkeit dieses Texts. Ist es
nicht so, dass ich einen Text verstehen kann, weil und insofern er zu
mir spricht? Und spricht er nicht insofern zu mir, als durch ihn je-
mand zu mir spricht – selbst wenn ich nicht weiß wer, und selbst
wenn dieser jemand sich nie ausdrücklich an mich adressiert hat?
Wenn es zur Textualität des Texts gehört, dass neben unendlich vie-
len Anderen auch ich sein Leser werden kann, dann deswegen, weil
seine Textstruktur die Stimme seines womöglich ungreifbar, unbe-
stimmbar, unnennbar gewordenen Autors aufbewahrt hat – und sei
es in der abstrakten Gestalt seiner Komposition. Unversehens taucht
hier die Expressivität wieder empor, nämlich aus der Textualität
selbst. Der Text vermittelt also das Ausdrucksbegehren des Subjekts,
das »Begehren zu schreiben«15, mit der universellen Lesbarkeit.

Mit dieser Reflexion der Begrenzung wird die anthropologische
Dimension der Vermittlungsgebundenheit menschlicher Kommuni-
kation markiert. Jenseits der unmittelbar personalen Begegnung
(aber doch auch schon in ihr) findet intersubjektive Kommunikation
auf dem großen Vermittlungsfeld des Texts statt; in dem Maß, wie
sich die Anonymisierung der Teilnehmer und die Universalisierung
der Vermittlungen bedingen, wird der Text als ein Feld der Freiheit
konstituiert.

Zugleich, und darin besteht doch der unmittelbare Effekt dieser
Reflexion der Begrenzung, stellt es keine Entfremdungszumutung
an den Text dar, entspricht ihm vielmehr ganz und gar, wenn seine
Kommunikationseingebettetheit oder doch wenigstens -bezogenheit
als seiner Eigenstruktur eingewoben angesehen wird. Ähnlich wie
die gesellschaftlichen Institutionen dient auch der Text, der ohnehin
Züge des Institutionellen trägt, der je umfassenderen Verwirklichung
intersubjektiver Beziehungen und des homme capable als solchem.16

Poetik des Glaubens A 59

Struktur und Subjekt

15 Vgl. hierzu R. Barthes, Die Vorbereitung des Romans. Vorlesung am Collège de
France 1978 bis 1979 und 1979 bis 1980, Frankfurt 2008. In diesen letzten Vor-
lesungen vor seinem Tod, die der Theorie des Romans gewidmet waren, hat Bar-
thes seine Wiederentdeckung des Subjekts literaturtheoretisch fruchtbar ge-
macht: Das »Begehren zu schreiben« koordiniert die Begehren des Subjekts zu
einer geformten und deswegen lesbaren Expressivität.

16 Vgl. zu Letzterem etwa Ricœurs Zielbestimmung einer Theorie der Gerechtigkeit:
Es ist nötig, »den Akzent auf eine Konzeption der gesellschaftlichen Verantwor-
tung zu legen, die die individuelle Freiheit zum vorrangigen Ziel einer Theorie

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die im Zusammenhang mit dieser Reflexion der Begrenzung
erörterte Bedeutung des Texts hat unmittelbare Konsequenzen für
die theologische Hermeneutik. Letztere zeigt sich dabei als keines-
wegs mehr auf eine Methodologie der Interpretation reduzierbar,
sondern wird als Theorie des Christentums erkennbar. Auf dieser
christentumstheoretischen Ebene ist dann die Grundaussage angesie-
delt, dass das Christentum eine textgebundene Religion ist, greifbar
etwa in den Dimensionen des Texts des Glaubensbekenntnisses, also
der inhaltlichen Bestimmung des christlichen Glaubens, sowie des
Texts der Überlieferung, an dem fort und fort geschrieben wird,
schließlich, beidem vorgeordnet, in der Dimension des Texts der Hei-
ligen Schrift, gewissermaßen der Quelltext jener Ableitungen.

Der Glaube der Christen verwirklicht sich in Vermittlung dieses
komplexen Texts des Christentums. Noch die Prätentionen einer Spi-
ritualität der Gottesunmittelbarkeit sind Effekte dieser christlichen
Textkultur. Das solchen Prätentionen nicht selten anhaftende Be-
wusstsein des Elitären und Exklusiven widerspricht freilich eklatant
jener christlichen »Kultur des Texts«, wie sie sich durch Ricœurs Her-
meneutik des Texts beschreiben lässt: Eignet dem Text schlechthin
doch wesentlich die Qualität prinzipiell universaler Zugänglichkeit.
Gerade diese Textqualität entspricht aber unmittelbar der christli-
chen Botschaft des in Jesus aus Nazareth sich unumgehbar mensch-
lich-geschichtlich bestimmt habenden allgemeinen Heilswillen Got-
tes. Als Religion des Texts hat das Christentum somit die Struktur-
und Kulturmöglichkeiten, sich in Entsprechung zum Grundkriteri-
um, das durch den Gehalt seiner Botschaft gesetzt worden ist, zu ar-
tikulieren: als Glaubenszeugnis, das sich allgemein zugänglich
macht, und das heißt vor allem: als Glaubenszeugnis, das in allen sei-
nen Adressaten die würdigt, die von Gottes Heilsangebot gemeint
sind.

Die Text-Werdung der Verkündigung Jesu stellt deswegen keine
verletzende Entfremdung eines ursprünglich-authentischen Gesche-
hens dar, sondern macht als Textualisierung des universelle Geltung
beanspruchenden Bedeutungsgehalts dieser Verkündigung diesen
auch universell zugänglich. In gewisser Weise bezeichnet der von Ri-
cœur analysierte Prozess der Distanzierung präzise die Grundkon-
stellation christlicher Überlieferung: Die Autoren der Schriften tre-

60 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

der Gerechtigkeit macht.« P. Ricœur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wieder-
erkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006, S. 187.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten zurück – und geben den Blick auf den frei, von dem die Texte
sprechen; die unmittelbaren Adressaten derselben Texte treten zu-
rück – und öffnen damit den Zugang zu diesen Texten allen, die in
die Rezeption eintreten wollen. Wenn ich hier von einem Zurücktre-
ten (von Autor und Erstadressaten) spreche – und nicht etwa von
deren Verschwinden –, so um damit erneut und nun für die Situation
des christlichen Texts festzuhalten, dass weder auf die Autor- noch
auf die Adressateninstanz verzichtet werden kann. Muss dem Text
schlechthin Geschriebensein und Gelesenwerden zugesprochen wer-
den, nämlich um seiner Interpretierbarkeit willen, gilt dies für den
christlichen Text umso mehr aufgrund des Inkarnationsprinzips: Die
Wahrheit, die Fleisch geworden ist, begegnet in den Sphären der kon-
kreten menschlichen Lebens- und Kommunikationssituationen.

Die Textwerdung der christlichen Botschaft stellt eine wichtige
Voraussetzung für die Verwirklichung der missionarischen Sendung
der Kirche dar. Damit die Botschaft von der geschichtlichen Verwirk-
lichung und Kenntlichwerdung des allgemeinen Heilswillens Gottes
in und durch Jesus aus Nazareth auch alle Menschen erreichen kann,
muss sie einschränkungslos zugänglich gemacht und das heißt: uni-
versalisiert werden. Damit kann nicht die Abstraktion der christli-
chen Botschaft zu einer kontextunabhängigen Formel gemeint sein,
sondern die Vertextung dieser Botschaft zu einem prinzipiell univer-
sell lesbaren Bedeutungsgewebe. Dieses trägt notwendigerweise die
Prägungen seiner Geschichte und Kultur. Darin ist jedoch keine Ein-
schränkung der Zugänglichkeit zu sehen, wohl aber ein erhöhter An-
spruch an die Deutungskompetenzen der Rezipienten. Auch steht die
Universalisierung des Zugangs zur christlichen Botschaft nicht für
eine Uniformierung derer, die Zugang zu ihr suchen. Die paulinische
Zusage – unter den Kindern Gottes in Jesus Christus »gibt es nicht
mehr Juden und Christen, nicht mehr Sklaven und Freie, nicht Mann
und Frau« (Gal 3,28) – denunziert ja nicht die realen Unterschiede
zwischen den Menschen, sondern erklärt, dass diese keine wertende
Geltungsdifferenz in Bezug auf die Heilsbotschaft haben.

In dem Maß, wie der Text der christlichen Botschaft deren Ge-
halt mit seinen Mitteln auch zur Darstellung bringt, kann er, in der
zuvor gebrauchten Bedeutung, als Feld der Freiheit bezeichnet wer-
den.

Poetik des Glaubens A 61

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III.

Gesellschaft: Die Dialektik der Barmherzigkeit

Eine dritte Reflexion der Begrenzung entwickelt Ricœur entlang
einer wunderbaren Interpretation des Gleichnisses vom barmherzi-
gen Samariter (Lk 10,25–37).17 Sie ist mit der Thematik des Texts
über die Achse der Institution verbunden. Sie widmet sich der Sozio-
logie als der Theorie der Gesellschaft und dieser selbst als institutio-
nelle, dauerhafte, nichtsubjektive Wirklichkeit. Die Figuren, an de-
nen Ricœur diese Reflexion der Begrenzung durchführt, sind die des
Sozius und des Nächsten.

Der Sozius steht für den soziologisch erfassbaren Menschen in
seiner sozialen Rolle, Gruppenzugehörigkeit, Funktion. Ihm steht
gegenüber der Nächste als eine Figur der Sphäre des Miteinander,
die soziologisch nicht erfassbar ist; es gibt »keine Soziologie des
Nächsten« (S. 109). Und dennoch, so Ricœur, schuldet die Soziologie
dem Nächsten Aufmerksamkeit. Sie hat aber von ihm keine Theorie;
sie begegnet hier einer für sie unintegrierbaren Theorie des Nächs-
ten, nämlich in der Theologie der Barmherzigkeit (vgl. S. 110). Der
Nächste ist also eine Figur des sozialen Raums, ohne von der Sozio-
logie erfassbar zu sein. Er steht für ein »Verhalten in der ersten Per-
son. Der Nächste, das ist das Verhalten, sich gegenwärtig zu machen«
(S. 110). Ricœur kann sich die Zweideutigkeit der Pragmatik des
Nächsten im Gleichnis – der Titel gilt sowohl dem Opfer (V. 27–29)
als auch dem Samariter (V. 36 f.) – zunutze machen, um dieses He-
rausgefallensein des Nächsten aus den soziologischen Rastern zu ver-
deutlichen: in Bezug auf den Nächsten als Adressat meiner Handlun-
gen: »Es gibt also keine Soziologie des Nächsten; die Wissenschaft
vom Nächsten wird sogleich durch die Praxis des Nächsten versperrt;
man hat nicht einen Nächsten; ich mache mich zu jemandes Nächs-
ten« (S. 111). In Bezug auf den Handelnden selbst: »Der Samariter ist
zwar auch eine Kategorie […] Er ist die Kategorie der Nicht-Katego-
rie […] er zieht seines Weges, unbehindert von seiner sozialen Last,
bereit, die Strecke zu ändern und ein unvorhergesehenes Verhalten
zu erfinden; er ist frei und zugänglich für die Begegnung und die
Gegenwärtigkeit« (S. 111). Sein Handeln ist durch keine Institution

62 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

17 Vgl. P. Ricœur, »Der Sozius und der Nächste«, in: Geschichte und Wahrheit,
S. 109–124.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vermittelt; »so ist sein ganzes ›Erbarmen‹ eine Geste jenseits der Rol-
le, der Persönlichkeit, der Funktion« (S. 111). Das Tun der Barmher-
zigkeit, deren paradigmatische Erzählung jenes Gleichnis ist, ge-
schieht »über jede soziale Vermittlung hinaus« und ist von »keinem
der Geschichte immanenten Kriterium« abhängig (S. 113). Ricœur
erinnert hier in einem exegetisch gut gestützten Rekurs an die Ge-
richtspredigt Mt 25,31–46: Weder die Gerechten noch die Ungerech-
ten wissen, dass sie in den Geringen Christus als dem Heil selbst be-
gegnen (vgl. V. 37–39.44); sie haben kein objektives Kriterium für
ihr Tun oder Unterlassen der Barmherzigkeit; dieses Handeln wird
»erst am jüngsten Tag entdeckt […] als die Art und Weise, mit der
ich, ohne es zu wissen, Christus begegnet bin« (S. 113). Bis dahin gibt
es nur das Kriterium der Not des Anderen. Das Tun der Barmherzig-
keit geschieht ohne äußere, öffentliche, objektive Deckung.

All dies, und darin zeigt sich wiederum das ›Ethos‹ der Reflexion
der Begrenzung, stellt keine Zurückweisung der soziologischen Per-
spektive und keine Verwerfung des Sozius dar. Vielmehr ist die Be-
stimmung des Sozius – »die Beziehung zum Sozius ist eine mittel-
bare Beziehung; sie erreicht den Menschen als dieses oder jenes«
(S. 114) – getragen von der Anerkennung dieser Perspektive und der
von ihr ins Licht gerückten Wirklichkeit. Der Kontrast zwischen So-
zius und Nächstem – der »Sozius ist der Mensch der Geschichte, der
Nächste der Mensch der Sehnsucht, des Traums, des Mythos«
(S. 116) – bedarf der dialektischen Vermittlung. Gesellschaftliches
Handeln und Tun der Barmherzigkeit können nicht auf zwei von-
einander geschiedene Handlungsquellen zurückgeführt werden; viel-
mehr ist aus Gründen der Einheit des Menschen- und Weltbilds von
der »Einheit der Intention« auszugehen (S. 116): »Dieselbe Barmher-
zigkeit gibt der sozialen Institution und dem Ereignis der Begegnung
ihren Sinn« (S. 116). Die Barmherzigkeit, verstanden als bedin-
gungslose Würdigung und Anerkennung des Anderen in seiner kon-
kreten Lebenssituation, ist, wenn auch gefiltert durch die Notwen-
digkeiten und Ökonomien gesellschaftlicher Einrichtungen und
Prozesse, letzter Zweck auch der gesellschaftlichen Institution. Dies
kommt im Begriff der Gerechtigkeit zum Ausdruck. Es kann ja nicht
in dem Maß, wie eine Gesellschaft von den Gegebenheiten der Aus-
differenzierung, Anonymisierung, Institutionenvermitteltheit inter-
subjektiver Beziehungen bestimmt wird, die Präsenz und Geltung
der Barmherzigkeit in dieser und für diese Gesellschaft schlicht auf-
gegeben werden. An dieser Stelle ist deswegen »von der Barmherzig-

Poetik des Glaubens A 63

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit in der Gestalt der Gerechtigkeit« (S. 117) zu reden. Eine Theo-
logie der Barmherzigkeit, die ganz auf die Dimension unmittel-
bar-personaler Begegnung fixiert wäre, würde hinsichtlich ihres
Theoriestatus wie auch ihres Gegenstands um die Dimension der Ge-
sellschaft verkürzt werden; es wäre hier »die fundamentale Bedeu-
tung der Herrschaft Gottes über die Geschichte« verfehlt (S. 117).
Erst dieses Motiv aber sichert, so Ricœur, »dem Motiv von der Barm-
herzigkeit die ganze Ausdehnung und die ganze Weite [zu], deren
dieses fähig ist« (S. 117).18

Gesellschaft und Geschichte repräsentieren die dauerhafte,
transpersonale, vermittelte Dimension menschlicher Wirklichkeit.
Sie ist vor allem in Vermittlung durch Institutionen zugänglich. Sie
stehen damit in derselben Linie, in der auch der Text zu sehen ist.
Was auch immer man von dem vielleicht veralteten soziologischen
Instrumentarium, das Ricœur hier in Anspruch nimmt, halten
mag,19 und wie sehr auch immer man sich in seiner (theoretischen)
Einstellung zum Text den Moden der Hyper- oder Antitextualität
unterwirft: Was wäre dies für eine theologische Anthropologie, die
die Wirklichkeit der Gesellschaft nicht in den Blick zu nehmen ver-
suchte? Und was wäre das für ein reduzierter ängstlicher Begriff des
Tuns der Barmherzigkeit, der dieses nicht auch in den Filiationen ge-
sellschaftlicher Abstrahierung und Vermittlung vermuten könnte?
Es bedarf, so Ricœurs Schlussfolgerung, einer Theologie der Barm-
herzigkeit, in der die Perspektive des Sozius und die Perspektive des
Nächsten zu einer dialektischen Vermittlung kommen: nämlich zur
Vermittlung der »›kurzen‹ Beziehungen von Person zu Person« mit
den »›langen‹ Beziehungen durch die Institutionen« (S. 118). Eine
solche sozialtheoretisch informierte Theologie der Barmherzigkeit –
und in eins damit eine entsprechende theologische Anthropologie –
darf gar nicht ausschließen und muss vielmehr unterstellen, dass sich
Barmherzigkeit, verstanden wie gesagt als an keine äußeren Bedin-

64 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Knut Wenzel

18 Für die untergründigen Kontinuitäten im Werk Ricœurs spricht, dass er viele Jah-
re später noch einmal auf denselben Zusammenhang zu sprechen gekommen ist,
nämlich in dem bekannten Text: Liebe und Gerechtigkeit / amour et justice, Tü-
bingen 1990. Zur hier fälligen Verhältnisbestimmung von Liebe und Gerechtig-
keit vgl. auch: K. Wenzel, »Liebe als Gerechtigkeit. Zu einem Kernaspekt des
christlichen Gottesverständnisses«, in: K. Biberstein und H. Schmitt (Hg.), Pre-
kär. Gottes Gerechtigkeit und die Moral der Menschen, Luzern 2008, S. 150–159.

19 Vgl. hierzu die Anmerkung des Übersetzers: P. Ricœur, »Der Sozius und der
Nächste«, S. 114.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gungen geknüpfte praktisch-adjuvatorische Anerkennung des Ande-
ren in seiner konkreten und realen (Not-)Situation, auch in den Pro-
zessen gesellschaftlicher Institutionen verwirklichen kann, ja, dass
diese daran zu messen sind: »Was heißt es, in der gegenwärtigen Si-
tuation als ›Nächster‹ zu denken? Das kann die Rechtfertigung einer
Institution, die Verbesserung einer Institution, oder auch die Kritik
einer Institution sein.« (S. 119)

In einer solchen dialektisch dynamisierten Theologie der Barm-
herzigkeit stellt die Perspektive des Nächsten »eine permanente Kri-
tik an der sozialen Bindung« dar (S. 122) – so wie umgekehrt, wie zu
ergänzen wäre, die Perspektive des Sozius das Tun der Barmherzig-
keit unter die Forderung der Nachhaltigkeit stellt. Wenn die Figur
des Nächsten eine unstillbare Herausforderung der gesellschaftli-
chen Institutionen darstellt, dann aus zwei Gründen: »Der Endsinn
der Institutionen ist der Dienst, den sie Personen erweisen.« Und:
»dieser Endsinn bleibt gerade verborgen; niemand kann die persönli-
chen Wohltaten der Institutionen abschätzen« (S. 123). In dieser blei-
benden Irritiertheit der Institutionen durch den Nächsten findet die
hier skizzierte Reflexion der Begrenzung ihren deutlichsten Aus-
druck. Zugleich zeigt sich aber auch, dass das Worumwillen dieser
Reflexion in der je besseren Erfassung des Begrenzten liegt.

Poetik des Glaubens A 65

Struktur und Subjekt

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45 - am 24.01.2026, 00:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Geschichte: Die Subjektivität des Menschen in der Objektivität seiner historischen Dokumente
	II. Text: Ausdruck, Mitteilung, universale Verständigung
	III. Gesellschaft: Die Dialektik der Barmherzigkeit

