Struktur und Subjekt

Zuginge zur Frage nach dem Menschen
bei Paul Ricceur

Knut Wenzel

Die folgenden Uberlegungen beanspruchen keineswegs, »das Ganze«
der Ausfiihrungen Paul Ricceurs zur Anthropologie theologisch aus-
zuwerten; sie bewegen sich vielmehr in bestimmten Phasen des »frii-
hen« und »mittleren« Ricceur. Diese Beschrankung mag auch deswe-
gen entschuldbar sein, weil ausfiihrliche theologische Befassungen
mit spiteren Stellungnahmen Ricceurs zu Fragen der philosophi-
schen und theologischen Anthropologie, insbesondere rund um seine
Hermeneutik des Selbst, bereits vorliegen.! Die Uberlegungen sind
von einer philosophischen These geleitet, die sie hiermit vorlegen:
Die Pointe der Anthropologie Paul Ricceurs besteht in der nicht ent-
koppelbaren Verbindung, die er zwischen dem Subjekt, der Person,
dem Selbst — und der Struktur, dem Text, der Institution gegeben
sieht: Das Ich tritt nur im Diskurs auf. Diese Verbindung denkt Ri-
cceur so unaufloslich wie dialektisch.

Die Frage nach dem Menschen gewinnt stets in dem Augenblick
Gestalt, da es Ricceur um die Begrenzung der Anspriiche eines be-
stimmten Diskurses geht. Man kann deswegen seine Reflexion auf
den Menschen als eine Reflexion der Begrenzung bezeichnen; ge-
meint ist damit zunichst eine diskurspolitische Operation, in deren
Durchfiihrung die Frage nach dem Menschen zur Sprache kommt.
Ricceurs Operationen der Begrenzung verneinen dabei nie die An-
spriiche der jeweiligen Diskurse; geduldige Leser seiner Schriften
kénnen im Gegenteil die (Denk-)Erfahrung machen, dass eine Be-
schrinkung der Geltungsreichweite eines Diskurses — der Phinome-
nologie, der objektiven Historiographie, der Soziologie, des Struk-

! Vgl. etwa A. Breitling, S. Orth und B. Schaaf (Hg.), Das herausgeforderte Selbst.
Perspektiven auf Paul Ricceurs Ethik, Wiirzburg 1999; M. Junker-Kenny und
P. Kenny (Hg.), Memory, Narrativity, Self and the Challenge to Think God. The
Reception within Theology of the Recent Work of Paul Ricceur, Miinster 2004;
S. Orth und P. Reifenberg (Hg.), Facettenreiche Anthropologie. Paul Ricceurs Re-
flexionen auf den Menschen, Freiburg 2004.

Poetik des Glaubens A-

45


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Knut Wenzel

turalismus, der deontologischen Moralbegriindung, ja sogar der Her-
meneutik selbst — bei Ricceur stets mit einer Wertschitzung des je-
weiligen Diskurses verbunden ist.

Geschichte: Die Subjektivitit des Menschen in der
Objektivitit seiner historischen Dokumente

Schon sehr friih hat Ricceur sich einem Thema zugewandt, das ihn
von da an Zeit seines intellektuellen Lebens beschiftigen sollte: der
Geschichte. Angefangen von einem sehr frithen Text tiber »Objekti-
vitit und Subjektivitat in der Geschichte«?, tiber die Aquinas-Lecture
von 19843, iiber die monumentale dreibindige Philosophie der Ge-
schichts- und Fiktionserzdhlung*, bis hin schlieflich zu seinem vor-
letzten Hauptwerk Gedichtnis, Geschichte, Vergessen® hat ihn die
Frage nach Moglichkeit, Bedingung und Gestalt der Geschichts-
Schreibung nicht mehr losgelassen. Wenn man annimmt, dass der
Mensch ein geschichtliches Wesen sei, ist in der Frage nach der Er-
kenn- und Schreibbarkeit von Geschichte die Frage nach der Erreich-
barkeit des Menschen mit enthalten. In jenem zuerst genannten frii-
hen Text geht Ricoeur von zwei Beobachtungen oder Feststellungen
hinsichtlich der Geschichtsschreibung aus: »Wir erwarten von der
Geschichte eine gewisse Objektivitit, die Objektivitit, die ihr ent-
spricht« (S.39). Und: »Denn es ist in Wahrheit eine Subjektivitit
der Reflexion, die wir uns von der Lektiire der Geschichtswerke und
der Meditation iiber sie erwarten« (S. 40). Der Objektivitit der Ge-
schichtsschreibung steht die Subjektivitit der Autoren und Leser die-
ser Schrift gegeniiber.

Ricceur rdaumt der Objektivitat der Geschichtsschreibung Rele-
vanz ein, indem er sie gegen eine vorschnell-falsche Zumutung der
Subjektivitit verteidigt. So stellt es keine Einschrinkung der Rele-

2 P. Ricceur, »Objektivitit und Subjektivitdt in der Geschichte, in: Geschichte und
Wahrheit, Miinchen 1974, S. 39-64. Weitere Seitenangaben im Text.

3 P. Ricceur, The Reality of the Historical Past, Milwaukee 1984.

4 P. Ricceur, Zeit und Erzidhlung, 3 Binde, Miinchen 1988-1991.

5 P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

vanz der Historiographie dar, dass sie die Geschichte nicht wieder-
beleben kann; vielmehr ist hierin eine Quelle ihrer Objektivitit zu
sehen: Geschichte ist »Wissen mittels Spuren« (S. 42), wie Ricoeur
mit Marc Bloch sagt; der Historiker steht nicht vor dem geschicht-
lichen Ereignis selbst, sondern vor Dokumenten, die es als Spuren
hinterlassen hat. Den Historiker treibt nicht der »Ehrgeiz, wieder
zum Leben zu erwecken, sondern wiederzusammenzustellen, wieder-
zukonstituieren, das heif3t, eine riickblickende Entwicklungsfolge zu-
sammenzustellen und zu konstituieren. Die Objektivitit der Ge-
schichte besteht in eben diesem Verzicht auf Zusammentreffen und
Nacherleben, dafiir aber in diesem Ehrgeiz, Faktenreihen auf der
Ebene einer geschichtlichen Intelligenz zu erarbeiten.« (S. 43)

Ricoeurs Pochen auf der Objektivitit der Geschichte und der da-
mit einhergehenden Distanzierung scheint im glatten Widerspruch
zur Geschichtsauffassung Walter Benjamins zu stehen, der gerade
gegen eine historistische Scheinobjektivitit der Geschichte deren kri-
senhafte Gegenwirtigkeit behauptete. Hier die »Faktenreihe auf der
Ebene einer geschichtlichen Intelligenz« — dort der »Tigersprung ins
Vergangene«®: Geht es noch gegensitzlicher? Man kann aber aus der
Position Ricceurs den benjaminischen Schluss ziehen: Die Vergan-
genheit ist in radikaler (das heif3st: die Hand an die Wurzel legender)
Weise gegenwirtig, insofern sie der Gegenwart die Krinkung oder
wenigstens Heraus-Forderung der Unverfiigbarkeit zufiigt. Mit Ri-
ceeur und Benjamin gesprochen: Wer die Vergangenheit fiir einfach-
hin vergegenwirtigbar hilt, unterschldgt nicht nur das reale Vergan-
gensein der Vergangenheit, sondern auch das faktische Totsein der
einstmals gelebt Habenden. Der grofite Skandal jeder Gegenwart ist
aber das irreversible Faktum des Nicht-mehr-Gegenwirtigseins der
Toten.

Mit Ricceur stehen wir vor den Dokumenten der Geschichte als
den Spuren einstmaliger Gegenwart wie an den Gribern der Toten
und lesen deren Lebensdaten, die auf den Grabsteinen eingraviert
stehen. Es gibt keine radikalere Betroffenheit der Gegenwart durch
die Vergangenheit als die des faktischen Vergangenseins des ehemals
Gegenwirtigen. Aus dieser Affiziertheit der Gegenwirtigen durch
die Vergangenen ergibt sich freilich die Frage nach der Erfiillbarkeit

¢ Vgl. W. Benjamin, »Uber den Begriff der Geschichte«, in: Gesammelte Schriften
1.2, Frankfurt 1980, S. 691-704, hier S. 701 (These 14).

Poetik des Glaubens A-

47


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48

Knut Wenzel

der eigenen Gegenwart angesichts ihres unausweichlichen einstmali-
gen Vergangenseins.

Mit dieser Frage ist aber die Subjektivitdt bereits im Spiel. Wir
erinnern uns, Ricceur untersucht hier ja die Spannung zwischen Ob-
jektivitdt und Subjektivitit in der Geschichte. Der ratio cognoscendi
nach gelangt die Subjektivitit zunichst jedoch auf anderem Weg in
die Geschichte, namlich durch den Historiker. Ohne ihn gibt es keine
Geschichte im Sinn der Geschichtsschreibung: Erst durch den His-
toriker werden die Hinterlassenschaften der Vergangenheit zu Spu-
ren, erst durch das Interesse des Historikers beginnt die Geschichte
zu sprechen: »Das Dokument ist solange kein Dokument, wie der
Historiker nicht daran gedacht hat, ihm eine Frage zu stellen« (S. 42).

Freilich: Wenn das Dokument auch erst durch die Frage des His-
torikers zu einem solchen wird, ist es doch als es selbst oder an sich
selbst Dokument, und nicht als Funktion der Frage. Im Gegenteil:
Stellt der Historiker wirklich eine Frage, erwartet er Antworten, die
er nicht schon kannte, die nicht schon in der Frage angelegt waren,
die von der zum Dokument gewordenen Spur der Geschichte her auf
ihn zukommen. Dass die Spur der Geschichte erst in der Frage des
Historikers zum Dokument wird, ist also keine Formulierung einer
rezeptionsasthetischen Position avant la lettre. Das Denken Paul Ri-
cceurs scheint insgesamt nicht fiir diese heute in literaturwissen-
schaftlichen, kulturwissenschaftlichen und theologischen Zusam-
menhdngen weithin unbefragt geltende Position vereinnahmbar zu
sein.

Ricceur bringt die Objektivititsdimension der Geschichte unver-
kiirzt zur Geltung, indem er sie mit der Geschichte in ihrer Totalitat
verbunden sein ldsst: Die Frage nach der Bedeutung eines jeweiligen
Dokuments fiihrt auf das in die Gesamtgeschichte ausgreifende Netz
der historischen Zusammenhinge, in dem es steht. Seine volle Be-
deutung erhilt ein jeweiliges Geschichtsfaktum erst in der Totalitit
der Geschichte. Diese ist aber fiir ein Fragen, das selbst seinen Ort in
der Geschichte hat, nicht erreichbar. Gleichwohl muss die Frage nach
der Bedeutung eines historischen Dokuments prinzipiell auf das
Ganze der Geschichte ausgreifen. Ricoeur spricht deswegen von der
Totalitdt der Geschichte als von einer regulativen Idee: »Das vollstin-
dige geschichtliche Faktum, die >totale Vergangenheit, das ist recht
eigentlich eine Idee, d.h., im kantischen Sinne, der nie erreichte
Grenzpunkt eines immer umfassender und komplexer werdenden
Integrationsbemiihens. Der Ausdruck >totale Vergangenheit« ist die

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

regulative Idee dieses Bemiihens. Es ist nicht ein Unmittelbares;
nichts ist mittelbarer als eine Totalitdt: Es ist das Produkt einer >ord-
nenden Konzeption, die das hochste Ordnungsbemiihen der Ge-
schichte durch den Historiker ausdriickt.« (S. 44)

Erst dadurch, dass die Objektivitat der Geschichte vollends zur
Geltung gebracht worden ist, ist auch einer vollumfinglichen Wiir-
digung der Subjektdimension der Geschichte der Boden bereitet. Ri-
ceeur geht so vor, dass er die Objektivitat der Geschichte in ihrer To-
talitit gewissermaflen an der Subjektdimension bricht: Kann doch
die Totalitdt der Geschichte, also ihre Objektivitit, nur in der Frage
nach der Bedeutung der Geschichte sichtbar werden. Diese Frage ist
aber die Frage nach dem Menschen selbst. Umgekehrt braucht diese
Frage offensichtlich die Geschichte in ihrer Objektivitét, in ihrer Ma-
terialitit. Der Stoff der Geschichte, das sind niamlich die Zeugnisse
menschlicher Selbstverstindigungen und -bestimmungen. So hat et-
wa die Transzendentalphilosophie Kants nicht einem naiven episte-
mologischen Subjektivismus Vorschub geleistet; ihre Leistung be-
steht vielmehr — in der prignanten Formulierung Ricceurs — »im
Aufzeigen jener Subjektivitat, die bewirkt, dass es Objekte gibt«
(S. 45). Damit ist zum einen noch einmal auf die objektivitatskonsti-
tutive Bedeutung eines historischen Erkenntnisinteresses Bezug ge-
nommen. Zum anderen aber ist hiermit die Subjektbezogenheit der
Materialitit der Geschichte angesprochen: Diese erhilt ihre spezi-
fische Objektivitit als die von Menschen hervorgebrachte. Sie ist
nicht Natur, sondern Artefakt; und sie ist darin Geschichte und nicht
Prozess. Die Subjektbezogenheit der Geschichte in ihrer Materialitat
wird in der Frage nach der historischen Bedeutung aufgedeckt: In
ithrem Licht zeigt sich das Spezifikum jener Objektivitit, die der Ge-
schichte als einer hervorgebrachten zukommt, in ihrer Expressivitit.
Geschichte wird als Ausdruck zu einer nicht adressierten Mitteilung.
Geschichte als Flaschenpost: Mitteilung mit unbestimmtem Empfin-
ger. Kann aber von einer prinzipiellen Unbestimmbarkeit des Emp-
fingers eine befriedigende (erfiillende) Antwort auf die Frage nach
der Bedeutung der Geschichte ausgehen?

Wenn wir nun, mit Ricoeur, Giber ihn hinaus, sagen konnen, dass
der Geschichte selbst eine Ausdrucks- oder Aussagestruktur eignet,
die freilich erst in der Frage nach der Bedeutung von Geschichte zum
Sprechen gebracht wird, und wenn dieser Diskurs der Geschichte
zwar abgesendet ist, jedoch ohne nihere Bestimmung des Empfén-
gers — so dass die Nachgeborenen wie auch die Historiker lediglich

Poetik des Glaubens A~ 49



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50

Knut Wenzel

Platzhalterfigurationen des unadressierten Empfingers, nicht jedoch
die von der Ausdrucksdynamik der Geschichte letztlich und wirklich
Gemeinten sein kénnen: Mit Blick auf wen geschieht dann Geschich-
te? Diese Frage stellt keine Re-Mythisierung der Geschichte dar, son-
dern ist ihrer Ausdrucksstruktur selbst abgelesen. Fiir eine Antwort
auf die Frage nach der Bedeutung der Geschichte konnen nicht ein-
fach die Menschen in Anspruch genommen werden, die selbst Her-
vorbringer der Geschichte sind. Sind es doch sie, die, insofern die
Geschichte nicht einfachhin Erfiillung, sondern Artikulation des Be-
deutungsverlangens der Menschen ist, nach dessen Erfiillung fragen.
Wie gesagt, mit Ricceur und tiber ihn hinaus gelangen wir zu einer
Fragestellung, die er nicht thematisiert hat, die auch die Schwelle von
der Philosophie zur Theologie tiberschreitet, die aber an dieser Stelle
nicht unvermittelt eingefithrt wird, sondern sich aus einer produkti-
ven Lektiire der von ihm in Gang gesetzten Dialektik von Objektivi-
tit und Subjektivitat (in) der Geschichte ergibt.

Wenn es die Frage des Historikers nach der Bedeutung eines je-
weiligen Geschichtsdokuments ist, in welcher die Geschichte als Ob-
jektivation des Selbst-Ausdrucks der Menschen sichtbar wird, dann
bleibt eben diese Frage solange unbeantwortet, wie die Geschichte
andauert — unbeantwortet, weil die legitimen, da mit der je eigenen
Existenz einhergehenden Anspriiche auf erfiillte Bedeutung all der
Menschen, die ihrem Leben in der Geschichte Ausdruck verliehen
haben, unabgegolten sind: tot mit den Toten der Geschichte. Die Be-
deutung der Geschichte, verstanden als Archiv der Dokumente, in
welchen sich die Ausdrucks-Spuren gelebter Leben sedimentiert ha-
ben, wird erst vollends lesbar werden, wenn und insofern das Bedeu-
tungsverlangen der Menschen selbst eine giiltige Sdttigung erfahren
haben wird. Damit ist aber Ricceurs Dialektik von Objektivitit und
Subjektivitit zur Aporie zugespitzt: Wird die Totalitit der Geschichte
als totale Vergangenheit verstanden, was notwendig ist, um den Do-
kumenten- und Objektivititscharakter der Geschichte als das be-
schreibbare Geschehene erfassen zu konnen, wird damit zugleich die
Unerfiilltheit und Unerfiillbarkeit des Bedeutungsverlangens der To-
ten benannt und verendgiiltigt.

Es begegnen also in der dokumentarischen, objektiv geworde-
nen Geschichte die Subjekte als jene, die »bewirken, dass Objekte
sind«. Doch als Tote. Im historischen Dokument, das die Objektivati-
on der von Menschen in der Vergangenheit hinterlassenen Spuren
darstellt, werden dieselben Menschen zugleich endgiiltig fiir tot er-

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

kldrt. Das Dokument — die objektive Geschichte — ist Zeichen friihe-
ren Lebens und sein Grabmal in einem. Auch deswegen ist der Ob-
jektivitatscharakter der Geschichte gegeniiber ihrer vorschnellen
»Wiederbelebung« durch Einfiihlung geltend zu machen und »bis
zum Ende« auszuhalten; in der Wahrnehmung der historischen Spu-
ren als Dokumente geschichtlichen Selbstausdrucks der Menschen
unterziehen sich die Lebenden einem Totengedenken.

Diese memoria mortui ist von einem Gegenwirtighalten der Le-
bens-Anspriiche der Toten durch die Lebenden getragen, in ihre Pra-
xis gehen jene Lebens-Anspriiche normativ-pragend ein. Und den-
noch darf nicht verschleiert werden: Anamnetischer Praxis eignet
eine aporetische Grundstruktur. »Die Toten sind tot; alles andere ist
Theologie« — so lautet bekanntlich Max Horkheimers Bescheid an
Walter Benjamin, der sich die Apostrophierung seines Einspruchs ge-
gen die Endgiiltigkeit des Todesschicksals als »theologisch« gefallen
lassen hat.” Vor dem Absurditdtsverdacht schiitzt die anamnetische
Praxis nur die Moglichkeit, die Nicht-Endgtiltigkeit des Totseins der
Toten zu denken.® Dies scheint mir auch der bedeutungsgebende Ho-
rizont zu sein, auf den sich, durchaus unthematisch, die Arbeit des
Historikers bezieht. Wenn wir, mit Ricceur, die Objektivitit der Ge-
schichte gelten lassen miissen, weil in Vermittlung durch sie lesbar
wird, was es um den Menschen ist, so ist umgekehrt eine solche
Konstruktion von Geschichte nur sinnvoll, wenn zugleich einer
Hoffnung Raum gegeben wird, welche die Geschichte wegen der ihr
auferlegten Diskursgrenzen nicht selbst ausformulieren kann, einer
Hoffnung nimlich fiir die Hoffnung: dass die geschichtlich uneinge-
losten Hoffnungen der Menschen auf erfiillte und unverlierbare Le-
bendigkeit eingelost werden. Diese »Hoffnung fiir die Hoffnungen«

7 Vgl. hierzu K. Wenzel, Zur Narrativitit des Theologischen. Prolegomena zu einer
narrativen Texttheorie in soteriologischer Hinsicht, Frankfurt 1997, S. 375-379.

8 Diesen Gedanken zur Grundlegung einer Fundamentaltheologie in Verantwor-
tung vor der Geschichte und vor den avancierten zeitgendssischen Philosophien
systematisch ausgebaut zu haben, ist das bleibende und nach wie vor Frucht tra-
gende Verdienst Helmut Peukerts, dessen Arbeit auch die hier vorgelegten theo-
logischen Uberlegungen im Anschluss an Paul Ricceur Wesentliches verdanken.
Vgl. H. Peukert, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung, Frank-
furt 1978.

Poetik des Glaubens A-

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A

51


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52

Knut Wenzel

kann gar nicht anders als auch die Zukunft der jetzt Lebenden zu
umfassen — und die Zukunft der Geschichte insgesamt. Es ist »die
Reflexion, die uns ohne Unterlass versichert, dass das Objekt der Ge-
schichte das menschliche Subjekt selbst ist« (S. 64): Auch die tref-
fendste Formulierung, die Ricceur fiir sein Anliegen einer als Wiirdi-
gung gedachten Begrenzung des Anspruchs historischer Objektivitdt
findet, ist erst dann in ihrer Bedeutung ausgeschopft, wenn das
menschliche Subjekt auch hinsichtlich der Geschichte insgesamt zur
Geltung gebracht werden kann: wenn also die Geschichte am Ende,
das heif3t in threm endgiiltigen Objektivgewordensein, ihre Ambiva-
lenz verloren hat und nicht linger auch Grabmal, sondern nur noch
Zeichen lebendigen Subjektseins geworden sein wird.

Dem intellektuellen Zugang zu dieser Hoffnung fiir die Hoff-
nungen der Menschen, also der Denkbarkeit einer prinzipiell mogli-
chen Hoffnungserfiillung, entspricht als gelebter Zugang der Glaube
an ihre reale Erfiillung. Solange die Beziehung zwischen Denkbarkeit
der und Glaube an die Erfiillung dieser Hoffnung als ein Entspre-
chungsverhiltnis aufgefasst wird (und nicht als Identitdt oder Kon-
tinuum), bleibt auch die Differenz zwischen Philosophie und Theo-
logie gewahrt, auf die Paul Ricceur stets geachtet hat (wenn auch
zuzeiten in der Weise der Uberschreitung). Dasselbe Entsprechungs-
verhiltnis weist aber zugleich den Glauben an die reale Vollendung
der Geschichte als Erfiillung der Lebens-Hoffnungen der Menschen
als der Vernunft zuginglich aus.

Formuliert Ricceur nicht eine Offnung auf die soeben vorgetra-
genen theologischen Erweiterungen seiner Uberlegungen zur Dia-
lektik von Objektivitit und Subjektivitit in der Geschichte, wenn er
fiinfzig Jahre nach jenem Aufsatz den Epilog zu seiner letzten grofSen
Bearbeitung des Themas der Geschichte — die schwierige Vergebung —
als » Entwurf einer Art Eschatologie des Geddchtnisses sowie — in de-
ren Folge — einer Eschatologie der Geschichte und des Vergessens«
bezeichnet?®

° P. Ricceur, Gediichtnis, Geschichte, Vergessen, S. 701.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

Text: Ausdruck, Mitteilung, universale Verstindigung

Ricoeurs soeben skizzierte Reflexion der Begrenzung hat innerhalb
des Werks insoweit eine signifikante Vor- und eine umso folgenrei-
chere Nachgeschichte, als sie nicht nur eine geschichtstheoretische
Uberlegung darstellt, sondern zugleich auf der Linie der Entfaltung
seiner Hermeneutik liegt. Dass auch sein Geschichtsverstandnis be-
reits zu dieser Zeit eine hermeneutische Grundierung aufweist,
konnte der Bedeutung abgelesen werden, die er der Spur und dem
Dokument fiir den Begriff Geschichte beimisst: Als lesbare Geschich-
te ist das, was Ricceur totale Vergangenheit nennt, ein bedeutungs-
volles Ganzes, ein Text gewissermaflen, wenn auch einer, an dem
noch geschrieben wird, wihrend es lingst zu Lektiiren kommt.

Wiederum einer Reflexion der Begrenzung verdankt sich dann
auch die Gewinnung einer hermeneutischen Perspektive auf den
Menschen, priziser: die Gewinnung einer hermeneutisch bestimm-
ten Anthropologie. Damit ist zunichst gemeint, dass der Mensch ver-
mittels der Texte erreichbar ist, durch die er sich zum Ausdruck
bringt und verstindigt. Die hermeneutische Perspektive auf den
Menschen verschafft jenem subjekttheoretischen Schliisselsatz des
Richard von St. Victor Geltung (den dieser in der Trinititstheologie
aufgestellt hat), demzufolge es Eigenschaft der Person ist, an sich in-
communicabilis zu sein. Der Mensch ist in seiner Subjektivitit selbst
deswegen incommunicabilis, weil er qua Subjektsein kommuniziert.
Als Moglichkeitsbedingung der Expressivitat und Kommunikabilitat
kann die Subjektinstanz nicht noch einmal kategorialer Gegenstand
von Kommunikation und Bedeutungsproduktion sein.

Nun ist die Metapher des Texts fiir die Hermeneutik Ricceurs
von zentraler Bedeutung. Dies zeigte sich bereits in seinen frithen
geschichtstheoretischen Uberlegungen: Mit dem Begriff der Objekti-
vitat wird angezeigt, dass die Selbstduflerungen der Menschen, so-
bald sie zur Spur und zum Dokument werden, eine Eigenrealitit ge-
geniiber ihren » Autoren« erlangen; sie erlangen Objektivitatsstatus.
Wie die Geschichtsforschung, befasst sich auch die Hermeneutik mit
diesen Eigenrealititen.

Wenn in diesen Uberlegungen nun vom »Text« gesprochen
wird, ist damit der Modellcharakter des Texts in Anspruch genom-
men. Ricceur gewinnt seinen Begriff des Texts, indem er diesen durch

Poetik des Glaubens A~ 53

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54

Knut Wenzel

die zwei Bedrohungen der Miindlichkeit und des Textualismus, also
durch die Bedrohungen der Annihilierung und der Hypertrophisie-
rung des Texts fiihrt. Fiir erstere steht der Name Hans-Georg Gada-
mers, fiir letztere der Strukturalismus.

Die Anerkenntnis der Eigenrealitit des Texts bedeutet zugleich
eine Geltungsbegrenzung miindlicher Kommunikation. Die face-to-
face-Situation ist nun nicht mehr Paradigma und Ideal gelingenden
Verstehens. Davon ist aber die Hermeneutik Gadamers bestimmt.
Dort wird Verstehen allzu sehr als die Heilung jener Wunde gedacht,
die der Text geschlagen hat, indem er sich gewissermaflen als Medi-
um der Entfremdung und Verzerrung zwischen die Kommunikanden
geschoben hat.'® Gelingendes Textverstehen hiefle dann, den Text
zum Verschwinden zu bringen und aus seiner diffundierenden Sub-
stanz die unmittelbare Begegnung von Autor und Leser erstehen zu
lassen. Das ist aber Alchemie, deren Witz ja in der forcierten Igno-
rierung des Stoffs, mit dem sie hantiert, besteht.

Die Hermeneutik des Texts hegt demgegeniiber grundlegende
Zweifel am Realititsgehalt des Ideals unvermittelter Kommunika-
tion. Ist nicht jede Kommunikation zeichenvermittelt und damit
prinzipiell auf das Feld der bedeutungsproduktiven Verwebung von
Zeichen zu Texten hin gedffnet; vollzieht sich nicht jeder Kommuni-
kationsakt stets auch als Aussage »von etwas« in der Materialitit der
Zeichen? So nahe die philosophische Analyse auch via reductionis an
das »Ich« all der Textaussagen herankommen will, so sehr erweist
sich dieses als stets nur vertextet antreffbar: als das »ich sprechec,
»ich verwende Zeichen«, »ich driicke mich aus«, »ich produziere
und verlange nach Bedeutungenc.

Auf dem Weg einer Hermeneutik des Texts begegnen wir erneut
derselben Objektivititsdimension des Selbst-Ausdrucks wie im Zu-
sammenhang der Geschichte; in der Perspektive des Texts gibt sie
allerdings zuvor unerschlossene oder implikative Charakteristika zu
erkennen. In dem Maf3, wie ein Selbst-Ausdruck in das Medium des
Texts eingeht, wichst ihm ein Verhiltnis der Distanz zu seinem Ur-
heber zu. Durch ihre Textualisierung gewinnt die Auflerung ein
Sinnschema, das es ihr erlaubt, unabhingig von einer bestimmten

10 »Schriftlichkeit ist Selbstentfremdung. Thre Uberwindung, das Lesen des Textes,
ist also die hochste Aufgabe des Verstehens.« H.-G. Gadamer, Wahrheit und Me-
thode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, 2. Aufl., Tiibingen 1965,
S. 368.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

und konkreten Kommunikationssituation prinzipiell lesbar, versteh-
bar zu sein. Als Text ist eine Mitteilung an sich lesbar, ohne dafiir des
Verweises auf aufSertextliche Hilfssignale zu bediirfen. Die vertexte-
te Mitteilung ist also auf ihren Autor nicht mehr angewiesen — je-
denfalls nicht mehr in der Funktion des aufSertextlichen Garanten
der Verstehbarkeit des Texts. Die Textdimension der Mitteilung
tberlagert hier ihre Ausdrucksdimension.

Die soeben beschriebene Wirkung des Prozesses der Textualisie-
rung nennt Ricceur Distanzierung. Diese betrifft jedoch nicht nur die
Beziehung des Texts zu seinem Autor, sondern auch zum Leser. Das
gesamte Kommunikationsdreieck gerit unter den Einfluss der Dis-
tanzierung, sobald ein Text in ihm auftritt. Distanzierung des Lesers
bedeutet: Als Text ist eine Mitteilung nicht mehr an einen bestimm-
ten Leser adressiert. Ricceur spricht deswegen auch von der Anony-
misierung des Lesers: Ist ein Text als Text prinzipiell von jedem les-
bar, kann prinzipiell jeder zu seinem Leser werden. Jeder Mensch
kann seinen Namen an die Stelle des anonymisierten Lesers eintra-
gen — und verhindert dadurch nicht, dass jeder beliebige andere
Mensch seinen Namen ebenfalls als Leser dieses Texts eintréigt.!!

Der Prozess der Vertextung ist ein Vorgang der Universalisie-
rung des Textzugangs, die nicht von der Arbeit des Verstehens dis-
pensiert, sondern durch sie verwirklicht wird. Es ist aber der Text,
durch den eine Auferung, eine Mitteilung die Grenzen der Privat-
heit, doch dann auch der Zeiten, der Kulturen und Religionen, ja
Sprachen {iibertreten kann. Die Universalisierung der Mitteilung ist
nur um den Preis der Arbeit an der Dechiffrierung moglich. Die uni-
versale Zuginglichkeit des Texts ist bleibend an seine Zeichenhaftig-
keit gebunden, an etwas dem puren Ausdruck gegeniiber Versach-
lichtes, Objektives.

Darin mag die von Gadamer diagnostizierte und schon bei Pla-

" Tn einer frithen Formulierung: »Nur der Diskurs, nicht die Sprache, ist an jeman-
den adressiert. Aber es besteht ein Unterschied zwischen einem Diskurs, der an
einen gleichzeitig anwesenden Gesprichspartner adressiert ist, und einem Dis-
kurs, der — wie es im Grund bei jedem Schriftstiick der Fall ist — an jeden adressiert
ist, der lesen kann. Die Enge der dialogischen Beziehung weitet sich aus. Anstatt
nur an dich, die zweite Person, adressiert zu sein, ist das Geschriebene an ein Pu-
blikum adressiert, das sich selbst schafft.« P. Ricoeur, »Der Text als Modell: her-
meneutisches Verstehenc, in: W. L. Biihl (Hg.), Verstehende Soziologie. Grund-
ziige und Entwicklungstendenzen, Miinchen 1972, S. 252-283, hier S. 259.

Poetik des Glaubens A-

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A

55


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56

Knut Wenzel

ton beklagte'? Entfremdungsdimension des Texts einen Anhalt fin-
den. Doch ist Entfremdung hier das richtige Wort? Sicher, die Ano-
nymisierung der Adresse des Texts macht diesen fiir die vielen
»Fremden« lesbar. Doch sind diese nicht zur Lektiire geradezu einge-
laden? Wenn dem Textphinomen als solchem eine Intentionalitit
zugrunde ldge, konnte man sagen: Die »Fremd-Lektiire« ist gewollt.
Um diese adressatenlose und das heif3t: nicht-exkludierende Ein-
ladung zur Lektiire, die der Text als solcher darstellt, zu erméglichen,
bedarf es aber der Uberwindung des Ideals einer Kommunikations-
situation intimer Miindlichkeit. Gelingendes Textverstehen und ge-
lingende Verstindigung iiber den Text fiihrt dann aber, weil durch
den Text ermoglicht und bleibend von ihm getragen, nicht zu seiner
Diffusion; Textverstehen und Verstindigung {iber den Text sind nicht
mehr nach dem Bild einer alles »dazwischen« Liegende aufhebenden
Horizontverschmelzung denkbar; nicht mehr im Sinn einer zweiten
Intimitit, eines intimen, zur vollkommenen Konsonanz verschmel-
zenden Konsenses. Sondern: als Diskurs, als Austausch des durchaus
Verschiedenen, nimlich im Frei-Raum des Texts. Der Konsens einer
intimen face-to-face-Konstellation schliefit alle anderen aus; der
Text stellt das Prinzip universaler Diskursivitit dar.

Eine Universalitit, die ihr Prigemuster im Gewebe des Texts er-
hilt, ist das Gegenteil einer unendlichen Assoziation des Unverbind-
lichen. Ist beim Text auch die Ausdrucksdimension durch seine
Textualitdt eingeklammert oder iiberlagert, so ist er doch von dem,
was man die Vehemenz der Mitteilung nennen kann, bestimmt. Es
mag also sein, dass die Mitteilung im Sinn Gadamers durch ihre
Textwerdung von ihrer urspriinglichen Ausdruckssituation entfrem-
det wird. Dies geschieht aber als Offnung der Mitteilung fiir eine
prinzipiell universale Zuginglichkeit. In diesem durch die Textualitit
ermoglichten Vorgang der Universalisierung verwirklicht sich die
Vehemenz der Mitteilung.

Von der Ausdrucks- iiber die Mitteilungs- bis hin zur Univer-
salisierungsdimension spannt sich ein Bogen des Vorethischen durch
den Text. Es ist eine den Text offensichtlich bestimmende Eigen-
schaft, dass seine universale Zuginglichkeit an die Dimension der
Mitteilung gebunden ist. Etwas soll mitgeteilt werden, und zwar, da
im Medium des Texts, mit universaler Adressierbarkeit. Der Text ist
also nie blofler Zweck in sich, sondern begegnet als stets schon in

12 Vgl. Phaidros 275 d—e.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

einer Praxis des Texts in Anspruch genommen. Was bedeutet es aber,
wenn gesagt wird, dass in einer solchen Praxis des Texts dieser als
universal zugénglich zu verstehen gegeben wird? Es bedeutet, seine
Lesbarkeit zu behaupten. Damit ist aber viel mehr als eine Technik
der Dechiffrierung gemeint. Im Begriff »Praxis des Texts« ist die In-
stanz der Handelnden systematisch verankert. Universale Zuging-
lichkeit ist nur in einer Hinsicht Effekt einer »Technologie des
Texts«. Sie ist zugleich, nimlich gemeinsam mit dem Text selbst, in
die Praxis des Texts eingebettet und dadurch Inhalt, Ziel und Sorge
des Handelns.

Wie verwirklicht sich aber die universale Adressierung der Mit-
teilung als »Inhalt, Ziel und Sorge des Handelns« ? Durch die prinzi-
pielle Anerkennung jedes Menschen als moglichen Adressaten und
Leser der Text-Mitteilung. Textualisten strikter Observanz mogen
nun argumentieren, eine solche Ethik der Anerkennung sei eine text-
externe Grofie und als solche texttheoretisch nicht weiter zu be-
achten. Diese Argumentation wiirde aber den Textbegriff um die
Vollstindigkeit seiner Bestimmung bringen. Wenn es namlich die
Textualitit ist, die einer Mitteilung Universalitit (im Sinn der Zu-
ginglichkeit) verleiht, dann ist der Text als solcher in einer univer-
salen Ethik der Anerkennung involviert.

Diese Involviertheit ist textontologisch zu veranschlagen:
Kommt es dem Text als Text zu, gelesen zu werden, beinhaltet dies
bereits die prinzipielle Anerkennung aller als mégliche Leser und die
Anerkennung des Akts der Lektiire als unableitbar subjekthaft, also
in der Verantwortung der Lesenden gelegen.

Die Texthermeneutik Paul Ricceurs hilt dem Text die Treue, ge-
gen personalistische Verkiirzungen der klassischen philosophischen
Hermeneutik, und sie lasst sich sehr weit auf die Lektion des Struk-
turalismus ein.’® In gewissem Sinn ist Ricceur sogar radikaler als die
Textualisten: Er stimmt deren Ablehnung der Herbeiziehung von
textexternen Faktoren zur Bestimmung der Textbedeutung und der
Betonung der Textualitit des Texts zu, lehnt aber eine reduktionisti-
sche Bestimmung dessen, was einen Text ausmacht, ab. Es ist dem
Text nicht fremd, sondern bestimmt ihn mit, dass er geschrieben wor-

13 Vgl. P. Ricceur, Hermeneutik und Strukturalismus. Der Konflikt der Interpreta-
tionen I, Miinchen 1973; sowie zu einer ausfiihrlicheren Erérterung: K. Wenzel,
Glaube in Vermittlung. Theologische Hermeneutik nach Paul Ricceur, Freiburg
2008, S. 62—69, sowie Zur Narrativitit des Theologischen, S. 104-109.

Poetik des Glaubens A-

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A

57


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58

Knut Wenzel

den ist, und zwar, um gelesen zu werden. Es macht den Text in seiner
Textualitdt aus, dass er Teil, Dokument, Realsymbol eines Kommuni-
kationszusammenhangs ist. Dieser ist seinerseits nicht substantielle
Wirklichkeit an und fiir sich, sondern bedeutungsdurchzogenes, ver-
bindendes und integrierendes »Zwischen«, durch welches Subjekte
sich aufeinander beziehen. Kurz und konventionell: Es gehért zur
Bestimmung des Texts (und ist ihm nicht extern und fremd), dass er
Autor und Leser hat, dass er ein Ereignis der Rede ist.'*

Es ist diese Stelle der hermeneutischen Denkbewegung Ricceurs,
an der es erneut zu einer Reflexion der Begrenzung kommt. Und
wiederum bedeutet diese Begrenzung keine Zuriickweisung, sondern
eine Aufnahme und Weiterfithrung. Begrenzt wird die exzessive Ver-
anschlagung der Struktur als exklusive Bestimmung des Texts; auf-
genommen wird hingegen der Textcharakter des Texts; nur wird die-
ser als wesentlich dadurch mitbestimmt ausgewiesen, Redeereignis
zu sein. Um den Textcharakter gegen das Ideal einer miindlichen fa-
ce-to-face-Kommunikation zu verteidigen, muss also nicht die kom-
munikative Situiertheit des Texts selbst geleugnet werden. Notig ist
aber die Klirung dessen, worin das Spezifikum einer textvermittel-
ten Kommunikation besteht. Dies hat Ricceur durch die Einfithrung
der Distanzierung der Autorinstanz und der Anonymisierung der
Leserinstanz getan. Die Kommunikationsdimension des Texts ist
nicht schon dadurch erhoben und festgestellt, dass der Text als Mit-
teilung einer bestimmten Person an eine intentional adressierte und
dadurch bestimmte andere Person identifiziert ist. Umgekehrt radie-
ren Distanzierung des Autors und Anonymisierung des Lesers diese
Strukturdynamik der Mitteilung auch nicht aus. Vielmehr abstrahie-
ren sie diese zum Paradigma, durch dessen universale Wirkkraft und
Geltung ein Text iiberhaupt lesbar (im Sinn von: interpretierbar)
wird.

Ein Text ist tiberhaupt nur auf der Basis der Annahme versteh-
bar, dass er eine Mitteilung eines Autors an einen Leser ist. In diese
paradigmatische Struktur kann jeder eintreten und somit zum Leser
werden. Das Verhiltnis von Autor und Leser ist aber, was das anbe-
trifft, unauthebbar asymmetrisch: So wie es der Text erlaubt, dass
jeder Beliebige zu seinem Leser wird, sowenig lisst er es zu, dass

4 Vgl. etwa die zusammenfassenden Bemerkungen hierzu in: P. Ricceur, »Gott nen-
nenc, in: Vom Text zur Person. Hermeneutische Aufsdtze (1970-1999), Hamburg
2005, S. 153-182, hier S. 157-159.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

jeder Beliebige zu seinem Autor deklariert wird. Die prinzipiell uni-
verselle Lesbarkeit des Texts ist gebunden an und mit ermoglicht
durch die prinzipiell bestimmbare Herkiinftigkeit dieses Texts. Ist es
nicht so, dass ich einen Text verstehen kann, weil und insofern er zu
mir spricht? Und spricht er nicht insofern zu mir, als durch ihn je-
mand zu mir spricht — selbst wenn ich nicht weifs wer, und selbst
wenn dieser jemand sich nie ausdriicklich an mich adressiert hat?
Wenn es zur Textualitit des Texts gehort, dass neben unendlich vie-
len Anderen auch ich sein Leser werden kann, dann deswegen, weil
seine Textstruktur die Stimme seines womdglich ungreifbar, unbe-
stimmbar, unnennbar gewordenen Autors aufbewahrt hat — und sei
es in der abstrakten Gestalt seiner Komposition. Unversehens taucht
hier die Expressivitit wieder empor, nimlich aus der Textualitit
selbst. Der Text vermittelt also das Ausdrucksbegehren des Subjekts,
das »Begehren zu schreiben«'®, mit der universellen Lesbarkeit.

Mit dieser Reflexion der Begrenzung wird die anthropologische
Dimension der Vermittlungsgebundenheit menschlicher Kommuni-
kation markiert. Jenseits der unmittelbar personalen Begegnung
(aber doch auch schon in ihr) findet intersubjektive Kommunikation
auf dem grofien Vermittlungsfeld des Texts statt; in dem Maf3, wie
sich die Anonymisierung der Teilnehmer und die Universalisierung
der Vermittlungen bedingen, wird der Text als ein Feld der Freiheit
konstituiert.

Zugleich, und darin besteht doch der unmittelbare Effekt dieser
Reflexion der Begrenzung, stellt es keine Entfremdungszumutung
an den Text dar, entspricht ihm vielmehr ganz und gar, wenn seine
Kommunikationseingebettetheit oder doch wenigstens -bezogenheit
als seiner Eigenstruktur eingewoben angesehen wird. Ahnlich wie
die gesellschaftlichen Institutionen dient auch der Text, der ohnehin
Ziige des Institutionellen trigt, der je umfassenderen Verwirklichung
intersubjektiver Beziehungen und des homme capable als solchem.

15 Vgl. hierzu R. Barthes, Die Vorbereitung des Romans. Vorlesung am Collége de
France 1978 bis 1979 und 1979 bis 1980, Frankfurt 2008. In diesen letzten Vor-
lesungen vor seinem Tod, die der Theorie des Romans gewidmet waren, hat Bar-
thes seine Wiederentdeckung des Subjekts literaturtheoretisch fruchtbar ge-
macht: Das »Begehren zu schreiben« koordiniert die Begehren des Subjekts zu
einer geformten und deswegen lesbaren Expressivitit.

16 Vgl. zu Letzterem etwa Ricceurs Zielbestimmung einer Theorie der Gerechtigkeit:
Es ist notig, »den Akzent auf eine Konzeption der gesellschaftlichen Verantwor-
tung zu legen, die die individuelle Freiheit zum vorrangigen Ziel einer Theorie

Poetik des Glaubens A~ 59

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60

Knut Wenzel

Die im Zusammenhang mit dieser Reflexion der Begrenzung
erorterte Bedeutung des Texts hat unmittelbare Konsequenzen fiir
die theologische Hermeneutik. Letztere zeigt sich dabei als keines-
wegs mehr auf eine Methodologie der Interpretation reduzierbar,
sondern wird als Theorie des Christentums erkennbar. Auf dieser
christentumstheoretischen Ebene ist dann die Grundaussage angesie-
delt, dass das Christentum eine textgebundene Religion ist, greifbar
etwa in den Dimensionen des Texts des Glaubensbekenntnisses, also
der inhaltlichen Bestimmung des christlichen Glaubens, sowie des
Texts der Uberlieferung, an dem fort und fort geschrieben wird,
schlief3lich, beidem vorgeordnet, in der Dimension des Texts der Hei-
ligen Schrift, gewissermafSen der Quelltext jener Ableitungen.

Der Glaube der Christen verwirklicht sich in Vermittlung dieses
komplexen Texts des Christentums. Noch die Pratentionen einer Spi-
ritualitdt der Gottesunmittelbarkeit sind Effekte dieser christlichen
Textkultur. Das solchen Pritentionen nicht selten anhaftende Be-
wusstsein des Elitdren und Exklusiven widerspricht freilich eklatant
jener christlichen »Kultur des Texts«, wie sie sich durch Ricceurs Her-
meneutik des Texts beschreiben ldsst: Eignet dem Text schlechthin
doch wesentlich die Qualitdt prinzipiell universaler Zugédnglichkeit.
Gerade diese Textqualitit entspricht aber unmittelbar der christli-
chen Botschaft des in Jesus aus Nazareth sich unumgehbar mensch-
lich-geschichtlich bestimmt habenden allgemeinen Heilswillen Got-
tes. Als Religion des Texts hat das Christentum somit die Struktur-
und Kulturméglichkeiten, sich in Entsprechung zum Grundkriteri-
um, das durch den Gehalt seiner Botschaft gesetzt worden ist, zu ar-
tikulieren: als Glaubenszeugnis, das sich allgemein zuginglich
macht, und das heif3st vor allem: als Glaubenszeugnis, das in allen sei-
nen Adressaten die wiirdigt, die von Gottes Heilsangebot gemeint
sind.

Die Text-Werdung der Verkiindigung Jesu stellt deswegen keine
verletzende Entfremdung eines urspriinglich-authentischen Gesche-
hens dar, sondern macht als Textualisierung des universelle Geltung
beanspruchenden Bedeutungsgehalts dieser Verkiindigung diesen
auch universell zuginglich. In gewisser Weise bezeichnet der von Ri-
cceur analysierte Prozess der Distanzierung prizise die Grundkon-
stellation christlicher Uberlieferung: Die Autoren der Schriften tre-

der Gerechtigkeit macht.« P. Ricceur, Wege der Anerkennung. Erkennen, Wieder-
erkennen, Anerkanntsein, Frankfurt 2006, S. 187.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

ten zuriick — und geben den Blick auf den frei, von dem die Texte
sprechen; die unmittelbaren Adressaten derselben Texte treten zu-
riick — und 6ffnen damit den Zugang zu diesen Texten allen, die in
die Rezeption eintreten wollen. Wenn ich hier von einem Zuriicktre-
ten (von Autor und Erstadressaten) spreche — und nicht etwa von
deren Verschwinden —, so um damit erneut und nun fiir die Situation
des christlichen Texts festzuhalten, dass weder auf die Autor- noch
auf die Adressateninstanz verzichtet werden kann. Muss dem Text
schlechthin Geschriebensein und Gelesenwerden zugesprochen wer-
den, namlich um seiner Interpretierbarkeit willen, gilt dies fiir den
christlichen Text umso mehr aufgrund des Inkarnationsprinzips: Die
Wahrheit, die Fleisch geworden ist, begegnet in den Sphéren der kon-
kreten menschlichen Lebens- und Kommunikationssituationen.

Die Textwerdung der christlichen Botschaft stellt eine wichtige
Voraussetzung fiir die Verwirklichung der missionarischen Sendung
der Kirche dar. Damit die Botschaft von der geschichtlichen Verwirk-
lichung und Kenntlichwerdung des allgemeinen Heilswillens Gottes
in und durch Jesus aus Nazareth auch alle Menschen erreichen kann,
muss sie einschrankungslos zuginglich gemacht und das heif3t: uni-
versalisiert werden. Damit kann nicht die Abstraktion der christli-
chen Botschaft zu einer kontextunabhingigen Formel gemeint sein,
sondern die Vertextung dieser Botschaft zu einem prinzipiell univer-
sell lesbaren Bedeutungsgewebe. Dieses trigt notwendigerweise die
Pragungen seiner Geschichte und Kultur. Darin ist jedoch keine Ein-
schrinkung der Zuginglichkeit zu sehen, wohl aber ein erhéhter An-
spruch an die Deutungskompetenzen der Rezipienten. Auch steht die
Universalisierung des Zugangs zur christlichen Botschaft nicht fiir
eine Uniformierung derer, die Zugang zu ihr suchen. Die paulinische
Zusage — unter den Kindern Gottes in Jesus Christus »gibt es nicht
mehr Juden und Christen, nicht mehr Sklaven und Freie, nicht Mann
und Frau« (Gal 3,28) — denunziert ja nicht die realen Unterschiede
zwischen den Menschen, sondern erklirt, dass diese keine wertende
Geltungsdifferenz in Bezug auf die Heilsbotschaft haben.

In dem Maf3, wie der Text der christlichen Botschaft deren Ge-
halt mit seinen Mitteln auch zur Darstellung bringt, kann er, in der
zuvor gebrauchten Bedeutung, als Feld der Freiheit bezeichnet wer-
den.

Poetik des Glaubens A-

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A

61


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62

Knut Wenzel

Gesellschaft: Die Dialektik der Barmherzigkeit

Eine dritte Reflexion der Begrenzung entwickelt Ricceur entlang
einer wunderbaren Interpretation des Gleichnisses vom barmherzi-
gen Samariter (Lk 10,25-37)."7 Sie ist mit der Thematik des Texts
tiber die Achse der Institution verbunden. Sie widmet sich der Sozio-
logie als der Theorie der Gesellschaft und dieser selbst als institutio-
nelle, dauerhafte, nichtsubjektive Wirklichkeit. Die Figuren, an de-
nen Ricceur diese Reflexion der Begrenzung durchfiihrt, sind die des
Sozius und des Ndchsten.

Der Sozius steht fiir den soziologisch erfassbaren Menschen in
seiner sozialen Rolle, Gruppenzugehorigkeit, Funktion. Thm steht
gegeniiber der Nichste als eine Figur der Sphire des Miteinander,
die soziologisch nicht erfassbar ist; es gibt »keine Soziologie des
Nichsten« (S. 109). Und dennoch, so Ricceur, schuldet die Soziologie
dem Nachsten Aufmerksambkeit. Sie hat aber von ihm keine Theorie;
sie begegnet hier einer fiir sie unintegrierbaren Theorie des Néchs-
ten, namlich in der Theologie der Barmherzigkeit (vgl. S. 110). Der
Nichste ist also eine Figur des sozialen Raums, ohne von der Sozio-
logie erfassbar zu sein. Er steht fiir ein » Verhalten in der ersten Per-
son. Der Nichste, das ist das Verhalten, sich gegenwiirtig zu machen«
(S. 110). Ricceur kann sich die Zweideutigkeit der Pragmatik des
Nichsten im Gleichnis — der Titel gilt sowohl dem Opfer (V. 27-29)
als auch dem Samariter (V. 36f.) — zunutze machen, um dieses He-
rausgefallensein des Néachsten aus den soziologischen Rastern zu ver-
deutlichen: in Bezug auf den Niachsten als Adressat meiner Handlun-
gen: »Es gibt also keine Soziologie des Nichsten; die Wissenschaft
vom Nichsten wird sogleich durch die Praxis des Nichsten versperrt;
man hat nicht einen Nichsten; ich mache mich zu jemandes Nachs-
ten« (S. 111). In Bezug auf den Handelnden selbst: »Der Samariter ist
zwar auch eine Kategorie [...] Er ist die Kategorie der Nicht-Katego-
rie [...] er zieht seines Weges, unbehindert von seiner sozialen Last,
bereit, die Strecke zu dandern und ein unvorhergesehenes Verhalten
zu erfinden; er ist frei und zuginglich fiir die Begegnung und die
Gegenwirtigkeit« (S. 111). Sein Handeln ist durch keine Institution

17 Vgl. P. Ricceur, »Der Sozius und der Nichste«, in: Geschichte und Wahrheit,
S. 109-124.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

vermittelt; »so ist sein ganzes >Erbarmenc eine Geste jenseits der Rol-
le, der Personlichkeit, der Funktion« (S. 111). Das Tun der Barmher-
zigkeit, deren paradigmatische Erzihlung jenes Gleichnis ist, ge-
schieht »iiber jede soziale Vermittlung hinaus« und ist von »keinem
der Geschichte immanenten Kriterium« abhingig (S. 113). Ricoeur
erinnert hier in einem exegetisch gut gestiitzten Rekurs an die Ge-
richtspredigt Mt 25,31-46: Weder die Gerechten noch die Ungerech-
ten wissen, dass sie in den Geringen Christus als dem Heil selbst be-
gegnen (vgl. V.37-39.44); sie haben kein objektives Kriterium fiir
ihr Tun oder Unterlassen der Barmherzigkeit; dieses Handeln wird
»erst am jlingsten Tag entdeckt [...] als die Art und Weise, mit der
ich, ohne es zu wissen, Christus begegnet bin« (S. 113). Bis dahin gibt
es nur das Kriterium der Not des Anderen. Das Tun der Barmherzig-
keit geschieht ohne duflere, 6ffentliche, objektive Deckung.

All dies, und darin zeigt sich wiederum das >Ethos< der Reflexion
der Begrenzung, stellt keine Zuriickweisung der soziologischen Per-
spektive und keine Verwerfung des Sozius dar. Vielmehr ist die Be-
stimmung des Sozius — »die Beziehung zum Sozius ist eine mittel-
bare Beziehung; sie erreicht den Menschen als dieses oder jenes«
(S. 114) — getragen von der Anerkennung dieser Perspektive und der
von ihr ins Licht gertickten Wirklichkeit. Der Kontrast zwischen So-
zius und Nichstem — der »Sozius ist der Mensch der Geschichte, der
Niéchste der Mensch der Sehnsucht, des Traums, des Mythos«
(S.116) — bedarf der dialektischen Vermittlung. Gesellschaftliches
Handeln und Tun der Barmherzigkeit konnen nicht auf zwei von-
einander geschiedene Handlungsquellen zuriickgefiihrt werden; viel-
mehr ist aus Griinden der Einheit des Menschen- und Weltbilds von
der »Einheit der Intention« auszugehen (S. 116): »Dieselbe Barmher-
zigkeit gibt der sozialen Institution und dem Ereignis der Begegnung
ihren Sinn« (S.116). Die Barmherzigkeit, verstanden als bedin-
gungslose Wiirdigung und Anerkennung des Anderen in seiner kon-
kreten Lebenssituation, ist, wenn auch gefiltert durch die Notwen-
digkeiten und Okonomien gesellschaftlicher Einrichtungen und
Prozesse, letzter Zweck auch der gesellschaftlichen Institution. Dies
kommt im Begriff der Gerechtigkeit zum Ausdruck. Es kann ja nicht
in dem Maf, wie eine Gesellschaft von den Gegebenheiten der Aus-
differenzierung, Anonymisierung, Institutionenvermitteltheit inter-
subjektiver Beziehungen bestimmt wird, die Prisenz und Geltung
der Barmherzigkeit in dieser und fiir diese Gesellschaft schlicht auf-
gegeben werden. An dieser Stelle ist deswegen »von der Barmherzig-

Poetik des Glaubens A~ 63



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64

Knut Wenzel

keit in der Gestalt der Gerechtigkeit« (S. 117) zu reden. Eine Theo-
logie der Barmherzigkeit, die ganz auf die Dimension unmittel-
bar-personaler Begegnung fixiert wire, wiirde hinsichtlich ihres
Theoriestatus wie auch ihres Gegenstands um die Dimension der Ge-
sellschaft verkiirzt werden; es wire hier »die fundamentale Bedeu-
tung der Herrschaft Gottes tiber die Geschichte« verfehlt (S. 117).
Erst dieses Motiv aber sichert, so Ricoeur, »dem Motiv von der Barm-
herzigkeit die ganze Ausdehnung und die ganze Weite [zu], deren
dieses fihig ist« (S. 117).1®

Gesellschaft und Geschichte repriasentieren die dauerhafte,
transpersonale, vermittelte Dimension menschlicher Wirklichkeit.
Sie ist vor allem in Vermittlung durch Institutionen zuginglich. Sie
stehen damit in derselben Linie, in der auch der Text zu sehen ist.
Was auch immer man von dem vielleicht veralteten soziologischen
Instrumentarium, das Ricceur hier in Anspruch nimmt, halten
mag,'® und wie sehr auch immer man sich in seiner (theoretischen)
Einstellung zum Text den Moden der Hyper- oder Antitextualitdt
unterwirft: Was wire dies fiir eine theologische Anthropologie, die
die Wirklichkeit der Gesellschaft nicht in den Blick zu nehmen ver-
suchte? Und was wire das fiir ein reduzierter dngstlicher Begriff des
Tuns der Barmherzigkeit, der dieses nicht auch in den Filiationen ge-
sellschaftlicher Abstrahierung und Vermittlung vermuten kénnte?
Es bedarf, so Ricoeurs Schlussfolgerung, einer Theologie der Barm-
herzigkeit, in der die Perspektive des Sozius und die Perspektive des
Nichsten zu einer dialektischen Vermittlung kommen: namlich zur
Vermittlung der »kurzen< Beziehungen von Person zu Person« mit
den »langen< Beziehungen durch die Institutionen« (S. 118). Eine
solche sozialtheoretisch informierte Theologie der Barmherzigkeit —
und in eins damit eine entsprechende theologische Anthropologie —
darf gar nicht ausschlieflen und muss vielmehr unterstellen, dass sich
Barmherzigkeit, verstanden wie gesagt als an keine dufleren Bedin-

18 Fiir die untergriindigen Kontinuitdten im Werk Ricoeurs spricht, dass er viele Jah-
re spiter noch einmal auf denselben Zusammenhang zu sprechen gekommen ist,
nimlich in dem bekannten Text: Liebe und Gerechtigkeit / amour et justice, Tii-
bingen 1990. Zur hier filligen Verhiltnisbestimmung von Liebe und Gerechtig-
keit vgl. auch: K. Wenzel, »Liebe als Gerechtigkeit. Zu einem Kernaspekt des
christlichen Gottesverstindnisses«, in: K. Biberstein und H. Schmitt (Hg.), Pre-
kér. Gottes Gerechtigkeit und die Moral der Menschen, Luzern 2008, S. 150-159.
Vgl. hierzu die Anmerkung des Ubersetzers: P. Ricceur, »Der Sozius und der
Nichste«, S. 114.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Struktur und Subjekt

gungen gekniipfte praktisch-adjuvatorische Anerkennung des Ande-
ren in seiner konkreten und realen (Not-)Situation, auch in den Pro-
zessen gesellschaftlicher Institutionen verwirklichen kann, ja, dass
diese daran zu messen sind: »Was heif3t es, in der gegenwirtigen Si-
tuation als >Néachster« zu denken? Das kann die Rechtfertigung einer
Institution, die Verbesserung einer Institution, oder auch die Kritik
einer Institution sein.« (S. 119)

In einer solchen dialektisch dynamisierten Theologie der Barm-
herzigkeit stellt die Perspektive des Néchsten »eine permanente Kri-
tik an der sozialen Bindung« dar (S. 122) — so wie umgekehrt, wie zu
erginzen wire, die Perspektive des Sozius das Tun der Barmherzig-
keit unter die Forderung der Nachhaltigkeit stellt. Wenn die Figur
des Néchsten eine unstillbare Herausforderung der gesellschaftli-
chen Institutionen darstellt, dann aus zwei Griinden: »Der Endsinn
der Institutionen ist der Dienst, den sie Personen erweisen.« Und:
»dieser Endsinn bleibt gerade verborgen; niemand kann die personli-
chen Wohltaten der Institutionen abschitzen« (S. 123). In dieser blei-
benden Irritiertheit der Institutionen durch den Nachsten findet die
hier skizzierte Reflexion der Begrenzung ihren deutlichsten Aus-
druck. Zugleich zeigt sich aber auch, dass das Worumwillen dieser
Reflexion in der je besseren Erfassung des Begrenzten liegt.

Poetik des Glaubens A-

- am 24.01.2026, 00:28:46. /defat A

65


https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 24.01.2026, 00:28:46.



https://doi.org/10.5771/9783495860328-45
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Geschichte: Die Subjektivität des Menschen in der Objektivität seiner historischen Dokumente
	II. Text: Ausdruck, Mitteilung, universale Verständigung
	III. Gesellschaft: Die Dialektik der Barmherzigkeit

