
Sinnperspektivenbildung 

Zur Bedeutung des Schöpfungssymbols 

für die sozial-ökologische Transformation 

Philipp David 

Der folgende Beitrag nimmt seinen Ausgang bei der Krisendiagnose des Philoso

phen Wolfgang Janke, nach der wir in einer präzisierten Welt leben. Die gesellschaft

lichen und individuellen Konsequenzen dieser Einsicht, dass im gegenwärtigen po

sitivistischen Zeitalter »nur noch das als wirklich zugelassen [wird], was präzise be

rechnet, hergestellt, abgemessen, verfügbar gemacht werden kann«1, werden in die

sem Beitrag erstens sprachphilosophisch, zweitens bildungstheoretisch und drit

tens schöpfungstheologisch reflektiert. Vor dem Hintergrund der Frage nach nach

haltigen Lebensweisen des Menschen und der Gesellschaft in der sozial-ökologi

schen Transformation geht es im Folgenden nicht um konkrete Handlungsvorschlä

ge, sondern um das Beschreiben und Verstehen der Situiertheit menschlichen Da

seins in der Welt. Es geht also um die Arbeit an orientierungshermeneutischem 
Wissen über das für die ethische Bildungsbedürftigkeit des Menschen und der Ge

sellschaft grundlegende Verstehen der Bedeutung perspektivischer Weltdeutungs

kompetenz angesichts rationalistischer und szientistischer, sozialphilosophischer 
und ökonomistischer Reduktionstendenzen. Mit der Krise der Moderne2 verbun

den ist zugleich auch die Notwendigkeit eines intersubjektiven und interdisziplinä

1 Janke 1999, 12. In Janke 2013, 189–280 entwickelt er eine postmetaphysische Restitutionsphi
losophie, die die eksistentiale Verfassung menschlichen Daseins und Zwischenseins erarbei
tet, um die Umkehrung des universalontologischen Grundsatzes des Vorrangs der existen
tia vor der essentia zu begründen. Als vier Aufbaumomente der menschlichen Daseinsver
fassung und Grundworte der Eksistenzialiät bestimmt Janke »das an sich selbst interessier
te Zwischensein menschlichen Daseins (Interesse), den Herausstand ins Offene (Eksistenz), 
den unser besorgtes Interesse betreffenden Angang (Adienz), die Modi der Annahme des 
Angangs (Attinenz/Retinenz)« (Janke 2013, 191). Mit der eigenwilligen, von Martin Heideg
ger inspirierten Schreibweise von »Eksistenz« und »eksistentialontologisch«, die im Text bei
behalten wird, will Janke die Sonderstellung des menschlichen Daseins herausstellen. Der 
Mensch ist das einzige Seiende, welches ek-sistiert, d.h. über sich und sein In-der-Welt-sein 
hinausragt (vgl. Janke 2013, 193). 

2 Vgl. zur Krisensemantik der Moderne Janke 2011; David 2023, 106–136. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

ren Diskurses bei der Suche nach einem »Neuen Denken«. Dass dieses nicht ohne 
eine symbolische Sinnorientierungsdimension und konstruktiv-kritische und -irri

tierende Rückbesinnung auf ein vermeintlich »anachronistisches« Denken und sei

ne Implikationen für eine universale Nachhaltigkeitsethik auskommen wird, zeigt 
nicht nur Jankes hier rekonstruierte sprach- und eksistentialontologische Restituti

onsphilosophie, sondern auch das für die jüdisch-christlichen Deutungskultur ele

mentare Symbol der Schöpfung als eine bis heute existentiell nachhaltig angehende 
Sinnperspektivenbildung. 

Wiederbesinnung auf die vierfache Wurzel der Sprache 
in der präzisierten Welt 

Der weltgeschichtliche Vorgang der Präzisierung (praecisio mundi) betreffe, Wolf

gang Janke (1928–2019) zufolge, alle Seins- und Lebensbereiche sowie die Sprache. 
Er sei von der Methode des universalen Zweifels (René Descartes) und vom nihi

listischen Misstrauen (Friedrich Nietzsche) geleitet, befördere die ökonomische 
Kosten-Nutzen-Rechnung und das »Sicherheit« suggerierende Verlangen nach ei

ner »Vereindeutigung der Welt«3. Mit dem Verlust der Fähigkeit zum Aushalten von 
Mehrdeutigkeiten und der Verdrängung von Vielfalt gingen die existentiellen und 
ästhetischen Deutungspotentiale poetischer, mythischer und religiöser Sprache 
verloren und das wissenschaftlich-technische Weltbild gewinne eine unheilvolle 
Monopolstellung in der Moderne. Das menschliche Existieren sei deshalb lädiert, 
verkürzt und verstümmelt durch ein verkümmertes Dasein »in der sprachlich, 
wissenschaftlich, ökonomisch, technisch-praktisch auskalkulierten Welt«4. Aus 
dem Diskurs über Weltdeutungen und Weltzugänge verbannt seien »die Stimmen 
des Mythos, der Dichtung, der Religion wie der Metaphysik von der exakten, gram

matisch und semantisch überprüften wissenschaftlichen Aussage über das, was 
in Wirklichkeit war, ist und sein wird«5. Zahlreich seien die »Symptome, die an

zeigen, in welchem Ausmaß die präzise verrechnete und verfügbar gemachte Welt 
entfremdet, entzaubert, entgöttert, lebensweltvergessen und seinsverlassen ist, so 
daß sich der moderne Mensch in ihr nicht mehr bei sich selbst und zu Hause fühlt«6. 
Dieses neue Denken, das Janke angesichts seiner Krisendiagnose systematisch als 
integrativ heilende Restitutionssynthese (restitutio in integrum) herausgearbeitet 
hat, das sei an dieser Stelle deutlich herausgestellt, »wendet sich von der Bahn 
einer rationalen Welterklärung ab, welche die Alleinvertretung für die Wahrheit 

3 Bauer 2018. 
4 Janke 1999, 13. 
5 Janke 1999, 13. 
6 Janke 1999, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 119 

über das Wirkliche beansprucht«7, weist deutlich auf die Gefahr von irrationa

len Ideologien als »Ausbruch von Wildheit und Barbarei«8 hin und unterstreicht, 
dass eine »originär philosophische Restitution der präzisierten Welt […] in keiner 
Phase daran [denkt], die Rationalisierung der Wissenschaftswelt außer Kraft zu 
setzen und durch einen neomythischen Irrationalismus zu verdrängen. Das ergäbe 
immer nur eine verheerende Gegenpräzisierung«9, wenn Recht und Grenzen der 
»postmetaphysischen« Zuweisung von Verstandes- und Vernunftkategorien nicht 
respektiert werden. 

Janke geht es mit seiner hier knapp skizzierten Kritik der präzisierten Welt um 
die Möglichkeit der Wiedergewinnung der Vielfalt sprachlicher Welterschließung 
und Selbst-, Welt- und Gottesbeziehungsbildung, die zu einem ausgewogenen 
»Wohnen« (»In-sein«) in der Welt verhelfen sollen. Er will die pragmatische Do

minanz der logischen Begriffssprache (Logos), der mathematischen Naturwis

senschaften und der positivistischen Sprachlogik, die zur Seinsvergessenheit, 
Sinnlosigkeit und Gottverlorenheit führten, überwinden durch die Wiederbesin

nung auf die vierfache Wurzel der Sprache im altgriechischen Anfang. Sprache 
als sinnstiftender Weltzugang habe demnach eine vierfache Bedeutung als pro

saische Lexis, dichterische Poiesis, sakraler Mythos bzw. religiöses Kerygma und 
dialektischer Logos.10 Ihre Wiedereinsetzung als gleichberechtigte, aber in ihrer 
Ausrichtung und Wirkung differente und zu differenzierende, existentiell ange

hende Weltzugänge sieht Janke als einen ersten Schritt zu einer postnihilistischen 
Restitutionssynthese einer Philosophischen Theologie: In der Welt der Alltagsspra

che (Lexis) verständigen wir uns untereinander in Bezug auf Erfahrungswissen, 
nennen die Dinge der uns umgebenden Welt beim Namen, tauschen Informationen 
aus und sind Teil einer geschichtlich gewordenen und historisch beschwerten »Sor

gewelt«. Mythen erzählen von der Erschaffung der Welt und ihrem Ende, stehen im 
engen Zusammenhang mit Riten, verbergen aber ihren eigenen Ursprung. Sie sind 
sinnstiftende Geschichten, in denen die Gründungsmuster allen Geschehens be

schrieben werden. Ihre narrative Weltdeutung erfüllt die Aufgabe der Verarbeitung 
der Angst und der Kontingenzbewältigung durch Explikation der schöpferischen 
Sinnbestimmung. Im Erzählen und Wiedererzählen findet die Gemeinschaft einen 
Halt in der Welt und versichert sich ihrer Identität und damit zugleich immer auch 
ihrer Differenz zu anderen Gemeinschaften. Der Mensch hat sich durch den Mythos 
aus der völligen Naturhingabe befreit und sieht sich vor die Herausforderungen 

7 Janke 1999, 263. 
8 Janke 1999, 264. 
9 Janke 1999, 265. 
10 Zunächst spricht Janke von der »Sprachdreiheit von Mythos, Epos und Logos« (Janke 1999, 13; 

101 u. ö.), dann von »vier Sprachformierungen der Welt« (Janke 2013, 267). Vgl. ausführlich zu 
Jankes Restitutionsphilosophie David 2023, 128–133 und 399–416. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

gesellschaftlicher und kultureller Weltgestaltung gestellt. Auch in der Literatur ist 
die Deutung der Welt nicht ohne Mythen, Symbole und Gleichnisse möglich. In den 
Weltstiftungen der Dichter, den Dichtungen, in der Poesie, wird die ganze Breite 
menschlicher Gefühle in lyrischer Sprache zum Ausdruck gebracht. Seit der Zeit 
Platos und Aristoteles’ beanspruche der Logos jedoch einen Alleinvertretungsan

spruch. Er behaupte, einzig und allein haltbare und überprüfbare Auskunft über die 
Welt zu geben. Künstler, Dichter und religiöse Mythenbildner werden mit einem 
breit überlieferten antiken Ausspruch als Lügner bezeichnet: pollà pseúdontai aoidoí, 
ins Deutsche übersetzt als »Vieles lügen die Dichter«. Mythos und Poesie werden 
als Fabel und Ammenmärchen abgetan. 

Schematisch ist dies im Drei-Stadien-Gesetz der Erkenntnisentwicklung im 
Individuum wie in der Menschheit von Auguste Comte konstruiert.11 Demnach 
durchlaufe der Mensch in seinem Selbst- und Welterkennen drei Stadien: das fikti

ve Stadium der Religion, das abstrakte Stadium der Metaphysik und das Stadium 
positiver Wissenschaft. Mit dem Logos einher geht die Forderung nach Präzision, 
die von der Methode auf die Sprache umschlägt, wenn wissenschaftlich adäquate 
Sprache alles »Vage, Unbestimmte, Unexakte weglassen« will und sich darum auf 
Urteile konzentriert, »die auf kontrollierbare Aussagen über besondere oder allge

meine Tatsachen rückführbar sind«12. Diese Einstellung lebt bis heute fort, nicht 
zuletzt in logisch-positivistischer Verkennung der Bedeutung von produktiver 
Einbildungskraft, literarischem Gestaltungswillen und fiktionaler Gestaltung. Sie 
betrifft auch die Sprache der Religion, im Kerygma. Alle Religion, vom Fetischismus 
über den Polytheismus bis hin zum Monotheismus, bildet Fiktionen in der Sprache 
des Mythos aus –, die religionskritisch als Illusion, Projektion und Wunschdenken 
sowie aus Sicht naturalistischer Weltanschauung als ›indiskutabel unvernünftig‹ 
oder im Blickwinkel moderner Lebenswelt existentiell als nicht mehr nachvollzieh

bar und angehend erlebt wird. Es wird hierbei übersehen, dass religiös-existentielle 
Textwelten gerade von mythischer Fiktionalität leben, die als menschliche Wirk

lichkeitszugänge grundsätzlich Respekt verdienen und immer deutungsbedürftig 
sind. 

Janke will den Logos aus seiner logisch-rationalistischen und naturalistisch- 
positivistischen Engführung befreien und ihn wieder der Welt der Ideendialektik 
zuordnen. So könnten auch die mythisch-religiösen und poetisch-ästhetischen 
Weltdeutungen neben der wissenschaftlich-rationalen eine geistige Kraft für die 
Lebensdeutung des Menschseins-in-der-Welt frei entfalten, weil ihre Sinnge

bungen und Wahrheiten unser Existieren wirklich und wahr angehen und ihre 
Symbolwelten unser Leben tief betreffen können in den Ambivalenzen des Lebens 
in der Welt. Mit dem Rückgang auf die vierfache Wurzel der Sprache (Lexis, Logos, 

11 Vgl. zum Folgenden die Darstellung bei Janke 1999, 86–91. 
12 Janke 1999, 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 121 

Mythos/Kerygma und Poiesis) können die Potentiale der Fülle der Weltbezüge wie

der als existentiell angehend und komplementär wahrgenommen werden. Dafür 
müssen sie jedoch auch immer wieder von jeder Generation und zu jeder Zeit neu 
gedeutet und die ihr innewohnenden Möglichkeiten sprachlich zum Vorschein 
gebracht werden. Jedem Anspruch auf Alleinvertretung in Sachen Wahrheit und 
Wirklichkeit sei entschlossen entgegenzutreten: »Alle vier sprachlich ausgeprägten 
Weltansichten widersprechen einander nicht, sie schließen sich widerspruchsfrei 
zusammen. Ihr gleichzeitiger Anspruch auf dasselbe, auf wirkliche Wahrheit, 
gründet in unterschiedlichen Hinsichten auf das menschliche Dasein.«13 Das 
existentielle Fragen nach dem Sein und dem Nichts umfasst nicht nur sinnliches 
Wahrnehmen und praktisches Besorgen, sondern auch das reine Denken endlich- 
menschlicher Vernunft. In Anlehnung an Kant gesprochen ist der Mensch nicht nur 
»Bürger« der sinnlichen Welt (mundus sensibilis), in der er den Naturgesetzen unter

worfen ist, sondern auch der intellektuellen Welt (mundus intelligibilis), in der er als 
Verstandeswesen nach den Grundsätzen seines Handelns fragt: »Was soll ich tun?« 
Doch Jankes Restitution greift weiter aus und sieht den Menschen metaphysisch als 
Bürger von vier Welten: der Sinnenwelt, der Ideenwelt, einer mythisch-religiösen 
und der poetisch-numinosen Welt.14 Alle vier sind, so die Pointe von Jankes »neuem 
Denken«, einheitlich im menschlichen Dasein verwurzelt, das seine Selbst-, Welt-, 
Seins- und Gottoffenheit sprachlich konstituiert und artikuliert.15 Postmetaphy

sisch und postnihilistisch restituiert Janke ein eksistentialontologisches Denken als 
ein wiederzugewinnendes Sakralgefüge von Ehrfurcht, Liebe, Vertrauen und dem 
Geheimnis des verborgenen Gottes.16 

Einübung in perspektivische Weltdeutungskompetenz 

Die existenzphilosophische Krisendiagnose Jankes, die einen weltgeschichtlichen 
Präzisierungsprozess annimmt, der alle Lebensbereiche betrifft und die Lebens

welt auf messtechnische und kalkulierende Sichtweisen verengt, eignet sich auch 
gut als Hintergrundfolie für die Beschreibung der Krise des Bildungs- und Wis

senschaftsverständnisses sowie des schulischen Unterrichts in einer ökonomisch 
verrechneten und szientistisch imprägnierten Gesellschaft. Diese lässt sich etwa 

13 Janke 2013, 270. 
14 Jankes in mehreren Monographien zwischen 1999 und 2018 vorgelegte und immer wieder 

modifizierte eksistentialontologische Daseinserhellung ist von Kants drei metaphysischen 
Leitfragen »1. Was kann ich wissen? 2. Was soll ich tun? 3. Was darf ich hoffen?« (KrV, B 833; 
A 805), die alle auf die Grundfrage »Was ist der Mensch?« (Log, AA 9, 25; RGV, AA, 11, 429) 
rekurrieren, geprägt (vgl. Janke 2013, 16). 

15 Vgl. Janke 2007, 238–240. 
16 Vgl. Janke 2016, 132–188; Janke 2018, 201–227. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

im Blick auf ihre Funktionalisierung, Anwendungsausrichtung und Arbeitsmarkt

orientierung ausmachen. Sie zeigt sich aber auch ganz konkret im Schulalltag, 
im Kollegium, im Elterngespräch sowie im Unterricht, etwa wenn unterschied

liche Fachsprachen und ihre Symbolsysteme, die jeweils unterschiedliche Modi 
des Weltverstehens und Weltumgangs eröffnen, aufeinanderstoßen.17 Im Blick 
auf gelingende schulische Bildungsprozesse geht es nicht nur um die Bedeutung 
der Einübung perspektivischer Weltdeutungskompetenz, sondern auch um die 
Schaffung von resonanzfähigen Stimmungen und aufmerksamkeitsfördernden 
Lernatmosphären, wenn davon auszugehen ist, dass die »Weltbeziehungen eines 
Menschen […] ganz wesentlich in der und durch die Schule geformt [werden]«, da 
es erst hier zur »reflexiven, durch aktive Distanznahme und Anverwandlung ge

prägten Auseinandersetzung mit dem ›Weltstoff‹ und damit zur Ausformulierung 
und Artikulation der moralischen Landkarte [… kommt]«18. Fundamentalanthro

pologisch und pädagogisch gesehen ist der Mensch als Mensch wesentlich auf 
Bildung angelegt und angewiesen. Bildung ist ein »Existential«. Es geht damit im 
Bildungsprozess »um nichts Geringeres als um die Realisierung der Bestimmung des 
Menschen am Ort des Individuums«19. 

Die universitären Wissenschaftsdisziplinen wie auch der schulische Fächerka

non verdichten auf je spezifische Weise diese Erfahrung einer pluralen Welt und 
ausdifferenzierten – zugleich aber immer auch durch Interaktionen ineinander ver

schränkten – Gesellschaft in eine Vielfalt von Teilsystemen, der zufolge alle sozialen 
Handlungsfelder – Ökonomie, Politik, Kunst, Wissenschaft, Religion, Privatleben, 
Medien usw. – unterschiedlichen Regeln, Rationalitätsformen, Eigenlogiken und 
Normen folgen, und führen vor Augen, »dass im Blick auf die Pluralität kultureller 
Lebensformen unterschiedliche Weltzugänge erschlossen werden sollen.«20 In 
Zeiten reflexiv gewordener Modernisierung und Ausdifferenzierung freiheitlich- 
demokratischer Gesellschaften sind Bildungsprozesse pluralitätsfähig zu gestalten 
und die Subjektwerdung als kontinuierliche Identitätsbildung und zentrale Ent

wicklungsaufgabe des schulischen Bildungsalters und unveräußerliche Grundlage 
aller gesellschaftlicher Partizipation im religiös-weltanschaulichen Pluralismus zu 
sehen.21 Der Bildungsforscher Jürgen Baumert hat daher in seinem Konzept der 
Welterschließungsperspektiven dafür plädiert, das Kerncurriculum allgemeinbil

dender Schulen und Hochschulen durch vier grundlegende, nicht ersetzbare und 

17 Vgl. Dressler 2022, 267; zur Bildungstheorie vgl. Dressler 2018, 19–95. 
18 Rosa 2022, 402f.; zur Schule als Resonanzraum Rosa 2022, 402–420; zur »moralischen Land

karte« Rosa 2022, 187–245. 
19 Preul 2013, 75 (kursiv i. O.); vgl. zur Grundlegung einer evangelischen Bildungstheorie Preul 

2013. 
20 Dressler 2022, 266; zur Gesellschaftstheorie aus sozialethischer Sicht vgl. Herms 1991. 
21 Vgl. Schlenke 2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 123 

gleichberechtigte »Horizonte des Weltverstehens« zu strukturieren. Im Fächer

kanon von Schule und Hochschule lassen sich vier wechselseitig nicht ersetzbare 
Modi der Weltbegegnung unterscheiden, die zur Allgemeinbildung beitragen: der 
normativ-evaluative Modus (Geschichte, Politik, Gesellschaft, Geographie, Kultur 
u.a.), der kognitiv-instrumentelle Modus (Mathematik, Naturwissenschaften, In

formatik u.a.), der ästhetisch-expressive Modus (Deutsch, Englisch, Latein, Musik, 
Sport, Kunst u.a.) und der Modus konstitutiver Rationalität, der sich in Fragen nach 
dem Woher und Wohin des Lebens äußert (Religion, Philosophie, Ethik u.a.).22 

Sollen diese unterschiedlichen Weltzugänge und Sprach- und Symbolwelten 
nun nicht unvermittelt und wechselseitig unverstanden lediglich voneinander ab

gekapselt nebeneinander existieren und die kognitiven Dissonanzen unreflektiert 
im Schüler oder in der Studentin verharren, braucht es nicht nur für die Lernen

den, sondern auch für die Lehrenden und ebenso für das interdisziplinäre Gespräch 
zwischen den unterschiedlichen universitären Fachkulturen und Wissenschafts

disziplinen eine Hermeneutik der Perspektivität und damit einen »gemeinsamen 
Reflexionsrahmen«, der die Pluralität nicht abstrakt aufheben oder präzisierend 
einebnen will, sondern nach »gemeinsamen Zielen im Bildungsprozess« fragt und 
nach der Möglichkeit sucht, »untereinander bei aller Verschiedenheit gesprächs- 
und kooperationsfähig«23 sein zu können. 

Dazu hat der Marburger Religionspädagoge Bernhard Dressler (1947–2023) 
Baumerts Grundidee aufgenommen und zu einer über die Religionspädagogik 
hinausreichenden Bildungstheorie wie zu einer Didaktik des Perspektivwechsels 
weiterentwickelt. Sein Vorschlag für ein bildungstheoretisches Rahmenkonzept 
der Fachdidaktiken für die allgemeinbildenden Schulen ist aus epistemologischen 
und wissenschaftstheoretischen Gründen von der Einsicht geleitet, dass die Welt 
nur zugänglich ist 

»als Zusammenspiel inkompatibler Horizonte des Weltverstehens, die weder 
wechselseitig verrechenbar noch nach Geltungshierarchien zu gewichten sind. 
[…] Keine fachliche Perspektive ist bedeutsamer als die andere, sondern immer 
nur von anderer Bedeutung. Keiner Perspektive eröffnet sich eine andere Welt, 
aber immer die eine Welt als eine andere. Zu jeder dieser unterschiedlichen 
›Lesarten‹ der Welt gehört eine spezifische Lesekompetenz, die als Deutungskom

petenz mit dem Vermögen zusammenspielen soll, Meinungen von Argumenten 
unterscheiden zu können. Dabei geht es, im Kant’schen Sinne, um Urteilskraft«24. 

Diese verlangt dem Einzelnen viel ab und erfordert eine reflexive Kultivierung des 
Selbst in Bildungsprozessen und des Verstehens durch regelmäßige Teilnahme an 

22 Vgl. Baumert 2002. 
23 Dressler 2013, 183. 
24 Dressler 2022, 267 (kursiv i. O.); vgl. zum Konzept grundlegend auch Dressler 2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

den jeweiligen Symbolwelten und Sprachspielen. Eine Transparenz darüber, wel

che Perspektive leitend ist, und welcher damit verbundene Geltungsanspruch im 
jeweiligen Fach besteht, führt, so Dressler, bei den Lernenden zu validen und nach

haltigen Lernergebnissen.25 Und das führt, so könnte man fortfahren, in entspre

chend gestalteten Lernatmosphären zu der Erkenntnis, dass wir nicht in einer welt

anschaulich präzisierten Monokultur leben – das wäre ideologisch, fundamentalis

tisch und geschichtsvergessen –, sondern dass sich menschliches Dasein in der Welt 
gerade dadurch auszeichnet, dass wir es überhaupt nur in einer Vielfalt von Perspek

tiven erfassen können. Diese Didaktik des Perspektivwechsels zielt also darauf, dass 
Schülerinnen und Schüler unterschiedliche Welterschließungsmodi unterscheiden 
und situationsgemäß zwischen diesen Modi wechseln können, so dass ein lebens

förderlicher Umgang mit der eigenen Lebenswelt erworben wird. 
Mit dieser sich in Bildungsprozessen eröffnenden Partizipations- und Deu

tungskompetenz für eine bestimmte Perspektive ist zugleich die Ermöglichung für 
»reflektierte Selbstverhältnisse« in der Entwicklung der Subjektivität zu einer refle

xiven Distanznahme zur eigenen Perspektivität der Weltdeutung verbunden, also 
einer »elastischen Selbstrelativierung«26, und damit also die kultivierte Wahrneh

mung der jeweiligen Perspektivität. Nochmals konkretisiert heißt das: »Die Welt 
wird aus naturwissenschaftlicher Sicht anders wahrgenommen als aus religiöser 
oder ästhetischer Sicht. Keine dieser Sichtweisen kann die andere ersetzen.«27 Die

se Einsicht, dass es sich dabei jeweils um eine perspektivische Weltwahrnehmung 
handelt, führt zur Klarheit darüber, dass wir zwar nicht auf Basis der vormodernen 
Annahme eines durch eine allgemeingültige Ontologie begründeten Weltsinnes 
arbeiten können, es aber, um lehren und lernen zu können, notwendig ist, Sinn

strukturen zu unterstellen, die aber jeweils nur in Zeichen und Symbolen vermittelt 
lesbar und deutbar werden und niemals mit der Wirklichkeit selbst verwechselt 
werden dürfen.28 

Dressler betont mit seiner Konzeption der perspektivischen »Lesbarkeit der 
Welt« die Inkompatibilität der Eigenlogiken der Weltzugänge und weist eine 
universale Ontologie zurück, während Janke dagegen die Komplementarität der 

25 Dressler 2013, 197. 
26 Dressler 2013, 186. 
27 Dressler 2013, 188. 
28 Vgl. Dressler 2013, 198. Aus religiöser Sicht bietet sich für die Unterstellung von symbolischen 

Sinnstrukturen der Schöpfungsgedanke (vgl. dazu Teil 3 des Beitrags) an, »der […] ein uni
versales Gefüge von Beziehungssinn stiftet und damit jenen Integrationsgedanken bereit
stellt, der alles Existierende in einen einheitlichen Sinnhorizont stellt.« (Barth 2021, 166) Es 
wäre damit das Symbol der Schöpfung, das auf mythisch-religiöse Weise einen solchen Inte
grationsgedanken zu repräsentieren vermag und »alles Existierende in einen einheitlichen 
Sinnhorizont stellt.« (Barth 2021, 166) 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 125 

Weltzugänge herausstellt und eine postmetaphysisch restituierte Ontologie ent

wirft. Beide betonen jedoch die Gleichberechtigung der Weltzugänge und weisen 
Alleinvertretungsansprüche einer einzelnen Perspektive zurück. Das hat auch 
Rückwirkungen auf die religiöse Perspektive. So besteht Religion nicht im Für- 
wahr-Halten vorwissenschaftlicher Sachverhalte, dogmatischer Lehren oder li

teralistischer Auslegungen Heiliger Schriften, sondern etwa in der reflektierten 
Einübung der unhintergehbaren Pluralität nicht nur der Lebenswelt, sondern 
auch der Religion und ihrer spezifischen Tradition selbst – Glaubensinhalt (fides 
quae creditur) und Glaubensvollzug (fides qua creditur) sind nicht zu trennen –, und 
dazu gehört es, »mit Mehrdeutigkeiten leben zu können und Paradoxien auszuhal

ten. Bildung zielt im Kern auf den nichtbeliebigen Umgang mit Ambiguitäten«29. 
Gebildete Perspektivenwahrnehmung führt nicht zu einem Pluralismus der Be

liebigkeit, sondern zur kritischen und besonnenen Urteilsfähigkeit und damit zu 
einer argumentativ begründeten Verortung menschlichen Daseins in der Welt. 

Über solche Sinnstrukturen zum Aushalten von Ambiguitäten haben sich 
menschliche Gemeinschaften in identitätsstiftenden Mythen vergewissert und in 
Symbolen Auskunft gegeben über die conditio humana und ihre gewordenen und 
vergänglichen Rahmenbedingungen. Die biblischen Mythen wiederum wurden von 
der theologischen Dogmatik in christliche Lehre überführt und mit guten Gründen 
– »vom Mythos zum Logos« (Wilhelm Nestle) – zur systematischen Darstellung 
gebracht. Das mag vor dem Hintergrund der Dominanz der wissenschaftlichen 
Sicht der Welt in einer von Wissenschaft und Technik geprägten Lebenswelt der 
Menschen anachronistisch anmuten, zumal dann, wenn – auch in einer logisch- 
wissenschaftlich verfahrenden Philosophie und in der naturalistischen Weltan

schauung – »alles im Sinne eines szientistischen Reduktionismus« gedeutet wird, 
also im Sinne der »Vorherrschaft einer Weltsicht, die alles so zu begreifen ver

sucht, als ob es sich um Tatsachenwissen handelt«30. Aber auch eine an Kants vier 
Grundfragen orientierte Sozial- und Freiheitsphilosophie, die nach dem Beitrag 
der Philosophie »zur rationalen Klärung unseres Selbst- und Weltverständnisses«31 fragt, 
dabei jedoch aus der vollständigen metaphysischen Triade von Selbst, Welt und Gott 
die Frage nach der rationalen Klärung des Gottesverständnisses ausschließt, wird 
auch nachmetaphysisch den Problemlagen unseres Zeitalters nur eingeschränkt 
gerecht.32 Nachhaltig förderlich für den Umgang mit kognitiven Dissonanzen 

29 Dressler 2013, 188. 
30 Dressler 2022, 269 (kursiv i. O.). 
31 Habermas 2019, 12 (kursiv i. O.). 
32 Auch wenn sie sich der anhaltenden Bedeutung des Christentums und der Religionen stellt. 

Anders als das im Grunde reduktionistische Projekt einer nachmetaphysischen Philosophie 
von Jürgen Habermas mit seiner exklusiven Betonung des allen anderen Zugängen überle
genen rationalen Zugangs zu Welt, Gesellschaft und Individuum verfährt eben Janke, der die 
Gottesfrage explizit in eine nachmetaphysische Philosophie wiedereinholt, die durchaus ge

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

und den gesellschaftlichen und wissenschaftlichen (interdisziplinären) Dialog ist 
eine solche Spaltung des Weltbildes in »zwei« nicht mehr verständigungsfähige 
»Kulturen« (C. P. Snow) von Geistes- und Naturwissenschaften nicht, zumal wenn 
eine szientistische Verkürzung zu einem fundamentalistischen Dogmatismus wird 
und als hypertrophe und tatsachenfixierte Ideologie mit Ludwig Wittgenstein als 
»Aberglaube der Moderne« bezeichnet werden kann.33 Deswegen sind mit den 
Entwürfen von Janke und Dressler zwei Ansätze zur Überwindung dieses Kon

flikts, der mehr als unnötig fortwährend wiederholt wird, hier – philosophisch 
grundlegend und didaktisch ausgreifend – rekonstruiert worden, nicht zuletzt 
um wechselseitige Missverständnisse aufzuklären und sie bestenfalls zu beheben. 
Das soll im dritten Teil des Beitrags mit dem Blick auf die bleibende existentiell- 
symbolische Bedeutung des jüdisch-christlichen Schöpfungsglaubens illustriert 
werden, gehört dieser Schöpfungsmythos aus dem Alten Orient doch bis in unsere 
Zeit hinein zu einem immer wiederkehrenden Konfliktfeld naturwissenschaftli

cher und religiöser Weltzugänge, in dem wider besserer Einsichtsmöglichkeiten 
immer wieder dieselben Kategorienfehler wiederholt werden.34 Das ist im Blick auf 
kulturelle und gesellschaftliche, religiöse und wissenschaftliche sowie kirchliche 
und schulische Debatten über die Evolutionstheorie, den pseudowissenschaftlichen 
Kreationismus oder Intelligent Design und ebenso im Blick auf naturalistische oder 
säkularistische Theorien vermeidbar,35 wenn man sich den Unterschied zwischen 
der symbolischen Deutung des Schöpfungsmythos und den naturwissenschaftli

chen Erklärungsweisen von physikalischen Weltentstehungstheorien, biologischen 
Entwicklungstheorien, empirischen oder materialistischen Weltzugängen klar 
macht. 

schichts-, politik- und sozialwissenschaftliche sowie ethische Perspektiven im Blick hat (vgl. 
etwa Janke 2011, 156–196), und damit, wie auch die Theologie, den konstitutiven Bezug der 
abendländischen Rationalität zur Gottesfrage bewahrt und diese als eine offene Frage ver
steht. 

33 Vgl. Rentsch 2005, 8–47; 156–172; 209–211. 
34 Vgl. Rothgangel 2012; Barth 2021, 90–109. Mit Janke gesprochen geht es um die »wiederher

gestellte Vergemeinschaftung der auseinandergefallenen Logo-, Mytho- und Poetikokatego
rien […] auf einen gemeinsamen Wurzelgrund« (Janke 2013, 257) der Sprache und damit um 
den Entwurf einer »Eksistentialen Kategorienlehre« (Janke 2013, 120–136; Janke 2018, 50–93). 
Zum interdisziplinären Zugang zum Symbolgriff vgl. Oelkers/Wegenast 1991. 

35 Vgl. Graf 2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 127 

Der biblische Schöpfungsmythos als Symbol für die Verdanktheit 
des endlichen Lebens 

Zu den hermeneutischen Grundeinsichten evangelischer Theologie als reflektierter 
und kritischer Gestalt christlicher Gott-, Welt- und Selbstdeutung gehört nicht nur, 
dass die biblisch-christliche Tradition, wie auch die klassische philosophische Tra

dition, den Menschen als leibhaftes Vernunftwesen begreift, sondern auch, dass es 
bei der Deutung der biblisch-christlichen Tradition grundlegend um eine fortdau

ernde Übersetzungsarbeit religiöser Symbole geht. Dieser Zugang trägt dem Um

stand der Theorie der Symbolisierung aus Kants Kritik der Urteilskraft Rechnung, dass 
»alle unsere Erkenntnis von Gott bloß symbolisch« sein kann.36 Alle Artikulation der 
Religion ist stets symbolisch.37 So geht es auch beim Symbol der Schöpfung darum, 
die Bedeutung der religiösen Sinngehalte des Mythos und des Kerygmas in die je

weilige Sprachwelt der Gegenwart neu zu vermitteln, ohne sich dem Zeitgeist anzu

biedern, das Eigenrecht des Religiösen zu verleugnen oder die verfremdende Wir

kung der antiken Sprach-, Bild- und Vorstellungswelten aufzugeben,38 und sich bei 
dieser hermeneutischen Aufgabe bewusst zu sein, dass es sich dabei um Symbole 
und Metaphern als elementare Ausdrucksformen religiöser Sprache handelt.39 

Die mit der Aufklärungszeit üblich gewordene Unterscheidung von Theologie 
und Religion ist als Gewinn für die theologisch-reflexive Selbstvergewisserung 
zu verbuchen. Sie markiert eine eigenständige Weise des Weltzugangs im Sinne 
einer religiös-symbolischen humanen Deutungskultur, die sich ihrer Differenz 
zu anderen Perspektiven bzw. humanen Deutungskulturen, etwa den Naturwis

senschaften und ihren Sprach- und Symbolwelten, bewusst ist, wenn sie den 
Transzendenzbezug ausdrücklich offen hält.40 Zum theologischen Lernprozess 
der Erforschung des Alten Testaments seit der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts 

36 Kant 1790, B 257. 
37 »Symbolisieren ist indirektes Darstellen – genauer: direktes Darstellen der Unmöglichkeit von 

direkter Darstellung.« (Dierken 2012, 94; kursiv i. O.). Zur Anwendung der kantischen Symbol

theorie auf die Gesamtanlage der Dogmatik vgl. Barth 2021. Barth greift auch die bei Paul 
Tillich grundgelegten Überlegungen zum Wort »Gott« als fundamentales Symbol für jede 
Religion und für das, was uns unbedingt angeht, das in jedem Glaubensakt gegenwärtig ist, 
auf. Vgl. Tillich 1970, 139–148. 

38 Vgl. zum Verfremdungskonzept grundlegend Schult 2021. 
39 Vgl. exemplarisch etwa Tillich 1964, 237–244 und Tillich 1970, 139–148. Zur Symboldidaktik 

vgl. die Ansätze des römisch-katholischen Religionspädagogen Hubertus Halbfas und des 
evangelischen Religionsdidaktikers Peter Biehl. 

40 Zu nennen ist hier für die moderne Durchführung des Programms der Eigenständigkeit der 
Religion und für einen Abschied von der theologischen Kosmologie durch eine schöpfungs
theologische Endlichkeitsreflexion, in der sich mit der Rede von Schöpfung ein Erfahrungs
raum »schlechthinniger Abhängigkeit« symbolisch erschließt, besonders der Theologe, Phi
losoph und Pädagoge Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher (1768–1834). 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

gehört auch, die Schöpfungsaussagen nicht mehr buchstäblich als etwas Histo

risches oder göttlich geoffenbartes Lehrhaftes verstehen zu können, sondern mit 
ihrer religionsgeschichtlichen Kontextualisierung in der geistigen Welt des Alten 
Orients den mythisch-bildlichen Charakter der alttestamentlichen Urgeschichte 
von der Erschaffung der Welt bis zum Turmbau in Babel (Gen 1–11) wieder aus 
der durch die Begegnung mit der Physik bzw. Naturphilosophie der Griechen im 
hellenistischen Judentum und in der Alten Kirche ausgestalteten dogmatisch- 
kosmologischen Schöpfungslehre als Weltentstehungstheorie zu entbergen, ihren 
(existenz-)theologischen Gehalt zu erheben und insbesondere ihre Bedeutsamkeit 
für den Lebensvollzug der Religion im Sinne einer Schöpfungsfrömmigkeit zu 
benennen; denn, so eine vom Hallenser Systematischen Theologen Ulrich Barth 
(*1945) verkörperte liberale theologische und religionspsychologische Sichtweise, 
den »besten Zugang zu ihm [dem christlichen Schöpfungsglauben, Ph. D.] bilden 
nicht die biblischen Schöpfungserzählungen und schon gar nicht die normativen 
Aussagen der kirchlichen Lehrtradition, sondern die im eigenen Dasein heran

reifende Einsicht in die [grundsätzliche] Verdanktheit des Lebens und das damit 
einhergehende Gefühl der Dankbarkeit«41. 

Unabhängig von dieser in der modernen Theologie eingeholten existentiellen 
Sichtweise auf das religiöse Symbol der Geschöpflichkeit, aber im Kontext der 
unsere Weltwahrnehmung prägenden naturwissenschaftlichen Weltanschauung, 
hat der biblische Begriff »Schöpfung«, vorwiegend vor dem Hintergrund der öko

logischen Krise, prominenten Einzug in politische und rechtliche Diskurse und in 
gesellschaftliche Debatten gehalten.42 Die schillernde Rede von der »Bewahrung 
der Schöpfung«, die 1983 aus der kirchlichen Friedens- und Umweltbewegung der 
DDR der 1970er-Jahre in den »Konziliaren Prozess gegenseitiger Verpflichtung auf 
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der Schöpfung« des Ökumenischen Rates 
der Kirchen eingebracht worden ist, scheint in der erdgeschichtlichen Epoche 
des Anthropozän aktueller denn je, bringt sie doch das Gefühl der Dringlichkeit 
angesichts der Gefährdung der natürlichen Bedingungen und Ressourcen des 
Lebens zum Ausdruck und vermag sie doch gleichzeitig eine religionskulturelle 
»Kurskorrektur« des wirkungsgeschichtlich verhängnisvollen sog. »Herrschafts

auftrags« anzubringen, der in seiner Kurzfassung »Machet euch die Erde untertan« 
(Gen 1,28) zusammen mit der wohl aus der aristotelischen Idee einer Stufenleiter 
stammenden Vorstellung vom Menschen als »Krone der Schöpfung« über Genera

tionen hinweg und bis heute nicht nur in christlich-fundamentalistischen Kreisen, 

41 Barth 2021, 80; vgl. zum tragenden Symbol der Schöpfung und dem auch in diesem Beitrag 
aufgegriffenen Verständnis von »Schöpfung als religiöse[m] Symbol für den transzendenten 
Sinnhorizont des Ganzen« (Barth 2021, 165) ausführlich Barth 2021, 77–169. Vgl. zum Sinn des 
Schöpfungsgedankens auch David 2023, 655–687. 

42 Vgl. Schmid 2012, 1–9; 325–346. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 129 

sondern auch in säkularer kapitalistisch-ökonomistischer Weltanschauung als 
Lizenz zur uneingeschränkten Nutzung und Ausbeutung der Natur verstanden 
wird.43 Die exklusiv anthropozentrische Ausrichtung der säkularen Vernunft der 
Moderne kann diese Tendenz noch verstärken, wenn sie das Menschsein aus seinem 
Weltzusammenhang herauslöst, auf Mond und Mars expandieren will und keinen 
universalen Sinn für das relationale leib-seelische Eingebettet-Sein in Natur und 
Kultur sowie die Erdgebundenheit des Menschen entwickelt, wie es etwa die Schöp

fungserzählung tut, wenn sie die vorgegebenen und vorfindlichen Ordnungen der 
elementaren Lebenswirklichkeiten beschreibt. 

Die Attraktivität der in ökologisch-theologischen Entwürfen verwendeten For

mel »Bewahrung der Schöpfung« hat auch eine theologisch reduktionistische und 
damit problematische Seite. Die auf Gen 2,15 (»Und Gott der Herr nahm den Men

schen und setzte ihn in den Garten Eden, daß er ihn bebaute und bewahrte.«) zu

rückgreifende Kurzfassung nimmt eine lokale Kontextverschiebung des Bezugs von 
»Bewahren« vom mythischen Garten Eden auf die Erde stillschweigend vor und pro

duziert ganz nebenbei, unter Ausblendung des Himmels (»Im Anfang schuf Gott 
Himmel und Erde«, Gen 1,1), eine Reduktion der Wirklichkeit. Sie entspricht damit 
nicht der im Dual »Himmel und Erde« angesprochenen ganzen Welt als Gesamtheit 
des geschaffenen Daseins: Himmel und Erde sind das Werk der Schöpfung Gottes. 
Und Gott ist der Grund und Abgrund der Schöpfung.44 Und als solcher ist er Herr 
über Leben und Tod.45 Problematisch an der verkürzten Formel ist ebenfalls, dass 
Bewahrung und Pflege »die Schöpfung als Gegenstand eines menschlichen Projekts 
zu verstehen«46 veranlasst. Das birgt in sich einerseits die Gefahr einer »Trivialisie

rung«, wenn unter »Schöpfung« die menschliche »Verantwortung für die höchst

mögliche Integrität der natürlichen Umwelt«47 verstanden wird und eine realisti

sche Wahrnehmung interaktiver Einbindung in die elementaren irdischen Lebens

bedingungen übersehen wird, und damit andererseits und einhergehend die Gefahr 
einer von Allmachtsphantasien und Kompensation der anhaltenden Selbstgefähr

dung des Menschen gespeisten Überforderung im Raume steht, denn »[w]eder die 
Rettung noch die technokratische Vervollkommnung der Welt sind die Sache des 
Menschen«48. Und nicht zuletzt leistet sie einem moralischen Missverstehen des 
Schöpfungsglaubens und einer theologischen Diffusion Vorschub, wenn die theo

logische Klärung des Schöpfungsgedankens nicht auch zu einer vertieften Klärung 

43 Vgl. etwa die Kritik des Technikhistorikers Lynn White, dargestellt bei Hardmeier/Ott 2015, 
15f.; 37–48. 

44 Vgl. Barth 2021, 91; 157–169. 
45 Vgl. Barth 2021, 186–205. 
46 Dressler 2009, 397. 
47 Dressler 2009, 398. 
48 Körtner 2024, 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

der Gottesfrage anleitet, denn Schöpfungsglaube und Gottvertrauen richten sich 
auf den Mut und die Hoffnung zum Leben in einer vergänglichen Schöpfung an

gesichts der eschatologischen Neuschöpfung (vgl. Röm 8,20; 1 Kor 7,31).49 
Die Vergänglichkeit der Schöpfung zeigt sich auf andere Weise bereits in der 

Urgeschichte (Gen 1–11), wenn es Gott selbst ist, der sein Schöpfungswerk samt des 
von ihm als Ebenbild geschaffenen Menschen zunächst mit »sehr gut« (Gen 1,31; vgl. 
Gen 9,6) bewertet, es dann aber aufgrund der überhandnehmenden Bosheit und 
Niedertracht des Menschen fast vollständig wieder vernichtet. Denn im Fortgang 
der mythischen Erzählung der Urgeschichte ist es der Mensch, der die Ordnung der 
Schöpfung (zer-)stört. Davon erzählen die Mythen vom (»Sünden«-)Fall, eine Ge

schichte, die – trotz der Schlange, die erst in der christlichen Auslegungsgeschichte 
zur Personifikation des Bösen ausgestaltet wird – allein zwischen Gott, dem sou

veränen Schöpfer, und der Freiheit des Menschen spielt, und der Vertreibung aus 
dem Paradies (Gen 3; vgl. Röm 5,12ff.; 7,1ff.), die aber nicht als eine »Geschichte, die 
sich einmal ereignet haben soll« zu verstehen ist, sondern in ihrer »viel umfassen

deren anthropologischen Bedeutung« als Symbol des »Falls«, in dem »die univer

sale menschliche Situation« zur Darstellung kommt, die Paul Tillich als endliche, 
verdankte Freiheit fasst.50 Kain, Sohn Adams, des ersten Urvaters des Menschen

geschlechts, und Evas, ermordet seinen Bruder Abel (Gen 4) und wird zum zwei

ten Urvater des Menschengeschlechts, das mit der Gestaltung seiner Freiheit tra

gischerweise nur Bosheit im Sinne hatte. Dieser »Riss« in der Schöpfung reicht so 
tief, dass es Gott reute, dass er die Menschen auf der Erde geschaffen hatte (Gen 6,5- 
7). Denn das Böse, wie auch immer es im Einzelnen aussehen mag, ist allein durch 
den Menschen in die Welt gekommen und führt quasi sich selbst richtend zur Ver

nichtung der Welt. Gott schickt die Sintflut und rettet mit seiner zweiten Schöp

fung allein Noah und die Seinen sowie je ein Paar von allen Tieren auf der Erde 
(Gen 6,8-8,22) und schließt einen Neuen Bund – unter dem unverfügbaren Bun

deszeichen des Regenbogens (Gen 9,13.17) – mit Noah (Gen 6,18; 9,1-17), dem dritten 
Urvater des Menschengeschlechts, und seinen Nachkommen und mit allen Tieren 
(Gen 9,9f.16) eingedenk der unumstößlichen Tatsache des Bösen, dass man von nun 
an mit dem vielgesichtigen Bösen zu leben lernen muss (Gen 9,18-29; 11,1-9 [Turm

bau zu Babel]). Hatte die erste Schöpfung mit einer Ordnungsstruktur elementarer 
Lebenswirklichkeiten das Chaos gebändigt, so will die zweite Schöpfung das Böse 
mit den noachitischen Geboten bzw. Verboten (von Götzendienst, Gotteslästerung, 

49 Vgl. hierzu Körtner 2024. Das schließt aber nicht aus, dass der »menschengemachte Klima

wandel« – auch eine Folge des weltgeschichtlichen Vorgangs der Präzisierung – ein dringen
des Umdenken im Umgang mit den endlichen Ressourcen erfordert, etwa durch eine »Land
nutzungsethik« (vgl. Körtner 2024, 107–130). 

50 Tillich 1958, 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 131 

Gewalttaten gegen Leben: Blutvergießen, Diebstahl, Inzest usw.) durch eine Art Ge

sellschaftsvertrag bändigen. Doch »das Drama der Freiheit« nimmt seinen Lauf51 – 
und zwar in nachsintflutlicher Zeit. 

Nicht nur hier zeigt eine genauere theologische Reflexion, dass sich aus dem 
relationalen Ausdruck »Schöpfung« noch andere, treffendere Bedeutungsnuancen 
entbergen lassen. Gerade am Beispiel des Schöpfungsglaubens lässt sich aufzeigen 
– nicht nur im Blick auf das Gespräch zwischen Glaubensvorstellungen und natur

wissenschaftlichen Theorien, sondern auch im religionsinternen Blick auf verschie

dene religiöse bzw. theologische Deutungsmöglichkeiten –, wie wichtig die herme

neutische Kunst der Unterscheidung zur Gewinnung von Klarheit ist, etwa wenn es 
darum geht, Schöpfer und Schöpfung, Gott und Welt, Gut und Böse zu unterschei

den und nicht den Menschen an die Stelle Gottes als Erhalter oder gar Retter der 
Schöpfung zu setzen, sondern genau zu besehen, was mit dem Auftrag zum Bebau

en und Bewahren des Garten Edens im Kontext des Paradies- und Vertreibungs

mythos (Gen 2,4b–3,24), der mit der Verfluchung des Ackers (Gen 3,17) verbunden 
ist, oder mit der Endlichkeit und Fehlbarkeit des menschlichen Daseins (Gen 3) ge

meint ist. Oder zu erkennen, dass die alttestamentliche Schöpfungstheologie von 
Gen 1 und Gen 2–3 nun gerade nicht ihren Fokus auf den Zustand der Welt, wie sie 
anfänglich von Gott geschaffen worden ist, also auf eine Gegenwelt, richtet, sondern 
auf denjenigen Zustand, zu dem sich die Welt im weiteren Fortgang der Erzählung 
entwickelt, also zur Lebenswelt.52 

Genau diese Intentionen sind mit den Schöpfungserzählungen und ihren objek

tiven Beschreibungen der vorfindlichen Gegebenheiten des menschlichen In-der- 
Welt-Seins verbunden. Dass der subjektive Schöpfungsglaube aber nur durch 
das »Nadelöhr der 1. Person Singular«53 verstanden werden kann, hat Martin Luther 
(1483–1546) mit seiner Auslegung des Schöpfungsartikels im »Kleinen Katechismus« 
(1529) eindrücklich vor Augen geführt. Doch der Weg zu seiner Deutung führt über 
das Verstehen des theologischen und anthropologischen Anliegens der biblischen 
Schöpfungserzählung, in der literarischen Form des Mythos gefasst, als humane 
Selbstverortung im Kosmos, nämlich als Anerkennung der Endlichkeit, Fehlbarkeit, 
Vergänglichkeit und Ambiguität des Daseins-in-der-Welt (Gen 3).54 Kurz als Ver

danktheits- und Verfehlungsbewusstsein des Menschseins als endliche Freiheit, zu 

51 Vgl. zum biblischen Sündenfall und der Geburt der Freiheit auch Safranski 1997, 22–33. 
52 Vgl. Schmid 2019, 266. 
53 Dressler 2009, 398 (kursiv i. O.). 
54 Vgl. Barth 2021, 171–186. Zu beachten ist, dass sich das Schöpfungsthema auch durch das wei

tere alttestamentliche Schrifttum zieht. So findet es sich etwa in den Psalmen, Propheten 
und in der Weisheitsliteratur sowie in der Apokalyptik. Vgl. Schmid 2012, 71–120. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

der unverrückbar die »Verwicklungen von Selbstbestimmung der Lebensführung 
unter den Bedingungen eines nicht selbsterzeugten Daseins« gehören.55 

Paradoxerweise war es gerade die Aufklärung, in der das Spezifische der litera

rischen Darstellungsform des Mythos wiederentdeckt und rehabilitiert worden ist, 
»um die Defizite eines einseitig am empirischen Verstandesgebrauch orientierten 
Denkens zu korrigieren bzw. zu überwinden«56. Zur Geschichte der Aufklärung 
und wissenschaftlichen Kritik der christlichen Religion gehört auch die Mitte des 
20. Jahrhunderts besonders vom Marburger Neutestamentler Rudolf Bultmann 
(1884–1976) angestoßene Entmythologisierungsdebatte. Sie belegte die in der Mo

derne fremd gewordene Welt der Antike pauschal mit dem negativ konnotierten 
Obergriff Mythos als Phänomen einer vorwissenschaftlichen Welt der Wunder

gläubigkeit und eines dreistöckigen Weltbildes von Himmel, Erde und Unterwelt. 
Das hermeneutisch angemessene Anliegen, den Unterschied zwischen biblischem 
(»mythologischem«) und modernem (»wissenschaftlichem«) Weltbild zu proble

matisieren und die existentialen Aussagen des Alten und Neuen Testaments in die 
Sprache des modernen Menschen zu übersetzen, verfolgt zwar ein berechtigtes 
Aufklärungsanliegen, aber das Programm der Entmythologisierung führt unter 
der Hand den Geist des Positivismus in die Theologie ein, wenn sie empirische 
Erkenntnis zum Maßstab (symbol-)theologischer Aussagen werden lässt.57 Anders 
verfährt der Systematische Theologe Paul Tillich (1886–1965), der, ähnlich wie Karl 
Jaspers (1883–1969) in seiner späteren Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmann, 
sich dahingehend positioniert, dass die mythisch-symbolische Sprache auf keinen 
Fall aufgegeben und durch eine rationale philosophisch-theologische Begriffsspra

che ersetzt werden darf: »Mythen sind in jedem Akt des Glaubens gegenwärtig, 
weil die Sprache des Glaubens das Symbol ist.«58 Dennoch hält Tillich den Prozess 
der Entmythologisierung für notwendig, damit man ein Symbol als Symbol und 
einen Mythos als Mythos zu verstehen lernt. Unsinnig sei dieses Unterfangen je

doch, wenn man damit Mythen und Symbole abschaffen wollte. Für das Verhältnis 
von alttestamentlicher Religion und Mythos weiterführend stellt sich die Mythos- 
Deutung von Hermann Gunkel (1862–1932) heraus, der als einer der bedeutendsten 
Vertreter der sog. »Religionsgeschichtlichen Schule« von 1907 bis 1920 an der Uni

versität Gießen den Lehrstuhl für Altes Testament bekleidete. Er nimmt ebenfalls 
den Mythos als Mythos ernst und vermag auf diese Weise, seinen ursprünglichen 
und religiös relevanten Sinn zu enthüllen, nicht zuletzt im Blick auf die beiden 

55 Dierken 2001, 257. 
56 Barth 2021, 110. 
57 Vgl. Bultmann 1930 und zum Programm Bultmann 1941, zur Kritik bereits Jaspers/Bultmann 

1954 sowie ausführlich Hübner 1985, 324–348; zum Überblick über die philosophische My

thos-Forschung Jamme 1999. 
58 Tillich 1970, 145; vgl. auch Tillich 1930. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 133 

Schöpfungserzählungen in Genesis 1 und 2, die sich nur vor dem Hintergrund 
altorientalischer Mythologie angemessen verstehen lassen.59 

Der Mythos von der Entstehung der Welt im Kontext der alten Hochkulturen 
des Vorderen Orients, so Gunkels Begriffsbestimmung, bewege sich zwischen Reli

gion und Wissenschaft. Formale Merkmale seien das »Ätiologische«, das »Narra

tive« und das »Protologische«. Die Aussageintention des monotheistisch von der 
priesterlichen Trägergruppe geformten alttestamentlichen Schöpfungsmythos sei 
die ›ätiologische‹ Erklärung. Diese wissenschaftliche Komponente des Mythos wol

le einen gegenwärtig existierenden Sachverhalt dadurch verständlich machen, dass 
er ihn rational aus dessen Zustandekommen erkläre. Grundsätzlich unterschieden 
von aller Wissenschaft sei, dass der Mythos narrativ verfährt. Der Mythos erkläre 
die Gegenwart, indem er mit Mitteln der Poesie erzählt, wie sie geworden ist. Dabei 
sei er nicht an Besonderheiten der Gegenwart interessiert, sondern an zeitübergrei

fend prägenden Grundstrukturen. Es sollen die Mächte und Gewalten verständlich 
gemacht werden, die sich in der konkreten Realität des menschlichen Lebens, des 
menschlichen Daseins in der Welt als bestimmend erweisen. Der Rückgang auf die 
Vorzeit greife weit über den Rahmen der uns durch Erinnerung zugänglichen Ver

gangenheit hinaus. Der Mythos setze ein bei der Urzeit und beschreibe das Gewor

densein in Form einer kosmologischen Protologie, einer Lehre vom zeitlichen An

fang der Welt – zu der dann entsprechend auch eine Lehre vom Ende und von der 
Vollendung der Welt, eine kosmische Eschatologie, gehöre. Die Protologie sei neben 
der Ätiologie und dem narrativen Verfahren sein drittens formales Merkmal. Auf 
diese Weise präsentiere sich der Schöpfungsmythos als Darstellung längst vergan

gener Ereignisse, die aber einem aktuellen Interesse entspringt, wenn unabänderli

che Mächte und Gewalten, die gegenwartsbestimmend sind, verständlich gemacht 
werden sollen. Der Schöpfungsmythos ist so im besten Sinne anachronistisch, hält 
er doch durch die Zeiten hindurch die Erinnerung an die Erd- und Naturgeschichte 
wach und lädt immer wieder zu einem neuen Denken ein. 

Wenn es sich nun bei Gen 1,1-2,4a, einer kunstvollen Komposition verwoben 
mit wissenschaftlich-rational ordnendem Geist zur klaren Schematisierung eines 
Sechs-Tages-Werks mit monotoner Wiederholung sprachlicher Formeln, um einen 

59 Gunkel hat nicht nur einen einschlägigen Genesis-Kommentar (1901; 4. Aufl. 1917) verfasst 
(vgl. hierzu Hammann 2014, 113–129), in dem er eine ästhetisch-literaturgeschichtliche Me

thode verfolgt, sondern auch in der 2. Auflage des von ihm mitherausgegebenen theologi
schen Standardlexikons Die Religion in Geschichte und Gegenwart den programmatischen Arti
kel zum Themenfeld »Mythus und Mythologie im AT« (Gunkel 1930), auf den hier Bezug ge
nommen wird. Barth 2021, 110–119 schließt sich in seiner Dogmatik Gunkels Mythos-Deutung 
an. Aufgrund der monolatrischen bzw. monotheistischen Konzentration der israelitischen 
Religion sind die polytheistischen Mythen (etwa von der Schöpfung, vom Paradies, babylo
nischen Turm, von der Sintflut) »nur in einer sehr abgeblaßten Form« (Gunkel 1930, 384; i. O. 
gesperrt) und umgedeutet aufgenommen worden. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

Mythos im Sinne einer protologisch-narrativen Ätiologie handelt, dann lautet die 
Grundfrage: »Welches sind die lebensbestimmenden Strukturbedingungen des 
Daseins, deren gegenwärtig erfahrene Mächtigkeit in Form des Rückgangs auf die 
Urzeit verständlich gemacht werden soll?«60 Barth arbeitet hier im Anschluss seiner 
Aufnahme von Gunkels Mythos-Deutung fünf basale Elemente des menschlichen 
In-der-Welt-Seins heraus:61 das Existieren in der Rhythmik der Zeit (Gen 1,3-5; 
8,22); das Existieren im Kontext anderer Lebewesen (Mitgeschöpfe) eingedenk der 
übrigen Natur; die segensreiche Weitergabe des Lebens; das Existieren in der Pola

rität der Geschlechtlichkeit; der Lebensvollzug im Wechsel von Arbeit und Ruhe (der 
siebente Tag, Gen 2,2f.).62 Gott als Schöpfer des Himmels und der Erde fügt den 
Menschen in die Lebensbedingungen seines Daseins ein und macht sich auf diese 
Weise ganz konkret in den Merkmalen unseres eigenen kreatürlichen Existierens 
erfahrbar. Menschliches Leben steht unter Bedingungen, die es nicht selbst gesetzt 
hat. Der Mensch findet sich in der ihm anvertrauten Welt vor. 

Mit der Schöpfung ist nach Gen 1,2 die Beendigung von Chaos und die Errich

tung eines geordneten Kosmos verbunden. Auch die mit der Gottebenbildlichkeit 
verbundene Berufung des Menschen zur Freiheit und Weltgestaltung ist in dieses 
Gefüge eingebunden und damit keine absolute, sondern geschöpfliche – verdankte 
und endliche – Freiheit. Der symbolhermeneutisch entschlüsselte Gehalt des My

thos ließe sich dann wie folgt erfassen: Wir haben unser Dasein nicht aus uns selbst, 
sondern wir verdanken es einer Instanz, die jenseits unserer selbst existiert (»Ur

sprungsreflexion«). Mit diesem Verstehen einher geht das Verstehen um die unver

fügbare Qualität selbstständigen Existierens (»Kreatürlichkeitserfahrung«) inmit

ten alles lebendigen Geschehens in der Welt (»Mitgeschöpflichkeit«). Dass sich die

ser Sinn- und Verstehenshorizont nicht durch objektive ontologische Behauptun

gen herstellen lässt, sondern an die epistemische Perspektive der Subjektivität und 
individuellen Kreatürlichkeits-, Fehlbarkeits- und Endlichkeitserfahrung im Kon

text aller anderen Kreaturen und Ursprungsreflexionen gebunden ist, hat bereits 
Martin Luther mit seiner sich auf das Wesentliche beschränkenden Erklärung des 
ersten Artikels des »Apostolischen Glaubensbekenntnisses« im »Kleinen Katechis

mus« dargelegt und somit die eng mit der Schöpfungsfrömmigkeit einhergehen

den Gefühle der Dankbarkeit und Demut sowie die relationale Eingebundenheit 

60 Barth 2021, 113. 
61 Vgl. zum Folgenden Barth 2021, 116. 
62 »Der Sabbath ist das größte Geschenk des Judentums an die Weltkultur. Man entlastet sich, 

die anderen, die Erde, sogar Gott von der Arbeit […]« (Teichert 2023, 23). In unserem Kultur
kreis ist der erste Tag der Woche, der Sonntag, als Tag der Feier der Auferstehung Jesu Christi, 
als rhythmisch wiederkehrender Ruhe- bzw. Feiertag an diese Stelle des Schöpfungs-Sabbats 
gerückt. Von der Weimarer Reichsverfassung wurden die Sonn- und Feiertage als Tage der 
körperlichen und seelischen Erholung geschützt und vom Bonner Grundgesetz (Art. 140 GG) 
sind diese Bestimmungen übernommen worden. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 135 

des Einzelnen in das Ganze symbolisch und existentiell angehend zum Vorschein 
gebracht.63 Doch beschränkt sich die psychologische Dimension des Schöpfungs

glaubens nicht auf die Gefühle der Dankbarkeit und Demut, sondern umfasst auch 
die Anerkennung von Gott als Schöpfer als »Grund und Grenze religiöser Selbst

besinnung«64 und evoziert staunende »Ehrfurcht vor dem transzendenten Grund 
[und Abgrund] unseres Daseins«65. Subjektiver Schöpfungsglaube als nachhaltige 
(Um- und Mit-)Weltbeziehungsbildung, samt angemessenem Umgang mit endli

chen Ressourcen und den Mitgeschöpfen, ist relational angelegt und gründet im 
Gottvertrauen: 

»Ich glaube, dass mich Gott geschaffen hat samt allen Geschöpfen, mir Leib und 
Seele, Augen, Ohren und alle Glieder, Vernunft und alle Sinne gegeben hat und 
noch erhält; dazu Kleider und Schuhe, Essen und Trinken, Haus und Hof, Frau und 
Kind, Acker, Vieh und alle Güter; mich mit allem Notwendigen und Nahrung für 
Leib und Leben reichlich und täglich versorgt, in aller Gefahr beschirmt und vor 
allem Übel behütet und bewahrt; und das alles aus lauter väterlicher, göttlicher 
Güte und Barmherzigkeit, ohne all mein Verdienst und Würdigkeit. Für all das bin 
ich schuldig, Gott zu danken und ihn zu loben, ihm zu dienen und gehorsam zu 
sein. Das ist gewiss wahr.«66 

Literatur 

Ulrich Barth, Symbole des Christentums. Berliner Dogmatikvorlesung, hg. v. Frie

demann Steck, Tübingen 2021. 
Thomas Bauer, Die Vereindeutigung der Welt. Über den Verlust an Mehrdeutigkeit 

und Vielfalt (Was bedeutet das alles?), Stuttgart 2018. 
Jürgen Baumert, Deutschland im internationalen Bildungsvergleich, in: Nelson Kil

lius/Jürgen Kluge/Linda Reisch (Hg.), Die Zukunft der Bildung (edition suhr

kamp 2289), Frankfurt a.M. 2002, 100–150. 
Rudolf Bultmann, Art. Mythus und Mythologie: III B. Im NT, in: Die Religion in 

Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswis

63 Vgl. dazu die beiden von Luther und Schleiermacher geprägten und in diesem Beitrag vor
gestellten Ansätze: in didaktischer Hinsicht Dressler 2009, 400f. und in symbolhermeneuti

scher Sicht Barth 2021, 80–90. 
64 Barth 2021, 215. 
65 Barth 2021, 214; vgl. Janke 2016, 145–155; Janke 2011, 246: »Das Geheimnis des Lebens gilt, so

fern und solange es in numinoser Ehrfuchrt angenommen wird, als das am meisten zu scho
nende Geschenk, das der Mensch in Demut und Dankbarkeit zu pflegen hat.« 

66 Luther 1529, 585 (vgl. WA 30 [669] 264–326; BSLK 510,33-511,8). 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

senschaft. Zweite, völlig neubearbeitete Auflage. Vierter Band, Tübingen 1930, 
390–394. 

—, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der Entmythologisierung der 
neutestamentlichen Verkündigung. Nachdruck der 1941 erschienenen Fassung 
hg. v. Eberhard Jüngel (Beiträge zur evangelischen Theologie 96), München 1985. 

Philipp David, Der Tod Gottes als Lebensgefühl der Moderne. Geschichte, Deutung 
und Kritik eines Krisenphänomens (Dogmatik in der Moderne 50), Tübingen 
2023. 

Jörg Dierken, ›Religion‹ als Thema Evangelischer Theologie. Zur religionstheoreti

schen Bedeutung einer konfessionellen Disziplin, in: Neue Zeitschrift für Syste

matische Theologie und Religionsphilosophie 43 (2001), 253–264. 
—, Philosophie und Theologie: Zur vernünftigen Bildung des Glaubens nach Kant, 

in: Ludger Honnefelder (Hg.), Kants »Streit der Fakultäten« oder der Ort der Bil

dung zwischen Lebenswelt und Wissenschaften, hg. in Verb. mit Wilhelm Gräb 
u.a., Berlin 2012, 89–108. 

Bernhard Dressler, Überlegungen zur Didaktik der Schöpfungstheologie, in: Zeit

schrift für Pädagogik und Theologie 4 (2009), 391–401. 
—, Fachdidaktik und die Lesbarkeit der Welt. Ein Vorschlag für ein bildungstheore

tisches Rahmenkonzept der Fachdidaktiken, in: Katharina Müller-Roselius/Uwe 
Hericks (Hg.), Bildung – Empirischer Zugang und theoretischer Wettstreit (Stu

dien zur Bildungsgangforschung 34), Opladen/Berlin/Toronto 2013, 183–202. 
—, Religionsunterricht. Bildungstheoretische Grundlegungen, Leipzig 2018. 
—, Perspektiven des Weltverstehens. Was und wie an allgemeinbildenden Schulen 

gelehrt und gelernt werden soll, in: Evangelische Theologie 82 (2022), 266–275. 
Friedrich Wilhelm Graf, Kreationismus. Sechs Kapitel aus der Religionsgeschichte 

der Moderne, in: Ulrich Barth/Christian Danz/Wilhelm Gräb/Friedrich Wilhelm 
Graf (Hg), Aufgeklärte Religion und ihre Probleme. Schleiermacher – Troeltsch 
– Tillich, Berlin/Boston 2013, 113–134. 

Hermann Gunkel, Art. Mythus und Mythologie: III A. Im AT, in: Die Religion in 
Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theologie und Religionswis

senschaft. Zweite, völlig neubearbeitete Auflage. Vierter Band, Tübingen 1930, 
381–390. 

Jürgen Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie. Band 1: Die okzidentale 
Konstellation von Glauben und Wissen, Berlin 2019. 

Konrad Hammann, Hermann Gunkel. Eine Biographie, Tübingen 2014. 
Christof Hardmeier/Konrad Ott, Naturethik und biblische Schöpfungserzählung. 

Ein diskurstheoretischer und narrativ-hermeneutischer Brückenschlag, Stutt

gart u.a. 2015. 
Eilert Herms, Pluralismus aus Prinzip (1991), in: Eilert Herms, Kirche für die Welt. 

Lage und Aufgabe der evangelischen Kirche im vereinigten Deutschland, Tübin

gen 1995, 467–485. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philipp David: Sinnperspektivenbildung 137 

Kurt Hübner, Die Wahrheit des Mythos, München 1985. 
Christoph Jamme, »Gott an hat ein Gewand«. Grenzen und Perspektiven philoso

phischer Mythos-Theorien der Gegenwart (suhrkamp taschenbuch wissenschaft 
1433), Frankfurt a.M. (1991) 1999. 

Wolfgang Janke, Kritik der präzisierten Welt (Fermenta philosophica), Freiburg/ 
München 1999. 

—, Plato. Antike Theologien des Staunens, Würzburg 2007. 
—, Die Sinnkrise des gegenwärtigen Zeitalters. Weg und Wahrheit, Welt und Gott, 

Würzburg 2011. 
—, Wiedereinführung in die Philosophie. Platonismus – Nihilismus – Eksistential

ontologie, Würzburg 2013. 
—, Fragen, die uns angehen. Philosophische Traktate über das sterbliche Dasein, 

die präzisierte Welt und den verborgenen Gott, Würzburg 2016. 
—, Die Seinsfrage. Grundzüge einer restitutiven Ontologie, Würzburg 2018. 
Karl Jaspers/Rudolf Bultmann, Die Frage der Entmythologisierung, München 1954. 
Ulrich H. J. Körtner, Vergängliche Schöpfung. Schöpfungsglaube und Gottvertrauen 

in der Klimakrise, Leipzig 2024. 
Martin Luther, Der Kleine Katechismus (1529). Übertragung: Johannes Schilling, in: 

Martin Luther. Deutsch-Deutsche Studienausgabe. Band 1: Glaube und Leben, 
hg. v. Dietrich Korsch, Leipzig 2012, 571–597. 

Jürgen Oelkers/Klaus Wegenast (Hg.), Das Symbol – Brücke des Verstehens, Stutt

gart u.a. 1991. 
Reiner Preul, Evangelische Bildungstheorie, Leipzig 2013. 
Thomas Rentsch, Gott (Grundthemen Philosophie), Berlin/New York 2005. 
Hartmut Rosa, Resonanz. Eine Soziologie der Weltbeziehung (suhrkamp taschen

buch wissenschaft 2272), Berlin (2016, 2019) 62022. 
Martin Rothgangel, Schöpfung – Praktisch-theologische Herausforderungen und 

bildungstheoretische Konsequenzen, in: Schmid 2012, 295–323. 
Dorothee Schlenke, Zukunftsfähige religiöse Bildung im Religionsunterricht. Ein 

differenzhermeneutisches Plädoyer, in: Streit-Kultur. Journal für Theologie 3 
(2025), 65–69. 

Konrad Schmid (Hg.), Schöpfung (Themen der Theologie 4), Tübingen 2012. 
—, Theologie des Alten Testaments (Neue Theologische Grundrisse), Tübingen 2019. 
Maike Schult, Verfremdung als Strategie homiletischer Rhetorik, in: Handbuch Ho

miletische Rhetorik, hg. v. Michael Meyer-Blanck (Handbücher Rhetorik 11), 
Berlin/Boston 2021, 371‒387. 

Wolfgang Teichert, Kleine Theologie der Entlastung (claudius essay), München 2023. 
Paul Tillich, Mythus und Mythologie: I. Mythus, begrifflich und religionspsycholo

gisch, in: Die Religion in Geschichte und Gegenwart. Handwörterbuch für Theo

logie und Religionswissenschaft. Zweite, völlig neubearbeitete Auflage. Vierter 
Band, Tübingen 1930, 363–370. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Religion, Kunst, Sprache und Literatur. Deutungen des Wandels 

—, Recht und Bedeutung religiöser Symbole, in: Paul Tillich, Die Frage nach dem 
Unbedingten. Schriften zur Religionsphilosophie (Gesammelte Werke V), Stutt

gart 1964, 237–244. 
—, Wesen und Wandel des Glaubens (1961), in: Paul Tillich, Offenbarung und Glaube. 

Schriften zur Theologie II (Gesammelte Werke VIII), Stuttgart 1970, 111–196. 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007 - am 12.02.2026, 14:03:36. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436233-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

