
Die Aporie des Dilemmas umdenken oder 

Die herkulische Verwandlung 

Stefano Franceschini 

1. Eine herausfordernde Hintergrundsituation 

Die ethische Diskussion von Dilemmata gilt als ein Standardverfahren der philo
sophischen Bildung, allerdings verspüren einige Fachdidaktiker:innen diesem Ver
fahren gegenüber ein gewisses Unbehagen. Dilemmadiskussionen werden oft müh
sam, erwarten unpassenderweise eine ›Lösung‹ von den Teilnehmer:innen und ten
dieren zu starren Positionierungen und einer bloßen Auflistung von Pro-Kontra- 
Argumenten, wodurch das Potenzial der Dilemmata für die ethische Bildung nicht 
ausgeschöpft wird. Unabhängig von schon in der Sache liegenden Problemen, das 
heißt, welche Beschaffenheit ein Dilemma haben soll und wie Dilemmata für die 
philosophische Bildung sinnvoll zu verwenden sind, wird in kritischer Auseinander
setzung mit der klassische Dilemmasituation hier folgende Ansicht vertreten: Das 
Potential von ethisch herausfordernden Situationen (provisorisch auch ›Scheindi
lemmata‹ genannt) kann anfänglich aufgegriffen werden, und später dann in ein 
Verfahren integriert werden, womit die Entwicklung einer kritischen Urteilskraft 
durch die Öffnung nicht-binärer Optionen gefördert und eine intellektuelle Sensi
bilisierung ermöglicht wird. 

Im Folgenden wird der Unterschied zwischen Dilemma und ›Scheindilemma‹ 
kurz erläutert und zugleich damit einhergehende Probleme diskutiert. Die um
fangsreiche Literatur über Dilemmata im Philosophieunterricht thematisiert einer
seits den Entwurf von Dilemmasituationen (beispielweise Pfeifer 2009: 289–308; 
Levinson/Fay 2018, Peters/Peters 2020: 7–12; Raters 2020: 27–46; Blesenkemper 
2020: 63–76) und andererseits das Hinterfragen von Verfahren für den Umgang mit 
Dilemmata (O’Connor 2012: 242–255; Martena 2018: 381–407). Einige theoretische 
und konstitutive Schwierigkeiten des methodischen Einsatzes von Dilemmata sind 
bekannt. Fachdidaktiker:innen unterscheiden zwischen ›positivem‹, ›falschem‹ 
und ›negativem‹ oder ›echtem‹ Dilemma (Peters/Peters 2020: 8f.). Nur Dilemmata, 
die uns vor die konstruierte Wahl zwischen mindestens zwei sich (logisch) wi
derstreitenden unerwünschten Alternativen stellen, können als ›echt‹ qualifiziert 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

werden. Grundsätzlich wird mit echten Dilemmata die Erwartung verbunden, dass
keine der vorhandenen Optionen tatsächlich sinnvoll zu wählen ist, und dass keine
ernsthafte Möglichkeit, richtig zu agieren, gegeben ist (ebd.: 9).

Traditionelle Dilemmata wie das ›Trolley-Dilemma‹ spielen eine Rolle in der
Veranschaulichung von philosophischen Theorien (etwa dem Utilitarismus), sie
erschweren jedoch oft das Verständnis, insofern sie im Unterricht für andere Ziele
(wie Moralerziehung) verwendet werden und somit selbst problematisch erschei
nen. »Trolley Methods« sind laut James O’Connor keine »appropriate guide to real- 
life moral reasoning« (O’Connor 2012: 242). Daher spricht sich Laura Martena dafür
aus, diese Szenarien an die Lebenswelt anzupassen und ›realistischer‹ zu entwerfen
(2018: 402). Dies ist sicher ein interessanter Schritt, um sich kritisch mit Dilemma
ta auseinandersetzen. Denn wichtiger als der Unterschied zwischen fiktiven und
realistischen Szenarien scheint die entscheidende Differenz zwischen dem, was
wir über ethisch herausfordernde Konfliktsituationen selbst lernen können, und
dem Verständnis unseres eigenen moralischen Lebens, das sie ermöglichen. Eine
didaktische Ungereimtheit entsteht, wenn wir eine Dilemmadiskussion anhand
solcher Situationen durchführen, die als ein Dilemma erscheinen und so genannt
werden, aber kein Dilemma im echten Sinn sind (also mit sich widerstreiten
den, unerwünschten Handlungsalternativen, die wir beide nicht sinnvoll wählen
können). Oft erweisen sich ›Dilemmageschichten‹ als Scheinkonflikte zwischen
moralischen Anforderungen, die aber durchaus einen Beitrag zur Bewältigung von
moralischen Ausweglosigkeiten leisten können. Sie sollten also in pädagogischer
Hinsicht zu moralischen ›konflikthaften Situationen‹ entkrampft und erweitert
werden (Blesenkemper 2020: 65, 68).

Vorteile von Dilemmadiskussionen wie Selbstreflexion und Argumentations
haltung können schwer überschätzt werden. Eine etablierte Urteilsweise kann
dadurch in Frage gestellt und ein differenziertes Beurteilungsschema hervorge
bracht werden (Pfeifer 2009: 299). Kritisch zu hinterfragen aber ist, ob Dilemmata
ein verstelltes Bild von dem, was im moralischen Leben passiert, liefern. Inwiefern
ist es realistisch, in literarischen Situationen wie eine Held:in moralisch zu urteilen,
wenn moralischer Heroismus nicht in die Tat umgesetzt wird oder werden kann?
(Raters 2020: 31f.). Eine mögliche Antwort ist, dass echte Dilemmata im Leben
selten vorliegen. So gesehen wäre die Suche nach einer dritten guten Handlungs
option ratsam, eine Option jenseits des strikten Entweder-Oder. Wenn es nicht nur
um Nachdenken, Hinterfragen und Überprüfen geht, sondern um unser eigenes
moralisches Leben, dann sollte »kein irrelevantes fiktionales Beispiel« (ebd.: 12)
gewählt werden. Mitgedacht werden sollte vielmehr eine empathische Drama
tik, das Mitvollziehen von lebensnahen Handlungsalternativen. Die traditionelle
Diskussion ausschließlich ›echter‹ Dilemmata kann wohl logisch-argumentative
Fähigkeiten und eine Hinterfragung von Prinzipien entwickeln, doch eine umfas

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 85 

sende Bildung moralischer Praktiken, die auch die Bildung der emotionalen Ebene 
berücksichtigt, wird die traditionelle Dilemmadiskussion kaum ermöglichen. 

Zu fragen ist daher, inwiefern ethisch herausfordernde Situationen noch ver
ständlicher für unsere moralischen Lebensentwürfe gemacht werden können. Die 
Pointe in dem vorliegenden Aufsatz ist, dass die vielen ethisch herausfordernde Si
tuationen, die nur den Anschein eines ›echten‹ Dilemmas haben (›Scheindilemma
ta‹), nicht an die (methodischen) Anforderungen und Geltungsansprüche von Di
lemmadiskussionen gebunden sind. So wären eine Öffnung nicht-binärer Optionen 
und vielfältigere Wege von Ausdrucksformen des philosophisch-ethischen Denkens 
konzipierbar. Sie hätten den Anspruch, dass die Auseinandersetzung mit der Situa
tion einen besseren Einfluss auf das moralische Leben finden könnte. 

Anhand eines ausgewählten Beispiels aus der philosophischen Literatur werden 
wir versuchen zu veranschaulichen, wie wir die leitenden Maßstäbe, die die eigenen 
Lebensentwürfe bestimmen, durch eine moralische und intellektuelle Sensibilisie
rung erwägen und umdenken können. Im Folgenden wird die legendäre Heldenfigur 
des Herakles als eine ambivalente Figur betrachtet, die Konventionen überwindet. 
Schließlich werden wir diskutieren, inwiefern sich eine alternative Option zu den 
üblichen Dilemmadiskussionen skizzieren lässt. Ziel ist es, ein vielfältiges ästheti
sches und transformatives Verstehen und ein philosophisches Training zu schaffen, 
um kritische Urteilskraft in lebenspraktischer Hinsicht zu fördern. 

2. Vielfältiges Verstehen: Bildung des Herakles 

Traditionelle Dilemmadiskussionen eignen sich nur für die wenigen Dilemmata im 
›echten‹ Sinn (s.o.). Für zahlreiche weitere ethisch herausfordernde Konfliktsitua
tionen (die im Folgenden ›Scheindilemmata‹ genannt werden) scheinen weitere Ver
fahren denkbar und zulässig. Im Folgenden wird angestrebt, aporetische widerstrei
tende Situationen mit einer anderen Inszenierung zu integrieren, konkret ist dies hier 
die literarische Parabel. Als Prüfungsbeispiel erlaubt die Bildungsszene ›Herakles/ 
Herkules am Scheideweg‹ ein anderes Verfahren zu veranschaulichen, indem eine 
antike und eine aufklärerische Version der Legende von Herakles ins Spiel gebracht 
wird. Denn so können Möglichkeiten der Urteilsbildung hinterfragt werden. Ziel ist 
es hier, sich von der Binarität des Dilemmas zu lösen und eine dritte lehrreiche Op
tion zu suchen, die Erlebnisse und Biographizität stärker berücksichtigen kann. 

Zur Erinnerung: Das traditionelle Bild des (gewalttätigen) Kraftkerls Herakles – 
so die Legende (Apollodoros: II, 74–126) – liefert die Version eines Helden, der sich 
mit vielen Monstrositäten auf der Erde messen muss und beauftragt wird, die Er
de von Bedrohungen zu reinigen (durch die zwölf Arbeiten oder Prüfungen). Eine 
traditionell allegorisch gelesene agonistische Figur, die bestrebt ist, durch Training 
Exzellenz zu erreichen. Diese legendäre Heldenfigur hat sich im Lauf der Zeit in die 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Figur eines künstlerischen Tugendhelden (Schaff 2003) bzw. eines philosophischen
Helden (Bosman 2021: 332ff.; Anderson 2021: 381) verwandelt.

Bei der Herakles-Legende handelt es sich in unserem Beispiel um die Erinne
rung von Xenophons’ Sokrates an eine vorgetragene Version einer Rede des Sophis
ten Prodikos über Herakles. Herakles befindet sich am Übergang von der Kindheit
zur Adoleszenz und ist unentschlossen und nachdenklich, er ist im Begriff zu er
wägen, welcher Lebensweg einzuschlagen ist: Der Weg der Tugend oder des Las
ters. Zwei Gestalten erscheinen und kommen auf ihn zu, eine anziehend und ge
schminkt, die andere anmutig und sittsam. Herakles’ Situation kann leicht mit ei
ner Dilemmasituation verwechselt werden. Die Legende ähnelt allerdings vielmehr
einer Parabel, einer lehrreichen Erzählung, die den Lesenden eine sich vor einer
aporetischen Situation befindende Gestalt vor Augen stellt. Wie das Wort Parabel
etymologisch sagt, findet hier eine Nebeneinanderstellung statt. Als Teil der soge
nannten ›didaktischen Literatur‹ zielt die Textform auf eine Erklärung durch eine
lebendige Lehre ab. Sie veranschaulicht Ereignisse auf narrative Weise durch un
eigentliche Denkfiguren und hilft, überholtes fremdgewordenes Verhalten kritisch
zu beurteilen sowie Neuartiges anzuerkennen (Jeske 1981: 281–289). Die komplexe
Dramatik dieser Kontroverse ist nun methodisch zu hinterfragen.

In der Version von Prodikus, die in den Memorabilia von Xenophon (2.1: 21–34)
nacherzählt ist, finden wir einen Doppeltaspekt: die Suche nach einem tugendhaf
ten Leben durch die Überprüfung des scheinbar Guten und die Enttäuschung von
Leitbildern. Die Parabel löst das Tragische des ›echten‹ Dilemmas auf, das darin
besteht, keine der möglichen Handlungsoptionen wirklich wählen zu können. Die
Streitfragen müssen jedoch nicht unerwünschte Alternativen betreffen, sondern sie
können zwei teilweise wünschenswerte, artikulierte optionale Lebensentwürfe um
fassen, die beide vertretbar sind und sich sogar als verschiedene Arten von Glückse
ligkeit anbieten: Ein Lebensweg stellt sich scheinbar als angenehm, bequem, lustvoll
und sorgenlos dar und impliziert den Genuss von Arbeit, die von anderen ausgeübt
wird. Der andere ist scheinbar mühevoll, sorgenvoll, steht aber im Dienst der Ge
meinschaft. Herauszufinden wäre ein dritter, tugendhafter Weg: eine lustvolle tu
gendhafte Glückseligkeit. Treffend formuliert es Anthony C. Grayling:

There is no real dichotomy in the choice offered to Hercules. Rather, there is much

right on both sides of the putative divide, and much wrong about both. But most

importantly, there is much right about the combination of what is right in both.
And what is right is the idea of the good life they jointly suggest (Grayling 2007:
7f.).

Vermutlich stammte Prodikus’ Herakles-Szene aus einem mit Horai betitelten
Werk, Stunden oder Jahrzeiten des Lebens (Mayhew 2011: xxi). Hier entwickelt sich
die Sorte von Freiheit des moralischen Akteurs, die den Titel Autarkeia trägt: die

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 87 

intellektuelle Selbstständigkeit, die auf sich selbst angewiesen ist. Zwei göttliche 
Gestalten treten zunächst als unbeurteiltes (Kakia) und ungeprüftes (Aretê ) Glück 
an Herakles heran, dabei ist aber nicht klar, wer eine Lasterhaftigkeit und wer eine 
Tugendhaftigkeit vertritt. Die Szene ist verwirrend, es braucht eine Klärung. Beide 
versuchen den Adressaten und Zuhörer Herakles zu überreden und zu überzeugen, 
die eine hinterlistig und argwöhnisch, die andere lauter und luzid. Kakia (Schlecht
heit) will ein kryptisches Streitgespräch führen, Aretê (Vortrefflichkeit) stattdessen 
ein einleuchtendes Bildungsgespräch. Die angreifende und verheimlichende Über
redung von Kakia ist unmittelbar und kurz. Die parodische und klärende Anstiftung 
von Aretê ist mittelbar und artikuliert. 

Die attraktive Lektion von Kakia wird schlecht gestaltet: sie will als Eudaimonia 
(Glückseligkeit) getarnt auftreten; sie wirft Aretê vor, diese mache den Weg unnötig 
schwierig; sie korrumpiert Herakles mit einem schlechten und hässlichen Bild von 
Tugendhaftigkeit, während sie den verleumderischen Verdacht erzeugt, Aretê wol
le Herakles betrügen. Dazu will sie seine Bereitschaft gewinnen, fragwürdige Mit
tel zu gebrauchen, um schlau die gewünschte Lebensweise zu erreichen. Aretê ver
spricht aber nicht, dass Herakles das Glück auf ihrem Weg erreichen wird, sondern 
stellt ihm eine würdige Lebensweise vor Augen. Sie greift die Kritiken von Kakia für 
ihre Lektion innovativ auf und es werden ›Einsichten‹ in diese Lebensweise geboten. 
Aretê stellt die Frage nach dem Guten auf Irrwegen, unterstützt die Erschaffung von 
schönen und guten Werken, kontrastiert Kakia mit optionalen Bildern, die auf die 
Erfindung eines aufrichtigeren Bildes hinauslaufen. 

Diese Gegenüberstellung kann wie folgt verstanden werden: Als Menschen nei
gen wir zunächst dazu, die schlechte Kritik (feindselige, vorwerfende, diskreditie
rende) wahrzunehmen. Dies ruft unmittelbare affektive Reaktionen hervor, die Un
verständnis auslösen und wiederum sich leicht auch auf gute Kritik (wertschätzen
de, inspirierende, mit der wir etwas anfangen können) übertragen. Tugendhaftig
keit ist als die Möglichkeit zu verstehen, sich aus dieser Verwirrtheit herauszuwin
den, indem wir gute Kritik erkennen lernen (eine Kritik also, die unsere Denk- und 
Lebensweisen erneuern kann) und sie mittelbar in unser emotionales Leben neu ein
weben. Die Schwierigkeit liegt hier in der optionalen Überkreuzung zweier unter
schiedlicher Wege: eines dichotomischen Glücksweges (also entweder lustvoll oder 
pflichttreu) und seiner Infragestellung im Hinblick auf die Suche nach einem tu
gendhaften, vollkommeneren Weg. Dies wird in der Metapher des ›Scheideweges‹ 
zusammengefasst. 

Xenophons Bildungsszene ist philosophie- und ethikdidaktisch aber teilweise 
fragwürdig. Denn erstens erscheint sie belehrend, zweitens problematisiert sie die 
Heldenfigur nicht und drittens berücksichtigt sie die emotionale Ebene zu wenig. 
Diese drei Aspekte werden im Folgenden näher diskutiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

(I) Bildung, nicht Belehrung. Erst am Ende der dramatischen Steigerung des leb
haften Disputs erreicht die Bildungsszene eine gewisse Leichtigkeit, denn die
dreifache Figuration – Herakles, Aretê und Kakia – animiert den Lehrling (Aristip
pos) zu dem Versuch, sich selbst im Verlauf der Diskussion innerlich zu prüfen
und besser zu verstehen. Einerseits wird er aufgefordert, aus Herakles’ Perspektive
zwischen einem scheinirrigen und einem scheinrichtigen Verständnis (also etwa
zwischen einem desengagierten Leben ohne Beschwerde und einem freudlosen
Leben im Dienst der Gemeinschaft) sowie zwischen einer scheinschönen und ei
ner scheinhässlichen Lesart (also etwa zwischen einem kurzen und leichten, aber
unbeherrschten Weg und einem langen und schwierigen, aber ausgewogenen
Weg) von Glückseligkeit zu unterscheiden. Andererseits läuft die doppelte kritische
Beurteilung von zwei poetischen Imitationen (d.h. fiktionalen Darbietungen) der
Tugend, eine schlechtere (Kakia) und eine bessere (Aretê ), auf die Sensibilisierung für
das eigentliche Tugendhafte hinaus. Herakles ist in dieser Szene kein Held. Die
philosophische Heldin der vom Schriftsteller Xenophon inszenierten Diskussion
einer erfundenen Lehre des Sophisten Prodikus ist für den Lehrling nicht Herakles,
sondern die bessere Tugendgestalt von Glückseligkeit. Nach Robert Mayhew gilt:
»Virtue and Vice represent two different human inventions or conceptions of how
to live a good life« (Mayhew 2011: 215). Die Tugendgestalt unterscheidet sich durch
ihre Stimme und durch den Ton, sie spricht uns an. Sie schafft Momente der Um
kehrung – nicht um eine in Taten umsetzbare Entscheidung zu treffen, sondern
um gute, neue begriffliche Unterscheidungen zu konzipieren (etwa zwischen dem,
was wir tugendhaft und lasterhaft beurteilen, d.h. zwischen einem für uns vielfäl
tigen, mit langem Training ständig zu erreichen ausgewogenen und freudenvollen
Leben in der Gemeinschaft und einer kurzatmigen, verkehrten und unaufrichtigen
Lebenswahl).

Die Personifikationen von Schlechtheit und Vortrefflichkeit fordern Herakles
beide dazu auf, sie jeweils als Lebensleiterin zu wählen. Die Suche nach dem Glück
kann auf unterschiedlichen Wegen erfolgen, einer kann als besser beurteilt werden
und kann kontrastierende Glücksvorstellungen in eine erfüllendere und übersicht
lichere Version transformieren. Die Vortrefflichkeit (Tugendhaftigkeit) appelliert
an andere moralische Standards, d.h. an die kritische Hinterfragung dessen, was
wir uns wünschen, und skizziert, wie dies würdig erreicht werden kann. Xeno
phons Bildung von Herakles durch Aretê erscheint jedoch belehrend, wobei keine
Entscheidung von ihm verlangt wird. Stattdessen lädt die sokratische Figur den
Lehrling Aristippos lediglich ein, den an Herakles veranschaulichten Weg der Vor
trefflichkeit bzw. Tugendhaftigkeit im Gedächtnis zu bewahren. Herakles und der
Lehrling werden allerdings nicht einbezogen. Sie bleiben stumm, scheinbar ohne
Gehör und Mitsprache, stellen keine einzige Rückfrage. Was sie sich wünschen und
welche zukünftige Lebensweise sie zu verfolgen haben, scheint schon bestimmt zu
sein. Die Entstehung von Neuartigem ist in diesem Setting schwierig. Xenophon

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 89 

dupliziert für den Lehrling seiner Bildungsszene das, was in der Nacherzählung 
von Herakles’ Urteil geschieht. 

An dieser Stelle zeigt sich, wie sich unser Begriff der philosophischen Bildung 
von der Vision des Xenophons unterscheidet. Die heroische Bildung im Dienst des 
vorausbestimmten moralischen Standards der Zeit kann heute nicht imitiert wer
den. Wir können sowohl der Heraklesfigur als auch dem Lehrling Beachtung schen
ken und beiden eine Stimme geben. Wir können das, was in der Bildungsszene dar
gelegt wird, kritisch und innovativ lesen. Der Einbezug von optionalen widrigkeits
geladenen Lebensweisen erlaubt allerdings eine Auseinandersetzung, die nicht zur 
positiven Aneignung tendiert, sondern zur Selbsterfindung einer eigenen Lebens
weise. 

(II) Innovation des Heldenbildes. Heldenfiguren müssen heute problematisiert wer
den. Abgezielt wird hier nicht auf die Bildung von Heroen, sondern auf ein aus
geglichenes moralisches Leben, das zu einem realen menschlichen Leben passt. Als 
geniale, mit philosophisch-ästhetischem Verstehen dotierte legendäre Figuren rich
ten sich die neu gedachten Helden gegen mangelnde Kritikfähigkeit und Empathie. 
Helden und Heldinnen erscheinen heute als ambivalente Figuren, die soziale Direk
tiven und etablierte Verhaltensmuster in Frage stellen. Heldentum kann sogar eine 
Bedrohung für Demokratien werden, Xenophons Version der Bildung von Herakles 
erscheint elitär und aristokratisch. 

Nach Dieter Thomä käme einer heroischen Bildung jedoch auch in der Demo
kratie eine gewisse Rolle zu, denn ›demokratisches Heldentum‹ (Thomä 2019) wäre 
in der Lage, anderen Menschen zu zeigen, was möglich ist und wie neue Möglich
keiten eröffnet werden können. Die Figur des puer robustus kann als eine demokrati
sche Aktivistin imaginiert werden, als produktive Störerin. Dies funktioniert dann, 
wenn wir das traditionelle männliche Bild des Heldens fallen lassen und dafür die 
unserer Menschlichkeit fördernde Seite hervorheben (Thomä 2018: 15). Insgesamt 
ist keineswegs klar, inwiefern Heldenfiguren eine philosophische Bildung fördern 
können: Während Kritikfähigkeit und Innovationsgeist, die diese Figuren inspirie
ren können und uns die Binarität von Alternativen überschreiten lassen, zu begrü
ßen sind, erscheinen andere Aspekte fragwürdig. Es kann sich eine verdächtigende 
Überheblichkeit herausbilden, die dazu tendiert, Menschen in Dynamiken von Zu- 
und Abneigung, Pro und Kontra, Koalitionen und Fronten zu verstricken sowie ei
ne Urteilskraft ohne Verarbeitung der emotionalen Ebene zu fordern, welche eine 
charakterliche Transformation erschwert. 

(III) Emotionen und moralische Bildung. In der modernen Kultur wird das Kunstmotiv 
von Herkules am Scheideweg oder Hercules Prodicious (d.h. die von Prodikus erfun
dene Heraklesszene) facettenreich wieder aufgenommen. ›Herakles‹ wird als ›Her
kules‹ latinisiert und die geistige Bildung verwandelt sich musterhaft in die Kontro

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

verse zwischen (stoischer) Selbstbeherrschung und Lust (Cicero 2008: I,118; Panof
sky 1930: 42ff.). Die Personifikationen der Selbstbeherrschung (als Weg der Tugend)
und der Lust (als Weg des Lasters) liefern ein verwirrendes Bild des Scheidewegs,
wenn die oben erwähnte Überlappung nicht berücksichtigt wird. Künste und Kunst
produkte können poetische Medien der philosophischen Bildung werden, die den
moralischen Charakter eruieren können, indem sie eine leichte und verständliche
Veranschaulichung komplexerer Zusammenhänge ermöglichen. Das Potential von
Bildern für die Philosophie- und Ethikdidaktik ist bekannt, insbesondere von sol
chen, die eine philosophische Theorie illustrieren.

Der sich auf dem Grand Tour (die damalige Bildungsreise) befindende aufkläre
rische schottische Philosoph Lord Shaftesbury ließ nach dem Treffen mit dem Phi
losophen Giambattista Vico in Neapel vom Maler Paolo de Matteis ein Kunstwerk
(Abb. 1) anfertigen, das sein ›Konzept‹ des Urteils des Herkules und somit auch sei
nen Philosophiebegriff veranschaulichen sollte (Shaftesbury 2001: 41).

Abb. 1: Paolo de Matteis (1662–1728): Herkules am Scheideweg

Zitiert nach: Universität Bologna (https://tinyurl.com/m3a269zu)

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://tinyurl.com/m3a269zu
https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://tinyurl.com/m3a269zu


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 91 

Der Ausgangspunkt von Shaftesbury ist eine dreifache verwandelte Legende von 
Herakles: Die sophistizierte Überlieferung von Prodikus, die sokratisch unterrich
tete Erzählung und die von Xenophon schon moralisierte Heldenfigur können (der 
aufgeklärten ›Moral-Sense-Theory‹ entsprechend) umgebildet, d.h. transformiert 
werden. Diese zusätzliche begriffliche Transformation kann nach Shaftesbury auch 
als The Education of Hercules tituliert werden (2001: 76). Als sorgfältiger Übersetzter 
von Xenophons Memorabilia unterscheidet Shaftesbury (2008: 65ff.) selbst vier ›no
tions‹ (oder ›Konzepte‹), die die ethische Bildung auszeichnen können: (i) zwei Göt
tinnen, die sich dem überraschten Herkules nähern; (ii) die Kontroverse, die sich 
vor Herkules entfaltet und ihn interessiert, zwei sehr unterschiedliche Wege auf
zeigt und ihn zweifelnd stimmt; (iii) der sich ereignende scheinbare Sieg der Tu
gend; und (iv) die entschlossene tugendhafte Attitüde des Herkules. Aus der Per
spektive der philosophischen Bildung ist die vierte (iv) ›notion‹ zunächst vielleicht 
weniger relevant, die dritte (iii) zeigt nach Shaftesbury die innere Formung eines 
moralischen Charakters und zeichnet die dramatische Mimik eines Herkules »agi
tated, and torn by contrary passions«, »agonized« und in »suspense« auf (2001: 78). 
Shaftesbury registriert den Moment der Abwendung (Aversion) von gewöhnlichen 
moralischen Verständnissen und der innovativen Selbstüberwindung der eigenen 
Leidenschaften. Der Weg zur Tugendhaftigkeit steht nicht außerhalb der emotio
nalen Dynamik, sondern durchquert sie. Die gefühlte Wendung der beurteilenden 
Figur gilt es begrifflich zu klären: Der aufklärerische Herkules hat Taktgefühl und 
Einsichtsfähigkeit durch das Auseinanderhalten von Laster und Tugend zu gewin
nen, und das Tugendhafte kritisch zu beurteilen. Einsicht kann nur durch eine sinn
liche Auffassung gewonnen werden. Das Momentum der philosophischen Bildung 
liegt in der Verwandlung, der Metanoia, also des Umschlags in einen neuartigen mo
ralischen Charakter. 

3. Neuartige Wege philosophischer Bildung? 

Im diesem letzten Abschnitt soll der skizzierte Vorschlag für das didaktische Den
ken weiter erläutert werden. Klassische Diskussionen ›echter‹ Dilemmata (s.o.) ha
ben ihre Geltung, sie können aber in Richtung kreativerer Verfahren geöffnet und 
erweitert werden. Die Besonderheit des hier vorgestellten Beispiels liegt darin, dass 
eine Konfrontation mit der Ambiguität des eigenen Geistes und mit dem Versuch, 
zwischen Scheinbarem und Eigentlichem zu unterscheiden, veranschaulicht wird. 
Die Unverständlichkeit einer aporetischen herausfordernden Situation vermindert sich, 
wenn wir Erlebnisse innerhalb der Fiktion klären und musterhafte Zusammenhän
ge schaffen. Das didaktische Denken hat Verstehensprozesse zu meistern, welche 
›imitationale‹ und ›vitale‹ Diskussionen kombinieren, d.h. der Übergang von litera

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

rischen Imitationen zum moralischem Leben muss methodisch geprüft und kriti
siert werden. Im Folgenden soll dies anhand von vier Aspekten erläutert werden:

I. Traditionelle Dilemmadiskussionen tendieren dazu, die moralische Intuition
der Teilnehmer:innen zu verengen, wenn diese die umrissene Situation oder die
konstruierten Positionen überschreiten. Die adaptierte Figur des Herkules evo
ziert die vertiefte Einsicht in unser emotionales Urteil und einen intellektuel
len Kritizismus. Emotionen können das Urteil dynamisieren und lassen uns die
Tugendhaftigkeit der Vernunft mitdenken. Hier entfaltet sich ein Potential phi
losophischer Bildung, indem wir miterlebend und stimmfähig einbezogen wer
den, und dabei selbst herausfinden, wie eine tugendhafte Lebensweise unserem
Urteil zufolge aussieht. Die philosophische Kritik von poetischen Imitationen
erlaubt die Veranschaulichung von gedanklichen Handlungen, die für ein viel
fältiges Verstehen offen, aber ständig weiter zu klären sind.

II. Durch unseres Beispiel gestaltet sich keine agonistische Kraftprobe zum besse
ren Argument, sondern ein Feld für das Training unserer Erfindungskraft. Lite
rarische Gestaltungen haben eine innovative Rolle für das moralische Leben, sie
gelten als inspirierende Figuren, wobei die Diskrepanz zwischen literarischer
Imitation und Ausführung von Handlungen nicht verwischt werden darf. Die
Weg-Metaphorik durchquert die philosophische Tradition (Westerkamp 2011)
und die Metapher des ›Scheidewegs‹ weist auf das Überschreiten von binären
Optionen hin, um den eigenen Weg zu finden, während wir über seine ethische
Angemessenheit urteilen. Neue moralische Intuitionen sind am Anfang fragil
und vulnerabel, unsere Idiosynkrasien sind aber nicht zu löschen, sondern
sorgfältig zu klären, um zu schauen, ob aus unseren moralischen Intuitionen
schließlich ethische Ansichten und tugendhafte Haltungen werden.

III. Dilemmadiskussionen fordern in der Regel eine affirmative Haltung (Entwe
der-Oder, Pro-Kontra, Akzeptanz-Widerlegung) und gehen von zwei klaren
Positionen aus. Aporetisch herausfordernde Situationen hingegen, wie die von
Herakles, verlangen keine affirmative Haltung, sondern ein Urteil, das sich
mit Entscheidungen und unsicheren Erwartungen auseinandersetzen muss.
Die veranschaulichte parabolische Situation erscheint eher ›komisch‹ als ›tra
gisch‹ und sie ist so konzipiert, dass begriffliche Dissonanzen und emotionale
Stimmungen auftreten können. Ein ästhetisches Verstehen brauchen wir, wenn
die qualitative Fülle nicht ausreichend von sprachlich formulierten Begrif
fen aufgefasst werden kann. Ambiguität und Unauslotbarkeit müssen nicht
reduziert werden. Vielmehr kann ein feinfühliges Gespür für diese dadurch
gefördert werden, dass sie mit einem ›transformativen Verstehen‹ (France
schini 2023: 8ff.) geklärt werden können. Die Bildung von Herakles/Herkules
schlägt eine moralische Lebensweise vor, die unterrichtlich hinterfragt werden
kann, indem unser Gefühlsleben einbezogen und ermessen wird. Die beson

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 93 

dere hinzukommende Tugendhaftigkeit, die dadurch entstehen kann, lässt 
sich auch philosophische ›Aufrichtigkeit‹ nennen. Diese kann ein moralisches 
Leben charakterisieren, in welchem wir bereit sind, eine (zukünftige und nicht 
vorhersehbare) glückliche, vernünftige und ethische Lebensweise für uns durch 
Urteil und Selbstprüfung zu erfinden. Somit unterscheidet sich unsere Lektion 
von der, die Xenophon oder Shaftesbury literarisch oder künstlerisch inszeniert 
haben, lässt sich aber von dieser entscheidend anregen. 

IV. Sowohl die ›Richtigkeit innerhalb der poetischen Imitation‹ (oder Invention 
dessen, was passieren kann) als auch die Intuition dessen, was passieren könn
te (oder ›vitale Richtigkeit‹) müssen in Bezug auf unsere Konzeption eines 
guten, moralischen Lebens unterrichtlich kritisch beurteilt werden. Einer
seits sollte keine unkritische Personifizierung und persönliche Identifizierung 
zugelassen werden. Indem wir Begrifflichkeiten veranschaulichen, bringen 
wir zugleich optionale Verständnisse hervor und kritisieren bzw. wandeln sie 
innovativ um. Andererseits wird auch die ›vitale Richtigkeit‹ überprüft, d.h. 
die Entfaltung eines Innovationspotentials geht zusammen mit der kritischen 
Klärung des hervorgebrachten Gedankens für ein moralisches Leben, das wir 
ethisch gutheißen – und somit kann eine genuine Lektion, ein unterrichtliches 
Gelingen entstehen. Fiktionalität ermöglicht es, eine sinnliche, ästhetische 
Kritik der inneren Logik der Imitation zu gestalten. Anstatt der Verstärkung 
einer Denkweise wird Diversifizierung und Nonkonformismus ermöglicht, 
während eine lebenspraktische Transformation des eigenen Urteils gelingen 
kann. Idealerweise schafft es eine philosophische Didaktik, auch in ethischer 
Hinsicht, die Komplexität des moralischen Lebens mit der Leichtigkeit der 
gedanklichen Veranschaulichung zusammenzubringen. 

Die didaktische Organisation, die wir suchen, sind passende Richtlinien, die es zu
lassen, eine Sensibilisierung für das menschliche moralische Leben einzurichten 
und die Philosophierende zugleich in die Lage versetzen, unser Unterrichten mit 
›poetischen Imitationen‹ als Ausgangspunkt für die Klärung ihrer eigenen Lebens
entwürfe zu begreifen. Ich würde zu diesem Zweck den Fachbegriff einer (philo
sophisch) ›aufrichtigen Didaktik‹ (siehe III) vorschlagen (ebd.: 2, 15, 20). Hier gilt 
es, die Erfindung von neuartigen Gedanken zu erwägen und zu wagen – und dies 
braucht auf emotionaler Ebene einen ständigen Klärungsprozess durch philosophi
sche Kritik, um das Neue für das moralische Leben intelligibel zu skizzieren. 

Literatur 

Anderson, Graham (2021), »Heracles as a Quest Hero«, in: Daniel Ogden (Hg.), The 
Oxford Handbook of Heracles, New York, S. 371–387. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Apollodoros (1988), Bibliothek II, in: Ders. Die griechische Sagenwelt. Apollodoros mytho
logische Bibliothek, Leipzig.

Blesenkemper, Klaus (2020), »Dilemmadiskussion«, in: Martina Peters/Jörg Peters
(Hg.) Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg, S. 63–76.

Bosman, Philip (2021), »The philosophical Tradition«, in: Daniel Ogden (Hg.) The Ox
ford Handbook of Heracles, New York, S. 332–344.

Cicero, Marcus Tullius (2008), Vom pflichtgemäßen Handeln, Düsseldorf.
Franceschini, Stefano (2023), »Skizze einer aufrichtigen Methodik«, letzter Zugriff:

25.01.2025, in: Open-Access-Publikationsserver der CAU zu Kiel,
https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417.

https://doi.org/10.38071/2024-00136-3.

Grayling, Anthony C. (2007), The Choice of Hercules: Pleasure, Duty And The Good Life in
The 21st Century, Phoenix.

Jeske, Wolfgang (1981), »Die Parabel«, in: Otto Knörrich (Hg.), Formen der Literatur,
Stuttgart, S. 281–289.

Levinson, Maire/Fay, Jacob (2018), Dilemmas of educational ethics. Case and commen
taires, Cambridge.

Martena, Laura (2018), »Thinking inside the Box. Concerns about Trolley Problems
in the Ethics Classroom«, in: Teaching Philosophy 41, 4, S. 381–407.

Mayhew, Robert (2011), Prodicus the Sophist: text, translations, and commentary, Oxford.
O’Connor, James (2012), »The Trolley Method of Moral Philosophy«, in: Essays in Phi

losophy 13(1), S. 242–255.
Panofsky, Erwin (1930), Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neue

ren Kunst, Leipzig/Berlin.
Peters, Martina/Peters, Jörg (Hg.) (2020), Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg.
Pfeifer, Volker (2009), Didaktik des Ethikunterrichts: Bausteine einer integrativen Werte

vermittlung, Stuttgart.
Raters, Marie-Luise (2020), »Die erweiterte Dilemma-Diskussion«, in: Martina Pe

ters/Jörg Peters (Hg.) Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg, S. 27–46.
Schaff, Hagen (2003), »Der Tugendheld – Herakles und die Philosophen«, in: Rai

mund Wünsche (Hg.) Herakles/Herkules, München.
Shaftesbury, Anthony A. C. (2001), »Ästhetik« in: Wolfram Benda u.a. (Hg.), Sämt

liche Werke, ausgewählte Briefe und nachgelassene Schriften, Bd. I, 5, Stuttgart-Bad
Cannstatt.

Shaftesbury, Anthony A. C. (2008), »Chartae Socraticae. Design of a Socratic History«
in: Wolfram Benda u.a. (Hg.), Sämtliche Werke, ausgewählte Briefe und nachgelassene
Schriften, Bd. II, 5, Stuttgart-Bad Cannstatt.

Thomä, Dieter (2018), Puer robustus. Eine Philosophie des Störenfrieds, Frankfurt a.M.
Thomä, Dieter (2019), Warum Demokratien Helden brauchen. Plädoyer für einen zeitgemä

ßen Heroismus, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3
https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3


Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 95 

Westerkamp, Dirk (2011), »Weg« in: Ralf Konersmann (Hg.) Wörterbuch der philosophi
schen Metaphern, Darmstadt, S. 524–551. 

Xenophon (1955), Erinnerungen an Sokrates, Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007 - am 14.02.2026, 11:44:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

