Die Aporie des Dilemmas umdenken oder
Die herkulische Verwandlung

Stefano Franceschini

1. Eine herausfordernde Hintergrundsituation

Die ethische Diskussion von Dilemmata gilt als ein Standardverfahren der philo-
sophischen Bildung, allerdings verspiiren einige Fachdidaktiker:innen diesem Ver-
fahren gegeniiber ein gewisses Unbehagen. Dilemmadiskussionen werden oft miih-
sam, erwarten unpassenderweise eine >Losung«von den Teilnehmer:innen und ten-
dieren zu starren Positionierungen und einer blofien Auflistung von Pro-Kontra-
Argumenten, wodurch das Potenzial der Dilemmata fiir die ethische Bildung nicht
ausgeschopft wird. Unabhingig von schon in der Sache liegenden Problemen, das
heifdt, welche Beschaffenheit ein Dilemma haben soll und wie Dilemmata fiir die
philosophische Bildung sinnvoll zu verwenden sind, wird in kritischer Auseinander-
setzung mit der klassische Dilemmasituation hier folgende Ansicht vertreten: Das
Potential von ethisch herausfordernden Situationen (provisorisch auch >Scheindi-
lemmata< genannt) kann anfinglich aufgegriffen werden, und spiter dann in ein
Verfahren integriert werden, womit die Entwicklung einer kritischen Urteilskraft
durch die Offnung nicht-binirer Optionen geférdert und eine intellektuelle Sensi-
bilisierung ermoglicht wird.

Im Folgenden wird der Unterschied zwischen Dilemma und >Scheindilemmac
kurz erliutert und zugleich damit einhergehende Probleme diskutiert. Die um-
fangsreiche Literatur iiber Dilemmata im Philosophieunterricht thematisiert einer-
seits den Entwurf von Dilemmasituationen (beispielweise Pfeifer 2009: 289-308;
Levinson/Fay 2018, Peters/Peters 2020: 7-12; Raters 2020: 27—46; Blesenkemper
2020: 63—76) und andererseits das Hinterfragen von Verfahren fiir den Umgang mit
Dilemmata (O'Connor 2012: 242—255; Martena 2018: 381-407). Einige theoretische
und konstitutive Schwierigkeiten des methodischen Einsatzes von Dilemmata sind
bekannt. Fachdidaktiker:innen unterscheiden zwischen spositivems, >falschemx
und >negativemc oder rechtem« Dilemma (Peters/Peters 2020: 8f.). Nur Dilemmata,
die uns vor die konstruierte Wahl zwischen mindestens zwei sich (logisch) wi-
derstreitenden unerwiinschten Alternativen stellen, kénnen als >echt« qualifiziert

- am 14.02.2026, 11:44:08.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

werden. Grundsitzlich wird mit echten Dilemmata die Erwartung verbunden, dass
keine der vorhandenen Optionen tatsichlich sinnvoll zu wihlen ist, und dass keine
ernsthafte Moglichkeit, richtig zu agieren, gegeben ist (ebd.: 9).

Traditionelle Dilemmata wie das >Trolley-Dilemmac spielen eine Rolle in der
Veranschaulichung von philosophischen Theorien (etwa dem Utilitarismus), sie
erschweren jedoch oft das Verstindnis, insofern sie im Unterricht fiir andere Ziele
(wie Moralerziehung) verwendet werden und somit selbst problematisch erschei-
nen. »Trolley Methods« sind laut James O’Connor keine »appropriate guide to real-
life moral reasoning« (O’Connor 2012: 242). Daher spricht sich Laura Martena dafir
aus, diese Szenarien an die Lebenswelt anzupassen und >realistischer< zu entwerfen
(2018: 402). Dies ist sicher ein interessanter Schritt, um sich kritisch mit Dilemma-
ta auseinandersetzen. Denn wichtiger als der Unterschied zwischen fiktiven und
realistischen Szenarien scheint die entscheidende Differenz zwischen dem, was
wir iiber ethisch herausfordernde Konfliktsituationen selbst lernen konnen, und
dem Verstindnis unseres eigenen moralischen Lebens, das sie ermoglichen. Eine
didaktische Ungereimtheit entsteht, wenn wir eine Dilemmadiskussion anhand
solcher Situationen durchfithren, die als ein Dilemma erscheinen und so genannt
werden, aber kein Dilemma im echten Sinn sind (also mit sich widerstreiten-
den, unerwiinschten Handlungsalternativen, die wir beide nicht sinnvoll wihlen
kénnen). Oft erweisen sich >Dilemmageschichten« als Scheinkonflikte zwischen
moralischen Anforderungen, die aber durchaus einen Beitrag zur Bewiltigung von
moralischen Ausweglosigkeiten leisten konnen. Sie sollten also in pidagogischer
Hinsicht zu moralischen skonflikthaften Situationenc entkrampft und erweitert
werden (Blesenkemper 2020: 65, 68).

Vorteile von Dilemmadiskussionen wie Selbstreflexion und Argumentations-
haltung konnen schwer tiberschitzt werden. Eine etablierte Urteilsweise kann
dadurch in Frage gestellt und ein differenziertes Beurteilungsschema hervorge-
bracht werden (Pfeifer 2009: 299). Kritisch zu hinterfragen aber ist, ob Dilemmata
ein verstelltes Bild von dem, was im moralischen Leben passiert, liefern. Inwiefern
istes realistisch, in literarischen Situationen wie eine Held:in moralisch zu urteilen,
wenn moralischer Heroismus nicht in die Tat umgesetzt wird oder werden kann?
(Raters 2020: 31f.). Eine mogliche Antwort ist, dass echte Dilemmata im Leben
selten vorliegen. So gesehen wire die Suche nach einer dritten guten Handlungs-
option ratsam, eine Option jenseits des strikten Entweder-Oder. Wenn es nicht nur
um Nachdenken, Hinterfragen und Uberpriifen geht, sondern um unser eigenes
moralisches Leben, dann sollte »kein irrelevantes fiktionales Beispiel« (ebd.: 12)
gewihlt werden. Mitgedacht werden sollte vielmehr eine empathische Drama-
tik, das Mitvollziehen von lebensnahen Handlungsalternativen. Die traditionelle
Diskussion ausschliefilich >echter< Dilemmata kann wohl logisch-argumentative
Fihigkeiten und eine Hinterfragung von Prinzipien entwickeln, doch eine umfas-

- am 14.02.2026, 11:44:08.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

sende Bildung moralischer Praktiken, die auch die Bildung der emotionalen Ebene
beriicksichtigt, wird die traditionelle Dilemmadiskussion kaum erméglichen.

Zu fragen ist daher, inwiefern ethisch herausfordernde Situationen noch ver-
stindlicher fiir unsere moralischen Lebensentwiirfe gemacht werden kénnen. Die
Pointe in dem vorliegenden Aufsatz ist, dass die vielen ethisch herausfordernde Si-
tuationen, die nur den Anschein eines »echten< Dilemmas haben (>Scheindilemma-
taq), nicht an die (methodischen) Anforderungen und Geltungsanspriiche von Di-
lemmadiskussionen gebunden sind. So wiren eine Offnung nicht-binirer Optionen
und vielfiltigere Wege von Ausdrucksformen des philosophisch-ethischen Denkens
konzipierbar. Sie hitten den Anspruch, dass die Auseinandersetzung mit der Situa-
tion einen besseren Einfluss auf das moralische Leben finden konnte.

Anhand eines ausgewihlten Beispiels aus der philosophischen Literatur werden
wir versuchen zu veranschaulichen, wie wir die leitenden MaR3stibe, die die eigenen
Lebensentwiirfe bestimmen, durch eine moralische und intellektuelle Sensibilisie-
rung erwigen und umdenken kénnen. Im Folgenden wird die legendire Heldenfigur
des Herakles als eine ambivalente Figur betrachtet, die Konventionen itberwindet.
Schliefilich werden wir diskutieren, inwiefern sich eine alternative Option zu den
iiblichen Dilemmadiskussionen skizzieren lisst. Ziel ist es, ein vielfiltiges dstheti-
sches und transformatives Verstehen und ein philosophisches Training zu schaffen,
um kritische Urteilskraft in lebenspraktischer Hinsicht zu fordern.

2. Vielfaltiges Verstehen: Bildung des Herakles

Traditionelle Dilemmadiskussionen eignen sich nur fiir die wenigen Dilemmata im
echten« Sinn (s.0.). Fiir zahlreiche weitere ethisch herausfordernde Konfliktsitua-
tionen (die im Folgenden >Scheindilemmata<genannt werden) scheinen weitere Ver-
fahren denkbar und zulissig. Im Folgenden wird angestrebt, aporetische widerstrei-
tende Situationen mit einer anderen Inszenierung zu integrieren, konkret ist dies hier
die literarische Parabel. Als Priifungsbeispiel erlaubt die Bildungsszene >sHerakles/
Herkules am Scheideweg« ein anderes Verfahren zu veranschaulichen, indem eine
antike und eine aufklirerische Version der Legende von Herakles ins Spiel gebracht
wird. Denn so kénnen Méglichkeiten der Urteilsbildung hinterfragt werden. Ziel ist
es hier, sich von der Binaritit des Dilemmas zu l6sen und eine dritte lehrreiche Op-
tion zu suchen, die Erlebnisse und Biographizitit stirker beriicksichtigen kann.
Zur Erinnerung: Das traditionelle Bild des (gewalttitigen) Kraftkerls Herakles —
so die Legende (Apollodoros: 11, 74—126) — liefert die Version eines Helden, der sich
mit vielen Monstrosititen auf der Erde messen muss und beauftragt wird, die Er-
de von Bedrohungen zu reinigen (durch die zwolf Arbeiten oder Priifungen). Eine
traditionell allegorisch gelesene agonistische Figur, die bestrebt ist, durch Training
Exzellenz zu erreichen. Diese legendire Heldenfigur hat sich im Lauf der Zeit in die

- am 14.02.2026, 11:44:08.

85


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Figur eines kiinstlerischen Tugendhelden (Schaff 2003) bzw. eines philosophischen
Helden (Bosman 2021: 332fF.; Anderson 2021: 381) verwandelt.

Bei der Herakles-Legende handelt es sich in unserem Beispiel um die Erinne-
rung von Xenophons’ Sokrates an eine vorgetragene Version einer Rede des Sophis-
ten Prodikos itber Herakles. Herakles befindet sich am Ubergang von der Kindheit
zur Adoleszenz und ist unentschlossen und nachdenklich, er ist im Begriff zu er-
wigen, welcher Lebensweg einzuschlagen ist: Der Weg der Tugend oder des Las-
ters. Zwei Gestalten erscheinen und kommen auf ihn zu, eine anziehend und ge-
schminkt, die andere anmutig und sittsam. Herakles’ Situation kann leicht mit ei-
ner Dilemmasituation verwechselt werden. Die Legende dhnelt allerdings vielmehr
einer Parabel, einer lehrreichen Erzihlung, die den Lesenden eine sich vor einer
aporetischen Situation befindende Gestalt vor Augen stellt. Wie das Wort Parabel
etymologisch sagt, findet hier eine Nebeneinanderstellung statt. Als Teil der soge-
nannten >didaktischen Literatur« zielt die Textform auf eine Erklirung durch eine
lebendige Lehre ab. Sie veranschaulicht Ereignisse auf narrative Weise durch un-
eigentliche Denkfiguren und hilft, itberholtes fremdgewordenes Verhalten kritisch
zu beurteilen sowie Neuartiges anzuerkennen (Jeske 1981: 281-289). Die komplexe
Dramatik dieser Kontroverse ist nun methodisch zu hinterfragen.

In der Version von Prodikus, die in den Memorabilia von Xenophon (2.1: 21-34)
nacherzihlt ist, finden wir einen Doppeltaspekt: die Suche nach einem tugendhaf-
ten Leben durch die Uberpriifung des scheinbar Guten und die Enttduschung von
Leitbildern. Die Parabel l6st das Tragische des »echten< Dilemmas auf, das darin
besteht, keine der moglichen Handlungsoptionen wirklich wihlen zu kénnen. Die
Streitfragen miissen jedoch nicht unerwiinschte Alternativen betreffen, sondern sie
konnen zwei teilweise wiinschenswerte, artikulierte optionale Lebensentwiirfe um-
fassen, die beide vertretbar sind und sich sogar als verschiedene Arten von Gliickse-
ligkeit anbieten: Ein Lebensweg stellt sich scheinbar als angenehm, bequem, lustvoll
und sorgenlos dar und impliziert den Genuss von Arbeit, die von anderen ausgeiibt
wird. Der andere ist scheinbar mithevoll, sorgenvoll, steht aber im Dienst der Ge-
meinschaft. Herauszufinden wire ein dritter, tugendhafter Weg: eine lustvolle tu-
gendhafte Gliickseligkeit. Treffend formuliert es Anthony C. Grayling:

There is no real dichotomy in the choice offered to Hercules. Rather, there is much
right on both sides of the putative divide, and much wrong about both. But most
importantly, there is much right about the combination of what is right in both.
And what is right is the idea of the good life they jointly suggest (Grayling 2007:
7f).

Vermutlich stammte Prodikus’ Herakles-Szene aus einem mit Horai betitelten
Werk, Stunden oder Jahrzeiten des Lebens (Mayhew 2011: xxi). Hier entwickelt sich
die Sorte von Freiheit des moralischen Akteurs, die den Titel Autarkeia trigt: die

- am 14.02.2026, 11:44:08.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

intellektuelle Selbststindigkeit, die auf sich selbst angewiesen ist. Zwei gottliche
Gestalten treten zunichst als unbeurteiltes (Kakia) und ungepriiftes (Areté) Gliick
an Herakles heran, dabei ist aber nicht klar, wer eine Lasterhaftigkeit und wer eine
Tugendhaftigkeit vertritt. Die Szene ist verwirrend, es braucht eine Klirung. Beide
versuchen den Adressaten und Zuhorer Herakles zu iiberreden und zu iiberzeugen,
die eine hinterlistig und argwohnisch, die andere lauter und luzid. Kakia (Schlecht-
heit) will ein kryptisches Streitgesprich fithren, Areté (Vortrefflichkeit) stattdessen
ein einleuchtendes Bildungsgesprich. Die angreifende und verheimlichende Uber-
redung von Kakia ist unmittelbar und kurz. Die parodische und klirende Anstiftung
von Areté ist mittelbar und artikuliert.

Die attraktive Lektion von Kakia wird schlecht gestaltet: sie will als Eudaimonia
(Gliickseligkeit) getarnt auftreten; sie wirft Areté vor, diese mache den Weg unnétig
schwierig; sie korrumpiert Herakles mit einem schlechten und hisslichen Bild von
Tugendhaftigkeit, wihrend sie den verleumderischen Verdacht erzeugt, Areté wol-
le Herakles betriigen. Dazu will sie seine Bereitschaft gewinnen, fragwiirdige Mit-
tel zu gebrauchen, um schlau die gewiinschte Lebensweise zu erreichen. Areté ver-
spricht aber nicht, dass Herakles das Gliick auf ihrem Weg erreichen wird, sondern
stellt ihm eine witrdige Lebensweise vor Augen. Sie greift die Kritiken von Kakia fiir
ihre Lektion innovativ auf und es werden >Einsichtenc<in diese Lebensweise geboten.
Areté stellt die Frage nach dem Guten auf Irrwegen, unterstiitzt die Erschaffung von
schénen und guten Werken, kontrastiert Kakia mit optionalen Bildern, die auf die
Erfindung eines aufrichtigeren Bildes hinauslaufen.

Diese Gegeniiberstellung kann wie folgt verstanden werden: Als Menschen nei-
gen wir zundchst dazu, die schlechte Kritik (feindselige, vorwerfende, diskreditie-
rende) wahrzunehmen. Dies ruft unmittelbare affektive Reaktionen hervor, die Un-
verstindnis auslésen und wiederum sich leicht auch auf gute Kritik (wertschitzen-
de, inspirierende, mit der wir etwas anfangen kénnen) iibertragen. Tugendhaftig-
keit ist als die Moglichkeit zu verstehen, sich aus dieser Verwirrtheit herauszuwin-
den, indem wir gute Kritik erkennen lernen (eine Kritik also, die unsere Denk- und
Lebensweisen erneuern kann) und sie mittelbar in unser emotionales Leben neu ein-
weben. Die Schwierigkeit liegt hier in der optionalen Uberkreuzung zweier unter-
schiedlicher Wege: eines dichotomischen Gliicksweges (also entweder lustvoll oder
pflichttreu) und seiner Infragestellung im Hinblick auf die Suche nach einem tu-
gendhaften, vollkommeneren Weg. Dies wird in der Metapher des >Scheideweges«
zusammengefasst.

Xenophons Bildungsszene ist philosophie- und ethikdidaktisch aber teilweise
fragwiirdig. Denn erstens erscheint sie belehrend, zweitens problematisiert sie die
Heldenfigur nicht und drittens beriicksichtigt sie die emotionale Ebene zu wenig.
Diese drei Aspekte werden im Folgenden niher diskutiert.

- am 14.02.2026, 11:44:08.

87


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

(I) Bildung, nicht Belehrung. Erst am Ende der dramatischen Steigerung des leb-
haften Disputs erreicht die Bildungsszene eine gewisse Leichtigkeit, denn die
dreifache Figuration — Herakles, Areté und Kakia — animiert den Lehrling (Aristip-
pos) zu dem Versuch, sich selbst im Verlauf der Diskussion innerlich zu priifen
und besser zu verstehen. Einerseits wird er aufgefordert, aus Herakles’ Perspektive
zwischen einem scheinirrigen und einem scheinrichtigen Verstindnis (also etwa
zwischen einem desengagierten Leben ohne Beschwerde und einem freudlosen
Leben im Dienst der Gemeinschaft) sowie zwischen einer scheinschonen und ei-
ner scheinhisslichen Lesart (also etwa zwischen einem kurzen und leichten, aber
unbeherrschten Weg und einem langen und schwierigen, aber ausgewogenen
Weg) von Gliickseligkeit zu unterscheiden. Andererseits liuft die doppelte kritische
Beurteilung von zwei poetischen Imitationen (d.h. fiktionalen Darbietungen) der
Tugend, eine schlechtere (Kakia) und eine bessere (Areté), auf die Sensibilisierung fiir
das eigentliche Tugendhafte hinaus. Herakles ist in dieser Szene kein Held. Die
philosophische Heldin der vom Schriftsteller Xenophon inszenierten Diskussion
einer erfundenen Lehre des Sophisten Prodikus ist fiir den Lehrling nicht Herakles,
sondern die bessere Tugendgestalt von Gliickseligkeit. Nach Robert Mayhew gilt:
»Virtue and Vice represent two different human inventions or conceptions of how
to live a good life« (Mayhew 2011: 215). Die Tugendgestalt unterscheidet sich durch
ihre Stimme und durch den Ton, sie spricht uns an. Sie schafft Momente der Um-
kehrung — nicht um eine in Taten umsetzbare Entscheidung zu treffen, sondern
um gute, neue begriffliche Unterscheidungen zu konzipieren (etwa zwischen dem,
was wir tugendhaft und lasterhaft beurteilen, d.h. zwischen einem fiir uns vielfil-
tigen, mit langem Training stindig zu erreichen ausgewogenen und freudenvollen
Leben in der Gemeinschaft und einer kurzatmigen, verkehrten und unaufrichtigen
Lebenswabhl).

Die Personifikationen von Schlechtheit und Vortrefflichkeit fordern Herakles
beide dazu auf, sie jeweils als Lebensleiterin zu wihlen. Die Suche nach dem Gliick
kann auf unterschiedlichen Wegen erfolgen, einer kann als besser beurteilt werden
und kann kontrastierende Gliicksvorstellungen in eine erfillendere und tibersicht-
lichere Version transformieren. Die Vortrefflichkeit (Tugendhaftigkeit) appelliert
an andere moralische Standards, d.h. an die kritische Hinterfragung dessen, was
wir uns wiinschen, und skizziert, wie dies wiirdig erreicht werden kann. Xeno-
phons Bildung von Herakles durch Areté erscheint jedoch belehrend, wobei keine
Entscheidung von ihm verlangt wird. Stattdessen lddt die sokratische Figur den
Lehrling Aristippos lediglich ein, den an Herakles veranschaulichten Weg der Vor-
trefflichkeit bzw. Tugendhaftigkeit im Gedichtnis zu bewahren. Herakles und der
Lehrling werden allerdings nicht einbezogen. Sie bleiben stumm, scheinbar ohne
Gehor und Mitsprache, stellen keine einzige Riickfrage. Was sie sich witnschen und
welche zukiinftige Lebensweise sie zu verfolgen haben, scheint schon bestimmt zu
sein. Die Entstehung von Neuartigem ist in diesem Setting schwierig. Xenophon

- am 14.02.2026, 11:44:08.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

dupliziert fir den Lehrling seiner Bildungsszene das, was in der Nacherzihlung
von Herakles’ Urteil geschieht.

An dieser Stelle zeigt sich, wie sich unser Begriff der philosophischen Bildung
von der Vision des Xenophons unterscheidet. Die heroische Bildung im Dienst des
vorausbestimmten moralischen Standards der Zeit kann heute nicht imitiert wer-
den. Wir kénnen sowohl der Heraklesfigur als auch dem Lehrling Beachtung schen-
ken und beiden eine Stimme geben. Wir kénnen das, was in der Bildungsszene dar-
gelegt wird, kritisch und innovativ lesen. Der Einbezug von optionalen widrigkeits-
geladenen Lebensweisen erlaubt allerdings eine Auseinandersetzung, die nicht zur
positiven Aneignung tendiert, sondern zur Selbsterfindung einer eigenen Lebens-
weise.

(I1) Innovation des Heldenbildes. Heldenfiguren miissen heute problematisiert wer-
den. Abgezielt wird hier nicht auf die Bildung von Heroen, sondern auf ein aus-
geglichenes moralisches Leben, das zu einem realen menschlichen Leben passt. Als
geniale, mit philosophisch-adsthetischem Verstehen dotierte legendire Figuren rich-
ten sich die neu gedachten Helden gegen mangelnde Kritikfihigkeit und Empathie.
Helden und Heldinnen erscheinen heute als ambivalente Figuren, die soziale Direk-
tiven und etablierte Verhaltensmuster in Frage stellen. Heldentum kann sogar eine
Bedrohung fiir Demokratien werden, Xenophons Version der Bildung von Herakles
erscheint elitir und aristokratisch.

Nach Dieter Thomi kime einer heroischen Bildung jedoch auch in der Demo-
kratie eine gewisse Rolle zu, denn >demokratisches Heldentum« (Thomd 2019) wire
in der Lage, anderen Menschen zu zeigen, was moglich ist und wie neue Moglich-
keiten er6ffnet werden kénnen. Die Figur des puer robustus kann als eine demokrati-
sche Aktivistin imaginiert werden, als produktive Storerin. Dies funktioniert dann,
wenn wir das traditionelle méinnliche Bild des Heldens fallen lassen und dafir die
unserer Menschlichkeit férdernde Seite hervorheben (Thomi 2018: 15). Insgesamt
ist keineswegs klar, inwiefern Heldenfiguren eine philosophische Bildung fordern
konnen: Wihrend Kritikfihigkeit und Innovationsgeist, die diese Figuren inspirie-
ren kénnen und uns die Binaritit von Alternativen iiberschreiten lassen, zu begrii-
Ren sind, erscheinen andere Aspekte fragwiirdig. Es kann sich eine verdichtigende
Uberheblichkeit herausbilden, die dazu tendiert, Menschen in Dynamiken von Zu-
und Abneigung, Pro und Kontra, Koalitionen und Fronten zu verstricken sowie ei-
ne Urteilskraft ohne Verarbeitung der emotionalen Ebene zu fordern, welche eine
charakterliche Transformation erschwert.

(I11) Emotionen und moralische Bildung. In der modernen Kultur wird das Kunstmotiv
von Herkules am Scheideweg oder Hercules Prodicious (d.h. die von Prodikus erfun-
dene Heraklesszene) facettenreich wieder aufgenommen. >Herakles< wird als sHer-
kules<latinisiert und die geistige Bildung verwandelt sich musterhaft in die Kontro-

- am 14.02.2026, 11:44:08.

89


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

verse zwischen (stoischer) Selbstbeherrschung und Lust (Cicero 2008: 1,118; Panof-
sky 1930: 42{%.). Die Personifikationen der Selbstbeherrschung (als Weg der Tugend)
und der Lust (als Weg des Lasters) liefern ein verwirrendes Bild des Scheidewegs,
wenn die oben erwihnte Uberlappung nicht beriicksichtigt wird. Kiinste und Kunst-
produkte kénnen poetische Medien der philosophischen Bildung werden, die den
moralischen Charakter eruieren kénnen, indem sie eine leichte und verstindliche
Veranschaulichung komplexerer Zusammenhinge erméglichen. Das Potential von
Bildern fir die Philosophie- und Ethikdidaktik ist bekannt, insbesondere von sol-
chen, die eine philosophische Theorie illustrieren.

Der sich auf dem Grand Tour (die damalige Bildungsreise) befindende aufklire-
rische schottische Philosoph Lord Shaftesbury lief nach dem Treffen mit dem Phi-
losophen Giambattista Vico in Neapel vom Maler Paolo de Matteis ein Kunstwerk
(Abb. 1) anfertigen, das sein >Konzept« des Urteils des Herkules und somit auch sei-
nen Philosophiebegriff veranschaulichen sollte (Shaftesbury 2001: 41).

Abb. 1: Paolo de Matteis (1662-1728): Herkules am Scheideweg

Zitiert nach: Universitit Bologna (https://tinyurl.com/m3a269zu)

- am 14.02.2026, 11:44:08.


https://tinyurl.com/m3a269zu
https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://tinyurl.com/m3a269zu

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

Der Ausgangspunkt von Shaftesbury ist eine dreifache verwandelte Legende von
Herakles: Die sophistizierte Uberlieferung von Prodikus, die sokratisch unterrich-
tete Erzihlung und die von Xenophon schon moralisierte Heldenfigur kénnen (der
aufgeklirten >Moral-Sense-Theory« entsprechend) umgebildet, d.h. transformiert
werden. Diese zusitzliche begriffliche Transformation kann nach Shaftesbury auch
als The Education of Hercules tituliert werden (2001: 76). Als sorgfiltiger Ubersetzter
von Xenophons Memorabilia unterscheidet Shaftesbury (2008: 65ff.) selbst vier >no-
tions< (oder >Konzepteq), die die ethische Bildung auszeichnen kénnen: (i) zwei Got-
tinnen, die sich dem iiberraschten Herkules nihern; (ii) die Kontroverse, die sich
vor Herkules entfaltet und ihn interessiert, zwei sehr unterschiedliche Wege auf-
zeigt und ihn zweifelnd stimmyt; (iii) der sich ereignende scheinbare Sieg der Tu-
gend; und (iv) die entschlossene tugendhafte Attitiide des Herkules. Aus der Per-
spektive der philosophischen Bildung ist die vierte (iv) >notion< zunichst vielleicht
weniger relevant, die dritte (iii) zeigt nach Shaftesbury die innere Formung eines
moralischen Charakters und zeichnet die dramatische Mimik eines Herkules »agi-
tated, and torn by contrary passions«, »agonized« und in »suspense« auf (2001: 78).
Shaftesbury registriert den Moment der Abwendung (Aversion) von gewohnlichen
moralischen Verstindnissen und der innovativen Selbstitberwindung der eigenen
Leidenschaften. Der Weg zur Tugendhaftigkeit steht nicht auRerhalb der emotio-
nalen Dynamik, sondern durchquert sie. Die gefithlte Wendung der beurteilenden
Figur gilt es begrifflich zu kliren: Der aufklirerische Herkules hat Taktgeftihl und
Einsichtsfihigkeit durch das Auseinanderhalten von Laster und Tugend zu gewin-
nen, und das Tugendhafte kritisch zu beurteilen. Einsicht kann nur durch eine sinn-
liche Auffassung gewonnen werden. Das Momentum der philosophischen Bildung
liegt in der Verwandlung, der Metanoia, also des Umschlags in einen neuartigen mo-
ralischen Charakter.

3. Neuartige Wege philosophischer Bildung?

Im diesem letzten Abschnitt soll der skizzierte Vorschlag fiir das didaktische Den-
ken weiter erliutert werden. Klassische Diskussionen echter<« Dilemmata (s.0.) ha-
ben ihre Geltung, sie konnen aber in Richtung kreativerer Verfahren gesffnet und
erweitert werden. Die Besonderheit des hier vorgestellten Beispiels liegt darin, dass
eine Konfrontation mit der Ambiguitit des eigenen Geistes und mit dem Versuch,
zwischen Scheinbarem und Eigentlichem zu unterscheiden, veranschaulicht wird.
Die Unverstindlichkeit einer aporetischen herausfordernden Situation vermindert sich,
wenn wir Erlebnisse innerhalb der Fiktion kliren und musterhafte Zusammenhin-
ge schaffen. Das didaktische Denken hat Verstehensprozesse zu meistern, welche
»imitationale« und »vitale« Diskussionen kombinieren, d.h. der Ubergang von litera-

- am 14.02.2026, 11:44:08.

91


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

rischen Imitationen zum moralischem Leben muss methodisch gepriift und kriti-
siert werden. Im Folgenden soll dies anhand von vier Aspekten erliutert werden:

I. Traditionelle Dilemmadiskussionen tendieren dazu, die moralische Intuition
der Teilnehmer:innen zu verengen, wenn diese die umrissene Situation oder die
konstruierten Positionen iiberschreiten. Die adaptierte Figur des Herkules evo-
ziert die vertiefte Einsicht in unser emotionales Urteil und einen intellektuel-
len Kritizismus. Emotionen konnen das Urteil dynamisieren und lassen uns die
Tugendhaftigkeit der Vernunft mitdenken. Hier entfaltet sich ein Potential phi-
losophischer Bildung, indem wir miterlebend und stimmfihig einbezogen wer-
den, und dabei selbst herausfinden, wie eine tugendhafte Lebensweise unserem
Urteil zufolge aussieht. Die philosophische Kritik von poetischen Imitationen
erlaubt die Veranschaulichung von gedanklichen Handlungen, die fir ein viel-
faltiges Verstehen offen, aber stindig weiter zu kliren sind.

II. Durch unseres Beispiel gestaltet sich keine agonistische Kraftprobe zum besse-
ren Argument, sondern ein Feld fiir das Training unserer Erfindungskraft. Lite-
rarische Gestaltungen haben eine innovative Rolle fir das moralische Leben, sie
gelten als inspirierende Figuren, wobei die Diskrepanz zwischen literarischer
Imitation und Ausfithrung von Handlungen nicht verwischt werden darf. Die
Weg-Metaphorik durchquert die philosophische Tradition (Westerkamp 2011)
und die Metapher des >Scheidewegs< weist auf das Uberschreiten von biniren
Optionen hin, um den eigenen Weg zu finden, wihrend wir tiber seine ethische
Angemessenheit urteilen. Neue moralische Intuitionen sind am Anfang fragil
und vulnerabel, unsere Idiosynkrasien sind aber nicht zu l6schen, sondern
sorgfiltig zu kliren, um zu schauen, ob aus unseren moralischen Intuitionen
schliefilich ethische Ansichten und tugendhafte Haltungen werden.

I11. Dilemmadiskussionen fordern in der Regel eine affirmative Haltung (Entwe-
der-Oder, Pro-Kontra, Akzeptanz-Widerlegung) und gehen von zwei klaren
Positionen aus. Aporetisch herausfordernde Situationen hingegen, wie die von
Herakles, verlangen keine affirmative Haltung, sondern ein Urteil, das sich
mit Entscheidungen und unsicheren Erwartungen auseinandersetzen muss.
Die veranschaulichte parabolische Situation erscheint eher >komisch« als stra-
gisch« und sie ist so konzipiert, dass begriffliche Dissonanzen und emotionale
Stimmungen auftreten konnen. Ein dsthetisches Verstehen brauchen wir, wenn
die qualitative Fiille nicht ausreichend von sprachlich formulierten Begrif-
fen aufgefasst werden kann. Ambiguitit und Unauslotbarkeit miissen nicht
reduziert werden. Vielmehr kann ein feinfithliges Gespiir fiir diese dadurch
gefordert werden, dass sie mit einem stransformativen Verstehen« (France-
schini 2023: 8ff.) geklirt werden konnen. Die Bildung von Herakles/Herkules
schligt eine moralische Lebensweise vor, die unterrichtlich hinterfragt werden
kann, indem unser Gefiihlsleben einbezogen und ermessen wird. Die beson-

- am 14.02.2026, 11:44:08.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung

dere hinzukommende Tugendhaftigkeit, die dadurch entstehen kann, lisst
sich auch philosophische >Aufrichtigkeit< nennen. Diese kann ein moralisches
Leben charakterisieren, in welchem wir bereit sind, eine (zukiinftige und nicht
vorhersehbare) gliickliche, verniinftige und ethische Lebensweise fiir uns durch
Urteil und Selbstpriifung zu erfinden. Somit unterscheidet sich unsere Lektion
von der, die Xenophon oder Shaftesbury literarisch oder kiinstlerisch inszeniert
haben, lisst sich aber von dieser entscheidend anregen.

IV. Sowohl die >Richtigkeit innerhalb der poetischen Imitation« (oder Invention
dessen, was passieren kann) als auch die Intuition dessen, was passieren konn-
te (oder >vitale Richtigkeit) miissen in Bezug auf unsere Konzeption eines
guten, moralischen Lebens unterrichtlich kritisch beurteilt werden. Einer-
seits sollte keine unkritische Personifizierung und personliche Identifizierung
zugelassen werden. Indem wir Begrifflichkeiten veranschaulichen, bringen
wir zugleich optionale Verstindnisse hervor und kritisieren bzw. wandeln sie
innovativ um. Andererseits wird auch die >vitale Richtigkeit< iberprift, d.h.
die Entfaltung eines Innovationspotentials geht zusammen mit der kritischen
Klirung des hervorgebrachten Gedankens fiir ein moralisches Leben, das wir
ethisch gutheiflen — und somit kann eine genuine Lektion, ein unterrichtliches
Gelingen entstehen. Fiktionalitit erméglicht es, eine sinnliche, isthetische
Kritik der inneren Logik der Imitation zu gestalten. Anstatt der Verstirkung
einer Denkweise wird Diversifizierung und Nonkonformismus ermdglicht,
wihrend eine lebenspraktische Transformation des eigenen Urteils gelingen
kann. Idealerweise schafft es eine philosophische Didaktik, auch in ethischer
Hinsicht, die Komplexitit des moralischen Lebens mit der Leichtigkeit der
gedanklichen Veranschaulichung zusammenzubringen.

Die didaktische Organisation, die wir suchen, sind passende Richtlinien, die es zu-
lassen, eine Sensibilisierung fiir das menschliche moralische Leben einzurichten
und die Philosophierende zugleich in die Lage versetzen, unser Unterrichten mit
>poetischen Imitationen« als Ausgangspunkt fiir die Klirung ihrer eigenen Lebens-
entwiirfe zu begreifen. Ich wiirde zu diesem Zweck den Fachbegriff einer (philo-
sophisch) »aufrichtigen Didaktik« (siehe III) vorschlagen (ebd.: 2, 15, 20). Hier gilt
es, die Erfindung von neuartigen Gedanken zu erwigen und zu wagen — und dies
braucht auf emotionaler Ebene einen stindigen Klirungsprozess durch philosophi-
sche Kritik, um das Neue fiir das moralische Leben intelligibel zu skizzieren.

Literatur

Anderson, Graham (2021), »Heracles as a Quest Herox, in: Daniel Ogden (Hg.), The
Oxford Handbook of Heracles, New York, S. 371-387.

- am 14.02.2026, 11:44:08.

93


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94

Verlebendigungen der Vernunft: Literatur und Film

Apollodoros (1988), Bibliothek I1, in: Ders. Die griechische Sagenwelt. Apollodoros mytho-
logische Bibliothek, Leipzig.

Blesenkemper, Klaus (2020), »Dilemmadiskussion, in: Martina Peters/Jorg Peters
(Hg.) Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg, S. 63-76.

Bosman, Philip (2021), »The philosophical Traditiong, in: Daniel Ogden (Hg.) The Ox-
ford Handbook of Heracles, New York, S. 332—-344.

Cicero, Marcus Tullius (2008), Vom pflichtgemdifSen Handeln, Diisseldorf.

Franceschini, Stefano (2023), »Skizze einer aufrichtigen Methodik, letzter Zugriff:
25.01.2025, in: Open-Access-Publikationsserver der CAU zu Kiel,
https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417.
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3.

Grayling, Anthony C. (2007), The Choice of Hercules: Pleasure, Duty And The Good Life in
The 21 Century, Phoenix.

Jeske, Wolfgang (1981), »Die Parabelk, in: Otto Knorrich (Hg.), Formen der Literatur,
Stuttgart, S. 281-2.89.

Levinson, Maire/Fay, Jacob (2018), Dilemmas of educational ethics. Case and commen-
taires, Cambridge.

Martena, Laura (2018), »Thinking inside the Box. Concerns about Trolley Problems
in the Ethics Classroomc, in: Teaching Philosophy 41, 4, S. 381—407.

Mayhew, Robert (2011), Prodicus the Sophist: text, translations, and commentary, Oxford.

O'Connor, James (2012), »The Trolley Method of Moral Philosophyx, in: Essays in Phi-
losophy 13(1), S. 242-255.

Panofsky, Erwin (1930), Hercules am Scheidewege und andere antike Bildstoffe in der neue-
ren Kunst, Leipzig/Berlin.

Peters, Martina/Peters, Jorg (Hg.) (2020), Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg.

Pfeifer, Volker (2009), Didaktik des Ethikunterrichts: Bausteine einer integrativen Werte-
vermittlung, Stuttgart.

Raters, Marie-Luise (2020), »Die erweiterte Dilemma-Diskussion«, in: Martina Pe-
ters/Jorg Peters (Hg.) Philosophieren mit Dilemmata, Hamburg, S. 27-46.

Schaff, Hagen (2003), »Der Tugendheld — Herakles und die Philosophen, in: Rai-
mund Wiinsche (Hg.) Herakles/Herkules, Miinchen.

Shaftesbury, Anthony A. C. (2001), »Asthetik« in: Wolfram Benda u.a. (Hg.), Simt-
liche Werke, ausgewdhlte Briefe und nachgelassene Schriften, Bd. I, 5, Stuttgart-Bad
Cannstatt.

Shaftesbury, Anthony A. C. (2008), »Chartae Socraticae. Design of a Socratic History«
in: Wolfram Benda u.a. (Hg.), Samtliche Werke, ausgewchlte Briefe und nachgelassene
Schriften, Bd. 11, 5, Stuttgart-Bad Cannstatt.

Thomai, Dieter (2018), Puer robustus. Eine Philosophie des Storenfrieds, Frankfurt a.M.

Thomi, Dieter (2019), Warum Demokratien Helden brauchen. Plidoyer fiir einen zeitgemi-
f3en Heroismus, Berlin.

- am 14.02.2026, 11:44:08.



https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3
https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://macau.uni-kiel.de/receive/macau_mods_00004417
https://doi.org/10.38071/2024-00136-3

Stefano Franceschini: Die Aporie des Dilemmas umdenken oder Die herkulische Verwandlung 95

Westerkamp, Dirk (2011), »Weg« in: Ralf Konersmann (Hg.) Warterbuch der philosophi-
schen Metaphern, Darmstadyt, S. 524—551.
Xenophon (1955), Erinnerungen an Sokrates, Berlin.

- am 14.02.2026, 11:44:08.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m 14.02.2026, 11:44:08.


https://doi.org/10.14361/9783839474044-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

