
BUCHBESPRECHUNGEN

Flügel-Martinsen, Oliver: Grundfragen politischer
Philosophie. Eine Untersuchung der Diskurse über
das Politische.
(Rainer Miehe). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  353

Hirsch, Michael: Die zwei Seiten der Entpolitisie-
rung. Zur politischen Theorie der Gegenwart.
(Holger Zapf). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 354

Munier, Gerald: Thomas Morus. Urvater des
Kommunismus und katholischer Heiliger und Rib-
hegge, Wilhelm: Erasmus von Rotterdam.
(Thomas Schölderle). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 355

Thein, Martin: Wettlauf mit dem Zeitgeist – Der
Neonazismus im Wandel. Eine Feldstudie.
(Armin Pfahl-Traughber). . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 359

Oliver FLÜGEL-MARTINSEN: Grundfragen
politischer Philosophie. Eine Untersuchung der
Diskurse über das Politische, Nomos Verlag Ba-
den-Baden 2008, 277 S., kart., 19,90 €

Wenn Denker wie Sloterdijk das Politische durch
die Philosophie auflösen wollen, um mit thymoti-
scher Energie eine »Revolution der gebenden
Hand« (FAZ vom 10.6.09) auszulösen, dann wird
einem klar, wie nötig instruktive Betrachtungen
zur politischen Philosophie geworden sind, schon
allein aus Gründen der Unsinnsreduktion.

Flügel-Martinsens Buch ist vergleichsweise in-
struktiv. Vier Diskurse werden vorgestellt: Be-
gründen, Befestigen, Begrenzen, Befragen. Sie stel-
len gewissermaßen einen ideengeschichtlichen
Verlauf dar, der die Reflexionen über das Politi-
sche vor dem Hintergrund normativer Welt- und
Menschenbilder kennzeichnet danach, was in die-
sen Reflexionen geschieht. Aristotelische, Kanti-
sche und Hegelianische Diskurse begründen das
Gemeinwesen und realisieren Freiheit auf jeweils
unterschiedliche Weise durch Institutionen, die

das Regierungshandeln in allen Politikfeldern le-
gitimieren soll.

Befestigen ist notwendig, weil die menschliche
Natur mit ihren Bestrebungen nach Macht und
Gewalt auch immer eine Gefahr des begründeten
Gemeinwesens darstellt. Ordnung und Sicherheit
treten in den Vordergrund und damit die auf Ma-
chiavelli und Hobbes zurückgehenden Diskurse.
Hier stellt sich die Frage, wie weit der Staat in die
Freiheit des Einzelnen eingreifen darf, so dass Pro-
bleme der Begrenzung entstehen. Diese Probleme
werden vom Autor durch Heranziehung der Kon-
zeptionen vor allem von Locke, Rawls und Nozick
diskutiert.

Abschließend führt Flügel-Martinsen den Dis-
kurs des Befragens ein, der im wesentlichen ein
Nietzscheanischer ist und die Verunsicherung al-
len Denkens zum Gegenstand hat.

Flügel-Martinsen beherrscht sein Metier so, wie
es in der Sozial- und Geisteswissenschaft weitge-
hend gefordert wird. Nicht Tatsachen und detail-
lierte Einzeluntersuchungen stehen an erster Stel-
le, sondern der große Überblick, hier der souverä-
ne Umgang mit den ideengeschichtlichen Strö-
mungen. Der hermeneutische Wahrheitsanspruch,
den der Autor vertritt, ergibt sich dadurch, dass die
eloquente Art, wie dieser Anspruch auftritt, schon
allein die Geltung von Wahrheit zu belegen
scheint.

Dazu gehört die Aussage (26): »Obzwar die
Regierungsform der Demokratie im Verlauf der
politischen Ideengeschichte eine allseits ungeliebte
Konzeption darstellt, die geradezu gar keinen Für-
sprecher mobilisieren kann und – nicht allein – von
Aristoteles, Kant und Hegel unisono als denkbar
schlechtester Zustand apostrophiert wird, steht sie
mittlerweile im Zentrum der theoretischen und
praktischen politischen Diskurse.« Dass diese ka-
tegorische Bewertung abwegig ist, ergeben flüch-
tige Blicke auf die englischen Theoretiker des 18.
und 19. Jahrhunderts und vor allem auf Kant, der
demokratische Elemente in seiner Konzeption von
der Republik sehr wohl hervorhebt.

Flügel-Martinsen referiert hingegen gut nach-
vollziehbar und einleuchtend den Freiheitsbegriff
von Hannah Arendt, durch welchen der Zusam-

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353


menhang von Gründen und Bewahren deutlich
wird. Arendt liegt es fern, Politik durch Philoso-
phie aufzulösen. Freiheit erfahren die Menschen
im gemeinsamen Handeln, aus dem heraus über-
haupt erst Weltbezüge entstehen.

Was der Leser in der Studie vermisst, ist die
Einbeziehung von Religion bzw. Offenbarung im
politischen Denken. Flügel-Martinsens Resümee,
»das Politische unterhält Beziehungen zum Nor-
mativen« (261), wirkt im Vergleich zu den vielen
komplizierten Reflexionen des Autors sehr karg,
und man hätte sich gewünscht, wenn das Wech-
selspiel von Offenheit und Geschlossenheit der
Diskurse zu einer dichteren Quintessenz geführt
hätte.

Außerdem ist die Zuspitzung der Nietzschea-
nischen Diskurse auf die französische Philosophie
der Gegenwart ziemlich einseitig. Nietzsche war
kein vornehmlich politischer Denker. Hier hätte
der deutsche bzw. internationale Forschungsstand
stärker berücksichtigt werden sollen. Auch der
Einfluss Nietzsches auf die normativen Klassiker
der Politikwissenschaft, Eric Voegelin und vor al-
lem Leo Strauss, gehört mit zu den Grundlagen
politischer Philosophie.

Wer indes wissen will, wie politische Philoso-
phie heute betrieben wird, hält eine lesenswerte
Schrift in den Händen.

Rainer Miehe

Michael HIRSCH: Die zwei Seiten der Entpoliti-
sierung. Zur politischen Theorie der Gegenwart,
Stuttgart: Franz Steiner Verlag 2007, 214 S.,
brosch., 36,00 EUR.

Der demokratische Rechtsstaat ist am Ende. Er ist
am Ende, bevor es ihn jemals gegeben hat. Das ab-
strakt-jungfräuliche normative Konzept einer erst
noch einzulösenden Volkssouveränität, das ihn ei-
gentlich garantieren sollte, wurde und wird von
perversen Gegenaufklärern geschändet. Das ge-
schieht auf zweierlei Weise: Entweder wird darauf
verwiesen, dass der Staat als Zurechnungsort von
im Volkswillen begründeter Normativität längst
verlorengegangen ist und nur noch als semantische
Chimäre fortlebt, was sich empirisch in der Ten-
denz spiegelt, dass sich Staatshandeln mehr und
mehr in einer (zumindest scheinbar) kooperativen
Subpolitik verliert, die gesellschaftliche Kräftever-
hältnisse reproduziert. Oder aber die Volkssouve-

ränität wird verdreht in eine nur außerstaatlich
mögliche und damit nicht normierbare Eruption
gesellschaftlicher Kräfte, die sich als pouvoir con-
stituant gegen den Staat als pouvoir constitué wen-
den. Aus dieser doppelten Frontstellung kann das
kantische Aufklärungsdenken jedoch befreit wer-
den, wenn man sich bewusst macht, dass die
Gleichsetzung normativer und diagnostischer
Konzepte ein Kategorienfehler ist. Das ist, wenn
man so will, die Erzählung, die Michael Hirschs
Buch – hervorgegangen aus einer Dissertation bei
Ingeborg Maus – zugrunde liegt.

Es handelt sich dabei um eine für einen »Nor-
mativisten« mutige Auseinandersetzung mit etwa
zwanzig neueren Theorieentwürfen aus einer an
Kant orientierten Perspektive. Die Diagnose ist
dabei eine doppelte: Die untersuchten Theorien
ziehen sich angesichts der Komplexität von Politik
und Gesellschaft entweder auf eine technokrati-
sche oder auf eine ontologische bzw. ästhetische
Position zurück. Dadurch kommt es Hirsch zu-
folge zu einer Entrechtlichung von Staat und Ge-
sellschaft, insofern nicht nur die Verwirklichung
demokratischer Gleichheit als Projekt aufgegeben
wird, sondern überhaupt das Regulativ einer funk-
tionierenden Demokratie wegbricht: Die eher lin-
ke »politische Ontologie« – von Rancière bis Ba-
diou – setzt dem als Demokratie gescheiterten
Staat eine symbolische Gemeinschaft entgegen,
die, von der Idee der Volkssouveränität abgekop-
pelt, nicht mehr darauf angelegt ist, im Rahmen
demokratischer Verfahren Legitimität zu erzeu-
gen. Die »politische Technokratie« auf der ande-
ren Seite tendiert dazu, Staatshandeln von der le-
gislativen Kontrolle weg zunehmend in den Ho-
heitsbereich der Verwaltung zu verschieben, was
dazu führt, dass der Staat, ohne sich weiterhin des
Steuerungsmediums demokratisch legitimierten
Rechts zu bedienen, zum Akteur auf subpoliti-
scher Ebene wird. Dies sind die »zwei Seiten der
Entpolitisierung«. Mit dieser Analyse wird zu-
gleich aufgezeigt, wie sehr scheinbar linke Theo-
rien konservativen und fortschrittsfeindlichen Po-
sitionen verfallen sind. Diesem Verdikt unterlie-
gen dann auch nicht nur die autoritären politischen
Theorien der Einheit von Hegel und Schmitt, son-
dern auch die der Differenz von Lyotard über De-
leuze bis zu Luhmann – Entpolitisierung, soweit
das Auge reicht. Das Korrektiv gegenüber diesen
normativen Sackgassen ist die starke Annahme der

354 Buchbesprechungen 354

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353


Möglichkeit eines an Volkssouveränität rückge-
bundenen staatlichen Rechts.

Auf den einen oder anderen mag es zwar ermü-
dend wirken, wie Hirsch die beiden Arten von
Entpolitisierung an einem Spektrum von avancier-
ten politischen Theorien der Gegenwart durchde-
kliniert und herausarbeitet, wie sie sich in ihrer
Tendenz zur technokratischen oder ontologischen
Entpolitisierung gleichen – doch hat dieser Auf-
weis selbst zeitdiagnostische Qualität, so dass man
sich davon durchaus beunruhigen lassen kann.
Methodisch bemerkenswert ist dabei insbesonde-
re, dass im Anschluss an Luhmann immer wieder
auf die (ideologische) Funktion von Theoriese-
mantiken verwiesen wird – denn das ist in der Po-
litischen Theorie gewiss ein Bereich, der mittel-
fristig an Bedeutung gewinnen wird. Insofern ist
es bedauerlich, dass auf die methodische Entwick-
lung der Untersuchung dieser Semantiken nicht
eingegangen wird – wenn auch durch die Darstel-
lung einmal mehr offensichtlich wird, dass hier ei-
niges an Material vorliegt, das eine eingehende, auf
diese Weise methodisch fundierte Untersuchung
verdient hätte. Einstweilen kann man Hirschs ei-
gene Entpolitisierungssemantik goutieren als den
Versuch, dem sozialwissenschaftlichen Phantasma
überbordender und nicht steuerbarer Komplexi-
tät, das der Entpolitisierung zugrunde liegt, ein
wohlartikuliertes Unbehagen entgegenzuhalten,
das der Aufklärung verpflichtet ist. Also: Endlich
wieder eine Utopie, die nicht durch ihre Radikali-
tät und ihren Willen zur (theoretischen) Gewalt
besticht! Oder, wie es der Autor vorsichtig for-
muliert: »Es könnte sein, […] dass das normativ
Richtige nicht unbedingt immer neu und interes-
sant ist.« In einer auf Innovationszwang abstellen-
den Wissenschaftskultur ist diese Aussage ein Aus-
druck von Integrität, im Hinblick auf die Unter-
suchung weist sie mit vernünftiger Nüchternheit
die Grenzen derselben auf. Kann man mehr ver-
langen?

Holger Zapf

Gerald MUNIER: Thomas Morus. Urvater des
Kommunismus und katholischer Heiliger. Ham-
burg: VSA-Verlag 2008, 340 S., brosch.,
22,80 EUR und Wilhelm RIBHEGGE: Erasmus
von Rotterdam. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 2010, 278 S., geb., 29,90 EUR.

Den Zeitgenossen schienen beide unzertrennlich,
manchen galten sie sogar als »Zwillingspaar« (vgl.
Hubertus Schulte Herbrüggen, Einleitung, in:
Thomas-Morus-Werke, Bd. 5: Briefe der Freund-
schaft mit Erasmus, München 1985, S. 36). Am
31. August 1535, knapp zwei Monate nachdem
Thomas Morus auf dem Towerhügel enthauptet
worden war, schrieb der zutiefst betrübte Eras-
mus: »Mit Morus’ Tod scheine ich selbst gestor-
ben, war meine Seele doch zweigeteilt« (Erasmus
von Rotterdam: Opus Epistolarum Des. Erasmi
Roterodami, 12 Bde., hrsg. v. Percy S. Allen u.a.,
Oxford 1906-1958, hier Bd. XI, 3049, Z. 163 f.)
Auch Morus beendete bereits im Jahr 1529 einen
Brief an Erasmus mit den Worten: »Leb wohl,
mein lieber Erasmus, du mehr als die Hälfte meiner
Seele« (Morus an Erasmus, 28. Oktober 1529,
aaO. (FN 1), Nr. 47, S. 290). Die tiefe Freundschaft
der beiden großen Humanisten ist nicht nur um
ihrer selbst willen bemerkenswert. Immer wieder
liefert die Beziehung auch allerlei Klärendes für
das Verständnis ihrer jeweiligen Werke, nicht zu-
letzt für Morus’ berühmte Utopia (1516), Eras-
mus’ Fürstenspiegel Erziehung des christlichen
Fürsten (1516) oder dessen Geniestreiche im Lob
der Torheit (1511).

Zu den beiden großen Figuren der Renaissance
sind nun zwei neue, allerdings höchst unterschied-
liche Biografien erschienen. Gerald Muniers Buch
Thomas Morus. Urvater des Kommunismus und
katholischer Heiliger kam im März 2008 im Ham-
burger VSA-Verlag auf den Markt; Wilhelm Rib-
hegges Erasmus von Rotterdam erschien im Januar
2010 bei der Wissenschaftlichen Buchgesellschaft.
In beiden Lebensbeschreibungen ist das innige
Freundschaftsverhältnis zentrales Thema. Munier
widmet der Beziehung unter der Überschrift »Der
Weggefährte Erasmus von Rotterdam« ein eigenes
Kapitel. Und in Ribhegges Erasmus-Buch ist Mo-
rus eigentlich unaufhörlich präsent; der mit Ab-
stand umfangreichste Eintrag im Namensregister
ist »Morus« vorbehalten. Damit haben sich die
Gemeinsamkeiten beider Bücher aber bereits weit-
gehend erschöpft. Während Ribhegge eine nüch-

355 Buchbesprechungen 355

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353


terne Bestandsaufnahme der biografischen For-
schung liefert und die Lebensgeschichte Erasmus’
sachlich abwägend nachzeichnet, verfolgt Munier
eine Mission: Pointiert, zuweilen polemisch, ver-
sucht er seine These zu untermauern, die lautet:
Morus sei entgegen der hagiografischen Tradition
sowohl katholischer wie sozialistischer Biografen
in Wahrheit eine ausgesprochen widersprüchliche,
ja höchst angreifbare Person gewesen.

Morus (1478-1535) ist fraglos eine schillernde
Figur. Er ist nicht nur Autor der Utopia (1516) und
damit zugleich Namensgeber einer neuzeitlichen
Gattungs- und Denktradition; eine steile politi-
sche Laufbahn führte ihn zudem bis in das höchste
Amt unter dem König: Von 1529 bis 1532 war
Morus englischer Lordkanzler. Seinen Weltruhm
verdankt er aber hauptsächlich seiner Weigerung,
den Eid auf die neue, von Rom losgerissene An-
glikanische Kirche Heinrichs VIII. zu leisten – eine
Weigerung, die ihm das Leben kostete. Für die
Standhaftigkeit sprach ihn die katholische Kirche
1935 heilig. Der Märtyrer diente aber nicht nur der
katholischen Kirche als leuchtendes Vorbild; auch
die sozialistische Rezeption entdeckte Morus als
einen ihrer Vordenker und hob ihn als ersten Ver-
künder eines kommunistischen Gesellschaftsmo-
dells auf den Schild. Unabhängig von ideologi-
schen Interessen nötigt das gelassene und heitere
Sterben des Morus aber bis heute jedem einfachen
Betrachter Respekt ab. Noch auf dem Weg zum
Schafott soll er scherzend zum Gouverneur des
Towers gesagt haben: »Helft mir bitte beim Hin-
aufsteigen, Master Kommandant, für mein Her-
unterkommen lasst mich selber sorgen« (vgl. Wil-
liam Roper, Das Leben des Thomas Morus, Hei-
delberg 1986, S. 87). Außerdem habe er seinen lan-
gen weißen Bart beim Niederknien augenzwin-
kernd zur Seite geschoben und in Richtung Hen-
ker gemeint: »Mein Bart zumindest ist des Hoch-
verrats nicht schuldig. Nimm deinen Mut zusam-
men, mein Hals ist sehr kurz, darum sieh dich um
deiner Ehre willen vor, dass du nicht verkehrt
schlägst.«

In der Tat eignet sich Morus’ Leben und Ster-
ben daher als Vorlage für glorifizierende Porträts,
von denen es wahrlich genügend gibt. Demgegen-
über zeichnet Muniers Buch zumindest auf den
ersten Blick eine wohltuend distanzierte Perspek-
tive aus, die vorgibt, den wirklichen Menschen
hinter den Geschichten und Legenden zu ergrün-
den. Doch schon bald stellt sich der Eindruck ein,

dass die sensationslüsterne Demontage das einzige
Ziel der Darstellung ist. Wenn die bisherige Mo-
rus-Forschung nicht völlig irrt, dann verbreitet
Munier an vielen Stellen kaum mehr als wortge-
waltige Unwahrheiten.

Eine erste gewagte These lautet, Morus sei ein
gnadenloser Ketzerverfolger gewesen, der die Hä-
retiker reihenweise auf die brennenden Scheiter-
haufen geschickt habe. Dieser Vorwurf wird in
zahlreichen Passagen wiederholt und variiert. Mu-
nier nennt Morus den »Kettenhund« einer inqui-
sitorisch-enthemmten Politik (241). »Es loderten
wieder die Scheiterhaufen und der Henker ließ das
Fallbeil auf die Häupter unglückseliger Anhänger
der Reformation und all derer, die Morus für irre-
geleitete Abtrünnige vom katholischen Glauben
hielt, niedersausen« (239). Muniers Urteil ist nicht
nur maßlos überzogen, es geht an den historischen
Fakten wohl schlicht vorbei. Richtig ist, dass Mo-
rus die Reformation in England in seinen
Spätschriften nach Kräften bekämpfte und dass die
Ketzerverfolgung dort mit Beginn von Morus’
Kanzlerschaft wieder auflebte. Seine Rolle war
aber vergleichsweise gering. Die weltliche Macht
übernahm zwar die Vollstreckung, doch die Pro-
zesse waren Angelegenheit der Bischöfe und geist-
lichen Gerichte. Als Laie konnte Morus überhaupt
keine Häretiker verurteilen (vgl. Raymond W.
Chambers, Thomas Morus, Basel 1947, S. 332). Sei-
ne Funktion reduzierte sich darauf, diese in Haft
zu halten und Verhöre zu führen. Nach dem Rück-
tritt von seinen Ämtern schrieb Morus selbst:
»Von allen denen, die mir wegen Ketzerei überge-
ben wurden, hat kein einziger, so wahr mir Gott
helfe, einen Schlag oder Streich erhalten, nicht ein-
mal einen Nasenstüber. Alles, was mir meine
Amtspflicht auferlegte, war, sie in sicherem Ge-
wahrsam zu halten« (Thomas Morus,  The Apolo-
gy (Complete Works; Bd. 9), New Haven/London
1979, S. 118). Es gibt wenig Grund, die Aussage
anzuzweifeln. Kein einziges Ketzer- oder gar To-
desurteil existiert, das Morus’ Unterschrift trägt.
Auch Munier hat ein solches weder gefunden noch
gesucht, aber er weiß, dass Morus als Lordkanzler
»für solche Urteile verantwortlich war« (241).

Während Morus daher als »Heiliger von zwei-
felhaftem Ruf« (237) gilt, hält ihn Munier als Vor-
denker des Kommunismus für »ganz passabel«
(243). Dieses Urteil resultiert nun allerdings aus
einer völlig naiv-wörtlichen Lesart der »Utopia«.
Munier nimmt die Schrift als »verwirklichungsin-

356 Buchbesprechungen 356

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353


tendierenden Staatsentwurf« (143) in allen Facet-
ten für bare Münze, obwohl sie an unzähligen Stel-
len spielerische, experimentelle und oftmals sogar
völlig ironisch gemeinte Beschreibungen von Ein-
richtungen und Sitten enthält. Der historische Mo-
rus jedenfalls hat rechtmäßig erworbenen Reich-
tum mehrfach verteidigt und in einer Spätschrift
kommunistisches Gemeineigentum sogar aus-
drücklich verworfen (Vgl. Thomas Morus,  The
Confutation of Tyndale’s Answer (Complete
Works; Bd. 8,2), New Haven/London 1973,
S. 664). Wohl auch deshalb schreibt Munier allen
Ernstes: »Kommunist war er nur in jenem schma-
len Zeitfenster 1515/16, als er die Utopia verfasste«
(243). Selbst wenn dem so wäre, ist das methodi-
sche Vorgehen eine Farce. Wenn, dann erlaubt die
Person Rückschlüsse auf das literarische Werk,
niemals umgekehrt. Übrigens: Die Religion der
Utopier ist eine ausgesprochen tolerante und ex-
plizit »heidnische« Lehre. Warum der Biograf
nicht den Schluss zieht, dass der »Ketzerverfolger«
in jener Zeit von einem »heidnischen Fieber« be-
fallen war, das hat er leider für sich behalten.

Noch eine letzte, erstaunliche These Muniers
sei hier abschließend erwähnt. Sie lautet auf »Kar-
rierismus« (183). Bei aller vorgegaukelten Beschei-
denheit sei Morus in Wahrheit von einer »Ellen-
bogenmentalität« (71) und »ehrgeizigem Vor-
wärtskommen« (184) beseelt gewesen. Munier be-
schreibt Morus als einen Menschen, »der hartnä-
ckig nach oben strebt, zur Not auch opportunis-
tisch den Nacken beugt, um sich bei Förderern
einzuschmeicheln und die richtigen Seilschaften
zu finden« (71). Der Biograf scheint dabei kaum
noch zu merken, wie sehr er seinem »Gefühl« of-
fenbar mehr traut als allen überlieferten Quellen.
Vor allem Erasmus beschreibt in zahllosen Briefen
(ebenso wie Morus selbst), die distanzierte, zuwei-
len unwillige Haltung, wenn es in Morus’ Leben
darum ging, sich in die Verantwortung politischer
Ämter einbinden zu lassen. Auch besonderen Il-
lusionen hat sich Morus dabei offenbar kaum hin-
gegeben. Zu seinem Schwiegersohn William Roper
bemerkte Morus einmal über seine Gunst bei Kö-
nig Heinrich VIII.: »Seine Gnaden ist mir wirklich
ein sehr gütiger Herr (…). Wie dem auch sei, Sohn
Roper, das kann ich dir sagen, ich habe keinen
Grund darauf stolz zu sein; denn wenn ihm mein
Kopf ein Schloss in Frankreich gewänne (…), wür-
de er unweigerlich fallen« (Roper, aaO., S. 28).
Nichts war Morus mehr zuwider als öffentlich zur

Schau gestellter Prunk. Selbst als Lordkanzler hat
Morus in seiner Kirche in Chelsea noch den Chor-
rock angelegt, um zu ministrieren (vgl. Peter Ber-
glar, Die Stunde des Thomas Morus. Einer gegen
die Macht, 3. Aufl., Olten/Freiburg 1981, S. 88).

Munier geriert sich, als hätte er als Erster end-
lich den wahren Morus durchschaut. Unklar aber
bleibt beständig, woher er seine Kenntnis des his-
torischen Morus eigentlich nimmt. Die zahlrei-
chen Fehlurteile haben ihre Ursache hauptsächlich
in der beachtlichen Souveränität, mit der Munier
die Lücken seiner Argumentation durch Berge von
Mutmaßungen und Unterstellungen füllt. Ange-
sichts seines Vorhabens ist indes der Verdacht
nicht weniger groß, dass er die Quellen auch bei
besserem Wissen kaum zur Kenntnis genommen
hätte.

Von ganz anderer Seriosität ist dagegen Rib-
hegges Erasmus-Beschreibung. Rund ein Viertel
des Buches umfasst der Anmerkungs- und Litera-
turapparat (211-272). Das ist nun nicht schlechthin
Beleg für Gelehrsamkeit, zumindest aber für
Ernsthaftigkeit. Ribhegge ist ein ausgewiesener
Experte, bei dem sich das Spektakel schon auf-
grund der Detailtreue verbietet. Er bedient sich ei-
ner einfachen, unprätentiösen Sprache; gelegent-
lich hätte man sich den einen oder anderen Span-
nungsbogen mehr gewünscht. So gesehen ist Mu-
nier – das muss man seiner Darstellung lassen – der
eindeutig bessere Stilist von beiden. Ribhegge
überzeugt gleichwohl mit breiter und solider Fak-
tenkenntnis.

Die politische Karriere des Morus, das wird in
Ribhegges Buch rasch deutlich, ist der wohl größte
Unterschied zwischen beiden Humanisten. Eras-
mus (1467-1536) hat sich zeitlebens allen Angebo-
ten und Anfechtungen weltlicher und geistiger
Ämter verweigert. Noch in einem seiner letzten
Briefe, einem Schreiben an den Krakauer Bischof
Petri Tomicki, berichtet Erasmus vom Angebot
Papst Paul III., ihn zum Kardinal zu ernennen.
Seine Ablehnung kommentierte Erasmus mit den
ironischen Worten: »Soll ich armes kleines Lebe-
wesen, das sozusagen nur noch einen Tag zu leben
hat, jetzt in den Wettkampf gegen die Müßiggän-
ger, die Gewalttäter und die Reichen eintreten, nur
um reich zu sterben?« Er werde nicht wie ein Och-
se sein Joch freiwillig annehmen. Tomicki sah die
Angelegenheit übrigens völlig anders. In seinem
Antwortschreiben bemühte er zahllose Gründe,
um Erasmus doch noch zur Übernahme der Kar-

357 Buchbesprechungen 357

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353


dinalswürde zu überreden. Der Brief hat Erasmus
nicht mehr erreicht. Er war bereits am 12. Juli 1536
in Basel gestorben. Mit dieser exemplarischen Epi-
sode (207-209) endet Ribhegges Buch.

Viele alte, tief eingelagerte Gefühle des Miss-
trauens sprechen aus den ablehnenden Zeilen des
Rotterdamers. Erasmus’ Beziehung zur katholi-
schen Kirche ist seit seiner Jugend von vielfachen
Ambivalenzen geprägt. Der uneheliche Sohn des
Goudaer Priesters Rotger Gerard und seiner
Haushälterin, der bereits in jungen Jahre beide El-
ternteile verlor, trat mit 18 oder 19 Jahren zwar als
Novize in das Kloster der Augustinerchorherren
in Steyn ein und wurde 1492 zum Priester geweiht.
Vor allem das rigide asketische Regime im Pariser
Collège Montaigu, wo Erasmus ab 1495 Theologie
studierte und im Frühjahr 1496 einen Zusammen-
bruch erlitt, entfremdeten ihm das Kosterleben
aber zusehends (11-27). Im Jahr 1517 wurde er, in-
zwischen Doktor der Theologie, durch päpstli-
chen Dispens endgültig von seinem Ordensgelüb-
de entbunden (83-84). Anders als Morus machte
sich Erasmus auch nie zu einem Parteigänger in
den kirchenpolitischen Auseinandersetzungen sei-
ner Zeit. So sehr er den Ämterkauf und die Privi-
legien der alten Kirchenfürsten anprangerte, so
sehr er die Schwerfälligkeit und Absurditäten der
spätscholastischen Theologie (nicht zuletzt im
»Lob der Torheit«) verspottete, so wenig Sympa-
thie hegte er für Luther, seine Anhänger und die
Reformation (103-137).

Zu Weltruhm gelangte Erasmus letztlich allein
mit seinen Schriften, die an Gelehrsamkeit und
Formulierungskunst ihresgleichen suchen, und
durch ein einzigartiges Netzwerk an Korrespon-
denzen, das er mit fast allen europäischen Gelehr-
ten und Höfen unterhielt. Überall suchte man sei-
nen Kontakt und man hütete Erasmus’ Briefe eitel
wie kleine Schätze. Percy Stafford Allen (nicht
»John Percy Allen«, wie Ribhegge schreibt, 9) be-
gann 1906 mit der Veröffentlichung von Erasmus’
Schriftwechsel in der Oxforder Ausgabe »Opus
Epistolarum Des. Erasmi Roterodami« (vgl. Eras-
mus, aaO.). Es wurde ein Lebenswerk. Der zwölf-
te und letzte Band erschien 1958. Insgesamt um-
fasst die Edition mehr als 3000 Briefe von und an
Erasmus. Die Ausgabe liefert heute ein kaum zu
übertreffendes Bild der Zustände und Konflikte im
Zeitalter der Renaissance.

Das ironisch-spöttische Gemüt war Morus wie
Erasmus aber gleichermaßen eigen. Legendär ist

Erasmus’ Szene, in der er Papst Julius II. nach des-
sen Tod in Kriegsrüstung vor der Himmelstür ein
Streitgespräch mit Petrus führen lässt, weil ihm
dieser den Zutritt verweigert (vgl. Erasmus von
Rotterdam, Julius vor der verschlossenen Him-
melstür, ein Dialog, in: ders., Ausgewählte Schrif-
ten, hrsg. v. Werner Welzig, Bd. 5, Darmstadt
1968, S. 6-109). In solchen Passagen wusste er sich
mit Morus einig. Schon Morus widmete in seiner
»Utopia« der kriegerischen und vertragsbrüchigen
Kirchenstaatspolitik unter Julius II. eine bitterbö-
se Satire (vgl. Thomas Morus, Utopia, in: Der uto-
pische Staat, hrsg. v. Klaus Heinisch, Reinbek bei
Hamburg 1996, S. 86). Seine Widmung an Morus
im »Lob der Torheit«, das Erasmus bei Morus in
London niederschrieb und das dem Freund wohl
nicht nur wegen der Namensähnlichkeit (griech.
mori = Torheit) zugeeignet ist, beschließt Erasmus
mit der spielerischen Aufforderung: »Du bist ein
so vorzüglicher Anwalt, dass du selbst eine be-
denkliche Sache erfolgreich vertreten kannst. Leb
wohl, beredter und gewandter Freund Morus, und
mach die Sache der Moria zu deiner eigenen«
(Erasmus von Rotterdam, Das Lob der Torheit.
Encomium Moriae. Hrsg. von Anton J. Gail, Stutt-
gart 1985, S. 6). Aus dem Spiel wurde Ernst. Eras-
mus’ Schrift rief zum Teil erbitterte Kritiker auf
den Plan. Unter anderem forderte der Löwener
Theologe Martin Dorp, Erasmus sollte als Wie-
dergutmachung ein »Lob der Vernunft« schreiben.
In einem langen Brief verteidigte Morus später
nicht nur Erasmus und dessen Schrift. Nur wenige
Monate später entstand auch seine »Utopia«. Dort
wird die Vernunft wieder und wieder als das ei-
gentliche und beherrschende Fundament aller Sit-
ten und Institutionen gerühmt, zuweilen ernst, zu-
weilen ironisch. Beweisen lässt es sich nicht, aber
der Verdacht ist gewaltig, dass sich Morus nicht
nur als »Anwalt« des Erasmus verwendete, son-
dern auch, dass er mit seiner »Utopia« die eigent-
lich dem Freund zugedachte Aufgabe übernom-
men hat. Das Verhältnis von Erasmus und Morus
jedenfalls, das macht auch die Lektüre der beiden
Biografien deutlich, ist für die Interpretation einer
Vielzahl ihrer Werke noch keineswegs endgültig
erschlossen.

Thomas Schölderle

358 Buchbesprechungen 358

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353


Martin THEIN: Wettlauf mit dem Zeitgeist – Der
Neonazismus im Wandel. Eine Feldstudie, Göttin-
gen: Cuvillier Verlag 2009, 467 S., kart., 39 EUR.

Die Zahl der Aktivisten der Neonazi-Szene hat
sich in den letzten Jahren verdoppelt: von über
2.000 Anfang der 1990er Jahre auf gegenwärtig
über 4.000. Die Ursachen für diese Entwicklung
will der Politikwissenschaftler Martin Thein in sei-
ner Arbeit Wettlauf mit dem Zeitgeist – Der Neo-
nazismus im Wandel. Eine Feldstudie herausarbei-
ten. Es soll darin um die »Ursachen, Erfolgsbedin-
gungen und Charakteristiken« und die daraus »re-
sultierende(n) Attraktivitätsmomente für ein sol-
ches Denken und Handeln« (S. 3) gehen. Hierbei
will der Autor – bei Ausblendung des gesamtge-
sellschaftlichen Kontextes – nur die szene-interne
Entwicklung betrachten, ebendort die ideologi-
schen, organisatorischen und strategischen Verän-
derungen ins Visier nehmen und einen Vergleich
der Neonazi-Szene der 1970er und 1980er Jahre
mit der der Gegenwart vornehmen. Primäre Da-
tenbasis dafür sind 34 Tiefeninterviews mit noch
aktiven und ehemaligen Angehörigen dieses La-
gers des Rechtsextremismus, wozu auch ein Groß-
teil der Führungsriege des Neonazismus gehörte.

Nach der Einleitung mit Ausführungen zu Er-
kenntnisinteresse und Fragestellung, Forschungs-
stand und Methode finden sich Ausführungen zu
den zentralen Arbeitsbegriffen »Neonazismus«
und »Rechtsextremismus« sowie zur historischen
Entwicklung des Neonazismus in Deutschland.
Dem folgen die drei Hauptteile der Arbeit, worin
nach den organisatorischen, ideologischen und
strategischen Veränderungen in diesem Teil des
Rechtsextremismus jeweils für die 1970er
und 1980er sowie die 1990er und 2000er Jahre ge-
fragt wird. Hierbei geht es um so unterschiedliche
Aspekte wie das traditionelle Organisationsmo-
dell und die »Kameradschafts«-Strukturen, die
ideologische Neuorientierung, die strategische
Binnenfixierung und die Neuausrichtung als ge-
sellschaftliche Akteure. Der bilanzierende
Schlussteil unterscheidet dann idealtypisch zwei
Formen der Angehörigen dieses politischen Spek-
trums: den »traditionellen (westdeutschen) Neo-
nazi« (S. 322) und den »Neonazi neuen Typs«
(S. 325).

Dementsprechend formuliert Thein als zentra-
les Ergebnis seiner Forschungsarbeit »das Aufzei-
gen der Existenz eines neune Typs an Neonazi in

Ostdeutschland, dessen Charakteristika sich ele-
mentar von dem... klassischen westdeutschen Ak-
teur unterscheiden« (S. 325). Diesen definiert er
wie folgt: »Unter ›Modernen Neonazis‹ versteht
man Rechtsextremisten, die sich vorwiegend in re-
gionalen Kleingruppierungen organisieren und aus
strategischen Gründen ihre vormals primär natio-
nalistische Orientierung durch sozialpolitische, ka-
pitalismuskritische und lokalbezogene Themenin-
halte erweitert haben« (S. 326, kursiv im Original).
In diesem Kontext wird auch auf den szeneinter-
nen ideologischen Wandel hingewiesen, habe sich
doch insbesondere in Ostdeutschland ein »diffe-
renziertes Verhältnis zum historischen National-
sozialismus« herausgebildet. Als entscheidende
Ursache für den »Attraktivitätszuwachs« wird die
»binnenorganisatorische Neuausrichtung in Form
des Kameradschaftsmodells« (S. 329) ausgemacht.

Die Arbeit von Thein beeindruckt durch das
methodische Vorgehen: Erstmals liegt hier eine
wissenschaftliche Studie vor, welche auf Basis von
Tiefeninterviews mit zahlreichen führenden Neo-
nazi-Aktivisten der Vergangenheit und Gegen-
wart erstellt wurde. Deren systematische Auswer-
tung wird im Anhang mit den Ausführungen zur
Methode gut begründet. Der Autor nimmt darü-
ber hinaus auch eine überzeugende Strukturierung
bei der Präsentation seiner Ergebnisse vor, wobei
eine ideologische, organisatorische und strategi-
sche Ebene unterschieden werden. Gleichzeitig
verkoppelt er diese Differenzierung der Untersu-
chungsfelder mit dem Vergleich des früheren und
gegenwärtigen Neonazismus. Hierbei gelingt es
überzeugend, neuere Entwicklungen in diesem
Teil des Rechtsextremismus herauszuarbeiten.
Thein arbeitet auch in der Gesamtanalyse die
wichtigsten Bedingungsfaktoren für den »Attrak-
tivitätszuwachs« der Szene auf und gewichtet diese
klar hinsichtlich ihrer Bedeutung (entscheidender
Faktor: Organisationsstruktur).

Diesen Vorzügen stehen aber auch kleinere
Schwächen gegenüber: Die zentrale Fragestellung
hätte klarer und systematischer – auch und gerade
hinsichtlich der Gewichtung von Hauptfragestel-
lung und Unterfragen – entwickelt werden müs-
sen. Bei der Auswertung der Interviews geht der
Autor zu wenig auf die subjektive Interessenlage
der Befragten ein, was sich an der häufig kritikar-
men Rezeption ihrer Aussagen zeigt. Zwar gibt es
einen »neuen Typ« des Neonazis, der sich insbe-
sondere in den ostdeutschen Ländern herausgebil-

359 Buchbesprechungen 359

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353


det hat. Aber auch der »alte Typ« kannte durchaus
»»sozialpolitische, kapitalismuskritische... The-
meninhalte« (S. 329), womit dies kein trennschar-
fes Kriterium sein kann. Gleichwohl handelt es
sich bei Theins Arbeit in der Gesamtschau um eine
bedeutende Forschungsleistung, die in der syste-
matischen Auswertung der Tiefeninterview mit

wichtigen Vertretern der Neonazi-Szene und der
problemorientierten Analyse bezüglich der ideo-
logischen, organisatorischen und strategischen
Entwicklung auszumachen ist.

Armin Pfahl-Traughber

360 Buchbesprechungen 360

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder  

versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

Der Triumph  
der Gerechtigkeit
Wer mit seinen Nachbarn in 

Frieden lebt, kennt nur seine 

Rechte nicht

Ein zeitloses Märchen. Mit 

Zeichnungen von Imma Setz

Von Rudolf Gerhardt

2009, 115 S., brosch., 19,– €,  

ISBN 978-3-8329-5302-7

Rudolf Gerhardt, Jurist und 

Journalist, beschreibt mit 

einem „gewissen Lächeln“ den 

Einbruch des Rechts in Person eines zugezogenen jungen Anwalts in die friedli-

che Idylle eines Schwarzwalddorfes, wo die Bewohner bis dahin nicht auf die 

Idee gekommen waren, sich um Recht und Gerechtigkeit zu streiten. Dass der 

junge Anwalt auf den verschlungenen Rechtswegen, auf die er seine Mandan-

ten lockte, schließlich selbst ins Straucheln gerät, mag als Triumph der Gerech-

tigkeit angesehen werden. Am Gerechtesten aber, so Gerhardts Fazit, geht es 

noch immer dort zu, wo sich die Menschen, gleichsam im Zustand der Unschuld, 

ums Recht-haben oder Recht-bekommen nicht scheren.

Gisela Friedrichsen, DER SPIEGEL

Ein zeitloses Märchen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 10:33:23. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2010-3-353

