
283

Abstract Videospiele sind traditionell Orte voller Mythen, 
Rätsel, Sagen und Religion. Erste Spiele stellen Spieler vor moralische 
Entscheidungen. Inhalte und Erfahrungsrahmen ergeben sich nicht 
mehr durch vordefinierte Skripte sowie technische Bedingungen und 
Begrenzungen, sie sind immer mehr das Ergebnis freier menschlicher 
Entscheidungen und Handlungen in ansonsten zunehmend umfangrei-
chen Spielwelten. Die traditionellen Begrenzungen zwischen (fiktivem) 
Spiel und (realer) Lebenswelt verschwimmen. So gut wie alle techni-
schen Geräte erlauben heute eine Form von Spiel. Computer- oder Vi-
deospiele melden sich selbsttätig zurück und informieren beispielswei-
se über das Smartphone über gegenwärtige Vorgänge in der Spielwelt. 
Wenn Spiele also in die Lebenswelt übergreifen und Verhalten und 
Denken beeinflussen können, ist es an der Zeit zu berücksichtigen, wer 
eigentlich mit welchen Intentionen diese Spiele entwickelt. In einer 
2012 an der Berliner Games Academy durchgeführten Studie wurden 
erstmals Spieleentwicklerinnen und -entwickler nach ihren weltan-
schaulichen Ansichten befragt.

Kultur, Religion und Identität – Begriffe, die vielfältige As-
soziationen auslösen und insbesondere in gesellschaft- 
  lich-interkulturellen Kontexten Differenzierung vo-

raussetzen, treffen auf ein Medium, das sich sowohl technolo-
gisch wie auch in seiner gesellschaftlich und zivilisatorischen 
Bedeutung in den letzten dreißig Jahren erheblich entwickelt 
und verändert hat und dessen Produkte sich in unterschiedliche 
Kategorien wie Actionspiele, Rennspiele, Denkspiele aber auch 
Gruppen- oder Spiele in sozialen Netzwerken einteilen lassen.1 

1	 Übersicht zur kategorialen Einordnung von Spielegenres auf der Website 
der Unterhaltungssoftware Selbstkontrolle (USK): http://www.usk.de/
pruefverfahren/genres/(zuletzt aufgerufen am 14.3.2014).

Das Kreuz mit dem Game
Warum die Religion im Videospiel stärkere Beachtung verdient. 
Von Stefan Piasecki

Prof. Dr. Stefan  

Piasecki ist Professor 

für Handlungsfelder 

der Sozialen Arbeit  

an der CVJM-Hoch-

schule in Kassel. Er  

ist außerdem Jugend-

schutzprüfer bei der 

FSK in Wiesbaden.

GAME OVER – COMPUTERSPIELE

Communicatio Socialis, 47. Jg. 2014, H. 3

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


284

Ein Videospiel oder Computerspiel ist also die Art von 
Spiel, bei der wesentliche Informationszusammenhänge und 
Handlungsbegründungen auf der Basis von auf Bildschirmen 
verfügbar gemachten Daten erfolgen. Der Hintergrund ist hier-
bei nicht real – auch wenn in Simulationen Flugzeuge geflogen 
oder chirurgische Operationen durchgeführt werden können. 
Gerade Videospiele machen den technischen Fortschritt im Be-
reich der visuellen und virtuellen Mensch-Maschine-Interaktion 
anschaulich. Strategiespiele und Simulationen für Heimcompu-
ter bieten heute bereits einen Umfang und eine Handlungsbrei-
te, die vor zehn Jahren mancher Militärrechner nicht erreicht  
hätte.2 

Ob spielerisches Spiel oder simulierte Realität: In virtuel-
len und künstlichen Welten können sich Spieler unbekannten 
Situationen aussetzen und ihnen ohne Angst begegnen. Wäh-
rend noch vor wenigen Jahren Videospielende vornehmlich jung 
waren, argwöhnisch beäugt von Eltern und Erziehungsberech-
tigten, pädagogisch, wissenschaftlich und politisch Tätigen, wer-
den zunehmend Ältere aktiv (vgl. Dogruel 2008, S. 32ff.) und es 
steigt die Zahl von Untersuchungen zur Rezeption, Herstellung 
und Bewertung von Computer- und Videospielen. Methoden-
theoretische Erkenntnisse sowie rezeptionspsychologische The-
orien und Verfahren aus der Medienforschung finden auch im 
Videospielbereich Berücksichtigung.  

Neben den Massenmedien, die sich noch häufig primär für 
Gewaltaspekte interessieren (vgl. Bornhöft et al. 2009), beschäf-
tigt sich eine zunehmende Zahl von differenzierten und wissen-
schaftlichen Untersuchungen mit pädagogischen, didaktischen 
oder sozialwissenschaftlichen (vgl. Meister et al. 2008) und auch 
theologischen Fragestellungen (vgl. Dinter 2007, S. 371).

Das Forschungsinteresse reicht hier von der Rolle der Ge-
walt im Spiel über die Wirkung der Transferprozesse und kogni-
tiven Verarbeitung der Inhalte bis hin zu Einsatzmöglichkeiten 
im Schulunterricht (vgl. Brenner 2003; Waltemathe 2011). Neu-
erdings mehren sich auch Studien zur Frage der Politikvermitt-
lung und -darstellung im Videospiel (vgl. Bevc 2007). 

2	 So wird ein Netzwerk von 16 Playstation-3-Spielekonsolen in einem 
Projekt der Universitäten von Alabama (Huntsville) und Massachusetts 
(Dartmouth) zur Berechnung der Schwerkraft sich vereinigender schwar-
zer Löcher genutzt: http://gravity.phy.umassd.edu/ps3.html (zuletzt auf-
gerufen am 14.3.2014).

Stefan Piasecki

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


285

Es sollte die Kirchen interessieren,  
was Jugendliche in den virtuellen  

Mythenwelten des Videospiels finden, 
was sie in der Kirche nicht mehr suchen.

Das Kreuz mit dem Game

Ein bislang weitgehend vernachlässigter Bereich ist die Frage 
religiöser Implikationen. Nur eine Handvoll Artikel, einige größe-
re Aufsätze und wenige gebundene Publikationen (vgl. Nord 2008, 
S. 19ff.; Reinders 2006, S. 47) widmen sich bislang im deutsch-
sprachigen Raum diesem Komplex (vgl. Konz 2005, S. 237ff.; 
Winklmann 2014, S. 52ff.). Die großen Kirchen bleiben verhalten 
– namhafte und interessante Initiativen gibt es eher von unten, 
auf der Ebene lokaler Kirchenkreise, des Christlichen Vereins 
Junger Menschen (CVJM) oder von kirchennahen Einrichtungen 
mit einem Schwerpunkt im Kampf gegen „Internet-Sucht“ 3 (vgl. 
Alexander 2013; Kreusing 2014). Dabei wäre gerade angesichts 
drängender Fragen der religiösen Verortung in einer säkularisier-
ten und mediatisierten Gesellschaft (vgl. Keppler 2010, S. 111ff.) 
eine direktere Beschäftigung von Kirchen 
mit dem Medium Videospiel denkbar, und es 
sollte die Kirchen interessieren, was gerade 
Jugendliche in den virtuellen Mythenwelten 
des Videospiels finden, was sie in den My-
thenwelten der Kirche nicht mehr zu suchen 
wagen (oder zu finden hoffen).4 Wollen sie lediglich Langeweile 
entfliehen, können sie eine Alltagsleere nicht mehr ertragen, wol-
len sie  das „Nichts“ (Baudrillard 2000, S. 14) abschaffen? Sinkt 
durch eine immer höhere Spezialisierung der intersubjektiven 
Alltagswelt, die allen gemeinsam gehört, mit denen das Subjekt 
vielfältig verbunden ist (vgl. Waltemathe 2011, S. 60), die Freiheit 
des Einzelnen so stark, dass Menschen Freiraum nun in virtuel-
len Bereichen suchen, wo sie diesen vermeintlich eigenmächtig 
bestimmen und kontrollieren können?  

Jugendliche sind durchaus auf der Suche nach weltanschau-
licher Orientierung, und gerade sie sind nach Freudenberger-Lötz 
auf eine pädagogische Begleitung angewiesen und auch an ihr in-
teressiert (vgl. 2012, S. 261f.). Videospiele sind nicht nur voll von 
religiöser Symbolik, sie erlösen auch (von der Realität) und beru-
fen zu etwas (einer hehren Aufgabe, einer Suche etc.): Das Ich des 
Spielers oder der Spielerin erlebt sich herausgenommen aus einer 
sterilen Realität etwa der Ausbildungs- oder Berufszwänge und 

3	 Siehe zum Beispiel die Initiative „Return“ der „Fachstelle für exzessiven 
Medienkonsum“, einer christlichen Drogenhilfe und Mitglied im Diakoni-
schen Werk der evangelisch-lutherischen Landeskirche Hannover: http://
www.return-mediensucht.de/ (zuletzt aufgerufen am 11.9.2014). 

4	 Grethlein spricht von gemeindlichen „Binnenräumen“, zu denen immer we-
niger Menschen Zugang haben (Grethlein 1998, S. 535).

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


286

betreibt seine Transformation in eine grundsätzlich beherrsch-
bare (virtuelle) Welt, in der das eigene Tun zudem weitgehend 
folgenlos bleibt – zumindest für realweltliche Bezüge. 

Hinzu kommt: In Spielen finden sich gehäuft religiöse Bil-
der und Bekenntnisse, wie es sie in der Realität so eindeutig 
kaum noch gibt – sie verlangen nach Stellungnahme, Akzep-
tanz und Befolgung bzw. Unterwerfung, durch die alleine man 

als Spielender Teil der exklusiven (virtuellen) 
Wirklichkeit werden und bleiben kann. Wort-
Botschaften und unumstößliche Leitlinien, 
die in der Realwelt massiver Kritik ausgesetzt 
wären, gelten in Videospielen als normal und 
werden hingenommen. Medienpädagogik 

mit Videospielen kann also durchaus zum Kernbereich religiöser 
Bildung gezählt werden (vgl. Pirner 2012b, S. 169).

Während Religion im Jugendbuch, im Film und auch in der 
Popmusik vielfach und umfangreich untersucht wurde, blieben 
Computer- und Videospiele bislang meistens außen vor. Gerade 
vor diesem Hintergrund ist bedeutend, was Böhm und Busch-
mann über die popularkulturelle Bedeutung der Popmusik für die 
Religionsvermittlung festgestellt haben: „Eine subjekt-sensible 
Religionspädagogik, orientiert an den Perspektiven von Kindern 
und Jugendlichen, muss sich an den Quellen orientieren, die pri-
mär Kinder- und Jugendperspektiven haben: ihre Lebenswelten“ 
(Böhm/Buschmann 2000, S.12). Hierzu gehören auch prägende 
mediale Phänomene wie „Video, Computer, Fantasy und Science-
Fiction-Welten, Graffiti, Werbung usw.“ (ebd.).

Wenn jedoch rezeptionsanalytische Untersuchungen ein-
zelne Videospiele und ihre Sujets aufgreifen, die älter als zwei 
oder drei Jahre sind, bilden sie angesichts des technischen Fort-
schritts stets nur eine rapide verblassende Vergangenheit ab. 
Einzig eine kontinuierliche Begleitforschung kann hier Abhilfe 
schaffen und die Muster des Marktes sowie die gestalterische 
Webart der Spiele und die Intentionen der Entwickler als Welten
erschaffer sichtbar machen.

Zu berücksichtigen ist auch, wie Spielerinnen und Spielern 
der Zugang gestaltet wird: Spielekonsolen der neuesten Gene-
ration (wie jüngst die Playstation 4 oder Xbox One) bieten zwar 
bis dahin ungekannte grafische Plastizität und physikalische 
Gesetzmäßigkeiten wie Wind und Wetter, die ständig die Spiel-
welt verändern und Spieler zur Anpassung des eigenen Handelns 
zwingen. Neuartige Steuerungseinheiten (Joypads), die auch die 
Bewegungen des Spielers im 360-Grad-Raum aufnehmen (Nin-

In Videospielen finden sich gehäuft  
religiöse Bilder und Bekenntnisse,  
wie es sie in der Realität so  
eindeutig kaum noch gibt.

Stefan Piasecki

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


287

tendo Wii) oder die Bewegungen der Spieler und ihre Umgebung 
beobachten (Microsoft Xbox One) und die so gewonnenen Daten 
in das Spiel integrieren, lassen die schlichte Zweidimensionalität 
der TV-Röhren vergangener Zeiten vergessen. Der neuartige Be-
griff der „Exergames“ bezeichnet Spiele, „bei denen der Spieler 
sich bewegen muss, um etwas zu erreichen“ (Kopka 2013, S. 265). 

Bereits diese technische Evolution unterwirft aber wissen-
schaftliche Erkenntnisse bezüglich älterer Spiele und ihrer Ein-
flüsse auf Spieler fast einer ebenso ultra-kurzen Verwertungszeit 
wie die Spiele selbst, die in den allermeisten Fällen nach nur we-
nigen Monaten am Markt durchverkauft sind. Untersuchungen, 
die fünf oder sogar zehn Jahre alt sind und deren Ergebnisse sich 
auf noch ältere Spiele beziehen oder als Referenzen noch ältere 
Literatur heranziehen, sind schwer weiterhin zu berücksichtigen. 

Gerade weil Religion im gesellschaftlichen Kontext eine 
nachhaltig hohe Bedeutung und das Potential für interkulturel-
le Verständigung ebenso wie für Missverständnisse besitzt und 
weil Videospiele ein milieuübergreifendes, internationales, die 
Generationen und Kulturen verbindendes Massenphänomen 
mit hohem Attraktivitätswert bleiben, sollte nach grundsätzli-
chen Erscheinungsmustern von Religion im Spiel gefragt werden 
und danach, wie in Spielen bereits heute religiöse Elemente ein-
gesetzt werden oder diese zukünftig Eingang in die interaktive 
Unterhaltung finden könnten. 

Narration: Mythen, Sagen und Legenden  
im digitalen Kosmos
Für die narrative Ebene digitaler und interaktiver Unterhaltungs-
produkte sind nicht in erster Linie die technischen Daten oder die 
grafische Auflösung von Bedeutung, sondern Dramaturgie, Bild-
führung, Charakter- und Rolleneigenschaften und das Storytel-
ling insgesamt. Die klassische Filmsprache, die Inszenierung von 
Charakterzügen und personalen Entwicklungen im Film werden 
immer stärker professionell auf das Medium der Videospiele über-
tragen. Die Geschichte und Struktur des Spiels „Black Ops II“ (Ac-
tivision, 2012) wurde etwa vom Drehbuchautoren David S. Goyer5 
verfasst (Jenkins 2012). Hier verbinden sich die wirkmächtigsten 
Werkzeuge Hollywoods mit der Möglichkeit für den Spieler, sich 
durch die Vielzahl der interaktiven Möglichkeiten realitätsnah ei-
ner Handlung auszusetzen und diese zu beeinflussen. 

5	 Batman Begins, Blade, Jumper, Godzilla, Batman: Dark Knight Rises etc.

Das Kreuz mit dem Game

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


288

Auch moderne Videospiele erfüllen in der Konstruktion ihrer 
Hintergrundgeschichten und Sagenwelten nach wie vor die Prin-
zipien der griechischen Tragödien und schreiben die Traditionen 
von Shakespeares Königsdramen fort (vgl. Murray 1997, S. 27ff.): 
Komplexe Gesellschaftsstrukturen werden durch Protagonisten 
und Antagonisten vermittelt. Bedrohungsszenarien machen das 
Auftreten eines Helden notwendig, eine Welt muss vor dem Bö-
sen gerettet werden. Das Spielziel steht oft aber so wenig fest wie 
der Weg dorthin. Beides benötigt den Input von Spielern. Da al-
lerdings im Spiel mehr Eigenaktion nötig ist als im bloß passiv er-
fahrbaren Schauspiel oder dem Film, werden einzelne Handlungs-
stränge oder auch Charaktere weniger stark erinnert als im Film, 
der die distanzierte und evaluierende Beobachtung erlaubt, für 
die im von ständig notwendiger Aktion und Reaktion getriebenen 
Videospiel hingegen weder Zeit noch Raum bleiben. Zudem sind 
für Spieledesigner der Moment und die Umstände, wann Spieler 
einen NPC-Charakter (non player character – computergesteuert) 
wieder treffen, kaum abschätzbar. Eine zu große Zahl einander 
widersprechender Charaktere und Figuren dürfte zumindest mo-
mentan noch kaum einem Spieler vermittelbar sein. 

Handlungsmotivation erschließt sich im Spiel deutlich 
mehrdimensionaler als im Film, aber sie setzt ebenso auf eta-
bliertes Alltagswissen, das dem Publikum nicht mehr erklärt 
werden muss. Für die Betrachtung religiöser Elemente in Vi-
deospielen ist dies deshalb von Bedeutung, weil religiöse (und 
ideologische) Motive aller Art heute nicht mehr nur als Elemen-
te der Hintergrundgeschichte benutzt und grafisch dargestellt 
werden können, sondern weil durch Filmsprache und interakti-
ve Eingreifmöglichkeit mit technischer bzw. taktiler Unterstüt-
zung (z. B.  vibrierende Joypads) subtile Vermittlungs- und auch 
Beeinflussungstechniken möglich sind. „LA Noire“ (Rockstar, 
2011), ein Spiel der Produzenten der „Grand Theft Auto“-Serie, 
verlangt von Spielenden, dass sie vermittels lebensechter Ge-
sichtsmimik Spielecharaktere beim Lügen erwischen (vgl. Ernst 
2011). „Spec Ops: The Line“ (2K Games, 2012) stellt die Spieler 
in einem militärischen Shooter sogar vor die moralische Frage, 
wie sie mit Gefangenen umgehen wollen (vgl. Frick 2012, Wüll-
ner 2012). Will man die Adressierung ethischer Fragestellungen 
im Videospiel nicht bereits in der Lebenssimulation „Alter Ego“ 
(Activision, 1985) erkennen, so ist sie spätestens heute nicht 
mehr zu übersehen.

In digitalen Spielumgebungen können Werte und Ansich-
ten heute also ebenso glaubwürdig wie in Büchern und Filmen 

Stefan Piasecki

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


289

vermittelt und vor allem nach- und miterlebt werden. Durch 
die riesigen und detaillierten Spielwelten sind seit einigen Jah-
ren Entfaltungsmöglichkeiten realisierbar, die alternativen 
Lebensentwürfen gleichkommen.6 Durch die große Zahl an 
Möglichkeiten bilden sich die Transfers (in die Spielwelt hin-
ein und aus dieser heraus) derart vielfältig aus, dass die Gren-
zen zwischen Spiel und Wirklichkeit verschwimmen und gerade 
durch das Spielen Online und die Kommunikation mit virtuel-
len Communities (und ihren realen Mitgliedern) in Echtzeit 
die Formen realen und interaktiven Erlebens und Erinnerns 
nach einiger Zeit ineinander übergehen. Das Gruppen- oder 
Clan-Spiel ist zum sozialen Event mit Wettbewerbscharakter  
geworden.

Der seit den Anfängen des Videospiels in den späten 1970er-
Jahren immer wieder vorgebrachte Einwurf, sie vereinsamten 
deren Benutzer7, kann heute vor dem Hintergrund der Einbin-
dung vieler Spiele in Funktionsumgebungen 
sozialer Netzwerke nicht mehr aufrecht er-
halten werden. Schon aus demografischen 
Gründen ist die Zahl der direkten Spiel- oder 
Kommunikationspartner eines Jugendlichen 
im Wohnumfeld häufig gesunken (vgl. Kir-
chenamt der EKD 2010, S.  16ff.). Sozialkontakte in der virtuel-
len Realität anzustreben und sie wie selbstverständlich mit dem 
Spielen von Videospielen zu verbinden, ist heute eher Erweite-
rung und nicht Verengung sozialen Erlebens.

Für die meisten Spieler steht nach wie vor der Wettbewerb 
(vgl. Hartmann 2008, S. 211 ff.) und das Ringen mit dem Com-
puter im Zentrum, während Außenstehende sich auf gewalttä-
tige grafische Darstellungen konzentrieren. Kirchen versuchen 

6	 In „Grand Theft Auto: San Andreas“ (Rockstar Games / Take2, 2004), das 
eine komplett begehbare Welt mit drei großen Städten, dutzenden Dörfern 
und Wüsten- und Waldlandschaften bietet, konnten Spieler schon vor zehn 
Jahren losgelöst und frei von der komplexen Missionsstruktur frei agieren 
und beispielsweise Fitnessübungen durchführen, um ihre Körperfunktio-
nen zu verbessern oder auch länger tauchen zu können, sie konnten sich 
ungesund oder auch bewusst ernähren und Kraft  gewinnen sowie ihre 
verschiedenen Fähigkeiten trainieren. Sie konnten Helikopter fliegen, Boot 
und Eisenbahn fahren, Trucks steuern und Waren transportieren und der-
gleichen mehr – all dies außerhalb jeder Mission und rein zum Spaß.

7	 So noch  Grunder 2001, S. 110. Er beachtet die Literaturlage hierzu leider 
nicht.

Sozialkontakte in der virtuellen Reali-
tät von Computerspielen anzustreben, 

ist heute eher Erweiterung und nicht 
Verengung sozialen Erlebens.

Das Kreuz mit dem Game

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


290

mittlerweile alternative Angebote (vgl. EKD 2014) zu machen 
und sich verstärkt um Differenzierung zu bemühen.8 

(Mangelndes) Interesse der Religionspädagogik  
an Spielen und Entwicklern
Videospiele enthalten vielfältige religiöse Mythologeme, die sich 
zumal nicht auf eine Konfession begrenzen lassen. Heilssymbole 
wie die altägyptische Lebenshieroglyphe „Anch“ finden sich im 
Spiel oder auf Titelillustrationen wie selbstverständlich neben 
anderen.9 Esoterische und magische Einflüsse sind ebenso ent-
halten wie religiöse Moralvorstellungen, die dazu dienen, inner-
halb der Onlinewelt Wohlverhalten zu begründen und soziale 
Kontrolle aufrecht zu erhalten. Dass die öffentlich wirksamen 
Stereotype der Gewalthaltigkeit und des Suchtpotentials von Vi-
deospielen nach wie vor die öffentliche Würdigung des Mediums 
dominieren, zählt Winklmann zu den Gründen dafür, dass die 
positiven Möglichkeiten und Potentiale für Bildungsprozesse oft 
„unter den Tisch“ fallen (2014, S. 52). 

Bildung zu vermitteln, Identität zu schärfen und Weltsich-
ten zu weiten und zu fundieren sind traditionelle Aufgaben der 
Religionspädagogik. Die entscheidende religionspädagogische 

Aufgabe, nämlich auch danach zu fragen und 
sich dafür zu interessieren, ob mediale Verar-
beitungen von Religion den Individuen Raum 
lassen bzw. geben, sich kritisch, würdigend 
oder distanzierend zu ihnen zu verhalten 
(vgl. Schröder 2012, S. 226), darf aber die An-

bieter und Erschaffer von derartigen Inhalten nicht ausblenden. 
Viele Aus- und Rückwirkungen virtuell-spielenden und erleben-
den Handelns sind nicht rein durch die Beobachtung vermittelbar, 
sondern müssen tatsächlich auch selbst erlebt werden. Zu beden-
ken geben Burris und Dow, dass Videospiele durch das, was sie zei-
gen, auch die Vorstellungskraft der Nutzenden verändern können. 
Auf Basis ihrer Studie „Lost in the Myst“ schlussfolgern sie, dass 
die visuelle Realität durch die schiere Prägnanz ihrer Bilder wenig 
Raum für Vorstellungen lasse und sich dadurch auch verringernd 
auf religiöses Interesse auswirken könne (vgl. Burris/Dow 2014). 

8	 Schleider 2009: Die Kommentare der Leser auf die vorgestellte kirchliche 
Initiative lassen aber auf wenig religiöses Interesse schließen.

9	 Frühe Beispiele: das Adventure „Raiders of the lost Ark“, Atari (1982) oder 
das Rollenspiel „Ultima IV“,  Origin Systems Inc. (1985).

Stefan Piasecki

Esoterische und magische Einflüsse sind  
in Videospielen ebenso enthalten wie  
religiöse Moralvorstellungen, die dazu  
dienen, Wohlverhalten zu begründen. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


291

Zuvor hatte Burris bereits mit Redden untersucht, inwie-
weit Atheisten und Religiöse unterschiedlich mit Emotionen 
umgingen, wie sie beispielsweise auf tragische Nachrichtenmel-
dungen oder die Erinnerung an eine Liebesgeschichte reagierten 
und ob Videospiele eigentlich attraktiver für Atheisten oder für 
Religiöse wären (Burris/Redden 2012, S. 243f.) – möglicherwei-
se, weil sie die Vorstellungskraft anders berührten und forderten 
als Brettspiele. Meiden Atheisten möglicherweise sogar Aktivitä-
ten, die Vorstellungskraft voraussetzen (ebd., S. 249)? 

Gemäß ihrer Ergebnisse bevorzugten Atheisten eher Vi-
deospiele als andere (Religiöse / Agnostiker / nicht-Religiöse), die 
ihrerseits tendenziell eher Brettspiele mochten. Die Differenzen 
in der Spielepräferenz führen die Autoren auf neuronale Unter-
schiede zurück10, die zu verschiedenen Imaginationsfähigkeiten 
und -vorlieben führten und damit das Interesse an Spielen erklär-
ten, die einer gewissen Vorstellungskraft bedürften (vgl. Burris/
Redden 2012, S. 250). Wie Brettspiele, so schlussfolgern sie, han-
dele auch Religion vom „Was wäre wenn“-Handeln und die Exis-
tenz neuronaler Unterschiede ließe es verständlich erscheinen, 
dass gemäß der bestehenden biologischen Voraussetzungen und 
der persönlichen Überzeugungen „unsichtbare“ Spielbestandtei-
le unterschiedlich akzeptiert und präferiert würden (ebd.). 

Wie mühsam (aber auch interessant und wohl kurzweilig) es 
sein kann, wenn sich Gegner oder Kritiker von Videospielen päd-
agogisch auf diese einlassen, erläutert Scholtz anhand seiner ei-
genen Beschäftigung mit dem bekannten Konsolenspiel „Zelda“ 
(2004, S. 145ff.).11 Eher unfreiwillig bestätigt er viele Vorurteile 
auch von Spielern selbst gegenüber Älteren (und damit den be-
reits eingangs genannten erziehenden oder pädagogischen Beob-
achtenden), wenn er etwa schreibt, dass er als Religionspädagoge 
„gegen seine sonstigen Gewohnheiten selbst spielt, wenn er nicht 
nur Zuschauer ist, sondern sich selbst ins Spiel bringt und aufs 
Spiel setzt“ (ebd., S. 146) und so seine eigenen Stereotypen de-
maskiert. Er zeichnet seinen evolutionären Verständnisprozess 
nach: Während er zu Beginn aus der Schwierigkeit des Spiels für 
ungeübte Erwachsene den Beleg für ein „Differenzphänomen“ 
von Jugendkultur konstruiert (ebd., S. 147) (wobei man auch 

10	Hierzu und zur „Willensfreiheit“ insbesondere auch: Becker 2009, S. 41  
und S. 202.

11	An dieser Stelle muss darauf hingewiesen werden, dass „Zelda“ eben kein 
Computerspiel ist, wie im Titel angegeben, sondern ein Konsolenspiel.

Das Kreuz mit dem Game

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


292

von Ungeübtheit aufgrund seines bisherigen Desinteresses spre-
chen könnte) und „abgrenzende Funktionen“ sowie eine „her-
zustellende Differenz“ auch anhand der „Inhalte der Computer-
spiele durch Gewalt oder politische Radikalität der Abgrenzung 
und Provokation“ (ebd.)12 identifiziert, erfährt Scholtz selbst mit 
zunehmender Beschäftigung den Reiz des Spiels und erlebt so-
wohl Flow wie auch die Auswirkungen immersiver Annäherung 
(ebd.). Hiervon profitiert er, denn nun, und zwar erst jetzt, fallen 
ihm die „explizit religiösen Zitate“ auf, die das Spiel mithilfe von 
Symbolen und Elementen aus unterschiedlichen religiösen und 
mythologischen Traditionen in den Geschichten und der Sprache 
von „Zelda“ verwendet und erzeugt (ebd., S. 148).

Sind Spiele also letztlich Träger oder Vermittler von Reli-
gion? Überraschenderweise gesellt sich Scholtz argumentativ 
zu Lange (ebd.), welcher zuvor konstatiert hatte, dass die Hin-
tergrundgeschichten von Spielen keine wesentliche Bedeutung 
für das Spielen selbst hätten (vgl. 2001, S. 79ff.). Tatsächlich be-
hauptete Lange, dass überdimensionierte Hintergrundgeschich-
ten eigentlich nur die abstrakten Regelmuster von Videospielen 
verbergen sollten (ebd., S. 79). Er möchte „den Fokus auf die zer-
störerischen Kräfte lenken, die Games im Hinblick auf die in ih-
nen angeblich erzählten Geschichten innewohnen (ebd., S. 80)“. 
Inhaltlich begründet Lange seinen Verdacht des destruktiven 
Potentials von Spielen mit zu dünnen Hintergrundgeschichten, 
die den Möglichkeiten des Mediums nicht gerecht würden und 
die sich ausgiebig und schamlos aus einem gesellschaftlichen kul-
turellen Fundus bedienten (ebd.). Diese Behauptung lässt sich 
weder inhaltlich noch quantitativ aufrechterhalten und zudem 
zeigen etliche Foren im Internet, dass viele Spieler die Hinter-
grundgeschichten sehr schätzen und verehren und sogar eigen-
händig die Plots fortschreiben (Fan-Fiction). 

Scholtz findet mit seinem phänomenologischen Ansatz 
jedenfalls zu neuen Einsichten über Videospiele, die er durch 
das reine Beobachten zuvor nicht hatte (vgl. 2004, S. 151) und 
kommt zu dem Schluss, „dass im Umgang mit Computerspielen 
eine fiktive Welt für bedeutsam gehalten wird und dass sich dar-
aus ein Gegenpol zu dem immer stärker dominierenden, rein am 
Materiellen und an naturwissenschaftlichen Parametern orien-

12	 Man fragt sich, welche politisch radikalen, kommerziell erfolgreichen und 
damit massentauglichen Spiele er wohl meinen kann. Viel eher beschreibt 
er hier erneut seine eigenen vorurteilsbehafteten Grunderwartungen.

Stefan Piasecki

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


293

tierten Wirklichkeitsverständnis bilden kann. Solche struktu-
rellen Analogien zur religiösen Weltkonzeption können genauso 
wie der im Umgang mit Computerspielen geübte Symbolumgang, 
die Einübung imaginativer Prozesse und der Wechsel zwischen 
verschiedenen Realitätsebenen zur Stärkung religiöser Kompe-
tenz führen“ (ebd., S. 150f.).  

Der Medienpädagogik kann mit Brüggen (nach Schell) 
vorgeworfen werden, dass man sich zwar einerseits für aktive 
Medienarbeit stark mache (vgl. Schell 2003, S. 30), die Medien
pädagogik sei aber „unmächtig“ und „nicht bei Bewusstsein“, 
wenn sie auf bedenkliche Entwicklungen nur 
durch ansonsten kritische Untätigkeit reagie-
re (ebd., S. 1150f.). Dieser Befund kann auf 
die Religionspädagogik übertragen werden. 
Auch kirchenferne Kinder wachsen – schon 
durch Videospielwelten – nicht religionsfrei 
auf13, weshalb die Mediensozialisation von Menschen gerade 
auch für die Religionspädagogik eine Verpflichtung darstellt, 
sich nicht nur um Oberflächenphänomene wie Gewalt, sondern 
auch ganz grundsätzlich mit Inhalten und ihren Erzeugern zu  
beschäftigen.

Gräb zufolge müsste noch stärker nach den religiösen Sinn-
gehalten gefragt werden, die von Unterhaltungsprogrammen aus-
gehen – denn ob religiöse Kodierungen vorgenommen und sym-
bolische Vermittlungen angeboten und diese von Rezipientinnen 
und Rezipienten überhaupt bewusst für die Sinnorientierung 
aufgegriffen werden (können), wäre sonst kaum sichtbar zu ma-
chen (vgl. Gräb 2006, S. 23f.). Er begrüßt, dass das Gewicht der 
Rezipientenperspektive in der Forschung zugenommen hat und 
wünscht eine „religionssensible Medienrezeptionsforschung“ 
(ebd., S. 26). Hinzuzufügen wäre nun, dass aber vor allem auch 
eine religionssensible Kommunikatorenforschung zu leisten ist, 
die sichtbar macht, wer welche religiösen Inhalte in Unterhal-
tungsprogrammen platziert. Dies ist bislang ausgeblieben.

13	„Entgegen einer einseitigen Orientierung an der Säkularisierungsthese 
wäre demnach davon auszugehen, dass auch kirchenferne junge Menschen 
in unserer Zeit nicht „religionsfrei“ aufwachsen; sie sind, was Religion be-
trifft, keine unbeschriebenen Blätter. [...] Medienerziehung bzw. Medien-
bildung wäre dann also nicht eine Aufgabe, die gleichsam von außen an 
die religiöse Erziehung und Bildung herangetragen wird, sondern sie stellte 
sich vielmehr als genuin religionspädagogische Notwendigkeit dar“ (Pirner 
2004, S. 154f.). 

Das Kreuz mit dem Game

Es müsste noch stärker nach den  
religiösen Sinngehalten gefragt  
werden, die von Unterhaltungs- 

programmen ausgehen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


294

Den Forschungsstand zu der Frage, wie Medien und insbe-
sondere Computer- und Videospiele die religiöse Sozialisation 
von Kindern und Jugendlichen beeinflussen, hat Pirner noch 
2012 (vgl. 2012a, S. 67) als unbefriedigend bezeichnen müssen. 
Und noch immer fehlen Studien zu den Personen und ihren In-
tentionen, die für diese Medienwelten verantwortlich sind! 

Sind Spieleentwickler unreligiös?
Bislang existieren kaum Untersuchungen zu der Frage, wie Spie-
leentwickler weltanschaulich empfinden und ob möglicherweise 
ihre religiösen oder politischen Ansichten in ihre Produktionen 
einfließen. Eine internationale Befragung ergab 2005 (vgl. IGDA 
2005, S. 15), dass manche Entwickler auf Fragen nach ihrer se-
xuellen Ausrichtung extrem ablehnend reagierten. Die damalige 
Untersuchung schloss ausdrücklich keine weltanschaulichen An-
sichten mit ein. Eine vom Autoren 2012 an der Berliner Games 
Academy durchgeführte Befragung von 59 jungen Spieleentwick-
lerinnen und -entwicklern ergab ähnlich heftige Abwehrreaktio-
nen hinsichtlich weltanschaulicher Positionen (Piasecki, Veröf-
fentlichung in Vorbereitung). 

Die allermeisten der dort befragten angehenden Spieleent-
wickler haben keine religiöse Sozialisation erfahren: Bei zwei 
Drittel der Befragten wurde zuhause nie gebetet („Niemals“: 
67,2 Prozent), nur etwa jeder Zehnte geht zu einem bestimmten 
Anlass oder häufiger in einen Gottesdienst (Gottesdienstbesuch 
„Nie“: 88,9 Prozent). Mehr als die Hälfte glaubt gar nicht an Gott 
(Gottesglauben „Nein“: 55,6 Prozent, „Eher nicht“: 9,3 Prozent, 
„Ausgeglichen“: 16,7 Prozent, „Sicher ist da etwas“: 9,3 Prozent, 
„Ganz klar, ich glaube an Gott“: 3,7 Prozent, „Keine Angabe“: 
5,6 Prozent). Eher oder deutlich zustimmend bei der Frage nach 
dem persönlichen Gottesglauben äußern sich damit weniger als 
15 Prozent. Einer der christlichen Konfessionen gehören jedoch 
nach wie vor mit 53,6 Prozent mehr als die Hälfte der Befragten 
(„Römisch-Katholisch“: 14,6 Prozent, „Evangelisch“: 39 Prozent) 
an, 39 Prozent sind aus einer Konfession ausgetreten. Andere als 
christliche organisierte Konfessionen waren unter den Befragten 
nicht vorhanden. 

Ein persönliches Interesse an religiösen Themen verspürt 
ebenfalls nur eine Minderheit der Befragten: Insgesamt 8,8  Pro-
zent haben „starkes“ oder „mäßig starkes Interesse“ („Kein In-
teresse“: 47,4 Prozent, „Schwaches Interesse“: 28,1 Prozent, 
„Ausgeglichen“: 15,8 Prozent). Gleichzeitig können sie sich die 
Integration von Religion in ein Videospiel vorstellen, wenn dies 

Stefan Piasecki

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


295

mit dem Spielziel oder dem Spielinhalt begründet ist („Definitiv 
ja“: 7,7 Prozent, „Warum nicht“: 30,8 Prozent, „Nein, auf keinen 
Fall“: 3,8 Prozent, „Wenn die Geschichte es hergibt“: 21,2 Pro-
zent, „Wenn das Spielsetting es verlangt“: 23,1 Prozent, „Nur als 
Mittel im Spiel (Magiequelle, Gegnermacht)“: 13,5 Prozent). Das 
klassische Gottesbild wird dabei nicht favorisiert, sondern Gott 
im Spiel eher in Form der Existenz eines „höheren Wesens“ oder 
einer „kosmischen Energie“  gesehen.

Die Frage nach der Vermittelbarkeit sozialer und gesell-
schaftlicher Themen in Videospielen (Behinderung, gleichge-
schlechtliche Liebe, soziale Ausgrenzung etc.) wird ganz eindeu-
tig bejaht. 62,7 Prozent der Befragten halten gesellschaftliche 
Themen für „absolut umsetzbar“. Noch 23,5 Prozent halten dies 
vorsichtig für „machbar“. „Unschlüssig“ sind 5,9 Prozent, für 
„schwer, kaum machbar“ halten es 7,8 Prozent. Niemand glaubt, 
dass dies gar nicht realisierbar sei. Spieleentwickler scheinen 
grundsätzlich interessiert an gesellschaftlichen Themen – nahezu 
die Hälfte zeigt sogar ein starkes (24,1  Pro-
zent) oder noch mäßig starkes Interesse 
(24,1 Prozent) an Fragen der Gerechtigkeit, 
von Krieg und Frieden oder auch der Umwelt 
(„Ausgeglichen“: 29,3 Prozent, „Schwaches 
Interesse“: 17,2 Prozent, „Kein Interesse“: 
5,2 Prozent). Allerdings ist insgesamt nur weniger als ein Fünftel 
entweder politisch („Überwiegend politisch tätig“: 5,5  Prozent) 
oder gesellschaftlich („Ich übe überwiegend ein gesellschaftli-
ches Ehrenamt aus“: 10,9 Prozent) engagiert („Ehrenamtlich 
oder politisch engagiert: Nein“: 83,6 Prozent). Mehr als die Hälf-
te der Befragten sind der Meinung, dass Fragen von großer ge-
sellschaftlicher oder kultureller Bedeutung in Spielen unterhalt-
sam und lehrreich thematisiert werden können: 37,7 Prozent 
sind davon „absolut“ überzeugt, „eher überzeugt“ sind 11,3 Pro-
zent, über ein Viertel (26,4 Prozent) sagen, dass dies abhängig 
vom Spieldesign zu realisieren sei („Eher nicht“: 13,2 Prozent,  
„Nein“: 11,3 Prozent).

Bedeutend ist allerdings die zuvor auch bei Journalisten 
(Schneider/Schönbach/Stürzebecher 1993, S. 20 ff.) immer wie-
der beobachtete und grundsätzlich vorhandene Bereitschaft, 
die eigenen Positionen und selbst vertretenen Meinungen und 
Überzeugungen in die bearbeiteten Spiele zu transferieren. Nur 
eine Minderheit lehnt dies ab („Nie“ 2 Prozent, „Selten“ 9,8 Pro-
zent). Nahezu die Hälfte („Manchmal“ 39,2 Prozent, „Häufig“ 
37,3 Prozent, „Immer“ 9,8 Prozent) kann sich vorstellen, dies auf 

Das klassische Gottesbild wird von 
Spielerentwicklern nicht favorisiert. 

Es geht um die Existenz eines höheren 
Wesens oder einer kosmischen Energie.

Das Kreuz mit dem Game

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


296

jeden Fall oder häufig zu tun und Inhalte von Spielen gemäß den 
eigenen persönlichen Überzeugungen zu gestalten.14 

Resümee
Wer als Spielender eine virtuelle Welt betritt, wird mit religiösen 
Elementen konfrontiert (vgl. Kurth 2009), die zum Bestandteil 
der individuellen Spielhandlung werden – ob persönlich gläubig 
oder ungläubig. Religion ist Teil des Unterhaltungsinstrumenta-
riums; Mitmachen ist nicht nur erwünscht, sondern zum (virtu-
ellen) Überleben wichtig. Spieleentwicklerinnen und -entwickler, 
als Medienerschaffer und Kommunikatoren bislang nicht unter-
sucht, konnten in der Befragung mehrheitlich zwar (in Anleh-
nung an Max Weber) als „religiös unmusikalisch“ identifiziert 

werden, gleichzeitig sind sie allerdings bereit, 
Spielinhalte mit ihren eigenen Überzeugun-
gen „aufzuladen“ und Religion als Narrati-
onsbestandteil zu instrumentalisieren. Zu 
beachten ist, dass sich Mitmachmedien wie 
Videospiele nicht nur zu Unterhaltungszwe-

cken einsetzen lassen: Sie ermöglichen Kirchen genauso eine 
interaktive Mission wie sie fundamentalistischen Gewalttätern 
eine virtuelle Dschihad-Plattform bieten können. Mit dem Spiel 
„Special Force“ hat die libanesische Hisbollah 2003 ein solches 
Spiel vorgelegt, das mittlerweile allerdings technisch überholt ist 
(Piasecki 2003, S. 42). Soziale Netzwerke und virtuelle Lernräu-
me sind seitdem für die Vermittlung auch extremistischer Bot-
schaften allerdings wesentlich bedeutsamer geworden.

Den Glauben an die gerechte Sache kann der Videospieler 
von heute sehen, ausprobieren und praktizieren. Er kann sympa-
thisch gezeichneten Charakteren nacheifern und sich von ihnen 
in ihre Welt einführen und für die richtige Sache begeistern las-
sen. Er kann mit geschundenen und benachteiligten Charakte-
ren stärker mitleiden als im Film, denn hier ist er nicht auf die 
passive Rezeption beschränkt; er kann eingreifen und angreifen. 
Während die virtuelle Gemeinde ihm dafür Lob und Anerken-
nung zollt, bekommt das reale Umfeld dies aber unter Umstän-
den nicht mit. Einer religiösen oder politischen Radikalisierung 
eines im Spiel kämpfenden Jugendlichen müssen demzufolge 

14	Auf die ebenfalls abgefragte Bereitschaft auch für religiöse oder politische 
Gruppen und Parteien (darunter auch extremistische) tätig zu werden, 
kann an dieser Stelle nicht weiter eingegangen werden.

Stefan Piasecki

Entwickler sind bereit, Spielinhalte mit  
eigenen Überzeugungen „aufzuladen“  
und Religion als Narrationsbestandteil  
zu instrumentalisieren. 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


297

nicht einmal die engsten Verwandten gewahr werden. Es gibt 
daher etliche Gründe, nicht nur weiterhin reine Rezeptionsfor-
schung zu betreiben, sondern auch aktiv nach Intentionen und 
Vorstellungen der Medienerschaffer und ihren weltanschauli-
chen und ethischen Grundeinstellungen zu fragen.

Zentrale Befunde
�� Videospiele sind nie ein grundsätzlich gültiges Modell der 

Wirklichkeit, sie bieten allerdings glaubwürdige Realitätsbe-
standteile innerhalb ihrer eigenen Konventionen.

�� Computer- und Videospiele sind kein reines Jugendphäno-
men mehr. Die Zahl älterer Nutzer wächst rapide. Sie werden 
nach neuen Themen verlangen.

�� Spielelemente greifen über in soziale Netzwerke und virtu-
elle sowie marktwirtschaftliche Prozesse. Probehandeln ist 
kein Gegenstand der reinen Unterhaltung mehr.

�� Das Videospiel kann ein Proberaum zum Austesten von 
Denk- und Verhaltensmodellen sein.

�� Spiele sind lehrreich, weil man tatsächlich aktiv lernen muss, 
um sie zu bestehen.

�� Videospiele sind keine autonome Parallelwelt. Sie blockieren 
aber Lebenszeit und sind damit eine Konkurrenz für alle an-
deren Bereiche (Bildung, Ehrenamt etc.) und Optionen des 
Lebens, die in der gleichen Zeit nicht stattfinden können.

�� Spiele wie auch Medien allgemein begleiten und initiieren 
Selbstsozialisierungsprozesse.

�� Entwickler haben große Verantwortung, indem sie Grenzen 
und Möglichkeiten von Weltvermittlung und -darstellung 
sowie -rezeption schaffen und das Erleben der Spielenden 
rahmen und führen.

�� Religion ebenso wie ethische Implikationen im Videospiel 
erscheinen vor diesem Hintergrund als bislang zu Unrecht 
vernachlässigt und es gilt so für die Religionspädagogik, was 
Böhm und Buschmann hinsichtlich der Anerkennung von 
Popmusik formuliert haben: „Religionspädagogik hat beson-
ders dann eine Zukunft, wenn sie ihren vielfach erheblichen, 
häufig überheblichen Analphabetismus im Hinblick auf die 
Lebenswelten von Kindern und Jugendlichen überwindet 
und diese stärker als bisher in ihre Überlegungen einbezieht 
(Böhm/Buschmann 2000, S. 11).“

�� Aus den Erfahrungen von Scholtz ist außerdem zu lernen: 
Sprachfähig wird nicht, wer von außen zuschaut und kriti-
siert. Urteilsfähig werden kritisch Spielende.

Das Kreuz mit dem Game

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


298

Literatur
Alexander, Constantin (2013):  Experte: Internetsucht nimmt zu. http://www.

heise.de/newsticker/meldung/Experte-Internetsucht-nimmt-zu-1776726.
html (zuletzt aufgerufen am 14.3.2014).

Baudrillard, Jean (2000): Der unmögliche Tausch. Berlin.
Becker, Patrick (2009): In der Bewusstseinsfalle? Geist und Gehirn in 

der Diskussion von Theologie, Philosophie und Naturwissenschaften.  
Göttingen.

Bevc, Tobias (Hg.) (2007): Computerspiele und Politik. Zur Konstruktion von 
Politik und Gesellschaft in Computerspielen. Münster.

Böhm, Uwe/Buschmann, Gerd (2000): Popmusik – Religion – Unterricht: Mo-
delle und Materialien zur Didaktik von Popularkultur. Münster.

Bornhöft, Petra et al. (2009): 113 Kugeln kalte Wut.  In: Spiegel, H. 12, S. 30-
46. http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-64628264.html  (zuletzt aufge-
rufen am 17.7.2014).

Brenner, Christian (2003): Der Computer als Medium im Religionsunterricht. 
Münster.

Brüggen, Niels (2014): Wer ist hier der Souverän? Kritische Anmerkungen zur 
Medienkompetenzförderung in der digitalen Gesellschaft. In: merz medien + 
erziehung, 58. Jg., H.1, S. 28-35.

Burris, Christopher T./Redden, Elyse K. (2012): No Other Gods Before Mario?: 
Game Preferences Among Atheistic and Religious Individuals. In: Internatio-
nal Journal for the Psychology of Religion, 22. Jg., S. 243-251.

Burris, Christopher T./Dow, Traci (2014): Lost in the Myst?: Narrative Video 
Gaming Decreases Self-Reported Propensity for Spiritual / Religious Expe-
rience. Abstract.  In: International Journal for the Psychology of Religion, 
24. Jg., Published Online 23.1.2014, http://www.tandfonline.com/doi/ful
l/10.1080/10508619.2014.884393#.UuyUICjyits (zuletzt aufgerufen am 
10.5.2014).

Dinter, Astrid (2007): Adoleszenz und Computer. Von Bildungsprozessen und 
religiöser Valenz. Göttingen.

Dogruel, Leyla (2008): Computerspiele und 50+. Akzeptanz und Potentiale von 
Computerspielen bei Personen ab 50 Jahren. München.

EKD (Hg.): Spiele. http://www.ekd.de/spiele/44280.html (zuletzt aufgerufen 
am 14.3.2014).

Englert, Rudolf  et al. (Hg.) (2012): Gott googeln? Multimedia und Religion. 
Jahrbuch der Religionspädagogik  (JRP 28). Neukirchen-Vluyn.

Ernst, Nina (2011): Diese Augen können lügen. http://www.stern.de/digital/
spiele/krimi-videospiel-la-noire-diese-augen-koennen-luegen-1687208.html 
(zuletzt aufgerufen am 14.3.2014).

Freudenberger-Lötz, Petra (72012): Schüler/in – theologisch. In: Rothgangel, 
Martin/Adam, Gottfried/Lachmann, Rainer (Hg.): Religionspädagogisches 
Kompendium. Göttingen, S. 252-264.

Stefan Piasecki

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


299

Freyermuth, Gundolf S./Gotto, Lisa/Wallenfels, Fabian (Hg.) (2013): Serious 
Games Exergames Exerlearning. Zur Transmedialisierung und Gamification 
des Wissenstransfers. Bielefeld.

Frick, Daniel (2012): Spiele machen Ernst. In: pro- Cristliches Medienmagazin, 
H. 5, S. 44-45. http://www.pro-medienmagazin.de/uploads/tx_booklet/
PRO_2012_05.pdf (zuletzt aufgerufen am 2.9.2014).

Göttlich, Udo/Krotz, Friedrich/Paus-Haase, Ingrid (Hg.) (2001): Daily Soaps 
und Daily Talks im Alltag von Jugendlichen. Opladen.

Gräb, Wilhelm et al. (2006): „Irgendwie fühl ich mich wie Frodo...!“  Eine empiri-
sche Studie zum Phänomen der Medienreligion. Frankfurt am Main.

Gräb, Wilhelm/Herrmann, Jörg (2006): Gelebte Medienreligion. In: Gräb, Wil-
helm et al.: „Irgendwie fühl ich mich wie Frodo...!“  Eine empirische Studie 
zum Phänomen der Medienreligion. Frankfurt am Main, S. 7-14.

Grethlein, Christian (1998): Religionspädagogik. Berlin.
Grümme, Bernhard/Lenhard, Hartmut/Pirner, Manfred L. (Hg.) (2012): Re-

ligionsunterricht neu denken. Innovative Ansätze und Perspektiven für den 
Religionsunterricht. Stuttgart.

Grunder, Hans-Ulrich (2001): Schule und Lebenswelt. Ein Studienbuch. Münster.
Hartmann, Maren/Hepp, Andreas (Hg.) (2010): Die Mediatisierung der All-

tagswelt. Wiesbaden.
Hartmann, Thilo (2008): Let´s compete! Wer nutzt den sozialen Wettbewerb 

in Computerspielen. In: Quandt, Thorsten/Wimmer, Jeffrey/ Wolling, Jens 
(Hg.): Die Computerspieler. Studien zur Nutzung von Computergames. 
Wiesbaden, S. 193-208.

Heumann, Jürgen (Hg.) (2005): Über Gott und die Welt. Religion, Sinn und 
Werte im Kinder- und Jugendbuch. Frankfurt am Main.

Höfner, Charlotte (2003): Sind Nachrichtenfaktoren Unterhaltungsfaktoren? 
Eine experimentelle Überprüfung des Einflusses von Nachrichtenfaktoren 
auf den wahrgenommenen Unterhaltungswert und die wahrgenomme-
ne Informationsqualität von politischen Zeitungsmeldungen. Diss. Univ.  
München.

IGDA (International Game Developers Association) (Hg.) (2005): Game Deve-
loper Demographics: An Exploration of Workforce Diversity.  http://www.
igda.org/sites/default/files/IGDA_DeveloperDemographics_Oct05.pdf (zu-
letzt aufgerufen am 16.6.2014).

Jenkins, David (2012): David S. Goyer Black Ops II interview – the white 
knight of storytelling. http://metro.co.uk/2012/11/13/david-s-goyer-black-
ops-ii-interview-the-white-knight-of-storytelling-618510/ (zuletzt aufgeru-
fen am 14.2.2014).

Keppler, Angela (2010): Variationen des Selbstverständnisses: Das Fernse-
hen als Schauplatz der Formung sozialer Identität. In: Hartmann, Maren/
Hepp, Andreas (Hg.): Die Mediatisierung der Alltagswelt. Wiesbaden,  
S. 111-126.

Das Kreuz mit dem Game

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


300

Kirchenamt der EKD (Hg.) (2010): Kirche und Jugend – Lebenslagen, Begeg-
nungsfelder, Perspektiven. Eine Handreichung des Rates der Evangelischen 
Kirche in Deutschland. Gütersloh.

Konz, Britta (2005): Virtualisierung menschlicher Erfahrung. Menschenbild 
im Videospiel. In: Heumann, Jürgen (Hg.): Über Gott und die Welt. Reli-
gion, Sinn und Werte im Kinder- und Jugendbuch.  Frankfurt am Main,  
S. 237-258.

Kopka, Tobias (2013): Interface Control Meaning. Eine typologische Gegen-
standssichtung des Phänomens Exergames. In: Freyermuth, Gundolf S./ 
Gotto, Lisa/Wallenfels, Fabian (Hg.): Serious Games Exergames Exerlear-
ning. Zur Transmedialisierung und Gamification des Wissenstransfers. Bie-
lefeld, S. 265-288.

Kurth, Cornelia (2009): „Wie gläubig man in einem Spiel doch sein kann!” In: 
evangelisch.de vom 23.11.2009 http://www2.evangelisch.de/themen/me-
dien/wie-glaeubig-man-in-einem-spiel-doch-sein-kann7254 (zuletzt aufge-
rufen am 14.3.2014).

Kreusing, Bastian (2014): Computerspielsucht erkennen und verstehen. http://
www.spieleratgeber-nrw.de/?siteid=1369 (aufgerufen am 14.3.2014).

Lange, Andreas (2001): Storykiller. Von der Zerstörung der Geschichten in Com-
puterspielen. In: Ästhetik & Kommunikation, 32.Jg., H. 115, S. 79-84.

Meister, Dorothee M. et al. (2008): Mediale Gewalt. Ihre Rezeption, Wahrneh-
mung und Bewertung durch Jugendliche. Wiesbaden.

Murray, Janet H. (1997): Hamlet on the Holodeck. The Future of Narrative in 
Cyberspace. New York.

Nord, Ilona (2008): Realitäten des Glaubens. Zur virtuellen Dimension christli-
cher Religiosität. Berlin.

Paus-Haase, Ingrid et al. (1999): Talkshows im Alltag von Jugendlichen. Op-
laden.

Piasecki, Stefan (2003): Für 8,50 Dollar ziehen sie in den Krieg gegen Israel. In: 
Frankfurter Allgemeine Zeitung vom  20.11., S. 42.

Piasecki, Stefan (2009): Religion in der Mediengesellschaft – Verständnisse und 
Missverständnisse. Marburg.

Piasecki, Stefan: Erlösung durch Vernichtung ?! – Unterhaltung, Technik-Fas-
zination und Muster des Religiösen im Videospiel. Eine explorative Studie 
an Schnittpunkten von Religionspädagogik, Sozialwissenschaften und Game 
Studies. Veröffentlichung in Vorbereitung.

Pirner, Manfred L./Breuer, Thomas (Hg.) (2004): Medien – Bildung – Religion. 
Zum Verhältnis von Medienpädagogik und Religionspädagogik in Theorie, 
Empirie und Praxis. München.

Pirner, Manfred L. (2004): „Religiöse Mediensozialisation?“ Ein empirisches 
Forschungsprojekt. In: Pirner, Manfred L./Breuer, Thomas (Hg.): Medien 
– Bildung – Religion. Zum Verhältnis von Medienpädagogik und Religions
pädagogik in Theorie, Empirie und Praxis. München, S. 154-164.

Stefan Piasecki

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


301

Pirner, Manfred L. (2012a): Religiöse Mediensozialisation. Wie die Medien die 
Religiosität von Kindern und Jugendlichen beeinflussen. In: Englert, Rudolf 
et al. (Hg.): Gott googeln? Multimedia und Religion. Jahrbuch der Religions-
pädagogik (JRP 28). Neukirchen-Vluyn, S. 59-69.

Pirner, Manfred L. (2012b): Medienweltorientierte Religionsdidaktik. In: 
Grümme, Bernhard / Lenhard, Hartmut / Pirner, Manfred L. (Hg.): Reli-
gionsunterricht neu denken. Innovative Ansätze und Perspektiven für den 
Religionsunterricht. Stuttgart, S. 159-172.

Quandt, Thorsten/Wimmer, Jeffrey/Wolling, Jens (Hg.) (2008): Die Computer-
spieler. Studien zur Nutzung von Computergames. Wiesbaden.

Reinders, Angela M. T. (2006): Zugänge und Analysen zur religiösen Dimension 
des Cyberspace. Münster.

Rothgangel, Martin/Adam, Gottfried/Lachmann, Rainer (Hg.) (2012): Religi-
onspädagogisches Kompendium. Göttingen.

Schell, Fred (2003): Aktive Medienarbeit mit Jugendlichen. Theorie und Praxis. 
München.

Schleider, Thomas (2009): Evangelische Kirche: Computerspiele kein Teufels-
zeug. http://www.pcgameshardware.de/Spiele-Thema-239104/News/
Empfehlung-an-alle-Eltern-und-Grosseltern-701953/ (zuletzt aufgerufen 
am 14.3.2014).

Schneider, Beate/ Schönbach, Klaus/Stürzebecher, Dieter (1993): Westdeutsche 
Journalisten im Vergleich: jung, professionell und mit Spaß bei der Arbeit. In 
Publizistik, 38. Jg., H.1, S. 5-30.

Scholtz, Christopher P. (2004): Religionspädagogisches Lernen in der Welt Zel-
das? Phänomenologische Auseinandersetzung mit einem Klassiker der Com-
puterspiele. In: Pirner, Manfred L./Breuer, Thomas (Hg.): Medien – Bildung 
– Religion Zum Verhältnis von Medienpädagogik und Religionspädagogik in 
Theorie, Empirie und Praxis. München, S. 145-153.

Schröder, Bernd (2012): Multimedia und Religion. Rückfragen – Kontroversen – 
Perspektiven. In: Englert, Rudolf et al.(Hg.): Gott googeln? Multimedia und 
Religion. Jahrbuch der Religionspädagogik (JRP 28). Neukirchen-Vluyn, 
S. 221-233.

USK (Unterhaltungssoftware Selbstkontrolle)(Hg.): Genres. http://www.usk.
de/pruefverfahren/genres/  (zuletzt aufgerufen am 14.3.2014).

Waltemathe, Michael (2011): Computer-Welten und Religion: Aspekte ange-
messenen Computergebrauchs in religiösen Lernprozessen. Hamburg. 

Winklmann, Michael (2014): Biografie: Ein Spiel. Das identitätsbildende Poten-
zial von Computerspielen in (religiösen) Bildungsprozessen. In: merz medien 
+ erziehung, 58. Jg., H.1, S. 52-57.

Wüllner, Daniel (2012): Bild: Spec Ops: The Line. In: Sueddeutsche.de vom 
15.7. http://www.sueddeutsche.de/digital/spiele-test-spec-ops-the-line-
im-herzen-der-eigenen-finsternis-1.1407897 (zuletzt aufgerufen am  
14.3.2014).

Das Kreuz mit dem Game

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283 - am 13.01.2026, 08:45:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2014-3-283
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

