
Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 423 

Minderheitenprobleme  
am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

Christoph Elsas 

Abstract Deutsch 

An der kroatischen EU-Außengrenze 600 km südlich von München verbinden sich 
Flüchtlings- und Minderheitenprobleme in der mehrheitlich muslimischen Region im 
Nordwesten des Vielvölkerstaats Bosnien-Herzegowina. Die Weihnachtszeit 2020 mach-
te erneut die religiös-kulturellen Anteile an der Disparatheit der Situation klar. Anders 
als die mehrheitlich römisch-katholischen Kroaten und die serbisch-orthodoxen Ser-
ben unter den Bosniern haben die mehrheitlich muslimischen Bosniaken keinen ande-
ren Staat, sondern nur eine lange Geschichte in der Regel als Minderheit in den Gebieten 
zwischen diesen Nachbarvölkern. Bei Bosniaken sind Jesus und Maria hochgeehrt, 
doch als Muslime feiern sie eigene Feste und treffen auch damit auf konkurrierende 
Minderheitsgefühle bei den Kroaten und Serben in Bosnien-Herzegowina, die nach 
westkirchlichen und ostkirchlichen Terminen und Traditionen unterschiedlich Weih-
nachten feiern. Angesichts der starken Abhängigkeit des jeweiligen Status der drei 
Volksgruppen von der Religion bzw. Konfession der Herrschenden bis zur Tito-Zeit 
wird dabei die Verflechtung von Religion und Macht thematisiert, die weithin verhäng-
nisvoll war und deren Tradition doch nach dem Zerfall Jugoslawiens während des 
Bosnienkrieges z.T. auch für Ansätze zur Versöhnung genutzt wurde. So zielt der Bei-
trag auf eine Sensibilisierung durch schrittweise Rückfragen in der Geschichte, um 
Möglichkeiten friedlicher Koexistenz auszuloten: wohl erst durch Integration in die 
EU. 

 
Abstract English 

At the Croatian border of the EU there is a connection of problems of migration and 
of minorities in the North Western district of the multi-ethnic state Bosnia-Hercego-
vina. The religious-cultural contributions to the disparate situation got clear once more 
in the days around Christmas 2020. In contrast to the Roman Catholic Croats and to 
the Serbian Orthodox Serbs in the Bosnian population the Muslim Bosniaks do not 
have also another state but only a long history of being a minority in the region be-
tween these neighbouring ethnicities. The Bosniaks highly honour Jesus and Maria, 
but as Muslims they have their own festivals. That is one of the reasons why their feel-
ing of minority is meeting concurring ones of the Croats and Serbs of Bosnia-Her-
cegovina celebrating Christmas with differences between dates and traditions of the 
Western and Eastern churches. The status of the three ethnicities always was in a strong 
dependence of the rulers’ religion. Because of that the article analyses the combina-
tion of religion and power having been unfortunate for at least one part of the popula-
tion in history. But after Yugoslavia’s dissolution it was used for impulses to reconcil-
iation during the Bosnian war, too. The aim is to sensitise by asking back step by step 
in history to understand the last decades and to find possibilities of a peaceful coexist-
ence: probably only by integration into EU.  

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

424 

1. Bosnien, Europäische Gemeinschaft  
und der Friede auf Erden 

„Nur 600 Kilometer von den Weihnachten feiernden Münchnern entfernt steckten 1.300 
Menschen aus dem Lager im Schnee […] Das EU-Mitglied Kroatien treibt die Migranten 
mit Gewalt unter Ignorierung des europäischen Rechts hinter die Grenze zur EU zurück 
[…] Schuld ist auch das Kompetenzwirrwarr auf bosnischer Seite. Der serbische Teilstaat 
innerhalb Bosnien-Herzegowinas verweigert sich, schiebt Migranten in Richtung des mehr-
heitlich muslimischen Bihać ab. Auch die kroatischen Kantone im Südwesten des kleinen 
Vielvölkerstaates handeln so. Im Ministerrat blockierten Serben und Kroaten monatelang 
Maßnahmen, feste Unterkünfte in Lipa zu bauen. Das Geld dazu war da. Ausgerechnet am 
21. Dezember, drei Tage vor Weihnachten, beschloss man nach langem Zögern, das Zelt-
lager in Lipa endlich winterfest zu machen. Die Migranten wurden wegen der Bauar-
beiten (!) in den Schneesturm geschickt. Sie zündeten aus Protest die Zelte an […].“1 

„Minderheitenschutz. Eine interdisziplinäre Betrachtung“ ist der Titel des 2013 in 
Marburg erschienenen Bandes der maßgeblich von Gilbert Gornig herausgegebe-
nen Schriftenreihe Europäische Studien. Wie er selbst und Peter Hilpold aus juris-
tischer habe auch ich aus religionsgeschichtlicher Perspektive darin geschrieben.2 
Dann fragte ich für das Verhältnis von Recht und Gerechtigkeit etwa nach afrika-
nisch-europäischen Gemeinsamkeiten aus allgemeineren religiösen Traditionen 
und durch Traditionen von Bibel und Koran.3 Zugleich las ich im Internet zum Jah-
reswechsel 2020/21 zu jener Situation in Bosnien, die Gefühlen der Gerechtigkeit 
zuwiderläuft und doch von Minderheitenrechten in Europa nicht erfasst wird: 

Titos Jugoslawien hatte in der Weihnachtszeit „Väterchen Frost“ öffentlich prä-
sent sein und zum neuen Jahr Geschenke an die Kinder aller Nationen und Reli-
gionen verteilen lassen. Muslime achten Jesus hoch, feiern aber andere religiöse 
Feste als Weihnachten, und das ostkirchliche serbisch-orthodoxe Weihnachtsfest 
wird 13 Tage nach dem westkirchlich festgelegten römisch-katholischen Termin 
gefeiert, der zur kroatischen Tradition gehört. Deshalb sind in der Weihnachtszeit 
in Bosnien-Herzegowina jetzt die meisten Ämter und Geschäfte geöffnet, man 
wählt sich seine Feiertage, und seit 2011 ist der Weihnachtsmarkt in Sarajewo zu 
einer bedeutenden Weihnachtsfestlichkeit geworden, die die traditionellen deut-
schen Märkte nachahmt.  

 
1  Vgl. E. Rathfelder, Geflüchtete in Bosnien. Weihnachten der Unmenschlichkeit, in: 

taz 30.12.2020. Im Internet abrufbare Videos mit Interviews und die im Folgenden auf-
genommenen Wikipedia-Einträge bestätigen die Darstellung des taz-Korrespondenten. 

2  Dieser Beitrag „Wege zum Schutz religiöser Minderheiten in der Geschichte Europas“ 
auf S. 13–72 fußt für das vorliegende Thema auf einem mit Anmerkungen versehenen 
spezielleren: C. Elsas, Bosnien. Religionsgeschichtliche Analyse einer balkanischen 
Grenzlandtragödie, in: R. Faber/B. Naumann (Hrsg.), Literatur der Grenze – Theorie der 
Grenze, Würzburg 1995, 225–235. Vgl. allgemein S. Balić, Das unbekannte Bosnien. 
Europas Brücke zur islamischen Welt, Köln 1992 und Th. Bremer, Kleine Geschichte 
der Religionen in Jugoslawien. Königreich – Kommunismus – Krieg, Freiburg 2003. 

3  Vgl. C. Elsas/Th. Gebauer/W. Richebächer, Sterben, Tod und Trauer in den Religionen 
und Kulturen der Welt, Bd. 4: Dialog zu Tod und Gerechtigkeit zwischen Afrika und 
Europa, Berlin, 2021, Kapitel 9 und 10. 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 425 

Für Serbisch-Orthodoxe gehört zu ihrem Weihnachten auch die Geschichte ei-
ner der größten orthodoxen Kirchen auf der Balkanhalbinsel, der Mariä-Geburt-
Kathedrale der Metropolie Dabrobosnien im Stadtzentrum von Sarajewo unweit 
der römisch-katholischen Herz-Jesu-Kathedrale: Das Osmanische Reich hatte im 
Zuge der Eroberungen der Türkenheere auf dem Balkan 1463 Sarajewo zur Stadt 
ausgebaut und schon 1530/31 im Zentrum die größte Moschee von Bosnien-Her-
zegowina errichtet. Sie blieb es bis zum Jahr 2000, als der saudische Prinz Sal-
man im Nachkriegs-Sarajewo die König-Fahd-Moschee als größte Moschee auf 
dem Balkan einweihte. Aber zwischenzeitlich war 1859 die symbolträchtige Ent-
scheidung zum Bau auch eines repräsentativen kirchlichen Zentrums in Sarajewo 
gefallen, als Großbritannien, Frankreich und Russland immer mehr Druck auf die 
Sultane der Osmanen ausübten, den christlichen Bürgern im Reich größere reli-
giöse Freiheiten wie den Bau von Kirchen zu gewähren. So war die gewaltige Ka-
thedrale der Serbischen Orthodoxie 1874 fertiggestellt und die katholische 1889 
daneben nach der österreich-ungarischen Besetzung Bosniens erbaut worden, und 
1902 war die drittgrößte Synagoge in Europa gefolgt. Doch am Tag nach dem At-
tentat eines Serben in Sarajewo auf den österreichisch-ungarischen Thronfolger 
1914 kam es zu Beschädigungen des serbisch-orthodoxen Seminargebäudes und 
Sitzes des Metropoliten. Dann war auch die Kathedrale verfallen, weil Österreich 
im Ersten Weltkrieg die Glocken und das massive Dach aus Blei abtransportieren 
ließ. Doch im 1918 gegründeten Königreich der Serben, Kroaten und Slowenen 
wurde sie zu Weihnachten 1922 nach Totalrenovierung neu geweiht. Und schien 
sich nicht, bevor Bosnien-Herzegowina selbständig wurde, mit Milošević – nach 
den schweren Zeiten für die Kirche im Zweiten Weltkrieg und unter Tito – ähn-
lich Großartiges anzubahnen, als im Januar 1990 das orthodoxe Weihnachtsfest 
wieder offiziell in der Belgrader Innenstadt gefeiert wurde? 

2. Minderheitsgefühle bei Bosniaken 

Die Staatsbürger von Bosnien-Herzegowina heißen Bosnier. Eines der drei den 
Staat laut Verfassung konstituierenden und sich sprachlich nur in Eigenheiten un-
terscheidenden südslawischen Völker sind die Serben, ein zweites die Kroaten, 
die beide ihre eigenen Staaten auf dem Balkan, die sie sich seit dem 6. Jh. erober-
ten, nach sich benannten. Als Bosniaken werden ausschließlich die etwa 3.000.000 
bosnienstämmigen südslawischen Muslime bezeichnet, die sich nach dem Namen 
des Landes am Fluss Bosna nennen, wo sich ihre Vorfahren ansiedelten. Im 11. Jh. 
wird nach dem Schisma zwischen Ost- und Westkirche das Bistum Bosnien als 
römisch-katholische Diözese erwähnt, und im 12. Jh. konnte sich ein bosnisches 
Königreich etablieren, zu dem auch Gebiete gehörten, die für die Geschichte der 
Serbisch-Orthodoxen und der katholischen Kroaten von Bedeutung sind.4  

 
4  Vgl. R. Grulich, Die Religionsgemeinschaften im ehemaligen Jugoslawien. Bis zur 

Staatsgründung 1918, in: D. Melčić (Hrsg.), Der Jugoslawienkrieg. Handbuch zu Vor-
geschichte, Verlauf und Konsequenzen, Wiesbaden 22007, 235–242. 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

426 

Nach der Eroberung von Bosnien-Herzegowina durch die Türkenheere wurden 
die Bosnier allmählich mehrheitlich Muslime und stiegen damit von Schutzbür-
gern oder Sklaven zu Vollbürgern des osmanischen Reichs auf. Das ließ sie, vor 
allem die Minderheit muslimischer Großgrundbesitzer, ihre Privilegien gegen Re-
formen verteidigen, die das christliche Ausland im 19. Jh. von den Osmanen zu-
gunsten der Christen, mehrheitlich armen Bauern, erwartete. Auf sich gestellt „nach 
dem Zerfall des Osmanischen Reiches entwickelte sich bei der bosnischen Bevöl-
kerung die Vorstellung der territorialen Unteilbarkeit von Bosnien-Herzegowina 
zu einer politischen Antwort auf ethnisch-nationale (kroatische und serbische) Pro-
jektionen […] So wie die westliche Definitionsmacht die Bosniaken zu einer der 
‚Kriegsparteien‘ machte, wird auch nach Dayton ignoriert, dass die Bosniaken Op-
fer eines Genozids waren“5: Sie haben keinen anderen Staat wie die Serben und 
die Kroaten und leben religionskulturell nur hier – wie sonst in Europa die Mus-
lime im europäischen Teil der Türkei, im Kosovo und in Albanien – nicht als Min-
derheit.6 

„Inschallah, eines Tages wird es klappen“ wird Anfang 2021 einer der auf Ar-
beit in der EU wartenden Lipa-Flüchtlinge in einem Interview der Deutschen 
Welle zitiert und kommentiert: „Bihać hat nie einen Euro von der EU gesehen in 
3 Jahren für 8.000 Flüchtlinge aus Pakistan, Afghanistan […].“ Ein weiteres im 
Internet zu findendes Interview mit einer einheimischen Mitarbeiterin vom Roten 
Kreuz erklärt zu Geldern aus der EU, dass dafür die Unterschrift des Ministeri-
ums aus Sarajewo ein Jahr lang fehlte und sich die lokale Bevölkerung ebenso 
wie die Flüchtlinge im Stich gelassen fühlte. Eine dort auch zu findende Reisere-
portage beklagte schon 2005 die innerstaatlichen Blockaden: „Jeder möchte be-
rücksichtigt werden. Allein Sarajewo hat drei Bürgermeister: einen kroatischen, 
einen serbischen und einen bosniakischen. Und so ist es im ganzen Land. Es gibt 
tausend Minister, allein 60 Prozent des Landeshaushaltes wird für Regierung und 
Verwaltung ausgegeben.“ 

Seit der Flüchtlingskrise 2015 wurde diese Gegend von Bihać im äußersten 
Nordwesten nahe der Grenze zu Kroatien von Migranten als Aufenthaltsort vor 
dem Grenzübertritt in die EU genutzt. Bereits 2019 berichteten Augenzeugen über 
kaum genug Nahrung und menschenunwürdige Zustände im zugehörigen Flücht-
lingslager Vućjak und berichteten bosnische Medien von mehr Diebstählen in der 
Region, von Anwohnerprotesten und Gewaltkonflikten unter Flüchtlingen. Nach 
mehrheitlichem Hungerstreik der Lagerbewohner brachte Bosnien sie in eine ehe-
malige Kaserne, bis 2020 das 25 km vom Stadtzentrum entfernte Lager Lipa ohne 
Strom und Wasserleitungen für 3.000 Flüchtlinge dauerhaftes Zentrum wurde.  

Bihać war 1592 von den Osmanen erobert und deren Festung nahe der Grenze 
zu Österreich-Ungarn 63mal vergeblich belagert worden – bis zum Berliner Ver-
trag von 1878. Im muslimisch geprägten Bihać sind mehr als 90% der 61.000 Ein-
wohner Bosniaken, während man 2013 50,1% Bosniaken, 30,8% Serben und 

 
5  Vgl. M. Imamović, Bosnien-Herzegowina bis 1918, ibid., 67–88 (Zit. 86.87). 
6  H. Kandler, Islam in der Diaspora: Südost- und Osteuropa, in: W. Ende/U. Steinbach 

(Hrsg.), Der Islam in der Gegenwart, München, 5. Aufl. 2005, 597–612. 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 427 

15,4% Kroaten für die Föderative Republik Bosnien-Herzegowina zählte, die 1995 
entstand, nachdem das Land bis 1991 Teil der Sozialistischen Föderativen Repub-
lik Jugoslawien war. 1992–95 bildete das Gebiet eine von serbischen Milizen um-
zingelte Enklave unter Kontrolle bosnischer Regierungstruppen und wurde zur 
UN-Schutzzone erklärt.  

Nach den vier Jahren Krieg konnte durch Vermittlung der internationalen Ge-
meinschaft das Friedensabkommen von Dayton geschlossen werden. Die in An-
nex 4 festgelegte heutige Verfassung für Bosnien-Herzegowina garantiert die pa-
ritätische Machtteilung der drei konstituierenden Völker. Aber in diesem Kom-
promiss von Dayton wurde der neue Staat in die Föderation Bosnien und Herze-
gowina und – mit 49% des Territoriums – die Republika Srpska als weitgehend 
eigenständige Entitäten unterteilt. Zu letzterer gehören Städte wie Srebenica, de-
ren bosniakische oder kroatische Bevölkerung vertrieben oder ermordet wurde, 
und erst seit der Verfassungsänderung von 2002 gehören der Regierung dieses 
Landesteils – in dessen Norden und Osten vor dem Krieg die Bosniaken die größ-
te Volksgruppe waren – auch Vertreter der inzwischen 14% Bosniaken und 2,4% 
Kroaten an.  

Die Identität der Bosniaken hängt damit zusammen, dass sie als asketisch le-
bende Krstjani sowohl die katholische als auch die orthodoxe Kirche ablehnten, 
die Bosnien von Rom, Ungarn und Kroatien sowie Byzanz und Serbien aus be-
drängten, und mehrheitlich seit dem 15./16. Jh. die islamische Religion der osma-
nischen Eroberer des Landes angenommen hatten, die nur die Angehörigen der 
Großkirchen als Schutzbürger einstuften. Eine solche „bosnische Kirche“ in die-
sem Rückzugsgebiet zwischen west- und ostkirchlichem Kulturraum fand dann 
zwar Entsprechungen im unorthodoxen mystischen Islam von Sufis. Doch spre-
chen die Fakten dafür, dass infolge der in Bosnien – und auch beim dortigen Adel – 
seit 1461 erfolgreichen Arbeit der Franziskaner für die römisch-katholische Kirche 
und auf Druck der Großkirchen angesichts des Vorrückens der Osmanen der bos-
nische König selbst seine Landeskirche vor der Eroberung des Landes zerschlug. 
Bis dahin wurden wie die orthodoxen und die katholischen auch die „bosnischen“ 
Christen – gegen die doch die Großkirchen als „Häretiker“ vorgingen – auf den-
selben Friedhöfen mit gemeinsamer Sepulkral-Kunst beerdigt. Danach schufen 
Elemente ihrer alten Grabsteine, der Stećci, auf den – nur ohne Kreuzdarstellun-
gen und Dreifaltigkeitssymbolik – von den Osmanen übernommenen Grabsteinen 
einen allmählichen Übergang, und einige der Inschriften dieser Nišani sind sogar 
in Bosančica-Schriftzeichen gehalten.7  

Die osmanische Expansion war nicht primär religiös, sondern von der Staats-
raison motiviert, und seit 1878 erfolgte mit der österreichisch-ungarischen Okku-
pation Bosniens unter seinen Muslimen, denen Österreich politisch gegen ein Groß-

 
7  Vgl. B. Althoff, Die Rolle der bosnischen Kirche bei der Islamisierung Bosniens und 

Herzegowinas, Diss. FU Berlin 2017, (193-198.204-210); L. Steindorff, Von der Kon-
fession zur Nation: Die Muslime in Bosnien-Herzegowina, in: H.-D. Döpmann (Hrsg.), 
Religion und Gesellschaft in Südosteuropa (Südosteuropa-Jahrbuch 28), München 1997 
(online 2011), 253–269 (255f); S. Džaja, Die „bosnische Kirche“, München 1978 (36-
45.62-67.100-103). 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

428 

kroatien und ein Großserbien Beachtung schenkte, ein machtvoller Europäisie-
rungsprozess. Doch „stellte sich der herrschende Kurs in den beiden Jugoslawien 
(1918–1941 und 1945 bis 1992) und im kurzlebigen Kroatien (1941–1945) auf 
deren Totschweigen ein.“ Im Blick auf die eigene politische Anerkennung bei den 
muslimischen Staaten der Blockfreien ließ dann Tito 1971 die Selbstbezeichnung 
„Muslime im nationalen Sinne“ neben „Serben“ und „Kroaten“ zu. Aber „bei der 
missbräuchlichen Verwendung des religiösen Namens wurde die Islamische Ge-
meinschaft im Lande nicht befragt“, und „am 29. September 1993 beschloss eine 
nach Sarajewo eigens berufene Allbosniakische Volksversammlung zum histori-
schen Namen zurückzukehren.“ Zuvor waren verallgemeinernd Kroatisch-Katholi-
schen und Muslimen Beteiligung an den faschistischen Maßnahmen des Ustascha-
Regimes gegen die Serbisch-Orthodoxen während des Zweiten Weltkriegs und 
dann als Absichten der Muslime in Jugoslawien nach 1979 – nach Khomeinis Re-
volution in Iran – „Fundamentalismus“ und „Dschihad als moderner Krieg“ un-
terstellt worden. Doch der reale „Aggressor – die extremen serbischen Nationalis-
ten mit kommunistischem Unterbewusstsein – ging gegen alles vor, was die Iden-
tität Bosniens ausmacht […] Bereits im Januar 1993 vernichtete er total oder be-
schädigte erheblich rund 1000 Moscheen, das sind zwei Fünftel aller islamischen 
Gebetshäuser im Land […] Wo immer der serbische Soldat aufgetaucht war, dort 
wurde alles Muslimische vernichtet. Nicht einmal die Friedhöfe blieben ver-
schont.“8 

Man hat die Nation eine „Gemeinschaft in der Vorstellung“ genannt. In Deutsch-
land erfolgte die Nationsbildung infolge der Säkularisierung über die konfessio-
nelle Abgrenzung hinweg, anders in Bosnien-Herzegowina: „Die alte konfessio-
nelle Abgrenzung ist zur neuen nationalen Abgrenzung geworden, wobei sich der 
Umfang der Gruppe nicht verändert hat […] Katholische und orthodoxe Konfes-
sion leisteten bereits gegenüber der islamisch geprägten osmanischen Reichsiden-
tität eine Abgrenzungsfunktion […] Erst mit der Okkupation durch Österreich-
Ungarn 1878 erlangte die Konfession für die Muslime eine innerhalb des Staats-
verbandes tendenziell ausgrenzende Funktion.“ Denn „von der Mehrheitsbefind-
lichkeit innerhalb des Gesamtstaates waren sie in eine Minderheitslage gelangt. 
Über die noch dominant konfessionelle Identität hinaus entwickelte sich die „pro-
tonationale Bewegung“, und die Zeit 1879–1918 half Bosnien, in Westeuropas 
Wirtschaft und Politik hineinzufinden, die den Ausgleich zwischen Glaubensrich-
tungen betonen. Zwar blieb die Selbstbehauptung gegenüber den bereits ausge-
bildeten Nationen der Serben und der Kroaten schwer, aber „bis zum Zerfall von 
Jugoslawien erlangten die Muslime in Bosnien-Herzegowina zunehmende Affir-
mation als Mehrheitsnation“. So kam es dazu, dass am 10. Juni 1991 nach den 
freien Wahlen ihre Vertreter Bosnien als „die Heimat der bosnischen Muslime 
und als Vaterland aller jugoslawischen Muslime“ bezeichneten und sich zugleich 
bereiterklärten, „einen Teil ihrer nationalen Souveränität zugunsten der bürgerli-
chen Souveränität von Bosnien und der Herzegowina aufzugeben.“ „Bosniakisch“ 

 
8  S. Balić, Der Islam und seine geschichtliche Bedeutung für Südosteuropa (mit beson-

derer Berücksichtigung Bosniens), in: Döpmann (Anm. 7), 71–86 (Zit. 80.82f). 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 429 

als Namen ihrer Nation „impliziert allerdings durch seine Ableitung von der Ter-
ritorialbezeichnung den Anspruch, Staatsnation in Bosnien-Herzegowina zu sein, 
und drängt Kroaten und Serben in die Befindlichkeit von Minderheiten.“9 

3. Konkurrierende Minderheitsgefühle  
bei Serben und Kroaten 

Aus einer westlichen Innenperspektive war „die katholische Kirche oft Trägerin 
von Befreiungsströmungen bei den Kroaten. Sie hat diese Rolle verstanden als 
Einsatz für das Recht des Menschen und des Volkes […] Da die Kirche in Bosni-
en-Herzegowina in einer spezifischen Umgebung des Aufeinandertreffens von 
Zivilisationen und Religionen lebt, bemüht sie sich um das Zusammenleben und 
den ökumenischen Dialog, aber sie widersetzt sich auch jeder Majorisierung ir-
gendeines Volkes dieses Staates. Es ist äußerst schmerzhafte Wirklichkeit dieser 
Kirche, dass über 60% ihrer Gläubigen vertrieben sind.“10 Zum Punkt Minder-
heitsgefühl war allerdings zu beachten: „Noch bis ins vorige Jahrhundert lässt sich 
nicht von einem kroatischen Nationalbewusstsein im heutigen Sinne sprechen, 
wonach sich also die Katholiken aus Bosnien ausdrücklich als Kroaten und damit 
als Angehörige der gleichen Nation wie etwa die Bewohner Dalmatiens oder Sla-
woniens gefühlt hätten. Es ist bemerkenswert, dass es dabei unter den Katholiken 
Bosniens unterschiedliche Akzentsetzungen gibt. Während die Kroaten in Zentral-
bosnien, die dort eine Minderheit gegenüber den muslimischen Bosniaken dar-
stellen, die Option eines Zusammenlebens im bosnischen Staat vertreten (diese 
Richtung wird etwa von der Hierarchie und vor allem von der bosnischen Fran-
ziskanerprovinz vertreten), herrscht in der westlichen Herzegowina, wo die Kroaten 
schon vor dem Krieg die erdrückende Mehrheit hatten, die Meinung vor, Bosnien 
soll aufgeteilt und dieses Gebiet der Republik Kroatien angegliedert werden.“11  

Für das allgemein vorherrschende kroatische Selbstgefühl bezeugen altkroati-
sche Kunst, Architektur und Volkstradition „eindeutig einen christlichen Charak-
ter und Zugehörigkeit zum westlichen Kulturkreis […] In der zweiten Hälfte des 
9. Jh.s bauten sie ihre staatlichen und neben den von den Römern übernommenen 
auch ihre kirchlichen Institutionen auf […] Während der türkischen Expansion 
kämpften die Kroaten stellvertretend für alle Katholiken mit Leib und Seele für 
die abendländische Tradition und bekamen von Papst Leo X. den Ehrentitel ,Anti-
murale christianitatis‘ “, d.h. „Bollwerk der Christenheit“ gegen die Türkengefahr. 
Wie dann für die Neuzeit differenziert werden kann, „ermöglichte gerade der Li-
beralismus den Kroaten die volle Entwicklung ihres nationalen Bewusstseins. 

 
9  Steindorff (Anm. 7), 254.260.263f; vgl. M. Paulwitz, Nation und Religion in „Pre-

porod“, in: Th. Bremer, Religion und Nation im Krieg auf dem Balkan, Bonn 1996, 
151–160; A. Lopasic, The Muslims of Bosnia, in: G. Nonnemann/T. Niblock/B. Szaj-
kowski (Hrsg.), Muslim Communities in the New Europe, Reading 1996, 99–114.  

10  J. Krišto, Katholische Kirche und kroatischer Staat, in: Bremer (Anm. 9), 9–32 (Zit. 32). 
11  Th. Bremer, Der Katholizismus in Südosteuropa, in: Döpmann (Anm. 7), 59–70 

(Zit. 64). 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

430 

Und dies ohne die Identifikation des Religiösen mit dem Nationalen“ – doch „die 
katholische Kirche Kroatiens und Bosniens, die ihre Stütze in der universalen ka-
tholischen Weltkirche, und vor allem im Papsttum hatte, […] war die einzige ech-
te Oppositionskraft im kommunistischen Regime.“12 

Vor der Osmanen-Herrschaft dehnte sich das bosnische Reich bereits auch mit 
der Herzegowina auf serbische Territorien aus, auf denen z.B. das Kloster Mileševa 
mit dem Grab des für seine Verdienste um Kirche und Staat in Serbien hochver-
ehrten Hl. Sava lag. Auf das Gefühl der „Bosnifizierung“ dieser Gebiete folgte, 
dass der Kosovozyklus vom Märtyrertod des Serbenfürsten Lazar in der Abwehr-
schlacht gegen den Islam für Serben zum Träger des Geschichtsdenkens wurde 
und sich die Serben durch die anschließende Minderheitssituation im islamischen 
Staat um ihre Nationalkirche organisierten, die das islamische Recht als für sie 
zuständig anerkannte. Viele religiöse Volkslieder ziehen Vergleiche zwischen bib-
lischer und nationaler Geschichte – zwischen dem Leiden des serbischen Volkes 
in der Schlacht auf dem Amselfeld in der Liebe zum „ehrwürdigen Kreuz und der 
goldenen Freiheit“ und dem Leiden Christi am Karfreitag13: „Das Serbentum wurde 
zur Religion, weil die Kirche national war. Diejenigen, die im Kampf für das Ser-
bentum fielen, wurden Märtyrer der orthodoxen Kirche. Die ‚Entscheidung auf dem 
Amselfeld‘ ist die Entscheidung für das ewige Serbien […] Im Dienst des Patriar-
chen lebte also auch die Idee vom vergangenen Reich fort. Soweit die Jurisdiktion 
des Patriarchen reichte, soweit verbreitete sich auch die Idee vom Kaiserreich […] 
Da der Patriarch den Schutz des Sultans selbst hinter sich hatte, konnte er oft mit 
seinen Bischöfen auch die Jurisdiktion über die nichtorthodoxen Christen über-
nehmen […], und viele sind, um sich in Sicherheit zu bringen, zur Orthodoxie 
übergetreten.“14  

Kroaten und Serben lebten so gleichermaßen als christliche Minderheiten. Doch 
mit dem ökumenischen Patriarchen in Istanbul und ihrem nationalen Patriarchat 
hatte die Orthodoxe Kirche „in vielerlei Hinsicht einen besseren Status als die ka-
tholische, deren Sitz sich ja in Rom, außerhalb des osmanischen Reiches, d.h. in 
der nichtislamischen Welt befand […] Die Franziskaner mussten sich die erteilten 
Privilegien immer wieder von den Wesiren erneuern lassen. Mit der Zeit aber wa-
ren die Klöster durch die Erteilungspraxis von Genehmigungen und Privilegien 
immer größeren finanziellen Belastungen ausgesetzt, so dass viele hochverschul-
det aufgegeben werden mussten.“ Weithin wurden dann die ökonomischen Belas-

 
12  N. Ikić, Der Gesellschaftsbezug des Katholizismus in Bosnien und Kroatien, in: Döp-

mann (Anm. 7), 235–251 (Zit. 236.238.240.247).  
13  Vgl. die Auszüge aus dem Kosovozyklus und die Totenklage der adeligen Nonne Jefi-

mifa für Lazar bei St. Hafner/O. Tureček/G. Wytrzens (Hrsg.), Slavische Geisteswelt, 
Bd. 2: West- und Südslaven. Staatlichkeit und Volkstum, Baden-Baden 1959, 115–119 
und 287–289; dazu Stefan (Bischof von Dalmatien), Pearls of Our Piety, in: D. Kasić 
(Serbian Patriarchy, Hrsg.), Serbian Orthodox Church. Its Past and Present, Bd. 2, Bel-
grad 1966, 2–5 (Zit. 5) und zur Wirkungsgeschichte T. Kuljić, Mythos Kosovo, in: 
É. François/Th. Serrier (Hrsg.), Europa. Die Gegenwart unserer Geschichte, Darmstadt 
2019. Bd. 1, 169–177. 

14  M. Bogović, Staat und Kirche in der serbischen Orthodoxie, in: Bremer (Anm. 9), 
109–126 (Zit. 118.120f). 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 431 

tungen auch der christlichen Bauernbevölkerung mit der Willkür der Lokalherrscher 
im 19. Jh. so unerträglich, dass es zu Bauernaufständen kam, „von denen der ser-
bische in der Herzegowina 1875 durch seine Heftigkeit und die Brutalität, mit der 
er niedergeschlagen wurde, Aufsehen erregte, ja […] die Lösung der ,Orientali-
schen Krise‘ beim Berliner Kongress mit veranlasste.“ Dass dieser 1878 Öster-
reich-Ungarn ermächtigte, Bosnien-Herzegowina zu besetzen und zu verwalten, 
brachte allerdings dessen Serben-Minderheit ebenso wie die Muslime auf – wäh-
rend die Habsburger Kirchenpolitik die bosnischen Katholiken mit einer vom kroa-
tischen Erzbistum unabhängigen Kirchenprovinz integrierte.15 

Umgekehrt hatte nach der Unabhängigkeit Jugoslawiens die Serbisch-Orthodo-
xe Kirche als die mit den meisten Angehörigen die bevorzugte Stellung im Staat 
und hinderte ihn in den 1930er Jahren an einer Angleichung der Möglichkeiten 
für die römisch-katholische Kirche durch ein Konkordat mit dem Vatikan. Dem 
folgte ab 1941 im „Unabhängigen Staat Kroatien“ eine Verfolgung aller Serben, 
wobei zahlreiche Orthodoxe katholisch „umgetauft“ oder sonst umgebracht oder 
vertrieben wurden.16 Das hat im Blick auf das Nachwirken für den Europagedan-
ken zum ernüchternden Resümee kommen lassen: „Gemeinsam ist allen diesen 
Verkörperungen quer durch die Geschichte die Neigung zum Messianismus, zum 
Größenwahn und zur Fremdenfeindlichkeit […] Das verteidigte und vermeintlich 
einheitliche Ganze (nacheinander die Christenheit, Europa und das Abendland) 
offenbart letztlich seine Heterogenität.“17 

4. Religion und Macht 

Im Nachkriegsdeutschland formulierte Friedrich Gogarten, dass der jüdisch-christ-
liche Glaube eine von ihrer Vergötterung entsakralisierte Weltlichkeit sichtbar 
macht und damit zu einer „mündigen“ Stellung in der Welt befreit. Er tat das in 
sachlicher Nähe zu Dietrich Bonhoeffer, dem evangelischen Theologen im Wider-
stand gegen Hitler. So verstanden entspreche der säkulare Charakter des neuzeit-
lichen Weltbildes dem biblischen Wirklichkeitsverständnis und sei seine „notwen-
dige und legitime Folge“.18 Für eine entsprechende Haltung kann die Hochschät-
zung der Vernunft für die islamische Glaubensgewissheit durch Erkenntnis der 
Zeichen Gottes einerseits in seiner Schöpfung und andererseits in seinen Koran-
versen anleiten. Und an das vom Islam betonte Bilderverbot lassen sich Gedanken 
in gewisser Analogie zu Bonhoeffers Sätzen von der „religionslosen“ Verkündi-
gung anknüpfen, die nicht die Religion selbst zu einer letzten Wirklichkeit erklärt: 
Auch wenn kein Gotteswille ohne Religionskultur weitergegeben werden kann, 
bei der Wort und Bild gleichermaßen provisorisch sind, muss diese in ihren For-

 
15  Imamović (Anm. 5), 78.79.80; vgl. Grulich (Anm. 4). 
16 Vgl. Th. Bremer, Die Religionsgemeinschaften im ehemaligen Jugoslawien. Nach der 

Gründung Jugoslawiens 1918, in: Melčić (Anm.4), 242–254. 
17  Th. Serrier, Bollwerke des Christentums, in: François (Anm. 13), Bd. II, 306–311 

(Zit. 310f). 
18  F. Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, Göttingen 1953, 139. 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

432 

men immer neu Säkularisierungsprozesse durchlaufen. Nur so können Menschen 
von den Verständnis- und Ausdrucksformen zurückfinden zum Gotteswillen, der 
bei aller Integration integer bleibt. Aber die Religionskultur vollzieht immer er-
neut einen Gestaltwandel entsprechend dem Glauben, der Gottes Willen im tägli-
chen Leben nachkommt.19 

Nachdem „in den letzten Jahrzehnten des sozialistischen Jugoslawien der Ter-
minus ‚nationale Minderheit‘ durch das schwer in andere Sprachen übersetzbare 
narodnost (in etwa ‚Nationalität‘) ersetzt“ wurde, gibt es nach Ansicht von Fach-
leuten „keinen Grund, zwischen jenen, die in der SFRJ Völker, und jenen, die Min-
derheiten bzw. ,Nationalitäten‘ waren, zu unterscheiden“: Vielmehr führte die Ten-
denz, „die Eigenständigkeit der Muslime und der Makedonier als Produkt kom-
munistischer Machenschaften und der Komintern-Taktik oder auch – auf höherer 
Ebene – als Sieg des religiösen Prinzips über das sprachliche in den modernen In-
tegrationsprozessen verstehen zu wollen, statt dass man sie aus dem Kontext der 
gegebenen geschichtlichen Prozesse begreift […], zu Beginn der 90er Jahre direkt 
zur Verschärfung der jugoslawischen Krise und im Falle der Nichtanerkennung 
der Muslime zu Verbrechen, zu riesigen Opfern und unermesslichem Leid.“20  

Westliche Beobachter beklagten, dass viele Muslime in der islamischen Welt 
den Krieg als Vernichtungskrieg der Christen gegen den europäischen Islam in-
terpretiert haben: „Die Tatsache, dass das (christlich geprägte) Ausland jahrelang 
nicht wirksam interveniert hat, gab einer solchen Interpretation Nahrung. Die lo-
gische Folge dieser Sichtweise war die Suche nach Unterstützung in der islami-
schen Welt und eine zunehmende Distanzierung vom Christentum und vor allem 
von den Werten der westlichen Gesellschaft, die man als christlich geprägt verstan-
den hat. Eine Stärkung des Islam in Bosnien-Herzegowina durch den Krieg ist 
leicht zu verstehen […] Die Einsicht, dass der Dialog zwischen den Religionsge-
meinschaften gerade in solchen Krisensituationen notwendig sei, ist sicher gewach-
sen, aber auch die grundsätzlich unterschiedliche Auffassung über den Krieg, sei-
ne Hintergründe und überhaupt die ganze gemeinsame Geschichte ist deutlich ge-
worden. Solange jedoch diese unterschiedlichen Auffassungen nicht zur Sprache 
gebracht werden, ist auch zwischen den Religionsgemeinschaften eine Versöhnung 
nicht möglich.“21 

Vertreter der drei großen Religionsgemeinschaften in Bosnien wissen um die 
Aufgabe der Versöhnung, die nach dem offenbarten Gotteswillen zu ihrer Religion 
gehört. Bei einem von der Wissenschaftlichen Arbeitsgruppe für weltkirchliche 
Aufgaben der Deutschen Bischofskonferenz 1995 veranstalteten Treffen charak-
terisierte ein kroatischer Wissenschaftler den Sinn der Zusammenarbeit zwischen 
Staat und Kirche als „eine praktische Zusammenarbeit im Wirken für das Wohl der 
Bürger. Es ist eine Zusammenarbeit, in der jeder Partner etwas von seinen Reich-

 
19  Vgl. C. Elsas, Europäisch-säkularstaatliche Tradition als Rahmen christlich-muslimi-

scher Begegnungen, in: R. Geisler/H. Nollmann (Hrsg.), Muslime und ihr Glaube in 
kirchlicher Perspektive, Schenefeld 2003, 75–89. 

20  S. Ćirković, Zur Ethnogenese auf dem Gebiet des ehemaligen Jugoslawien, in: Melčić 
(Anm. 4), 21–33 (Zit. 22). 

21  Bremer (Anm. 16), 253. 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 433 

tümern einbringt; jeder gibt das, was er hat. Jedes Mal, wenn die Kirche das Evan-
gelium verkündet und das Bewusstsein über die Menschenwürde stärkt, wenn sie 
Liebe und Verständnis verbreitet und moralische Werte vertritt, trägt sie zum Wohl-
ergehen des Staates bei, denn sie bereichert die Bürger auf die Art, die ihr zu eigen 
ist […] Eine ähnliche Rolle akzeptiert auch die katholische Kirche in Bosnien und 
Herzegowina, die ethnisch ebenfalls ein Teil des kroatischen Volkes ist.“22 Kann 
eine solche Grundlage der Zusammenarbeit auch von den Bevölkerungsgruppen 
in Bosnien, die sich als Bosniaken oder Serben verstehen, positiv aufgenommen 
werden – angesichts der Haltung der Kirchen in der Geschichte?23 

Schon am 23.9.1992 fand im Ökumenischen Institut Bossey bei Genf eine Be-
gegnung zwischen Patriarch Pavle von der Serbischen Orthodoxen Kirche und 
Kardinal Kuharić von der Kroatischen Bischofskonferenz auf Einladung der Kon-
ferenz Europäischer Kirchen (KEK) und des Rates der Europäischen Bischofs-
konferenzen (CCEE) statt. Man einigte sich darauf, „in einem aufrichtigen und 
wahrheitsliebenden Gespräch alle Dimensionen der neuentstandenen Situation zu 
durchschauen“, und „einmütig und einstimmig wurden alle Verbrechen verurteilt, 
ungeachtet, zu welchem Volk oder zu welcher Armee sie gehören oder welcher 
Kirche oder Religion sie behaupten anzugehören.“ Aber alle Folgetreffen erreich-
ten kaum mehr, als im Gespräch zu bleiben, so dass es in einer Pressemitteilung 
aus Bossey vom 14.11.1994 hieß: „Die Gespräche standen im Zeichen einer neuen 
Offenheit, die einen freimütigen Austausch über die Situation zuließ. Die Teil-
nehmer stellten fest, dass zwischen Kirchen mit unterschiedlicher Geschichte so-
wie unterschiedlicher Konflikterfahrung und theologischen wie gesellschaftlichen 
Perspektiven grundsätzliche Meinungsunterschiede bestehen. Erwähnt wurden auch 
die Erklärungen, die serbische orthodoxe Bischöfe im vergangenen Sommer ab-
gegeben hatten, sowie die öffentlichen Reaktionen, die sie bei deutschen und 
Schweizer Kirchen damit hervorriefen […] Der konstruktive Charakter des Aus-
tauschs veranlasste die Teilnehme jedoch, mit Nachdruck zu bekräftigen, […] dass 
in extremen Situationen wie dieser Gespräche nicht nur möglich, sondern der ein-
zige realistische Weg zu Frieden und Versöhnung sind“.24 Notwendig hat man 
auch aus orthodoxer Sicht „dabei nicht selten die Grenze der Selbstverleugnung 
überschritten, indem man öffentliche Ermahnungen eindeutig und unmissverständ-
lich gegenüber dem eigenen Volk ausgesprochen hat.“25 Aus katholischer Sicht 

 
22  Krišto (Anm. 10), 30.32. 
23 Vgl. etwa die Überschriften „Nationalismus und Religion bei den Kroaten“, „Die ser-

bisch-orthodoxe Kirche als nationale Gralshüterin“, „Stellungnahmen der katholischen 
Kirche zum Krieg“ „Die serbisch-orthodoxe Kirche und der Krieg“ und „Die Kirchen 
als Opfer des Krieges“ bei J. Reuter, Die Haltung der Kirchen zum Krieg im ehemali-
gen Jugoslawien, in: Döpmann (Anm. 7), 271–286. 

24  John Taylor, Vermittlungsbemühungen der Konferenz Europäischer Kirchen (KEK), 
in Zusammenarbeit mit dem Rat der Europäischen Bischofskonferenzen (CCEE), dem 
Ökumenischen Kirchenrat (ÖRK) und dem Lutherischen Weltbund (LWB), in: Bremer 
(Anm. 9), 205–213 (Zit. 210).  

25  S. Milunović, Der Gesellschaftsbezug der Serbischen Orthodoxen Kirche, in: Döpmann 
(Anm. 7), 229–234 (Zit. 234).  

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

434 

kann man bereits seit Mitte des 19. Jh.s die Trennung der nationalen von der reli-
giösen Ebene mit der Epoche des Liberalismus in Kroatien vollzogen sehen: „Lei-
der ist dies heute noch nicht allen klar.“ Immerhin habe die katholische Kirche 
Kroatiens gemeinsam mit der im Krieg neugegründeten Bischofskonferenz Bos-
niens und Herzegowinas verstanden, „aus der leidvollen Erfahrung des 2. Welt-
kriegs einiges zu lernen. Sie sah die große Gefährlichkeit, die in einer Kriegssi-
tuation aus der Identifikation des Religiösen mit dem Nationalen abgeleitet wer-
den kann“ – und daraus kann als wichtige Bereitschaft für ein Zusammenwach-
sen von West- und Osteuropa erwachsen: „Die kroatischen Historiker sollen 
sich auch dem Osten vertrauensvoll öffnen und nicht nur dem Westen blind ver-
trauen.“26 

Insgesamt bleibt nach den Gesprächen der Repräsentanten der Katholiken, Or-
thodoxen und Muslimen über den „verbrecherischen Missbrauch von Konfessio-
nen und Religionen“ im Bosnienkrieg festzuhalten, dass zu den Aufgaben ihrer 
Religionsgemeinschaften ein „Wächteramt“ gehört, um auf „wunde Punkte“ in der 
Gesellschaft hinzuweisen.27 Denn Ungerechtigkeiten können auch ausländische 
Großmächte für Einflussnahmen nutzen, die das Zusammenleben stören. Das be-
klagen Orthodoxe bei der Türkei und bei Saudi-Arabien aufgrund der Schwäche 
der EU und der machtpolitischen Interessen der USA am Persischen Golf.28 Ein 
in Bosnien im Dialog aktiver Franziskaner wirbt deshalb bei Gläubigen um Of-
fenheit füreinander: „Um ihre authentische Essenz geltend machen zu können, 
müssten die Religionen in Osteuropa ihre traditionalistische Geschlossenheit über-
winden.“ Nur dann könnten sie „Europa helfen, eine gemeinsame Seele zu formen, 
sofern sie ernst genommen und nicht buchstäblich oder partiell verstanden, sofern 
sie also nicht aus dem Zusammenhang des Ganzen herausgerissen und einseitig 
gedeutet werden.“ Wenn man dafür Unterstützung aus dem Westen erhoffe, dann 
„in erster Linie geistige Assistenz, nicht aber Bevormundung oder eine Art geisti-
ger Protektorate“.29 Am ehesten so lassen sich im Austausch mit westlicher Erfor-
schung der Beziehungen zwischen Kirchen und Islam einschließlich klassisch-
arabischer Traditionen Verallgemeinerungen erkennen, die durch geschichtlichen 
Missbrauch der Religion entstanden.30 Umgekehrt kann der Westen im Austausch 
von den Erfahrungen in Südosteuropa lernen, wo die meisten Menschen von tra-
ditionell orthodoxer oder muslimischer Kultur geprägt sind: Weil sie trotz man-
cher Problemen seit Jahrhunderten zusammenleben, haben „die einfachen Gläu-

 
26  Ikić (Anm. 12), 246.248.251. 
27  H.-D. Döpmann, Religion und Gesellschaft in Südosteuropa, in: Döpmann (Anm. 7), 

9–23 (Zit. 21f). 
28  Vgl. G.M. Manousakis, Das Verhältnis von Orthodoxie im heutigen Südosteuropa, in: 

Döpmann (Anm. 7), 139–147 (146f). 
29  M. Oršolić, Die Rolle der Religion bei der Neugestaltung Osteuropas, ebd., 37–41 

(Zit. 37f.41). 
30  Vgl. z.B. P. Brooks, Die Lehren Jesu im arabisch-islamischen Schrifttum, Berlin 2019 

(209.259f.473.660f) gegen die Beschränkung der „Goldenen Regel“ beim Islam auf 
„Gläubige“ mit Ausschluss der Christen als „Ungläubige“ bei Th. Nikolaou, Die ortho-
doxe Kirche in Südosteuropa, in: Döpmann (Anm.7), 43–57 (Zit. 48f). 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 435 

bigen beider Religionen mehr als anderswo auch gemeinsame Erfahrungen ge-
macht, sich gegenseitig beeinflusst und eine gewisse Nähe entwickelt.“31 Grund-
lage eines demokratischen Zusammenlebens nach dem Bosnienkrieg am Schnitt-
punkt der drei großen Kulturen bleibt: „Erst miteinander kompatible Sichtweisen 
der gemeinsamen Geschichte bilden die Voraussetzung dafür, dass Versöhnung 
möglich wird.“32  

5. Sensibilisierung für Möglichkeiten durch schrittweise 
Rückfragen in der Geschichte? 

Mein Versuch, juristischen Beiträgen zuzuarbeiten, die allen Bevölkerungsgrup-
pen möglichst gerecht werden, schließt damit, von den gegenwärtigen Traumata 
aus den geschilderten Erfahrungen zwischen den Volks- und Religionsgruppen 
und den Dialogversuchen ihrer Vertreter angesichts der Kriegsgräuel Schritt für 
Schritt zurückzufragen. Da ist die jüngere Vergangenheit Bosnien-Herzegowinas 
im sozialistischen Jugoslawien bis zu Krise und Zerfall des Staates 1981–90 seit 
Titos Tod. In dieser Krise von Politik und Wirtschaft zeigte sich für die Konflikt- 
und Friedensforschung, dass ethnische Vorurteile und nationale Stereotypen die 
sozialistische Erziehung im Sinne der propagierten „Brüderlichkeit und Einheit“ 
überlebt hatten: „Im Gegensatz zu früheren Jahrzehnten empfand 1990 nur noch 
eine Minderheit die ethnische Vielfalt im Land als Bereicherung“, wobei „die Be-
fragten das ethnische Konfliktpotential umso größer einschätzten, je weiter es vom 
persönlichen Erfahrungshorizont entfernt lag […] Hierbei ergab sich 1990 folgen-
des Ergebnis: Über 90% der Befragten in Bosnien-Hercegovina empfanden die 
ethnischen Beziehungen an ihrem Wohnort gut oder sehr gut, für mehr als 80% 
galt dies auch am Arbeitsplatz.“ Für die Heimatrepublik „empfanden sie in Bos-
nien-Hercegovina rund 80% als positiv. Aber nur 10% wollten das auch für ganz 
Jugoslawien gelten lassen.“ Erst „seit Mitte 1991 ließ sich auf Republikebene ei-
ne ähnliche Desintegration der staatlichen, wirtschaftlichen und militärischen Struk-
turen beobachten, wie seit 1989 auf gesamtjugoslawischer Ebene.“33 

Der Sieg der internationalistischen Kommunisten unter Tito hatte nach dem 
Zweiten Weltkrieg zunächst Massaker und Vertreibungen als Vergeltungsmaßnah-
men und die Unterdrückung von Religionsäußerungen und Autonomie-Bestrebun-
gen bedeutet. Sie waren auch für Bosnien-Herzegowina die Folge der Eingliede-
rung in dem von der Ustascha-Bewegung 1941 ausgerufenen „Unabhängigen Staat 
Kroatien“, der die Muslime als „Blüte des Kroaten-Volks“ in schlimmster – vom 
deutschen und italienischen Faschismus unterstützter nationalistischer Variante – 
katholischer Monokultur gegen die Serben und Kommunisten zu vereinnahmen 

 
31  Nikolaou, ibid., 52. 
32  Bremer (Anm. 11), 67. 
33  M.-J. Ćalić, Ethnische Konflikte in Bosnien-Hercegovina, in: G. Seewann (Hrsg.), Min-

derheiten als Konfliktpotential in Ostmittel- und Südosteuropa, München 1995, 154–
173 (Zit. 159f.162). 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

436 

versucht hatte.34 Zwar wurde der Ustascha-Terror auch von Katholiken mehr und 
mehr abgelehnt. Neben anderen Kroaten beteiligten sich damals aber auch z.T. 
Muslime an den Gräueltaten an über einer Million Serben, die eine Zwangs-Katho-
lisierung verweigerten. Dabei starben hundertmal mehr Serben als im 500jährigen 
Kampf gegen die Osmanen. Und umgekehrt verloren daraufhin sehr viele Kroa-
ten das Leben durch Racheakte nationalistisch-serbischer Tschetniks. Und weil 
auch Muslime bis hin zu muslimischen SS-Einheiten gegen ein Großserbien und 
in der Hoffnung auf Eigenständigkeit mitgemacht hatten, traf ein Sechstel der 
Muslime Jugoslawiens die gleiche Rache.35 

Die Ustascha war eine „Aufstandsbewegung“ gegen die Vormachtstellung der 
Serben seit dem Zerfall des Habsburgerreichs 1918 gewesen: Im „Königreich der 
Serben, Kroaten und Slowenen“, zu dem Bosnien damals gehörte, lebten die ka-
tholischen Kroaten in einem serbisch majorisierten Staat mit Tendenz zu einer 
Monokultur, die geprägt war von der Harmonie zwischen dem Staat und der Ser-
bisch-Orthodoxen Kirche, neben der andere Religionsgemeinschaften nicht über 
ihre Gruppe hinaus wirksam werden durften.36 Die Muslime verstanden sich ge-
genüber der Mehrheit als nicht anerkannte Volksgruppe meist als den Kroaten zu-
gehörig. Denn die Serben warben zwar mit dem geflügelten Wort ihres hochge-
schätzten Dichters und Bischofs Njegos: „Ein Bruder ist uns lieb, gleich welcher 
Religion“. Doch zu bestimmend war die serbische Leidensideologie, die den Blut-
zoll der Kosovo-Abwehrschlacht gegen die Osmanen – und damit gegen die Mus-
lime – in Parallele setzt zu Jesu Passion und sieghafter Auferstehung.37 Jetzt unter 
den Regierungen, die bis zum Weltkrieg serbisch bestimmt waren, litten die Mus-
lime unter einer Agrarreform, die den zu 91% muslimischen Großgrundbesitzern 
und zu 57% muslimischen freien Bauern viel von ihrem Besitz zugunsten serbi-
scher Kolonisation im Land nahm. Aber bei dieser Entmachtung arrangierte sich 
der Islam auch als Minderheit mit der serbisch-orthodoxen Kultur, indem die lei-
tenden islamischen Geistlichen bis hin zu vielen islamischen Schulen mit dem 
Staat zusammenarbeiteten.38 

Die serbische Tendenz zur national-orthodoxen Monokultur war ihrerseits Fol-
ge der vorangehenden Prägung des Landes ab 1878 durch den Habsburgerstaat, 
der zu einer die vielen Völkerschaften über die Römisch-Katholische Kirche zu-
sammenhaltenden Monokultur tendierte. Aus politischem Kalkül hatte man aller-
dings gegen die Großreichpläne der orthodoxen Serben eine gesonderte bosnische 

 
34  N. Duraković, National Question of Moslems in Yugoslavia, in: R. Petković (Hrsg.), 

Moslems in Yugoslavia, Belgrad 1985, 21–45 (37). 
35  A. Djonlagić/C. Kazazović, The Moslems of Bosnia and Hercegovina in the National 

Liberation War, ibid., 87–109 (100ff). 
36  Vgl. D. Kasić, A Short Survey of the History oft he Serbian Orthodox Church, in: D. 

Kasić (Serbian Patriarchy, Hrsg.) Serbian Orthodox Church. Its Past and Present, Bd. 1, 
Belgrad 1965, 11–19. 

37  Vgl. M.D. Protić, Greatness in Death. The New Serbian Grave in the Light of Kosovo 
Grave, ibid., 30–40. 

38  Vgl. H. Smailović, Muslims in Jugoslavia, in: 2 Journal Muslim Minorities Affairs 
1980, 132–144. 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 437 

Nationalität mit islamischer Kulturautonomie unter einem geistlichen Oberhaupt 
und deren Verbindungen mit den katholischen Kroaten gefördert. Das ließ die mus-
limische Mittelschicht sich mit den staatlichen Schulen arrangieren, die zur Er-
gänzung ihrer traditionellen religiösen Erziehung neugegründet wurden und für 
sie neben Überlegungen zu religiösen Fragen angesichts der Minderheitssituation 
allgemein westliches Gedankengut vermittelten.39 

Das Vorgehen der Habsburger war spiegelbildlich zu dem der Osmanen gewe-
sen, zu deren Reich Bosnien vom 15. Jh. an vorher gehörte: Es tendierte zu einer 
viele Völker durch den Islam zusammenhaltenden Monokultur, die die Öffentlich-
keit bestimmte, jedoch im sog. Millet-System den ethnisch-religiösen Minderhei-
ten der kroatischen Katholiken und der serbischen Orthodoxen eine Kulturauto-
nomie gewährte, die von staatsloyalen kirchlichen Repräsentanten zu verwalten 
war. Die Anhänger der Bosnischen Kirche hatten eine solche Organisation abge-
lehnt und sich mehrheitlich nicht den sie seit langem verfolgenden Kirchen, son-
dern dem Islam angeschlossen: So wurden sie Vollbürger mit gesicherten Landan-
sprüchen als Entgelt für ihre Militärdienste und konnten frei an Handwerk und 
Handel der Städte teilnehmen, während die osmanische Verwaltung im 16. Jh. den 
Schutz-Tribut für die christlichen Bauern bis zum Ruin erhöhte. Seit 1683 die Be-
lagerung Wiens durch die Türkenheere gescheitert war, wurde Bosnien auch Rück-
zugsgebiet für andere Balkan-Muslime, die Verschleppung und Christianisierung 
fürchteten, und es entstand hier eine eigene Lebensform ritterlicher Grenzland-
kultur. Währenddessen wurden die erfolglosen Angriffe Österreich-Ungarns ge-
gen die Türken als Speerspitze der islamischen Welt von Priester-Helden der Ser-
bisch-Orthodoxen Kirche unterstützt. Das hatte zur Folge, dass der Sultan 1766 
deren nationale Eigenständigkeit aufhob und sie dem Griechisch-Orthodoxen 
Patriarchat Konstantinopel, der Hauptstadt des alten Byzantiner-Reichs, unter-
stellte.40 

Vorher hatten die Muslime aus der Türkei mit ihren Truppen immer größere 
Teile des schwach gewordenen Byzantiner-Reichs überrannt und war Serbien nach 
der Schlacht auf Kosovo Polje 1389 zum osmanischen Vasallenstaat herabgesun-
ken. Im Westen hatte das bis zum Fluss Bosna reichende Königreich Kroatien seit 
Ende des 11. Jh.s zu Ungarn gehört, und das praktizierte im 13. Jh. seine Zugehö-
rigkeit zur Römisch-Katholischen Kirche auch äußerlich christlich-exklusiv: Der 
König entließ die Juden und Muslime aus dem Hofdienst, untersagte ihnen die 
Aufnahme in Staatsdienste, verpflichtete sie, sich äußerlich kenntlich zu machen, 
und stellte sie Anfang des 14. Jh. vor die Wahl zwischen Taufe oder Auswande-

 
39  Vgl. Duraković (Anm. 33), 30 f; H. J. Kornrumpf, Scheriat und christlicher Staat. Die 

Muslime in Bosnien und in den christlichen Nachfolgestaaten des Osmanischen Rei-
ches, in: 35 Saeculum 1/1984, 17–30; R.J. Doniá, Islam under the Double Eagle: The 
Muslim Bosnia and Hercegovina, 1878–1914, New York 1981 (1–67); V. Ćorović, Das 
Erwachen der jugoslavischen Moslims zum modernen Leben, in: 6 Slavische Rund-
schau 1929, 525–539. 

40 Vgl. S.M. Džaja, Konfessionalität und Nationalität Bosniens und der Herzegowina. 
Voremanzipatorische Phase 1463–1804, München 1984 (62-70.89-94.97-100.207-
215.223-225). 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

438 

rung.41 Und dann veranlasste die nach der Schlacht gegen das Türkenheer auf 
dem Amselfeld erfolgte Unterwerfung Serbiens den Ungarnkönig, mit Rom und 
Venedig einen „Kreuzzug“ zur Vertreibung des Islam aus Europa auszurufen, um 
sich die Oberhoheit über Kroatien und Bosnien zu sichern,. Doch fielen diese ka-
tholischen Truppen 1396 zunächst über die als Vasallen aufseiten der Osmanen 
kämpfenden orthodoxen „Schismatiker“ her – die den Papst-Primat nicht aner-
kennen wollten und die Ungarn mehr als die Türken hassten – und wurden an-
schließend von den Osmanen vernichtend geschlagen.42  

Wie auch Muslime betonen, war für deren ganzen Eroberungszug in Europa 
„der Islam nicht die entscheidende Bewegungskraft der Staatspolitik, sondern der 
Ruhm und die Ehre des Herrscherhauses […] Das gelegentliche Gruppenbegeh-
ren nach Glaubenswechsel haben die Sultane schon aus wirtschaftlichen Gründen 
gestoppt.“43 Das jeweilige Machtinteresse bestimmte üblicherweise die Handha-
bung des islamischen Rechts, das nur religiös definierte Gruppen für ein geregel-
tes Untereinander kannte: „Blieben sie im Rahmen der ihnen zustehenden Rechte, 
konnten sie recht ungestört leben, hatten Chancen zu Verdienst und Wohlstand 
[…] In einem beschränkten Rahmen machte sich der Staat aber auch gezielt an 
Konversionen: er hob durch die Knabenlese (devşirme) Christenjungen aus, nach 
Gesundheit und Fähigkeiten. Sie lernten Türkisch, erhielten je nach Begabung ei-
ne Ausbildung und wurden, zum Islam bekehrt, die Elitegruppe der Janitscharen 
und das oberste Führungspersonal des Osmanischen Reiches […] Die Zahlen der 
Ausgehobenen waren nicht sehr hoch, waren daher auch nicht der gewaltige Ader-
lass, den zurückblickender Nationalismus oft hineininterpretiert hat.“44 So ist man 
sich darin einig, dass es bei der Einführung der islamischen Ordnung nicht um 
Glaubensüberzeugungen ging, sondern die Sicherung von eroberter Macht das Vor-
gehen bestimmte.  

„Wegen der enormen strategischen Bedeutung Bosniens […] errichteten die Osmanen 
schon in der ersten Hälfte des 16. Jh.s die sog Kapetanije oder Hauptmannschaften, die 
territorial organisiert wurden und mindestens über eine Festung verfügten […] Die Haupt-
leute rissen außer den militärischen Befugnissen auch die Polizei- und Verwaltungsdienste 
an sich, nutzten ihre Stellung für die persönliche Bereicherung […] Die Grundlagen für 
die psychologische Absicherung und im Zusammenhang damit die Voraussetzungen für 
die beträchtlichen Islamisierungsprozesse auf bosnischem Boden schufen die Osmanen 
durch den Ausbau der osmanisch-orientalischen Urbanisation […] Die bosnische mit-
telalterliche Urbanisation wurde dabei vernichtet“.45  

Nach solchem wechselnden Zwang durch jeweils eine Religionskultur der drei 
Bosnien-Herzegowina konstituierenden Gemeinschaften bleibt am ehesten an de-
ren Beziehungen nach Titos Bruch mit Moskau 1948 anzuknüpfen, als sie weit-

 
41  Vgl. Balić (Anm. 1), 86f. 
42  Vgl. K.-P. Matschke, Das Kreuz und der Halbmond. Geschichte der Türkenkriege, Düs-

seldorf-Zürich 2004 (94). 
43  Balić (Anm. 8), 76. 
44  H.G. Majer, Gesellschaftliche und religiöse Auswirkungen der Osmanenzeit in Süd-

osteuropa, in: Döpmann (Anm. 7), 117–131 (Zit. 119f). 
45  Džaja (Anm. 40), 37. 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 439 

gehend entmachtet waren, aber wieder in der Öffentlichkeit tätig sein konnten. 
Allerdings gilt es jetzt mit Hilfen zu einem Beitritt in die EU das in freiheitlich-
demokratischen Prozessen nachhaltig zu erreichen, was unter totalitären Vorgaben 
vorübergehend möglich war, um gemeinsamen Schwierigkeiten gemeinsam zu 
begegnen. Heute beginnt die Einsicht, welche riesigen Schwierigkeiten alle in 
Bosnien-Herzegowina gemeinsam – und koordiniert mit ganz Europa und allen 
Kontinenten – mit Pandemie und Klimaerwärmung zu meistern haben. Haben Re-
ligionen nicht fraglos die Macht und sind auch nicht völlig entmachtet, so können 
sie als öffentliches Engagement aus transzendenter Inspiration ein „Ferment“ für 
Bürgersinn darstellen. Das impliziert, dass sie die religiöse Pluralität und den Plu-
ralismus – wobei Gesellschaft und Religion ihre innere Pluralität selbst feststellen 
und als bedeutsam ansehen – als positive Existenzform für ihren Auftrag bewusst 
vorziehen gegenüber einer staatlichen Sanktionierung von spezifischen Glaubens-
wahrheiten. Dann kann die allgemeine Motivation, aufgrund der unterschiedlichen 
Machtverteilung in einzelnen Staaten vorsichtshalber andere so zu behandeln, wie 
ich in einem anderen religiös-kulturellen Kontext behandelt werden möchte, um 
eine aus der jeweiligen – und doch auf Konvergenz hin interpretierten – Religion 
ergänzt werden.46  

Damals nannte die Zeitschrift „Preporod“ der bosnischen Muslime, wie man 
auch im Westen zur Kenntnis nahm, „in ihrer Ausgabe vom 15. Januar 1975 als 
Beispiele praktischer Zusammenarbeit die Hilfe von Christen beim Bau von Mo-
scheen und die Mitarbeit von Muslimen bei christlichen Kirchbauten. Tatsächlich 
hatte die gemeinsam getragene Unterdrückung, die Diskriminierung und Verfol-
gung während und nach dem Kriege bald manche Schranken der Vergangenheit 
abgebrochen“, haben die „gewöhnlichen Gläubigen […] vor den gelehrten Theo-
retikern […] zutiefst die Wahrheit historischer und schicksalhafter Zusammenge-
hörigkeit erfasst.“ Aber immerhin erkannten wenige Tage nach diesem Lob der 
bosnisch-muslimischen Zeitschrift für den Dialog in der Lebenspraxis der religi-
onskulturellen Bevölkerungsgruppen auch deren leitende Persönlichkeiten die Zei-
chen der Zeit: So hielten Erzbischof Kuharić als Vorsitzender der Jugoslawischen 
Katholischen Bischofskonferenz und Patriarch German als Oberhaupt der Serbisch-
Orthodoxen Kirche mitfühlende Reden am Grab des in Sarajewo plötzlich ver-
storbenen Reis-ul-Ulema, des religiösen Oberhauptes aller jugoslawischen Mus-
lime. Dafür war auf höchster Ebene bereits ein Symbol, dass 1967 auch der Reis 
anwesend war, als der ökumenische Patriarch Athenagoras von Konstantinopel auf 
dem Weg nach Rom in Belgrad Station machte. Unmittelbar vor der 1975 wieder 
symbolisch wirkenden Gemeinsamkeit bei der Zeremonie gab es dann den öffent-
liche Aufruf zu Toleranz und Respekt, die mit der vielbeachteten Glückwunschad-
resse verbunden waren, die Papst Paul VI. an diesen höchsten muslimischen Wür-

 
46  Vgl. C. Elsas, Religiöser Pluralismus und Toleranz in Europa, in: G. Gornig/C. Bohle 

(Hrsg.), Religion und Politik. Gott und das Universum (Schriftenreihe Europäische Stu-
dien 5), Marburg, 2014, 31–50 (35 mit C. Maudry, Pluralismus als Problem und Plura-
lismus als Wert – theologisch-ethische Überlegungen, in: C. Bultmann/J. Rüpke/S. 
Schmolinsky (Hrsg.), Religionen in Nachbarschaft. Pluralismus als Markenzeichen der 
Europäischen Religionsgeschichte, Münster 2012, 29–46) und Elsas (Anm. 1), 71f. 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Christoph Elsas 

 

440 

denträger in Jugoslawien gerichtet hatte, als 1974 das Weihnachtsfest mit dem is-
lamischen Opferfest zusammenfiel.47 

 
 

 
Literaturverzeichnis 

Althoff, B., Die Rolle der bosnischen Kirche bei der Islamisierung Bosniens und Herze-
gowinas, Diss. FU Berlin 2017. 

Balić, S., Das unbekannte Bosnien. Europas Brücke zur islamischen Welt, Köln 1992. 
Bremer, Th., Kleine Geschichte der Religionen in Jugoslawien. Königreich – Kommunis-

mus – Krieg, Freiburg 2003. 
Bremer, Th., Religion und Nation im Krieg auf dem Balkan, Bonn 1996. 
Brooks, P., Die Lehren Jesu im arabisch-islamischen Schrifttum, Berlin 2019. 
Bultmann, Ch./Rüpke, J./Schmolinsky, S. (Hrsg.), Religionen in Nachbarschaft. Pluralismus 

als Markenzeichen des Europäischen Religionsgeschichte, Münster 2012. 
Ćorović, V., Das Erwachen der jugoslavischen Moslims zum modernen Leben, in: 6 Slavi-

sche Rundschau 1929, 525–539. 
Doniá, R.J., Islam under the Double Eagle: The Muslim Bosnia and Hercegovina, 1878–

1914, New York 1981. 
Döpmann, H.-D. (Hrsg.), Religion und Gesellschaft in Südosteuropa (Südosteuropa-Jahrbuch 

28), München 1997 (online 2011). 
Džaja, S., Die „bosnische Kirche“, München 1978. 
Džaja, S.M., Konfessionalität und Nationalität Bosniens und der Herzegowina. Voreman-

zipatorische Phase 1463–1804, München 1984. 
Elsas, C./Gebauer, Th./Richebächer, W., Sterben, Tod und Trauer in den Religionen und Kul-

turen der Welt, Bd. 4: Dialog zu Tod und Gerechtigkeit zwischen Afrika und Europa, 
Berlin 2021. 

Ende, W./Steinbach, U. (Hrsg.), Der Islam in der Gegenwart, München, 5. Aufl. 2005. 
Faber, R./Naumann, B. (Hrsg.), Literatur der Grenze – Theorie der Grenze, Würzburg 1995. 
François, É/Serrier, Th. (Hrsg.), Europa. Die Gegenwart unserer Geschichte, Darmstadt 2019. 
Geisler, R./Nollmann, H. (Hrsg.), Muslime und ihr Glaube in kirchlicher Perspektive, Sche-

nefeld 2003. 
Gogarten, F., Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit, Göttingen 1953. 
Gornig, G./Bohle, Ch. (Hrsg.), Religion und Politik. Gott und das Universum (Schriftenreihe 

Europäische Studien 5), Marburg 2014. 
Gornig, G./Rafael, A.M. (Hrsg.), Minderheitenschutz. Eine interdisziplinäre Betrachtung 

herausgegebenen Schriftenreihe Europäische Studien 3, Marburg 2013. 
Grulich, R., Der Islam in Jugoslawien, in: 4 Glaube in der 2. Welt (G2W) – Rundschau 

1979. 
Hafner, St./Tureček, O./Wytrzens, G. (Hrsg.), Slavische Geisteswelt, Bd. 2: West- und Süd-

slaven. Staatlichkeit und Volkstum, Baden-Baden 1959. 
Kasić, D. (Serbian Patriarchy, Hrsg.) Serbian Orthodox Church. Its Past and Present, 2 Bde., 

Belgrad 1965/66. 
 

47  R. Grulich, Der Islam in Jugoslawien, in: 4 Glaube in der 2. Welt (G2W) – Rundschau 
1979, 2–27 (25f). 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Minderheitenprobleme am Beispiel Weihnachten in Bosnien 

 

Hilpold/Perathoner, Europäisches Minderheitenrecht 441 

Kornrumpf, H.J., Scheriat und christlicher Staat. Die Muslime in Bosnien und in den christli-
chen Nachfolgestaaten des Osmanischen Reiches, in: 35 Saeculum 1/1984, 17–30. 

Matschke, K.-P., Das Kreuz und der Halbmond. Geschichte der Türkenkriege, Düsseldorf-
Zürich 2004. 

Melčić, D. (Hrsg.), Der Jugoslawienkrieg. Handbuch zu Vorgeschichte, Verlauf und Kon-
sequenzen, Wiesbaden 22007. 

Nonnemann, G./Niblock, T./Szajkowski, B. (Hrsg.), Muslim Communities in the New 
Europe, Reading 1996. 

Petković, R. (Hrsg.), Moslems in Yugoslavia, Belgrad 1985. 
Rathfelder, E., Geflüchtete in Bosnien. Weihnachten der Unmenschlichkeit, taz 30.12.2020. 
Seewann, G. (Hrsg.), Minderheiten als Konfliktpotential in Ostmittel- und Südosteuropa, 

München 1995. 
Smailović, H., Muslims in Jugoslavia, in: 2 Journal Muslim Minorities Affairs 1980, 132–

144. 
 
 
 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783748941095-423 - am 11.01.2026, 22:17:40. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748941095-423
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

