
5. Analysen: Film als Widerstand 231

den Beherrschungsgedanken der Natur, der dieser zugrunde liegt. Er visualisiert

einen Raumentwurf, in dem im Zuge der ständigen Expansion des Kapitalismus

nicht nur andere Territorialitäten beseitigt werden sollen, sondern auch die Men-

schen, die diese produzieren, was selbst mit Gewalt durchgesetzt wird. Indigene

als Hemmnis für den eigenen Fortschritt wahrzunehmen hat seinen Ursprung in

Narrationen zur Etablierung von Nationalstaaten (vgl. Kapitel 3.3.2), worauf Sangre

y Tierra in konfrontierender Weise zurückgreift und damit koloniale Kontinuitäten

aufzeigt. Der Widerstand artikuliert sich in erster Linie durch die Weigerung, die-

se Situation als Frieden zu akzeptieren, und macht deutlich, dass unterschiedliche

Weltentwürfe auch zu unterschiedlichen Verständnissen von Frieden führen. In

der filmischen Realität von Sangre y Tierra herrscht eine Ordnung, die vor allem auf

die Aufrechterhaltung des Kapitalismus abzielt, deren Konfrontation mit Gewalt

beantwortet wird. Die Bedingung für Frieden scheint die Kapitulation vor kapita-

listischen Logiken.

Authentisierungssignale wie eine deutliche Handkamera, aber auch der Ein-

satz von Zeitlupe und Musik intensivieren den Eindruck der Bilder, der Spannung,

die sich mit dem Geschehen entfaltet. Die erlebte Unterdrückung, die die Zuse-

her*innen aus Sicht der Nasa mitverfolgen, wird vor allem in Relation zum Motiv

des Aufbruchs gebracht, derWiderstand, die eigeneHandlungsmacht steht also im

Vordergrund. Dabei wird die Spiritualität der Nasa als politisches Instrument des

Widerstands stilisiert, als Basis für ihr Handeln, das einem gewaltsamen Handeln

staatlicher Akteur*innen gegenübergestellt wird.

Sangre y Tierra dient der Beweisführung für Verstrickungen von Kapitalismus

und Gewalt, aber auch dem Dokumentieren des Widerstands und fordert letzt-

lich eine Neudefinition von Frieden. Als Produktionsort von Wahrheit kann der

Dokumentarfilm dabei als legitimierende Instanz dienen, die die Koexistenz un-

terschiedlicher Wirklichkeitsentwürfe ebenso wie koloniale Kontinuitäten in be-

stehenden Konflikten bestätigt. Der Dokumentarfilm entwirft hier, wie beschrie-

ben, einen Kriegsschauplatz, der in der dokumentarfilmischen Darstellung gleich-

zeitig beglaubigt wird, ein Fenster in das Land Kolumbien im Jahr 2016. ›So ist es,

nicht wahr?‹ legt die dokumentarische Herangehensweise nahe und versetzt das

Publikum in die Position, dies zu bejahen (Nichols, 1991). Kolumbien ist so.

5.5 Ara Pyau – La primavera Guaraní

Brasilien – das Produktionsland des in diesem Abschnitt analysierten Films – ist in

den letzten Jahren in Bezug auf den Umgang der Regierung mit der indigenen Be-

völkerung besonders negativ in der internationalen Berichterstattung aufgefallen,

nicht zuletzt aufgrund von Äußerungen des amtierenden Präsidenten Jair Bolsona-

ro,wie sie etwa im erstenKapitel beschriebenwurden.Mit seinemAmtsantritt zum

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Filmischer Widerstand

1. Jänner 2019 zog jene Haltung gegenüber den Indigenen Brasiliens in hohe Ämter

ein und trug zur drastischen Verschlechterung der Lebensumstände der indigenen

Bevölkerung bei – unter anderem durch eine verstärkt diskriminierende Haltung

der Gesellschaft gegenüber der indigenen Bevölkerung, durch die Billigung ille-

galer Entwaldung in indigenen Territorien und die steigende Militarisierung der

gesamten Bevölkerung (John, 2019). Neben den gesundheitlichen Auswirkungen

der Covid-19-Pandemie und der ungleich schlechteren medizinischen Versorgung

Indigener führte der steigende Goldpreis während der Pandemie zu einem ver-

mehrten illegalen Abbau in Gebieten der Yanomami, wodurch das Virus wiederum

verstärkt in die indigenen Gemeinden getragen wurde. Im Jahr 1988 wurden durch

die Gründung zahlreicher Organisationen, deren Mobilisierung und Kampf für in-

digene Rechte erstmals Rechte zur Anerkennung indigener Gemeinschaften in die

brasilianische Verfassung aufgenommen, ein weiterer Erfolg war die Ratifizierung

der ILO 169 im Jahr 2002 (Baniwa, 2013), eine entsprechende Implementierung in

das Rechtssystem fand jedoch nicht statt (Torres Wong, 2018).

Etwa 60 % der indigenen Bevölkerung leben im Amazonasgebiet Brasiliens,

40 % in anderen Teilen des Landes, im ländlichen Gebiet, aber auch in Städten

(Rodrigues-Moura & Prutsch, 2013). Während die Situation Indigener im Amazo-

nas unter Bolsonaro vor allem aufgrund des Versuchs der Regierung, das Gebiet

nach kapitalistischen Logiken nutzbar zu machen, bedroht ist – scheinen die der-

zeitigen Bestrebungen der Regierung doch den Amazonas als last frontier der kapi-

talistischen Kommodifizierung einnehmen zu wollen (Millesi, 2020) –, so gibt es

auch innerhalb der brasilianischen Großstädte Gebiete, in denen Indigene in mehr

oder weniger geschützten, vom Rest der Stadt abgegrenzten Territorien leben.

Über zwei Drittel der brasilianischen Bevölkerung leben in urbanen Zentren.

Gerade die Großstädte Brasiliens werden im allgemeinen Mediendiskurs häufig

über die extreme soziale Ungleichheit, die hohe Kriminalität und Gewalt charak-

terisiert: »So verbindet man in der internationalen Wahrnehmung die brasiliani-

schen Großstädte traditionell mit dem Begriff der ›Krise‹, mit Problemen wie Ar-

mut, Kriminalität und Gewalt, einer zunehmenden Fragmentierung der urbanen

Gesellschaft und ihrer Territorien.« (Vejmelka, 2013, S. 189) Auch eine zunehmende

Kommerzialisierung bzw. Privatisierung des öffentlichen Raums ist typisch (Vej-

melka, 2013). Ara Pyau – La primavera Guaraní beschreibt einen Konflikt im urbanen

Raum, der aus einer Privatisierung resultierte. Produziert wurde der Dokumen-

tarfilm im Jahr 2018 in Brasilien, Regie führte Carlos Eduardo Magalhães in Ko-

operation mit in São Paulo ansässigen Vertreter*innen der Guaraní.127 Der Film

127 Im Abspann des Films wird eine umfangreiche Namensliste beteiligter Personen angeführt,

ohne deren Aufgabenbereiche näher zu spezifizieren. Des Weiteren werden folgende indi-

gene Gemeinschaften genannt: »Guarani Kaiowa, Kaimbé, Kaingang, Krenak, Terena, Tupi

Guarani« (01:15:03-01:15:18). Im Vorspann des Films als Ankündigung ist zu lesen »Povo Gua-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 233

beschreibt den Konflikt einer Gruppe von etwa 800 Guaraní, die in einem Dorf in-

nerhalb der Stadt São Paulos leben, ihren kulturellen Bräuchen nachzugehen ver-

suchen und dabei auch an Grenzen stoßen in diesem widersprüchlichen Raum

der urbanen Peripherie (FICMAYAB, o. D.). Der filmisch vermittelte Konflikt ent-

stand aufgrund neuer Bestimmungen seitens der Stadtregierung in Bezug auf die

rechtliche Anerkennung indigener Gebiete, die darauf abzielen, das Territorium

der Guaraní drastisch zu verkleinern und Teile davon zu privatisieren, um sie als

Baugrund bzw. die darauf befindlichen natürlichen Ressourcen zu verkaufen: »Ese

gobierno quiere vender la tierra, quiere vender el árbol, quiere vender el agua, quie-

re vender los animales«128 129 (00:52:01-00:52:08), heißt es beispielsweise an einer

Stelle des Films. Als Reaktion auf das scheinbar aggressive Vorgehen des Staates

hat sich eine Protestbewegung entwickelt, die Demonstrationen im Stadtzentrum

abhält, sich vor Entscheidungsträger*innen Gehör zu verschaffen versucht und ei-

ne Aktion zur Besetzung eines Sendemasts plant bzw. durchführt.Der Film folgt all

diesen Handlungen, erst scheinbar als Beobachter, später werden die Zuseher*in-

nen immer mehr Teil des Protests selbst, wie die Analyse zeigen wird.

Gezeigt wurde der Film unter anderem auf folgenden Festivals: 27º Mostra de

Cinema de Tiradentes (Brasilien, 2018), Visions du Réel (Schweiz, 2018), III Mostra Tela

Indígena (Brasilien, 2018), I Jumara Festival Internacional de Cinema Indígena (Panama,

2018), Festival Internacional de Cine y Comunicación de los Pueblos Indígenas/Originarios

(FICMAYAB; Guatemala, 2018), Festival Internacional de Cine Indígena en Wallmapu

(Chile, 2018), Sjón Anthro Film Fest (Dänemark, 2019), V Mostra Internacional de Cine-

ma Indígena (Chile, 2019), I Festival de Alter do Chão (Brasilien, 2019), XI Festin Lisboa

(Portugal, 2020), 24º Inffinito Film Festival (USA, 2020), 7º Cine Kurumin (Brasilien,

2020), Kathmandu World Film Festival (Nepal, 2020). Im Jahr 2018 gewann der Film

in der Kategorie ›Bester Film‹ den Preis ›Prêmio Rigoberta Menchú‹ im Zuge der

Teilnahme am 28º Festival Présence Autochtone (Kanada, 2018). 

5.5.1 Widerstand im Alltag – Dynamiken der stetigen Aushandlung

Zentraler filmischer Ort ist das Dorf, in dem die Betroffenen leben. Die Kamera

folgt dem Leben der Bewohner*innen, zeigt alltägliche Handlungen und Konver-

sationen. Die Bilder des Dorfes vermitteln einfache Verhältnisse, häufig sind vor

rani apresenta« (00:00:21-00:00:27 [DasVolk derGuaraní präsentiert, Übers. d. Verf.]), womit

die Idee einer Selbstdarstellung eingeführt wird.

128 Im Film wird größtenteils auf Guarani gesprochen, dies wird auf Portugiesisch als auch Spa-

nisch untertitelt. Die hier angeführten Texte sind der spanischen Untertitelung entnommen,

sprachliche Fehler sind der Quelle geschuldet und werden wie in dieser angegeben über-

nommen.

129 Diese Regierung will die Erde verkaufen, sie will denWald verkaufen, dasWasser verkaufen,

die Tiere verkaufen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Filmischer Widerstand

allem kleine Kinder in schmutzigen Gewändern zu sehen, die Lichtgebung taucht

den Ort jedoch in warme Farbtöne, wodurch er positiv besetzt wird. Eine länge-

re Sequenz lachender Kinder, die spielerisch mit der Kamera interagieren, unter-

streicht die positive Besetzung des Ortes: Zu sehen sind drei kleine Kinder, die erst

miteinander spielen, schließlich entdeckt eines die Kamera und ruft zu den ande-

ren: »Ven aquí que el toma la foto. Se toma la foto.«130 (00:07:28-00:07:33) Die drei

lachen und spielen mit der Bewegung der Kamera, verstecken sich vor ihrem Blick

in heiterem Gelächter, blicken zurück, um im nächsten Moment wieder davonzu-

laufen. Die Szene ist in warmes Sonnenlicht getaucht, die Freude der Kinder an

der Interaktion mit der Kamera positioniert die Zuseher*innen als ihre Spielge-

fährt*innen (Abb. 32).

Abbildung 32: Halbnahe Ansicht lachender, spielender Kinder

Bildquelle: Filmstill, Ara Pyau – La primavera Guaraní (00:07:59, © Carlos Eduardo Magalhães/

Laranjeiras Cinema)

Insbesondere die Dauer dieser Szene ist Ausdruck der Intention des Filme-

machers, die Gemeinschaft der Guaraní in wohlwollender, zustimmender Art zu

präsentieren, das Dorf in seiner jetzigen Form, in seinem derzeitigen Bestehen als

bewahrenswert zu vermitteln ebenso wie sich selbst bzw. die Zuseher*innen als

positiv aufgenommene Beobachter*innen zu positionieren. Die Lichtverhältnisse

und die Dauer der Szene mit den Kindern zeigen, wie das Argument in Bezug auf

die Angelegenheit der Guaraní formuliert wird, der filmische Ort wird als emo-

tional besetztes, idyllisches Dorf konstruiert, das um sein Fortbestehen kämpft,

130 Kommt schnell, er filmt. Er filmt. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 235

womit ein klares Argument für die Legitimität des Widerstands der Guaraní arti-

kuliert wird.

Ein wesentlicher Teil der Szenen im Dorf umfasst Zusammenkünfte im und

um das Gebetshaus. Gezeigt werden Gruppen von Jugendlichen, die gemeinsam

musizieren, tanzen, Besprechungen abhalten, Banner malen. All diese Beschäfti-

gungen werden – über im On Gesprochenes, über Aufschriften o.Ä. – als Vorberei-

tung auf Demonstrationen kontextualisiert. Durch diese Bilder wird einerseits das

Motiv der Kollektivität, andererseits des Widerstands bedient, wobei letzterer in

den Alltag verwoben wird, Widerstand scheint eine alltägliche Handlung zu sein.

Ähnlich wird dies, wie eingangs erwähnt, auch in Sur (2014),Malla Malla Pewenche,

Memoria y Resistencia Mapuche (2017) und Juntos defenderemos nuestro territorio (2015)

thematisiert. Letzterer zeigt beispielsweise häufig alternierend längere Sequenzen

des alltäglichen Lebens und traditionelle Tänze mit Aufnahmen von Versammlun-

gen und Protesten, deren Zusammenwirken einGesamtbild des alltäglichen Lebens

der Ch’ol ergibt. Ara Pyau porträtiert ähnlich vor allem das Leben im Dorf, der Film

zeigt den hiesigen Alltag, der aber geprägt ist von Planungen von Protestaktionen,

vom gemeinsamen Gestalten von Bannern für Demonstrationen etc. Wesentliches

Merkmal des Ortes ist neben der eben genannten positiven Konnotation also die

Formierung von Widerstand.

Die gezeigten Bilder, die Aussagen der Menschen werden nicht über Voiceovers

einer anonymen Instanz in einen diskursiven Zusammenhang gebracht bzw. nach

bestimmten Vorstellungen erläutert, vielmehr steht die Interaktion der Kamera

mit den abgebildeten Menschen im Vordergrund. Der Film nimmt die Perspektive

eines Neulings in jener Kultur ein, die Präsenz der Kamera wird mitunter überaus

deutlich. Auch wenn der Filmemacher nicht spricht, so interagieren die Menschen

vor der Kamera direkt mit ihm. Das Mitwirken ist Zeichen bzw. Ausdruck der Zu-

sammenarbeit, wie Nichols (2017) schreibt. Dies wird in Aussagen von immodalen

Raum verortbaren Personen, Vertreter*innen der Guaraní auch direkt betont, et-

wa in einem Statement über den bevorstehenden Protest: »Pero me alegro mucho.

Porque vinieron a grabar a la gente y son nuestros aliados.«131 (00:13:29-00:13:36) An

dieser Art der Darstellung wird deutlich, dass Filmemacher und gefilmte Subjekte

dasselbe Ziel verfolgen. Die Präsenz der Kamera bleibt nicht unerwähnt, wie et-

wa auch bei der Szene der spielenden Kinder sehr deutlich wird, nie scheint es das

Ziel des Filmemachers zu sein, den Vorgang des Filmens zu verschleiern. Durch die

deutliche Interaktion kann der Film damit vorwiegend dem partizipativen Modus

zugeordnet werden. Gleichzeitig betonen Momente wie das eben angeführte Zitat

die Bedeutung des Sichtbarmachens, der medialen Vermittlung des Konflikts für

131 Nichtsdestotrotz freue ich mich sehr. Weil sie gekommen sind, um die Menschen zu filmen,

sie sind unsere Verbündeten. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Filmischer Widerstand

den Widerstand der Guaraní. Im Generieren neuer Sichtweisen bestimmt das Me-

diumDokumentarfilmVeränderungenmit, statt sie bloß nachzuzeichnen (Basaran

et al., 2013), worüber im Film selbst an Stellen wie der erwähnten reflektiert wird.

Das Aufzeichnen des Protests ist bereits Widerstand. Da die unmittelbare persön-

liche Präsenz des Filmemachers eher im Hintergrund steht, erfährt das Publikum

wenig über ihn und wie es sich für ihn anfühlt in dieser Welt, umso mehr kann es

jedoch selbst seine Position einnehmen und wird zu jenen aliados desWiderstands,

die im angeführten Zitat benannt werden. Aus den Bildern zum Sichtbarmachen

des Protests wird eine Relation zu den Zuseher*innen hergestellt, sie werden in

Beziehung zum umkämpften Raum gesetzt, der teilnehmende Blick der Kamera

verstrickt sie sukzessive in den Widerstand, wie im Weiteren beschrieben wird.

Das Publikum findet sich inmitten einer Gruppe jugendlicher Mädchen im

Dorf wieder, auf Augenhöhe mit den Kindern, als wäre es Teil der Gruppe. Der

Kamerablick folgt den Gesprächen, doch werden diese nicht untertitelt, womit der

Inhalt der Gespräche verwehrt wird. Auch wenn die Zusehenden in großer Nähe zu

den Abgebildeten positioniert werden und so eine Teilnahme am Geschehen ver-

mittelt wird, bleibt die Position der Außenstehenden zu Beginn des Films deutlich.

Häufig lässt sich nicht verstehen, wovon gesprochen wird, das Publikum beobach-

tet die Tänze und Gesänge, folgt den Protestierenden in die Stadt. Im Laufe des

Films ändert sich jene Position der Außenstehenden jedoch. Die Inhalte der Ge-

spräche werden häufiger untertitelt, bleiben dadurch nicht unverständlich. Tänze

werden nicht mehr von außen beobachtet, vielmehr geht die Kamera mit der Be-

wegung mit und wird Teil der tanzenden Gruppe und später auch der Protestie-

renden, als diese beispielsweise in einer der letzten Sequenzen den Ort des Sen-

demasts okkupieren und sich vor Vertreter*innen der Regierung verteidigen bzw.

rechtfertigen müssen. Durch die Kameraposition nehmen die Zuseher*innen nun

aktiv am Protest teil. Der Grad der Trennung, der Filmemacher und Gefilmte dif-

ferenziert, wird damit immer kleiner.

In diesemAufbau der filmischen Ästhetik werden die Zuseher*innen zu Beginn

als Außenstehende positioniert, die relative Unsichtbarkeit des Filmemachers lässt

sie selbst in seine Rolle schlüpfen. Ihnen wird ein subjektives Interesse nahegelegt,

das in der Teilnahme am Protest mündet. Eine solche Involviertheit führt zur Kol-

laboration (Nichols, 2017) und wird über den vorwiegend partizipativen Modus des

Films evoziert. Auf diese Weise beteiligt der Film die Zuseher*innen an der For-

mierung des Widerstands, der sich im Laufe des Films entfaltet.

Dieser sich formierende Widerstand wird schließlich in die Stadt übertragen.

Der filmische Ort der Stadt wird erstmals durch eine Aufsicht auf eine fahrende

Rolltreppe vorgestellt, mittels eines Textinserts ist zu erfahren, dass sie zur Aveni-

da Paulista führt. Die Einfassung der Rolltreppe begrenzt die Rahmung der Ein-

stellung, die Materialität der Treppe ist hart und starr, in kaltem Grau und bildet

damit einen deutlichen Kontrast zum Dorf, das vorwiegend in warmen Farbtönen

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 237

gezeigt wurde. Das Betreten des urbanen Raums wird hier als Transgression dar-

gestellt, die sich über das technisierte Auffahren über eine Rolltreppe ausdrückt.

Der Blick schwenkt auf und zur Seite, wodurch ein Platz vor einem Gebäude und

die davor befindliche Menschenmenge sichtbar werden. Zu sehen sind Banner un-

ter anderem mit der Aufschrift ›Devolva nossa terra‹132 und Menschen, die filmen

bzw. Fotosmachen. Auf Tonebene ist der gleiche Gesang zu vernehmen, der bereits

im Dorf zu hören war, eine Gruppe von Guaraní tanzt in einem Innenraum, später

auch auf einem Platz. Die Bilder verdeutlichen, wie Vorstellungen und Bräuche der

Guaraní nun in die Stadt, in den nationalstaatlichen Raum getragen bzw. einge-

schrieben werden. Die Rituale aus demDorf werden in den Stadtraum übertragen,

in den durch starre Materie und harte Linien geprägten Ort, wie es die Ansichten

von Hochhäusern vermitteln.

Die Bewegungen der Guaraní, der bunte Federschmuck und die farbigen,

gemusterten Gewänder vieler Protestierender bilden einen Kontrast zum grauen

Stadtraum, den sie mit ihrem Protest besetzen. Die Straßen und Plätze werden

dadurch zu Orten der Politik, die nicht über Sprache, sondern über nichttextuelle

Praktiken zu ebensolchen erhoben werden, durch Singen, Tanzen, durch das

Sichtbarmachen von Symbolen (Schurr, 2013). Dieser visuelle Kontrast zeigt hier

bildlich eine Idee vom Mangel der ›Moderne‹ im Vergleich zur kulturellen Iden-

tität der Guaraní. Auf der einen Seite stehen Bewegtheit, Nähe und Interaktion

sowie bunte, warme Farben als positive Konnotation, und auf der anderen Seite

befindet sich der von starren Elementen geprägte Ort, der durch Mangel und ein

nicht fassbares Gegenüber gekennzeichnet ist und in dieser Gegenüberstellung

leer wirkt, denn die Akteur*innen des Staates bleiben die meiste Zeit merklich

unsichtbar. Gezeigt werden Mitglieder der Guaraní mit Bannern, die sich vor

oder in Gebäuden versammeln, tanzen, singen und musizieren, jedoch kein

Gegenüber. Es folgt der Innenraum eines Büros, in kargen Farben gehalten, eine

Vertreterin der Guaraní spricht: »Duerme en la calle enfrentando esas confusiones

que el propio gobierno golpista hace, estos ladrones, sacando nuestras tierras.«133

(00:30:17-00:30:26) Die Frau scheint nicht allein im Raum zu sein: Sie steht an

einem Schreibtisch, ein Becher, ein Handy deuten an, dass jemand hinter dem

Schreibtisch sitzt.

Dieses Gegenüber – die Person, die sie mit ihren Aussagen konfrontieren will –

bleibt jedoch unsichtbar. Auf das in der brasilianischen Verfassung verankerte Re-

spektieren der indigenen Völker verweisend, ist eine Männerstimme aus dem re-

lativen Off zu hören: »Que habla del derecho originario en que indígenas siempre

132 Gebt uns unser Land zurück. (Übers. d. Verf.)

133 Man schläft auf der Straße, um sich diesen Unruhen entgegenzusetzen, dieser unehrlichen

Regierung, diesen Verbrechern, die uns unser Land wegnehmen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Filmischer Widerstand

tuvimos aquí antes de existir estado.«134 (00:30:50-00:30:56) Die Folgeeinstellung

zeigt den Mann, er steht ebenfalls in dem Büro und wendet sich an ein unsicht-

bares Gegenüber. Erst als die Frau die Anwesenden direkt adressiert, werden diese

sichtbar: »Ninguno de ustedes si no fueron en nuestras espaldas, ustedes no es-

taban en esas sillas ahí!«135 (00:31:15-00:31:23) Eine Antwort auf die Aussage fällt

jedoch nicht. Der bisher blinde Fleck in der filmischen Topografie scheint durch

das Schweigen der Beamt*innen untermauert. Gleichzeitig hallt ihre Präsenz wi-

der in jeder Aussage, die nicht auf Guarani, sondern Portugiesisch getätigt wird.

Auf dieses Motiv des Mangels wird in unterschiedlicher Weise verwiesen, um

den Staat bzw. die staatlichen Akteur*innen zu charakterisieren, etwa wenn im

Dorf bereits auf die Stadt verwiesen wird. So sagt ein Mann im Gebetshaus: »Es-

toy con coraje. Para ir a la ciudad de los jefes del poder de los no índigenas en

Brasilia.«136 (00:12:25-00:12:39) Die Stadt wird zumOrt, der notwendigerweise auf-

gesucht werdenmuss, um sich Gehör zu verschaffen. Diese Akteur*innenmit ihrer

diskursivenMacht über den Raumbleiben diemeiste Zeit unsichtbar, scheinbar ein

blinder Fleck in der filmischen Topografie des Konflikts, undwerden,wie das State-

ment zeigt, in Relation zur eigenen Identität vorwiegend als no índigena bezeichnet.

Während Indigene im Zuge der Kolonialisierung in Relation zu Europa als non-

Europeans und in weiterer Folge durch Einführung der Vorstellung einer zeitlichen

Differenz als pre-Europeans definiert wurden, wie Quijano (2000) erläutert – somit

eine externe Identifikation stattfand, die Europa als Ausgangspunkt annahm und

Indigene im Vergleich zu dessen Kultur stets als mangelhaft definierte –, wird dies

hier umgedreht. Indigenität gilt als Ausgangspunkt und die westlich-modernen

Akteur*innen werden in Relation dazu als Nichtindigene benannt, damit als ›einer

Indigenität entbehrt‹ als Figur des Anderen dargestellt. Indigenität wird also zur

Kategorie der Raumstrukturierung, wobei die westlich-moderne Raumlogik durch

einen Mangel (an Indigenität) markiert wird. Einen weiteren Marker der Abgren-

zung zu den staatlichen Akteur*innen bildet die Betonung der Sprachverwendung:

»Yo estoy hablando Guaraní porque no hablo portugués«137 (00:26:18-00:26:22), ist

etwa ein älterer Mann zu vernehmen, als er der Kamera erläutert, dass Gott die

Welt nicht den Nichtindigenen gegeben hat, damit diese sie verkaufen. Wie auch

in anderen hier analysierten Filmen wird die Sprache als bedeutsames Mittel ein-

gesetzt: einerseits von den gefilmten Subjekten als relevantesMerkmal zur Abgren-

134 Dort ist verankert, dass wir als Indigene hier Rechte haben, weil wir schon hier waren, bevor

der Staat überhaupt existiert hat. (Übers. d. Verf.)

135 Ihr steht auf unseren Schultern, ihr lebt auf unsere Kosten. Ohne uns wäre niemand von euch

heute hier in diesen Positionen! (Übers. d. Verf.)

136 Ich bin zuversichtlich. Wir gehen in die Stadt, zu den Entscheidungsträgern der Nicht-

Indigenen in Brasilia. (Übers. d. Verf.)

137 Ich spreche Guaraní, ich spreche kein Portugiesisch. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 239

zung von der westlich-modernen Bevölkerung des Staates eingeführt, andererseits

durch Untertitelung – hier sowohl ins Portugiesische als auch ins Spanische – die-

sen Sprachen gleichgesetzt. Die Verwendung des Portugiesischen bei Dialogenmit

staatlichen Akteur*innen zeigt hingegen Hürden dieser Gleichsetzung auf.

Das Dorf der Guaraní ist, wie oben beschrieben, geprägt von Bildern der Ge-

meinschaft, von Versammlungen im Gebetshaus, in denen kollektiv getanzt und

gesungen wird, von Erläuterungen zur Gemeinschaft. In den ersten Sequenzen

des Films sind Menschen im Dorf der Guaraní zu sehen, die T-Shirts und Jeans

tragen, geschminkte Mädchen mit Beanies, Piercings und Ohrringen, Buben mit

Baseball-Caps, Kinder, die in Fußballdressen und Markenshirts Banner mit der

Aufschrift ›Resistencia Guaraní‹138 bemalen und sich dabei mit dem Handy fil-

men. Auch bei den Tänzen im Gebetshaus tragen die Teilnehmenden vorwiegend

T-Shirts, Hoodies und Jeans. Beim ersten Protest in der Stadt wird nun der Pro-

zess der aktiven Affirmation der eigenen kulturellen Identität gezeigt. In Nah- und

Großaufnahmen ist zu sehen, wie Gesichter mit Farben bemalt werden, im weite-

ren Verlauf des Films tragen die Protestierenden vermehrt Federschmuck, immer

wieder wird das Bemalen des Körpers gezeigt, auch Instrumente und Pfeil und Bo-

gen tragen die Menschen – scheinbar demonstrativ – nun während des Protests in

der Stadt, während im Hintergrund die kargen Fassaden beleuchteter Hochhäuser

in den Nachthimmel ragen (Abb. 33).

Auch während der Besetzung des Sendemasts als Höhepunkt ihres Protests

sind die Beteiligten vermehrt mit bemalten Gesichtern, Feder- und anderem

Schmuck zu sehen. Eine zu Beginn sichtlich nur für die Kamera dargebotene

Verwendung von Pfeil und Bogen wird später als Geste der Eroberung des Sende-

masts gezeigt. »Die Subjektivitäts- und Identitätsbildung befindet sich in einem

ständigen Prozess von Bestätigung oder Neudefinition des Selbst, und dieser Pro-

zess wird durch ökonomische, politische, soziale und kulturelle Diskurspraktiken

geprägt, die von den Faktoren Raum und Zeit abhängig sind.« (Strüver & Wucher-

pfennig, 2009, S. 112) Der Film zeigt, wie eine scheinbar äußerliche Bedrohung des

eigenen Territoriums dazu veranlasst, die kulturelle Identität in einem kollektiven

Prozess zu bestätigen, und verweist damit auf die Beziehung von Territorium

als Teil der kulturellen Identität. Die kulturelle Identität wird genutzt, um eine

Differenz zwischen den im Dorf lebenden Guaraní und der Raumaneignung des

westlich-modernen Staates zu konstruieren.

In dieser Affirmation der kulturellen Identität spielt der Film mit gewissen

Brüchen, die Repräsentation an sich wird thematisiert und über einen Verfrem-

dungseffekt reflektiert. Immer wieder zeigen Einstellungen, wie Vertreter*innen

der Guaraní die Ereignisse oder sich selbst – etwa beim Bemalen der Banner oder

mit Körperbemalung und Federschmuck ausgestattet als Teil der Demonstration –

138 Widerstand der Guaraní. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Filmischer Widerstand

Abbildung 33: Ansichten bemalter und mit Federschmuck geschmückter Menschen in der

Stadt

Bildquelle: Filmstill, Ara Pyau – La primavera Guaraní (00:29:12/00:35:37, © Carlos Eduardo Ma-

galhães/Laranjeiras Cinema)

mit Handys filmen, woran sich die Absicht einer aktiven Selbstdarstellung bzw.

-definition ablesen lässt (Abb. 34).

Das filmbildlich immer wiederkehrende Motiv des Filmens mit dem Handy

als Verknüpfung einer mit westlicher Moderne assoziierten Technologie mit durch

Feder- und anderen Schmuck als indigen markierten Körpern erzeugt einen Bruch

mit kolonialistischen Vorstellungen indigener Kulturen als ›primitive‹ oder ›tradi-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 241

Abbildung 34: Nahaufnahme vom Filmen bzw. Fotografieren mit dem Handy

Bildquelle: Filmstill, Ara Pyau – La primavera Guaraní (00:29:42, © Carlos Eduardo Magalhães/

Laranjeiras Cinema)

tionelle‹ Gesellschaften. Eine ähnliche filmästhetische Strategie, die zumReflektie-

ren über Vorstellungen von Indigenität anregt, zeigt sich beispielsweise bei Kawsak

Sacha (2018). Hier sind es Bilder von Personen, die durch ihre Kleidung und den

Körperschmuck als Angehörige der Kichwa identifiziert werden, die in kontrastie-

rendem Schnitt erst imWald und dann im städtischen Gebiet, beispielweise in der

U-Bahn gezeigt werden. Mittels Montage wird mehrmals zwischen diesen beiden

filmischen Orten gewechselt, womit ein gewisser Bruch mit Erwartungshaltun-

gen und Sehgewohnheiten aus westlich-moderner Sicht evoziert wird. Als Rezipie-

rende des Films sieht das Publikum, wie Alternativen zum ethnografischen Blick

und somit Gegendiskurse zum colonial gaze geschaffen werden, die dazu dienen,

westlich-modernen Wirklichkeitskonstruktionen entgegenzutreten und indigene

Erfahrungen, kulturelle Wertvorstellungen und indigenes Wissen sichtbar zu ma-

chen, »locating them squarely in the present« (2009, S. 11), wie Schiwy über die

Wirkung derartiger Motive schreibt. Der Film schafft hier einen Zwischenraum

zwischen den Vorstellungen von Moderne bzw. dem Westen und dem ›Rest‹ – ei-

nen transmodernen Raum (Dussel, 2002) –, indem Überkreuzungen, Überschnei-

dungen fokussiert werden, die zur Überwindung von Dualismen einer technologi-

sierten westlichen Moderne und ›naturnaher‹ Indigener beitragen.

Der Wille, sich dem Blick der Kamera auszusetzen, sich ihm zu präsentieren

und dabei die eigene kulturelle Identität zu unterstreichen, zeigt sich etwa auch

in einer Sequenz, als ein Jugendlicher mit Pfeil und Bogen für die Kamera posiert

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Filmischer Widerstand

und diese anderen gegenüber auch erwähnt, als er gebeten wird, ins Gebetshaus

zu kommen: »Me deja mostrarme un poco para la cámara. Deja que memuestre un

poco«139 (00:17:25-00:17:33), womit die Inszenierung des Gezeigten für die Kamera

betont wird (Abb. 35).

Abbildung 35: Halbtotale Ansicht eines Jugendlichen mit Pfeil und Bogen

Bildquelle: Filmstill, Ara Pyau – La primavera Guaraní (00:17:26, © Carlos Eduardo Magalhães/

Laranjeiras Cinema)

Der Film ist vorwiegend dem partizipativen Modus zuzuordnen, doch sind es

Momente wie die eben beschriebenen, die auch über die Repräsentation selbst re-

flektieren lassen.Dermediale Raumwird hier über denmodalen Raumwahrnehm-

bar, wodurch der Blick freigegeben wird auf die Möglichkeit medialer Repräsenta-

tion zur Modellierung kultureller Vorstellungen.Mit dieser Verfremdung wird also

der Effekt erzielt, die wirkenden Strukturen zu erfassen, die das Verständnis von

sowie die Repräsentation der Realität beeinflussen (Nichols, 2017). Die dadurch er-

höhte Aufmerksamkeit rückt die Zuseher*innen als soziale Akteur*innen in den

Fokus, die an der Festigung bzw. Subversion bestehender Konventionen beteiligt

sein können. Durch diesen bewussten Bruch wird der filmische Raum nicht als in

sich geschlossen dargestellt, vielmehr reflektiert der Film anhand der Bilder gleich-

zeitig über die hier produzierte filmische Realität. Der Film spielt durch dieses Bild

mit der Vorstellung von Indigenen und produziert damit ein erhöhtes Bewusstsein

gegenüber essentialisierenden oder exotisierenden Erwartungshaltungen, die an

Indigene häufig herangetragen werden. Er zeigt, wie die kulturelle Identität der

139 Lassmich noch kurz vor der Kamera posieren. Lassmich noch kurz vorzeigen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 243

Guaraní bewusst affirmiert und damit als Akt des Widerstands dargestellt wird,

und macht den Prozess gleichzeitig in reflektierender Weise sichtbar. Dieser Wi-

derstand ist ihr Alltag, gleichzeitig werden auf unterschiedliche Weise nicht nur

Oppositionen aufgebaut, sondern Überkreuzungen, Überschneidungen und Mög-

lichkeiten der Reflexion eingeführt,womit der Raum in einer Dynamik der stetigen

Aushandlung dargestellt wird.

5.5.2 Kapitalismus als politisch-räumliches Projekt

Das Dorf wird als idyllischer Ort eingeführt, jedoch als bereits bedroht konstruiert:

über das Zeigen eines Sendemasts als Motiv sich ausbreitender (hier konkret Te-

lekommunikations-)Infrastruktur, das einen internen Kolonialismus andeutet, der

das Fortbestehen der Guaraní bedroht. Aufgrund der Nähe zum urbanen Zentrum

scheint die Bedrohung für jenen Ort allgegenwärtig, wie im Weiteren dargelegt

wird.

Zentrales Element des Dorfes ist das bereits erwähnte Gebetshaus, dessen Au-

ßenansicht auch den Beginn der Etablierung dieses filmischen Ortes markiert. Die

sich öffnende Tür wird zur Einladung, den Ort nun zu betreten, aus dem absolu-

ten Off ist zuvor zu hören: »Vengan todos en la casa de reza sólo un poco.«140

(00:03:34-00:03:36) Anschließend ist über eine Panoramaansicht in einiger Entfer-

nung auf einem Hügel ein Sendemast zu erkennen. Aus dem relativen Off sind

Trommelgeräusche zu hören, dann wird ein trommelnder Mann sichtbar, umringt

von Kindern, er ruft erneut: »Vengan todos en la casa de reza sólo un poco.«141

(00:04:20-00:04:22) Durch die Montage und die durchgehenden Trommelgeräu-

sche werden das Dorf und der in der Ferne liegende Sendemast demselben Ort

zugeordnet, die auditive Ebene verknüpft die Bilder zu einem Handlungsraum.

Das Publikum folgt dem trommelnden Mann durch das Dorf, Zwischenschnitte

zeigen vor allem Kinder und Jugendliche, während er spricht: »La gente quiere la

tierra para que los niños vivan!«142 (00:04:45-00:04:46) Sie folgen ihm. Aus starker

Untersicht ist erneut zu sehen, wie er trommelt, durch das Gegenlicht sind meist

nur seine Umrisse zu erkennen, er scheint mit der Umgebung zu verschmelzen.

Das immer wieder hinter ihm aufblitzende Sonnenlicht unterstützt sein auffor-

derndes Trommeln visuell. Schließlich verlässt er den Bildraum, zurück bleibt der

Blick auf den in der Ferne sichtbaren Sendemast (Abb. 36).

Die Zuseher*innen erahnen nun, dass dieser eine zentrale Rolle spielen wird.

Er erscheint in großer Ferne, ist aber dennoch bereits in den ersten Einstellun-

gen häufig sichtbar und damit prägendes Element des Ortes. Wie bereits an an-

140 Kommt alle für einen Moment ins Gebetshaus. (Übers. d. Verf.)

141 Kommt alle für einen Moment ins Gebetshaus. (Übers. d. Verf.)

142 Wir brauchen die Erde wegen der Kinder, damit sie leben können! (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Filmischer Widerstand

Abbildung 36: Bildabfolge zur Einführung des Sendemasts

Bildquelle: Filmstill, Ara Pyau – La primavera Guaraní (00:05:27/00:05:33, © Carlos Eduardo

Magalhães/Laranjeiras Cinema)

derer Stelle erläutert (vgl. Kapitel 5.3), sind Bilder von Infrastruktur – etwa auch

der Ausbau von Elektrizität und Straßen – im kolonialen Kontext häufig Motive

von Erschließung und Entwicklung eines Gebiets, von Fortschritt und fortschrei-

tender ›Moderne‹. Im Globalen Süden, so schreibt Pieter Vermeulen (2020), kann

Infrastruktur als aufstrebend, als ehrgeizig, als Versprechen eines angenehmeren

Lebens gelten, genau hier können sich aber auch Bruchlinien auftun. Der Sende-

mast, wie er die filmische Topografie prägt, lässt sich als ebensolches Motiv der

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 245

Erschließung interpretieren, das jedoch im Rahmen der hier repräsentierten fil-

mischen Realität als Bedrohung wahrgenommen wird. Das Motiv des Sendemasts

imaginiert kommende Zeiten, zeigt die Erwartung einer bestimmten Zukunft, die

aber nicht herbeigesehnt, sondern verhindert werden soll.

Auch nach der Rückkehr von den geschilderten Protesten in der Stadt – die

Protagonist*innen sind wieder im Dorf, das erneut in friedlicher Stimmung ge-

zeigt wird, Kinder spielen fröhlich miteinander, ein Mann sitzt Pfeife rauchend im

Gras – ist der Sendemast in der Ferne auszumachen: Die Bedrohung bleibt wei-

ter bestehen. Bilder dieses nun wieder friedlichen Alltags etablieren ein Gefühl der

Zugehörigkeit, das allerdings gleich wieder gestört wird durch die Erzählung von

vergangenenGewalttaten über die auditive Ebene,wie sie ein Vertreter der Guaraní

beschreibt:

»Siempre hemos escuchadomuchas historias de losmás antiguos sobre ese lugar.

… Ellos fueron a esa región y encontraron oro aquí. Entonces todo comienza con

esa ambición del oro por ese territorio. Entonces ese territorio fue un lugar de

mucha guerra. De mucha masacre de nuestro pueblo. Los documentos de aquel

período hablan de diez años de guerra. Y nuestra gente aquí resistiendo en ese

pico del Jaraguá. Aquí en esta montaña. Para que el bandeirante Afonso Sardinha

diezmase a todos ellos. Y él se quedó a matar el último de nuestros parientes en

aquella época ne.«143 (00:41:51-00:42:57)

Von einer halbnahen Ansicht des Sprechenden wechselt die Kamera zu einem Pan-

oramaschwenk über die umgebende hügelige, mit Bäumen bedeckte Landschaft.

Anschließend ist, mittig im Bild platziert, ein einfaches Haus zu sehen – als wä-

re dies die letzte Bastion der beschriebenenWiderstandskämpfer*innen gegen die

Erkundungstrupps (bandeirantes) der damaligen Zeit gewesen.144 Kleine Beete in

saftigem Grün sind zu erkennen, ein Kind springt zwischen den üppigen Pflan-

zen hin und her, während zu hören ist: »Entonces todo ese cerro, todo ese lugar

está bañado con sangre de nuestros antepasados«145 (00:42:57-00:43:02), was der

143 Wir kennen die vielen Geschichten unserer Vorfahren gut, die sie über diesen Ort erzählten…

Sie kamen hierher und haben Gold gefunden. Es hat hier alles mit dieser Suche nach Gold

angefangen. Darum war dieses Gebiet Schauplatz vieler Kämpfe, vieler Massaker an unse-

rem Volk. Laut Aufzeichnungen gab es hier zehn Jahre lang Krieg. Unsere Vorfahren haben

Widerstand geleistet, hier auf dem Gipfel von Jaraguá. Hier auf diesem Berg. Bis der Band-

eirante Afonso Sardinha sie alle niedergemetzelt hat, bis auf den letzten unserer Vorfahren.

(Übers. d. Verf.)

144 Bandeirantes eroberten zwischen dem 16. und 18. Jahrhundert von São Paulo aus weite Teile

des heutigen Brasiliens, verschleppten Indigene, um sie als Sklaven zu verkaufen, und waren

unter anderem für ihre Grausamkeit bekannt (Wöhlcke, 2000).

145 Der ganze Hügel, der ganze Ort hier ist daher getränkt mit dem Blut unserer Ahnen. (Übers.

d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Filmischer Widerstand

filmbildlich vermittelten Idylle einen bitteren Beigeschmack verleiht. Hier zeigt

sich das topologische Potenzial des On-off-Verhältnisses, wie es Frahm (2010) be-

schreibt, das den Raum – nun durch diese Irritation – für Transformationen öff-

net. Der idyllisch anmutende Ort wird über die auditive Ebene in sein Gegenteil

verkehrt, zum Schauplatz von Gewalt. Jenes Schema hat einen kumulativen Effekt

(Olin, 1997) für die Rezeption des Ortes. Der Garten als Spielplatz des Kindes er-

scheint nun in gewaltvolle Auseinandersetzungen verwickelt. Über die Erinnerung

wird zwischen der Bild- und der Tonebene eine Irritation geschaffen, die die sicht-

bare Idylle erschüttert. Die Funktion der Erinnerung dient hier dazu, den Staat

in Verbindung mit Gewalttaten zu bringen, gleichzeitig aber auch deren aktuelle

Unsichtbarkeit aufzuzeigen. Am Schauplatz dieser Taten verweist nichts auf die

Gewalt, kein Denkmal erinnert daran, keine Tafel mahnt vor erneuten Konflikten.

Während in Estamos vivxs mithilfe des Motivs übermalter Denkmäler des Generals

Roca auf die fehlende Aufarbeitung des Genozids an den Mapuche aufmerksam

gemacht wird, sind es hier die Beschreibungen über Kommentare aus dem relati-

ven Off in Kombination mit dem Fehlen jeglicher sichtbarer Verweise auf die ge-

waltvolle Geschichte, die das Ignorieren der Gewalt an der indigenen Bevölkerung

thematisieren. Durch Ignorieren, so schreibt Aleida Assmann, »werden Personen

und Dinge aus dem Radius der Aufmerksamkeit ausgeschlossen und dadurch der

Beachtung und Achtung entzogen« (2016, S. 24). Die Thematisierung dieses Aus-

schließens aus der Aufmerksamkeit und damit der Entziehung der Achtung steht

im Zentrum der Sequenz, die in Verbindung zu einer erwarteten, bereits sichtba-

ren Bedrohung gestellt wird. Vergangene Bedrohungen wurden in blutigen Aus-

einandersetzungen abgewehrt, wie sich den Aussagen entnehmen lässt, es kommt

jedoch immer wieder zu Aneignungsprozessen bzw. -versuchen, worauf die Prä-

senz des Sendemasts als permanente Bedrohung verweist.

Als zentralen Akt des Widerstands gegen diese Bedrohung wird schließlich die

Besetzung des Sendemasts inszeniert. Die Einführung des Ortes nun als Ziel des

Protests wird mit einem eindeutigen Bruch in der Filmästhetik vollzogen. Anstatt

durch die bisher eingesetzte Handkamera ist der Sendemast jetzt über Aerial Shots

aus großer Höhe zu sehen, als singuläres Element, das in warmes Sonnenlicht ge-

taucht über den Wolken und Hügeln der umgebenden Landschaft thront – auf au-

ditiver Ebene begleitet von klirrenden Tönen und schweren Trommelgeräuschen,

während die Gesänge der Guaraní, wie sie den meisten Teil des Films immer wie-

der zu hören sind, abklingen. Die folgenden Einstellungen der frühmorgendlichen

Erklimmung und Besetzung des Sendemasts sind mit Orchestermusik unterlegt,

den voluminösen, schweren Trommelschlägen folgen Streichinstrumente in einem

Crescendo. Damit markiert die Musik ebenfalls einen klaren Bruch mit dem bishe-

rigen Stil des Films. Während bisher vor allem Handkamera, Halbnah- und Nah-

aufnahmen sowie der vorfilmischen Realität zuordenbare Tonebenen verwendet

wurden, kommen nun ruhige Panoramabilder aus großer Höhe sowie extradie-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 247

getische Filmmusik zum Einsatz, die diese Szene als Höhepunkt ausweisen (Abb.

37).

Der Zugriff auf den Sendemast als Ort der westlichen Moderne ist als Wider-

stand gegen ebenjene zu verstehen. Die Besetzung, wie sie hier gezeigt wird, hat

keine topografische Veränderung zur Folge, jedoch topologische Auswirkungen.

Der Sendemast ist nun nicht mehr Symbol des Eindringens, eine Bedrohung des

Dorfes, sondern empfindliche Konfliktzone. Es kommt zu einem »Riss im Gefü-

ge« (Günzel, 2020, S. 144), der sich vor allem durch die Veränderung der filmischen

Mittel ausdrückt und die Ermächtigung der Guaraní beschreibt.

Abbildung 37: Drohnenaufnahme des Sendemasts

Bildquelle: Filmstill, Ara Pyau – La primavera Guaraní (00:47:51, © Carlos Eduardo Magalhães/

Laranjeiras Cinema)

In der Art der Darstellung des Sendemasts als Omen einer Bedrohung, in der

Verwendung diesesMotivs imKontext der Konstruktion des filmischen Raums eta-

bliert Ara Pyau eine Lesart von Infrastruktur, die ein Verständnis über deren Rolle

in der Ausbreitung einer bestimmten Raumlogik erzeugt. Der Ausbau von Stra-

ßen beispielsweise spielt eine zentrale Rolle bei der Entwaldung des Amazonas-

Regenwaldes: »The processes of road opening and demographic increase through

migration are responsible for deforestation, logging, forest fires, land grabs and

malaria outbreaks, among other impacts« (2020, S. 1), stellen Ferrante et al. fest.

Bereits die Ankündigung von Straßenbau führt teilweise zu Veränderungen in der

Landnutzung und -inanspruchnahme (Campbell, 2014). Ara Pyau nutzt das Motiv

des Sendemasts, um kommende Bedrohungen zu bezeugen, und untermauert da-

mit die Verstrickungen von sich ausbreitender Infrastruktur und negativen Kon-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Filmischer Widerstand

sequenzen für die ansässige indigene Bevölkerung. Diese negativen Konsequen-

zen werden mit Kapitalismus, mit der Inwertsetzung von Land in Verbindung ge-

bracht. Erschließung – wie es das Motiv des Sendemasts als Infrastruktur andeu-

tet – wird hier zur reinen Inwertsetzung.

Der Staat, als ›nichtindigener‹ Gegner konstruiert (vgl. Kapitel 5.5.1), eignet

sich das Land unrechtmäßig an, wie zu hören ist: »Los no índigenas llaman Brasil,

pero ya es nuestro. Pero ahora esos no indígenas se hallan dueños de todo.«146

(00:13:09-00:13:26) Aus dem Gebetshaus austretend lässt sich aus dem relativen

Off eine aufgebrachte männliche Stimme vernehmen: »Hoy el gobierno está lle-

vando a nuestra tierra para vender. Porque Dios no los deja vender la tierra. Fue

Dios quien hizo la tierra y no el no indígena. Dios no quiere dinero.«147 (00:24:57-

00:25:19) Die Kamera geht durch das Dorf, an Jugendlichen vorbei, schließlich er-

scheint der aufgebrachte Mann, er spricht weiter: »Ellos están jugando con noso-

tros. Nos es que podríamos jugar con ellos. Pero ellos nos dejaron pobres, robando

nuestra tierra.«148 (00:25:42-00:25:51) Mit den Händen in den Himmel gestikulie-

rend ruft er: »Dios no dio nuestra tierra para vender pros no indígena. Y ni el

bosque.«149 (00:26:05-00:26:14) Der Mann spricht aufgebracht über das Verkaufen

der Erde, des Waldes, das nicht rechtmäßig sei, und konfrontiert damit Prozesse

zur (Re-)Konstruktion von Räumen entlang der Logik des Kapitals, die der Ter-

ritorialität des Staates verschrieben ist. Die Position der Guaraní wird außerhalb

dieser Logik verortet, gespeist vom Misstrauen gegen eine geldbasierte Welt, das

laut Escobar (2008) einen semiotischen Widerstand gegen die Konvertierung der

Umwelt zu einer ökonomischen Ressource darstellt, womit die Unterordnung der

Natur in Marktlogiken angeprangert wird. »El Dios mira para esos no indígenas

que están comiendo todas nuestras tierras«150 (00:26:53-00:26:58), ruft der Mann

weiter. Die Erde essen zu wollen, wie hier ausgedrückt wird, entzieht den staat-

lichen Akteur*innen, mit Rivera Cusicanqui gesprochen, ihre conditio humana und

ist Ausdruck einer empfundenen ontologischenDistanz zwischen denGuaraní und

dem Staat. Rivera Cusicanqui (2015) identifiziert in der Analyse des Werks Waman

Pumas die Idee, Gold essen zu wollen, als eine zentrale Metapher der Konquista

und der Kolonialisierung, die den Verlust des Menschlichen ankündigt und eine

146 Die Nicht-Indigenen nennen es Brasilien, aber es ist unser Land. Trotzdem tun sie so, als

gehöre alles ihnen. (Übers. d. Verf.)

147 Die Regierung nimmt uns unser Land weg, um es zu verkaufen. Aber Gott wird das nicht

zulassen, Gott hat die Welt erschaffen und nicht die Nicht-Indigenen. Gott will kein Geld.

(Übers. d. Verf.)

148 Sie spielen mit uns. Wir sind dazu nicht in der Lage. Sie sind schuld an unserer Armut, sie

rauben uns unser Land. (Übers. d. Verf.)

149 Gott hat uns dieWelt nicht gegeben, damit dieNicht-Indigenen sie verkaufen. Und denWald

genauso wenig. (Übers. d. Verf.)

150 Gott sieht, wie diese Nicht-Indigenen unsere Erde essen. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 249

Wunde in der Natur wie im Kosmos hinterlässt. Im aktuellen Konflikt ist es die

Erde selbst, die ›gegessen‹, die verbraucht wird und damit Wunden hinterlässt –

Metapher einer Vertreibung, die durch die Logik des Kapitals vorangetrieben wird.

»Dios va a acabar con ese mundo así. Los no indígenas están siendo muy egoís-

tas con la tierra y con el bosque. Se acabó.«151 (00:27:03-00:27:20) Die Kamera

weicht zurück, der Mann wird nun in halbnaher Ansicht sichtbar, greift sich ans

Herz. Die Territorialität des Staates als versuchte Inwertsetzung von Land wird

hier mit der Idee von Endlichkeit in Verbindung gebracht, während die territoria-

len Bezüge seitens der Guaraní Fortbestehen betonen. Das Bestehen der Umge-

bung in ihrer jetzigen Form wird mit der Möglichkeit zukünftiger Generationen

assoziiert. Während der Mann selbst von einem Ende spricht, wird dies durch die

Ästhetik des Bildes unterstrichen. Die Kamera blickt ihn weiterhin an, durch die

Schärfenverlagerung verschwimmen jedoch seine Umrisse immer mehr, bis sich

der Blick der Kamera schließlich abwendet. In jenem filmischen Moment werden

die Aussagen über die filmbildliche Ästhetik affirmiert, womit diesen Glaubwür-

digkeit verliehen wird. Aussagen über die Endlichkeit der westlich-modernen Ent-

wicklung werden nicht etwa subvertiert oder infrage gestellt, sondern über film-

ästhetische Mittel untermauert.

Das im Film thematisierte Vorgehen des Staates ist kein Einzelphänomen und

wird auch als ›interner Kolonialismus‹ bezeichnet: »Der internationale Kolonialis-

mus wich dem westlich-modernen internen Kolonialismus, der in den letzten Jah-

ren durch die von den meisten Staaten undifferenziert betriebene Politik im Zei-

chen des Neoliberalismus noch wesentlich verschärft wurde.« (Kuppe, 2002, S. 120)

Das Kapital und dessen Logik der Inwertsetzung führt eine territoriale Logik ein,

die als Auslöschung anderer kultureller Erfahrungen der Umgebung verstanden

werden muss. Escobar sieht in diesem displacement ein wesentliches Element der

eurozentrischen Moderne, die zur modernen/kolonialenWeltordnung geführt hat:

»[D]isplacement is an integral element of Eurocentricmodernity and development.

Modernity and development are spatial-cultural projects that require the contin-

uous conquest of territories and peoples and their ecological and cultural trans-

formation along the lines of a logocentric order.« (2008, S. 65) Im Rahmen des

Widerstands wird Indigenität hier in Opposition zu ebendieser Logik des Neoli-

beralismus konstruiert, wie es auch in anderen Regionen Lateinamerikas im Zuge

indigener Bewegungen vollzogen wurde bzw. wird. Olaf Kaltmeier beispielsweise

erläutert in dem Zusammenhang, dass indigene Widerstandsbewegungen »polit-

kulturelle Kämpfe im Kontext neoliberaler Globalisierung [sind]. Sie produzieren

dissidenten Sinn und Bedeutung und vermitteln gerade auch Kämpfe um Res-

sourcen kulturell« (2007, S. 204). Indigenität wird also nicht mit einer ethnischen

151 Gott wird dieser Welt ein Ende setzen. Die Nicht-Indigenen verhalten sich sehr egoistisch in

ihrem Umgang mit der Erde und demWald. Es ist schon zu Ende. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Filmischer Widerstand

Herkunft in Verbindung gebracht, sondern in erster Linie als kulturelle Alternati-

ve zum Neoliberalismus verstanden (Kaltmeier, 2007). Kapitalismus wird, wie der

Film zeigt, zu einem nicht nur kulturellen, sondern auch politisch-räumlichen Pro-

jekt, von dem es sich aus einer indigenen Position heraus abzugrenzen gilt, um

das kulturelle Überleben von Alternativen zu kapitalistischen Logiken zu sichern.

Einer Indigenität entbehrt, wie die staatlichen Akteur*innen beschrieben werden,

bedeutet in dem Zusammenhang folglich, keine Alternativen zumNeoliberalismus

zu kennen. Der Film entwirft eine kulturelle Identität der Guaraní, die in Opposi-

tion zu diesem Staat, zur eurozentrischen Moderne gedacht wird – nicht etwa im

Sinne einer Primitivität, wie es im Narrativ der eurozentrisch geprägten Moderne

verankert ist (Quijano, 2000), sondern vielmehr im Sinne einer zukunftsorientier-

ten Gesellschaft. Die westliche Moderne wird in dem Zusammenhang nicht mit

Fortschritt verbunden, mit Wohlstand o.Ä., sondern durch einen Mangel charak-

terisiert, mit einer Form der Entwicklung, die endlich ist. Während der Beginn

der ›modernen Welt‹ für Europa das Ende der indigenen Bevölkerung der Ame-

rikas bedeutete, wie Danowski und Castro Viveiros (2016/2017) schreiben, so wird

diese Endlichkeit hier weiter gefasst. Das Fortschreiten, das Ausbreiten der euro-

zentrischen Moderne wird in Ara Pyau immer noch mit einem Ende in Verbindung

gebracht, jedoch nicht nur mit dem Ende nichtwestlicher Welten, sondern mit der

Welt an sich.

5.5.3 Defensores criminalizados – Die Kriminalisierung

indigener Lebensweisen

Die unter 5.5.1 und 5.5.2 beschriebenen Handlungen des Widerstands, des Alltags

und der Bedrohungen, denen sich die Guaraní ausgesetzt sehen, werden mit dem

Motiv der Kriminalisierung indigener Lebensweisen verknüpft.

»Todo lo que Nhanderu ha creado tiene su espíritu. Que cuida de cada ser que

vive en la naturaleza«152 (00:00:32-00:00:37), ist zu Beginn des Films aus dem ab-

soluten Off zu hören, gesprochen wird es über ein Voiceover aus dem absoluten Off

auf Guarani, einer linguistischen Untergruppe aus dem Tupí-Guaraní-Zweig der

Tupí-Sprachfamilie. Der Film beginnt also mit Erläuterungen des Nhanderu (Gott

der Guaraní) und seiner Schöpfung. In verschiedenen Nahaufnahmen ist ein klei-

ner Bach zu sehen, der zwischen Blättern und Steinen hindurchfließt, der Großteil

des Filmraums ist schwarz, dasWasser scheint aus demNichts zu kommen, es lässt

sich auch nicht erkennen, wohin es fließt (Abb. 38). Es folgt eine erneute Nahauf-

nahme, der Bach bahnt sich nun einen Weg zwischen Felsen und grünen Blättern

hindurch.

152 Alles, was Nhanderu geschaffen hat, hat seinen eigenen Geist, er beschützt jedes Lebewesen

der Natur. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 251

Abbildung 38: Detailaufnahmen des Baches

Bildquelle: Filmstill, Ara Pyau – La primavera Guaraní (00:00:31/00:01:01, © Carlos Eduardo

Magalhães/Laranjeiras Cinema)

Der Fokus der Kamera liegt hier deutlich auf der fließenden Bewegung des

Wassers. Die Erläuterung der indigenen Spiritualität und die entsprechende

Sprachverwendung setzen die Bilder des fließenden Wassers in Bezug zur kultu-

rellen Identität der Guaraní – dieser erste filmische Ort wird als Resultat allein

ihrer Präsenz erzählt. Die ersten Einstellungen etablieren damit einen in sich

geschlossenen Raum, der Fokus auf dem fließenden Wasser – ein Motiv, das

bereits in anderen Filmbeispielen beschrieben wurde – kann dabei als Ausdruck

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 Filmischer Widerstand

fließend-bewegter Räumlichkeit verstanden werden (Frahm, 2012). Durch die

Einstellungsgröße und die damit evozierte Nähe wird eine gewisse Intimität zu

jenem Ort und damit auch zu den dargelegten spirituellen Vorstellungen sugge-

riert. Im nächsten Moment jedoch kommt es zu einer Veränderung – der von der

Spiritualität der Guaraní geprägte Ort wirkt plötzlich wie von der ›Realität‹ einge-

holt: Das Voiceover der ersten Sequenz endet mit den Worten – immer noch auf

Guarani gesprochen: »Nuestra sabiduría viene de Nhanderu kuery, de Tupã. Que

ilumina nuestros corazones. Y hace que todo esté bien. Por su poderoso trueno.«153

(00:00:49-00:01:06) Musik setzt ein, wird mit diesen Worten lauter und ist nun

als deutliches Stakkato in spitzer Klangfarbe eines Streichinstruments zu hören,

das mit voluminösen Trommelschlägen beendet wird. Musik wirkt, wie Gräf et al.

festhalten, »unmittelbar und präverbal auf die Emotionen des Rezipienten. Musik

kann außerdem direkten Einfluss auf die Herz- und Atemfrequenz nehmen, also

physikalisch messbare, körperliche Reaktionen hervorrufen« (2017, S. 251). Die

beschriebene Musik bewirkt eine deutliche Anspannung, die Synthese des Bildes,

Tons und der Musik generiert die Bedeutung einer ›Störung‹ des konstruierten

Ortes. Es folgt ein harter Schnitt: Helikoptergeräusche sind zu hören, in extremer

Aufsicht ist ein Scheinwerfer zu sehen, der Lichtkegel blendet die Kamera teil-

weise. Die Szene gleicht einer polizeilichen Suchaktion. Diese ersten Sekunden

zeigen einen friedlichen Ort, der als Produkt der alleinigen Präsenz der Guaraní

konstruiert wird. Aus ihr herausgerissen werden die Zusehenden plötzlich zu

Tatverdächtigen, zum Ziel einer polizeilichen Fahndung.

Die Kriminalisierung vonWiderstand gegen staatliche Vorhaben, vor allem ge-

gen die extraktivistische Politik vieler Regierungen Lateinamerikas, ist ein anhal-

tendes Phänomen in Lateinamerika, schreibt auch Svampa:

»[W]e must remember that Latin America has another unfortunate ranking, be-

cause it is the region of the world where more human rights defenders and en-

vironmental activists have been assassinated, sinister indicators that have wors-

ened in the past ten years and match the expansion of the extractive frontier and

the criminalization of socio-environmental protests.« (2019, S. 38)154 155

Der Film scheint mit der eben beschriebenen Abfolge an Bildern gleich zu Beginn

diese Thematik aufzugreifen, dabei sind es hier nicht aktiv Protestierende, die von

153 Nhanderu kuery, Tupã ist Quell unseres Wissens und erleuchtet unsere Herzen. Mit seinem

mächtigen Donner lässt er alles gut werden. (Übers. d. Verf.)

154 Siehe dazu beispielsweise den Bericht der FIDH (International Federation for Human Rights)

aus dem Jahr 2015: https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf

155 Entsprechende Gewalttaten sind mitunter auch zentrale Themen in indigenen Dokumen-

tarfilmen, wie beispielsweise Berta vive (2016), Eluwun, el funeral de un guerrero (2013) oder La

Lucha sigue verdad y justicia para Mártires López (2015).

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf
https://www.fidh.org/IMG/pdf/criminalisationobsangocto2015bassdef.pdf


5. Analysen: Film als Widerstand 253

der Kriminalisierung betroffen sind, vielmehr ist bereits die kulturelle Identität

der Guaraní Auslöser für repressive Handlungen seitens der staatlichen Akteur*in-

nen. Die eingangs vermittelte Nähe zur über die Spiritualität der Guaraní gepräg-

ten Welt macht das Publikum im nächsten Moment zum Ziel einer polizeilichen

Suchaktion. Jene Gegenüberstellung, evoziert durch das unmittelbare Aufeinan-

derfolgen der Szenen, legt das zentrale Motiv des Films fest: die Kriminalisierung

der indigenen Lebensweise. Während dieses Thema in Ara Pyau eher implizit über

Bildfolgen eingeführt wird,wird die Kriminalisierung indigener Lebensweisen und

die damit verbundene Unterdrückung in anderen Filmen durchaus auch expliziter

vermittelt. Pilmaiken resiste – Recuperación territorial en Lumako Bajo (2015) beispiels-

weise thematisiert die Repression durch die staatliche Polizei, in Resistir o Morir

(2015) wird die Kriminalisierung in Interviewsequenzen als solche explizit benannt,

gefolgt von Zwischensequenzen animierter Szenen, die zeigen, wie Hütten ange-

zündet werden, inkl. Zwischentitel ›criminalizacion‹156. Die Animation als gewähltes

Mittel zur Bebilderung dessen verniedlicht das Gezeigte, was umso mehr Irritati-

on in der Wahrnehmung hervorruft. In Ara Pyau dient die Thematik der Krimi-

nalisierung indigener Lebensweisen wie beschrieben über implizite Bildfolgen als

Einstieg in die filmische Realität und wird im weiteren Verlauf des Films immer

wieder aufgegriffen. Auf den Einstieg folgt jedoch erst eine intensive Auseinan-

dersetzung mit der Lebensführung der Guaraní, die betont positiv dargestellt wird

(vgl. Kapitel 5.5.1), womit der Aspekt der Kriminalisierung umso problematischer

wirkt.

Auf das Zeigen von Demonstrationen, die über Singen, Tanzen und das Sicht-

barmachen von Symbolen die kulturelle Identität der Guaraní im Stadtraum ver-

deutlichen, folgt dieWiederholung desMotivs der Kriminalisierung: Über ein Text-

insert wird das Justizministerium angekündigt (»Ministério da Justiça – Brasí-

lia«157 [00:29:26-00:29:32]). Zu sehen sind zwei Polizeiautos mit Blaulicht, Sirenen

sind zu hören. Die Bildfolge lässt darauf schließen, dass sie aufgrund der Pro-

teste der Guaraní ausrücken. Die filmische Darstellung verweist auf eine Krimi-

nalisierung des Widerstands der Guaraní ähnlich der skizzierten Anfangssequenz

des Films. Der über ein Textinsert eingeführte Ort der ›Gerechtigkeit‹ wird film-

bildlich mit polizeilicher Verfolgung bzw. Verhaftung verknüpft und lässt erahnen,

dass das Justizministerium und mit ihm das vom Staat implementierte Rechtssys-

tem als Unterdrückungsmacht dient. So wird der Versuch, die kulturelle Identität

der Guaraní sichtbar zu machen, in den nationalstaatlichen Raum einzuschreiben,

mit polizeilichemAufkommen beantwortet.Der Filmwirft damit Fragen zur politi-

schen Macht und zu deren Handlungsspielraum auf. Macht ist, wie Borsò festhält,

156 Kriminalisierung. (Übers. d. Verf.)

157 Justizministerium – Brasília. (Übers. d. Verf.)

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 Filmischer Widerstand

»die Handlung des Waltens, Verwaltens (gouverner), der Strukturierung des mögli-

chen Aktionsfelds der Anderen (gouvernement des autres)« (2005, S. 108 [Herv. i. O.]).

Die Macht des no indígena wird hier zur Unterdrückungsmacht, die Apparate zur

Ausübung staatlicher Macht werden entsendet, um das Aktionsfeld der Guaraní –

der anderen aus Sicht des Staates – zu begrenzen, indem diese kriminalisiert wer-

den, so das filmische Argument.

Bilder nächtlicher Vorbereitungen und der Besteigung des Sendemasts in der

Dunkelheit oder im Morgengrauen unterstreichen die erwartete Kriminalisierung

des Betretens des nationalstaatlichen Raums, wie sie bereits in der Stadt angedeu-

tet und in der Anfangssequenz in Bezug auf spirituelle Vorstellungen der Guaraní

eingeführt wurde: ImMorgengrauen besteigt eine Gruppe der Guaraní den Hügel,

sie tragen Federschmuck, Gesichtsbemalung sowie Pfeil und Bogen, klettern über

Zäune, filmen den Sonnenaufgang mit dem Handy und breiten Banner mit Auf-

schriften aus. Über Voiceovers aus dem relativen Off wird wieder auf das Verkau-

fen der natürlichen Ressourcen verwiesen, das mit der Privatisierung des Gebiets

einhergehen würde. Die Protestaktion dauert an, es wird Nacht. Die Gruppe der

Guaraní steht weiterhin auf demHügel, spricht von potenzieller Gewalt seitens der

Polizei. Das Publikum findet sich schließlich in derselben Situation wie zu Beginn

des Films wieder, die Kamera blickt in den Suchschweinwerfer eines Hubschrau-

bers hinauf – der Film schließt damit einen dramaturgischen Bogen zur zu Beginn

eingeführten Kriminalisierung indigener Lebensweise –, gefolgt von Ausschnitten

mehrerer Onlineberichte über die Besetzung des Sendemasts, deren Überschriften

lediglich den temporären Entfall des Fernsehsignals aufgrund des Protests her-

vorheben. Das bereits erwähnte Entziehen der Beachtung bzw. Achtung (Kapitel

5.5.2) wiederholt sich in der Montage dieser Sequenzen. Die emotionale Rede ei-

nes Vertreters der Guaraní, nicht nur für sie, sondern für die gesamte Gesellschaft

zu kämpfen, für den Erhalt des Waldes und gegen den Verkauf der natürlichen

Ressourcen zugunsten aller, wird mit dem Ignorieren ihrer Beweggründe beant-

wortet. Aerial Shots einer aufsteigenden Rauchsäule, kombiniert mit anschwellen-

der Musik, verdeutlichen eine Zuspitzung des Konflikts. Schließlich verlassen die

Protestierenden den Sendemast und fahren mit der Seilbahn wieder hinunter, die

Besetzung endet friedlich.

Es folgen Reden einzelner Vertreter*innen der Guaraní, sie äußern Forderun-

gen vor einer Gruppe an Menschen, Medienvertreter*innen sind anwesend. Dabei

wird von Erfolgen gesprochen, vom Kampf, der weitergeht, der noch viele weite-

re Erfolge bringen wird, gemeinsamer Jubel ist zu hören. Die Kamera schwenkt

nach oben in die Baumkronen wie zum Abschluss des Films, doch es folgt eine

Überblendung zur nun letzten Einstellung: In halbnaher Ansicht ist der eben noch

kämpferisch sprechende Vertreter der Guaraní zu sehen, wie er Formulare aus-

füllt, neben ihm ein Polizist, der ihm Anweisungen gibt. Schlussendlich scheint

sich das Motiv der Kriminalisierung der Guaraní, wie es der Film von Beginn an

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 255

in die filmische Vermittlung des Konflikts einflicht, zu bestätigen. Das Zeigen tat-

sächlicher Zusammenstößemit der Polizei wirkt letztlich überzeugend hinsichtlich

dieses Arguments über die filmische Realität. »Weil Macht eine Bezüglichkeit und

eine Handlung ist, die vom einen ausgeht und auf den anderen ausgeübt wird,

können sich Konstellationen zwischen der Macht und den ›Objekten der Macht‹

umkehren« (2005, S. 108), schreibt Vittoria Borsò. Die Ermächtigung, wie sie im

Verlauf des Films durch das Auftreten im öffentlichen Raum, durch dessen Politi-

sierung und die Einnahme des Sendemasts visualisiert wurde, scheint im Zeigen

dieser letzten Szene als Abschluss des Films gescheitert, die machtvollen Handlun-

gen liegen nun wieder bei der Polizei als Apparat zur Ausübung staatlicher Macht,

deren Handlungen und Deutungsmacht zur Kriminalisierung indigener Lebens-

weisen führen.

5.5.4 Conclusio

Insbesondere wegen der filmstilistischen Mittel der Handkamera, der langen Se-

quenzen, geringen Montage und Interaktion der gefilmten Subjekte mit der Ka-

mera ist der Dokumentarfilm dem participatory mode nach Nichols (2017) zuzuord-

nen,wenngleich sich reflexiveMomente finden lassen.Der Filmemacher als Person

steht dabei nicht im Vordergrund, es geht folglich in der filmischen Vermittlung

nicht um seine spezielle Erfahrung der Realität, sondern um die Darbietung brei-

terer soziokultureller Umstände und Fragen. Vor allem über die scheinbar geringe

filmische Bearbeitung und damit evozierte Unmittelbarkeit des Dargestellten ge-

winnt der Film an Authentizität.

Im Verlauf des Films formiert sich jener Widerstand, der immer mehr auf

der Affirmation der kulturellen Identität der Guaraní beruht, die als Opposition,

als Alternative zu neoliberalen Bestrebungen der Inwertsetzung des umstrittenen

Raums gesetzt wird. Dabei reflektiert der Film gleichzeitig über die Repräsenta-

tionsweisen von Indigenen, über die Vorstellung von Indigenität und zeigt damit

auf, dass Identität immer konstruiert und performativ ist – und politische Impli-

kationen mit sich bringt. In diesen Widerstand werden die Zuseher*innen immer

weiter involviert, sodass sie am Ende selbst Teil des Protests sind.

Wie auch in Estamos vivxs sind die Kategorien zur Strukturierung des filmi-

schen Raums Bewegtheit gegenüber starren Elementen, interagierendeMenschen,

die gemeinsam für etwas kämpfen, gegenüber vorwiegend unsichtbaren, stummen

Akteur*innen des Staates. Der filmische Raumentwurf ist dadurch in einer gewis-

sen Oppositionsstruktur zwischen dem Stadtraum und dem Dorf der Guaraní ver-

ankert, die jedoch nicht klar voneinander getrennt sind. Die Bedrohung – durch

das Motiv des Sendemasts als sich ausbreitende Infrastruktur – ist allgegenwärtig

im Dorf, ebenso wird die kulturelle Identität in den Stadtraum getragen und zum

politischen Raum gemacht, indem dieser besetzt wird. Ara Pyau zeigt, wie die un-

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 Filmischer Widerstand

terschiedlichen Räume sich gegenseitig durchdringen bzw. zu durchdringen ver-

suchen. Der filmische Raum wird als dynamisch und im Prozess des Aushandelns

dargestellt, der sich stellenweise als Zwischenraum, als transmoderner Raum ar-

tikuliert, indem Überschneidungen fokussiert werden, die mitunter zur Überwin-

dung dualistischer Vorstellungen beitragen können, im konkreten Beispiel etwa

der Idee einer technologisierten westlichen Moderne gegenüber ›naturnahen‹ In-

digenen.

Das Territorium der Guaraní wird als heterogener Raum dargestellt, durch Ge-

meinschaft, kollektive Rituale und Widerstand als alltägliche Handlung geprägt,

aber auch durch eben beschriebene Zwischenräume und Überschneidungen. Die

Territorialität des Staates als versuchte Inwertsetzung von Land wird mit einer

Vorstellung des ›Aufbrauchens‹ in Verbindung gebracht. Der Film richtet damit

den Blick auf unterschiedliche Vorstellungen von ›Entwicklung‹, von ›Fortschritt‹,

insbesondere durch das Motiv der sich ausbreitenden Infrastruktur als Omen ei-

ner Bedrohung und nicht als Versprechen von Wohlstand, wodurch der Diskurs

darüber als kultureller Aushandlungsprozess verstanden werden kann, in dem be-

stimmte Visionen von Entwicklung anderen auferlegt werden.Während temporale

Narrative der Entwicklung dazu führen, eurozentrische Annahmen zu depolitisie-

ren, da eine universale Zukunft angenommen wird, die der Westen immer zuerst

erreicht und nichtwestliche Gesellschaften immer aufzuholen haben, sich also ent-

sprechend ›entwickeln‹ müssen (Lousley, 2015), führt Ara Pyau das Motiv der Kri-

minalisierung nichtmoderner bzw. nichtwestlicher Lebensweisen in den Diskurs

ein und markiert den Aushandlungsprozess als kulturell-politischen Kampf unter-

schiedlicher Lebensweisen. Der Film öffnet den Blick und damit auch den Diskurs

für nichtwestliche Formen der ›Entwicklung‹.

Über die Erklimmung undBesetzung des Sendemasts, über dieMarkierung der

Körper, die zur performativen Herstellung einer Identität desWiderstands genutzt

wird, baut der Film eine Ermächtigung auf, die aber – für denMoment – scheitert.

Mit diesem Ende lässt der Film die Frage offen nach dem Danach der einmaligen

Protestaktion. Liegt es jetzt an den Zuseher*innen, an den Adressat*innen jener

Repräsentation eines nicht erfolgreichen Protests, den Menschen zu ihrem Recht

zu verhelfen? Kann das filmische Argument als Aufforderung verstanden werden?

In jedem Fall verweist das offene Ende auf den prozessualen Charakter der stetigen

Aushandlung unterschiedlicher Territorialitäten,macht ihn deutlich. Durch die fil-

mische Begleitung der Protestaktion zeigt sich die Intention des Filmemachers, die

Situation insbesondere in Bezug auf die Unterdrückung durch die westlich-moder-

ne Gesellschaft und ihre Institutionen verständlich zu machen. Die Suchschein-

werfer des Polizeihelikopters und vor allem das Ende des Films, als die letzten Sze-

nen eine Verhaftung andeuten, liefern rhetorisch starke Bilder der Beweisführung

über ebenjene Unterdrückung und Kriminalisierung indigener Lebensweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Analysen: Film als Widerstand 257

Protestaktionen und politischer Widerstand bleiben immer Gegenstand von

Diskussionen, insbesondere in Bezug auf ihre Legitimität, Sinnhaftigkeit und An-

gemessenheit. Sind die Forderungen der Guaraní angemessen? Ist es legitim, für

diese Sache einen derartigen Bruch in der Öffentlichkeit zu verursachen, das ge-

sellschaftliche Leben der hegemonialen Gesellschaft zu stören? Teilweise sehr ex-

plizit, teilweise geduldig beobachtend, legt der Film nahe, dass der Widerstand

der Guaraní notwendig und dringlich ist und die Bestrebungen der Gegenseite,

die Proteste – und damit auch ihre Lebensweise – zu kriminalisieren, aufgezeigt

werden müssen.

5.6 Synthese der Filmanalysen

Für die Beantwortung der Fragestellung der vorliegenden Arbeit ist es im letz-

ten Arbeitsschritt der Analyse essenziell, Gemeinsamkeiten und wiederkehrende

Narrative zusammenzufassen, um ein besseres Verständnis dafür zu entwickeln,

inwiefern die Filme als Gegenentwürfe in der Konstitution von Territorien ent-

wickeln, welche Aspekte in der Verhandlung territorialer Konflikte zentral sind

bzw. wie territoriale Forderungen artikuliert werden. Die dokumentarfilmische

Verhandlung der Konfliktsituationen spiegelt nicht nur die Welt wider, sondern

bringt diese mit hervor und trägt aktiv zur Sinnstiftung bei. Eine genaue Wahr-

nehmung der vermittelten Narrative kann helfen, territoriale Konflikte in einem

anderen Licht zu sehen und die darin wirkenden Machtstrukturen und Wertvor-

stellungen bewusster zu registrieren.

Im Folgenden sollen insbesondere die häufig eingesetzten dokumentarfilmi-

schen Modi benannt werden, aber auch rekurrierende Motive und Narrative in der

Argumentationsstruktur. Ebenso von Bedeutung sind die jeweils eingenommene

bzw. nahegelegte Perspektive, aus der der Konflikt erzählt wird, und die dadurch

evozierte Wirkung der Inklusion bzw. Exklusion. Grundsätzlich ist sowohl der In-

halt als auch die Form von Interesse:Was wird wie gezeigt, vor allem auch in Bezug

darauf, welche Stimmen Autorität beanspruchen?Wie fordern diese Visualisierun-

gen zu unterschiedlichen Sichtweisen auf in Bezug auf Raumvorstellungen, Aneig-

nungsprozesse und Dimensionen differierender Mensch-Umwelt-Beziehungen?

5.6.1 Die Anfechtung des Staates: Das Narrativ der Intervention

und Kontrolle

Wie in Kapitel 3.3.2 dargelegt, wurden zur Zeit der Eroberung der Amerikas, aber

auch im Zuge der Etablierung von Nationalstaaten Narrationen über die Geografie

und mediale Darstellungen oftmals dazu eingesetzt, Raum diskursiv zu entleeren,

wie etwa die Idee der ›Entdeckung‹ Amerikas suggeriert. Dies dient(e) dazu, den

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017 - am 13.02.2026, 13:08:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464175-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

