
XIII. Gottmenschentum

Die differenzierte Einheit des menschlichen Selbstseins mit dem
göttlichen Sein, um welche die bisherigen Überlegungen konzen-
triert waren, soll mit dem Stichwort »Gottmenschlichkeit« mit der
ihr eigenen Problematik eigens zur Sprache kommen. Die bisher
erörterte Anthropologie hatte gezeigt, daß der Mensch zwei Seins-
bereichen angehört: Durch seinen Körper und sein psychisches Le-
ben, soweit dieses durch körperliche Vorgänge bestimmt wird, ist er
Teil der »objektiven« Weltwirklichkeit. Er kann sich jedoch über die
Welt erheben, indem er wertend und urteilend Stellung zu ihr
nimmt. Durch die urteilende Stellungnahme ragt er aus dem Natur-
geschehen wesentlich heraus, denn die mit ihr vollzogene Unter-
scheidung zwischen »Subjekt« und »Objekt« konstituiert überhaupt
erst den Begriff des »objektiv Wirklichen«. Im Vollzug seines Selbst-
bewußtseins distanziert er sich auch von sich selbst: Er selber ist für
sich Erkennender und Erkannter, Bewertender und Bewerteter. Diese
Befähigung, sich vom Gegebenen zu distanzieren, setzt die Befähi-
gung zum Transzendieren voraus, die ihrerseits nur zu verstehen ist
durch die Teilhabe an einer Realität, die wahrhaft vollendete Fülle ist.
Der Mensch erfährt sein alle Grenzen transzendierendes Selbstsein
jedoch zugleich als grundlos und erkennt damit die Notwendigkeit
eines ihn stützenden in sich selbst ruhenden Grundes. Die Erfahrung
des Noch-Nicht ist die Bedingung des Strebens auf die Fülle der Rea-
lität hin; zugleich ist die Überschreitung jeder Begrenzung möglich,
weil die unbegrenzte Fülle als Strebeziel in ihm bereits gegenwärtig
ist (vgl. RM 257 f.).

Der Grund oder die Wurzel des Menschen reicht in Gott hinein.
Diese Verbindung kann nicht etwas neben Gott sein, sie reicht in das
Wesen Gottes selbst. Es bedarf der Klärung, wie Gottes Wesen und
seine Beziehung zum Menschen in Gott selbst eine »unteilbare Ein-
heit« bilden können, und weiter, wie diese Einheit mit der Transzen-

239

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denz Gottes und mit seiner Personalität zusammengeht (RM 260;
vgl. 255; DU 324).

1. Die transzendentale Einheit. Immanenz und Transzendenz

Eine Hilfe, um die Verwurzelung des menschlichen Seins in Gott zu
verstehen, bietet die Ich-Du-Beziehung. Indem das Selbstsein des Du
in mein Sein eingeht, werden wir zur Einheit des Wir, in der Ich und
Du doch eigenständige Realitäten bleiben, sich also nicht vermischen.
Die Analogie stößt hier aber schon an ihre Grenze. Denn die Begeg-
nung zwischen Menschen und ihre Wir-Einheit erfolgt von außen
her und ist faktisch zufällig; sie bleibt deshalb immer der Möglichkeit
zu scheitern ausgesetzt. Gott aber begegne ich als dem Grund meines
eigenen Seins, der in meinem Ich schon immer anwesend ist. Die
Beziehung zu ihm ist darum nicht eine unter den vielen Du-Bezie-
hungen, die ein Mensch eingehen kann, sowenig Gott ein Seiendes
unter anderen ist. Er ist vielmehr die »transzendentale Möglichkeits-
bedingung der Seinsform Du«. Indem die Fülle der Realität – Gott –
sich mir zuwendet, erweist sie sich selbst wesentlich als »Du«-Sein
und begründet so überhaupt erst die Möglichkeit, eine Beziehung als
Du-Beziehung einzugehen. Gott, der wesentlich Zuwendung, Offen-
barung ist, ist so das Urbild oder die »Idee« des Du (vgl. DU 367 f.).

Weil die Zuwendung Gottes zu mir mich erst zum vollen Ich-
sein erweckt, würde ich, sofern diese Zuwendung aufhören könnte,
auch aufhören als selbstverantwortliches Subjekt zu existieren. Gott
steht (rational gesprochen) meinem beschränkten Ich kraft seiner ab-
soluten Objektivität oder Selbstbegründung gegenüber, ist mir trans-
zendent – und lebt doch »zugleich in den Tiefen meines Ich« (RM
261). Weil die rationale Betrachtungsweise, in der Bestimmungen
wie »außerhalb« und »innerhalb« in derselben Hinsicht einander aus-
schließen, auf die Beziehung Gottes zum Menschen nicht anwendbar
ist, erscheint sie irrational. Dasselbe gilt für die Beziehung Gottes zum
Sein. Als mir transzendente Instanz ist Gott »nicht nur zugleich ›au-
ßerhalb‹ und ›innerhalb‹ von mir«; »gerade als Wesen, das anders ist
als ich selbst, erkenne ich ihn als den inneren Grund meines Seins«
(RM 262). Unter der Rücksicht, unter der ich Gott als den erfahre, der
mich vor meiner Grundlosigkeit bewahrt, ist er mir gerade nicht ähn-
lich, kein Du, sondern mir jenseitig und direkt entgegengesetzt.

Aber auch hier waltet die schon aufgewiesene Dialektik: Wahr-

240

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


haft sinngebender Grund kann für mich nur sein, was mir als Person
verwandt ist. So wird Gottes Objektivität, durch die er sich von der
grundlosen Subjektivität meines Ich zutiefst unterscheidet, »in der
Erfahrung des Herzens als das mir Notwendige erkannt, gerade weil
es der letzten Tiefe meines Ich als Person entspricht«. Weil der vom
Menschen her gedachte Begriff der Person stets auch grundlose Sub-
jektivität besagt, hat es in der neueren Geschichte des Denkens so viel
Widerstand gegeben, den Personbegriff auf Gott anzuwenden. In
Franks Verständnis ist Gott das Prinzip dessen, was im personalen
Seinsprinzip positiv ist, zugleich aber ist er »allem fremd, was die
›Subjektivität‹ der Person als ein irgendwie mangelhaftes Sein aus-
macht«. Gott ist die – in der Schöpfung unvorstellbare – Einheit von
Personalität und absoluter Objektivität: »in personaler Gestalt das
Gute, die Wahrheit selbst« (RM 262). Gott ist als Person keine objek-
tivierbare Wirklichkeit für sich. Er ist als Erstursprung der Realität
der Grund, der dem chaotischen subjektiven Selbstsein des Men-
schen Halt gibt – und somit das, was der Mensch nicht selbst besitzt,
sondern wessen er bedarf. Das Personsein Gottes ist nur vom be-
grenzten menschlichen Personsein her zu verstehen.

Gott ist darum gegenüber dem Menschen bleibend ein anderer,
d. h. er ist als jenseitiger mit dem Menschen wesenseins. Die antino-
mische Beziehung zu Gott ist hiermit auf den Punkt gebracht: Gott
ist eine jenseitige Instanz, zu der wir im Verhältnis einer numerisch
und qualitativ anderen Realität stehen – doch zugleich erfahren wir
dieses Verhältnis als zum inneren Wesen unseres eigenen Seins ge-
hörig, als uns immanent. »Wenn wir also von unserem Ich in seinem
Unterschied zu Gott sprechen, dann sprechen wir von einer Realität,
die in sich selbst das Siegel dessen trägt, zu dem sie in Beziehung
steht« (vgl. RM 264).

Um die antinomische Beziehung Gottes zum Menschen zu ver-
deutlichen und vor Mißverständnissen zu bewahren, muß es genü-
gen, den geistigen Blick aus immer verschiedenen Richtungen auf sie
zu lenken und zum Nachvollzug der ihr zugrundeliegenden Erfah-
rung anzuleiten. Schon diese selbst enthält die Antinomie. – Wer
trotz dieser von Frank vorgenommenen Klarstellungen den Vorwurf
erhebt, sein Denken vermische Immanenz und Transzendenz, vertre-
te also einen Seinsmonismus, hätte in der Tat, wie Frank mit Bezug
auf einige zeitgenössische Kritiker bemerkte, nicht begriffen, wovon
die Rede ist (vgl. DU 414).

241

Die transzendentale Einheit. Immanenz und Transzendenz

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Gott und Mensch – ineinander verschr�nkte Begriffe

In der Geschichte des philosophischen und des theologischen Den-
kens sieht Frank immer wieder die Tendenz wirksam, den schmalen
Mittelweg (der nichts mit einem Kompromiß zu tun hat) zwischen
dem monistischen Pantheismus und dem rationalistisch als Zweiheit
gedachten Verhältnis von Gott und Mensch zu verlassen und so auch
den auf ihm gründenden Humanismus zu gefährden.

Die Umgangssprache wie auch die gewöhnliche religiöse Spra-
che sprechen von »Gott« und vom »Menschen« wie von zwei ver-
schiedenartigen und von einander unabhängigen Seinsinstanzen.
Diese Sprechweise setzt dabei in der Regel unreflektiert voraus, daß
jede ohne Bezug auf die andere bestimmt werden kann. Als abgelei-
tete ist diese Sprechweise, wie Frank zugesteht, durchaus berechtigt.
Dem transzendentalen Denken aber zeigt sich, daß »die Zweieinheit
der Gottmenschlichkeit logisch früher ist als die Begriffe Gott und
Mensch«, Gott und Mensch also nicht außerhalb des Verhältnisses,
in dem sie zueinander stehen, gedacht werden können. Mit anderen
Worten: Es ist das transzendentale Verhältnis beider Wesenheiten,
»das diese Begriffe selbst konstituiert« (RM 283). Will das philoso-
phische Sprechen vom Menschen ebenso wie von Gott nicht in un-
entwirrbare Schwierigkeiten geraten, muß es berücksichtigen, daß
die Immanenz Gottes im Menschen es nicht erlaubt, Gott und
Mensch als Realitäten zu denken, deren Verschiedenheit logisch
ihrer wechselseitigen Beziehung vorgeordnet wäre.

Frank sieht die Neigung, Gott und Mensch als Realitäten zu
denken, die keine ursprüngliche Beziehung zueinander haben, in
zwei Auffassungen der frühchristlichen Theologiegeschichte wirk-
sam, dem Augustinismus und Pelagianismus. Es handelt sich um
Prototypen des Mißverständnisses, das in unterschiedlichem Gewand
bis in die Gegenwart zu Unheil führt (Frank will nicht die Auffassung
historischer Personen charakterisieren, sondern mit diesen Namen
verbundene geschichtlich wirksam gewordene Tendenzen). Für den
Augustinismus schließt die Sündhaftigkeit des menschlichen Willens
ein wahrhaft gutes Handeln ohne ausdrückliche göttliche Gnaden-
hilfe aus (Augustinus: non posse non peccare), während für den Pe-
lagianismus der menschliche Wille eine mit Gott gleichberechtigt
zusammenwirkende schöpferische Kraft ist, die letztlich auch ohne
Gott ihr Heil wirken kann. Frank sieht im Pelagianismus die Anlage
zu jener Selbstvergottung des Menschen, die sich im areligiösen Hu-

242

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manismus der Neuzeit vollendete. Der Augustinismus, der den frei-
en schöpferischen Willen des Menschen nicht angemessen aner-
kennt, tendiert dagegen dazu, den Wert der menschlichen Geschichte
und Kultur zu negieren. Beide Formen versuchen, das Verhältnis von
Gott und Mensch rational zu denken; sie verkennen Gottes Imma-
nenz im Menschen und neigen zum Dualismus. Frank sieht ihn in
der im Alten Testament vorherrschenden radikalen Überhöhung
Gottes als des souveränen Schöpfers über das von ihm abhängige
Geschöpf vorgebildet. In dieser Überhöhung kommt die Ähnlichkeit
mit Gott, die den Menschen als sein Abbild auszeichnet, kaum mehr
zur Geltung; dieser gleicht vielmehr einem bloßen Naturwesen, das
von Gott verschieden ist und nur ein äußeres Verhältnis zu ihm hat
(vgl. RM 284 ff.).

Beide Formen haben das Verhältnis der Freiheit und Selbstän-
digkeit des Menschen mit der totalen Abhängigkeit des geschöpf-
lichen Seins nicht als überrationale Synthese zu denken vermocht.
In einer solchen aber sind beide Momente miteinander verbunden
und bestimmen sich gegenseitig, weil sie »sich in der letzten Tiefe
auf eine gemeinsame, sie beide bestimmende Einheit stützen«. Gott
und Mensch können nach Frank in ihrer Beziehung nur dann zutref-
fend verstanden werden, »wenn sie als ungetrennt-unvermischte
Momente der Gottmenschlichkeit als des wahrhaft ursprünglichen
Prinzips gedacht werden«. Sobald sie als unbedingt verschiedenartige
Realitäten gedacht werden, erweisen sie sich als nicht realisierbare
Abstraktionen (vgl. RM 289 f.). Die »Idee der Gottmenschlichkeit«
bedeutet, daß die Beziehung zu Gott – den sich selbst behauptenden
Grund der Realität – mit dem Selbstsein des Menschen eins ist und
»das bestimmende Merkmal des Wesens des Menschen« ausmacht.
Oder schärfer: »Das, was den Menschen zum Menschen macht, das
Prinzip der Menschlichkeit im Menschen, ist seine Gott-Menschlich-
keit« (RM 260).

In Das Unergründliche schreibt Frank: »Erst in der Gottmensch-
lichkeit offenbart sich die wahre, konkrete Fülle sowohl der Mensch-
lichkeit als auch der Gottheit«. Gott ist Selbstmitteilung, »ein fort-
während über den Rand ›seiner selbst‹ sich ergießender Strom – eine
Realität, die immer schon mehr ist als nur ›sie selbst‹, die also auch
mich, den von ihr Geschaffenen, jenseits ihrer selbst umfaßt« (DU
399). Dieser ewige »Strom« der Selbsthingabe ist nicht anders denn
als »Liebe« zu verstehen. Gottes Liebe schließt den Menschen
»gleichsam von Anfang an in sich ein« und zwar in »transrationaler

243

Gott und Mensch – ineinander verschr�nkte Begriffe

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einheit« mit seiner Göttlichkeit. So muß man sagen: Gerade in seiner
reinen Göttlichkeit enthält Gott in sich »eine Potenz von ›Mensch-
lichkeit‹«. »Gott ist eben nicht ›nur Gott und sonst nichts‹ sondern
ganz wesentlich ›Gott und ich‹«. »Er ist wahrer Gott eben als Gott-
mensch« (DU 414).

So ist auch der Mensch »überhaupt nur Mensch, menschliche
Person mit der ganzen ihr eignenden Freiheit und Eigenständigkeit,
sofern er mehr und anderes ist als nur Mensch, als ein begrenztes, in
sich verschlossenes Naturphänomen. So ist er letzten Endes ›Mensch‹
nur, sofern sich in ihm Gottmenschlichkeit und Gottmenschentum
realisiert, d. h. sofern er in Gott ist und Gott in sich hat«. Diese Aus-
sagen sind selbstverständlich nicht als logische Identifizierung zu
verstehen; als solche wären sie unerträglich. Sie sind sinnvoll, wenn
sie in ihrer antinomischen Einheit verstanden werden, also der Satz,
daß Gott in mir geboren wird, mit dem Satz, daß derselbe Gott »zu-
gleich mein ewiger Vater und Schöpfer bleibt«, eine Einheit bildet
(DU 412–414).

3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit«

In der Anthropologie Die Realität und der Mensch bezeichnet Frank
die »untrennbare Verbindung der Idee des Menschen und der Idee
Gottes«, die Gottmenschlichkeit (Bogočelovečnost’), als den »eigent-
lichen Sinn des christlichen Glaubens« und zugleich als das einzig
mögliche Fundament des Humanismus (RM 125). Der Begriff »Gott-
mensch« ist kein biblischer Begriff; bezogen auf Jesus Christus findet
er sich zuerst bei Origines (gest. 254)1; dann in lateinischer Form bei
Augustinus (354–430)2. In der weiteren frühchristlichen Theologie
wurde dieser Begriff nur selten verwendet. Bei Frank taucht der Be-
griff »Gottmenschentum« [bogočelovečestvo] erstmals im Aufsatz
Grundlinien einer Kulturphilosophie vom Dezember 1905 auf, hier
noch unvermittelt und eher beiläufig neben der »moralischen Bedeu-
tung« jedes Menschen, mit der Kant und Fichte die Einzigartigkeit

244

Gottmenschentum

1 »Theanthropos«. Origines: Peri archōn, De principiis II, 6,3. Migne tom. XI (hier in
der lateinischen Übersetzung des Rufinus v.Aquileia: deus homo).
2 Augustinus: De catechizandis rudibus, Cap. IV (»idem Dominus Jesus Christus, Deus
homo«).

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jedes Menschen begründen.3 Frank hatte, als er diesen Aufsatz ab-
faßte, sehr wahrscheinlich keine nähere Affinität zur Theologie. Er
war jedoch mit der Philosophie Hegels bekannt. Dieser verwendete
den Begriff »Gottmensch« in seiner Religionsphilosophie; Feuerbach
und Stirner hatten ihn in kritischer Absicht aufgegriffen. Es ist nicht
völlig auszuschließen, daß Frank auch von diesen Autoren angeregt
worden war, in jenem frühen Aufsatz vom »Gottmenschentum« zu
sprechen; auch die Bemerkung, letztes Ziel der Geschichte sei die
Verwirklichung der Freiheit, verweist auf Hegel. Andererseits bildet
der Begriff »Gottmenschentum« den Angelpunkt von W. Solowjows
gesamtem Denken, während der Begriff »Gottmensch« bei den deut-
schen Autoren eher am Rande steht. Man kann davon ausgehen, daß
Frank bereits in jener frühen Zeit aus dem von Solowjow mitgepräg-
ten philosophischen russischen Sprachgebrauch den Begriff »Gott-
menschentum« kannte (in Der Gegenstand des Wissens, 1915, ver-
weist er in einer Fußnote auf Solowjows Vorlesungen über das
Gottmenschentum). Für die Annahme, daß Solowjow diesen Begriff
dem jungen Frank vermittelt hat, spricht auch die unpersönliche
Form »Gottmenschentum«, die bei ihm geläufig ist, bei den deut-
schen Autoren aber nicht vorkommt (sie sprechen vom »Gottmen-
schen«). Die philosophische und religiöse Tiefe, die der Begriff in
Franks späteren Werken gewinnt, ist nachhaltig auch durch Nikolaus
von Kues beeinflußt, der vom Menschen als »unvollendetem« oder
»geschaffenem Gott« spricht (deus occasionatus, deus creatus).

Frank benutzt in seinem frühen Aufsatz die Wortform ideja bo-
gočelovečestva (Idee des Gottemenschentums); in seinen Geistigen
Grundlagen der Gesellschaft verwendet er sowohl bogočelovečestvo
als auch bogočelovečnost’, ohne daß ein Unterschied in der Bedeu-
tung zu erkennen wäre. In Das Unergründliche unterscheidet er Bo-
gočelovečestvo und bogočelovečnost’: der erste Begriff (mit großem
Anfangsbuchstaben) bezieht sich auf die Gottmenschheit des bibli-
schen Gottessohnes, der zweite auf die Gottmenschlichkeit, die po-
tentiell jedem Menschen eigen ist. In der gleichen Bedeutung spricht
Frank in Die Realität und der Mensch von der Idee der Gottmensch-
lichkeit (ideja »Bogočelovečnosti«). (Solowjows Čtenija o bogočelo-
večestve sind in der Deutschen Gesamtausgabe als Vorlesungen über

245

Der Begriff »Gottmenschlichkeit«

3 Vgl. P. Ehlen: Der Begriff des »Gottmenschentums« in der Philosophie V. S. Solov’evs
und S. L. Franks. In: Forum für osteuropäische Ideen- und Zeitgeschichte. 4. Jg. 2000,
Heft 2, S. 41–74.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Gottmenschentum übersetzt; später gebraucht Solowjow auch
den Terminus bogočelovečnost’).

4. Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma

Sichtlich ist Frank darum bemüht, zumal in seinen späten Schriften,
den Leser zu überzeugen, daß seine These von der »untrennbaren
Verbindung der Idee des Menschen und der Idee Gottes« (RM 125)
die besondere Einheit von Gott und Mensch in der Person Christi
nicht in Frage stellt. Offensichtlich hat er gerade in Hinblick auf die
Mittlerschaft Christi Einwände von theologischer Seite vorausgese-
hen. Darum sollen die Kerngedanken seiner Christologie wenigstens
knapp referiert werden; einige Wiederholungen sind dabei dennoch
nicht zu vermeiden.

Frank zeigt sich in der theologischen Literatur, die ihm unter
den beschränkten Umständen von Emigration und Krieg zugänglich
war, bewandert, doch hat er die theologischen Themen nicht als Be-
rufstheologe behandelt. Sein Interesse richtet sich nicht auf die theo-
logische Systematik als solche, sondern auf die tragfähige Begrün-
dung des Humanismus. Diese kann, wie er nach dem Zweiten
Weltkrieg in einem Brief an W. Iwanow geschrieben hatte4, allein
von der »Gottessohnschaft des Menschen« ausgehen: diese Würde
aber gründet in der von Gott seit Ewigkeit gewollten Menschwer-
dung seines Logos. Da für Frank die Anthropologie nicht ohne Onto-
logie und diese nicht ohne die Anthropologie gedacht werden kann,
verstand er die Inkarnation, durch die Gott sich mit der Schöpfung
unlösbar verbindet, ähnlich wie schon Solowjow als Ur-Ereignis, das
konstitutiv für das Sein schlechthin ist. Für das gegenständliche Ver-
stehen sind die Erschaffung der Welt mit dem Menschen und die
Inkarnation zwei unterschiedene, einander folgende Ereignisse; un-
ter heilsökonomischer und ontologischer Rücksicht sind sie überzeit-
lich eins. Die gegenständliche Betrachtungsweise ist für die didakti-
sche Vermittlung unerläßlich, doch führt sie zu Ungereimtheiten,
sobald die zeitlich-geschichtliche Dimension als die einzige mögliche
angesehen wird.

Die Berufung des Menschen, am Wesen Gottes teilzunehmen,

246

Gottmenschentum

4 Brief an Vjačeslav Ivanov vom 17. Juni 1947. In: S. L. Frank: Russkoe Mirovozzrenie.
St. Petersburg 1996, S. 97.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Gottmensch« zu sein, erfüllt sich in seiner »Vergöttlichung«, der
»Theosis«. Auf diese Erhebung des Menschen ist nach der Lehre der
Kirche, zumal der griechischen Kirchenväter, die Menschwerdung
Gottes gerichtet. Um überhaupt verstehen zu können, was »Vergött-
lichung« bedeutet, muß dem Menschen ihre »Potenz von Anfang an
eigen sein«. Frank verwendet, um diese Berufung des Menschen zu
charakterisieren, auch die biblischen Begriffe »Kind« und »Sohn«,
die für ihn eine Seinsbeziehung aussagen. Begründet ist sie, wie es
unmißverständlich heißt, in der »untrennbaren« und doch »unver-
mischten« Einheit, in welche die menschliche Natur mit der gött-
lichen in der Person Christi aufgenommen ist. Der Mensch erlangt
die »Kindschaft« oder »Sohnschaft« durch einen Mittler, der im Voll-
besitz des göttlichen Wesens, also Gott selber ist. Frank schreibt:
»Wir müssen das aktuelle und absolute Gottmenschentum Christi
als Begründung unseres eigenen potentiellen Gottmenschentums er-
kennen«. »Die ganze Bedeutung von Christi Gestalt liegt darin, daß
in ihm das, was potentiell unser eigenes Wesen ausmacht, als aktuell
und absolut verwirklicht gedacht wird. Er ist der ›neue Adam‹, der
neue und vollkommene Stammvater der wahren Natur des Men-
schen« (S nami Bog 3155; vgl. Römerbrief 5:14). Darum ist jeder,
der an der menschlichen Natur teilhat, also Mensch ist, berufen, auch
an der göttlichen Natur teilzuhaben, »Kind« und »Sohn« Gottes und
in diesem Sinne Gottmensch zu sein.

Damit ist die Grundlage des christlichen Glaubens genannt, die
auch das Fundament des christlichen Humanismus bildet. In Franks
Formulierung lautet die entscheidende Frage: War Christus »nur ein
›gott-ähnliches‹ Wesen oder war in ihm wirklich das wahre Wesen
Gottes gegenwärtig«? Die Auseinandersetzung darüber auf dem
Konzil von Nizäa im Jahr 325 ging nicht, wie Frank betont, »um eine
leere Kleinigkeit, sondern um eine Frage, von deren Lösung abhing,
ob unsere Seele den Frieden des wahren Wissens finden kann oder ob
sie zur aussichtlosen Unruhe des Nichtwissens und Zweifelns ver-
urteilt ist«. Jenes erste ökumenische Konzil der Christenheit mar-
kierte diese Frage durch die beiden Begriffe homoousios (wesens-
gleich) und homoiousios (wesensähnlich), – bei denen, wie Frank
bemerkt, ein bloßer »Halbvokal«, das griechische Jota, den höchst
wichtigen Bedeutungsunterschied anzeigte (S nami Bog 276).

247

Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma

5 S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyšlenija. In: S. L. Frank: Duchovnye osnovy obščest-
va. Moskau 1992, S. 217–404.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schon in den Geistigen Grundlagen der Gesellschaft hatte Frank
die Begriffe »unvermischt« und »ungetrennt« verwendet. Er nahm
damit die Begriffe auf, mit denen das Konzil von Chalzedon im Jahre
451 das christologische Dogma definiert hatte: Christus ist wahrer
Gott und zugleich wahrer Mensch – unvermischt und doch eine Ein-
heit. Diese Einheit wurde in der theologischen Fachsprache als »hy-
postatische Union« bezeichnet (das Wort hypostasis meint den gött-
lichen Logos als den Grund oder Träger, mit dem die individuelle
menschliche Natur Jesu vereint ist). Das Dogma wollte zwei irrige
Auffassungen zurückweisen: die geläufige antike Vorstellung eines
göttlich-menschlichen Mischwesens (deshalb »unvermischt«) ebenso
wie die Vorstellung, die einzig wahre Natur Christi sei die göttliche,
seine menschliche Natur sei bloßer Schein (deshalb: beide Naturen
sind »ungetrennt«). Frank hat die christologische Terminologie zu-
nächst verwendet, um das gottmenschliche Wesen jedes Menschen
auszusagen: Er ist berufen, mit dem Wesen Gottes vereint zu werden
(»ungetrennt«), zugleich aber bleibt er ein begrenztes Geschöpf
(»unvermischt«). Auf die besondere Weise, in der die menschliche
Natur Jesu Christi mit Gott eins und doch nicht mit ihm vermischt
ist, geht Frank erst in seinen späteren Schriften ein.

Als Erkenntnistheoretiker weiß Frank, daß die göttliche Natur
Jesu Christi nicht als gegenständliches Faktum bewiesen werden
kann. Kann ein phänomenaler Vergleich der Religionsstifter, die mit
dem Anspruch auftraten, die Wahrheit über Gott zu verkünden, in
gewisser Hinsicht die Besonderheit Jesu Christi erweisen? »Daß
Christi Lehre und Persönlichkeit höher, reiner, schöner und überzeu-
gender ist als die Lehre und Persönlichkeit von Moses, Mohammed
oder Buddha«, ist als Ergebnis eines derartigen Vergleichs unbe-
streitbar. Daraus können wir entnehmen, »daß die göttliche Wahr-
heit in der Lehre und Gestalt Christi vollständiger, tiefgründiger, kla-
rer, zutreffender ausgedrückt ist als irgendwo sonst«; sie wird bei ihm
»als allumfassende, selbstvergessene Liebe« sichtbar. Der Vergleich
läßt »mit voller Gewißheit« erkennen, »daß Christi Person und Leh-
re Gott zumindest unermeßlich näher steht als die Person Moham-
meds und daß im Vergleich mit der übermenschlichen Vollkommen-
heit Christi Mohammed, auch wenn man in ihm einen wirklichen
göttlichen Propheten sieht, nur ein unvollkommener, sündiger
Sterblicher bleibt. Und selbst die erhabene Predigt Buddhas, der die
Menschen lehrte, durch Verzicht auf irdische Wünsche die Seligkeit
des Nirwana zu erreichen, steht ganz offensichtlich an Wahrheitsfül-

248

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


le hinter der Predigt Christi zurück, die den Weg zum ewigen Leben
und zur Seligkeit des himmlischen Reiches über Selbstentsagung und
Nächstenliebe wies. Ebenso ist Buddhas Gestalt, eines Königssohns
in der Jugend, der als alter Mann friedlich unter einem Baum ver-
schied, bei all ihrer Schönheit unvergleichbar mit Christi Gestalt,
dem obdachlosen Zimmermannssohn, dessen Herz unablässig vom
göttlichen Licht der Liebe brannte und der die tödliche Qual des
Kreuzes auf sich nahm, um die Welt von der Macht der Sünde zu
erretten« (S nami Bog 227).

Was rechtfertigt die Folgerung, daß das göttliche Licht der
Wahrheit in der Person Christi »klarer leuchtet« als in irgendeiner
anderen? Frank antwortet mit Spinozas berühmtem Wort, dem epi-
stemologischen Prinzip seiner Philosophie: »Die Wahrheit ist das
Maß ihrer selbst und des Irrtums«. Angewendet auf die gestellte Fra-
ge heißt das: »Von Gott und seiner Wahrheit zeugt letzten Endes nur
Gott selbst«; eine äußere, gegenständliche Begründung zu suchen,
wäre der gestellten Frage völlig unangemessen. Die Gewißheit, daß
durch Jesus Gott selbst spricht, gründet in dem Licht, das bis heute
von dieser Gestalt ausgeht: »Ich glaube an das Evangelium«, sagt
Frank, »weil ich durch das darin bewahrte Bild Christi Gott selbst
sehe und Wahrheiten erfahre, die solcherart sind, daß ich sie als
Stimme Gottes wahrnehme. Ich verehre die Kirche, weil ich in den
Worten und Taten ihrer großen Lehrmeister, Bekenner, Heiligen und
Weisen mit Gewißheit die göttliche Wahrheit und Weisheit wahr-
nehme« (S nami Bog 228). (Das Argument, daß die Wahrheit in der
Seele einen Widerhall auslöst, der auch seine Herkunft erfahren läßt,
ist neuplatonisch. Frank hatte es bei Nikolaus von Kues finden kön-
nen; s. u.).

Erneut geht Frank in diesem Zusammenhang auf die Frage ein,
welche die Mitte seiner eigenen Anthropologie ausmacht und die
dann in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts zunehmend
den theologischen Diskurs beherrscht. Die Menschwerdung Gottes
und damit auch »der Begriff des vollkommenen Gottmenschen«
blieben unverständlich, »wenn das ursprüngliche Wesen [per-
vozdannoe suščestvo] des Menschen als solchen nicht von Ewigkeit
her darauf angelegt und dazu prädestiniert wäre, dieses vollkom-
mene gottmenschliche Wesen in sich zu verkörpern, wenn also nicht
eine ewige, uranfängliche [iskonnogo] Verwandtschaft und Einheit
von Mensch und Gott existierte. In diesem Sinne ist das Gottmen-
schentum eine allgemeine Idee, die sich auf den Menschen schlecht-

249

Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hin, auf die gesamte Menschheit erstreckt. Das Gottmenschentum
Christi ist die Verwirklichung der Möglichkeit, die im Wesen des
Menschen angelegt ist«. Das heißt, diese Möglichkeit ist der
menschlichen Natur kraft des seit Ewigkeit bestehenden göttlichen
Willens zur Inkarnation verliehen, anders gesagt, die menschliche
Natur ist von Ewigkeit her dazu bestimmt und ermächtigt, in die
Einheit mit Gott aufgenommen zu werden, weil die Gestalt Christi,
des vollendeten Gottmenschen, von Ewigkeit her gewollt ist (S nami
Bog 315).

Ebenso betont Frank in Die Realität und der Mensch, daß die
»allgemeine ›Gottmenschlichkeit‹« als »Konstitutionsprinzip« des
menschlichen Wesens »notwendig« anzunehmen ist, will man die
Inkarnation verstehen. »Die Erkenntnis der potentiellen Gott-
menschlichkeit des Menschen als solchen eröffnet eine allgemeine
metaphysische Perspektive, in der die vollkommene göttliche Inkar-
nation – ohne aufzuhören, ein Wunder zu sein – ihren willkürlichen
Charakter verliert und mit dem allgemeinen Verständnis des Lebens
und Wesens des Menschen übereinstimmt«. Unter dieser Vorausset-
zung wird die Inkarnation nicht mehr als ein Ereignis verstanden, das
»von außen in die allgemeine Ordnung des Weltseins eindrang«,
sondern, so kann ergänzt werden, als das höchste Moment eines im
Wesen Gottes gründenden Heilsplans. Zu Recht bemerkt Frank, daß
er in dieser Auffassung mit W. Solowjow übereinstimmt (RM 290–
291).

Daß die unvermischte Einheit von Gott und Mensch in der »hy-
postatischen Union« anders verwirklicht ist als im Gottmenschentum
irgendeines »Durchschnittsmenschen«, ist der unübersehbare Eck-
punkt in Franks Lehre vom Gottmenschentum. Die »gesamte reli-
gionsgeschichtliche Erfahrung, zumal die Erfahrung mit allen my-
stischen Erhebungen«, weist es als »unsinnige und verderbliche
Verirrung« aus, wenn ein Mensch sich mit Christus gleichsetzen
und den »unermeßlichen Unterschied« ihm gegenüber verwischen
würde. Daraus folgt aber nicht, »daß eine andere Form der Verbin-
dung dieser beiden Prinzipien in der menschlichen Person unmög-
lich« wäre (RM 290). Die Göttlichkeit, die in Christus in ihrer ganzen
Fülle aktualisiert ist (vgl. Kolosserbrief 1:19), bleibe in den anderen
Menschen potentiell und beschränkt. Frank führt als theologischen
Beweis für diese Möglichkeit die Lehre vom Heiligen Geist und von
der Kirche als Leib Christi an, welche die Anwesenheit Gottes »we-
nigstens in der kollektiven Einheit der gläubigen Menschheit« vor-

250

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aussetzen. Das Bekenntnis des Paulus »Christus lebt in mir« (Gala-
terbrief 2:20) bringt die mystische Erfahrung zum Ausdruck, daß er
»die reale Anwesenheit Gottes in der Tiefe seiner Seele« verspürte.
Auch in der Aufforderung des Evangeliums, Christus nachzufolgen,
sieht Frank die Möglichkeit vorausgesetzt, »sich ihm anzugleichen«,
und dadurch »gewissermaßen die wahre Menschennatur zu verwirk-
lichen« (RM 291). Auch die Verheißung Christi im Johannesevan-
gelium zieht er zur Begründung heran, daß der Mensch berufen ist,
»Gottmensch« zu werden: »Wer an mich glaubt, wird die Werke, die
ich vollbringe, auch vollbringen, und er wird noch größere vollbrin-
gen« (Joh. 14:12)« (S nami Bog 315).

Frank geht es, wie er immer von neuem hervorhebt, um die
Würde des Menschen. Im Christentum sieht er sie auf das einzig
wirklich tragfähige Fundament gestellt: daß Gott selbst Mensch ge-
worden ist. Das Christentum ist für ihn deshalb »die Religion der
Menschlichkeit« oder »die Religion der menschlichen Person«, denn
»es offenbart die Heiligkeit, den absoluten Wert der menschlichen
Person«. »Heiligkeit oder absoluter Wert« aber sind nichts anderes
als »das Attribut der Gottheit«. Weder der antike Grieche noch der
alttestamentliche Jude kannte die göttliche Würde des Menschen; »er
hatte nicht das Gefühl der Ehrfurcht vor dem absoluten Wert der
Realität, der sich in jedem menschlichen Wesen offenbart – und zwar
so, daß er unter keinen Umständen verloren gehen kann und deshalb
auch im lasterhaftesten, niedrigstehenden und nichtswürdigsten
Menschen präsent ist. Ungeachtet ihres Humanismus konnte die
antike Welt glauben, daß ein Sklave und Barbar ein Wesen von
grundsätzlich anderer Natur sei als ein Freier und Hellene. Der alt-
testamentliche Mensch konnte – wenigstens bis zu den religiösen
Errungenschaften der großen Propheten – Fremde und Heiden als
Wesen von anderem Rang auffassen als das auserwählte Volk Israel.
Er konnte denken, daß die Seele des Sünders und Ruchlosen vernich-
tet wird«. Frank erkennt in den neuzeitlichen Greuel der Revolutio-
nen, der Kriege und des Völkermords das »Wiederaufleben dieser
primitiven Vorstellungen«. Aber, so fügt er hinzu, »all dies wider-
spricht dem christlichen Bewußtsein, welches die Heiligkeit der
menschlichen Person, des menschlichen Wesens als solchen behaup-
tet«. Wenn die christliche Predigt dem Menschen zugleich seine
Sündhaftigkeit vor Augen hält, dann deshalb, um ihm den »widerna-
türlichen ›Fall‹ aus der Höhe, auf der zu stehen er berufen ist«, be-
wußt zu machen (ebd. 316).

251

Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Frank ist überzeugt, daß seine Lehre von der Gottmenschlich-
keit des Menschen die allgemein-menschliche Bedeutung des chri-
stologischen Dogmas erschließt. Deshalb ist es für ihn bemerkens-
wert, daß bereits die frühchristliche Kirche die menschliche Natur
Christi, des »neuen Adam«, gegen Irrlehren wie den Doketismus
und Monophysitismus, welche die irdische Leiblichkeit Christi als
bloßen Schein erklärten und nur seine Gottheit als seine eigentliche
Natur gelten ließen, entschieden verteidigt hat (RM 292). Schon die
Tatsache, daß Gott die menschliche Natur als geeignet ansieht, in die
Einheit mit ihm aufgenommen zu werden, bezeugt eine gewisse Ver-
wandtschaft des Menschen mit Gott und ist ein Beweis seiner über-
natürlichen Würde.

Beim Vergleich der Religionen macht Frank auf ein sonst kaum
beachtetes Moment aufmerksam, das nochmals die Gottmenschlich-
keit des Menschen zum Inhalt hat. Er erkennt zwischen der Wahrheit
der christlichen Verkündigung und der Wahrheit, wie sie andere Re-
ligionen predigen, einen »prinzipiellen Unterschied«: Den nicht-
christlichen Religionen geht es um die sittliche Vervollkommnung
der Menschen. Sie sind darum »Gesetzesreligionen«, »deren mora-
lischer Gehalt sich in bestimmten sittlichen Regeln und Lebensord-
nungen erschöpft.« Sieht man von der menschlichen Sündhaftigkeit
ab, können die Gebote, »welche die alttestamentliche, mohammeda-
nische, konfuzianische, zum Teil auch die buddhistische Religion vor-
schreiben, konsequent und vollständig verwirklicht werden«. Ihre
Wahrheit ist darum eine »moralische«. Anders das Grundgebot der
christlichen Botschaft, nämlich »vollkommen zu sein, ›gleichwie euer
Vater im Himmel vollkommen ist‹, mit anderen Worten, Gott voll-
ständig gleich zu werden«. Dieses Ziel ist »mit menschlichen An-
strengungen durch eine bestimmte Verhaltens- und Lebensordnung
allein nicht zu verwirklichen«. Darum ist die christliche Religion
»keine Religion des ›Gesetzes‹, sondern der Gnade«, die dem Men-
schen seine Berufung zur Vergöttlichung bewußt macht. Ihre Wahr-
heit ist darum eine »absolute, göttliche Wahrheit« (S nami Bog
352 f.).

252

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. Das Heil f�r alle Menschen

Schon der Vergleich der verschiedenen Religionen hatte die Frage
aufgeworfen, wie der Bekenner einer nicht-christlichen Religion das
Heil gewinnen könne. Der ewige Heilswille Gottes hat in der Inkar-
nation seinen unüberbietbaren Ausdruck gefunden. Weil es der jede
Grenze übersteigende Gott ist, der sich in der Menschwerdung offen-
bart, hat sie universale Bedeutung. Wer in der Person Christi »den
absoluten Ausdruck Gottes und seiner Wahrheit« erkannt hat, so
beantwortet Frank diese heiß diskutierte Frage, weiß darum auch,
»daß diese Wahrheit universal ist und daß ihr Widerhall für die
menschliche Seele immer und überall zu hören war und ihren par-
tiellen Ausdruck fand«. Die christliche Religion als die wahre anzuer-
kennen, heißt deshalb nicht »alle anderen als falsch zu verwerfen«,
wohl aber, im Christentum »die Fülle der Wahrheit und deshalb das
Maß für die relative Wahrheit der anderen Religionen zu sehen«. Die
sinn- und lebengebende Erfahrung der Wahrheit Christi ist folglich
auch dem möglich, der Christus nicht kennt, – nicht weil er aus sei-
ner eigenen Kraft diese Wahrheit finden könnte, sondern weil »der
Logos – das Wort oder die Vernunft Gottes [Slovo ili Razum Božij] –
auch außerhalb seiner Inkarnation in der Person Jesu Christi [i vne
svoego voploščenija v ličnosti Iisusa Christa] ewig lebt und wirkt«. Es
macht Gottes Wesen aus, so die Grundeinsicht Franks, sich zu offen-
baren; er ist wesentlich ein »Strom der Liebe«, der das Heil auch dort
wirkt, wo seine geschichtliche Menschwerdung nicht erkannt wird.
Frank fährt fort: »Das eigentlich Wesentliche ist, daß die Fülle der
göttlichen Wahrheit, die sich in Christus und seiner Offenbarung
manifestiert hat, in den Seelen der Menschen faktisch leben und wir-
ken kann ganz unabhängig davon, ob sie sich der Quelle der von
ihnen bezeugten Wahrheit bewußt sind oder nicht« (ebd. 289).6 Wo

253

Das Heil f�r alle Menschen

6 Barbara Hallensleben gibt in ihrem Aufsatz Franks Worte i vne svoego voploščenija
wieder: »… weil der Logos […] auch ohne seine Verkörperung in der Person Jesu Christi
ewig lebt und wirkt« [kursiv von mir, P. E.] und bemerkt unmittelbar anschließend:
»Darin steht Frank den Überlegungen Karl Rahners zum ›anonymen Christentum‹ in-
haltlich und methodisch sehr nahe«. – Die korrekte Übersetzung des Zitats ist für das
richtige Verständnis sehr folgenreich. Frank behauptet keineswegs, daß Gott »ohne« die
Inkarnation das Heil der Menschen wirkt. Ebensowenig lehrt Rahner, daß ein Nicht-
Christ das Heil »ohne« die Inkarnation gewinnen könne. Beide Autoren behaupten nur,
daß eine gegenständliche Kenntnis der Inkarnation für das Heil nicht notwendig erfor-
derlich ist. B. Hallensleben: Simon L. Frank (1877–1950). Sein religiös-philosophisches

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die von Christus vermittelte Wahrheit faktisch bezeugt – und leben-
dig gewußt – wird, ist sie erlösend, auch wenn ihre Herkunft nicht
explizit erkannt ist. So wichtig das adäquate Wissen ist, daß Gott in
Christus auf unvergleichliche Weise anwesend ist, so ist es doch
wichtiger, »daß wir die Fülle und Adäquatheit dieser Wahrheit de
facto in unserer Seele leben, gleichviel, ob wir ihre Identität mit der
Person Christi erkennen oder nicht«. Frank beruft sich auf das Wort
der Schrift, daß »nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, in das Him-
melreich kommen wird« (Matthäusevangelium 7:21), und auf das
Beispiel des barmherzigen Samariters, der nicht dem orthodoxen Ju-
dentum angehörte und doch von Jesus als gerechtfertigt angesehen
wird (ebd. 288).

Für das christliche Selbstverständnis wird der Glaube an Gottes
erlösende Zuwendung dem Einzelnen durch die Kirche vermittelt.
Welche Rolle spielt diese Vermittlung unter Franks Voraussetzung?
Die Bestätigung der Wahrheit, daß Gott sich dem Menschen zuwen-
det, finden wir nach Frank in der lebendigen Erfahrung seiner Anwe-
senheit im eigenen Selbstsein. Diese Erfahrung begründet die Gewiß-
heit, daß Gott nicht etwas, sondern sich selbst gibt. Daraus ergibt sich,
daß der letzte Grund, weshalb wir an Christus glauben, nicht die äu-
ßere Kenntnisnahme der Überlieferung und Lehre der Kirche sein
kann. »Worauf könnte denn unser Vertrauen in diese Lehre beru-
hen?«, fragt Frank. Die Überzeugung, daß die Tradition und Lehre
der Kirche (vermittelt durch Eltern, Lehrer, kirchliche Autoritäten)
heilsbedeutsam ist, beruht darauf, daß Christus selber in ihr gehört
wird. Wir machen uns die kirchliche Glaubenslehre zu eigen, sagt
Frank, weil sie »die Wahrheit erklärt, die wir empirisch [opytno] in
der Gestalt Christi erfahren haben; und diese Glaubenslehre ist eben
insofern wahr, als sie dieser lebendigen empirischen [opytnoj] Wahr-
heit entspricht« (ebd. 288). Die Vermittlung durch die Kirche ist da-
mit nicht überflüssig geworden, denn ihre Autorität ist »ein notwen-
diger Bestandteil der religiösen Erfahrung, ein Moment, durch das
wir uns die fremde Erfahrung innerlich aneignen, durch das sie sozu-
sagen eine unzerlegbare chemische Verbindung mit unserer eigenen
Erfahrung eingeht und letzten Endes zu unserer persönlichen Erfah-
rung wird«. Der Glaube ist notwendig durch eine äußere Instanz ver-
mittelt; sein Ursprung aber ist nicht der jeweilige Verkündiger, son-

254

Gottmenschentum

Denken anhand seines Werkes »Gott mit uns. Drei Überlegungen«, in: Freiburger
Zeitschr. für Philosophie und Theologie. 54 (2007) 3, S. 560.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dern die eigene lebendige Erfahrung des Inhalts der verkündeten Bot-
schaft. Ermöglicht ist diese Erfahrung – das Hören und Vernehmen
der Wahrheit – durch die ursprüngliche Gottmenschlichkeit des
Menschen. Nur in psychologischer und pädagogischer Hinsicht un-
terscheidet sich die vermittelnde Autorität von der Erfahrung; »in der
Wesensordnung ist sie nur ein indirekter Umweg, um unsere eigene
religiöse Erfahrung zu erweitern, zu bereichern, zu vertiefen und zu
verfeinern« (ebd. 284). Die eigene Erfahrung bedarf dieser »Erweite-
rung« und ist für sie offen. (Zum »Glauben als Erfahrung« siehe
Kap. XI, 6. Zur »Kirche« siehe Kap. XIII).

6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive«
Offenbarung

Nachdrücklich hebt Frank die geschichtliche »konkret-positive« Of-
fenbarung, in der »das göttliche Du selber in das irdisch-zeitliche
Sein eintritt«, von der »allgemeinen und ewigen Offenbarung« ab.
Die Interpretation der ersten will Frank den Theologen vorbehalten,
dagegen bedeutet Philosophieren in seinem Verständnis im wesent-
lichen nichts anderes als in der allgemeinen Offenbarung »sich ori-
entieren durch geistiges Sichöffnen und Vertiefen in sich selbst durch
potenziertes, transzendentales Denken«.

Was Frank unter »allgemeiner« Offenbarung versteht, ist das
grundsätzlich jedem Menschen zu jeder Zeit mögliche »lebendige
Wissen«, daß Gott ist, sich ihm zuwendet und sein Heil will. Sie ist
die Selbstmitteilung Gottes, die mit seinem ewigen Wesen identisch
ist. Die Möglichkeit, sie zu vernehmen, ist dem Menschen mit sei-
nem Selbstsein verliehen und gründet im universalen Heilswillen
Gottes, der in der Schöpfung und in der Inkarnation seinen fun-
damentalen Ausdruck gefunden hat. Auch in der Schöpfung teilt
Gott sich selbst mit. Frank insistiert darauf, daß auch in der allgemei-
nen Offenbarung »die unergründliche Gottheit sich deutlich offen-
bart, und zwar als ›Gott-mit-mir‹ (oder ›Gott-mit-uns‹), d. h. als
›Gott-mit-der-Welt‹. Sie nimmt auf gewisse Weise bereits konkrete
Gestalt [oblik] an. In welchem Grad dieses ›Gestaltannehmen‹ [obli-
čenie], diese Konkretisierung sich der konkreten Offenbarung annä-
hert (wenngleich sie diese nie erreichen und mit ihr zusammenfallen
kann), vermag keineswegs von vornherein genau und eindeutig be-
stimmt zu werden« (DU 379).

255

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Unterschied dieser ewigen und allgemeinen Offenbarung
zur geschichtlichen Menschwerdung Gottes darf nicht als »absolut
trennender logischer Unterschied« verstanden werden. Es handelt
sich vielmehr um einen »transrationalen Unterschied, in dem Tren-
nung zugleich Verbindung und somit antinomische Einheit« be-
deutet. Diese antinomische Einheit umfaßt selbstverständlich beide
Seiten: »Wenn die allgemeine und ewige Offenbarung – die Offen-
barung des Urgrundes der Realität als solcher – von der positiv-kon-
kreten Offenbarung nicht getrennt werden kann, so ist letzte auch
untrennbar von der ersten«. Das bedeutet, daß auch die Theologie –
nicht anders als die Transzendentalphilosophie – die allgemeine ewi-
ge Offenbarung voraussetzen muß. »Denn jede konkrete Offenba-
rung setzt – um die Stimme und Erscheinung Gottes vernehmen zu
können – unsere Empfänglichkeit für sie voraus, unser Vermögen,
eine konkrete Einzeloffenbarung gerade als Offenbarung Gottes zu
erkennen. Dies aber bedeutet nichts anderes, als daß die allgemeine
Natur der Offenbarung – die Realität Gottes als Du in ihrem all-
gemeinen ewigen Wesen, worin ja die allgemeine ewige Offenbarung
besteht – jeder besonderen konkreten Offenbarung logisch voraus-
geht« (DU 378). Wer die positiv christliche Offenbarung »objektiv«,
d. h. logisch spezifizieren wollte, müßte vorgängig dazu bereits wis-
sen, was Offenbarung Gottes bedeutet. Gerade die Spekulationen, die
wir bei den Kirchenvätern und Kirchenlehrern, aber auch bei späte-
ren Meistern des geistlichen Lebens antreffen, so meint Frank, be-
zeugen die antinomische Einheit beider Offenbarungsweisen, denn
auch in der Gottesbegegnung des christlichen Heiligen sind Elemente
der allgemeinen Offenbarung der Realität enthalten. Es ist deshalb
nicht möglich, die allgemeine oder philosophische Gotteserfahrung,
die auf »die Realität in ihrem Urgrund« gerichtet ist, von der des
Mystikers, der vom Heiligen Geist geleitet wird, »eindeutig« und
»scharf« abzugrenzen. Denn mittels eines äußeren oder objektiven
Kriteriums kann nicht gemessen werden, wie weit jeweils die Gestalt,
in der Gott sich in der allgemeinen Offenbarung einem Individuum
zu erkennen gibt, von der christlichen Offenbarung noch entfernt ist.

Entschieden weist Frank die, wie er sagt, »weitverbreitete« An-
nahme zurück, daß »in einer bestimmten, in der Zeit sich ereignen-
den konkreten Einzeloffenbarung die Offenbarung als solche sich
restlos erschöpfe«. Reicht doch – so wird man Frank verstehen müs-
sen – der Gehalt der Offenbarung über die zeitliche Begrenzung des
geschichtlichen Ereignisses hinaus. So kann und muß, was in den

256

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sätzen der Hl. Schrift festgehalten ist, immer wieder lebendig wer-
den, denn das begrentzte menschliche Leben reicht nicht aus, um die
unendliche Bedeutung der geschichtlichen Menschwerdung Gottes
in Christus einholen zu können. Frank nennt auch diesen Erkennt-
nisprozeß Offenbarung. Es sei darum geradezu »blasphemisch« an-
zunehmen, »daß die Offenbarung restlos in der mit Buchstaben nie-
dergeschriebenen Offenbarung aufgehe und neue Offenbarungen
überhaupt unmöglich seien« (vgl. auch Kap. V,3: Das Wort – das Me-
dium der Offenbarung). Wie sehr es Frank darauf ankommt, auch
seine christlichen Leser von dieser Möglichkeit zu überzeugen, zeigt
seine theologische Begründung: Der von Christus verheißene Heili-
ge Geist, »der weht, wo er will«, der »in die ganze Wahrheit ein-
führt«, »der Gott ist als Gott mit mir und Gott in mir, ist gerade die
ewig-untrennbare Verbindung der konkreten und allgemeinen Of-
fenbarung« (DU 378 f., Übersetzung geändert; vgl. Joh. 3:8; 16:13).
Die in der Geschichte anzutreffende Spannung zwischen Philoso-
phen und Theologen führt Frank sowohl auf die Neigung der Phi-
losophen zurück, die Bedeutung der allgemeinen Offenbarung auf
Kosten der geschichtlichen hervorzuheben und diese, »wenn nicht
sogar gänzlich zu beseitigen, so doch zu ›reinigen‹« und aufklärerisch
auf einen allgemeinen Sinn zu reduzieren – als auch auf die umge-
kehrte Neigung der Theologen, die Bedeutung der positiven konkre-
ten Offenbarung auf Kosten der allgemeinen und ewigen hervor-
zuheben, um sie nicht in der letzten aufzulösen und dem geistigen
Blick entgleiten zu lassen. Franks Intention ist offensichtlich darauf
gerichtet, vor dem christlich-gläubigen Menschen (als den er sich
selber versteht) die Möglichkeit zu rechtfertigen, daß grundsätzlich
jeder Mensch seine Berufung zum Heil erfahren kann.

Für die Beurteilung von Franks Position sind die Bemerkungen
am Ende seiner Ausführungen zur Offenbarung wichtig: Das Ver-
hältnis der allgemeinen Gotteserkenntnis zur einzigartigen ge-
schichtlichen Offenbarung in Jesus Christus ist rational nicht be-
stimmbar. Die wahre Beziehung ist nur dem »freien Schweben in
der Sphäre einer höheren Einheit« zugänglich, die den »Widerstreit
zwischen ihnen umfaßt und durchdringt«. Der Philosoph ist gehal-
ten, wenn er wirklich »das belehrte Nichtwissen« erreichen will, de-
mütig anzuerkennen, »daß in allen konkreten Formen der religiösen
Erfahrung, wenn Gott selbst uns ergreift und uns die lebendige
Offenbarung seiner selbst gibt, das Unergründliche ganz anders
sichtbar, spürbar wird und uns nahe kommt als in der tiefsten phi-

257

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophischen Spekulation«. Aber auch der religiöse Mensch muß an-
erkennen, zumal wenn er die Realität der geschichtlichen Offen-
barung verstanden hat, daß hinter ihr »die Horizonte einer funda-
mentalen allgemeinen ewigen Offenbarung sichtbar werden, welche
der mystische Grund der intellektuellen Anschauung der Philosophie
ist und mit Hilfe des philosophischen Denkens klarer ausgedrückt
werden kann« (DU 381). Die allgemeine Offenbarung ist mit der
Offenbarung Gottes, die im Glauben an Jesus Christus geschieht, im
Sinne der Cusanischen coincidentia oppositorum vereint.

In seiner Schrift Mit uns ist Gott macht Frank noch unter einer
weiteren Rücksicht auf die innere Beziehung beider Offenbarungs-
weisen aufmerksam. Auch die positive, also biblische Offenbarung
»ist für uns nur dann eine wirkliche Offenbarung, wenn sie als Wahr-
heit, als etwas innerlich Überzeugendes erlebt wird«. Das Kriterium
dafür, daß Gott sich in ihr wirklich offenbart, liegt allein darin, daß
wir »unmittelbar die Anwesenheit, die Realität Gottes und seiner
Wahrheit« in der Person, die sie uns vermittelt, erfahren. Der Ver-
künder dieser Wahrheit, Christus, ist ihre Verkörperung. Er »unter-
scheidet sich von jeder anderen vermittelnden, religiösen Autorität
dadurch, daß er als unfehlbare Instanz erlebt wird, das heißt als un-
mittelbarer Ausdruck [vyrazitel’] der reinen göttlichen Wahrheit, als
Verkünder von Gottes Stimme – letztlich als Verkörperung und Er-
scheinung Gottes selbst, kraft dessen die Begegnung mit ihm für die
menschliche Seele eine Begegnung mit Gott selbst, Gotteserschei-
nung, Theophanie ist«. Unter dieser Voraussetzung kann die Offen-
barung »unfehlbar« genannt werden; denn von »Unfehlbarkeit« zu
sprechen, ist nur dann sinnvoll, wenn sie »eine andere Bezeichnung
für Evidenz, das heißt für die unmittelbare Schau der Realität selber«
ist. Denn »hier wie überall ist die Wahrheit nicht das Urteil über die
Realität, sondern ihre lebendige Anwesenheit selber für uns« (S na-
mi Bog 286).

Die »Fülle« der Wahrheit, die erst in der erfahrenen Begegnung
mit Christus offenbar wird, ist die Fülle Gottes als »Strom der Lie-
be«, als »Vater«. Frank verweist hierfür auf das Johannesevangelium
(Joh. 14: 7–11 u.a.). Wenn wir die volle Realität Gottes erfahren,
erfahren wir sie »notwendig als Person oder nach Art einer Person«
– als ein sich uns zuwendendes Du (ebd. 287). Deshalb kann Frank
den Hegelschen Terminus aufgreifend sagen: Das Christentum ist
gegenüber allen anderen Religionen nicht einfach eine »besondere«,
»sondern die absolute Religion, das heißt das absolute, reinste Mu-

258

Gottmenschentum

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ster des Wesens der Religion schlechthin«. Was in den anderen Reli-
gionen »in latenter, unvollendeter Form, die Mißverständnisse und
falsche Interpretationen zuläßt,« anzutreffen ist – die Figur eines
Propheten oder Lehrers, der die Wahrheit über Gott verkündet –,
das zeigt sich in der christlichen »in vollendeter, adäquater Form als
unmittelbare Wahrnehmung der Göttlichkeit, der Verschmelzung
der menschlichen Person des Lehrers mit Gott, der Anwesenheit Got-
tes selbst in ihr« (ebd.).

Christus ist nicht nur der Verkünder, sondern der Mittler der
Realität, die er verkündet, heißt es in Das Licht in der Finsternis, weil
er ihre »lebendige Verkörperung« ist und so »auch die Kraft dieser
Realität« besitzt. Diese Kraft hilft uns, »nicht einfach die Botschaft
wahrzunehmen und zu hören, sondern ihr entgegenzugehen und den
in ihr enthaltenen Aufruf getreu zu verwirklichen«. Soll die göttliche
»Wahrheit« für den konkreten Menschen erlösend sein, muß sie, wie
Frank in Das Licht in der Finsternis ausführt, mehr als eine bloße
»Idee« sein; sie muß selbst »konkret« und »personal« sein (LidF 121).

Auch für die Apostel wurde die Begegnung mit Jesus zur Offen-
barung erst, als sie die Erfahrung machten, daß Jesus wesentlich
mehr als ein gewöhnlicher Rabbi ist. Die Wahrheit ihrer Botschaft
ist nur durch die Erfahrung, die sie mit ihm gemacht haben, garan-
tiert. Ihr Zeugnis wie auch die späteren dogmatischen Formulierun-
gen haben die vermittelnde Funktion, in ihren Hörern eine ähnliche
Erfahrung zu wecken; sie sind keineswegs überflüssig. Wo ein
Mensch das Zeugnis der Kirche innerlich annimmt, wird die Gottes-
erfahrung, die er in seinem Selbstsein machen konnte, auch ohne
Christus begegnet zu sein, wesentlich vertieft. »Allein mit unserer
persönlichen Erfahrung, ohne die Mitwirkung von Christi Offenba-
rung, könnten wir niemals die Fülle, Klarheit, Vollkommenheit er-
reichen, um das wahre Wesen Gottes, die wahre göttliche Wahrheit
[istinnoj pravdy Božiej] zu wissen« (ebd. 288).

Die Menschwerdung Gottes in Bethlehem ist der Angelpunkt
von Franks theologischer Reflexion. Sie ist von Ewigkeit her gewollt,
um dem Menschen das Geschenk der Vergöttlichung zu machen. Daß
kein Mensch von dieser Möglichkeit ausgeschlossen ist, hat seinen
Grund in eben dieser Menschwerdung. Sie ist kein zusätzliches, ei-
gentlich überflüssiges geschichtliches Ereignis, keine bloß äußere
zeitliche Folge des ewigen Heilswillens Gottes, sondern bildet mit
ihm eine Einheit. Deshalb kann auch die allgemeine Offenbarung
eine Begegnung mit Gott selbst ermöglichen. Denn schon die Selbst-

259

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mitteilung Gottes in der Schöpfung geschieht in Hinblick auf die
Erhebung und Vergöttlichung des Menschen. Wer Gott ist, der sich
in seinem Schaffen mitteilt, wird erst durch seine Menschwerdung
und seine Passion ganz offenbar. Infolge ihrer Einheit gewinnt die
allgemeine (transzendentale) Gotteserfahrung erst von der christli-
chen Offenbarung her ihren vollen Sinn gewinnt.

7. Parallelen zur gegenw�rtigen Theologie

Die theologisch relevanten Ausführungen S. L. Franks, insbesondere
zum Transzendieren des menschlichen Geistes auf das Unergründ-
liche und zur allgemeinen Offenbarung Gottes in der Transzendenz-
erfahrung, weisen in einigen Punkten eine frappierende Ähnlichkeit
mit dem Denken Karl Rahners (1904–1984) auf. Rahner hatte seine
grundlegenden religionsphilosophischen Überlegungen bereits 1936
vorgelegt7, doch konnten sie erst nach dem Zweiten Weltkrieg für die
Theologie fruchtbar werden. Ich gebe nur einige Hinweise, um die
gedanklichen Parallelen anzudeuten, und beschränke mich im we-
sentlichen auf das Werk Grundkurs des Glaubens. Einführung in
den Begriff des Christentums (1976), in dem Rahner seine theologi-
sche Position gedrängt zusammengefaßt hat (diese Hinweise sind
sehr fragmentarisch und lassen Rahners theologische Begründungen
außer acht).

Rahners Denken ist ähnlich dem Franks von dem Leitmotiv be-
wegt, »das Dilemma einer ›Immanenz‹ oder ›Transzendenz‹ Gottes«
zu überwinden, »ohne daß das eine oder das andere Anliegen geop-
fert wird«.8 In der theologischen Lehre vom Menschen kann der Satz
als Grundsatz angesehen werden, daß jeder Mensch »als Subjekt das
Ereignis der ungeschuldeten Selbstmitteilung Gottes« ist. Rahner
nennt diese Selbstmitteilung Gottes an den Menschen ein »über-
natürliches Existential«. Dadurch ist der Mensch zu einer Erfahrung
befähigt, die »transzendental« ist und »zu den notwendigen und un-
aufhebbaren Strukturen des erkennenden Subjekts selbst gehört«.9

260

Gottmenschentum

7 K. Rahner: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von
Aquin. Innsbruck/Leipzig 1936 (neubearbeitet von J. B. Metz, München 1957).
8 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des Christentums.
Freiburg (Herder) 1976, S. 94.
9 Ebd., S. 31.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die unbegrenzte Dynamik des menschlichen Geistes ist kraft dieser
Selbstmitteilung, die als Gnade zu bezeichnen ist, auch im profanen
Umgang mit den Alltagsdingen auf die transzendente Wirklichkeit
Gottes gerichtet; Gott wird in dieser transzendentalen Erfahrung als
»heiliges Geheimnis« erfahren.10 Wo der Mensch »in den Abgrund
seines Daseins fällt, der allein allem Grund gibt, und wo dieser
Mensch dabei den Mut hat, in sich selbst hineinzublicken und in
seiner Tiefe seine letzte Wahrheit zu finden, da kann er auch die
Erfahrung machen, daß dieser Abgrund als die wahre vergebende
Bergung ihn annimmt«.11 Die gedankliche Vermittlung der Tran-
szendenzerfahrung muß »nicht notwendig eine explizit-religiöse
sein, und darum ist Heils- und Unheilsgeschichte nicht begrenzt auf
die Geschichte des Wesens und des Unwesens der Religion streng als
solcher«. Von dieser Einsicht ausgehend ist es folgerichtig, daß Rah-
ner von einer »universalen Heilsgeschichte« spricht, »die als katego-
riale Vermittlung der übernatürlichen Transzendentalität des Men-
schen mit der Weltgeschichte koexistiert«. Sie wird von Rahner
ausdrücklich als »allgemeine übernatürliche Offenbarungsgeschich-
te« qualifiziert. So ergibt sich, »daß die Offenbarungsgeschichte als
solche in der Menschheit koextensiv ist mit der Freiheitsgeschichte
der Welt überhaupt«.

In der Selbstmitteilung Gottes als Angebot an den Menschen ist,
wie Rahner betont, »immer schon der Gott des übernatürlichen Heils
und der Gnade am Werke, so daß der Mensch gar nie anfangen kann,
etwas zu tun oder auf Gott hin zu gehen, ohne daß er darin schon
getragen wäre durch die Gnade Gottes«.12 »Ein besonderes ›Eingrei-
fen‹ Gottes kann darum nur als geschichtliche Konkretheit der tran-
szendentalen Selbstmitteilung Gottes verstanden werden, die der
konkreten Welt immer schon innerlich ist«.13 Ausdrücklich beruft
sich Rahner auf den »allgemeinen Heilswillen Gottes« als Grund für
die Folgerung, daß man christlicherseits »kein Recht [habe] das fak-
tische Ereignis des Heils auf die alt- oder neutestamentliche explizite
Heilsgeschichte zu begrenzen«. Die freie Annahme von Gottes An-
gebot muß vom Menschen freilich gewußt sein. Hierzu schreibt Rah-
ner: Man darf nicht voraussetzen, »daß die einzige Art, in der etwas

261

Parallelen zur gegenw�rtigen Theologie

10 Ebd., S. 136f. und an zahlreichen anderen Stellen.
11 Ebd., S. 138.
12 Ebd., S. 150.
13 Ebd., S. 94.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirklich und wahrhaft gewußt werden könne, jenes kategoriale wort-
und satzhaft-begrifflich objektivierte Wissen sei, von der wir ge-
wöhnlich ausgehen, wenn wir von ›Wissen‹ sprechen«.14

Die für Franks religiöses Bewußtsein grundlegende philosophi-
sche Annahme wird man darin sehen dürfen, daß im Sein, das mit
seinem Urgrund eins und von ihm unterschieden ist, Gott selbst sich
entäußert, so daß der Mensch als Subjekt des von Gott ausgehenden
»Reichs der Geister« in seinem Selbstsein Gott begegnen kann (zu
Franks Verständnis der Schöpfung s. XII,3). Auch hierin ist ihm der
Theologe Rahner nahe. In der Schöpfung sieht Rahner ein »Teilmo-
ment an jener Weltwerdung Gottes, in der faktisch, wenn auch frei,
Gott sich selbst aussagt in seinem welt- und materiegewordenen Lo-
gos«. Er fährt fort: »Wir haben durchaus das Recht, Schöpfung und
Menschwerdung nicht als zwei disparat nebeneinander liegende Ta-
ten Gottes ›nach außen‹ zu denken, die zwei getrennten Initiativen
Gottes entspringen. Sondern wir dürfen uns Schöpfung und Mensch-
werdung, in der wirklichen Welt als zwei Momente und zwei Phasen
eines – wenn auch eines innerlich differenzierten Vorgangs der
Selbstentäußerung und Selbstäußerung Gottes denken«.15

Franks Argument dafür, daß die »positive« Offenbarung keine
letztlich entbehrliche Zugabe zur allgemeinen Offenbarung ist, son-
dern erst die volle Wahrheit über Gott mitteilt, gleicht dem Argu-
ment, das auch Rahner für die innere Notwendigkeit einer »kontin-
gent geschichtlich ereignishaften« Offenbarung gibt. Beide Autoren
gehen von der von Gott geschaffenen personalen und geschichtlichen
Existenzweise des Menschen aus, dem die Zuwendung Gottes zuteil
werden soll. Der Mensch kann sie in ihrer Fülle nur entgegenneh-
men, so Frank, wenn sie sein personales Wesen anspricht. »Die
Wahrheit Gottes […] ist die lebendige Realität Gottes selbst. Sofern
wir diese Realität notwendig als Person oder nach Analogie einer
Person wahrnehmen, ist die Wahrheit unmittelbar in der Person ge-
geben und verkörpert« (S nami Bog 288). Ähnlich argumentiert Rah-
ner: Gott hat den Menschen in die Zeit hinein geschaffen und ihm so
eine geschichtliche Existenzweise gegeben. So liegt es nahe, daß auch
Gottes Selbstmitteilung sich in geschichtlicher Gestalt vollendet.

Schon früh hat Rahner den »Extrinsicismus« beklagt, mit dem
in der katholischen Theologie die Beziehung von Natur und Gnade

262

Gottmenschentum

14 Ebd., S. 152.
15 Ebd., S. 197.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrachtet wurde. Parallel zu Frank betont auch Rahner, daß es nicht
möglich ist, eine begrifflich scharfe Grenze zwischen der philo-
sophisch zu erhebenden Natur des Menschen und dem »übernatürli-
chen Existential« zu ziehen, daß vielmehr das eine das andere durch-
dringt.16 Aus der Tatsache, daß Gott als Schöpfer sich selbst äußert,
ergibt sich für ihn, daß die menschliche Natur in Hinblick auf die
Inkarnation und die Erlösung die »Potenz« erhält, die Zuwendung
Gottes in Fülle aufnehmen zu können. Denn dazu, daß die Gnade
die letztlich Gott selbst ist, ihm »sich schenken könne, ist er gedacht
und ins Dasein gerufen«. Das »Existential«, d. h. die »Hinordnung«
auf den Empfang der Gnade ist Rahner zufolge selbstverständlich
dem Menschen gegenüber »ungeschuldet«.

Frank hat zwar nicht ausdrücklich unterstrichen, daß der
Mensch keinerlei Anspruch auf die Zuwendung Gottes hat; doch
folgt aus seinem gesamtem Denken zweifelsfrei, daß Schöpfung und
Erlösung als Akte göttlicher Liebe anzusehen sind, die so frei sind,
wie Gott seinem eigenen Wesen gegenüber frei ist.

Wenigstens am Rande soll Rahners Lehre von der »aktiven
Selbsttranszendenz« oder »Selbstüberbietung« erwähnt werden.
Rahner war der Überzeugung, daß die Einheit von potentia activa
und passiva im Sein und damit der »metaphysische Werdebegriff«
es erlaubt, die Evolution der Naturkräfte bis hin zum Menschen phi-
losophisch zu verstehen. Rahner vermeidet damit die auch von Frank
kritisierte Vorstellung eines Wirkens Gottes »neben« oder »zusätz-
lich« zu den weltlichen Ursachen. Auch Rahner geht es darum, die
absolute Souveränität und Transzendenz Gottes gegenüber allem Ge-
schaffenen zu sichern. Gott ermächtigt die Geschöpfe zu einem Wir-
ken, das die Möglichkeiten eben dieses Geschöpfes überschreitet. Das
Geschöpf gelangt so aus sich, vermöge der in ihm anwesenden gött-
lichen Seinsmacht, zu größerer Seinsfülle.17 Auf die Frage, wie die

263

Parallelen zur gegenw�rtigen Theologie

16 K. Rahner: Über das Verhältnis von Natur und Gnade. In: K. Rahner: Schriften zur
Theologie. Band 1, (8. Auflage) 1967 (Benziger) Einsiedeln. S. 334; 338; 341. Erstver-
öffentlichung 1950 in der Zeitschrift »Orientierung«.
17 Nach Rahner geschieht diese Selbsttranszendenz »in der Kraft der absoluten Seins-
fülle, die einerseits dem endlichen, nach seiner Vollendung hin sich bewegenden Seien-
den so innerlich zu denken ist, daß dieses Endliche zu einer wirklichen aktiven Selbst-
transzendenz ermächtigt wird und es die neue Wirklichkeit nicht einfach nur als von
Gott gewirkte passiv empfängt – und diese Kraft der Selbsttranszendenz ist anderseits
gleichzeitig so von diesem endlichen Wirkenden unterschieden zu denken, daß sie nicht
als Wesenskonstitutiv dieses Endlichen, sich selbst Wirkenden aufgefaßt werden darf,
weil sonst, wenn die Wirksamkeit gewährende und zu ihr ermächtigende Absolutheit

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


göttliche Wirkmacht in die Konstitution einer endlichen Ursache ein-
geht, ist auch hier zu antworten: Weder indem eine Vermischung
noch eine Trennung erfolgt.18

264

Gottmenschentum

des Seins das Wesen des endlichen Wirkenden selbst wäre, dieses zu einem wirklichen
Werden in Zeit und Geschichte gar nicht mehr fähig wäre, weil es die absolute Fülle des
Seins schon als sein Eigenstes besäße«. K. Rahner, Die Christologie innerhalb einer evo-
lutiven Weltanschauung, in: Schriften zur Theologie, Bd. V, Einsiedeln u.a. 1962,
S. 191f.
18 Zur jüngsten philosophischen Diskussion siehe B. Weissmahr: Selbstüberbietung
und die Evolution des Kosmos auf Christus hin. In: H. Schöndorf (Hg.): Die philosophi-
schen Quellen der Theologie Karl Rahners. Freiburg (Herder) 2005, S. 143–177. Ferner:
B. Weissmahr: Kann Geist aus Materie entstehen? In: Zeitschrift für kath. Theologie
121 (1999), S. 1–24.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239 - am 24.01.2026, 06:13:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die transzendentale Einheit. Immanenz und Transzendenz
	2. Gott und Mensch – ineinander verschränkte Begriffe
	3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit«
	4. Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma
	5. Das Heil für alle Menschen
	6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung
	7. Parallelen zur gegenwärtigen Theologie

