Xlll. Gottmenschentum

Die differenzierte Einheit des menschlichen Selbstseins mit dem
gottlichen Sein, um welche die bisherigen Uberlegungen konzen-
triert waren, soll mit dem Stichwort »Gottmenschlichkeit« mit der
ihr eigenen Problematik eigens zur Sprache kommen. Die bisher
erdrterte Anthropologie hatte gezeigt, dafl der Mensch zwei Seins-
bereichen angehort: Durch seinen Korper und sein psychisches Le-
ben, soweit dieses durch korperliche Vorgiange bestimmt wird, ist er
Teil der »objektiven« Weltwirklichkeit. Er kann sich jedoch iiber die
Welt erheben, indem er wertend und urteilend Stellung zu ihr
nimmt. Durch die urteilende Stellungnahme ragt er aus dem Natur-
geschehen wesentlich heraus, denn die mit ihr vollzogene Unter-
scheidung zwischen »Subjekt« und »Objekt« konstituiert iiberhaupt
erst den Begriff des »objektiv Wirklichen«. Im Vollzug seines Selbst-
bewuf3tseins distanziert er sich auch von sich selbst: Er selber ist fiir
sich Erkennender und Erkannter, Bewertender und Bewerteter. Diese
Befihigung, sich vom Gegebenen zu distanzieren, setzt die Befihi-
gung zum Transzendieren voraus, die ihrerseits nur zu verstehen ist
durch die Teilhabe an einer Realitiit, die wahrhaft vollendete Fiille ist.
Der Mensch erfihrt sein alle Grenzen transzendierendes Selbstsein
jedoch zugleich als grundlos und erkennt damit die Notwendigkeit
eines ihn stiitzenden in sich selbst ruhenden Grundes. Die Erfahrung
des Noch-Nicht ist die Bedingung des Strebens auf die Fiille der Rea-
litit hin; zugleich ist die Uberschreitung jeder Begrenzung moglich,
weil die unbegrenzte Fiille als Strebeziel in ihm bereits gegenwdrtig
ist (vgl. RM 2571.).

Der Grund oder die Wurzel des Menschen reicht in Gott hinein.
Diese Verbindung kann nicht etwas neben Gott sein, sie reicht in das
Wesen Gottes selbst. Es bedarf der Klarung, wie Gottes Wesen und
seine Beziehung zum Menschen in Gott selbst eine »unteilbare Ein-
heit« bilden konnen, und weiter, wie diese Einheit mit der Transzen-

239

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

denz Gottes und mit seiner Personalitit zusammengeht (RM 260;
vgl. 255; DU 324).

1. Die transzendentale Einheit. Imnmanenz und Transzendenz

Eine Hilfe, um die Verwurzelung des menschlichen Seins in Gott zu
verstehen, bietet die Ich-Du-Beziehung. Indem das Selbstsein des Du
in mein Sein eingeht, werden wir zur Einheit des Wir, in der Ich und
Du doch eigenstindige Realititen bleiben, sich also nicht vermischen.
Die Analogie stof3t hier aber schon an ihre Grenze. Denn die Begeg-
nung zwischen Menschen und ihre Wir-Einheit erfolgt von auflen
her und ist faktisch zufillig; sie bleibt deshalb immer der Méglichkeit
zu scheitern ausgesetzt. Gott aber begegne ich als dem Grund meines
eigenen Seins, der in meinem Ich schon immer anwesend ist. Die
Beziehung zu ihm ist darum nicht eine unter den vielen Du-Bezie-
hungen, die ein Mensch eingehen kann, sowenig Gott ein Seiendes
unter anderen ist. Er ist vielmehr die »transzendentale Moglichkeits-
bedingung der Seinsform Du«. Indem die Fiille der Realitdt — Gott —
sich mir zuwendet, erweist sie sich selbst wesentlich als »Du«-Sein
und begriindet so tiberhaupt erst die Moglichkeit, eine Beziehung als
Du-Beziehung einzugehen. Gott, der wesentlich Zuwendung, Offen-
barung ist, ist so das Urbild oder die »Idee« des Du (vgl. DU 3671.).

Weil die Zuwendung Gottes zu mir mich erst zum vollen Ich-
sein erweckt, wiirde ich, sofern diese Zuwendung aufhéren konnte,
auch aufhéren als selbstverantwortliches Subjekt zu existieren. Gott
steht (rational gesprochen) meinem beschrinkten Ich kraft seiner ab-
soluten Objektivitit oder Selbstbegriindung gegentiber, ist mir trans-
zendent — und lebt doch »zugleich in den Tiefen meines Ich« (RM
261). Weil die rationale Betrachtungsweise, in der Bestimmungen
wie »auflerhalb« und »innerhalb« in derselben Hinsicht einander aus-
schlieflen, auf die Beziehung Gottes zum Menschen nicht anwendbar
ist, erscheint sie irrational. Dasselbe gilt fiir die Beziehung Gottes zum
Sein. Als mir transzendente Instanz ist Gott »nicht nur zugleich >au-
erhalb< und >innerhalb< von mir«; »gerade als Wesen, das anders ist
als ich selbst, erkenne ich ihn als den inneren Grund meines Seins«
(RM 262). Unter der Riicksicht, unter der ich Gott als den erfahre, der
mich vor meiner Grundlosigkeit bewahrt, ist er mir gerade nicht dhn-
lich, kein Du, sondern mir jenseitig und direkt entgegengesetzt.

Aber auch hier waltet die schon aufgewiesene Dialektik: Wahr-

240

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die transzendentale Einheit. Imnmanenz und Transzendenz

haft sinngebender Grund kann fiir mich nur sein, was mir als Person
verwandt ist. So wird Gottes Objektivitit, durch die er sich von der
grundlosen Subjektivitdt meines Ich zutiefst unterscheidet, »in der
Erfahrung des Herzens als das mir Notwendige erkannt, gerade weil
es der letzten Tiefe meines Ich als Person entspricht«. Weil der vom
Menschen her gedachte Begriff der Person stets auch grundlose Sub-
jektivitit besagt, hat es in der neueren Geschichte des Denkens so viel
Widerstand gegeben, den Personbegriff auf Gott anzuwenden. In
Franks Verstiandnis ist Gott das Prinzip dessen, was im personalen
Seinsprinzip positiv ist, zugleich aber ist er »allem fremd, was die
>Subjektivititc der Person als ein irgendwie mangelhaftes Sein aus-
macht«. Gott ist die — in der Schopfung unvorstellbare — Einheit von
Personalitdt und absoluter Objektivitit: »in personaler Gestalt das
Gute, die Wahrheit selbst« (RM 262). Gott ist als Person keine objek-
tivierbare Wirklichkeit fiir sich. Er ist als Erstursprung der Realitt
der Grund, der dem chaotischen subjektiven Selbstsein des Men-
schen Halt gibt — und somit das, was der Mensch nicht selbst besitzt,
sondern wessen er bedarf. Das Personsein Gottes ist nur vom be-
grenzten menschlichen Personsein her zu verstehen.

Gott ist darum gegeniiber dem Menschen bleibend ein anderer,
d.h. er ist als jenseitiger mit dem Menschen wesenseins. Die antino-
mische Beziehung zu Gott ist hiermit auf den Punkt gebracht: Gott
ist eine jenseitige Instanz, zu der wir im Verhiltnis einer numerisch
und qualitativ anderen Realitit stehen — doch zugleich erfahren wir
dieses Verhiltnis als zum inneren Wesen unseres eigenen Seins ge-
horig, als uns immanent. »Wenn wir also von unserem Ich in seinem
Unterschied zu Gott sprechen, dann sprechen wir von einer Realitit,
die in sich selbst das Siegel dessen trigt, zu dem sie in Beziehung
steht« (vgl. RM 264).

Um die antinomische Beziehung Gottes zum Menschen zu ver-
deutlichen und vor Mifsverstindnissen zu bewahren, mufS es genii-
gen, den geistigen Blick aus immer verschiedenen Richtungen auf sie
zu lenken und zum Nachvollzug der ihr zugrundeliegenden Erfah-
rung anzuleiten. Schon diese selbst enthilt die Antinomie. — Wer
trotz dieser von Frank vorgenommenen Klarstellungen den Vorwurf
erhebt, sein Denken vermische Immanenz und Transzendenz, vertre-
te also einen Seinsmonismus, hitte in der Tat, wie Frank mit Bezug
auf einige zeitgendssische Kritiker bemerkte, nicht begriffen, wovon
die Rede ist (vgl. DU 414).

241

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum
2. Gott und Mensch — ineinander verschrinkte Begriffe

In der Geschichte des philosophischen und des theologischen Den-
kens sieht Frank immer wieder die Tendenz wirksam, den schmalen
Mittelweg (der nichts mit einem Kompromif$ zu tun hat) zwischen
dem monistischen Pantheismus und dem rationalistisch als Zweiheit
gedachten Verhiltnis von Gott und Mensch zu verlassen und so auch
den auf ihm griindenden Humanismus zu gefihrden.

Die Umgangssprache wie auch die gewohnliche religiose Spra-
che sprechen von »Gott« und vom »Menschen« wie von zwei ver-
schiedenartigen und von einander unabhingigen Seinsinstanzen.
Diese Sprechweise setzt dabei in der Regel unreflektiert voraus, daf3
jede ohne Bezug auf die andere bestimmt werden kann. Als abgelei-
tete ist diese Sprechweise, wie Frank zugesteht, durchaus berechtigt.
Dem transzendentalen Denken aber zeigt sich, daf3 »die Zweieinheit
der Gottmenschlichkeit logisch friiher ist als die Begriffe Gott und
Mensch«, Gott und Mensch also nicht aufSerhalb des Verhiltnisses,
in dem sie zueinander stehen, gedacht werden kénnen. Mit anderen
Worten: Es ist das transzendentale Verhiltnis beider Wesenheiten,
»das diese Begriffe selbst konstituiert« (RM 283). Will das philoso-
phische Sprechen vom Menschen ebenso wie von Gott nicht in un-
entwirrbare Schwierigkeiten geraten, muf3 es beriicksichtigen, daf3
die Immanenz Gottes im Menschen es nicht erlaubt, Gott und
Mensch als Realititen zu denken, deren Verschiedenheit logisch
ihrer wechselseitigen Beziehung vorgeordnet wire.

Frank sieht die Neigung, Gott und Mensch als Realititen zu
denken, die keine urspriingliche Beziehung zueinander haben, in
zwei Auffassungen der frithchristlichen Theologiegeschichte wirk-
sam, dem Augustinismus und Pelagianismus. Es handelt sich um
Prototypen des Mifsverstindnisses, das in unterschiedlichem Gewand
bis in die Gegenwart zu Unheil fithrt (Frank will nicht die Auffassung
historischer Personen charakterisieren, sondern mit diesen Namen
verbundene geschichtlich wirksam gewordene Tendenzen). Fiir den
Augustinismus schliefSt die Stindhaftigkeit des menschlichen Willens
ein wahrhaft gutes Handeln ohne ausdriickliche géttliche Gnaden-
hilfe aus (Augustinus: non posse non peccare), wihrend fiir den Pe-
lagianismus der menschliche Wille eine mit Gott gleichberechtigt
zusammenwirkende schopferische Kraft ist, die letztlich auch ohne
Gott ihr Heil wirken kann. Frank sieht im Pelagianismus die Anlage
zu jener Selbstvergottung des Menschen, die sich im areligiosen Hu-

242

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gott und Mensch — ineinander verschrinkte Begriffe

manismus der Neuzeit vollendete. Der Augustinismus, der den frei-
en schopferischen Willen des Menschen nicht angemessen aner-
kennt, tendiert dagegen dazu, den Wert der menschlichen Geschichte
und Kultur zu negieren. Beide Formen versuchen, das Verhiltnis von
Gott und Mensch rational zu denken; sie verkennen Gottes Imma-
nenz im Menschen und neigen zum Dualismus. Frank sieht ihn in
der im Alten Testament vorherrschenden radikalen Uberhéhung
Gottes als des souverdnen Schopfers iiber das von ihm abhingige
Geschopf vorgebildet. In dieser Uberhohung kommt die Ahnlichkeit
mit Gott, die den Menschen als sein Abbild auszeichnet, kaum mehr
zur Geltung; dieser gleicht vielmehr einem blofien Naturwesen, das
von Gott verschieden ist und nur ein dufleres Verhéltnis zu ihm hat
(vgl. RM 284ff.).

Beide Formen haben das Verhiltnis der Freiheit und Selbstin-
digkeit des Menschen mit der totalen Abhingigkeit des geschopf-
lichen Seins nicht als iiberrationale Synthese zu denken vermocht.
In einer solchen aber sind beide Momente miteinander verbunden
und bestimmen sich gegenseitig, weil sie »sich in der letzten Tiefe
auf eine gemeinsame, sie beide bestimmende Einheit stiitzen«. Gott
und Mensch konnen nach Frank in ihrer Beziehung nur dann zutref-
fend verstanden werden, »wenn sie als ungetrennt-unvermischte
Momente der Gottmenschlichkeit als des wahrhaft urspriinglichen
Prinzips gedacht werden«. Sobald sie als unbedingt verschiedenartige
Realititen gedacht werden, erweisen sie sich als nicht realisierbare
Abstraktionen (vgl. RM 289f.). Die »Idee der Gottmenschlichkeit«
bedeutet, daf3 die Beziehung zu Gott — den sich selbst behauptenden
Grund der Realitdt — mit dem Selbstsein des Menschen eins ist und
»das bestimmende Merkmal des Wesens des Menschen« ausmacht.
Oder schirfer: »Das, was den Menschen zum Menschen macht, das
Prinzip der Menschlichkeit im Menschen, ist seine Gott-Menschlich-
keit« (RM 260).

In Das Unergriindliche schreibt Frank: »Erst in der Gottmensch-
lichkeit offenbart sich die wahre, konkrete Fiille sowohl der Mensch-
lichkeit als auch der Gottheit«. Gott ist Selbstmitteilung, »ein fort-
withrend iiber den Rand >seiner selbst« sich ergiefSender Strom — eine
Realitit, die immer schon mehr ist als nur >sie selbst, die also auch
mich, den von ihr Geschaffenen, jenseits ihrer selbst umfafst« (DU
399). Dieser ewige »Strom« der Selbsthingabe ist nicht anders denn
als »Liebe« zu verstehen. Gottes Liebe schlieSt den Menschen
»gleichsam von Anfang an in sich ein« und zwar in »transrationaler

243

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

Einheit« mit seiner Gottlichkeit. So mufs man sagen: Gerade in seiner
reinen Gottlichkeit enthilt Gott in sich »eine Potenz von >Mensch-
lichkeit««. »Gott ist eben nicht »nur Gott und sonst nichts< sondern
ganz wesentlich >Gott und ich««. »Er ist wahrer Gott eben als Gott-
mensch« (DU 414).

So ist auch der Mensch »iiberhaupt nur Mensch, menschliche
Person mit der ganzen ihr eignenden Freiheit und Eigenstindigkeit,
sofern er mehr und anderes ist als nur Mensch, als ein begrenztes, in
sich verschlossenes Naturphanomen. So ist er letzten Endes »Menschc«
nur, sofern sich in ihm Gottmenschlichkeit und Gottmenschentum
realisiert, d. h. sofern er in Gott ist und Gott in sich hat«. Diese Aus-
sagen sind selbstverstiandlich nicht als logische Identifizierung zu
verstehen; als solche wiren sie unertriglich. Sie sind sinnvoll, wenn
sie in ihrer antinomischen Einheit verstanden werden, also der Satz,
dafl Gott in mir geboren wird, mit dem Satz, daf3 derselbe Gott »zu-
gleich mein ewiger Vater und Schopfer bleibt«, eine Einheit bildet
(DU 412-414).

3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit«

In der Anthropologie Die Realitit und der Mensch bezeichnet Frank
die »untrennbare Verbindung der Idee des Menschen und der Idee
Gottes«, die Gottmenschlichkeit (Bogocelovecnost’), als den »eigent-
lichen Sinn des christlichen Glaubens« und zugleich als das einzig
mogliche Fundament des Humanismus (RM 125). Der Begriff »Gott-
mensch« ist kein biblischer Begriff; bezogen auf Jesus Christus findet
er sich zuerst bei Origines (gest. 254)!; dann in lateinischer Form bei
Augustinus (354-430)2. In der weiteren friihchristlichen Theologie
wurde dieser Begriff nur selten verwendet. Bei Frank taucht der Be-
griff »Gottmenschentum« [bogocelovecestvo] erstmals im Aufsatz
Grundlinien einer Kulturphilosophie vom Dezember 1905 auf, hier
noch unvermittelt und eher beildufig neben der »moralischen Bedeu-
tung« jedes Menschen, mit der Kant und Fichte die Einzigartigkeit

! »Theanthropos«. Origines: Peri archon, De principiis II, 6,3. Migne tom. XI (hier in
der lateinischen Ubersetzung des Rufinus v.Aquileia: deus homo).

2 Augustinus: De catechizandis rudibus, Cap. IV (»idem Dominus Jesus Christus, Deus
homox«).

244

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Begriff »Gottmenschlichkeit«

jedes Menschen begriinden.?> Frank hatte, als er diesen Aufsatz ab-
fa3te, sehr wahrscheinlich keine nahere Affinitat zur Theologie. Er
war jedoch mit der Philosophie Hegels bekannt. Dieser verwendete
den Begriff »Gottmensch« in seiner Religionsphilosophie; Feuerbach
und Stirner hatten ihn in kritischer Absicht aufgegriffen. Es ist nicht
vollig auszuschliefen, daf3 Frank auch von diesen Autoren angeregt
worden war, in jenem frithen Aufsatz vom »Gottmenschentum« zu
sprechen; auch die Bemerkung, letztes Ziel der Geschichte sei die
Verwirklichung der Freiheit, verweist auf Hegel. Andererseits bildet
der Begriff »Gottmenschentum« den Angelpunkt von W. Solowjows
gesamtem Denken, wihrend der Begriff »Gottmensch« bei den deut-
schen Autoren eher am Rande steht. Man kann davon ausgehen, dafs
Frank bereits in jener frithen Zeit aus dem von Solowjow mitgeprig-
ten philosophischen russischen Sprachgebrauch den Begriff »Gott-
menschentum« kannte (in Der Gegenstand des Wissens, 1915, ver-
weist er in einer Fusnote auf Solowjows Vorlesungen iiber das
Gottmenschentum). Fiir die Annahme, daf Solowjow diesen Begriff
dem jungen Frank vermittelt hat, spricht auch die unpersonliche
Form »Gottmenschentume, die bei ihm geldufig ist, bei den deut-
schen Autoren aber nicht vorkommt (sie sprechen vom »Gottmen-
schen«). Die philosophische und religise Tiefe, die der Begriff in
Franks spiteren Werken gewinnt, ist nachhaltig auch durch Nikolaus
von Kues beeinfluf3t, der vom Menschen als »unvollendetem« oder
»geschaffenem Gott« spricht (deus occasionatus, deus creatus).
Frank benutzt in seinem friihen Aufsatz die Wortform ideja bo-
gocelovecestva (Idee des Gottemenschentums); in seinen Geistigen
Grundlagen der Gesellschaft verwendet er sowohl bogocelovecestvo
als auch bogocelovecnost’, ohne daf3 ein Unterschied in der Bedeu-
tung zu erkennen wire. In Das Unergriindliche unterscheidet er Bo-
gocelovecestvo und bogoclelovecnost’: der erste Begriff (mit grofSem
Anfangsbuchstaben) bezieht sich auf die Gottmenschheit des bibli-
schen Gottessohnes, der zweite auf die Gottmenschlichkeit, die po-
tentiell jedem Menschen eigen ist. In der gleichen Bedeutung spricht
Frank in Die Realitidt und der Mensch von der Idee der Gottmensch-
lichkeit (ideja »Bogocelovecnosti«). (Solowjows Ctenija o bogocelo-
vecestve sind in der Deutschen Gesamtausgabe als Vorlesungen iiber

3 Vgl. P. Ehlen: Der Begriff des »Gottmenschentums« in der Philosophie V. S. Solov’evs
und S. L. Franks. In: Forum fiir osteuropaische Ideen- und Zeitgeschichte. 4. Jg. 2000,
Heft 2, S. 41-74.

245

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

das Gottmenschentum ubersetzt; spiter gebraucht Solowjow auch
den Terminus bogocelovecnost’).

4. Christus, der Mittler des Heils — Das christologische Dogma

Sichtlich ist Frank darum bemiiht, zumal in seinen spiten Schriften,
den Leser zu iiberzeugen, daf3 seine These von der »untrennbaren
Verbindung der Idee des Menschen und der Idee Gottes« (RM 125)
die besondere Einheit von Gott und Mensch in der Person Christi
nicht in Frage stellt. Offensichtlich hat er gerade in Hinblick auf die
Mittlerschaft Christi Einwénde von theologischer Seite vorausgese-
hen. Darum sollen die Kerngedanken seiner Christologie wenigstens
knapp referiert werden; einige Wiederholungen sind dabei dennoch
nicht zu vermeiden.

Frank zeigt sich in der theologischen Literatur, die ihm unter
den beschrinkten Umstinden von Emigration und Krieg zuginglich
war, bewandert, doch hat er die theologischen Themen nicht als Be-
rufstheologe behandelt. Sein Interesse richtet sich nicht auf die theo-
logische Systematik als solche, sondern auf die tragfihige Begriin-
dung des Humanismus. Diese kann, wie er nach dem Zweiten
Weltkrieg in einem Brief an W. Iwanow geschrieben hatte?, allein
von der »Gottessohnschaft des Menschen« ausgehen: diese Wiirde
aber griindet in der von Gott seit Ewigkeit gewollten Menschwer-
dung seines Logos. Da fiir Frank die Anthropologie nicht ohne Onto-
logie und diese nicht ohne die Anthropologie gedacht werden kann,
verstand er die Inkarnation, durch die Gott sich mit der Schopfung
unlésbar verbindet, dhnlich wie schon Solowjow als Ur-Ereignis, das
konstitutiv fiir das Sein schlechthin ist. Fiir das gegenstindliche Ver-
stehen sind die Erschaffung der Welt mit dem Menschen und die
Inkarnation zwei unterschiedene, einander folgende Ereignisse; un-
ter heilsokonomischer und ontologischer Riicksicht sind sie iiberzeit-
lich eins. Die gegenstindliche Betrachtungsweise ist fiir die didakti-
sche Vermittlung unerlaflich, doch fiihrt sie zu Ungereimtheiten,
sobald die zeitlich-geschichtliche Dimension als die einzige mogliche
angesehen wird.

Die Berufung des Menschen, am Wesen Gottes teilzunehmen,

4 Brief an Vjaleslav Ivanov vom 17. Juni 1947. In: S. L. Frank: Russkoe Mirovozzrenie.
St. Petersburg 1996, S. 97.

246

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christus, der Mittler des Heils — Das christologische Dogma

»Gottmensch« zu sein, erfiillt sich in seiner »Vergottlichung«, der
»Theosis«. Auf diese Erhebung des Menschen ist nach der Lehre der
Kirche, zumal der griechischen Kirchenviter, die Menschwerdung
Gottes gerichtet. Um iiberhaupt verstehen zu konnen, was » Vergott-
lichung« bedeutet, mufs dem Menschen ihre »Potenz von Anfang an
eigen sein«. Frank verwendet, um diese Berufung des Menschen zu
charakterisieren, auch die biblischen Begriffe »Kind« und »Sohng,
die fiir ihn eine Seinsbeziehung aussagen. Begriindet ist sie, wie es
unmif3verstindlich heif3t, in der »untrennbaren« und doch »unver-
mischten« Einheit, in welche die menschliche Natur mit der gott-
lichen in der Person Christi aufgenommen ist. Der Mensch erlangt
die »Kindschaft« oder »Sohnschaft« durch einen Mittler, der im Voll-
besitz des gottlichen Wesens, also Gott selber ist. Frank schreibt:
»Wir miissen das aktuelle und absolute Gottmenschentum Christi
als Begriindung unseres eigenen potentiellen Gottmenschentums er-
kennen«. »Die ganze Bedeutung von Christi Gestalt liegt darin, dafl
in ihm das, was potentiell unser eigenes Wesen ausmacht, als aktuell
und absolut verwirklicht gedacht wird. Er ist der >neue Adam, der
neue und vollkommene Stammvater der wahren Natur des Men-
schen« (S nami Bog 315°; vgl. Romerbrief 5:14). Darum ist jeder,
der an der menschlichen Natur teilhat, also Mensch ist, berufen, auch
an der gottlichen Natur teilzuhaben, »Kind« und »Sohn« Gottes und
in diesem Sinne Gottmensch zu sein.

Damit ist die Grundlage des christlichen Glaubens genannt, die
auch das Fundament des christlichen Humanismus bildet. In Franks
Formulierung lautet die entscheidende Frage: War Christus »nur ein
sgott-dhnlichesc Wesen oder war in ihm wirklich das wahre Wesen
Gottes gegenwirtig«? Die Auseinandersetzung dariiber auf dem
Konzil von Nizda im Jahr 325 ging nicht, wie Frank betont, »um eine
leere Kleinigkeit, sondern um eine Frage, von deren Losung abhing,
ob unsere Seele den Frieden des wahren Wissens finden kann oder ob
sie zur aussichtlosen Unruhe des Nichtwissens und Zweifelns ver-
urteilt ist«. Jenes erste okumenische Konzil der Christenheit mar-
kierte diese Frage durch die beiden Begriffe homoousios (wesens-
gleich) und homoiousios (wesensidhnlich), — bei denen, wie Frank
bemerkt, ein blofler »Halbvokal«, das griechische Jota, den hochst
wichtigen Bedeutungsunterschied anzeigte (S nami Bog 276).

> S. L. Frank: S nami Bog. Tri razmyslenija. In: S. L. Frank: Duchovnye osnovy obscest-
va. Moskau 1992, S. 217-404.

247

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

Schon in den Geistigen Grundlagen der Gesellschaft hatte Frank
die Begriffe »unvermischt« und »ungetrennt« verwendet. Er nahm
damit die Begriffe auf, mit denen das Konzil von Chalzedon im Jahre
451 das christologische Dogma definiert hatte: Christus ist wahrer
Gott und zugleich wahrer Mensch — unvermischt und doch eine Ein-
heit. Diese Einheit wurde in der theologischen Fachsprache als »hy-
postatische Union« bezeichnet (das Wort hypostasis meint den gott-
lichen Logos als den Grund oder Triger, mit dem die individuelle
menschliche Natur Jesu vereint ist). Das Dogma wollte zwei irrige
Auffassungen zuriickweisen: die geldufige antike Vorstellung eines
gottlich-menschlichen Mischwesens (deshalb »unvermischt«) ebenso
wie die Vorstellung, die einzig wahre Natur Christi sei die gottliche,
seine menschliche Natur sei blofSer Schein (deshalb: beide Naturen
sind »ungetrennt«). Frank hat die christologische Terminologie zu-
nichst verwendet, um das gottmenschliche Wesen jedes Menschen
auszusagen: Er ist berufen, mit dem Wesen Gottes vereint zu werden
(»ungetrennt«), zugleich aber bleibt er ein begrenztes Geschopf
(»unvermischt«). Auf die besondere Weise, in der die menschliche
Natur Jesu Christi mit Gott eins und doch nicht mit ihm vermischt
ist, geht Frank erst in seinen spéteren Schriften ein.

Als Erkenntnistheoretiker weifl Frank, daf3 die gottliche Natur
Jesu Christi nicht als gegenstindliches Faktum bewiesen werden
kann. Kann ein phdanomenaler Vergleich der Religionsstifter, die mit
dem Anspruch auftraten, die Wahrheit iiber Gott zu verkiinden, in
gewisser Hinsicht die Besonderheit Jesu Christi erweisen? »Daf3
Christi Lehre und Personlichkeit hoher, reiner, schoner und iiberzeu-
gender ist als die Lehre und Personlichkeit von Moses, Mohammed
oder Buddhag, ist als Ergebnis eines derartigen Vergleichs unbe-
streitbar. Daraus konnen wir entnehmen, »daf3 die gottliche Wahr-
heit in der Lehre und Gestalt Christi vollstandiger, tiefgriindiger, kla-
rer, zutreffender ausgedriickt ist als irgendwo sonst; sie wird bei ihm
»als allumfassende, selbstvergessene Liebe« sichtbar. Der Vergleich
143t »mit voller Gewif$heit« erkennen, »dafl Christi Person und Leh-
re Gott zumindest unermefSlich niher steht als die Person Moham-
meds und dafy im Vergleich mit der iibermenschlichen Vollkommen-
heit Christi Mohammed, auch wenn man in ihm einen wirklichen
gottlichen Propheten sieht, nur ein unvollkommener, siindiger
Sterblicher bleibt. Und selbst die erhabene Predigt Buddhas, der die
Menschen lehrte, durch Verzicht auf irdische Wiinsche die Seligkeit
des Nirwana zu erreichen, steht ganz offensichtlich an Wahrheitsfiil-

248

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christus, der Mittler des Heils — Das christologische Dogma

le hinter der Predigt Christi zuriick, die den Weg zum ewigen Leben
und zur Seligkeit des himmlischen Reiches tiber Selbstentsagung und
Nichstenliebe wies. Ebenso ist Buddhas Gestalt, eines Kénigssohns
in der Jugend, der als alter Mann friedlich unter einem Baum ver-
schied, bei all ihrer Schonheit unvergleichbar mit Christi Gestalt,
dem obdachlosen Zimmermannssohn, dessen Herz unabléssig vom
gottlichen Licht der Liebe brannte und der die toédliche Qual des
Kreuzes auf sich nahm, um die Welt von der Macht der Siinde zu
erretten« (S nami Bog 227).

Was rechtfertigt die Folgerung, daf3 das gottliche Licht der
Wahrheit in der Person Christi »klarer leuchtet« als in irgendeiner
anderen? Frank antwortet mit Spinozas berithmtem Wort, dem epi-
stemologischen Prinzip seiner Philosophie: »Die Wahrheit ist das
Mafs ihrer selbst und des Irrtums«. Angewendet auf die gestellte Fra-
ge heif3st das: »Von Gott und seiner Wahrheit zeugt letzten Endes nur
Gott selbst«; eine duflere, gegenstindliche Begriindung zu suchen,
wire der gestellten Frage vollig unangemessen. Die Gewifsheit, daf3
durch Jesus Gott selbst spricht, griindet in dem Licht, das bis heute
von dieser Gestalt ausgeht: »Ich glaube an das Evangeliumc, sagt
Frank, »weil ich durch das darin bewahrte Bild Christi Gott selbst
sehe und Wahrheiten erfahre, die solcherart sind, daf3 ich sie als
Stimme Gottes wahrnehme. Ich verehre die Kirche, weil ich in den
Worten und Taten ihrer grofsen Lehrmeister, Bekenner, Heiligen und
Weisen mit Gewifsheit die gottliche Wahrheit und Weisheit wahr-
nehme« (S nami Bog 228). (Das Argument, daf3 die Wahrheit in der
Seele einen Widerhall auslost, der auch seine Herkunft erfahren 148t,
ist neuplatonisch. Frank hatte es bei Nikolaus von Kues finden kon-
nen; s.u.).

Erneut geht Frank in diesem Zusammenhang auf die Frage ein,
welche die Mitte seiner eigenen Anthropologie ausmacht und die
dann in der zweiten Hilfte des vorigen Jahrhunderts zunehmend
den theologischen Diskurs beherrscht. Die Menschwerdung Gottes
und damit auch »der Begriff des vollkommenen Gottmenschen«
blieben unverstindlich, »wenn das urspriingliche Wesen [per-
vozdannoe suscestvo] des Menschen als solchen nicht von Ewigkeit
her darauf angelegt und dazu pridestiniert wire, dieses vollkom-
mene gottmenschliche Wesen in sich zu verkorpern, wenn also nicht
eine ewige, uranfangliche [iskonnogo] Verwandtschaft und Einheit
von Mensch und Gott existierte. In diesem Sinne ist das Gottmen-
schentum eine allgemeine Idee, die sich auf den Menschen schlecht-

249

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

hin, auf die gesamte Menschheit erstreckt. Das Gottmenschentum
Christi ist die Verwirklichung der Moglichkeit, die im Wesen des
Menschen angelegt ist«. Das heifst, diese Moglichkeit ist der
menschlichen Natur kraft des seit Ewigkeit bestehenden gottlichen
Willens zur Inkarnation verliehen, anders gesagt, die menschliche
Natur ist von Ewigkeit her dazu bestimmt und ermaichtigt, in die
Einheit mit Gott aufgenommen zu werden, weil die Gestalt Christi,
des vollendeten Gottmenschen, von Ewigkeit her gewollt ist (S nami
Bog 315).

Ebenso betont Frank in Die Realitit und der Mensch, daf3 die
»allgemeine >Gottmenschlichkeit« als »Konstitutionsprinzip« des
menschlichen Wesens »notwendig« anzunehmen ist, will man die
Inkarnation verstehen. »Die Erkenntnis der potentiellen Gott-
menschlichkeit des Menschen als solchen eriffnet eine allgemeine
metaphysische Perspektive, in der die vollkommene gottliche Inkar-
nation — ohne aufzuhoren, ein Wunder zu sein — ihren willkiirlichen
Charakter verliert und mit dem allgemeinen Verstindnis des Lebens
und Wesens des Menschen tibereinstimmt«. Unter dieser Vorausset-
zung wird die Inkarnation nicht mehr als ein Ereignis verstanden, das
»von auflen in die allgemeine Ordnung des Weltseins eindrangk,
sondern, so kann erginzt werden, als das hochste Moment eines im
Wesen Gottes griindenden Heilsplans. Zu Recht bemerkt Frank, daf3
er in dieser Auffassung mit W. Solowjow iibereinstimmt (RM 290-
291).

Daf3 die unvermischte Einheit von Gott und Mensch in der »hy-
postatischen Union« anders verwirklicht ist als im Gottmenschentum
irgendeines »Durchschnittsmenschen, ist der uniibersehbare Eck-
punkt in Franks Lehre vom Gottmenschentum. Die »gesamte reli-
gionsgeschichtliche Erfahrung, zumal die Erfahrung mit allen my-
stischen Erhebungen«, weist es als »unsinnige und verderbliche
Verirrung« aus, wenn ein Mensch sich mit Christus gleichsetzen
und den »unermefSlichen Unterschied« ihm gegeniiber verwischen
wiirde. Daraus folgt aber nicht, »daf3 eine andere Form der Verbin-
dung dieser beiden Prinzipien in der menschlichen Person unmog-
lich« wire (RM 290). Die Géttlichkeit, die in Christus in ihrer ganzen
Fiille aktualisiert ist (vgl. Kolosserbrief 1:19), bleibe in den anderen
Menschen potentiell und beschrankt. Frank fiihrt als theologischen
Bewetis fiir diese Moglichkeit die Lehre vom Heiligen Geist und von
der Kirche als Leib Christi an, welche die Anwesenheit Gottes »we-
nigstens in der kollektiven Einheit der glaubigen Menschheit« vor-

250

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Christus, der Mittler des Heils — Das christologische Dogma

aussetzen. Das Bekenntnis des Paulus »Christus lebt in mir« (Gala-
terbrief 2:20) bringt die mystische Erfahrung zum Ausdruck, daf3 er
»die reale Anwesenheit Gottes in der Tiefe seiner Seele« verspiirte.
Auch in der Aufforderung des Evangeliums, Christus nachzufolgen,
sieht Frank die Moglichkeit vorausgesetzt, »sich ihm anzugleichen,
und dadurch »gewissermafSen die wahre Menschennatur zu verwirk-
lichen« (RM 291). Auch die Verheiffung Christi im Johannesevan-
gelium zieht er zur Begriindung heran, daf der Mensch berufen ist,
»Gottmensch« zu werden: »Wer an mich glaubt, wird die Werke, die
ich vollbringe, auch vollbringen, und er wird noch gréflere vollbrin-
gen« (Joh. 14:12)« (S nami Bog 315).

Frank geht es, wie er immer von neuem hervorhebt, um die
Wiirde des Menschen. Im Christentum sieht er sie auf das einzig
wirklich tragfihige Fundament gestellt: dal Gott selbst Mensch ge-
worden ist. Das Christentum ist fiir ihn deshalb »die Religion der
Menschlichkeit« oder »die Religion der menschlichen Person«, denn
»es offenbart die Heiligkeit, den absoluten Wert der menschlichen
Person«. »Heiligkeit oder absoluter Wert« aber sind nichts anderes
als »das Attribut der Gottheit«. Weder der antike Grieche noch der
alttestamentliche Jude kannte die gottliche Wiirde des Menschen; »er
hatte nicht das Gefiihl der Ehrfurcht vor dem absoluten Wert der
Realitit, der sich in jedem menschlichen Wesen offenbart — und zwar
so, dafl er unter keinen Umsténden verloren gehen kann und deshalb
auch im lasterhaftesten, niedrigstehenden und nichtswiirdigsten
Menschen prisent ist. Ungeachtet ihres Humanismus konnte die
antike Welt glauben, daf3 ein Sklave und Barbar ein Wesen von
grundsitzlich anderer Natur sei als ein Freier und Hellene. Der alt-
testamentliche Mensch konnte — wenigstens bis zu den religitsen
Errungenschaften der grofSen Propheten — Fremde und Heiden als
Wesen von anderem Rang auffassen als das auserwihlte Volk Israel.
Er konnte denken, daf3 die Seele des Siinders und Ruchlosen vernich-
tet wird«. Frank erkennt in den neuzeitlichen Greuel der Revolutio-
nen, der Kriege und des Vélkermords das »Wiederaufleben dieser
primitiven Vorstellungen«. Aber, so fiigt er hinzu, »all dies wider-
spricht dem christlichen Bewuf3tsein, welches die Heiligkeit der
menschlichen Person, des menschlichen Wesens als solchen behaup-
tet«. Wenn die christliche Predigt dem Menschen zugleich seine
Siindhaftigkeit vor Augen halt, dann deshalb, um ihm den »widerna-
tiirlichen >Fall< aus der Hohe, auf der zu stehen er berufen ist«, be-
wufdt zu machen (ebd. 316).

251

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

Frank ist iiberzeugt, daf seine Lehre von der Gottmenschlich-
keit des Menschen die allgemein-menschliche Bedeutung des chri-
stologischen Dogmas erschliefst. Deshalb ist es fiir ihn bemerkens-
wert, dafl bereits die frithchristliche Kirche die menschliche Natur
Christi, des »neuen Adam«, gegen Irrlehren wie den Doketismus
und Monophysitismus, welche die irdische Leiblichkeit Christi als
bloflen Schein erklarten und nur seine Gottheit als seine eigentliche
Natur gelten liefSen, entschieden verteidigt hat (RM 292). Schon die
Tatsache, daf3 Gott die menschliche Natur als geeignet ansieht, in die
Einheit mit ihm aufgenommen zu werden, bezeugt eine gewisse Ver-
wandtschaft des Menschen mit Gott und ist ein Beweis seiner tiber-
natiirlichen Wiirde.

Beim Vergleich der Religionen macht Frank auf ein sonst kaum
beachtetes Moment aufmerksam, das nochmals die Gottmenschlich-
keit des Menschen zum Inhalt hat. Er erkennt zwischen der Wahrheit
der christlichen Verkiindigung und der Wahrheit, wie sie andere Re-
ligionen predigen, einen »prinzipiellen Unterschied«: Den nicht-
christlichen Religionen geht es um die sittliche Vervollkommnung
der Menschen. Sie sind darum »Gesetzesreligionen«, »deren mora-
lischer Gehalt sich in bestimmten sittlichen Regeln und Lebensord-
nungen erschopft.« Sieht man von der menschlichen Siindhaftigkeit
ab, konnen die Gebote, »welche die alttestamentliche, mohammeda-
nische, konfuzianische, zum Teil auch die buddhistische Religion vor-
schreiben, konsequent und vollstindig verwirklicht werden«. Thre
Wahrheit ist darum eine »moralische«. Anders das Grundgebot der
christlichen Botschaft, namlich »vollkommen zu sein, >gleichwie euer
Vater im Himmel vollkommen ist¢, mit anderen Worten, Gott voll-
stindig gleich zu werden«. Dieses Ziel ist »mit menschlichen An-
strengungen durch eine bestimmte Verhaltens- und Lebensordnung
allein nicht zu verwirklichen«. Darum ist die christliche Religion
»keine Religion des >Gesetzes¢, sondern der Gnade«, die dem Men-
schen seine Berufung zur Vergottlichung bewuf3t macht. Thre Wahr-
heit ist darum eine »absolute, gottliche Wahrheit« (S nami Bog
3521).

252

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Heil fiir alle Menschen
5. Das Heil fiir alle Menschen

Schon der Vergleich der verschiedenen Religionen hatte die Frage
aufgeworfen, wie der Bekenner einer nicht-christlichen Religion das
Heil gewinnen kénne. Der ewige Heilswille Gottes hat in der Inkar-
nation seinen uniiberbietbaren Ausdruck gefunden. Weil es der jede
Grenze iibersteigende Gott ist, der sich in der Menschwerdung offen-
bart, hat sie universale Bedeutung. Wer in der Person Christi »den
absoluten Ausdruck Gottes und seiner Wahrheit« erkannt hat, so
beantwortet Frank diese heifs diskutierte Frage, weifs darum auch,
»dafl diese Wahrheit universal ist und daf8 ihr Widerhall fiir die
menschliche Seele immer und iiberall zu horen war und ihren par-
tiellen Ausdruck fand«. Die christliche Religion als die wahre anzuer-
kennen, heif3t deshalb nicht »alle anderen als falsch zu verwerfenx,
wohl aber, im Christentum »die Fiille der Wahrheit und deshalb das
Maf3 fiir die relative Wahrheit der anderen Religionen zu sehen«. Die
sinn- und lebengebende Erfahrung der Wahrheit Christi ist folglich
auch dem méglich, der Christus nicht kennt, — nicht weil er aus sei-
ner eigenen Kraft diese Wahrheit finden konnte, sondern weil »der
Logos — das Wort oder die Vernunft Gottes [Slovo ili Razum BoZij] —
auch auflerhalb seiner Inkarnation in der Person Jesu Christi [i vne
svoego voploscenija v licnosti lisusa Christa] ewig lebt und wirkt«. Es
macht Gottes Wesen aus, so die Grundeinsicht Franks, sich zu offen-
baren; er ist wesentlich ein »Strom der Liebe«, der das Heil auch dort
wirkt, wo seine geschichtliche Menschwerdung nicht erkannt wird.
Frank fihrt fort: »Das eigentlich Wesentliche ist, daf3 die Fiille der
gottlichen Wahrheit, die sich in Christus und seiner Offenbarung
manifestiert hat, in den Seelen der Menschen faktisch leben und wir-
ken kann ganz unabhingig davon, ob sie sich der Quelle der von
ihnen bezeugten Wahrheit bewuf3t sind oder nicht« (ebd. 289).6 Wo

¢ Barbara Hallensleben gibt in ihrem Aufsatz Franks Worte i vne svoego voploscenija
wieder: »... weil der Logos [...] auch ohne seine Verkérperung in der Person Jesu Christi
ewig lebt und wirkt« [kursiv von mir, P. E.] und bemerkt unmittelbar anschlieflend:
»Darin steht Frank den Uberlegungen Karl Rahners zum >anonymen Christentumc in-
haltlich und methodisch sehr nahe«. — Die korrekte Ubersetzung des Zitats ist fiir das
richtige Verstidndnis sehr folgenreich. Frank behauptet keineswegs, daf8 Gott »ohne« die
Inkarnation das Heil der Menschen wirkt. Ebensowenig lehrt Rahner, daf§ ein Nicht-
Christ das Heil »ohne« die Inkarnation gewinnen konne. Beide Autoren behaupten nur,
dafl eine gegenstindliche Kenntnis der Inkarnation fiir das Heil nicht notwendig erfor-
derlich ist. B. Hallensleben: Simon L. Frank (1877-1950). Sein religids-philosophisches

253

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

die von Christus vermittelte Wahrheit faktisch bezeugt — und leben-
dig gewufdt — wird, ist sie erlosend, auch wenn ihre Herkunft nicht
explizit erkannt ist. So wichtig das adidquate Wissen ist, daf3 Gott in
Christus auf unvergleichliche Weise anwesend ist, so ist es doch
wichtiger, »daf8 wir die Fiille und Addquatheit dieser Wahrheit de
facto in unserer Seele leben, gleichviel, ob wir ihre Identitit mit der
Person Christi erkennen oder nicht«. Frank beruft sich auf das Wort
der Schrift, daf3 »nicht jeder, der zu mir sagt: Herr, Herr, in das Him-
melreich kommen wird« (Matthdusevangelium 7:21), und auf das
Beispiel des barmherzigen Samariters, der nicht dem orthodoxen Ju-
dentum angehorte und doch von Jesus als gerechtfertigt angesehen
wird (ebd. 288).

Fiir das christliche Selbstverstandnis wird der Glaube an Gottes
erlésende Zuwendung dem Einzelnen durch die Kirche vermittelt.
Welche Rolle spielt diese Vermittlung unter Franks Voraussetzung?
Die Bestitigung der Wahrheit, daf8 Gott sich dem Menschen zuwen-
det, finden wir nach Frank in der lebendigen Erfahrung seiner Anwe-
senheit im eigenen Selbstsein. Diese Erfahrung begriindet die Gewif3-
heit, daf Gott nicht etwas, sondern sich selbst gibt. Daraus ergibt sich,
daf der letzte Grund, weshalb wir an Christus glauben, nicht die du-
Bere Kenntnisnahme der Uberlieferung und Lehre der Kirche sein
kann. »Worauf konnte denn unser Vertrauen in diese Lehre beru-
hen?«, fragt Frank. Die Uberzeugung, dafl die Tradition und Lehre
der Kirche (vermittelt durch Eltern, Lehrer, kirchliche Autorititen)
heilsbedeutsam ist, beruht darauf, dafy Christus selber in ihr gehort
wird. Wir machen uns die kirchliche Glaubenslehre zu eigen, sagt
Frank, weil sie »die Wahrheit erklért, die wir empirisch [opytno] in
der Gestalt Christi erfahren haben; und diese Glaubenslehre ist eben
insofern wahr, als sie dieser lebendigen empirischen [opytnoj] Wahr-
heit entspricht« (ebd. 288). Die Vermittlung durch die Kirche ist da-
mit nicht tiberfliissig geworden, denn ihre Autoritit ist »ein notwen-
diger Bestandteil der religiosen Erfahrung, ein Moment, durch das
wir uns die fremde Erfahrung innerlich aneignen, durch das sie sozu-
sagen eine unzerlegbare chemische Verbindung mit unserer eigenen
Erfahrung eingeht und letzten Endes zu unserer personlichen Erfah-
rung wird«. Der Glaube ist notwendig durch eine duflere Instanz ver-
mittelt; sein Ursprung aber ist nicht der jeweilige Verkiindiger, son-

Denken anhand seines Werkes »Gott mit uns. Drei Uberlegungen«, in: Freiburger
Zeitschr. fiir Philosophie und Theologie. 54 (2007) 3, S. 560.

254

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

dern die eigene lebendige Erfahrung des Inhalts der verkiindeten Bot-
schaft. Ermdglicht ist diese Erfahrung — das Horen und Vernehmen
der Wahrheit — durch die urspriingliche Gottmenschlichkeit des
Menschen. Nur in psychologischer und padagogischer Hinsicht un-
terscheidet sich die vermittelnde Autoritdt von der Erfahrung; »in der
Wesensordnung ist sie nur ein indirekter Umweg, um unsere eigene
religiose Erfahrung zu erweitern, zu bereichern, zu vertiefen und zu
verfeinern« (ebd. 284). Die eigene Erfahrung bedarf dieser »Erweite-
rung« und ist fiir sie offen. (Zum »Glauben als Erfahrung« siche
Kap. XI, 6. Zur »Kirche« siehe Kap. XIII).

6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive«
Offenbarung

Nachdriicklich hebt Frank die geschichtliche »konkret-positive« Of-
fenbarung, in der »das gottliche Du selber in das irdisch-zeitliche
Sein eintritt«, von der »allgemeinen und ewigen Offenbarung« ab.
Die Interpretation der ersten will Frank den Theologen vorbehalten,
dagegen bedeutet Philosophieren in seinem Verstindnis im wesent-
lichen nichts anderes als in der allgemeinen Offenbarung »sich ori-
entieren durch geistiges Sichoffnen und Vertiefen in sich selbst durch
potenziertes, transzendentales Denken«.

Was Frank unter »allgemeiner« Offenbarung versteht, ist das
grundsitzlich jedem Menschen zu jeder Zeit mogliche »lebendige
Wissen«, daf3 Gott ist, sich ihm zuwendet und sein Heil will. Sie ist
die Selbstmitteilung Gottes, die mit seinem ewigen Wesen identisch
ist. Die Moglichkeit, sie zu vernehmen, ist dem Menschen mit sei-
nem Selbstsein verliehen und griindet im universalen Heilswillen
Gottes, der in der Schopfung und in der Inkarnation seinen fun-
damentalen Ausdruck gefunden hat. Auch in der Schopfung teilt
Gott sich selbst mit. Frank insistiert darauf, daf$ auch in der allgemei-
nen Offenbarung »die unergriindliche Gottheit sich deutlich offen-
bart, und zwar als >Gott-mit-mir< (oder >Gott-mit-uns¢), d.h. als
>Gott-mit-der-Welt<. Sie nimmt auf gewisse Weise bereits konkrete
Gestalt [oblik] an. In welchem Grad dieses >Gestaltannehmenc« [obli-
Cenie], diese Konkretisierung sich der konkreten Offenbarung anna-
hert (wenngleich sie diese nie erreichen und mit ihr zusammenfallen
kann), vermag keineswegs von vornherein genau und eindeutig be-
stimmt zu werden« (DU 379).

255

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

Der Unterschied dieser ewigen und allgemeinen Offenbarung
zur geschichtlichen Menschwerdung Gottes darf nicht als »absolut
trennender logischer Unterschied« verstanden werden. Es handelt
sich vielmehr um einen »transrationalen Unterschied, in dem Tren-
nung zugleich Verbindung und somit antinomische Einheit« be-
deutet. Diese antinomische Einheit umfafit selbstverstindlich beide
Seiten: »Wenn die allgemeine und ewige Offenbarung — die Offen-
barung des Urgrundes der Realitit als solcher — von der positiv-kon-
kreten Offenbarung nicht getrennt werden kann, so ist letzte auch
untrennbar von der ersten«. Das bedeutet, daf$ auch die Theologie —
nicht anders als die Transzendentalphilosophie — die allgemeine ewi-
ge Offenbarung voraussetzen muf. »Denn jede konkrete Offenba-
rung setzt — um die Stimme und Erscheinung Gottes vernehmen zu
kénnen — unsere Empfinglichkeit fiir sie voraus, unser Vermogen,
eine konkrete Einzeloffenbarung gerade als Offenbarung Gottes zu
erkennen. Dies aber bedeutet nichts anderes, als daf die allgemeine
Natur der Offenbarung — die Realitit Gottes als Du in ihrem all-
gemeinen ewigen Wesen, worin ja die allgemeine ewige Offenbarung
besteht — jeder besonderen konkreten Offenbarung logisch voraus-
geht« (DU 378). Wer die positiv christliche Offenbarung »objektiv,
d.h. logisch spezifizieren wollte, miifste vorgingig dazu bereits wis-
sen, was Offenbarung Gottes bedeutet. Gerade die Spekulationen, die
wir bei den Kirchenvitern und Kirchenlehrern, aber auch bei spite-
ren Meistern des geistlichen Lebens antreffen, so meint Frank, be-
zeugen die antinomische Einheit beider Offenbarungsweisen, denn
auch in der Gottesbegegnung des christlichen Heiligen sind Elemente
der allgemeinen Offenbarung der Realitédt enthalten. Es ist deshalb
nicht méglich, die allgemeine oder philosophische Gotteserfahrung,
die auf »die Realitdt in ihrem Urgrund« gerichtet ist, von der des
Mystikers, der vom Heiligen Geist geleitet wird, »eindeutig« und
»scharf« abzugrenzen. Denn mittels eines dufSeren oder objektiven
Kriteriums kann nicht gemessen werden, wie weit jeweils die Gestalt,
in der Gott sich in der allgemeinen Offenbarung einem Individuum
zu erkennen gibt, von der christlichen Offenbarung noch entfernt ist.

Entschieden weist Frank die, wie er sagt, »weitverbreitete« An-
nahme zuriick, daf} »in einer bestimmten, in der Zeit sich ereignen-
den konkreten Einzeloffenbarung die Offenbarung als solche sich
restlos erschopfe«. Reicht doch — so wird man Frank verstehen miis-
sen — der Gehalt der Offenbarung iiber die zeitliche Begrenzung des
geschichtlichen Ereignisses hinaus. So kann und muf3, was in den

256

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

Sdtzen der Hl. Schrift festgehalten ist, immer wieder lebendig wer-
den, denn das begrentzte menschliche Leben reicht nicht aus, um die
unendliche Bedeutung der geschichtlichen Menschwerdung Gottes
in Christus einholen zu konnen. Frank nennt auch diesen Erkennt-
nisprozefs Offenbarung. Es sei darum geradezu »blasphemisch« an-
zunehmen, »daf3 die Offenbarung restlos in der mit Buchstaben nie-
dergeschriebenen Offenbarung aufgehe und neue Offenbarungen
tiberhaupt unméglich seien« (vgl. auch Kap. V,3: Das Wort — das Me-
dium der Offenbarung). Wie sehr es Frank darauf ankommt, auch
seine christlichen Leser von dieser Moglichkeit zu tiberzeugen, zeigt
seine theologische Begriindung: Der von Christus verheiflene Heili-
ge Geist, »der weht, wo er will¢, der »in die ganze Wahrheit ein-
fithrt«, »der Gott ist als Gott mit mir und Gott in mir, ist gerade die
ewig-untrennbare Verbindung der konkreten und allgemeinen Of-
fenbarung« (DU 378f., Ubersetzung gedndert; vgl. Joh. 3:8; 16:13).
Die in der Geschichte anzutreffende Spannung zwischen Philoso-
phen und Theologen fiihrt Frank sowohl auf die Neigung der Phi-
losophen zuriick, die Bedeutung der allgemeinen Offenbarung auf
Kosten der geschichtlichen hervorzuheben und diese, »wenn nicht
sogar ginzlich zu beseitigen, so doch zu >reinigen<« und aufklarerisch
auf einen allgemeinen Sinn zu reduzieren — als auch auf die umge-
kehrte Neigung der Theologen, die Bedeutung der positiven konkre-
ten Offenbarung auf Kosten der allgemeinen und ewigen hervor-
zuheben, um sie nicht in der letzten aufzulésen und dem geistigen
Blick entgleiten zu lassen. Franks Intention ist offensichtlich darauf
gerichtet, vor dem christlich-glaubigen Menschen (als den er sich
selber versteht) die Maoglichkeit zu rechtfertigen, daf8 grundsatzlich
jeder Mensch seine Berufung zum Heil erfahren kann.

Fiir die Beurteilung von Franks Position sind die Bemerkungen
am Ende seiner Ausfithrungen zur Offenbarung wichtig: Das Ver-
hiltnis der allgemeinen Gotteserkenntnis zur einzigartigen ge-
schichtlichen Offenbarung in Jesus Christus ist rational nicht be-
stimmbar. Die wahre Beziehung ist nur dem »freien Schweben in
der Sphire einer hoheren Einheit« zugdnglich, die den »Widerstreit
zwischen ihnen umfaflt und durchdringt«. Der Philosoph ist gehal-
ten, wenn er wirklich »das belehrte Nichtwissen« erreichen will, de-
miitig anzuerkennen, »dafs in allen konkreten Formen der religiosen
Erfahrung, wenn Gott selbst uns ergreift und uns die lebendige
Offenbarung seiner selbst gibt, das Unergriindliche ganz anders
sichtbar, spiirbar wird und uns nahe kommt als in der tiefsten phi-

257

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

losophischen Spekulation«. Aber auch der religiose Mensch muf3 an-
erkennen, zumal wenn er die Realitdt der geschichtlichen Offen-
barung verstanden hat, daf3 hinter ihr »die Horizonte einer funda-
mentalen allgemeinen ewigen Offenbarung sichtbar werden, welche
der mystische Grund der intellektuellen Anschauung der Philosophie
ist und mit Hilfe des philosophischen Denkens klarer ausgedriickt
werden kann« (DU 381). Die allgemeine Offenbarung ist mit der
Offenbarung Gottes, die im Glauben an Jesus Christus geschieht, im
Sinne der Cusanischen coincidentia oppositorum vereint.

In seiner Schrift Mit uns ist Gott macht Frank noch unter einer
weiteren Riicksicht auf die innere Beziehung beider Offenbarungs-
weisen aufmerksam. Auch die positive, also biblische Offenbarung
»ist fiir uns nur dann eine wirkliche Offenbarung, wenn sie als Wahr-
heit, als etwas innerlich Uberzeugendes erlebt wird«. Das Kriterium
dafiir, dafy Gott sich in ihr wirklich offenbart, liegt allein darin, daf3
wir »unmittelbar die Anwesenheit, die Realitit Gottes und seiner
Wahrheit« in der Person, die sie uns vermittelt, erfahren. Der Ver-
kiinder dieser Wahrheit, Christus, ist ihre Verkorperung. Er »unter-
scheidet sich von jeder anderen vermittelnden, religiosen Autoritit
dadurch, dafs er als unfehlbare Instanz erlebt wird, das heif3t als un-
mittelbarer Ausdruck [vyrazitel’] der reinen gottlichen Wahrheit, als
Verkiinder von Gottes Stimme — letztlich als Verkorperung und Er-
scheinung Gottes selbst, kraft dessen die Begegnung mit ihm fiir die
menschliche Seele eine Begegnung mit Gott selbst, Gotteserschei-
nung, Theophanie ist«. Unter dieser Voraussetzung kann die Offen-
barung »unfehlbar« genannt werden; denn von »Unfehlbarkeit« zu
sprechen, ist nur dann sinnvoll, wenn sie »eine andere Bezeichnung
fiir Evidenz, das heif3t fiir die unmittelbare Schau der Realitit selber«
ist. Denn »hier wie iiberall ist die Wahrheit nicht das Urteil iiber die
Realitit, sondern ihre lebendige Anwesenheit selber fiir uns« (S na-
mi Bog 286).

Die »Fiille« der Wahrheit, die erst in der erfahrenen Begegnung
mit Christus offenbar wird, ist die Fiille Gottes als »Strom der Lie-
be«, als » Vater«. Frank verweist hierfiir auf das Johannesevangelium
(Joh. 14: 7-11 u.a.). Wenn wir die volle Realitit Gottes erfahren,
erfahren wir sie »notwendig als Person oder nach Art einer Person«
— als ein sich uns zuwendendes Du (ebd. 287). Deshalb kann Frank
den Hegelschen Terminus aufgreifend sagen: Das Christentum ist
gegeniiber allen anderen Religionen nicht einfach eine »besonderes,
»sondern die absolute Religion, das heif3t das absolute, reinste Mu-

258

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung

ster des Wesens der Religion schlechthin«. Was in den anderen Reli-
gionen »in latenter, unvollendeter Form, die Mif$verstindnisse und
falsche Interpretationen zuldflt,« anzutreffen ist — die Figur eines
Propheten oder Lehrers, der die Wahrheit iiber Gott verkiindet —,
das zeigt sich in der christlichen »in vollendeter, addquater Form als
unmittelbare Wahrnehmung der Gottlichkeit, der Verschmelzung
der menschlichen Person des Lehrers mit Gott, der Anwesenheit Got-
tes selbst in ihr« (ebd.).

Christus ist nicht nur der Verkiinder, sondern der Mittler der
Realitit, die er verkiindet, heif3t es in Das Licht in der Finsternis, weil
er ihre »lebendige Verkorperung« ist und so »auch die Kraft dieser
Realitdt« besitzt. Diese Kraft hilft uns, »nicht einfach die Botschaft
wahrzunehmen und zu héren, sondern ihr entgegenzugehen und den
in ihr enthaltenen Aufruf getreu zu verwirklichen«. Soll die gottliche
»Wahrheit« fiir den konkreten Menschen erlosend sein, muf3 sie, wie
Frank in Das Licht in der Finsternis ausfiithrt, mehr als eine blof3e
»Idee« sein; sie mufs selbst »konkret« und »personal« sein (LidF 121).

Auch fiir die Apostel wurde die Begegnung mit Jesus zur Offen-
barung erst, als sie die Erfahrung machten, dafy Jesus wesentlich
mehr als ein gewohnlicher Rabbi ist. Die Wahrheit ihrer Botschaft
ist nur durch die Erfahrung, die sie mit ihm gemacht haben, garan-
tiert. Thr Zeugnis wie auch die spiateren dogmatischen Formulierun-
gen haben die vermittelnde Funktion, in ihren Horern eine dhnliche
Erfahrung zu wecken; sie sind keineswegs iiberfliissig. Wo ein
Mensch das Zeugnis der Kirche innerlich annimmt, wird die Gottes-
erfahrung, die er in seinem Selbstsein machen konnte, auch ohne
Christus begegnet zu sein, wesentlich vertieft. »Allein mit unserer
personlichen Erfahrung, ohne die Mitwirkung von Christi Offenba-
rung, konnten wir niemals die Fiille, Klarheit, Vollkommenheit er-
reichen, um das wahre Wesen Gottes, die wahre gottliche Wahrheit
[istinnoj pravdy BoZiej] zu wissen« (ebd. 288).

Die Menschwerdung Gottes in Bethlehem ist der Angelpunkt
von Franks theologischer Reflexion. Sie ist von Ewigkeit her gewollt,
um dem Menschen das Geschenk der Vergottlichung zu machen. Daf3
kein Mensch von dieser Moglichkeit ausgeschlossen ist, hat seinen
Grund in eben dieser Menschwerdung. Sie ist kein zusitzliches, ei-
gentlich tberfliissiges geschichtliches Ereignis, keine blofl duflere
zeitliche Folge des ewigen Heilswillens Gottes, sondern bildet mit
ihm eine Einheit. Deshalb kann auch die allgemeine Offenbarung
eine Begegnung mit Gott selbst ermoglichen. Denn schon die Selbst-

259

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

mitteilung Gottes in der Schopfung geschieht in Hinblick auf die
Erhebung und Vergottlichung des Menschen. Wer Gott ist, der sich
in seinem Schaffen mitteilt, wird erst durch seine Menschwerdung
und seine Passion ganz offenbar. Infolge ihrer Einheit gewinnt die
allgemeine (transzendentale) Gotteserfahrung erst von der christli-
chen Offenbarung her ihren vollen Sinn gewinnt.

7. Parallelen zur gegenwirtigen Theologie

Die theologisch relevanten Ausfiihrungen S. L. Franks, insbesondere
zum Transzendieren des menschlichen Geistes auf das Unergriind-
liche und zur allgemeinen Offenbarung Gottes in der Transzendenz-
erfahrung, weisen in einigen Punkten eine frappierende Ahnlichkeit
mit dem Denken Karl Rahners (1904-1984) auf. Rahner hatte seine
grundlegenden religionsphilosophischen Uberlegungen bereits 1936
vorgelegt’, doch konnten sie erst nach dem Zweiten Weltkrieg fiir die
Theologie fruchtbar werden. Ich gebe nur einige Hinweise, um die
gedanklichen Parallelen anzudeuten, und beschrinke mich im we-
sentlichen auf das Werk Grundkurs des Glaubens. Einfiihrung in
den Begriff des Christentums (1976), in dem Rahner seine theologi-
sche Position gedringt zusammengefaf$t hat (diese Hinweise sind
sehr fragmentarisch und lassen Rahners theologische Begriindungen
aufler acht).

Rahners Denken ist dhnlich dem Franks von dem Leitmotiv be-
wegt, »das Dilemma einer >Immanenz< oder >Transzendenz< Gottes«
zu Uberwinden, »ohne daf8 das eine oder das andere Anliegen geop-
fert wird«.8 In der theologischen Lehre vom Menschen kann der Satz
als Grundsatz angesehen werden, daf jeder Mensch »als Subjekt das
Ereignis der ungeschuldeten Selbstmitteilung Gottes« ist. Rahner
nennt diese Selbstmitteilung Gottes an den Menschen ein »iiber-
natiirliches Existential«. Dadurch ist der Mensch zu einer Erfahrung
befihigt, die »transzendental« ist und »zu den notwendigen und un-
aufhebbaren Strukturen des erkennenden Subjekts selbst gehort«.”

7 K. Rahner: Geist in Welt. Zur Metaphysik der endlichen Erkenntnis bei Thomas von
Aquin. Innsbruck/Leipzig 1936 (neubearbeitet von J. B. Metz, Miinchen 1957).

8 K. Rahner: Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Christentums.
Freiburg (Herder) 1976, S. 94.

% Ebd., S. 31.

260

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen zur gegenwirtigen Theologie

Die unbegrenzte Dynamik des menschlichen Geistes ist kraft dieser
Selbstmitteilung, die als Gnade zu bezeichnen ist, auch im profanen
Umgang mit den Alltagsdingen auf die transzendente Wirklichkeit
Gottes gerichtet; Gott wird in dieser transzendentalen Erfahrung als
»heiliges Geheimnis« erfahren.’® Wo der Mensch »in den Abgrund
seines Daseins fallt, der allein allem Grund gibt, und wo dieser
Mensch dabei den Mut hat, in sich selbst hineinzublicken und in
seiner Tiefe seine letzte Wahrheit zu finden, da kann er auch die
Erfahrung machen, daf8 dieser Abgrund als die wahre vergebende
Bergung ihn annimmt«."" Die gedankliche Vermittlung der Tran-
szendenzerfahrung mufl »nicht notwendig eine explizit-religiose
sein, und darum ist Heils- und Unheilsgeschichte nicht begrenzt auf
die Geschichte des Wesens und des Unwesens der Religion streng als
solcher«. Von dieser Einsicht ausgehend ist es folgerichtig, dafs Rah-
ner von einer »universalen Heilsgeschichte« spricht, »die als katego-
riale Vermittlung der tibernatiirlichen Transzendentalitdt des Men-
schen mit der Weltgeschichte koexistiert«. Sie wird von Rahner
ausdriicklich als »allgemeine iibernatiirliche Offenbarungsgeschich-
te« qualifiziert. So ergibt sich, »daf die Offenbarungsgeschichte als
solche in der Menschheit koextensiv ist mit der Freiheitsgeschichte
der Welt iiberhaupt«.

In der Selbstmitteilung Gottes als Angebot an den Menschen ist,
wie Rahner betont, »immer schon der Gott des iibernatiirlichen Heils
und der Gnade am Werke, so daf$ der Mensch gar nie anfangen kann,
etwas zu tun oder auf Gott hin zu gehen, ohne daf8 er darin schon
getragen wire durch die Gnade Gottes«.12 »Ein besonderes >Eingrei-
fen< Gottes kann darum nur als geschichtliche Konkretheit der tran-
szendentalen Selbstmitteilung Gottes verstanden werden, die der
konkreten Welt immer schon innerlich ist«.® Ausdriicklich beruft
sich Rahner auf den »allgemeinen Heilswillen Gottes« als Grund fiir
die Folgerung, daf8 man christlicherseits »kein Recht [habe] das fak-
tische Ereignis des Heils auf die alt- oder neutestamentliche explizite
Heilsgeschichte zu begrenzen«. Die freie Annahme von Gottes An-
gebot mufs vom Menschen freilich gewuft sein. Hierzu schreibt Rah-
ner: Man darf nicht voraussetzen, »daf} die einzige Art, in der etwas

0 Ebd., S. 136f. und an zahlreichen anderen Stellen.
1 Ebd., S. 138.

12 Ebd., S. 150.

13 Ebd., S. 94.

261

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

wirklich und wahrhaft gewuf3t werden konne, jenes kategoriale wort-
und satzhaft-begrifflich objektivierte Wissen sei, von der wir ge-
wohnlich ausgehen, wenn wir von >Wissen« sprechen«. ¢

Die fiir Franks religioses Bewufstsein grundlegende philosophi-
sche Annahme wird man darin sehen diirfen, daf3 im Sein, das mit
seinem Urgrund eins und von ihm unterschieden ist, Gott selbst sich
entiduflert, so dafd der Mensch als Subjekt des von Gott ausgehenden
»Reichs der Geister« in seinem Selbstsein Gott begegnen kann (zu
Franks Verstdndnis der Schopfung s.X1I,3). Auch hierin ist ihm der
Theologe Rahner nahe. In der Schépfung sieht Rahner ein »Teilmo-
ment an jener Weltwerdung Gottes, in der faktisch, wenn auch frei,
Gott sich selbst aussagt in seinem welt- und materiegewordenen Lo-
gos«. Er fahrt fort: »Wir haben durchaus das Recht, Schépfung und
Menschwerdung nicht als zwei disparat nebeneinander liegende Ta-
ten Gottes >nach auflenc zu denken, die zwei getrennten Initiativen
Gottes entspringen. Sondern wir diirfen uns Schopfung und Mensch-
werdung, in der wirklichen Welt als zwei Momente und zwei Phasen
eines — wenn auch eines innerlich differenzierten Vorgangs der
Selbstentiduflerung und Selbstiuflerung Gottes denken«.1?

Franks Argument dafiir, daf3 die »positive« Offenbarung keine
letztlich entbehrliche Zugabe zur allgemeinen Offenbarung ist, son-
dern erst die volle Wahrheit iiber Gott mitteilt, gleicht dem Argu-
ment, das auch Rahner fiir die innere Notwendigkeit einer »kontin-
gent geschichtlich ereignishaften« Offenbarung gibt. Beide Autoren
gehen von der von Gott geschaffenen personalen und geschichtlichen
Existenzweise des Menschen aus, dem die Zuwendung Gottes zuteil
werden soll. Der Mensch kann sie in ihrer Fiille nur entgegenneh-
men, so Frank, wenn sie sein personales Wesen anspricht. »Die
Wahrheit Gottes [...] ist die lebendige Realitit Gottes selbst. Sofern
wir diese Realitdt notwendig als Person oder nach Analogie einer
Person wahrnehmen, ist die Wahrheit unmittelbar in der Person ge-
geben und verkérpert« (S nami Bog 288). Ahnlich argumentiert Rah-
ner: Gott hat den Menschen in die Zeit hinein geschaffen und ihm so
eine geschichtliche Existenzweise gegeben. So liegt es nahe, daf8 auch
Gottes Selbstmitteilung sich in geschichtlicher Gestalt vollendet.

Schon friith hat Rahner den »Extrinsicismus« beklagt, mit dem
in der katholischen Theologie die Beziehung von Natur und Gnade

4 Ebd,, S. 152.
5 Ebd., S.197.

262

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Parallelen zur gegenwirtigen Theologie

betrachtet wurde. Parallel zu Frank betont auch Rahner, daf3 es nicht
moglich ist, eine begrifflich scharfe Grenze zwischen der philo-
sophisch zu erhebenden Natur des Menschen und dem »iibernatiirli-
chen Existential« zu ziehen, daf3 vielmehr das eine das andere durch-
dringt.’® Aus der Tatsache, daf$ Gott als Schopfer sich selbst dufSert,
ergibt sich fiir ihn, daf8 die menschliche Natur in Hinblick auf die
Inkarnation und die Erlésung die »Potenz« erhilt, die Zuwendung
Gottes in Fiille aufnehmen zu konnen. Denn dazu, daf3 die Gnade
die letztlich Gott selbst ist, ihm »sich schenken konne, ist er gedacht
und ins Dasein gerufen«. Das »Existential«, d.h. die »Hinordnung«
auf den Empfang der Gnade ist Rahner zufolge selbstverstindlich
dem Menschen gegeniiber »ungeschuldet«.

Frank hat zwar nicht ausdriicklich unterstrichen, daf3 der
Mensch keinerlei Anspruch auf die Zuwendung Gottes hat; doch
folgt aus seinem gesamtem Denken zweifelsfrei, dafy Schopfung und
Erlosung als Akte gottlicher Liebe anzusehen sind, die so frei sind,
wie Gott seinem eigenen Wesen gegentiiber frei ist.

Wenigstens am Rande soll Rahners Lehre von der »aktiven
Selbsttranszendenz« oder »Selbstiiberbietung« erwihnt werden.
Rahner war der Uberzeugung, dafl die Einheit von potentia activa
und passiva im Sein und damit der »metaphysische Werdebegriff«
es erlaubt, die Evolution der Naturkrifte bis hin zum Menschen phi-
losophisch zu verstehen. Rahner vermeidet damit die auch von Frank
kritisierte Vorstellung eines Wirkens Gottes »neben« oder »zusitz-
lich« zu den weltlichen Ursachen. Auch Rahner geht es darum, die
absolute Souverinitit und Transzendenz Gottes gegeniiber allem Ge-
schaffenen zu sichern. Gott ermichtigt die Geschopfe zu einem Wir-
ken, das die Moglichkeiten eben dieses Geschopfes iiberschreitet. Das
Geschopf gelangt so aus sich, vermdge der in ihm anwesenden gott-
lichen Seinsmacht, zu groflerer Seinsfiille.”” Auf die Frage, wie die

16 K. Rahner: Uber das Verhiltnis von Natur und Gnade. In: K. Rahner: Schriften zur
Theologie. Band 1, (8. Auflage) 1967 (Benziger) Einsiedeln. S. 334; 338; 341. Erstver-
offentlichung 1950 in der Zeitschrift »Orientierung«.

17 Nach Rahner geschieht diese Selbsttranszendenz »in der Kraft der absoluten Seins-
fiille, die einerseits dem endlichen, nach seiner Vollendung hin sich bewegenden Seien-
den so innerlich zu denken ist, da3 dieses Endliche zu einer wirklichen aktiven Selbst-
transzendenz ermichtigt wird und es die neue Wirklichkeit nicht einfach nur als von
Gott gewirkte passiv empfingt — und diese Kraft der Selbsttranszendenz ist anderseits
gleichzeitig so von diesem endlichen Wirkenden unterschieden zu denken, daf sie nicht
als Wesenskonstitutiv dieses Endlichen, sich selbst Wirkenden aufgefafSst werden darf,
weil sonst, wenn die Wirksamkeit gewihrende und zu ihr ermichtigende Absolutheit

263

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gottmenschentum

gottliche Wirkmacht in die Konstitution einer endlichen Ursache ein-
geht, ist auch hier zu antworten: Weder indem eine Vermischung
noch eine Trennung erfolgt.®

des Seins das Wesen des endlichen Wirkenden selbst wire, dieses zu einem wirklichen
Werden in Zeit und Geschichte gar nicht mehr fihig wire, weil es die absolute Fiille des
Seins schon als sein Eigenstes besife«. K. Rahner, Die Christologie innerhalb einer evo-
lutiven Weltanschauung, in: Schriften zur Theologie, Bd. V, Einsiedeln u.a. 1962,
S.191%

18 Zur jiingsten philosophischen Diskussion siehe B. Weissmahr: Selbstiiberbietung
und die Evolution des Kosmos auf Christus hin. In: H. Schéndorf (Hg.): Die philosophi-
schen Quellen der Theologie Karl Rahners. Freiburg (Herder) 2005, S. 143-177. Ferner:
B. Weissmahr: Kann Geist aus Materie entstehen? In: Zeitschrift fiir kath. Theologie
121 (1999), S. 1-24.

264

am 24.01.2026, 06:13:1 /deagt @


https://doi.org/10.5771/9783495860311-239
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die transzendentale Einheit. Immanenz und Transzendenz
	2. Gott und Mensch – ineinander verschränkte Begriffe
	3. Der Begriff »Gottmenschlichkeit«
	4. Christus, der Mittler des Heils – Das christologische Dogma
	5. Das Heil für alle Menschen
	6. Die »allgemeine und ewige« und die »konkret-positive« Offenbarung
	7. Parallelen zur gegenwärtigen Theologie

