
Nachwort: Schon wieder zum Verhältnis

von Theorie und Praxis?

Das Verhältnis von Theorie und Praxis ist Gegenstand zahlreicher

Überlegungen in den kritischen Strömungen der praktischen Phi-

losophie, der Gesellschaftstheorie und der Politischen Theorie des

20. Jahrhunderts und der Gegenwart gewesen. Seine Bestimmung

fällt aus vielfältigen Gründen nicht leicht. Adorno hat einmal vorge-

schlagen, Theorie selbst als »eine Gestalt von Praxis«1 zu begreifen.

Dieser Vorschlag lässt sich durchaus als ein radikaldemokratisches

Theorieverständnis lesen, denn die Bestimmung von Theorie als

Praxis kann auch so verstanden werden, dass die Theorie vom

Sockel steigt, sich auf die Ungewissheit der Praxis einlässt und

nicht länger beansprucht, vorzudenken, was dann praktisch nur

nachvollzogen werden soll. Im politischen Kontext der emphatisch

vorgetragenen Praxisforderungen der Studierendenbewegung ist

die Äußerung allerdings kaum so aufgefasst worden. Denn Adorno

unterhielt zur Studierendenbewegung das ambivalente Verhältnis,

sie durch seine Beiträge zur kritischen Theorie intellektuell zu in-

spirieren und gleichzeitig vor ihren spontanistischen Praxisformen

zurückzuschrecken, die er zuweilen als Pöbeleien empfand und zu

deren Abwehr er sogar im Zuge einer Besetzung des Frankfurter

Instituts für Sozialforschung Polizeischutz anforderte2, während

die Studierenden auf klare Solidaritätsadressen warteten, die aller-

dings ausblieben. Seine Bemerkung zur Theorie als Praxis konnte

1 Theodor W. Adorno,Marginalien zu Theorie und Praxis, 761.

2 Vgl. zu Adornos ambivalenter Beziehung zur Studierendenbewegung: Ste-

fan Müller-Dohm, Adorno, Teil 4, Kap. 4.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013 - am 12.02.2026, 22:29:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Kritik der Gegenwart

in dieser historischen Konstellation dadurch durchaus als Absage,

diese Praxisformen zu unterstützen oder sich gar an ihnen zu

beteiligen, verstanden werden. Auf der anderen Seite des Rheins

hat Foucault, der in den 1960er Jahren zunächst durchaus nicht

als Identifikationsfigur der französischen politischen Linken galt,

demgegenüber nicht nur Mitte der 1970er Jahre vorgeschlagen,

seine theoretischen Arbeiten als Werkzeugkiste der Revolte zu

verstehen,3 sondern sich einige Jahre zuvor mit sich vor Polizeiein-

sätzen verbarrikadierenden Studierenden in Vincennes solidarisch

erklärt und sich in den Folgejahren an einer Vielzahl von De-

monstrationen und Protestzügen als politischer Aktivist beteiligt.4

Hier wird nicht nur die Theorie praktisch, vielmehr wirft sich der

Theoretiker in das Getümmel praktischer Auseinandersetzungen

und Konflikte.

Die Erinnerung an diesen Kontext, in dem das Verhältnis von

Theorie und Praxis buchstäblich heiß diskutiert wurde, hat gegen-

wärtig allerdings nicht nur aufgrund der Unklarheiten darüber,

was aus derlei Beobachtungen nun eigentlich folgen soll, eher

eingeschränkten Orientierungswert, sondern auch, weil Theorie,

wie zu Beginn dieses Essays notiert, offenbar gegenwärtig zumin-

dest nicht mehr in dieser Breite wirkmächtig ist. Das als Lamento

über den Verlust der Bedeutung von Theorie zu verstehen, wäre

allerdings nach meinem Dafürhalten verfehlt. Dass Theorie heute

nicht mehr mit gleichsam messianischen Erlösungserwartungen

aufgeladen wird, ist auch ein Zeichen ihrer Demokratisierung. Sie

kann Teil, aber eben auch nur Teil einer zivilgesellschaftlichen Pra-

xis der radikaldemokratischen Kritik sein und als solche ist sie auch

gegenwärtig keineswegs wirkungslos, wie u.a. die Aufmerksamkeit

bezeugt, die Theorietexten oder theoretisch inspirierten Texten

auch heute noch durchaus in einer weiteren und politisch aktiven

Öffentlichkeit entgegengebracht wird. Die Wirksamkeit lässt sich

allerdings nicht bemessen und die Rezeption hält Überraschungen

3 Vgl. Michel Foucault, Von den Martern zu den Zellen, 887/888.

4 Vgl. zu Foucaults politischem Aktivismus: Didier Eribon,Michel Foucault, Teil

III.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013 - am 12.02.2026, 22:29:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort: Schon wieder zum Verhältnis von Theorie und Praxis? 135

bereit: Sie kann, wie in jüngerer Zeit bei Édouard Louis5 oder Ge-

offrey de Lagasnerie6 oder schon vor einiger Zeit bei Judith Butler7,

sehr früh einsetzen; sie kann eher erzählerischen Texten gewid-

met werden (neben den autobiographisch inspirierten Romanen

Édouard Louis’ sei hier etwa auf die Furore verwiesen, die Didier

Eribons Retour à Reims gemacht hat); sie kann aber auch gemessen

an der Bildungsbiographie ihrer Autor*innen vergleichsweise spät

erfolgen und sich zudem sperrigen Theorietexten zuwenden, wie

die Beispiele Giorgio Agambens oder Jacques Rancières illustrieren

mögen.8 Rancière hat übrigens im Vorwort seines Buches über

das Unvernehmen, das seinen internationalen Ruhm als wichtiger

zeitgenössischer Denker der Politik begründet hat, notiert, dass

5 Vgl. Édouard Louis, En finir und Qui a tué.

6 Vgl. Geoffrey de Lagasnerie, L’art de la révolte.

7 Vgl. Judith Butler, Gender Trouble.

8 Angesichts der internationalen Bekanntheit und Aufmerksamkeit, der sich

Jacques Rancière heute erfreut, und der Wirkung, die er nicht nur im aka-

demischen Kontext im weiteren Sinne, sondern gerade auch in der Praxis

künstlerischen und politisch-sozialen Protests entfaltet, wirken die Bemer-

kungen, mit denen Thomas Heerich 2003, kurz nach der verspäteten deut-

schen Übersetzung von Rancières LaMésentente (dt.Das Unvernehmen), seine

Rezension dieses Buches einleitet, mit dem Abstand von noch nicht einmal

zwei Dekaden wie aus einer sehr fernen Zeit und sie illustrieren, wie wenig

sich Wirkung absehen oder gar kalkulieren lässt, weshalb sie hier im vol-

len Wortlaut zitiert werden: »Der Philosoph Jacques Rancière kann heute in

Deutschland als ein neu einzuführender Autor gelten. Kaum jemand erin-

nert sich an ihn als Mitarbeiter und Kritiker des Marxisten Louis Althusser,

obwohl entsprechende Texte zu Beginn der 70er Jahre auch auf deutsch zu

lesen waren. Er existierte als Gerücht vom in den Archiven vergrabenen For-

scher. Rancières Bücher wurden nicht übersetzt, 1994 erst erschien eines we-

nig beachtetes im Fischer Verlag [die Rede ist von Die Namen der Geschichte,

OFM]. Jetzt taucht der Philosophwieder auf, und der Suhrkamp-Verlag stellt

ihn als Emeritus an der Universität Paris-Vincennes vor.« (Thomas Heerich,

Jacques Rancière: Das Unvernehmen. Philosophie und Politik)

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013 - am 12.02.2026, 22:29:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Kritik der Gegenwart

er sich darum bemühen werde, »die Rückkehr der ›politischen

Philosophie‹ ins Feld der politischen Praxis zu denken«.9

Der Vorschlag des vorliegenden Essays bestand jedenfalls darin,

Politische Theorie als Teil einer kritischen Praxis zu verstehen, die

bestehende Verhältnisse einer unablässigen Befragung unterzieht

und sich dabei nicht auf Konstruktivität verpflichten lässt. Wohin

genau sich unsere Gegenwartsgesellschaften entwickeln werden,

scheint derzeit zwar auf beunruhigende Weise unklar zu sein und

man muss auch nicht die Hoffnung teilen, wie sie in den weiter

oben angesprochenen (vgl. Kap. 4) Diagnosen Chantal Mouffes oder

Nancy Frasers anklingt, die bereits Erfolgschancen für eine Revita-

lisierung linker Perspektiven aus den Trümmern des neoliberalen

Diskurses erwachsen sehen – ebenso gut könnte der neoliberale

Diskurs seine Hegemonie behaupten, wir könnten in eine neue

Phase autoritär-populistischer Verhältnisse übergehen oder der

autoritäre Populismus könnte sogar die Gestalt werden, in der sich

der neoliberale Diskurs, wenngleich nicht ungebrochen und sicher-

lich spannungsreich, am Leben erhält. Außerdem können solche

politisch-gesellschaftlichen Entwicklungen auch durch plötzliche

Ereignisse unerwartet beeinflusst werden, wie sich an der Corona-

Epidemie beobachten lässt. Deren mittel- und langfristige Folgen

sind übrigens noch unklar: Zwar verlieren populistische Bewegun-

gen auf der einen Seite durch eine neue Ernsthaftigkeit, die mit der

Erfahrung der Pandemie einhergeht, an Zuspruch, zugleich aber

bilden sich auf der anderen Seite Protestbewegungen – wie Quer-

denken in Deutschland – heraus, die sich durch eine eigenwillige

und beunruhigende Melange von Rechtsextremen, Wissenschafts-

und Impfskeptiker*innen und offenbar auch (ehemaligen) Linken

auszeichnen.10

Doch gleichzeitig sind wir diesen unabsehbaren zukünftigen

Entwicklungen nicht einfach hilflos ausgeliefert: Mögen sie sich

9 Jacques Rancière, Das Unvernehmen, 13.

10 Darauf scheinen zumindest vorläufige Ergebnisse einer nichtrepräsentati-

ven Studie hinzudeuten, die Soziolog*innen um Oliver Nachtwey durchge-

führt haben; vgl. Rüdiger Soldt, Wen die »Querdenker« wählen – und wer sie

sind.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013 - am 12.02.2026, 22:29:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort: Schon wieder zum Verhältnis von Theorie und Praxis? 137

auch nicht antizipieren lassen, so kann doch gestaltend auf sie

Einfluss genommen werden. Dazu beizutragen, scheint mir der

Sinn einer kritischen politischen Theorie zu sein, die sich als Teil

einer radikaldemokratischen Praxis versteht.

Auch wenn sich für die Frage nach dem Verhältnis von Theorie

und Praxis damit keine eindeutigen Bestimmungen verbinden, son-

dern dieses vielmehr unterschiedliche Formen annehmen kann und

die praktische Wirksamkeit theoretischer Überlegungen stets un-

absehbar bleibt, so geben die Auseinandersetzungen mit verschie-

denen zeitdiagnostisch bedeutsamen Feldern, die in den einzelnen

Kapiteln dieses Essays geführt wurden, dennoch Aufschluss über

die ungefähren Konturen des Theorieverständnisses einer solchen

kritischen politischenTheorie: DieTheorie, die hier zur Anwendung

gelangt, gibt uns kein Wissen darüber, wie eine Gesellschaft einzu-

richten ist, sie ist vielmehr skeptisch gegenüber Wissen, Gewiss-

heit und festen Wahrheitsansprüchen. Sie begründet auch keine

Normen und Prinzipien. Stattdessen untersucht sie, wie Wahrhei-

ten und Normen in die soziale und politische Welt gebracht wer-

den. Dies tut sie, indem sie sich befragend und in Frage stellend

mit bestehenden Sinn- und Normordnungen auseinandersetzt, die

sie wesentlich als Machtordnungen begreift. Sie abstrahiert weder

von ihnen, wie es in der normativen analytischen Philosophie ten-

denziell der Fall ist, noch behauptet sie, diese Ordnungen objektiv

und neutral beschreiben zu können, wie es der szientistische Main-

stream der empirischen Sozialwissenschaften für sich beansprucht.

Sie versteht diese Ordnungen als kontingente Instituierungen so-

zialer und politischer Welten, die es stets im Plural geben kann, da

Politik wesentlich im Ringen um Weltverhältnisse besteht und im

Grunde nur möglich ist, weil keine Gestalt einer politisch-sozialen

Ordnung einen festen Grund hat, auf dem sie unerschütterlich auf-

ruht – daran zu erinnern ist eine der vornehmlichen Aufgaben ei-

ner befragenden politischen Theorie. Deshalb spielen Dissens und

Konflikt aus der Perspektive einer solchen radikaldemokratischen

Theorie des Politischen eine wichtige Rolle, ohne dass damit die Be-

hauptung einer konflikthaften Ontologie des Politischen einherge-

hen muss. Diese negativ-befragende Grundhaltung mag manchen

wenig erscheinen, aber sie erweist sich in den Kämpfen um poli-

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013 - am 12.02.2026, 22:29:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Kritik der Gegenwart

tische Neugestaltungen immer wieder als wichtige Ressource der

Emanzipation.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013 - am 12.02.2026, 22:29:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

