Nachwort: Schon wieder zum Verhaltnis
von Theorie und Praxis?

Das Verhiltnis von Theorie und Praxis ist Gegenstand zahlreicher
Uberlegungen in den kritischen Strémungen der praktischen Phi-
losophie, der Gesellschaftstheorie und der Politischen Theorie des
20. Jahrhunderts und der Gegenwart gewesen. Seine Bestimmung
fallt aus vielfiltigen Griinden nicht leicht. Adorno hat einmal vorge-
schlagen, Theorie selbst als »eine Gestalt von Praxis«' zu begreifen.
Dieser Vorschlag lisst sich durchaus als ein radikaldemokratisches
Theorieverstindnis lesen, denn die Bestimmung von Theorie als
Praxis kann auch so verstanden werden, dass die Theorie vom
Sockel steigt, sich auf die Ungewissheit der Praxis einlisst und
nicht linger beansprucht, vorzudenken, was dann praktisch nur
nachvollzogen werden soll. Im politischen Kontext der emphatisch
vorgetragenen Praxisforderungen der Studierendenbewegung ist
die Auflerung allerdings kaum so aufgefasst worden. Denn Adorno
unterhielt zur Studierendenbewegung das ambivalente Verhiltnis,
sie durch seine Beitrige zur kritischen Theorie intellektuell zu in-
spirieren und gleichzeitig vor ihren spontanistischen Praxisformen
zuriickzuschrecken, die er zuweilen als Pébeleien empfand und zu
deren Abwehr er sogar im Zuge einer Besetzung des Frankfurter
Instituts fiir Sozialforschung Polizeischutz anforderte*, wihrend
die Studierenden auf klare Solidarititsadressen warteten, die aller-
dings ausblieben. Seine Bemerkung zur Theorie als Praxis konnte

1 Theodor W. Adorno, Marginalien zu Theorie und Praxis, 761.
2 Vgl. zu Adornos ambivalenter Beziehung zur Studierendenbewegung: Ste-

fan Miiller-Dohm, Adorno, Teil 4, Kap. 4.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-013 - am 12.02.2026, 22:20:30. A



https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik der Gegenwart

in dieser historischen Konstellation dadurch durchaus als Absage,
diese Praxisformen zu unterstiitzen oder sich gar an ihnen zu
beteiligen, verstanden werden. Auf der anderen Seite des Rheins
hat Foucault, der in den 1960er Jahren zunichst durchaus nicht
als Identifikationsfigur der franzésischen politischen Linken galt,
demgegeniiber nicht nur Mitte der 1970er Jahre vorgeschlagen,
seine theoretischen Arbeiten als Werkzeugkiste der Revolte zu
verstehen,? sondern sich einige Jahre zuvor mit sich vor Polizeiein-
sitzen verbarrikadierenden Studierenden in Vincennes solidarisch
erklirt und sich in den Folgejahren an einer Vielzahl von De-
monstrationen und Protestziigen als politischer Aktivist beteiligt.*
Hier wird nicht nur die Theorie praktisch, vielmehr wirft sich der
Theoretiker in das Getiitmmel praktischer Auseinandersetzungen
und Konflikte.

Die Erinnerung an diesen Kontext, in dem das Verhiltnis von
Theorie und Praxis buchstiblich heif diskutiert wurde, hat gegen-
wirtig allerdings nicht nur aufgrund der Unklarheiten dariiber,
was aus derlei Beobachtungen nun eigentlich folgen soll, eher
eingeschrinkten Orientierungswert, sondern auch, weil Theorie,
wie zu Beginn dieses Essays notiert, offenbar gegenwirtig zumin-
dest nicht mehr in dieser Breite wirkmachtig ist. Das als Lamento
tiber den Verlust der Bedeutung von Theorie zu verstehen, wire
allerdings nach meinem Dafiirhalten verfehlt. Dass Theorie heute
nicht mehr mit gleichsam messianischen Erlésungserwartungen
aufgeladen wird, ist auch ein Zeichen ihrer Demokratisierung. Sie
kann Teil, aber eben auch nur Teil einer zivilgesellschaftlichen Pra-
xis der radikaldemokratischen Kritik sein und als solche ist sie auch
gegenwirtig keineswegs wirkungslos, wie u.a. die Aufmerksamkeit
bezeugt, die Theorietexten oder theoretisch inspirierten Texten
auch heute noch durchaus in einer weiteren und politisch aktiven
Offentlichkeit entgegengebracht wird. Die Wirksambkeit lisst sich
allerdings nicht bemessen und die Rezeption hilt Uberraschungen

3 Vgl. Michel Foucault, Von den Martern zu den Zellen, 887/888.
4 Vgl. zu Foucaults politischem Aktivismus: Didier Eribon, Michel Foucault, Teil
1.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-013 - am 12.02.2026, 22:20:30. A



https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort: Schon wieder zum Verhaltnis von Theorie und Praxis?

bereit: Sie kann, wie in jiingerer Zeit bei Edouard Louis® oder Ge-
offrey de Lagasnerie® oder schon vor einiger Zeit bei Judith Butler”,
sehr frith einsetzen; sie kann eher erzihlerischen Texten gewid-
met werden (neben den autobiographisch inspirierten Romanen
Edouard Louis’ sei hier etwa auf die Furore verwiesen, die Didier
Eribons Retour a Reims gemacht hat); sie kann aber auch gemessen
an der Bildungsbiographie ihrer Autor*innen vergleichsweise spit
erfolgen und sich zudem sperrigen Theorietexten zuwenden, wie
die Beispiele Giorgio Agambens oder Jacques Ranciéres illustrieren
mogen.® Ranciére hat iibrigens im Vorwort seines Buches iiber
das Unvernehmen, das seinen internationalen Ruhm als wichtiger
zeitgendssischer Denker der Politik begriindet hat, notiert, dass

Vgl. Edouard Louis, En finir und Qui a tué.
Vgl. Geoffrey de Lagasnerie, Lart de la révolte.
Vgl. Judith Butler, Gender Trouble.

Angesichts der internationalen Bekanntheit und Aufmerksamkeit, der sich

0o N o wn

Jacques Ranciére heute erfreut, und der Wirkung, die er nicht nur im aka-
demischen Kontext im weiteren Sinne, sondern gerade auch in der Praxis
kinstlerischen und politisch-sozialen Protests entfaltet, wirken die Bemer-
kungen, mit denen Thomas Heerich 2003, kurz nach der verspateten deut-
schen Ubersetzung von Ranciéres La Mésentente (dt. Das Unvernehmen), seine
Rezension dieses Buches einleitet, mit dem Abstand von noch nicht einmal
zwei Dekaden wie aus einer sehr fernen Zeit und sie illustrieren, wie wenig
sich Wirkung absehen oder gar kalkulieren ldsst, weshalb sie hier im vol-
len Wortlaut zitiert werden: »Der Philosoph Jacques Ranciére kann heute in
Deutschland als ein neu einzufithrender Autor gelten. Kaum jemand erin-
nert sich an ihn als Mitarbeiter und Kritiker des Marxisten Louis Althusser,
obwohl entsprechende Texte zu Beginn der 70er Jahre auch auf deutsch zu
lesen waren. Er existierte als Geriicht vom in den Archiven vergrabenen For-
scher. Ranciéres Biicher wurden nicht iibersetzt, 1994 erst erschien eines we-
nig beachtetes im Fischer Verlag [die Rede ist von Die Namen der Geschichte,
OFM]. Jetzt taucht der Philosoph wieder auf, und der Suhrkamp-Verlag stellt
ihn als Emeritus an der Universitit Paris-Vincennes vor.« (Thomas Heerich,

Jacques Ranciere: Das Unvernehmen. Philosophie und Politik)

https://dol.org/10.14361/9783838457672-013 - am 12.02.2026, 22:20:30. A

135


https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kritik der Gegenwart

er sich darum bemithen werde, »die Riickkehr der »politischen
Philosophie« ins Feld der politischen Praxis zu denken«.’

Der Vorschlag des vorliegenden Essays bestand jedenfalls darin,
Politische Theorie als Teil einer kritischen Praxis zu verstehen, die
bestehende Verhiltnisse einer unablissigen Befragung unterzieht
und sich dabei nicht auf Konstruktivitit verpflichten lisst. Wohin
genau sich unsere Gegenwartsgesellschaften entwickeln werden,
scheint derzeit zwar auf beunruhigende Weise unklar zu sein und
man muss auch nicht die Hoffnung teilen, wie sie in den weiter
oben angesprochenen (vgl. Kap. 4) Diagnosen Chantal Mouffes oder
Nancy Frasers anklingt, die bereits Erfolgschancen fiir eine Revita-
lisierung linker Perspektiven aus den Triimmern des neoliberalen
Diskurses erwachsen sehen — ebenso gut konnte der neoliberale
Diskurs seine Hegemonie behaupten, wir konnten in eine neue
Phase autoritir-populistischer Verhiltnisse iibergehen oder der
autoritire Populismus konnte sogar die Gestalt werden, in der sich
der neoliberale Diskurs, wenngleich nicht ungebrochen und sicher-
lich spannungsreich, am Leben erhilt. Aulerdem kénnen solche
politisch-gesellschaftlichen Entwicklungen auch durch plétzliche
Ereignisse unerwartet beeinflusst werden, wie sich an der Corona-
Epidemie beobachten lisst. Deren mittel- und langfristige Folgen
sind tibrigens noch unklar: Zwar verlieren populistische Bewegun-
gen auf der einen Seite durch eine neue Ernsthaftigkeit, die mit der
Erfahrung der Pandemie einhergeht, an Zuspruch, zugleich aber
bilden sich auf der anderen Seite Protestbewegungen — wie Quer-
denken in Deutschland - heraus, die sich durch eine eigenwillige
und beunruhigende Melange von Rechtsextremen, Wissenschafts-
und Impfskeptiker*innen und offenbar auch (ehemaligen) Linken
auszeichnen.™

Doch gleichzeitig sind wir diesen unabsehbaren zukiinftigen
Entwicklungen nicht einfach hilflos ausgeliefert: Mogen sie sich

9  Jacques Ranciére, Das Unvernehmen, 13.

10 Darauf scheinen zumindest vorldufige Ergebnisse einer nichtreprasentati-
ven Studie hinzudeuten, die Soziolog*innen um Oliver Nachtwey durchge-
fihrt haben; vgl. Rudiger Soldt, Wen die »Querdenker« wéihlen — und wer sie

sind.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-013 - am 12.02.2026, 22:20:30. A



https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nachwort: Schon wieder zum Verhaltnis von Theorie und Praxis?

auch nicht antizipieren lassen, so kann doch gestaltend auf sie
Einfluss genommen werden. Dazu beizutragen, scheint mir der
Sinn einer kritischen politischen Theorie zu sein, die sich als Teil
einer radikaldemokratischen Praxis versteht.

Auch wenn sich fir die Frage nach dem Verhiltnis von Theorie
und Praxis damit keine eindeutigen Bestimmungen verbinden, son-
dern dieses vielmehr unterschiedliche Formen annehmen kann und
die praktische Wirksamkeit theoretischer Uberlegungen stets un-
absehbar bleibt, so geben die Auseinandersetzungen mit verschie-
denen zeitdiagnostisch bedeutsamen Feldern, die in den einzelnen
Kapiteln dieses Essays gefithrt wurden, dennoch Aufschluss iiber
die ungefihren Konturen des Theorieverstindnisses einer solchen
kritischen politischen Theorie: Die Theorie, die hier zur Anwendung
gelangt, gibt uns kein Wissen dariiber, wie eine Gesellschaft einzu-
richten ist, sie ist vielmehr skeptisch gegeniiber Wissen, Gewiss-
heit und festen Wahrheitsanspriichen. Sie begriindet auch keine
Normen und Prinzipien. Stattdessen untersucht sie, wie Wahrhei-
ten und Normen in die soziale und politische Welt gebracht wer-
den. Dies tut sie, indem sie sich befragend und in Frage stellend
mit bestehenden Sinn- und Normordnungen auseinandersetzt, die
sie wesentlich als Machtordnungen begreift. Sie abstrahiert weder
von ihnen, wie es in der normativen analytischen Philosophie ten-
denziell der Fall ist, noch behauptet sie, diese Ordnungen objektiv
und neutral beschreiben zu konnen, wie es der szientistische Main-
stream der empirischen Sozialwissenschaften fir sich beansprucht.
Sie versteht diese Ordnungen als kontingente Instituierungen so-
zialer und politischer Welten, die es stets im Plural geben kann, da
Politik wesentlich im Ringen um Weltverhiltnisse besteht und im
Grunde nur moglich ist, weil keine Gestalt einer politisch-sozialen
Ordnung einen festen Grund hat, auf dem sie unerschiitterlich auf-
ruht — daran zu erinnern ist eine der vornehmlichen Aufgaben ei-
ner befragenden politischen Theorie. Deshalb spielen Dissens und
Konflikt aus der Perspektive einer solchen radikaldemokratischen
Theorie des Politischen eine wichtige Rolle, ohne dass damit die Be-
hauptung einer konflikthaften Ontologie des Politischen einherge-
hen muss. Diese negativ-befragende Grundhaltung mag manchen
wenig erscheinen, aber sie erweist sich in den Kimpfen um poli-

https://dol.org/10.14361/9783838457672-013 - am 12.02.2026, 22:20:30. A

137


https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 Kritik der Gegenwart

tische Neugestaltungen immer wieder als wichtige Ressource der
Emanzipation.

https://dol.org/10.14361/9783838457672-013 - am 12.02.2026, 22:20:30. A



https://doi.org/10.14361/9783839457672-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

