
PHILOSOPHIE | 251

2.5 „Von Marx zu Heidegger“ – Sozialphi losophie  

„Das Geistige allein ist das Wirkliche.“ (Hegel 1807, 28)  

„Die Sozialphilosophie untersucht nicht die konkrete Wirklichkeit der Gesellschaft,   
sondern die sozialen Normen, nach denen sie sich ableiten soll.“ (Stepina 2000, 15)

Es hat einen Grund, dass die vorliegende philosophische Arbeit die deutsche Phi-
losophie des 20. Jahrhunderts erst an dieser späten Stelle thematisiert. Dem liegt 
die kritische Einsicht zugrunde, dass Philosophie nicht voraussetzungslos ist. Ein 
unmittelbarer Einstieg mit der Philosophie hätte die wichtigsten Weichenstellun-
gen der Geschichte der Marxismusrezeption schon übersprungen. Die Philoso-
phie, die – wenn man eine Definition wagen darf – einen orientierenden Über-
blick über das Ganze intendiert, ist aufgrund der dafür nötigen Distanz sehr weit 
von der wirklichen Welt entfernt. Sie ist darum besonders anfällig für die vielfa-
chen Brechungen, die sich zwischen die realen Sachverhalte und ihre philosophi-
sche Beurteilung schieben können – so weit, dass ihr zuweilen sogar fraglich 
wird, ob es eine Welt überhaupt gibt (3.4.2, Fn. 24). So kann sich die Philosophie 
hervorragend mit sich selbst beschäftigen. 

Weil diese Arbeit nicht vorschnell geschichtsphilosophische Theorien über 
die Entwicklung eines Diskursuniversums unterlegen möchte1 und sich daher ei-
ne methodische Beschränkung allein auf die Auswirkung von Texten auferlegt,
kommen als Voraussetzungen des Philosophierens jener Zeit nur Theorien in
Frage – und da zuallererst die Theorien aus der Arbeiterbewegung (2.1, 2.2) so-
wie solche benachbarter Wissenschaften, die die Philosophie in hohem Maße be-
einflussten (2.3, 2.4). Gerade der in der damaligen Zeit dominante Neukantia-
nismus ging ja, zumindest in der Marburger Schule, davon aus, dass sich die Phi-
losophie auf die Wissenschaften als auf ihr „Material“ zu beziehen hätte, welches 
lediglich auf seine „Geltungsvoraussetzungen“ zu befragen sei. Den Inhalten 
meinte man nichts mehr entgegensetzen zu können. Darum tauchen Topoi aus 
den bereits behandelten Gebieten auch in der Philosophie wieder auf, unter den 
Veränderungen der Perspektive und des Stils, die für das „Feld“ der Philosophie 
typisch sind (Bourdieu 1988).  

Welches waren die systematisch relevanten Ergebnisse der vorangegangenen 
Kapitel? Die Untersuchung der Diskussionen der Sozialdemokratie (2.1) zeigte 
                                             
1  Gemeint sind solche Narrative wie der universale „Verblendungszusammenhang“, 

den die Kritische Theorie als Faktor der Ideengeschichte handelte, oder die Verwand-
lung „aller [!] Gegenständlichkeitsformen und aller ihnen entsprechenden Formen der 
Subjektivität in der bürgerlichen Gesellschaft“ in die Warenform bei Lukács (1923, 
94; cf. Sohn-Rethel 1972). Andere marxistische ‚Erklärungen’ der Geistesgeschichte 
waren der „Klassencharakter“ der „bürgerlichen Philosophie“ und ihre feindliche 
Haltung gegenüber der „großen sozialistischen Oktoberrevolution“ (Zweiling 1958, 7 
ff.). An solch vorgegeben Erklärungen litt schon die Erfassung des Materials. Eine 
materiale Beweisführung wäre recht aufwendig und kann einer Erfassung nur folgen, 
nicht vorangehen. Wenn wir nach morphologischen Parallelen suchen, ist über Ab-
hängigkeiten, kausale Beziehungen oder Chronologien noch nichts ausgesagt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

zwischen den Flügeln von Kautsky und Bernstein eine „Dualität von ökonomi-
schem Fatalismus und von ‚ethischem’ Utopismus“ (Lukács 1923, 214).2 Sie hat 
sich auch in der kommunistischen Variante bemerkbar gemacht, wo einer me-
chanistischen Krisentheorie (Lenins „sterbender Kapitalismus“) ein politischer 
Voluntarismus entgegenstand (2.2). Dies wurde als Verlust des spezifischen Ge-
genstandes „bürgerliche Gesellschaft“ und dessen zentraler Charakterisierung als 
„kapitalistisch“ bestimmt. Ein solcher Gegenstandsverlust zeigte sich auch in den 
folgenden Kapiteln, wo er durch eine Doppelperspektive von technisierten Theo-
rien der Basis und Ethisierungen des Überbau aufzufangen versucht wurde: In 
der Ökonomie war eine Dualität von abstrakten neoklassischen Modelltheorien 
einerseits, moralinhaltigen, doch weitgehend theoriefreien Geschichtsschreibun-
gen darüber andererseits zu konstatieren (2.3); in der Soziologie eine überra-
schend ähnliche Theoretisierung von sterilen systemischen Selbstläufern einer-
seits, von subjektiven und „sittlichen“ Begleiterscheinungen anderseits (2.4). 
Hier war auch ein Umschlagen von Theorien über das Ethische (die alltägliche, 
„wertgetränkte“ Aktorinnenwelt der Individuen) in selbst ethische, präskriptive 
Theorien zu verzeichnen – eine grandiose Unklarheit über das philosophische 
Grundwort der 1990er Jahre, das „Normative“.  

Diese Topoi kehren nun im „Feld“ der Philosophie wieder. Schon die grund-
legende Architektonik der deutschen Philosophie des 20. Jahrhunderts zeigt eine 
ähnlich zerrissene Struktur: einer formalen Betrachtung ausgewählter Aspekte im 
Neukantianismus wie in der aufkeimenden Analytischen Philosophie steht in 
Hermeneutik, Lebensphilosophie, Phänomenologie und Existenzphilosophie eine 
dezidiert „nichtanalytische“ Theorie entgegen (Wuchterl 1995, 15), die als „Kul-
turkritik“ oft stark wertend auftritt.3 Es geht hier nicht darum, die Geschichte der 
Philosophie nachzuerzählen. Auch kann unmöglich die These von Georg Lukács 
erneuert werden, diese Entzweiung sei allein durch das Vergessen oder Verdrän-
gen von Marx und das Beharren auf einem „bürgerlichen Standpunkt“ verursacht 
worden.4 Allerdings ist das Pendel seither stark in die Gegenrichtung geschlagen. 

2  Ein Auseinanderfallen von „Empirismus und Utopismus“ (Lukács 1923, 214; „Na-
turgesetze und Sollen“, 216). Lukács’ als Lösung dagegengestellte „Totalität“ (das 
Bewusstsein des Proletariats als das „identische Subjekt-Objekt des Geschichtspro-
zesses“, 217) hat mehr mit der Lebensphilosophie gemeinsam hat als mit Marx 
(2.5.4). Dennoch ist anzuerkennen dass Lukács das Problem genial gesehen hat. 

3  Dies zeigt sich etwa in der Anlage des Werkes von Hügli 1992/1993, das sich trennt 
in einen Band zur ‚harten’ und einen zur ‚weichen’ Philosophie des 20. Jahrhunderts.

4  Der „Zusammenhang des Ganzen“ wäre nur erkennbar, wenn die Philosophie sich – 
wie Marx – auf die „konkrete, materielle Totalität“ richte. Aber: „Eine radikale Ver-
änderung des Standpunktes ist auf dem Boden der bürgerlichen Gesellschaft unmög-
lich“ (Lukács 1923, 121). Lukács ist auf der Suche nach Weltanschauung (cf. 2.5.4). 
Die angereicherte Version dieses Gedankens (Lukács 1954) ist zwar nach einem ähn-
lichen Schema konstruiert, ist aber, liest man es rein historiographisch, ein Dokument 
von nur selten erreichter Durchdringung der Materie.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 253

Denn es ist bemerkenswert, wie in allen bislang durchleuchteten Gebieten 
dem Auseinanderfallen der Theorie in Technik und Ethik ein Vergessen von 
Marx korreliert. Wenn wir uns nun innerhalb der Sozialphilosophie jener Zeit 
auf eine exemplarische Spurensuche nach sichtbaren oder unsichtbaren Beein-
flussungen durch Marx machen, so soll dies nicht ohne methodisches Rüstzeug 
geschehen. Bei der Erstellung von Kriterien für den Erweis möglicher Reaktio-
nen auf Marx in damaligen Theorien – offen oder verdeckt – wird eine neutralere 
und weniger reduktionistische Variante der Lukácsthese herangezogen. Es han-
delt sich um einen frühen Versuch von René König (1937), den latenten „Irratio-
nalismus“ der damaligen Sozialphilosophie als halbierte Rezeption von und ver-
geistigende Reaktion auf Marx zu begreifen (2.5.1). Um die Plausibilität dieser 
These zu kräftigen, wird ihr – wenn auch kursorisch – historische Tiefenschärfe 
gegeben (2.5.2). Anhand dieser Thesen werden drei paradigmatische Philosophen 
jener Zeit auf ihren Marxbezug untersucht: zunächst der heute vergessene, da-
mals aber einflussreiche Literaturnobelpreisträger Rudolf Eucken (2.5.3), dann 
der Urvater des „westlichen Marxismus“, Georg Lukács (2.5.4), und schließlich 
der Großmeister deutschsprachigen Philosophierens im 20. Jahrhundert, Heideg-
ger (2.5.5). Die Thesen von König lassen sich an allen dreien bestätigen.5 Den 
Abschluss bilden zwei Weiterungen zu Hegel und zu Luhmann (2.5.6, 2.5.7). 

2.5.1 Ein Kategorisierungsversuch von René König  

„Wie, die Statistik bewiese, dass es Gesetze in der Geschichte gäbe? Gesetze? 
Ja, sie beweist, wie gemein und ekelhaft uniform die Masse ist: soll man die Wirkung 

der Schwerkräfte, Dummheit, Nachäfferei, Liebe und Hunger Gesetze nennen? Nun wir 
wollen es zugeben, aber damit steht auch der Satz fest: soweit es Gesetze in der Ge-

schichte giebt, sind die Gesetze nichts werth und ist die Geschichte nichts werth.“
(Friedrich Nietzsche) 

In Deutschland wird die Soziologie disziplingeschichtlich zuweilen als ein Ab-
spaltprodukt der Philosophie betrachtet. In dem Maße, wie die sozialen Fragen 
einen (be-)drängenden Charakter bekamen, habe sich die Philosophie („das Wis-
sen vom Menschen“), die nach Hegel gegenüber der Wirklichkeit ohnehin offe-
ner wurde, „soziologisiert“.6 Es lässt sich aber auch eine gegenläufige Beobach-
tung machen: Als die Soziologie endlich universitär verankert war, wurden viele 
eminent „soziale“ Fragen wieder an die Philosophie abgeschoben. Die frühe Kul-
tursoziologie etwa war eher eine Kulturphilosophie.7

                                             
5  Andere Kapitel behandeln weitere Autoren (2.4 Gehlen und Freyer, 2.6 Horkheimer 

und Adorno, Löwith, Tillich und Benjamin, 3.1 Habermas und andere). Zu ihnen lie-
gen detaillierte Einzelanalysen vor; hier geht es um diesen meist übersehenen Aspekt.

6  Rehberg 1981; Lukács 1954, 475; Schelsky 1959, 22; Fisching 1993. Dies war mehr 
Reaktion des geisteswissenschaftlichen Milieus als Selbstauslegung des Geschehens.

7  Simmel und A. Weber gingen in diese Richtung. Tönnies’ Eröffnungsrede (1926, 
125) des ersten deutschen Soziologentages 1910 bekundete, Soziologie sei „in erster 
Line eine philosophische Disziplin“. F. Jonas überspitzt die Rolle, die Philosophie 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Dies stellt, auf eine griffige Formel gebracht, eine „Rephilosophisierung“ der 
Soziologie dar.8 Die etablierte Philosophie hatte „die soziale Frage“ lange eher 
abwiegelnd behandelt, ohne ihr einen Zugang zu den heiligen Hallen des Selbst-
verständnisses zu gewähren.9 Die richtigen Antworten meinte man bereits zu ha-
ben – oder mühelos deduzieren zu können – und nur „erzieherisch“ unter das 
Volk oder die herrschenden Klassen bringen zu müssen.10

Eine Soziologie nach dem Verständnis Max Webers hätte sich einen solchen 
Moralismus kaum leisten können, denn er bestand aus wenig mehr als „Wertur-
teilen“. Doch nicht zufällig war Weber voller Skepsis aus der von ihm mitge-
gründeten Deutschen Gesellschaft für Soziologie wieder ausgetreten: Die Sozio-
logie trat das Erbe genau jenes „Mandarinentums“ an, welches Weber bekämpft 
hatte (F. Jonas 1968, 211; cf. Lübbe 1963, 184). So entstand über den Umweg 
der Soziologie eine gegen Fächergrenzen indifferente, von ihrem Selbstverständ-
nis explizit normative „Sozialphilosophie“. Diese philosophische Behandlungsart 
sozialer Fragen konnte zwar von Soziologen durchgeführt werden, insofern blieb 
diese Tätigkeit Soziologie.11 Die Philosophie jedoch war die eigentliche Erbin – 

dabei gespielt hat: „Die Kritik der soziologischen Erkenntnis hat das Ziel [zumindest 
den Effekt, CH], zunächst den Wissenschaftsbegriff der Soziologie radikal einzu-
schränken und dann das so frei werdende Feld [...] durch eine andere, d.h. ‚höhere’ 
Wissenschaft zu besetzen, d.i. die Kultur- oder Geschichtsphilosophie oder die Welt-
anschauungslehre, wie sie Rickert als Konsequenz seines Werkes fordern sollte“ 
(1968 II, 165, cf. 180). Lichtblau 1997 und Kruse 1999 bestätigen diese Einschät-
zung, affirmieren allerdings den antiszientifischen „cultural turn“. 

8   Zum Begriff vgl. Habermas 1981b I, 517; Schnädelbach 1983, 86; zur Sache siehe P. 
Anderson 1978, 77 ff.; König 1958, 91 („eine Philosophie statt der Soziologie“), 
auch K. Müllers „Verweltanschaulichung“ (1996, 41). 

9   Lübbe 1963, Ringer 1969. Schriften zur „sozialen Frage“ wie v.Stein 1850, F.A. 
Lange 1865, A. Wagner 1871, Ludwig Stein 1897, Massaryk 1899, Oppenheimer 
1912 waren politisch. 

10 Eine pädagogische Ausrichtung gab es in der Nachfolge Fichtes („Erziehung der Er-
zieher“, Bergmann 1915 und 1928; Langbehn 1890; cf. Henning 1999) bei etlichen 
Philosophen, etwa Rudolf Eucken, Eduard Grisebach, Paul Natorp (1920) oder Her-
mann Nohl (cf. Lübbe 1963, 194 ff.; Oelkers 1989; Pascher 1997, 46 ff.; Wuchterl 
1995, Kodalle 2000). Die antisoziologisch-sozialphilosophische Einstellung kommt 
beispielhaft zum Ausdruck in der populären Reihe „Gesellschaftsphilosophie“ aus 
dem Umkreis von Ottmar Spann, wo alle erdenklichen Philosophen (Meister Eck-
hart, Schelling etc.) als „Sozialphilosophen“ zählten. Hier setzt sich die Tendenz der 
Soziologie, Analyse durch Ethik zu ersetzen, in die Philosophie fort. Lion Feucht-
wanger berichtet in einer bitter-ironischen Selbstdarstellung, dass im Laufe seiner 
Erziehung „der Name Plato 14 203mal, der Name Friedrich der Große 22 641mal, 
der Name Karl Marx keinmal genannt“ wurde (nach Sternburg 1999, 56).  

11 Klassische deutsche Soziologen wie Simmel, Weber sowie spätere wie Gehlen oder 
Adorno tauchen oft in Philosophiegeschichten auf. Das Lexikon der „großen Philo-
sophen des 20. Jahrhunderts“ etwa (Lutz 1999) nennt zwar Max Weber und Simmel, 
nicht aber Schulhäupter wie Cohen und Rickert. Die Generation von Gehlen und 
Adorno geht oft mit einer philosophischen Ausbildung in das soziologische Lehramt, 
so auch Mannheim oder Elias. Die Generation davor entstammte eher der National-
ökonomie (Weber, Sombart, Oppenheimer, vgl. dazu Kapitel 2.4.1).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 255

sie griff die angerissenen Themen dankbar auf. Die leitenden Großthesen kamen 
ohnehin aus ihrem Repertoire. Dass René König solche Theoreme später als „Ge-
schichts- und Sozialphilosophie“ aus der Soziologie auszugrenzen versuchte, hat 
man ihm kaum verziehen, obwohl es eine folgerichtige Konsequenz aus dem wir-
ren Wildwuchs der Großthesen dieser eklektizistischen Sparte war.12

Der Marx’schen Theorie maß König dabei einen zentralen Einfluss bei. Da er 
als Enkelschüler Diltheys13 eine solide philosophische Bildung besaß, sei hier 
kurz der Weg verfolgt, auf dem König zu dieser Einschätzung gelangt. In Königs 
Züricher Habilitation von 1937 lässt sich die Abgrenzungsbestrebung schrittwei-
se verfolgen. Zunächst anerkennt König die Leistung der historisch-hermeneu-
tischen Disziplinen, die neben ihren sachlichen Erträgen in der konkreten Erfor-
schung einzelner Themenbereiche methodisch einer naturalistischen Reduktion 
des Menschen wehren. Er erhebt jedoch Einspruch gegen den praktizierten Kurz-
schluss von der Genesis auf die Seinsart, den er als eine bloße Umkehrung des 
philosophischen Idealismus ansieht: Sei jenem eine „Ontologisierung des metho-
dischen Rationalismus“ (1937, 62) unterlaufen, so behalte die Hermeneutik diese 
Ontologisierung bei, nur tausche sie den „Verstand“ gegen das „Leben“ ein.14

Ein solches Denken tradiere den Satz des Empedokles, dass nur Gleiches Glei-
ches erkennen könne (62), und ende so letztlich in „Identitätsphilosophie“ (27) – 
ob in einer naturalistischen, idealistischen oder existentialistischen Variante. Das 
heißt systematisch, dass Theorie und Wirklichkeit nicht mehr unterschieden wer-
den. Bei der existentialen Hermeneutik stamme dieser Monismus aus einer defi-
zitären Rezeption Hegels.15 Was Hegel von der Hermeneutik unterscheide, sei 
nicht der Idealismus, sondern das Gewicht, welches dem Nichtidentischen einge-

                                             
12 König 1959, 7 f., 88 ff., 336. Auch Lyotard 1979 wollte die „großen Narrative“ ver-

abschieden, stiftete damit jedoch selber eines. Gegen König polemisiert Kruse 1999. 
13 König war Schüler vom Dilthey-Editor Groethuysen (siehe König 1981). 
14 Der genetische Kurzschluss auf die Seinsart sei „die genaue Umkehrung jener im 

dogmatischen Rationalismus geübten Folgerung vom verfahrensmäßigen Intellektua-
lismus der philosophischen Geisteswissenschaften auf den Satz: Gegenstand der Er-
kenntnis sei darum auch das intellektuell Erschöpfbare, das Rationale“ (König 1937, 
62). „Gewiss bedeutet es eine Vertiefung unserer Auffassung vom Menschen [...] , 
dass in seiner künstlerischen, religiösen, rechtlichen, gesellschaftlichen, wirtschaftli-
chen, politischen Tätigkeit nicht etwa isolierte ‚Vermögen’ tätig sind [...] , dass der 
Mensch vielmehr in all diesen Betätigungsweisen in der Weise des konkreten Wir-
kens und damit des zeitlichen Geschehens ‚wirk’-lich ist“ (61). Dennoch sei „die 
Folgerung von der existenziellen Lage des handelnden Menschen in Kunst, Religion, 
Recht usf. auf die Existenzialität der Erkenntnis von dieser Menschenwelt keines-
wegs ohne weiteres schlüssig“ (62). Wir werden dies, mit Tugendhat (1993, 202), in 
Folge kurz den „genetischen Fehlschluss“ nennen. 

15 „Zum mindesten aber bedarf diese Voraussetzung einer Begründung, wie sie im gro-
ßen Stile bei Hegel vorliegt. Es ist allerdings seltsam zu sehen, wie der Existentia-
lismus, der in der Gegnerschaft zu Hegel aufgewachsen ist, bei seiner Destruktion 
des Hegelschen Systems die in diesem kritisch begründete Voraussetzung von Ein-
heit des Denkens und der Wirklichkeit ihrem formalen Schema nach übernimmt und 
den bekämpften Panlogismus durch einen Panexistentialismus“ ersetzt (König, 62). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

räumt werde. Dies fehle in der Hermeneutik völlig: Bei Heidegger etwa komme 
es nicht einmal mehr im Extrem des Todes vor.16

König deutet diesen lebensphilosophischen Idealismus als eine Reaktion auf 
und Verarbeitung von ursprünglich Marx’schen Thesen. Erst in der Krise „ver-
langt das Leben plötzlich nach neuer Bewusstheit“ (74), daher entstehe eine 
„Philosophie der Krise“ (75). Bei Marx stand die Krise erstmals im thematischen 
Zentrum der Theorie. Erst infolgedessen habe sich die innertheoretische Rang-
ordnung von Bewusstsein und Leben verkehrt (76). Die Ausrichtung der Schrif-
ten von Dilthey und Yorck, Freyer und Heidegger sei ähnlich geblieben (77). Die 
Differenz zu Marx liege erst darin, dass die existentialistische Systematik „das, 
was seinem Wesen nach nur als [...] extremer Sonderfall angesehen werden kann, 
[...] kritiklos zur angestammten Bewegungsform des Lebens umbog und zugleich 
zur Grundlage für die Geisteswissenschaften machte“ (81).

Königs Vorwurf lautet, dass die Sozialphilosophie Marx’sche Thesen durch 
überabstrahierende Vertiefung bis zur Unkenntlichkeit philosophisiert habe. In 
der Konsequenz dieser Vertiefung lauert der „Irrationalismus“: für Marx ist die 
bisherige wissenschaftliche Analyse der Gegenwart zwar mit Fehlern behaftet, 
die er konkret als solche aufzeigt und verbessert; die Wissenschaftlichkeit selbst 
(„das Denken“) ist aber nicht von der Krise betroffen. Die idealistische Lebens-
philosophie allerdings vermag in ihrer „Vertiefung“ die Theorie nicht mehr von 
der Wirklichkeit zu unterscheiden. Daher zieht für sie die Krise der Wirklichkeit 
die Theorie insgesamt mit sich, was unweigerlich zur „Krise der Philosophie“ 
(75) führt. Auch die Diltheyaner verorteten die Genese der Theorie in einem 
praktischen Prozess, nur ist diese Praxis keine mehr, die sich ihrerseits noch 
sinnvoll begreifen ließe, sondern eine, die als „Leben“ jeder Bewusstseinsäuße-
rung vorgängig ist, daher selbst einer Betrachtung nicht mehr unterzogen und so 
recht willkürlich gedeutet wird.17 König sieht darin ein verfremdendes Umdeuten 
des Marxismus, der von jenem abhängig bleibt, ihn dabei aber sinnentleert.18

16 Heidegger wiederhole „die Position der ‚Identitätsphilosophie’ [...], die Hegel bereits 
in der ‚Phänomenologie’ überwunden hatte. So weit geht bei Heidegger das Bestre-
ben nach Unterdrückung alles dialektischen Übergangs [...], dass schließlich auch 
der Tod für ihn kein anderes oder Negierendes mehr ist“ (65, cf. Sternberger 1934). 

17 „Die Aussonderung der Einzelwissenschaften der Gesellschaft vollzog sich demnach 
nicht durch einen Kunstgriff des theoretischen Verstandes [...] das Leben selber voll-
brachte sie“ (Dilthey GS I, 39; König 1937, 28 f). Von ihr will Freyer die „Soziolo-
gie als Wirklichkeitswissenschaft“ nochmals abheben, indem er selbst den Geistes-, 
d.h. für ihn den Logoswissenschaften „zeitlos gültige Normen“ und damit ein „völlig 
lebensfremdes Schema“ unterschiebt (86); eine geistig-antigeistige Stoßrichtung, die 
prominent auch Ludwig Klages (1929) vertrat.  

18 „An die Stelle einer echten Krise rückt in seiner [Freyers, CH] Theorie der blasse 
Begriff der historischen Existenz. So wird zwar für die Wissenschaft das Ausgehen 
vom Gegenwartsstandort gerettet, aber die akute Krisenphilosophie verdünnt, und 
damit ordnet sich Freyer ein in den philosophischen Abstraktionsprozess, den wir 
durch die äußersten Pole von Marx zu Heidegger zu umreißen suchten“ (König 
1937, 94; Hvg. CH – daher der Titel zu 2.5).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 257

Wenn die derart umgedeutete Wissenschaft das zu Untersuchende als immer 
schon bekannt voraussetzt, ist sie gerade keine Wissenschaft mehr. Das tut sie 
dann, wenn sie den Gegenstand als wesensgleich mit dem Untersuchenden selbst 
betrachtet, als im eigenen Sein fundiert. Eine solche Sicht findet König exempla-
risch bei Dilthey, Heidegger und Freyer.19 (Doch sie stehen nicht allein.) Es fehlt 
die für jede Wissenschaft unverzichtbare Distanznahme vom Objekt, ja über-
haupt die Anerkenntnis eines Objektes als Objekt (105). Es ist nach König, der 
hiermit eine Grundeinsicht der frühen Soziologie der „Distanz“ wiedergibt, nicht 
von Vorteil, den Gegenstand (102) zu ethisieren (33), da er so gerade nicht er-
kannt wird. Wenn nämlich gilt: „Das, was ist, ist das, was wir wollen“ (33), dann 
gibt es für die Philosophie überhaupt nichts mehr (132): weder eine vorausge-
setzte Welt (131), noch die Vergangenheit (106), in der man sich einrichten, noch 
Prinzipien, nach denen man sich ausrichten könnte (133).20 Der Subjektivismus 
der lebensphilosophischen Wissenschaftsbegründung, der die Marx’sche Krisen-
philosophie formal übernommen habe, ohne deren materiales Fundament in den 
„positiven Wissenschaften“ zu beachten (95),21 erzeuge so einen Nihilismus.

Von der „absoluten Seinsleere“ (134) gehe innerhalb der Theorien ein kom-
pensatorischer „Primat des Politischen“ (131) aus. Diese Philosophie verfalle 
zwangsläufig in einen aktivistischen Gestus, der sich allerdings beschränke auf 
die „Biertischpolitik“ (129) der reinen Selbstbehauptung.22 Die Suche nach dem 
„Tatbeweis“ (Fichte) sei eine Gemeinsamkeit zwischen revolutionären Sozialis-
ten wie Sorel und den damaligen Nationalsozialisten Freyer und Heidegger (195, 
Gehlen sprach vom „Tatbeweis des Nationalsozialismus“, Rügemer 1979, 88). 
Der durch den Idealismus induzierte Nihilismus erzeuge einen buchstäblich 
„haltlosen“ politischen Voluntarismus. Königs Punkte lassen sich auf die folgen-

                                             
19 „Leben erfasst hier Leben“ (Dilthey, GS VII, 136; König 1937, 54). Heidegger habe 

„den Leitfaden alles [!] philosophischen Fragens dort festgemacht [...] , woraus es 
entspringt und wohin es zurückschlägt“ (55; Heidegger 1927, 38). „Hier wird das 
Licht der Erkenntnis, scheinwerferhaft, auf ein Geschehen geworfen, dem der Er-
kennende selbst [...] existentiell angehört“. In der Soziologie „finden wir immer uns 
selbst“ (Freyer 1930, 82 f.; König 1937, 31).

20 „Der Weg zur Praxis geht also nicht auf dem Umweg über die ‚reine’ Theorie, wie es 
die ‚Soziologie der Distanz’ will, vielmehr trägt die Soziologie die Möglichkeit des 
Praktischwerdens ihrer ganzen Struktur nach schon in sich, indem sie ihren Ausgang 
nimmt vom Wollen und Wirken des realen sozialen Geschehens“ (König 1937, 50; 
nach Dunkmann 1929; zum „Schluss vom Wollen aufs Sein“ auch Lübbe 1963, 184, 
zur „Fichte-Renaissance“ a.O., 199).

21 König hält den „wissenschaftlichen“ Teil des Marxismus für widerlegt (König 1937, 
94). Für die Diagnose der Vererbung formaler Strukturen ohne deren Inhalt ist das 
unerheblich. „Die Krise wird verharmlost, indem sie ihrer Spitze beraubt wird; 
zugleich wird aus der dabei als Resultat erhaltenen Bewegungsform des modernen 
Lebens ein allgemeines Erklärungsprinzip [...] gemacht.“ Erst dies sei „die bürgerli-
che Repräsentationsform des Marxismus“ (95).

22 Alles „versinkt in einem [...] Brei des ziellosen Wollens“ (1937, 135; Löwith 1935). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

den Kurzformeln bringen, die in der Folge an Rudolf Eucken, Georg Lukács, 
Martin Heidegger und Niklas Luhmann überprüft werden: 

1. Sozialphilosophie als verfremdende Reaktion auf den Marxismus  

2. Als Verfremdung von Marx bleibt die Sozialphilosophie Marx verhaftet

3. Herkunft aus einer Hegeldeutung, die um das Nichtidentische kürzt 

4. Umkehr der idealistischen Identitätsphilosophie in eine existentialistische  

5. Kurzschluss von Genesis auf Seinsart, von Denken auf Sein

6. Problematisierung der Theorie in toto, folgend eine Krise der Philosophie 

7. Verlust der Gegenständlichkeit und des Charakters der Wissenschaftlichkeit  

8. Stattdessen eine leere ‚Politik’ der Identität und Selbstbehauptung

Die hier kurz vorgestellte Diagnose von König kann noch plausibler gemacht 
werden, indem sie philosophiehistorisch etwas unterfüttert wird. Das kann hier 
nur kursorisch geschehen. Es gilt vor allem, die Herkunft der Begriffe und der 
Denkarten des „Idealismus“ und der „Identitätsphilosophie“ anzuzeigen. Dies ist 
nötig, weil sich insbesondere die Rolle Hegels auch für das nachMarx’sche deut-
sche Denken noch als eine bis heute äußerst zentrale herausstellen wird.

2.5.2 Philosophiehistorische Vergegenwärtigung des Idealismus 

„Es muss eine wahrhafte Totalität geben, in der der Gegensatz
 von Denken und Sein aufgehoben ist.“ (Hermann Schwarz)

Der Einfluss Fichtes  
Wenn bei König von „Idealismus“ die Rede ist, so ist damit primär die er-

kenntnistheoretische Vorstellung gemeint, Gegenstände des Bewusstseins seien 
von diesem selbst konstituiert. Aus der richtigen Einsicht, dass der Zugang zu 
Dingen in der Welt nur über das Bewusstsein möglich sei, wird hier genetisch 
geschlossen auf die Aussage, dass die Gegenstände auch vom Bewusstsein 
stammen – auf eine letztlich ontologische These. Sie geht auf Fichte zurück.23

Wird, wie bei ihm, das Gedachte vom Denkenden erzeugt, sind beide identisch – 
daher der Titel „Identitätsphilosophie“.24 Königs Analyse hat durchaus histori-

23 Fichte folgert nicht, sondern setzt die Aussagen, dass „A in dem Ich, und durch das 
Ich gesetzt“ sei, einfach gleich (1794, 14). Der Idealismus steckt schon in den Vor-
aussetzungen (Habermas 1968, 21). Dieser ‚Schluss’ zeigt sich später noch deutli-
cher: kein Ding „kann etwas anderes sein [!], als ein im Ich Gesetztes. (...) Für alles 
mögliche übrige [...] muss gezeigt werden, dass aus dem Ich Realität darauf übertra-
gen werde“ (1794, 19). „Das Ich der ‚Wissenschaftslehre’ schillert ununterbrochen 
zwischen einer bloß erkenntnistheoretischen (und zwar subjektivistischen) Verhal-
tensweise und einem Prinzip der objektiven Wirklichkeit“ (Lukács 1954, 109. Nach 
Lask 1902, 80 ff., 99 hat Fichte diesen „Emanatismus“ später überwunden, cf. Glatz 
2001, 235; insgesamt Rohs 1991, Hogrebe 1995, Gamm 1997). 

24 Identität meint, dass auch das Nichtich, das „Nichtidentische“ mit dem Ich (Hegels 
Geist) „identisch“ ist, da es erst durch eine Selbstbegrenzung desselben möglich ist. 
Identität ist nicht erst bei Hegel, sondern schon bei Fichte „Identität von Identität und 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 259

sche Tiefenschärfe: tatsächlich verschwand das „Nichtidentische“, welches Kant 
weislich als „x“ eingeführt hatte (KrV, A 250), aus der von Kant ausgehenden 
philosophischen Reflexion. Das „Ding an sich“, seit je ein Ärgernis, wurde von 
den Kantianern früh aus der Philosophie entfernt.25 Dies zog den „empirischen 
Idealismus“ nach sich, den Kant gerade hatte vermeiden wollen.26

Er lässt sich in der Formel verdeutlichen, dass hier die Form gänzlich auf den 
Inhalt durchschlägt:27 Es gibt hier jenseits der Erkenntnisleistungen kein „etwas“ 
mehr, auf das sie sich richten, denn auch der Erkenntnisinhalt wird allererst er-
zeugt – nicht nur der ästhetischen und begrifflichen Form, sondern auch der an-
geschauten Materie nach.28 Kurzschlüssig wird ein Wissen von der Art der Ent-
stehung der Gedanken über etwas gleichgesetzt mit dem Wissen von den Ge-
genständen selbst, über die etwas ausgesagt wird. Die Eigenschaft eines Begriffs 
(er ist dort entstanden) erscheint als Ursache des Begriffenen, aus dem „wo“ wird 
ein „weil“ (cf. 3.1.5, Fn. 101). Wie in Psychologismus und Lebensphilosophie 
wird von der Genesis auf die Seinsart fehlgeschlossen. Das ist, als wolle man 
aufgrund einer Kenntnis der Lage des Gerichtshofes und der zugrunde liegenden 
Rechtsvorschriften vorhersagen, wer gegen wen bezüglich welchen Streitfalls vor 
Gericht ziehen wird, und was dabei herauskommt. Diese überfliegende Schluss-
art von Form auf Inhalt, Ort auf Beschaffenheit, Genesis auf Geltung oder Den-
ken auf Sein ist „spekulativ“. Das Motiv hinter einem solchen Denken ist eine 
Beruhigung des Gemüts durch theorieimmanente Eindeutigkeit.29

                                                                                                                                    
Nichtidentität“, von Subjekt und Objekt: „Ich setze im Ich dem teilbaren Ich ein teil-
bares Nichtich entgegen“ (Fichte 1794, 30). Die zweite Auflage von 1802 nennt es 
„Identität des Subjekts, und Objekts: Subjekt-Objekt“ (1794, 18); ein Einfluss der 
Einheit von Geist und Natur bei Schelling 1800.

25 Ein Ding an sich könne nicht gedacht werden (das ist die Definition des „Dings an 
sich“, diese Kritik ist also tautologisch), folglich könne es ein solches nicht geben 
(so etwa Jacobi, Fichte und H. Cohen; cf. Seidel 1972).

26 Kant, KrV A 369 ff. Diesen hatte Kant strengstens vermeiden wollen (KrV B 275; 
Zeltner 1974). Idealisten wie Schopenhauer oder Heidegger zogen die erste, hierin 
vagere Ausgabe der KrV vor. Auch Lukács urteilt: „Indem Fichte das Ding an sich 
Kants aus dem transzendentalen Idealismus entfernte, verwandelte er unmittelbar er-
kenntnistheoretisch seine Philosophie in einen subjektiven Idealismus“ (1954, 108).  

27 „Die Tätigkeit der Form bestimmt die der Materie“ (Fichte 1794, 113). Fichte will 
diese „idealistische“ Folgerungsart zwar „modifizieren“ (114), kommt aber nicht 
darüber hinaus – wieder aufgrund seiner Voraussetzungen: „der Ideal- und Real-
Grund sind Eins und Ebendasselbe“ (115). Auch sein „Realismus“ bleibt idealisch.

28 „Die Wissenschaftslehre leitet sonach, ohne alle Rücksicht auf die Wahrnehmung, a 
priori ab, was ihr zufolge eben in der Wahrnehmung, also a posteriori, vorkommen 
soll“ (Fichte, Werke II, 355). Sie „konstruiert das gesamte gemeinsame Bewusstsein 
aller vernünftigen Wesen schlechthin a priori“ (379). Plessner, der wie viele seiner 
Generation Fichte verhaftet war (Pietrowicz 1992, 58 f.; cf. Lübbe 1963, 194 ff.; 
Willms 1966, W. Schrader 1997), greift diesen Gedanken auf wie folgt: „Über sich 
und seine Sphäre greift das Ich nicht hinaus. Was ihm gegeben ist, ist in ihm gege-
ben. [...] Die Erscheinung“ ist „dem Inhalt des Bewusstseins äquivalent und [...] mit 
ihm identisch“ (1928, 49). 

29 Schon Spinoza wollte „das Gemüt ganz friedlich“ stimmen (1677, 106; cf. das Motto 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Man kann grob zwei Stile von Philosophie unterscheiden: ein eher szientifi-
scher orientiert sich an der Erkenntnis der realen Welt und wird sich dieser anzu-
schmiegen suchen, auch auf die Gefahr hin, als Theorie eine unschöne und unab-
geschlossene Gestalt zu erhalten.30 Der andere, eher idealistische Stil dagegen 
versucht primär, ein möglichst abgeschlossenes und konsistentes Bild der Welt 
zu erhalten: Denken ist hier zuallererst Selbstzweck. Als Vorteil gereicht dieser 
Denkungsart die Eleganz und Geschlossenheit des Systems, welches sich nun 
konstruieren lässt, sowie die Suggestion einer Erhabenheit des Subjektes über die 
Welt.31 Buchstäblich alles lässt sich so als Selbstbewegung der Gedanken dar-
stellen, wie es mustergültig dann Hegel vorführte. Paradoxerweise allerdings 
wird die erstrebte Eindeutigkeit durch den Idealismus gerade nicht erreicht. Denn 
werden die beiden Pole Denken und Sein einander zu sehr angenähert, schillert 
diese „eine Welt“ ständig zwischen Theorie und Realität.32

Schon die frühidealistischen Kantianern meinten dadurch, dass sie das „Ding 
an sich“ beseitigten, der Wirklichkeit näher zu kommen, sie endlich in Gänze zu 
erkennen. Die Theorie nämlich war nun vollständig und harmonisch: „Welche 
Einheit und Vollendung in sich selbst“! (Fichte 1800, 91/Werke II, 256). Tat-
sächlich aber betrieben sie dadurch die Vollendung des höchst wirklichkeitsfer-
nen Idealismus, der dann mit Schelling und Hegel seinen Siegeszug antrat, und 
bereiteten damit den darin enthaltenen Nihilismus vor.33 Dieser Idealismus sive 

zu 3.2). Rothacker definiert dies als „Einheitsforderung“ des Idealismus der Freiheit 
(mit Dilthey, GS VIII): „Denn der Druck des uns bedrängenden Mannigfaltigen mo-
tiviert erst die Forderung der Einheit“, die er als „ethische“ versteht (1926, 138).

30 Man denke an Locke, Hume und – Marx. Rothacker wirft dem „Naturalismus“ vor, 
er vergesse „vor lauter Mannigfaltigkeit die Einheit“ (1926, 138). Doch selbst 
Rothackers Naturalismus wird als „Weltanschauung“ konzipiert, die nach einer 
„letzten Instanz“ sucht (41). Rothackers Unterteilung in „Weltanschauungen“ ist eine 
Diltheysche Vergeistigung. „In Rothacker findet die irrationalistische, ‚lebensphilo-
sophische’ Tendenz Diltheys ihren stärksten [...] Ausdruck“ (Lehmann 1943, 233). 

31 Plessner 1924, 61 nannte als Motiv der „Vergeistigung“ die Sehnsucht nach Gemein-
schaft. Die Individuen meinten sich in ihrer körperlichen Verfasstheit, die es zu ü-
berwinden gelten, voneinander abzustoßen und sahen Gemeinschaft nur „im Geister-
reich“ möglich. Allerdings verbleibt Plessner 1924 selbst noch innerhalb der Ver-
geistigung: er beschreibt die soziale Welt seiner Zeit nicht nach realen Gegensätzen, 
sondern presst sie in das Muster zweier abstrakt ethischer Begriffe – in Tönnies’ Du-
alismus von „Gemeinschaft und Gesellschaft“.  

32 Vgl. Lukács 1954, 109, 332; Taureck 2000, 21 ff. (zu Nietzsche). Dieses Schillern 
zeigt sich in der Unklarheit über die Referenz von Ausdrücken wie „Sein“ oder 
„Normativität“: sie bezeichnen sowohl etwas Innertheoretisches (Sein als erstes, all-
gemeinstes Prädikat; „Normativität“ als Merkmal bestimmter, präskriptiver Sätze) 
als auch etwas Reales (Sein als das ontisch zugrunde Liegende, das „Normative“ als 
Gegenstandsgebiet der Ethik, etwa Regelkodexe, Sanktionen etc.). Dieses Schillern 
begegnet auch in 2.4 und 3.1. 

33 Gawoll 1989 zeigt an Fichte, wie ein „notwendiger Realitätsverlust [...] aus dem 
Konstruktionsidealismus der Vernunft hervorgeht“: „Alle Realität verwandelt sich in 
einen wunderbaren Traum, ohne ein Leben“ (67, nach Fichte, Werke I.6, 251 f.). 
„Das Bewusstsein des Gegenstandes ist nur ein nicht dafür erkanntes Bewusstsein 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 261

Nihilismus ist nicht auf die Erkenntnistheorie beschränkt, welche ihn nur explizit 
macht, sondern begegnet auch dort, wo man ihn nicht vermutet: Noch die deut-
sche Soziologie des 20. Jahrhunderts unterschied selten hinreichend zwischen 
Theorie und Wirklichkeit; mit der zu erwartenden Konsequenz, dem nihilieren-
den Gegenstandsverlust.34 Bei dem in Deutschland wirkmächtigsten Identitäts-
philosophen, J.G. Fichte, geht das Streben nach Einheit so weit, dass er nicht nur 
innerhalb der theoretischen Philosophie um die Materie kürzt, sondern auch die 
Differenz zur praktischen Philosophie einzieht: Erst über die moralische Betäti-
gung bekämen die gedachten Gegenstände objektive Realität.35

Die empirische Welt wird in das System eingeholt als „Material der Pflicht“. 
Auch die theoretische Philosophie wird moralisiert: sie wird schon im Ansatz 
vom Willen abhängig gemacht. Der Wille wird allerdings nichts ihm fremdes ak-
zeptieren.36 Das ist ein „spekulativer Primat der praktischen Vernunft“ (Kroner 
1921, 362). Dieser Fichteanismus war im Neukantianismus, aber auch darüber 
hinaus weit verbreitet.37 Im Gegenzug verliert die Moralphilosophie ihren Forma-

                                                                                                                                    
meiner Erzeugung einer Vorstellung vom Gegenstande“ (1800, 57/Werke II, 221). 
Wir „erheben uns aus diesem Nichts [...] lediglich durch unsere Moralität“ (1800, 
99/Werke II, 263). Dies, nicht Kants Beschränkung der Reichweite möglicher Er-
kenntnis, ist die Keimzelle des Nihilismus. Hegel 1802 hat den Fichteanismus und 
damit Nihilismus perfektioniert (Gawoll 1989, 72). Es ist zwischen zwei entgegen-
gesetzten Nihilismen zu unterscheiden, die von der zugrundegelegten Ontologie ab-
hängen: aus einem platonischem Blickwinkel ist der Verlust der Überwelt ein Nihi-
lismusü – der Vorwurf wird auf Faktenmenschen gemünzt, die die „Ideen“ oder 
„Werte“ nicht sehen. Vom materialistischen Standpunkt aus ist umgekehrt der Idea-
list nihilistisch, da er sich über die wirkliche Welt hinwegsetzt. Wem etwa ein Men-
schenleben nichts gilt, weil er eine Idee umsetzen will, der ist Nihilistw. In diesem 
Sinne wird der Begriff hier benutzt (cf. W. Neumann 1989, Kähler 1997). Ein inter-
ner Widerspruch ist die Gefahr vieler Allgemeinbegriffe, so auch des „Realismus“: 
wer Begriffsinhalte für real hält, vertritt die entgegengesetzte Position wie jemand, 
der die Dinge für real hält. Es verwirrt unnötig, beiden Denkarten den Titel „Realis-
mus“ zu geben und dann auf einer abstrakten Ebene zu überlegen, ob dieser oder e-
her ein „Anti-Realismus“ sinnvoller wäre (C. Wright 1992, Kutschera 1993). 

34 S.u., Fn. 89, und 2.4.1, Fn. 31. Ein Anzeichen für diese Verwandtschaft ist es, wenn 
Lichtblau die frühe deutsche Soziologie ohne Bedenken mit der Systemphilosophie 
des deutschen Idealismus vergleicht (1997, 69 f.). 

35 Auch Kant 1800 hat in seiner Anthropologie – wo es um genetische, nicht um er-
kenntniskritische Fragen ging – eine pragmatische Perspektive entwickelt. Dies ist 
aber etwas von der Moral sehr verschiedenes (cf. 3.4.1, Fn. 10). 

36 Gadamer zieht diese Identitätsphilosophie unfreiwillig folgerichtig ins Xenophobi-
sche: „Die Sinngebilde, denen wir in den Geisteswissenschaften begegnen, [...] las-
sen sich auf letzte Einheiten des im Bewusstsein Gegebenen zurückführen, die selber 
nichts Fremdes mehr enthalten“ (1960, 71). Hier wird ein ideologisches Exklusi-
onskriterium expliziert: nichts anderes soll betrachtet werden als das, was wir schon 
wissen oder wissen wollen (eine „Erkenntnis des Erkannten“, Rodi 1990). In dieser 
Selbstbestätigung der Gruppe geht es nur um uns selbst. Die Konsequenz eines Nati-
onalismus in der Wissenschaft zog schon Fichte (1806; s.o., Fn. 227). 

37 Neben Riehl, der am „Ding an sich“ festhielt, lehnte einzig Lask den „Vorrang des 
Ethischen im Theoretischen“ ab (Lask 1923 I, 349). Nach Riehl und Lask näherte 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

lismus, da sie sich ihre Gegenstände nun selbst gibt; sogar Gott wird hier wieder 
„denkbar“ – auch dies etwas, was die Erbauer philosophischer Systeme erfreute. 
Es gibt in diesem Ansatz für die verschiedenen Bereiche der Wirklichkeit somit 
nur eine „Einheitsphilosophie“ (Kodalle 1998). Damit ist er nicht nur ontologisch 
eine Identitätsphilosophie, sondern auch methoden-monistisch.38

Der Einfluss Nietzsches
Doch ein solcher Monismus hat seine Tücken. Denn den idealistischen Mo-

nismus, der ohnehin zwischen Theorie und Wirklichkeit oszilliert, kann man 
leicht vom Kopf auf die Füße stellen (wie es schon der späte Schelling versuch-
te). So erhielt man einen monistischen Naturalismus.39 In ihm hat nunmehr die 
„Natur“ den Primat und der „Geist“ das seinsmäßige Nachsehen, beispielsweise 
bei Nietzsche und Haeckel, im Kantianismus bei Vaihinger oder Lange. Der Mo-
nismus ist also auf zwei Arten möglich: als Monismus des Geistes, oder als Mo-
nismus der Materie – als bloße Umkehrung.40 (Die Brücke ist der „Wille“, der 
bei Fichte und Nietzsche an erster Stelle steht). Da inhaltlich je eine Seite das 
Nachsehen hat, kann ein Monismus den anderen provozieren.41

Methodisch liegt in beiden Fällen ein Idealismus vor: ausgehend von einem 
Prinzip (ob als Natur oder Geist, als real oder „gedacht“ gedacht), wird alles wei-
tere aus diesem abgeleitet. Nietzsches reduktiver Naturalismus wurde als „Idea-

sich erst wieder Adorno dem nichtidentischen „Ding an sich“, ohne dies allerdings 
so zu verstehen. Lübbe 1963 und Willms 1966 sehen den Einfluss Fichtes eher in der 
politischen Philosophie. Zu Rickerts Fichtebezug Rickert 1923, 1938, auch Windel-
band 1905, Schrader 1997, Fulda 1999.

38 Gawoll findet einen solchen „Monismus der Methode“ schon bei Fichte (1989, 59). 
39 Der Naturalismus ist nicht mit dem älteren Materialismus gleichzusetzen, der seins-

mäßige Unterschiede zwischen Geist und Natur und die unterschiedlichen philoso-
phischen Methoden nicht zwangsläufig leugnete, sondern die Theologie als Lehre 
einer Überwelt bekämpfte, die sich in die Sinnenwelt zu Unrecht einmische. Kant 
wurde von den Idealisten wenig beachtet – gerade solche „Systeme“ wollte er ja ver-
unmöglichen (KrV A 260 ff.; 369 ff.; B 275 ff.).  

40 „Beide Theorien operieren [...] nach demselben Prinzip. Sie setzen eine Sphäre, ein-
mal die physische, das andere Mal die spirituelle absolut und machen jeweils die an-
dere Sphäre von ihr abhängig“ (Plessner 1928, 5; cf. Dilthey GS V, 346 ff.). Heideg-
ger bezichtigte Nietzsche einer „Umdrehung des Platonismus” (GA 6.1, 153; GA 
43). Auch seine pragmatistische Überwindung hatte der Idealismus schon selbst an-
tizipiert: Fichte sprach im Zentrum seiner Theorie von „Tathandlungen“ („Wenn ich 
handeln werde, so werde ich ohne Zweifel wissen, dass ich handle“, so Fichte 1800, 
85/Werke II, 249. Marx bemerkte darum: „die tätige Seite“ wurde „vom Idealismus 
entwickelt“, MEW 3, 533). Der Pragmatismus verbleibt so innerhalb des idealisti-
schen Grundansatzes (dazu in 3.4). 

41 Wie etwa in Jena um 1900 (Kodalle 2000): Haeckels Monismus und Euckens Geist-
philosophie (2.5.3) sind als Gegenentwürfe zu verstehen (Lübbe 1963, 177). Schon 
der naturalistische Determinismus im Kautskyanismus war eine bloße Umkehrung 
des Idealismus: “The language of determination and even more of determinism was 
inherited from idealist and especially theological accounts of the world and man” 
(Williams 1980, 31, cf. Coletti 1977). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 263

lismus“ begrüßt (Lichtblau 1997, 74): auch sein Denken hatte eine top-down-
Struktur und mündete zuletzt in Ethik. Die Popularität Nietzsches war für die 
Entwicklung der Sozialphilosophie überaus zentral.42 So wird der Begriff „Sozi-
alphilosophie“ erst in Verbindung mit Nietzsche populär (Adler 1891, Winterfeld 
1909, Brose 1990). Für die damaligen Gelehrten stellte das „Erlebnis Nietz-
sches“43 meist ein bedeutenderes Ereignis dar als eine etwaige Marxlektüre. So 
kommt in Webers religionssoziologischen „Zwischenbetrachtungen“ unverhoh-
len eine nietzscheanische Geschichtsphilosophie zum Ausdruck: Der Preis für die 
allenthalben um sich greifende Rationalisierung sei die unbarmherzige „Entzau-
berung“ aller Lebensbereiche (1920, 262, 571). Sie werde in ein „stahlhartes Ge-
häuse“ führen.44 Diese Entzauberungs- und Rationalisierungsthese gehört seither 
wie Nietzsches Verfallstheorien zum Fundus der Sozialphilosophie. Es waren al-
so bestimmte Philosopheme, die bei der Rephilosophisierung der Soziologie vor-
herrschten – vor allem solche von Nietzsche und Fichte.45

                                             
42 Zu Weber Bendix 1964 und Hennis 1987, für die deutsche Soziologie insgesamt 

Baier 1981, Rath 1987, Brose 1991, Schluchter 1996, 166 ff.; Lichtblau 1984 und 
1997, 77-177, D.Kim 1999, Ester 2001 (cf. 2.4, Fn. 8 und 141). „Die Redlichkeit ei-
nes heutigen Gelehrten, und vor allem eines heutigen Philosophen, kann man daran 
messen, wie er sich zu Nietzsche und Marx stellt. Wer nicht zugibt, dass er gewich-
tigste Teile seiner Arbeit nicht leisten könnte, ohne .. diese beiden [...] , beschwindelt 
sich selbst und andere. Die Welt, in der wir selber geistig existieren, ist weitgehend 
eine von Marx und Nietzsche geprägte Welt“ (Weber, nach Baumgarten 1964, 554 
f.; Gneuss 1987, 102, 294). Nietzsche verschob den Fokus der Sozialphilosophie von 
der Erklärung sozialer Prozesse zu einer ästhetischen Bewertung derselben. Positi-
vistische Soziologie wie Sozialismus bewertete er negativ, da sie die elitären Grund-
lagen der „Kultur“ zu untergraben drohten (unter Ausblendung des Kapitalismus, 
vgl. Lukács 1954, 252, 265, 283). Dabei fiel der Terminus „Werturteil“ („Unsere 
Socialisten sind décadents, aber auch Herr Herbert Spencer ist ein décadent – er sieht 
im Sieg des Altruismus etwas Wünschenswertes!“ Nietzsche 1888, 139; siehe das 
Motto zu 2.6.3). In der Einordnung Nietzsches dominieren bis heute Geschmacksur-
teile (dazu Cancik, Riedel und Taureck 2000). Doch seine Ablehnung von Sozialis-
mus und Soziologie ist kaum zu bestreiten – und gerade darin bestand sein Einfluss 
auf die Soziologie. Lichtblau 1997 und Kruse 1999 begrüßen diese Entwicklung, da 
sie als Alternative nur einen verkürzenden Positivismus sehen. Das Aufstellen dieser 
Alternative zeigt den Gegenstandsverlust der Soziologie an (2.4.1).

43 Ein Ausdruck von Thomas Mann (1986, 283; vgl. Bloch 1906). „Der Grundfehler, 
den der Marxismus und Marx selbst begeht, besteht darin, die Dekadenz als eine 
Form des Kapitalismus, statt den Kapitalismus als eine Form der Dekadenz zu be-
trachten“ (H. Fischer 1932, 31). Nach Levenstein 1914 hat auch das Leseverhalten 
der Arbeiter Nietzsche bevorzugt. Allerdings überzeugt die Auffassung, Nietzsche 
habe lediglich den Bürokratismus der Sozialdemokratie, nicht aber den Sozialismus 
abgelehnt, nicht (Riedel 2000, 54-68; vgl. Rentsch 2000a). Zur marxistischen Nietz-
schedeutung auch Lukács 1954, 244-317; Gedö 1991, Harich 1994. 

44 Weber 1920, 3, 203 f.; zu Nietzsche 204, 241; vgl. Bolz 1989; 2.4.6. Zwar galt auch 
Marx aus dieser Sicht als „Geschichtsphilosoph“, aber als einer mit begrenzter Per-
spektive. A. Salomon nannte Weber den „bürgerlichen Marx“. 

45 An der Wiege des Terminus „Sozialphilosophie“ steht mit M. Hess 1843 ein Fich-
teaner (Röttgers 1995, 1217; Lukács 1968a, 36 und 647; MEW 3, 472; Lehmann 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Sie bilden die beiden Pole des langlebigen Deutschen Idealismus, der die 
Theoretisierung der Gesellschaft in eine „normative Sozialphilosophie“ aufhob. 
Sie verbleibt bis heute in prekärer „Doppeldeutigkeit“ von Analyse und Ethik 
(Röttgers 1995, 1219, 1222), ohne eines davon richtig zu sein. Sie vergeistigt die 
Phänomene und lädt die Theorie unkontrolliert moralisch auf. Wer die Konse-
quenzen dieser Art zu denken skeptisch beurteilt, ist noch kein Amoralist. Der 
Vorteil der theoretischen Einheitlichkeit ist erkauft durch den Nachteil, dass der 
„Rest“, also das, was in solch apriorischen Konstruktionen nicht aufgeht (das ist 
aufgrund der Begrenztheit jeder Einzelperspektive eine Vielzahl von Sachverhal-
ten), theoretisch entweder entfällt oder in eine residuale Seinsregion geschoben 
wird. Daher die Bezeichnung „Reduktionismus“. Praktisch läuft der Rest Gefahr, 
von so Denkenden verkannt oder überrollt zu werden („die eine [Welt] muss die 
andere unterwerfen“, Eucken 1896, 29; 2.5.3).46

Der Einfluss Hegels  

„Die Vernunft ist negativ und dialektisch, weil sie die Bestimmungen
des Verstandes in nichts auflöst.“ (Hegel: Logik, Werke 5, 16) 

Der geläufige deutsche Einwand darauf ist es nun, auf Hegel zu verweisen als 
denjenigen, der diese Partikularität aufgehoben habe dadurch, dass er zur philo-
sophischen Totalitätsbetrachtung durchgestoßen sei. Tatsächlich hat Hegel einen 
Standpunkt erarbeitet, von dem aus sich jede bisherige Weltsicht integrieren und 
interpretieren ließ. Insbesondere die Entzweiung in eine formale Philosophie und 
ein unbegreifbares Material,47 zwischen einer äußerlichen, fremden Welt und ei-

1931). Noch die „Sozialphilosophie“ um 1900 war von Fichte geprägt (Schrader 
1997). Röttgers bemerkt eine „elementare Doppeldeutigkeit von Deskriptivität und 
Normativität“ (1219). Simmels „Social-Philosophie“ (1894) ist ein Anhang zur „Mo-
ralwissenschaft“; Stammler 1896 argumentiert präskriptiv. Zur Vorherrschaft der 
Philosophie über die Forschung Horkheimer 1928, 1931 (2.6.1). Affirmativ von „So-
zialphilosophie“ sprechen noch Honneth (1990, 1994, 2000), Wirkus 1996, Gamm 
2000.

46 „Es werden bewaffnete Fichteaner auf den Schauplatz treten, die in ihrem Willensfa-
natismus weder durch Furcht noch durch Eigennutz zu bändigen sind; denn sie leben 
im Geist [...] solche Transzendental-Idealisten wären bei einer gesellschaftlichen 
Umwälzung sogar noch unbeugsamer als die ersten Christen” (Heine 1835, 143). 
Dies war auch das Ergebnis einiger ‚Faschismusanalysen’, die ihn primär in einer 
Art zu denken verorten wollten (Glucksmann 1978a). Sie sind zwar verkürzt, aber 
nicht ganz falsch. Die postmoderne Verabschiedung der Theorie überhaupt bezieht 
ihre Plausibilität aus philosophisierenden Verfallsformen der Theoretisierung, die sie 
nicht als solche durchschaut, sondern als Normalfall deutet und auf Kant, Hegel und 
Marx zurückprojiziert. Darin ähneln sie der „existentialistischen Soziologie“. Einen 
ähnlichen Vergleich zogen auch Habermas 1985 und Frank 1993, 119 ff. 

47 Unter das zu begreifendes „Material“, nach Kant sind das die konkreten, vom 
Verstand unableitbaren Anschauungen, fällt bei Hegel ganz anderes: das Ding an 
sich, das Sollen, und als das „Unendliche“ auch Gott selbst. Kant habe all diese 
schlicht unbearbeitet gelassen.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 265

ner auf das Subjektive beschränkten Philosophie glaubte Hegel damit überwin-
den zu können. Solch ein Standpunkt ist philosophisch äußerst attraktiv – zumin-
dest solange man von dem idealistischen Stil des Philosophierens ausgeht, dem 
es auf solche Totaldeutungen ankommt.48 Die knifflige Frage ist allerdings, wie 
zu einem solchen absoluten Standpunkt zu gelangen sei. Auch Hegels Lösung 
hatte ja – grob gesprochen – darin bestanden, dass er eine von beiden Seiten ver-
absolutiert hatte: Obwohl er genau dies Fichte zeitlebens vorhielt, kam er selbst 
mit dem „absoluten Geist“ letztlich nicht über einen idealistischen Monismus 
hinweg. Was immer man sonst von Hegel halten mag – sein System wäre anders 
als idealistisch, also identitätsphilosophisch und methodenmonistisch, nicht ein-
mal im Ansatz möglich gewesen.49

Hegel unterscheidet sich von seinen Vorgängern Fichte und Schelling nicht 
durch Stil und Absicht seines Philosophierens, sondern durch seine Gründlichkeit 
und methodische Reflektiertheit. Er besorgte die konkrete und umfassende Aus-
führung dessen, was Fichte gefordert hatte: die Rückholung alles entfremdeten 
Nichtichs ins absolute Subjekt (cf. 2.4.6, Fn. 145). Dazu gehörte die Bereitschaft, 
sich vielerlei Einzelwissen anzueignen (welches gar nicht so „absolut“ ist). He-
gels Kenntnis vom Wissen seiner Zeit war enzyklopädisch.50 Die originäre Leis-
tung Hegels war nicht der Durchbruch zum „absoluten Wissen“ (dieses hatte es 
in Religion und Kunst, auch bei Fichte und Schelling bereits gegeben), sondern 
die Erarbeitung des Wissens darum, was es eigentlich heißt, dies zu wissen.51

                                             
48 Plessner 1928 bringt den Idealstil zum Ausdruck, wenn er fordert, Philosophie müs-

se, „jene letzte Tiefe der Dinge sichtbar [...] machen, ohne deren Bewusstsein alles 
menschliche Beginnen ohne Hintergrund und sinnlos bleibt“. Marquard deutet solche 
Formeln als Schwundstufe der Theodizee (in: Hogrebe 1995, 225 ff.). Ein anderer 
Versuch der Versöhnung der Monismen war die eklektische Aneinanderreihung in 
einen ontologischen Stufenbau von Welten, in den Seinsregionen der Neukantianer 
oder im Dualismus von Technik und Moral (2.4.1). Statt Kants zwei Perspektiven 
auf eine Welt gibt es nun zwei Welten (Schelling 1800; Habermas 1981b I, 79 ff.). 

49 „Jede Philosophie ist wesentlich Idealismus“ (Werke 5, 172). Der Unterschied zwi-
schen Hegel und Fichte liegt in der Weise der Ausführung des gemeinsamen Pro-
gramms. Auch Hegel hielt „das Absolute“ für nötig für jede Erkenntnis, nur hielt er 
die Erkenntnistheorie dabei für bedeutungslos (Hogrebe 1987, 90 – Hegel 1807, 71 
nennt sie einen „Betrug“). So blieb er erkenntnistheoretisch zeitlebens Fichteaner, 
wie seine Behandlungsart des Dings an sich zeigt: sie ist fichteanisch – es gibt für 
Hegel kein „Ding an sich“: „Die Vernunft ist die Gewissheit des Bewusstseins, alle 
Realität zu sein“ (Hegel 1807, 179; cf, 100 ff.; 1802, 309; vgl. für die Moralphiloso-
phie Wildt 1982). Die Empörung Hegels gegenüber Kant rührte ja daher, dass dieser 
als Philosoph der „Endlichkeit“ nicht „das Erkennen des Absoluten“ zu vertreten 
wage (1802, 303; vgl. Pascher 1997, 24; siehe auch 2.1.5, Fn. 84). 

50 „Das Wahre ist das Ganze“, das Absolute „wesentlich Resultat“ (Hegel 1807, 24). 
51 König urteilt darüber: „Am Ende steht nur, was am Anfang schon war. [...] Der Weg 

vom Anfang zum Ende (und damit zum Ganzen) führt jedoch bei Hegel durch die 
Vermittlung der Dialektik. Und die Identität von Subjekt und Objekt ist keine unmit-
telbare, bewusstlose, sondern eine ‚durch die Reflexion im Anderssein in sich selbst’ 
vermittelte, eine Identität also, welche die Verschiedenheit und die Negativität in 
sich aufgenommen hat“ (1937, 64). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Dazu gehört die Einsicht, dass mit der Erlangung des absoluten Standpunktes 
das eigentliche Wissen nicht vermehrt wird. Hegel machte es den Philosophen 
schwer. Es gibt bei ihm keinen privilegierten Zugang zum Absoluten: der „abso-
lute Geist“ ist stets das Ganze, er kann daher unmöglich von einer vereinzelten 
Partei usurpiert werden. Es gibt auch keinen unmittelbaren Zugang zu diesem 
Standpunkt, sondern es bedarf des mühevollen Durchgangs durch jeden Einwand 
und Zweifel. Zudem bleibt das vom Geist Verarbeitete in Kraft: der „Schmerz“ 
(Hegel 1807, 24) bleibt bestehen, er wird „aufgehoben“ nur insofern, als er in ei-
ne Sinntotalität eingearbeitet wird – keinesfalls ist man ihn wirklich los. Selbst 
Hegel brauchte für diese Einsichten geraume Zeit – sicher war er 1801 zu diesem 
Standpunkt noch nicht durchgedrungen (Gawoll 1989, 72, cf. Siep 2000). Da der 
„absolute Standpunkt“ nur als nachträglicher möglich ist,52 konnten sich Hegels 
eigene Positionen nicht lange halten – schon deswegen, weil sich die beschriebe-
ne Welt und das Wissen über diese schnell veränderten. Als ein seriöser Denker 
nahm Hegel nur seriöse Gedanken über die Welt in sein System auf (eine andere 
Frage ist es, an welche Stelle er sie dann setzte). Er besitzt aber keine Kriterien 
mehr, um zu unterscheiden, welche Gedanken eigentlich seriös sind.53

Die Plausibilität des Systems ist abhängig von der Aktualität der Ausflüge in 
die Normalwissenschaft, mit denen es seine Relevanz zu illustrieren sucht. Nicht 
zuletzt darum verlor Hegels System nach seinem Tod schlagartig an Überzeu-
gungskraft. Ihr Verschwinden riss in der deutschen Philosophie eine Lücke. Das 
schwierige Erbe bestand in Hegels Anspruch auf Totalität. Zu behaupten, eine 
solche habe es zum Zeitpunkt x gegeben (bei Hölderlin, den „Griechen“, den 
Vorsokratikern oder ähnlichem), imaginiert melancholisch eine ur-idealistische 
Position. Selbst sie aber hätte bereits einen uneingeholten Rest verdrängen müs-
sen (so war ein blinder Fleck an Aristoteles die vorausgesetzte Sklavenarbeit, bei 
Hegel die spekulative „Aufhebung“ der bürgerlichen Gesellschaf).

Die Frage nach Hegel war daher, ob und wie der Anspruch überhaupt noch zu 
halten sei. Die Junghegelianer glaubten zwar noch daran (sonst hätten sie die 
vollendete Theorie nicht in die Wirklichkeit übertragen, „verwirklichen“ wollen 
können, wie Marx ihnen vorwarf), konnten ihn aber in der Theorie nicht mehr 
einlösen.54 Als zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Überwindung der „Sub-
jekt/Objekt-Spaltung“ das große Thema war, kam auch Hegel wieder in Mode.55.

52 Als Reflexionsbestimmung dient er nicht zum regulativen Gebrauch, sondern nur zur 
„ästhetischen Synthesis“ einer resumierenden Betrachtung. „Die Eule der Minerva 
beginnt erst mit der einbrechenden Dämmerung ihren Flug“ (Hegel 1821, 28).  

53 Vgl. MEW 2, 63. So entsteht die Forderung nach „intellektueller Aufrichtigkeit“ 
(Weber 1919, 443; Habermas 1981b I, 66, vgl. Nietzsche und Jaspers): man hat kei-
nen Außenhalt und glaubt, nur aufgrund moralischer Selbstverpflichtung oder des 
Gruppendrucks der Wissenschaftsgemeinschaft ‚objektiv’ zu sein. Gerade diese 
„Moral“ einer bestimmten Gruppe zu einer bestimmten Zeit lässt sich mit Marx je-
doch sehr wohl theoretisch einholen.  

54 Die philosophischen Richtungen, die sich fälschlich als antiphilosophisch verstanden 
(Schnädelbach 1983, 21; Landmann 1977, 11), streuten sich breit. Schon die Jung-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 267

Die Weltanschauungs- und Lebensphilosophie 

„Du deutest die neue Auffassung als das Sehen
eines neuen Gegenstands.“ (Wittgenstein, PhU 401)

Der nächste größere Schulzusammenhang, der sich nach Hegel einstellte, der 
Neukantianismus, zeichnete sich anfangs durch die Verneinung des philosophi-
schen Totalitätsanspruches aus.56 Allerdings entstand um die Jahrhundertwende 
gerade in seinem Rahmen, in erneuter Anknüpfung an Hegel, die Suche nach ei-
ner neuen philosophischen „Weltanschauung“.57 König wollte darin eine Reakti-
on auf den Marxismus sehen. Ist diese Einschätzung plausibel?

In der anfänglichen Ausrichtung des Neukantianismus an den physikalischen 
Wissenschaften ist eine Reaktion auf politische Ereignisse schwer nachzuwei-
sen.58 Anzeichen eines veritablen Einflusses sind erst in der Zeit zu erkennen, als 
die Sozialdemokratie ein Machtfaktor im Deutschen Reich geworden war: Im 
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts neigte man wieder zu einem Idealismus: Edu-
ard von Hartmann, Philipp Mainländer oder Eugen Dühring zeigten ein Bedürf-
nis nach Weltorientierung im großen Stil. Auch der wissenschaftszentrierte Neu-
kantianismus, der positivistisch angefangen hatte, macht eine Wende zum Idea-
lismus durch (Köhnke 1986, 257, 272 f., 404 ff.; Pascher 1997, 46 ff.; Kittsteiner 
2001, F.J. Schmidt 1908). Für diese kollektive Sinnsuche sind verschiedene Er-
klärungen angeboten worden, etwa die Inhaltslosigkeit des deutschen Reiches, 
welches allein durch Macht geeint worden sei, ohne seinen Untertanen „geistige“ 
Identifikationsmöglichkeiten zu bieten.59

Auch wenn dies sicher nicht der einzige Faktor ist, kann man die philosophi-
sche Suche nach Weltanschauung auch als eine auf den Marxismus reagierende 

                                                                                                                                    
hegelianer griffen auf Fichte zurück (Hess 1843; cf. Löwith 1941, 113; Hogrebe 
1987, 112; insgesamt McLellan 1969, Essbach 1988, Draper 1990, Fellmann 1996). 

55 Prominent bei Dilthey 1906, Nohl 1907, Windelband 1910, Levy 1927; vgl. Topitsch 
1967, Kiesewetter 1974 und 1995, Helferich 1979, 151 ff., Losurdo 1993. Siehe 
noch das Hegelverständnis Adornos (cf. 2.5.7, 2.6.3). Es ging um die „Überwindung 
der Trennung von Subjekt und Objekt, von der Max Weber ausgegangen war“ (Jonas 
1968 II, 213). Zu Analysen verschiedener „Subjekt-Objekt-Beziehungen“ siehe Lu-
kács 1916 (in der Ethik geben es ein „Vernichten des Objekts“, 149), Mannheim 
1921, 205 ff. etc.; vgl. Petrowicz 1992, 45 ff.  

56 Köhnke 1986 stellt den Neukantianismus daher schon im Titel zwischen Idealismus 
und Positivismus. „Das Streben nach ausschließenden Prinzipien, welche nicht an-
ders sein können (d.h. nach den Machtsprüchen der Systemstifter), ist ganz auf-
zugeben, und dafür vollständig darzulegen, was wirklich ist“ (Beneke 1832, 88; nach 
Köhnke 1986, 82). A.F. Lange verkündete 1858 brieflich: „Ich halte jede Art von 
Metaphysik für eine Art von Wahnsinn, von nur ästhetischer und subjektiver Berech-
tigung“ (nach Köhnke 1986, 233).

57 Siehe Griffioen 1998, Glatz 2001, 51-154; auch Rohbeck 1999. 
58 Mit Ausnahme von F.A. Lange 1866, 1870, wo Marx aber nur am Rande genannt 
wird. Lange verstarb zu früh, um noch Dispute mit Sozialdemokraten zu führen.

59 Es fehle eine „gefestigte nationale Staatsidee“ (Plessner 1959, 192; Lübbe 1963, 
180; Hermand 1977, 77) – eine nur geforderte symbolische Vergemeinschaftung.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Tendenz betrachten, insofern hier erstmals Alternativen zur inzwischen populä-
ren materialistischen Weltsicht erarbeitet werden.60 „Materialismus“ verstand 
man dabei so, als behaupte dieser, es gäbe keine anderen als materielle Faktoren 
in Geschichte und Politik, was zu einer völligen Sinnleere führen müsse.61 Vor 
allem das im jungen Reich hochgeachtete Staatsethos erschien so gefährdet (D. 
Schulz 2003, 180 ff.). Dass die Sozialdemokratie einer großer Angstgegner war, 
ist evident: überdeutlich ist etwa der Bezug der sich neu formierenden Geistes-
wissenschaften auf die durch die Arbeiterbewegung hervorgerufenen gesell-
schaftlichen Verwerfungen.62

Bei der Suche nach einer neuen Weltanschauung ist also nicht die Frage, ob 
es eine geschlossene und für alle gleichermaßen verbindliche Weltanschauung 
zuvor jemals gegeben hat – bei den unüberbrückbaren Klassenschranken in „tra-
ditionalen“ Gesellschaften ist dies auch kaum denkbar; zumindest wenn man 
nicht in eine mythische Frühe zurück will. Es war vielmehr die zeitgenössische 
Arbeiterbewegung, die eine solche verzeichnen konnte (2.1.4). Der Entwurf einer 
anderen, dem Materialismus widersprechenden „Weltanschauung“ war somit ei-
ne implizite funktionale Aufgabe, die die Sozialphilosophie gegenüber dem in-
zwischen etablierten Marxismus zu lösen hatte.63

60 Nach Jost Hermand „wird das machtpolitische Spannungsfeld der Jahrhundertwende 
von zwei Polen bestimmt: dem übersteigerten Nationalismus der wilhelminischen 
Führungsschicht und der ständig wachsenden Arbeiterklasse, die sich in der Sozial-
demokratie ihre offizielle Interessenvertretung geschaffen hatte“ (1977, 7). Nach A. 
Weber 1931 habe sich speziell die – von Dilthey beeinflusste – Kultursoziologie 
„entscheidend auseinanderzusetzen mit der gegenwärtig [...] allein [!] das Feld be-
herrschenden materialistischen Geschichtsauffassung“ (292).

61 Die Unterscheidung von Materialismus und Idealismus ist sicher nicht ‚die’ Grund-
frage der Philosophie (Joas 1992, 229). Damals wurde diese Frage allerdings überaus 
ernst genommen (Köhnke 1986, 257 ff.). Noch in der heutigen Analytischen Philo-
sophie streiten Realismus und Konstruktivismus (C. Wright 1992, Hügli 1993 II; 
Kutschera 1993). „Materialismus“ wurde damals vage und vergeistigt verstanden, als 
Weltanschauung oder Richtung der Wissenschaft („Positivismus – Psychologismus – 
Historismus“, Wuchterl 1995, 17, 70; cf. Lübbe 1963, 124 ff.; Ringer 1969, 202 f.; 
auch Lange 1865, Schwarz 1912). Doch selbst Rothacker sah dahinter „die Begrün-
der der radikalen Partei“ (1926, 44). Ähnlich sah Heimann im Positivismus die „Hal-
tung des Arbeiters“ (1929, 55). 

62 Ursache der Entstehung der Gesellschaftswissenschaft sei „das Wegfallen aller 
Hemmungsapparate zwischen Staatsmacht und arbeitender Klasse“ nach 1789 (Dil-
they GS V, 32) und „das rapide Anwachsen der Arbeitermassen in der modernen In-
dustrie- und Verkehrswirtschaft; zugleich stellen sich die Arbeiter mehr und mehr 
gegen den Staat und streben nach internationalem Zusammenschluss“ (Dilthey GS I, 
83 f.; cf. König 1937, 28). 

63 „Für den Politiker eine Lehre! [...] nicht nur naturmächtige Gefühle, sondern auch 
ein geschlossenes Gedankensystem geben der Sozialdemokratie und dem Ultramon-
tanismus vor den anderen politischen Kräften unserer Zeit ihr Übergewicht“ (Dil-
they, GS II, 91, vgl. Schäffle 1885, Eckart 1910, Eucken 1920, Ringer 1969, 53, 133, 
202). Dilthey rezensierte schon 1873 Marx’ Kapital. Er kritisierte eine mangelnde 
Berücksichtigung der „realen Bedürfnisse des Individuums“: Marx verkenne „die 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 269

Allerdings konnte die Lebensphilosophie dadurch, dass sie in Mode kam, ge-
rade das nicht leisten, was sie leisten wollte: eine neue, einheitliche und verbind-
liche Weltanschauung zu schaffen. Sie konnte vorerst nur die vorhandenen 
„Weltanschauungen“ sammeln und katalogisieren. Bei Dilthey wie später bei 
Simmel und Mannheim war dabei das Fichtesche Einheitsmotiv wirksam: durch 
die Sammlung der verschiedenen Weltanschauungen sollte das ihnen Gemeinsa-
me herausdestilliert werden und darüber eine neue, übergegensätzliche Weltan-
schauung synthetisiert werden.64 Der Weg zu den Gemeinsamkeiten des weltan-
schaulichen „Überbaus“ führte für Dilthey über die Betrachtung der fundierenden 
„Basis“. Allerdings verbauten Diltheys Vorannahmen ihm eine Betrachtung der 
wirklichen Basis, nämlich den „wirklichen Menschen“ (MEW 1, 384; cf. 241 
u.ö.) und ihrer Daseinsbedingungen und Verhältnisse. Denn Dilthey will als 
„Geisteswissenschaftler“ nichts ungeistiges gelten lassen („Alles ist hier durch 
geistiges Tun entstanden“, GS VII, 147). Dennoch hat er den Anspruch, eine To-
talität zu erfassen und sogar den, eine neue zu gründen. Die gesuchte Weltan-
schauung sollte sich also durch ihre „Totalität“ auszeichnen, doch es sollte eine 
Ganzheit sein, die nur „geistig“ und nur individuell war, denn Dilthey ging dabei 
von dem Bewusstsein aus.65 Das von Dilthey Gesuchte kann also nur eine „geis-
tige Totalität“ sein. Sie kann die Aktorinnenwelt nicht übersteigen, entstammt al-
so der individuellen („Teilnehmer-“)Perspektive, soll aber dennoch alles weitere 
begründen.66 Als Merktitel für das Gesuchte dient nun der des „Lebens“.

                                                                                                                                    
Bedeutung derjenigen geistigen [!] Tätigkeit, welche die Arbeit dem Bedürfnis an-
passt: des Handelns“; GS XVII, 186 f., vgl. Orth 1985, 10; in dieser Linie noch A-
rendt 1960, Habermas 1981b). 

64 Diltheys Weltanschauungstypologie (GS VIII) sammelte nur vorhandene Weltan-
schauungen (Lukács 1954, 344 ff.). Die Absicht solcher Sammlungen war jedoch, 
eine neue Weltanschauung zu erarbeiten, wie einst Hegel 1807; cf. Jaspers 1919, 
Spranger 1921, Mannheim 1929, auch unbekanntere Werke wie Hart 1899, Kroner 
1914, Schlunk 1922 („Eine Einführung für Suchende“), Heußner 1927, Wenzl 1935 
und Wyneken 1940 („Das geistige Erlebnis“, 177 ff.). 

65 Wenn es ja eine Bewusstseinsphilosophie im Sinne von Habermas (1981b, 1985, 
1989) gab, so kam sie nicht von Kant, sondern von Fichte, und vererbte sich von hier 
auf Dilthey und Husserl (man denke noch an die Philosophie des Geistes). Dilthey 
ging es um „den ganzen Umfang des empirischen Bewusstseins“ (GS V, 346, cf. 386 
u.ö.). Zwar geht es um das Ganze, doch dies Ganze ist ein individuelles, geistiges: 
„Dieses Ganze ist das Leben“ (GS V, 200). „Leben ist die innere Beziehung des psy-
chischen Leistungen im Zusammenhang der Person“ (GS V, 408; cf. Bollnow 1936, 
Lukács 1954, 329 ff.; Ineichen in Bärthlein 1983, Orth 1985). 

66 Nur das Geistige und nur eine individuelle Perspektive war angepeilt: „könnte man 
sich ein einziges auf der Erde hinschreitendes Individuum denken, so würde dieses 
bei einer für die Entwicklung zureichenden Lebensdauer diese Funktionen (d.h. 
Kunst, Wissenschaft, Philosophie) aus sich entwickeln“ (Dilthey GS I 422). „Die 
Diltheysche Wendung besteht nur darin, dass an die Stelle der falschen Abstraktion 
des bloßen Verstandesgemäßen eine irrationale, angebliche Totalität des gelebten 
Lebens tritt“ (Lukács 1954, 335). Idealistisch war die Annahme, auf diesem Weg 
zugleich etwas über die „geschichtliche Wirklichkeit“ auszusagen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Leben es ist jedermann intuitiv zugänglich, und begründet und hält auf rätsel-
hafte Weise alles.67 In diesem Sinne ist Dilthey Identitätsphilosoph: hier versteht 
Leben anderes Leben (GS VII, 136) – wie schon bei Fichte, so sind auch hier 
„Ich“ und „Nichtich“, Subjekt und Objekt, Leben und Erlebnis letztlich, also 
seinsmäßig identisch. Wegen der Unabschließbarkeit des idealistischen Monis-
mus schillert dieses „Leben“ beständig zwischen Idealismus und Naturalismus:68

zwar nimmt es die Stelle ein, die bei den Neukantianern das Bewusstsein hatte: 
es produziert die Welt, und es gibt nur diese eine.69 Nur stellt das Leben nicht nur 
vor, sondern es „fühlt“ und „will“ auch (GS I, XVIII). Es hat einen biologisti-
schen Beigeschmack.70 Obwohl vom „Geist“ ausgehend, ist die Grenze zum ge-
genläufigen Monismus fließend, wie an Diltheyschülern wie Spranger und 
Rothacker oder an Plessner deutlich wird. Noch der Nationalsozialismus verstand 
sich bekanntlich als „Weltanschauung“.71

67 „Leben ist nun die Grundtatsache, die den Ausgang der Philosophie bilden muss“ 
(Dilthey GS VII, 359); „hinter das Leben kann das Denken nicht zurückgehen“ (GS 
V, 5). Dies ist „das alte Verfahren, ein Produkt der Abstraktion vom Konkreten zum 
ontologischen Grund eben dieses Konkreten zu hypostasieren und so als ‚Erklärung’ 
anzugeben, was in Wirklichkeit bloße Tautologie ist“ (Lübbe 1963, 185) – die 
„Wohlfeilste Methode, deutsch-tief und spekulativ zu erscheinen“ (MEW 3, 469). 
Das Gesuchte wurde nicht gefunden. Man erschöpfe sich darin, sich selbst zu fordern 
– so lange, bis das Modewerden dieses Forderns selbst schon als „Theorie“ aufge-
fasst wurde (das ist kein seltenes Phänomen, siehe 2.6.1). 

68 „Vom Begriff ‚Leben’ als einer umfassenden, Körper und Geist, Kultur und Natur 
verbindenden Kategorie her ließ sich der Versuch unternehmen, die Trennung von 
Natur- und Geisteswissenschaften zu überwinden“ (Rehberg 1981, 178; vgl. Plessner 
1928, 3). Es schillerte zwischen Subjekt- und Objektnähe (Lukács 1954, 332, 341; 
Fn. 23, 32), ähnlich wie es heute die „Hybride“ in der Aktor-Netzwerk-Theorie tun. 

69 „Durch die Idee der Objektivation erst gewinnen wir einen Einblick in das Wesen 
des Geschichtlichen. Alles [!] ist hier durch geistiges Tun entstanden und trägt daher 
den Charakter der Historizität. In die Sinnenwelt selbst ist es verwoben“ (GS VII, 
147). „Ehedem suchte man von der Welt aus Leben zu erfassen. Es gibt aber nur den 
Weg von der Deutung des Lebens zur Welt“ (291). Dilthey teilte die Welt auf „zwi-
schen der dämonischen Kraft des Einzelwesen und der heiligenden, beharrenden 
Kraft geistiger Formen“ (Hofmannsthal 1911, nach Fellmann 1993, 108). 

70 „Trieb, Gefühl, Leidenschaften, Volitionen sind das Zentrale in dem, was wir Leben 
nennen“ (GS V, XC). Als Urtyp des Lebens galt Dilthey Nietzsches blonde Bestie, 
der Germane (GS VII, 175; vgl. Rickert 1911). Soviel allerdings verstand man von 
diesem Leben, dass man es gehörig national aufladen konnte. „Faktizität der Rasse, 
des Raumes, des Verhältnisses der Gewalten bilden überall die nie zu vergeistigende 
[!] Grundlage“ (VII, 288).

71 In Hitlers Mein Kampf (München 1942, 315) heißt es: „Ohne Menschen gibt es keine 
menschliche Idee auf dieser Welt. [...] Bestimmte Ideen sind sogar an bestimmte 
Menschen gebunden. [...] Gerade dann aber ist doch die Erhaltung dieser bestimmten 
Rassen und Menschen die Vorbedingung zum Erhalt dieser Ideen“ (nach Hogrebe 
1987, 140 f.). „Das Fehlen einer tragenden Weltanschauung [...] hat die politische 
Schwäche des deutschen Volkes wesentlich mitverursacht. Der Nationalsozialismus 
hat es als eine seiner Hauptaufgaben angesehen, diesen Schwächezustand zu über-
winden. Er verbindet alle Deutschen durch eine einheitliche Weltanschauung“ (Der

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 271

Diltheys Anspruch auf geistige Totalität greift auf einen idealistisch gedeute-
ten Hegel zurück (GS IV). Wie Fichte und Schlegel hatte auch Hegel bereits vom 
„Leben“ gesprochen. Wenn sein absoluter Standpunkt jedoch einen Namen be-
kommt, welcher als Eigenname für eine Entität begriffen wird, mit der man 
„immer schon“ identisch ist,72 gehen die genuinen Leistungen Hegels gegenüber 
seinen Vorgängern (und seinen Frühschriften) gerade wieder verloren: Weder ist 
das Wissen der Zeit tatsächlich im absoluten Standpunkt versammelt, noch ist 
bewusst, dass das Absolute an diesem Wissen nur ein nachträgliches ist, welches 
diesem Wissen nichts hinzufügt. Stattdessen wurde unter dem Titel „das Leben“ 
ein übergreifender Standpunkt aufs Geradewohl beansprucht, gerechtfertigt 
höchstens mit intensivem „Empfinden“.73 Hierin rächte sich Hegels Subjektivis-
mus. Zwar hatte Hegel nur in begrenzten Fällen etwas „nachgeholfen“, um das 
System rund zu bekommen.74 Doch da er erkenntnistheoretisch zeitlebens Fich-
teaner blieb (Fn. 49), war etwas ähnliches fortan prinzipiell möglich: wenn allein 
die Selbstbewegung der Gedanken über die Welt philosophisch von Interesse ist, 
gibt es keinen wirklichen Halt in der Außenwelt. Hier lag das Einfallstor für phi-
losophisch weniger disziplinierte Denker, die das, was ihnen richtig erschien, in 
ihr Surrogatsystem an eine ihnen richtig dünkende Stelle setzen konnten.75

                                                                                                                                    
Neue Brockhaus: Allbuch in vier Bänden, Bd. 4, Leipzig 1938, 68 f., zitiert von Reh-
berg in Rohbeck 1999; vgl. Schwarz 1933; auch 2.4.6 zu Schelsky).

72 Wenn „Leben [...] das von innen bekannte“ ist, „hinter welches nicht zurückgegan-
gen werden kann“ (Dilthey, GS VII, 359), dann gilt: Erkenne dich selbst (Spann 
1935). „Eine lebendige Wirklichkeit erkennt sich selbst“ (Freyer 1930, 82). Auch 
Lukács spricht lebensphilosophisch von der „Selbsterkenntnis der kapitalistischen 
Gesellschaft“ (1923, 235; cf. 2.5.4). Schon Hegel begann (Werke 1, 378 u.ö.) und 
endete mit dem „Leben“ („Die unmittelbare Idee aber ist das Leben“, Logik, Werke 
7, 470; cf. Hogrebe 1987, 7). Insofern ist der Hegelbezug der Lebensphilosophie gar 
nicht so unberechtigt – um so schlimmer für Hegel. 

73 Vgl. Simmel 1910 und 1918, Misch 1930, Messer 1931, Lersch 1932, Bollnow 1933, 
1936 und 1958, Feifel 1938, Glockner 1938, Lieber 1974, Dahms 1987, Baumgart-
ner o.J., Ebrecht 1991, Fellmann 1993, Albert 1995 und 2000.  

74 „Der Übergang der Familie und der bürgerlichen Gesellschaft in den politischen 
Staat ist also der, dass der Geist jener Sphären, der an sich der Staatsgeist ist, sich 
nun auch als solcher zu sich verhält […]. Der Übergang wird also nicht aus dem be-
sondern Wesen der Familie etc. und dem besondern Wesen des Staats, sondern aus 
dem allgemeinen Verhältnis von Notwendigkeit und Freiheit hergeleitet. Es ist ganz 
derselbe Übergang, der in der Logik aus der Sphäre des Wesens in die Sphäre des 
Begriffs bewerkstelligt wird. Derselbe Übergang wird in der Naturphilosophie aus 
der unorganischen Natur in das Leben gemacht. Es sind immer dieselben Kategorien, 
die bald die Seele für diese, bald für jene Sphäre hergeben“ (MEW 1, 208 f., vgl. Il-
ting in Riedel 1975). Hegel „entwickelt sein Denken nicht aus dem Gegenstand, son-
dern den Gegenstand nach einem [...] in der abstrakten Sphäre der Logik mit sich fer-
tig gewordenen Denken“, MEW 1, 213). Noch Lask (1902), ein Vorbild für Heideg-
ger und Lukács, lehnte Hegels inhaltliche „Sprünge“ entschieden ab.

75 Szeliga setzte „das Geheimnis“ (MEW 63, 59 ff.); Schopenhauer und Nietzsche den 
„Willen“, der späte Schelling und Heidegger das unvordenkliche „Seyn“, der Histo-
rismus die „Geschichte“ an die Stelle des obersten Prinzips (zur Verwandtschaft des 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Lukács übertrieb also nicht, wenn er darin einen „Irrationalismus“ erblickte. 
Diese Strömungen selbst lehnten ja die ‚kalte’ wissenschaftliche Rationalität zu-
nehmend ab („Leben kann nicht vor den Richterstuhl der Vernunft gebracht wer-
den“, Dilthey GS VII, 359).76 Man meinte, die Wurzel für die Fehlentwicklungen 
der modernen Welt in dem objektivierenden Standpunkt der positiven Wissen-
schaften gefunden zu haben – die sich in Form der Psychologie zudem auf das 
Terrain der Philosophie wagten (N. Schmidt 1995). Schon in diesem Denkansatz 
versteckte sich der Subjektivismus: das deutsche Denken unterstellte, dass „die 
Welt“ (die in den Wissenschaften konstruierte und die vom Menschen erlebte) 
eine von Denkleistungen konstituierte sei. Folglich galt es einen Standpunkt zu 
suchen, von welchem aus die Welt wieder als Ganze zu „denken“ sei.77 Misslich-
erweise lagen diese Überwindungen wieder nur im Subjekt vor. In der Abfolge 
der Schulen wiederholte sich ein Muster: das Vorgängersystem wird als zu sub-
jektiv befunden und ihm ein objektiveres entgegengesetzt, welches erneut objek-
tivierend überholt wird.78

Heideggers Ontologismus (2.5.5) bildete in dieser Bewegung einen nur vor-
läufigen Endpunkt – Arendt, Anders, Löwith und Marcuse versuchten ihn an 
Konkretion zu übertreffen (Rentsch 2001, 215). Doch den Fichteanismus wurde 
man auf diese Weise nicht los, denn er steckte in den Voraussetzungen.79

Historismus mit Hegel Schnädelbach 1983, 59 ff.); Dilthey das „Leben“, der späte 
Simmel mit Bergson den „Vitalstrom“, Rathenau und Klages die „Seele“, Lukács 
das „Klassenbewusstsein“. Noch heutige Narrative der Struktur, des Systems, der 
Kommunikation oder der Differenz haben eine idealistische top-down Struktur. Die 
Willkürlichkeit solcher Konstruktionen wird daran deutlich, dass Heidegger in einem 
späten Seminar, für das Gadamer seine Meisterschüler um sich geschart hatte, sämt-
liche Deutungen seines Werkes von sich wies. Auch die Auslegung bleibt subjekti-
vistisch, sie legitimiert sich kraft charismatischer Autorität, die nicht übertragbar ist. 
Hegel, Nietzsche, Heidegger und Luhmann haben statt Schülern nur Epigonen.  

76 Selbst Plessner spricht von einer „Befreiung [!] von der Herrschaft der seit der grie-
chischen Antike die Interpretation unseres Denkens, Handelns und Hoffens be-
herrschten Kategorien“ (1928, 25; vgl. Klages 1929). „Leben“ kann nur dann nicht 
„vor den Richterstuhl der Vernunft gebracht werden“, wenn beide als identisch ge-
setzt werden. 

77 Die Südwestdeutschen übernahmen die „Totalität“, „Geistigkeit“ und „Intuition“ von 
Dilthey (Windelband 1910, 291; Rickert 1921, 265 ff., 412). Rickert überbaute sei-
ner als ‚seiend’ konstituierten Gegenstandswelt eine ‚geltende’ Wertsphäre und kam 
so zum „Bewusstsein überhaupt“; Husserls Phänomenologie zergliederte die Erleb-
nisgehalte, die einer Ausdifferenzierung in eine äußere und eine innere Welt voraus-
lägen; die Lebensphilosophie wollte diesen Standpunkt im „Erleben“ wiedergewin-
nen (cf. Lehmann 1943, Hügli 1993, Wuchterl 1995). 

78 Dem Eskapismus bei Stirner und Kierkegaard folgte Machs Positivismus, der jedoch 
weltlos war. Auf die Suche nach einem objektiveren Subjektivismus begaben sich 
dann der Neukantianismus, der Vitalismus, der Existentialismus und schließlich die 
philosophische Anthropologie (zu ihren idealistischen Wurzeln Rehberg 1985). 
Selbst die Rassenlehre kann als ein Versuch gelten, den subjektivistischen Relati-
vismus biologistisch zu untermauern.  

79 „So wird Hegel auf Fichte [...] zurückgeführt. [...] ‚Der Gegenstand ist ganz und gar 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 273

In dieser Linie deutete Dilthey sogar die Nationalökonomie als Geisteswis-
senschaft. Das führte in seiner Nachfolge dazu, dass auch sie radikal vergeistigt 
wurde, wie man an Freyer beispielhaft sehen kann.80 Gegenüber Hegel sind da-
mit aus dem Streben nach Totalität ganze Seinsregionen entfallen: die Natur, von 
deren Untersuchung Dilthey sich ja abgrenzen will, sowie die nichtgeistige Un-
terseite der Gesellschaft, die ursprünglich der Gegenstand der Soziologie war – 
ein eliminativer Idealismus. Aus dieser Perspektive bleibt nur das eigene, zudem 
vergeistigte „Selbst“ übrig.81 Das erinnert an Fichte, auf den sich Dilthey an zent-
ralen Stellen bezog (GS VII, 157, 280, 333; Glatz 2001, 230).

Tatsächlich lässt sich ein Fichtesches Einheitsmotiv bei Dilthey schon früh 
nachweisen: 1860 schwärmte er für die Hermeneutik Schleiermachers, in welcher 
aus „der Einsicht in die Entstehung von Texten [...] die Regeln für ihr Verständ-
nis gewonnen werden“. 1865 wollte er den Formalismus von Kants Ethik über-
winden, indem er sie der theoretischen Vernunft anglich.82 Doch wie ist ausge-
rechnet bei Dilthey eine solche Identitätsphilosophie erklärlich? Geht denn nicht 
auf ihn die Trennung von Natur- und Geisteswissenschaften zurück? Die Ant-
wort steckt nicht in den erklärten Absichten, sondern in den leitenden Grundan-
nahmen. Ein in Zeiten der Theorienschwemme unverzichtbares philosophisches 
Geschäft ist die Herausarbeitung verschiedener Logiken in unterschiedlichen 
Gebieten menschlichen Handelns und Nachdenkens.83

                                                                                                                                    
Wissen’ [Ebbinghaus]. Das ist, im besten Fall, ein modernisierter Fichte“ (Lukács 
1954, 437). Fichteanismen finden sich auch dort, wo man sie nicht vermutet: „Die 
Trennung von Inhalt und Form ist entweder undurchführbar oder unzutreffend“ 
(Horkheimer 1937a, 141; Brandom 1994, engl. 635 spricht von „norms all the way 
down“ und schwärmt von Hegels „absolutem Wissen“, dt. 973; cf. 4.3, Fn. 25). Die 
Erkenntnistheorie macht diese Annahme nur explizit.  

80 Webers These über ideelle Faktoren in der Geschichte (2.4.6) wird bei Freyer zu ei-
ner über die Beschaffenheit der Wirklichkeit; er ontologisiert das Modell. Erst diese 
Vergeistigung auch noch der Wirtschaft ermöglicht Freyers Glauben an eine ethische 
Überwindung der Wirtschaft aus dem Wollen theoretisch: „Die Theorie des Kapita-
lismus und seiner Entwicklung geht bekanntlich mit großem Erfolg auf Weltan-
schauungselemente zurück [...] der innerste Sinngehalt der kapitalistischen Lebens-
form wird ausgemacht von einer bestimmten Moral, Metaphysik und Lebenslehre“ 
(1923, 39). „Die Auflösung der wirtschaftlichen ‚Sachen’ in menschliche Funktionen 
hat [...] die Tendenz, überhaupt die Kategorien zu zerbrechen und nur mehr das reine 
Subjekt [...] übrig zu lassen“ (Freund 1932, 335, cf. Schefold 1994a, Acham 1995). 

81 Vgl. Lukács 1954, 333, 341. Habermas erbte diese Halbierung (1968, 178 ff.; 3.1). 
82 Ineichen (in: Bärthlein 1983, 153) zitiert Diltheys Schrift „Das hermeneutische Sys-

tem Schleiermachers“ (1860) und seine Habilitation „Versuch einer Analyse des mo-
ralischen Bewusstseins“ (1865, aus: Dilthey, GS XVIII). 

83 Man denke an Aristoteles’ Unterscheidung der Seelenteile in De Anima und die Bin-
nendifferenzierungen innerhalb der der Vernunft in der Nicomachischen Ethik. Sol-
che fundamentalphilosophischen Re-Formationen gab es immer wieder, besonders 
bei einem Überangebot an philosophischen Schulen. Aristoteles’ Weisen zu wissen, 
Kants Trennung des theoretischen und praktischen Gebrauchs der Vernunft, Husserls 
phänomenologische Unterscheidung spezifischer Gegebenheitsweisen, Webers Un-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Ähnliches strebte Dilthey an, als er die Trennung der Geschichts- von den 
Naturwissenschaften wie bereits von der Philosophie auf eine sichere methodi-
sche Basis stellen wollte. Dabei spiegelte er Gedanken des Neukantianismus, der 
die Praxis der erfolgreichen Naturwissenschaften philosophisch „begründet“ (und 
eigens dafür die Disziplin der Erkenntnistheorie entwickelt) hatte, in die Praxis 
der Geschichtswissenschaften, die er nun ihrerseits erkenntnistheoretisch „be-
gründen“ wollte. Zwar wehrte sich Dilthey gegen eine Einteilung der Wissen-
schaften nach Gegenstandsgebieten (GS V, LXXIX), aber nur deswegen, weil es 
für ihn im Geschichtlichen gar keine Gegenstände gebe. Dieser Seinsbereich sei 
in allem uns umgebenden vielmehr mitgegeben (GS VII, 70). Er ging also von 
einer eigenen Seinsweise, von einer „geschichtlichen“ (GS VII), einer „geistigen 
Welt“ (GS V) aus.84 Der genetische Kurzschluss des Idealismus manifestiert sich 
darin, dass Gegenstand der Geisteswissenschaften für ihn nur „der Geist“ sein 
kann. Der lebendige Geist ist zwar ungegenständlich, aber aus seinen Kristallisa-
tionen kann älterer, „objektiver Geist“ noch nachträglich „verstanden“ werden. 
All das steckte Dilthey im Rücken. Die historischen Wissenschaften, die es längst 
gab,85 wurden von dieser Grundlegung, die ihnen als Gegenstand einen „objekti-
ven Geist“ unterschob, nicht eigentlich „begründet“, sondern vielmehr überformt 
und ideologisiert. Denn warum sollten sich die historischen Disziplinen nur mit 
„geistigen“ Dingen (Philosophie, Religion, Kunst) auseinander setzen? Dies 
klingt allzu offen nach einem Klassenvorurteil verbeamteter Bildungsbürger.86

terscheidung von Wertsphären und Wittgensteins Verweis auf sich unterscheidende 
Grammatiken verschiedener Sprachspiele sind nur die wichtigsten davon. 

84 Was Dilthey „geschichtlich-gesellschaftliche Wirklichkeit“ nennt (GS I, 26), nennt 
Freyer 1923 „objektiver Geist“, N. Hartmann 1933 „geistiges Sein“ – eine eigene, 
„geistige Welt“ (Dilthey GS V). Nicht zufällig verwies Diltheys „Kritik der histori-
schen Vernunft“ Kants Ding an sich in die Erkenntnis der Natur, bei der Geschichts-
erkenntnis gäbe es kein solches, da es hier um uns selbst gehe. Auch hier muss der 
Anspruch auf Totalitätserkenntnis Kants kritischen Einspruch verabschieden.  

85 Zur Vorgeschichte vgl. Troeltsch 1922, Mannheim 1924, Schnädelbach 1983, 51-87.
86 Warum sollte man etwas vorgängiges nicht verstehen können? Der „Geist“ gilt wohl 

nur deswegen als „unhintergehbar“, weil er für die eigene Gruppenidentität einsteht. 
Der genetische Kurzschluss ist am Werk. Auch Marx behandelte Religion, Recht, 
Philosophie etc., jedoch ohne sie dafür zu vergeistigen. Mit Lask 1911 kann man ei-
ne gesellschaftswissenschaftliche Erfassung nichtgeistiger Gegenstände (sozialer 
Strukturen, Prozesse etc.) als rationale Erfassung eines arationalen Materials be-
schreiben. Lask ging innerhalb des neukantianischen Ansatzes so weit, die Form von 
dem Material abhängig zu machen. Darum wurde er von Ernst Bloch „materialisti-
scher Nikolaus“ genannt. Doch er verstarb zu früh, um im Neukantianismus wirksam 
werden zu können. Auch Karl Lamprechts Kulturgeschichte und Mannheims Wis-
senssoziologie stießen bei den Zeitgenossen noch auf Widerwillen. Heute gehören 
Wissenssoziologie und Wirtschafts- und Sozialgeschichte anerkanntermaßen zu den 
Grundlagendisziplinen. Zwar macht die symbolische Dimension jüngst wieder eine 
Karriere in den Geschichtswissenschaften (Francois 2000). Sie kann und will grund-
legende Betrachtungen aber nicht ersetzen, sondern nur ergänzen und verdeutlichen. 
„Es gilt [...] , zunächst die objektive Wirklichkeit jenseits der Symbole zu ergründen, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 275

Die Lebensphilosophie geriet hiermit in eine Aporie: einerseits war sie mit 
der Abwehr der naturwissenschaftlichen Vergegenständlichung beschäftigt, um-
gekehrt aber bemühte sie sich selbst um ein spezifisches Gegenstandsgebiet, das 
nunmehr das historisch Individuelle, die „singuläre Totalität“ (Simmel), vor al-
lem die eigene, erfassen sollte.87 Die bürgerliche Gesellschaft fiel zwischen bei-
den hindurch. Dilthey prinzipialisiert den Gegenstandsverlust, der schon in der 
Soziologie begegnete (2.4.1). Welches dieser Phänomene früher auftrat, ob es ei-
ne gemeinsame Ursache gibt oder eines das andere induzierte, ist eine hier nicht 
zu entscheidende Frage. Es gilt vielmehr, die Relevanz des Gegenstandsverlustes
in verschiedenen theoretischen Sphären erst einmal zu sehen. Der Verlust der 
Gegenständlichkeit wurde sogar in der damaligen Kunst diagnostiziert und for-
ciert.88 Sie ist ihrer Umwelt gegenüber damit gerade nicht „kritisch“, sondern un-
distanziert den bürgerlichen geistigen Strömungen der damaligen Zeit verhaftet. 

Dem theoretischen Substanzverlust ging die Forderung nach einer allumfas-
senden, ursprünglich leistenden Spontaneität des vorgängigen Subjekt-Objekts 
voran (welches es sei: das Selbst, der existentielle Lebensvollzug, das Sein, das 
Volk, die Sprache oder das klassenbewusste Proletariat), welches nur von toten 
Vergegenständlichungen oder „Verdinglichungen“ befreit werden müsse. Voll-
zieht man gedanklich eine solch idealistische Totalisierung, bleibt nichts, kein 
„Nichtich“ mehr übrig, nach dem man sich im Bemühen, sich selbst zu verste-
hen, irgend richten müsste oder könnte. Was allmählich als „geistige Krise“ emp-
funden wurde, war die Kehrseite dessen, was einmal angezielt wurde: es ist gera-
de der idealistische und sich nicht bescheiden könnende Anspruch, die Wirklich-
keit total erkennen zu wollen, der den Nihilismus nach sich zieht.89

                                                                                                                                    
bevor man beurteilen kann, ob ihre symbolische Repräsentation angemessen oder i-
deologischer Natur ist“ (Baumgart 1991, 150). 

87 Der Sinn der „Revolution im kulturphilosophischen Sinn des Wortes“ sei, dass „das 
Leben [...] sich gläubig zu sich selber bekennt, dies Bekenntnis aber [...] absolut setzt 
[...] in dem Bewusstsein, dass es nur s e i n e Kultur ist“ (Freyer 1923, 129). Es ging 
also um das ‚Deutsche’ (Mann 1919, Troeltsch 1922, Schnädelbach 1983, Fn. 138). 
Ebrecht verfolgt das Konzept der „Lebenswelt“ auf den Diltheyaner Freyer zurück 
(1991, 85;. Freyer 1923, 115).

88 Siehe Kandinsky 1912 (cf. Wyss 1996) oder Musils Mann ohne Eigenschaften (dazu 
Rentsch 2000, 292 ff.). Coletti verfolgt diese „Vernichtung der Dinge“ kritisch bis 
auf Hegel zurück. Sie drang über Engels und Bergson bis zu Lenin, Lukács und Mar-
cuse (Coletti 1976, 139 ff.). Sartres nihilistischer Existentialismus prolongierte diese 
Stimmung nur, wie ja auch die abstrakte Malerei der 1910er Jahre erst in den 
1950ern populär wurde.

89 Wie Fichte (cf. Fn. 33), macht auch Dilthey „nicht den Unterschied zwischen einem 
Gegenstand, der erblickt wird, und dem Auge, welches ihn erblickt“ (GS V, 
LXXIX). Dilthey hebt die kriteriale Unterscheidung von Subjekt und Objekt auf: das 
Dasein des Erlebnis sei für mich „ununterschieden von dem, was in ihm für mich da 
ist“ (GS VII, 139). Ein Nihilismus sollte nicht überraschen – er kommt in Form des 
Relativismus. Zur Krisenwahrnehmung vgl. Singer 1921, H. Heller 1926, Smend 
1928, 1; Heimann 1929, 5 ff.; Mannheim 1929, 31; Fried 1931, 139 ff.; Wenzl 1935, 
373 ff.; Husserl 1936, Lukács 1951, 7; Habermas 1963, 228 ff.; Kossellek 1959; 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Nur aufgrund der damaligen Selbstverständlichkeit des Idealismus wurde der 
in der totalen „Vergeschichtlichung“ liegende Nihilismus nicht als gefährlich 
empfunden. Der aggressiven zeitgenössischen Politik war dieses Denken wie 
maßgeschneidert.90 Nicht nur Heidegger spürte, eine wie schroffe Absage dies an 
Marx und an Kant war91 – nicht aber an Fichte, Hegel und Nietzsche.

Provoziert nun jede „Vergeschichtlichung“ einen Relativismus, und wäre 
deswegen eine überhistorische Region zu reservieren?92 Oder erzeugt erst die id-
ealistische Vergeschichtlichung, die alles erkennen zu können meint („Totali-
tät“), darum aber nichts mehr unterscheiden kann und nur noch sich selber sieht, 
diesen Nihilismus? Die beschriebenen Entwicklungen legten Letzteres nahe. Oh-
ne identitätsphilosophische Voraussetzungen sind aus einer bestimmten Genese 
von etwas noch keine Schlüsse auf seine Behandlungsart oder seine ontologische 
Wertigkeit zu ziehen.93 Liegt aber ein vereinheitlichendes Denken zugrunde, so 
erzeugt die Historisierung einen haltlosen Historismus, der jedes feste Wissen, 
selbst die den Naturwissenschaften zugrunde liegende sinnliche Gewissheit, in 
sich aufsaugt. Erst wenn jedem einzelnen Erkenntnisakt ein transzendental „leis-
tender Akt“ des historischen Subjektes vorausgeht, der „unhintergehbar“ ist, so 
erscheint alles vormals als sicher und gewiss Geglaubte als radikal ungesichert. 

Türcke 1983, Steil 1993, 197 ff., Lichtblau 1997, 392 ff.; Kodalle 2000, Savage 
2002. Zu Parallelen in der Kunst Wyss 1995.  

90 Siehe die neueren Analysen der deutschen Weltkriegsphilosophie (Flasch 2000, Joas 
2000). Im dritten Reich galt dieser Idealismus vielen als zu weich (Lehmann 1943, 
120 ff., 410). Dennoch hatte der Nationalsozialismus selbst idealistische Züge, und 
idealistischen Denkern wie Heidegger (Tertullian 1990), Gadamer (Orozco 1995), 
Rickert (Fulda 1999) oder Hermann Schwarz (Henning 1999) ließ er seinen Raum 
(cf. Kapferer 2002, Tilitzky 2002).

91 Lersch 1932 erstrebte mit Dilthey die „nichtgegenständliche Unmittelbarkeit der Er-
lebniserfahrung“ (5): „Wird für die Lebensphilosophie das Erleben in seiner Intimität 
und Unvermitteltheit zum Prototyp des adäquaten Wissens um Wirklichkeit, so wird 
die Wissbarkeit der Phänomene gerade da nicht gesucht, wo Kant sie in der Selbst-
bescheidung diskursiven Wissens als allein möglich erklärt hat“ (6).    

92 Es „versteht sich von selbst, dass nur ein außerordentlich kleiner Teil von dem, was 
in der Welt überhaupt geschieht, geschichtlich ist“ (Windelband 1908, 265). Noch K. 
Lenk (1970, 80) meint, Mannheim behalte im Gegensatz zu Marx einen logischen 
Rumpf (eine „dünne logische Schicht“) bei. Dies verrät einen Einfluss der Lebens-
philosophie auf Lenk: es ist umgekehrt Marx, der eine verlässliche Wissenschaft-
lichkeit voraussetzt und praktiziert, während Mannheim, der in seiner Frühzeit 
(Mannheim 1924) diltheyanisch die „Subjekt-Objekt-Spaltung“ überwinden wollte, 
einer solchen nicht mehr traut und sie allererst wieder vorbereiten will (2.6.1).

93 So zogen weder Kant noch Marx aus ihren empirischen (durchaus ‚naturwissen-
schaftlichen’) Studien derartig annihilierende Konsequenzen, lediglich durften sich 
Ergebnisse anderer Studien mit diesen nicht widersprechen: Kant ließ sich durch sei-
ne Studien über die Entstehung des Kosmos nicht zu einer Entwertung der Sitten o-
der der Religion hinreißen. Für Marx folgte aus der Entstehung des Überbaus aus der 
Basis weder, dass der Überbau an sich nichtig sei, noch dass beiden mit der gleichen 
Methode beizukommen sei (hierzu näher Kapitel 4.2). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 277

Nur deshalb entsteht der Eindruck, man habe es mit einer „geistigen Krise“ zu 
tun. In der Tat ist die Theorie hier in der Krise, aber nur, weil sie ihre Gegenstän-
de – und damit sich als Theorie – aufgegeben hat. Die Vergeistigung steckt schon 
in den fichteanischen Weichenstellungen (die nicht als „Erkenntnistheorie“ ex-
plizit sein müssen). Die Sozialphilosophie kann so eigentlich gar nichts mehr er-
klären, geschweige denn beschreibend „verstehen“ – nicht einmal sich selbst.94

Von eventuell zugrundeliegenden realen Krisen weiß sie nichts mehr zu berich-
ten, da sie den Kontakt zu Wirklichkeit, die Bodenhaftung verloren hat. Darin 
gründet die Krise der Philosophie (Kapitel 3). Sie wird besonders dann relevant, 
wenn das Wissenssubjekt sich politisch ungesichert wähnt, oder wenn es sich in 
unversöhnliche Gruppen und Weltanschauungen aufzulösen droht. Diese Geis-
tesverfassung hat schon Mannheim aufschlussreich skizziert.95 Gehen wir damit 
zur Einzelbetrachtung über.

2.5.3 Rudolf Eucken als Vorläufer 

Ein Philosoph, der den damals grassierenden „Hunger nach Weltanschauung“ 
(Windelband 1910, 278) in reiner Form aufgriff, war Rudolf Eucken. Er be-
stimmte die allseits empfundene „Krise“ selbst, ihre Ursachen wie auch die Lö-
sung als rein geistige Phänomene.96 Mit der Geschlossenheit dieses Bildes zielte 
er eine „Neue Grundlegung einer Weltanschauung“ an, er führte einen „Kampf 
um einen geistigen Lebensinhalt“ (Eucken 1896). Die Pionierleistung Euckens 
zeigt die Charakterzüge dieses Unternehmens unverstellt, denn in dieser frühen 
Form wird noch erstaunlich deutlich, ja zuweilen roh ausgesprochen, was später 
wesentlich subtiler formuliert wurde, aber doch ähnliches meinte. Eucken ist da-
mit stellvertretend für die Suche nach „Weltanschauung“, die sich gerade auch 
im Neukantianismus jener Zeit herausbildete. Deren Aporien betreffen nicht nur 
ihn, sind bei ihm aber besonders deutlich sichtbar.

                                             
94 Hegel, Mead, Buber und Levinas haben deutlich gemacht, dass man sich selbst nur 

mit den Anderen ausbilden und verstehen kann. Dazu muss man den anderen anders 
sein lassen und nicht vorschnell mit mir ‚identisch’ erklären. Daran hapert es in den 
Weichenstellungen noch vieler neuerer Theorien (so übernimmt Rawls das verkürzte 
Menschenbild der neoklassischen Ökonomie, 3.2; und Habermas kennt nur „überge-
gensätzliche“ Parlamentarier, 3.1).  

95 Für Mannheim (1924; 1929, 31) war das Problem der Epoche, dass alles immer 
schon vor-ausgelegt wäre. 

96 „Von Jugend an [er ist 1846 geboren, CH] durchdrang mich die Überzeugung, dass 
die jetzige Menschheit sich in einer schweren Krise befindet“ (Eucken 1896a, nach 
Lehmann 1943, 139). Eucken spürte „eine geistige Krise, wie sie so gewaltig in der 
ganzen Vergangenheit nicht war“ (1908, 43). Er bekam 1909 den Nobelpreis und be-
einflusste Scheler, Grisebach, Gehlen, Schwarz, Simmel und Husserl. Die Beschäfti-
gung mit Randfiguren ist ein vielversprechender Weg zur Durchdringung eines Pa-
radigmas: „Die Form [...] wird gerade an dem schmächtigen Leib der dürftigen Dich-
tung [hier: Begriffsdichtung, CH], als ihr Skelett gewissermaßen, augenfällig“ (Ben-
jamin, GS I.1, 238). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Eucken geht von einer krisenhaften Orientierungslosigkeit seiner Zeit aus 
(Punkt 6 der Königschen Thesen), welche – mit der normativen Sozialphiloso-
phie gesetzt, der Zusammenhalt der Gemeinschaft sei ein „geistig-moralischer“ – 
schlimme Konsequenzen nahe lege.97 Jenem „geistigen Dunkel der Gegenwart“ 
tritt er entgegen (1896, V). Dabei ist sein Hauptgegner der „Naturalismus“ (7). 
Darunter versteht Eucken in typisch idealistischer Nichtunterscheidung von Den-
ken und Sein sowohl die reduktionistische Denkweise wie auch das Phänomen 
der „technischen und industriellen Kultur“ selbst (5). Da in einer Dialektik der 
Aufklärung die Natur den Menschen in Form der Technik unterworfen habe, gel-
te es, ihr etwas entgegenzusetzen (Punkt 8).98 Aus der Bestimmung, die Eucken 
der Natur gibt, geht hervor, dass mit „Naturalismus“ der Sozialismus zumindest 
mitgemeint ist (Königs Punkt 1):99 für Eucken könne kann die Natur aus sich 
selbst keine Ordnung schaffen, sondern muss sich dazu „in den Dienst der Geis-
teswelt“ stellen (183). Deutlich wird an dieser Entgegenstellung, ausgerechnet 
unter der Überschrift „Die Gesellschaft“ (183 ff.), das Überspringen des Gegens-
tandes Gesellschaft: nach dem Muster von Hobbes sieht Eucken in der Natur nur 
das Einzelne.100 Als nächste Region im Stufenbau der Wirklichkeit kommt un-
mittelbar der „Geist“. Eine Selbstorganisation der Gesellschaft war allerdings 
schon im aristotelischen Naturrecht vertreten und in neuer Form in der Politi-
schen Ökonomie seit Adam Smith untersucht und beansprucht worden.

Folglich tragen nach Eucken diejenigen, die sich darauf berufen (und das ta-
ten in Deutschland anstelle des Bürgertums die Sozialisten), die Schuld an der 
„geistigen“ Krise, da sie den Geist übergehen. Darin steckt sicher auch ein Res-
sentiment sich hintergangen fühlender Mandarine. Die Sozialisten stellen die 
„geistig“ vorgeschriebene Ordnung vom Kopf auf die Füße.101 Der Sozialismus 
kranke vor allem an der „ungenügenden Behandlung des Lebensproblemes“ 

97   „Dass dem heutigen Kulturleben eine alles durchdringende und zusammenhaltende 
[sic!] Hauptüberzeugung, ein gemeinsames Ideal fehlt, das kommt immer deutli-
cher zur Empfindung“ (Eucken 1896, IV).

98   „Die technische Arbeit [...] wird zum Maß unseres ganzen Lebens [...] So hat die 
Natur uns auf unserem eigenen Gebiete geschlagen, indem wir sie unterwerfen 
wollten, sind wir ihr unterlegen“ (Eucken 1896, 5 f.) 

99   „Der Mensch, so heißt es, gehört ganz und gar zur Natur. (...) hinter diesen Mei-
nungen [...] steht eine weltgeschichtliche Bewegung“ (Eucken 1896, 3 f.). 

100  „Denn der Naturprozess gewährt ein eigenes Leben [...] nur dem Einzelnen. (...) 
Eine innere Unterordnung unter ein Ganzes“, d.h. Selbstorganisationen seien aus 
dieser Sicht „unbegreifliche Wunder“ (Eucken 1896, 11, cf. 185). Hingewiesen sei 
auf die Parallele zur atomistischen Sichtweise der neoklassischen Vorstellungen. 

101  „Die Behandlung ihres [der Gesellschaft] eigenen Ergehens als eines abschließen-
den und ausschließenden Selbstzwecks ergibt schwere Missstände, eine Verkeh-
rung des Lebens“ (a.O., 183 – man bemerke die Uneindeutigkeit von „Behand-
lung“: dies kann sich auf Theorie beziehen, aber auch auf Politik). Es muss, wenn 
dies „Eigenschaften des Ganzen“ werden – und das ist erst der Fall, seit der ‚selbst-
ständige Arbeiterstand’ einen „wachsenden Einfluss in der Gesellschaft“ (288) er-
langt hat – „eine innere Abwendung erfolgen“ (186). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 279

(290) und könne daher keinen „geistigen Lebensinhalt erreichen“ (289; Fn. 63). 
Er scheint sich von jenem angegriffen zu fühlen, und poltert an diese Adresse zu-
rück: es „gesellt sich zur Verkehrtheit der Sache eine Unwahrhaftigkeit der Ge-
sinnung“ (184). Da Eucken die Krise als eine geistige geortet hat, verspricht der 
Sozialismus keinen Ausweg. Vielmehr schöpfe er aus der gleichen Quelle wie 
die Industrialisierung (2.4.5, Fn. 106). Seine „verstandesmäßige und abstrakte 
Art“ zu denken entstamme der „Aufklärung“ (289); so bleibt der Sozialismus, 
statt eine Lösung zu sein, Teil des Problems (Königs Punkt 7 in Variation). Doch 
immerhin scheint auch Eucken die sozialen Probleme aufzugreifen:102

„Denken wir an die Probleme der Verteilung der wirtschaftlichen Güter und [...] die 
Ungerechtigkeit, welch dabei der Zufall der Geburt ergibt, [...] die überkommene Schei-
dung niederer und höherer Klassen usw., es bleiben hier manche Probleme, die uns viel 
zu tun geben“ (Eucken 1896, 288). 

Wer ist dieses „uns“? Ist es, wie das Streben nach „Gemeinschaft“ (267), nach 
„Einheit“ und dem „Ganzen“ (12, 23, 40 etc.) vermuten lässt, das ganze Volk, 
das in demokratischer Selbstgesetzgebung solche Probleme angeht? Nein – Eu-
cken will mit „Luther, Kant, Goethe, diese[n] Helden geistiger Befreiung, einer 
politischen Demokratie entschieden“ widersprechen (319), „diese Aufklärungs-
tendenz aufs entschiedenste bekämpfen“ (316). Warum? Zunächst, weil er in der 
Diagnose keinen Kapitalismus zugrundelegt, sondern eine vormoderne ständisch-
feudale Gliederung, wie die Terme „Geburt“ und „überkommen“ verraten („wie 
aristokratisch die äußere Gliederung der Gesellschaft sein mag“, 184; cf. 
Sontheimer 1962, 114 ff.). Den konservativen Apologeten dieser Zeit entnimmt 
er die positive Bewertung „organischer“ Ganzheiten, ohne jedoch zu sehen, dass 
es auch im Kapitalismus kollektive Akteure (nämlich Klassen) gibt.

Er übernimmt die atomistische Beschreibung der Marktgesellschaft, wie sie 
auch die Neoklassik betrieb, nur dass sie ihm zur normativen Ablehnung der Ge-
sellschaft als ganzer gereicht. Zwischen der Gesellschaftstheorie und ihrem Ge-
genstand unterscheidet er nicht, und so beschäftigt er sich theoretisch nicht wei-
ter mit ihr.103 Er ruft vielmehr zur „Wendung gegen die Gesellschaft“ (187),104

obwohl er zu ihr kaum etwas zu sagen hat. Eine philosophische Ethik fungiert als 

                                             
102 Die „Umwälzung der Arbeit“ habe „große Wandlungen des Lebens erzeugt“ (Eu-

cken 1896, 288 – man bemerke die Reihenfolge: erscheint hier nicht das „Leben“ 
als ‚Überbau’?). Zu diesen kommt Eucken aber erst im „Absteigenden Teil“, nach-
dem seine Theorie schon abgeschlossen ist. Er deduziert nun seine Anwendungen, 
ohne dass diese noch etwas für die Theorie selbst bedeuten könnten (s.o., Fn. 10).

103 Auch hier liegt eine hochidealistische Vermengung von Theorie und Wirklichkeit 
vor. Euckens Überspringen der Gesellschaft ist eine Kreuzung aus zwei Bewegun-
gen: weil er die Gesellschaft als Gegenstand ablehnt („hier [...] befindet das Geis-
tesleben“ – sprich: Eucken – „sich auf einem fremden Boden“, 188), theoretisiert er 
sie nicht; und weil er die atomistischen Theorien darüber ablehnt, nimmt er sie 
auch als Gegenstand nicht wahr. 

104 Vgl. die positive Bewertung der Gemeinschaft (267). Aus Tönnies 1887 dürfte Eu-
cken auch seine Marxkenntnisse bezogen haben.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Ersatz der soziologischen Analyse. Eucken ist somit Sozialphilosoph par excel-
lence. In Euckens „normativer Sozialphilosophie“ dürfen Akteure der politischen 
Bühne nicht der Gesellschaft entstammen:

„Wird der Mensch so sehr von Naturtrieben beherrscht, ist die geistige Regung so matt, 
die moralische Gesinnung so unzulänglich, wie wir es [in der „Behandlung“ der Gesell-
schaft, also der Gesellschaftstheorie, CH] fanden, so kann die bloße Anhäufung solcher 
Elemente [die Masse, CH] unmöglich eine neue Ordnung, einen Stand der Vernunft er-
zeugen“ (185).

Obzwar es also soziale Probleme gibt, dürfen diese doch keinesfalls von den Be-
troffenen selbst gelöst werden, selbst wenn diese in der Mehrheit sind (sonst dro-
he „unsere ganze Kultur zugrunde“ zu gehen, 320). Euckens Kritik des Sozialis-
mus kulminiert darin, dass die Arbeiter (und, wie zu ergänzen ist, ihre „instru-
mentelle Vernunft“) nicht selbst zur politischen Tat schreiten dürften (320): „Die 
soziale Bewegung behauptet einstweilen den Vordergrund des Lebens, aber sie 
bedarf dringend einer Ergänzung durch die Kräftigung geistiger Mächte“.

Als „geistige Mächte“ treten diejenigen auf, die sich durch eine „Erhebung 
über den Durchschnitt“ auszeichnen (36) und die „geistige Arbeit“ leisten (16), 
welche schließlich immer wichtiger geworden sei („Auch die Arbeit wird mehr 
und mehr auf das Denken gestellt“, 9); also: die Beamten.105 Es geht zwar um 
Sammlung, aber nur um die der Geister (Eucken 1913). Dem Rest, der „Masse“, 
empfiehlt er „innere Unterordnung“ (1896, 11) unter „das Recht des Ganzen des 
Staates“ (318). Euckens Apotheose des Beamtentums, seine Nookratie (vgl. 
Henning 1999, 89), ist allerdings material nicht ausgearbeitet, sie dient lediglich 
einer „normativen“ Kritik des Sozialismus. Wenn schon Sozialismus – 1918 etwa 
schien er kaum mehr abzuweisen –, dann solle es ein „idealistischer“ sein (Eu-
cken 1918; cf. Natorp 1920; zum „ethischen Sozialismus siehe 2.1.3).  

Der zuletzt von Eucken angebotene „Weg der Rettung“ (1896, 214) bleibt 
hinter den Versprechungen zurück: durch die „noologische Behandlung“ (216), 
in der die bei Hegel mühsam errungene Reflexionseinsicht der Identität von Ver-
nunft und Wirklichkeit zu einer Introspektion verwässert wird (Königs Punkt 
3),106 will er eine „überwindende Geistigkeit“ (218) aufweisen. Die Lösung ent-
steht „jenseits der Welt der Widersprüche“ (224), und nur in sich selbst, rein sub-
jektiv. Dies führt zu einer ontologischen Aufspaltung der Wirklichkeit („zwei 
Wirklichkeiten treten auseinander“, 29).107

105 Ansätze zu einer „geistigen“ Arbeitswertlehre gab es auch bei Simmel 1900 und 
Habermas 1960, 193; 1968a, 79. Noch die Rede von einer „Wissensökonomie“ 
macht davon Gebrauch. Dazu sei nur auf den Abrutsch des neuen Marktes verwie-
sen. Durchschaubar ist, dass es die Intellektuellen selbst sind, die sich als ‚produk-
tiv’ anpreisen wollen. Wäre dem so, würden die Geisteswissenschaften heute sicher 
nicht derart unter Kürzungsdruck stehen. 

106 Euckens noologisches Geistesleben „umspannt“ den Gegensatz von Welt und „See-
le“ (216). Er entwickelte diese Schrumpfform der deutschen Mystik schon 1885/88.

107 Es soll „das Leben jenseits des Konfliktes in sich selbst einen Abschluss“ vollzie-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 281

So kehrt bei Eucken die Aporie der Lebensphilosophie wieder: die intendierte 
Ganzheit wird durch ihre Vergeistigung zu einer Halbheit; zu einer „Einheit“ 
zwar, aber nur der „des Geisteslebens“ (1885, 1888), des „Reichs der Wahrheit“ 
(1918).108 Statt die Krise zu überwinden, lässt Eucken sie lediglich hinter sich 
und bleibt dort: er schlägt die Tür hinter sich zu. Diese Lösung besteht in einer 
überhöhenden Apotheose der Privatsphäre.109 Alles dem Entgegenstehende, etwa 
Hegels „bürgerliche Gesellschaft“,110 wird in seiner Wirkmächtigkeit gar nicht 
erst erfasst. Die Ethik deckt seine Realitätsverweigerung. 

Eucken vermengt seine Anleihen beim Deutschen Idealismus in fragwürdi-
gem Aufguss. Die Darstellung lehnt sich an Hegels Phänomenologie an (Leh-
mann 1943, 140). Kants Unterscheidung der Geltungssphären von Naturwissen-
schaft und Ethik lehnt er ab,111 um dafür eine „Scheidung der Welten“ (220) ein-
zuführen. In dem beschützten „Reich“ erfolgt die „Wiedergeburt und Erhöhung“ 
der Subjektivität (218), von hier entspinnt sich eine „neue Welt“ (218). Damit 
kehrt ein Fichtescher Erzeugungsidealismus wieder, allerdings nur in halbierter 

                                                                                                                                    
hen (218). Die „Welt des Beisichselbstseins“ sei eine „besondere Art des Seins“ auf 
nur „einem Gebiete“ (224, Hvg. CH). Damit geht ein „Auseinandertreten wie der 
Welt so des Lebens“ einher, jedoch dürfe diese „Zweiheit [...] nicht erschrecken“, 
weil die Welt „in ihrem wirklichen Bestande“ eben so sei (215). Diese Zerspaltung 
war Hegel jedoch zutiefst verhasst (2.5.2; 4.2.2).

108 Lehmann analysiert messerscharf, dass Eucken damit einen ontologischen Dualis-
mus von Natur und Geist verfestigt, den „geistig“ aufzuheben (in einer „im Geiste 
erneuerten Natur“) ihm gerade nicht gelingt (1943, 142). 

109 Die räumlichen Metaphern verweisen auf die heimische Stube, wo die Welt noch in 
Ordnung sei: „hier beginnt eine in sich selbst gegründete Innerlichkeit einen eige-
nen Gehalt zu zeigen und ihn gegen alles Fremde und Feindliche durchzusetzen“ 
(218) – gegen die Welt vor der Haustür. „Dies Schaffen [...] bildet ein besonderes 
Reich und gibt dies als die Seele des Ganzen“ (218). Wir sollen „in ihm Stellung 
nehmen“ und „von ihm aus alles übrige“ erleben (219), uns in dieses Reich „als in 
eine sichere Heimat zurückziehen“ (222). Eucken feiert die „Welt des Beisich-
selbstseins mit festem Eigenbesitz jenseits der Welt der Widersprüche“ (224; zur 
Kritik des „bürgerlichen Interieurs“ Benjamin GS IV, 88; Adorno 1933; MEW 40, 
554; aber Marcuse 1964, 255). „Fast alle seiner Bücher gipfeln in der Beschreibung 
dieser eigentlichen Wendung von außen nach innen“ (Lehmann 1943, 141) „Wenn 
der Mensch sich so ins Reich der Wahrheit begibt“, dann ist er „‚bei sich selbst’, 
und das böse Draußen kann ihm keinen Schaden mehr zufügen“, spottet Lehmann 
über Euckens „illusorische Sorglosigkeit“ (143 f.). Schon Tönnies’ Begriff der 
„Gemeinschaft“ (1887) enthielt diese „Nestwärme“. Der Wunsch nach dieser tritt 
an die Stelle des Begreifens der „Gesellschaft“.  

110 „Eine innere Unterordnung unter ein Ganzes [Hegels Moralität, CH], die Anerken-
nung eines fremden Rechts [Hegels Staat, CH], Liebe und Aufopferung [Hegels 
Familie, CH] sind in diesem [naturalistischen, Fn. 30, CH] Zusammenhange unbe-
greifliche Wunder“ (11). Die Gesellschaft fehlt. Wo sie erscheint, trägt sie die In-
signien des Staates: „Die Gesellschaft drängt und beengt das Individuum in tyran-
nischer Weise [!], aber wäre ohne starke Mittel seine natürliche Trägheit irgendwie 
zu überwinden?“ (188). 

111 Denn „wo eine einzige Verkettung den ganzen Lauf der Zeit umspannt,...gibt es 
kein eigenes Handeln“ (219).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Form: die alte, vorgefundene und die neue, erzeugte Welt stehen unvermittelt ne-
beneinander („die eine muss die andere unterwerfen“, 29).112 Um den Dualismus 
dieser Fichteanischen Ontologisierung Kantischer Geltungssphären zu glätten, 
bedient sich Eucken Schellings Naturphilosophie: Die „Wiedergeburt“ im Geis-
tesleben (218) muss als „Bewegung des Weltprozesses“ selbst anerkannt werden, 
und zwar dogmatisch, als notwendige „Grundüberzeugung“ (216).113

Dieser Eklektizismus vermengt unverträgliche Elemente miteinander: hoch-
komplexe Ergebnisse methodisch aufwendiger Spekulationen werden als schlich-
te Aussagen de re gewertet, die problemlos aneinandergereiht werden können. 
Euckens Bemühungen kommen schließlich zu einem ästhetizistischen Ergebnis: 
erst das in der Absonderung von der Welt entstandene „Beisichselbstsein des Le-
bens“ (218) verleiht der Welt ihre „Seele“ (219). Um dies leisten zu können, un-
terbaut ihr Eucken eigens eine „neue Welt“ (220). Aus dieser „Überwelt“, deren 
unmittelbarer Zugang gewiss sei,114 soll die alte Welt nicht etwa überwunden 
werden, sondern „in ein anderes Licht“ treten (224). „Weltanschauung“ ist hier 
wörtlich zu nehmen: es geht nur um eine andere Form des Anschauens.115 Der 
Endzweck dieser Philosophie besteht darin, den „Punkt des Zusammenstoßes“ 
der beiden Welten (220), den Alltag, mit „geistigen Lebensinhalt“, also mit Sinn 
zu füllen. Eucken ist guten Gewissens deutscher Ideologe.116

In der Analyse Euckens bestätigen sich Königs Punkte somit weitgehend: Ei-
ne Reaktion auf den Marxismus (1) zeigt sich darin, dass Euckens Ausgangs-
punkt die „Krise“ ist und er sich mehrfach mit dem Sozialismus auseinandersetzt. 
Dieser stellt für ihn einen großen Teil des Problems dar. Dass sein ästhetizisti-
scher Gegenentwurf dabei Marx verhaftet bleibt (2), zeigt sich an dem Aufgrei-
fen von Termini wie „Arbeit“ (22, 32, 219, 288) „Widerspruch“ (18, 214) oder 
„Gesellschaft“ (183 ff.), vor allem aber an der praktizistischen Wendung des Du-
alismus zur „freien Tat“ (48; es sei „das ganze Wesen des Menschen zur Tat und 
Entscheidung berufen“, 53).117 Eine verfehlte Hegeldeutung (3) tritt neben dem 
formalen Aufbau vor allem an der „noologischen Methode“ zum Vorschein, die 

112 Das „Geistesleben bezieht sich nicht von außen her auf eine Welt“ (die vorgefun-
dene), sondern erweitert „sich selbst von innen her zu einer Welt“ (216, vgl. 37 ff.) 
– einer zweiten, imaginierten Welt, dem „geistigen Sein“. 

113 Auch Lübbe 1963, 181 und Lehmann 1943, 140 f. sehen Einflüsse Kants, Fichtes, 
Hegels und Schellings sich durchdringen. Lübbe benennt dabei ein „Selektions-
prinzip“, Lehmann zieht daneben noch den vergessenen Klassiker Krause heran. 

114 Wir können „eines direkten Verhältnisses zum Quell allen Lebens fähig“ werden 
(219, vgl. 241). Diese „direkte Wendung zum absoluten Leben“ (220) – eine „un-
sinnliche Unmittelbarkeit“ (320) – eröffne die neue Welt. 

115 Zum ästhetizistischen Kontext von Neukantianismus und Weltanschauungsphiloso-
phie vgl. Hermand 1977 IV, Lichtblau 1997, 178-279 sowie Krijnen 1998.

116 1914 wurde Eucken zum Bellizisten: er hat „Stahlhelm und Uniform […] ins Geis-
tige hinein überhöht“ (Lübbe 1963, 185). Der Nationalsozialist Lehmann 1943, 137 
ff. kann jedoch Euckens Eintreten für den Krieg und die „deutsche Art“ (Eucken 
1896, 319, 331 ff.; 1914, 22 f.; „deutsche Freiheit“, 1919) nichts mehr abgewinnen. 

117 Auch der „Tatkreis“ saß in Jena (cf. Fritzsche 1976; zum Aktivismus Linse 1983). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 283

Hegels „absoluten Standpunkt“ so leicht haben zu können glaubt, wie es schon 
Hegel seinen Vorgängern vorwarf; daneben gibt es fragwürdige Deutungen Fich-
tes und Schellings. Die existentiale Übernahme des Idealismus (4) besteht darin, 
dass „Freiheit“ zwar welthaft ist, diese „Welt“ aber ein ideelles Konstrukt bleibt 
(48, 116, 234).118 Das Konstruktionsprinzip ist idealistisch, allerdings seltsam 
halbiert, da es sich auf den „Geist“ beschränkt und diesen recht gewaltsam totali-
siert (dies erinnert an den „Machtspruch der Vernunft“: „es soll [...] überhaupt 
kein Nicht-Ich sein“, Fichte 1794, 26, cf. 65).119 Eucken anerkennt hier die von 
Dilthey vorgenommene Trennung der Zuständigkeitsbereiche von Natur- und 
Geisteswissenschaft. Dabei nimmt er den beschriebenen Fehlschluss von Genesis 
auf Seinsart vor (5), da er sie als „Welten“ voneinander trennt. Auch eine Prob-
lematisierung der Theorie (6) findet sich, da speziell das rationale Denken der 
„Aufklärung“ für die Krise verantwortlich gemacht wird (289, 319).120

Die „Krise der Philosophie“ zeigt sich besonders darin, dass Eucken nicht 
bemerkt, wie gerade seine Verabschiedung der Theorie die Krise provoziert. In 
seinem Überspringen der Gesellschaft und seinem Verdrängen und Unterwerfen 
der Natur unterliegt auch Eucken dem Gegenstandsverlust (7), der in seiner 
„Noologie“ nur prinzipialisiert wird.121 Gegenstandsverlust und Verabschiedung 
der Wissenschaftlichkeit bedingen und verstärken sich. Schließlich vertritt Eu-
cken eine resultierende Politik der Identität (8): er beschwört die „deutsche Art“ 
(319, 331), die „das Recht des Ganzen des Staates“ (318) der „Demokratie“ ent-
gegensetzt (cf. Henning 2001). Die bellizistische Note ist unüberhörbar.122 Eu-
ckens Schrift ist eine frühe und typische „Sozialphilosophie“. Probleme der Zeit 
werden durch einen philosophischen „Filter“ hindurch wahrgenommen, welcher 
nichtgeistige und nichtnormative Faktoren systematisch ausklammert. So werden 
die sozialen Probleme, ihre Ursachen und Lösungen als „geistige“ fehlbestimmt. 
Das diskursive „Feld“ dieses Stils deutschen Philosophierens hat es mit Fichte 
und Hegel zur Bedingung gemacht, dass nur „Geistiges“ hineinkommt.  

                                             
118 Lübbe sieht hierin eine „Existentialisierung des philosophischen Denkens“ (1963, 

184). Der Modus des Philosophierens ist auf konkrete „Lebenshilfe“ zugeschnitten; 
doch es betrifft auch die Inhalte: es geht um den individuellen Lebenssinn, und wie 
bei Heidegger um zwei „Lebensarten“ (Eucken 1896, 29; 2.5.5).  

119 Anders als Fichte und Schelling, die auch die Natur als etwas Geistiges behaupte-
ten, will Eucken mit der Natur brechen (13, cf. 29, 107 ff., 170 f.; cf. Fn. 100 und 
110). Dahinter könnte eine Rivalität zu Haeckel stehen.

120 „Der Charakter des Lebens bedarf dringend einer Befreiung vom Intellektualismus“ 
(127; cf. 1908, 70). Dem wird er in der Tat gerecht – anders als Hegel bezieht er 
keinerlei andere Wissenschaften mehr mit ein.  

121 Es hat nihilistische Züge, wenn Eucken wie Fichte (Fn. 33) neben seiner moralinge-
tränkten Geisteswelt nur eine „gähnende Leere“ ausmachen kann (1921, 66; „inne-
re Leere“, 1908, 43). Soziale Prozesse werden vergeistigt: „Das alles [die ‚deutsche 
Art’, CH], wird nun abstrakten Schablonen zuliebe zurückgedrängt“ (1921, 319).

122 Es geht im „Kampf um die Weltmacht [!] des Geisteslebens“ (169 ff.) um ein „Ge-
meinsamwerden“ (222). Im Ersten Weltkrieg kam diese Tendenz offen zum Aus-
bruch, nicht nur bei Eucken (vgl. Lübbe 1963, 176 ff., 233 f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Für diesen neuen „Gegenstand“, den sich die Theorie selbst „konstituiert“, hat 
sich mit Dilthey, Simmel und Freyer die Bezeichnung „objektiver Geist“ einge-
bürgert. Bei Eucken, wo die „neue Welt“ (ein „überlegenes Reich als [...] eine si-
chere Heimat“, 222) ihre Eierschalen noch nicht abgelegt hat, ist er noch als das 
Oxymoron sichtbar, als das er heute nur deswegen nicht mehr auffällt, weil man 
sich an seinen Klang gewöhnt hat.123 Statt solche Theorien at face value zu neh-
men und die Vergeistigung noch heute mitzumachen (Simmel und Heidegger 
werden ja oft gelesen wie Zeitgenossen), sollte diese Einsicht ein Anlass sein, die 
Angemessenheit dieser Art von Philosophie insgesamt zu hinterfragen – wie es 
Marx schon in den 1840er Jahren getan hat. „Jedes Kind“ kennt den Unterschied 
zwischen hundert gedachten und hundert wirklichen Talern (KrV, A 599; MEW 
3, 13; MEW 32, 552, siehe auch das Lob kindlichen Denkens bei Nietzsche und 
im NT). Doch die Höhen deutschen Geistes wähnen sich über solch kindliche 
Unterscheidungen nicht selten erhaben.124

Der Marxismus lässt sich mit Lask (1911, 60 f.) begreifen als ein Hineinragen 
der „Materie“, also der sich rapide umwälzenden Wirklichkeit, in die „Form“ des 
Denkens, in die philosophia perennis. Die Arbeiter wurden erst in ihrer Partei 
und deren Denkern für geistige Ohren ‚vernehmbar’.125 Erst in dieser Form, als 
Geist von ihrem Geiste, konnten deutsche Denker auf Marx reagieren. Speziell 
bei Eucken muss man von einer invertierten Rezeption sprechen. Die Verwer-
fungen, die der Marxismus in der philosophischen Landschaft erzeugt hat, nimmt 
Eucken als solche auf und füllt diese Negativfolien mit neuem Inhalt an. Er ist so 
im negativen abhängig vom Dasein einer marxistisch inspirierten Bewegung, oh-
ne sich jedoch selbst mit Marx auseinander zu setzen.

Marx’ Problematisierung einer solch geistigen Behandlung sozialer Probleme 
wird gar nicht erst angesprochen, obwohl es in der „Sozialphilosophie“ gerade 
um soziale Probleme geht.126 Stattdessen wird er in einem geistigen Gesamtpro-

123 Freyer 1923 meinte, „dass der innerste Sinngehalt der kapitalistischen Lebensform 
ausgemacht wird von einer bestimmten Moral, Metaphysik und Lebenslehre“ (47) 
– die wohlgemerkt nicht aus jener entsteht, sondern ihr zugrunde liegt: Der objekti-
ve Geist sei „ein tiefstes Apriori [!], aus dem die Teilstücke dieser Weltanschauung 
abgeleitet und in dem sie begründet sind“ (49, s.u., Fn. 80). Diese Vergeistigung 
wird unten „Supernormativismus“ genannt. 

124 Cf. 2.3.2, Fn. 52. Kapitel 3 gibt exemplarische Kritiken neuerer Versionen dieses 
Denkens und elaboriert die methodische Frage nach der Angemessenheit dieses 
Philosophiestils als „Selbstreflexion der Philosophie“. Werden gedachte Taler zu 
wirklichen oder wirkliche zu nur gedachten erklärt, spricht das im Zweifelsfalle ge-
gen den deutschen Geist. Kriterien solcher Entscheidungen sind die internationale 
Wissenschaft und der Alltagsverstand (cf. 4.1). 

125 Als Überbringer der schlechten Nachricht wurde der Marxismus selbst zum Schul-
digen gestempelt (cf. 2.4.5, Fn. 106). Auch er dachte ja aufklärerisch (2.1.2, Fn. 
23). Er war jedoch nur insofern eine Repräsentation des Kapitalismus, als er ihn, im 
Unterschied zu bürgerlichen Theorien, tabulos analysierte und thematisierte.  

126 MEW 3, 131 ff. Marx kritisierte die Vergeistigung mit den Worten: „Die Wirklich-
keit wird nicht als sie selbst, sondern als eine andere Wirklichkeit ausgesprochen“ 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 285

zess verortet und so nur implizit ‚erledigt’ (Eucken 1896, 181, 215). Diese inver-
tierte Rezeption und die dabei entstandenen Standpunkte finden sich bei späteren 
Autoren wieder. Der Gedanke einer Natur, die, obzwar vom Menschen besiegt, 
sich in Form der Technik am Menschen rächt (Eucken 1896, 5 f.), entwickelte 
sich zu einem Allgemeinplatz der Kulturkritik, der bei Rathenau, Simmel und 
Klages sowie später bei Heidegger und Adorno wiederkehrt. Er findet sich schon 
bei Marx (MEW 23, 530), nur dass er der Technik eine genau bestimmte und 
somit begrenzte Funktion zuweist (nämlich die, ständig auf eine Verbilligung 
und Expansion der Produktionsfaktoren hinzuwirken, 2.1.6, 2.3.3). Dies aller-
dings überging die Kulturkritik, wohl deswegen, weil er dies nicht in philosophi-
schen Versen, sondern in ökonomischer Prosa entwickelte (2.4.5).127

Auch soziale und individuelle „Pathologien“ sind große Themen der Sozial-
philosophen. Sie glauben mit Marx, dass man dem abhelfen müsse, nur geben sie 
dafür vorwiegend ideelle Ursachen an (den „Intellektualismus“, Eucken 1896, 
127, 319; oder die „instrumentelle Vernunft“). Schließlich gibt es eine Verach-
tung der politischen Formen Westeuropas, die mit krisenhaften Phänomenen in 
ursächlichen Zusammenhang gebracht werden. Die Formulierungen Euckens 
nehmen Heideggers Auslassungen über das „Man“ (1927, 126 ff.) bis in die Nu-
ance vorweg. Auch eine Kritik der formalen Demokratie hatte bereits Marx ge-
liefert. Doch auch hier nahm man seine Argumente nicht mehr zur Kenntnis: 
ging Marx von einer prinzipiell wünschenswerten und in Frankreich zeitweilig 
verwirklichten Demokratie aus, um deren Grenzen aufzuzeigen, so lehnte die 
Kulturkritik die Demokratie schlichtweg, in „abstrakter Negation“ ab (3.2.3).

Das Zwischenfazit über Eucken ist ernüchternd. Wurden Marx’sche Topoi 
von der deutschen Philosophie dieser Zeit überhaupt aufgenommen, so nur in ei-
ner Transformation ins Philosophische, die ihnen alle kritischen Zähne zog. Üb-
rig blieb eine Geschichtsschreibung geistiger Prozesse, deren Formulierung eine 
ganz andere Stoßrichtung hatte als die Marx’sche: es ging nur noch um eine Um-
kehr des Denkens der Individuen. Solche Deutungen halten sich in der Philoso-
phie seit hundert Jahren, so dass der Unterschied zu Marx kaum wahrzunehmen 
ist (Eldred 2000). Diese Deutung ist eine Generationen von Philosophen über-
greifender consensus omnium geworden. Wo, wenn nicht bei Marx, hätte man 

                                                                                                                                    
(MEW 1, 206). Zusammen mit Engels wollte er „den philosophischen Kampf mit 
den Schatten der Wirklichkeit, der dem träumerischen und duseligen deutschen 
Volk zusagt, [...] um den Kredit bringen“ (MEW 3, 13; cf. MEW 2, 60 f.). Das ist 
ihnen auch gelungen, allerdings blieb die Deutsche Ideologie kasuistisch. Sie ist 
aber nicht zusammen mit dem Denken von Bauer, Stirner etc. veraltet. Denn ange-
sichts der an Eucken gut sichtbar gewordenen anhaltenden „Abhängigkeit von He-
gel“ (MEW 3, 18, 84) bleibt auch die Marx’sche Kritik weiterhin aktuell (cf. E. 
Wood 1986), auch wenn sie für ihn selbst nur eine Vorstufe war (cf. 2.5.7).

127 „Dass die glänzenden Errungenschaften der Physik und Chemie einzig dem Kapital 
gedient, darüber besteht für denkende Köpfe heute kein Zweifel mehr“ (L. Klages 
1913, 33). Dieser kapitalismuskritische Anflug ist bei Klages ebenso ornamental 
wie später bei Adorno (zu ihrer Verwandtschaft Honneth 1983, cf. 2.6.1, 2.6.3).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

auch auf Widerstand zu dieser Deutung stoßen sollen? Wir sahen bereits, dass 
der Marxismus bei den nachfolgenden Marxisten selbst zur „Weltanschauung“ 
regrediert war. Schauen wir nun, ob sich diese inverse Marx-Rezeption, die phi-
losophisierende Verdrehung, sich auch an wichtigeren Autoren nachweisen lässt.

2.5.4 Georg Lukács als Mittelsmann 

„Die meisten leben nicht, sondern existieren nur mehr“ (Ludwig Klages 1913, 
29). Diese prägnante Formulierung benennt das „Lebensproblem“ (Eucken), vor 
das sich die Philosophie um die Jahrhundertwende gestellt sah. Tatsächlich ist 
eine Existentialisierung der Fragestellungen festzustellen: es geht, paradox ge-
nug, um allgemeine Antworten auf den individuellen „Sinn des Lebens“.128

Diese heute recht merkwürdig anmutenden Fragestellung zeigt die „Erlö-
sungsbedürftigkeit der Epoche“.129 Wie an Eucken deutlich wurde, konnte der 
Marxismus der Philosophie in dieser Frage kaum behilflich sein.130 Er repräsen-
tierte im Gegenteil die „Masse“, die durch ihre lauten Ansprüche den Status der 
Gelehrten zu bedrohen schien („Leer ist es auf dem Parnass“, L. Klages 1913, 
29; cf. Tillich, GW II, 40; Gasset 1930, De Man 1952, Canetti 1960). Umso be-
merkenswerter, dass einer, der aus gutem Hause kam und daher der „Masse“ 
kaum zugetan war, und der dieses „Lebensproblem“ in prägnanter Weise formu-
liert hat, dennoch den Weg zum Marxismus fand: Georg Lukács. Er war zutiefst 
von Dilthey, Simmel und Weber beeinflusst.131

128 Dies ist eine Nachfolge des spät entdeckten Kierkegaard. Heimann 1929 sieht in der 
„Existenz“ die Synthese der vorherigen Paradigmen „Geist“ und „Leben“ (für das 
18. und 19. Jahrhundert). Der Unterschied zwischen „Leben“ und „Existenz“ ist al-
lerdings gering – man kann die Existenzphilosophie auch als Bestandteil der Le-
bensphilosophie sehen. Schon Dilthey wollte sich mithilfe einer Weltanschauung 
von der „Masse“ möglichst distinguieren (siehe Schulenburg 1923). Zur Rolle 
Kierkegaards vgl. Lukács 1911, 13; 1967, 11; Rentsch 1990, 139 f.

129 Rentsch 1990, 97; cf. Bry 1924, Lukács 1954, 367; Cancik 1982, Linse 1983, Bolz 
1989. Wie wir nach Freud und nach 1968 wissen, liegt der individuelle Lebenssinn 
im individuellen Leben. Über die „Jemeinigkeit“ lässt sich allgemein kaum etwas 
Sinnvolles sagen. Natürlich kann in der Bildung einer autonomen Persönlichkeit 
Hilfe vonnöten sein, aber weniger von Seiten der Philosophie, sondern eher von In-
stanzen, die zu Einzelfallbetrachtungen fähig sind (theoretisch etwa die Psycholo-
gie und Pädagogik). Wird die Suche nach individuellem Lebenssinn in die Philoso-
phie übertragen, führt sie zu Verzerrungen – Autoren werden zu Entertainern auf 
der Suche nach einem Markenzeichen. Vielleicht forderte Aristoteles deswegen, 
man solle erst im Mannesalter philosophieren. Etwas anderes ist die formale Frage, 
was menschliches Leben überhaupt sinnvoll machen kann. Wer sie stellt, hat nicht 
sich selbst im Auge, jedenfalls nicht primär. Rickert warf der Lebensphilosophie 
vor, den Unterschied zwischen Theorie und Biographie einzudampfen: „In dem 
Lebenssumpf der Modephilosophie gibt es oft nur noch Froschperspektiven“ (1921, 
33). Der Philosoph „muss über dem stehen, was er theoretisch zu erfassen sucht, al-
so auch über sich selber“ (1934, 8). 

130 Vgl. Rolfes 1971, Ehlen 1975 und das „Jugendweihe“-Buch (Buschendorf 1954). 
131 Siehe das Vorwort zu Lukács 1916, 5 ff. von 1963, Rosshoff 1975, A. Heller 1977, 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 287

Nur widerwillig wurde seine Version des Marxismus, die für den „westlichen 
Marxismus“ geradezu stiftend war, auf diese fragwürdige Herkunft hinterfragt;132

vielleicht, weil die anderen Autoren dieser Traditionslinie diesem Feld der bür-
gerlichen Philosophie selbst zu verhaftet waren, um darin ein Manko zu sehen.133

Denn die frühen Schriften von Lukács macht ihre Augenhöhe zur Kultur der Zeit 
aus. Man vergleiche die bigotte Redeweise von Euckens zwei „Lebensarten“: 

„dort der Durchschnitt der menschlichen Art und Lage als Maß, hier das Geistige über 
jene Stufe hinausgehoben und als Maß und Norm dem Menschen entgegengestellt; dort 
überall einengende Schranken einer naturhaften Besonderheit, hier ein Leben und 
Schaffen aus der Unendlichkeit“ (Eucken 1896, 29; vgl. 215);

mit der auf der Höhe der zeitgenössischen Kunst stehenden Version von Lukács: 

„Das Leben ist eine Anarchie des Helldunkel: nichts erfüllt sich je in ihm ganz [...], nie 
blüht etwas bis zum wirklichen Leben. Leben: das ist, etwas ausleben können. Das Le-
ben: nie wird etwas ganz und vollkommen ausgelebt. [...] Man muss zurückfallen ins 
Dumpfe, man muss das Leben verleugnen, um leben zu können“ (Lukács 1911, 219).  

Lukács sah nun eine Auflösungsmöglichkeit dieses Lebensproblems in der hohen 
Kunst: „Das Vollkommensein ist das Da-Sein [!] der Menschen in der Tragödie“ 
(1911, 225). Das macht es umso unwahrscheinlicher, dass ausgerechnet er sich 
dem Marxismus zugesellen sollte, der ja nicht unbedingt für seine Kulturbeflis-
senheit bekannt war.134 Doch der Schein trügt. Gerade durch diese Herkunft war 
Lukács’ Marxismus der „konsequente Vollstrecker“ (Luckhardt 1994, 259) der 
Lebens- und Existenzphilosophie.135 Die radikale Entscheidung, die der Über-

                                                                                                                                    
Keller 1984, Beiersdörfer 1985, Dannemann 1987, Jung 1988, Luckhardt 1994; sie-
he auch unten, Fn. 135, 137 und 154. 

132 Außer von doktrinären Kommunisten, deren Kritik sich im Aufweis des Abwei-
chens von der Parteilinie erschöpfte (Rudas 1924, Steigerwald 1980, Lukács 1925).

133 Auch Horkheimer, Adorno und Marcuse kamen aus gutem Hause. Es gibt „von Lu-
kács bis Althusser, von Korsch bis Coletti“ eine „überwältigende Dominanz von 
Berufsphilosophen“ (P. Anderson 1978, 77). Es kam zu einer fortschreitenden 
„Preisgabe der ökonomischen und politischen Strukturen als Schwerpunkt der The-
orie“ (76). „So legte der westliche Marxismus als ganzer paradoxerweise den Weg 
von Marx’ eigener Entwicklung in umgekehrter Richtung zurück. Wo der Begrün-
der des historischen Materialismus sich von der Philosophie immer weiter weg und 
auf Politik und Ökonomie als die zentralen Gebiete seines Denkens zubewegt hatte, 
kamen die Nachfolger [...] immer stärker auf die Philosophie zurück“ (81, cf. Licht-
heim 1971). Es ist im Grunde noch schlimmer: es gab meist gar keine Ökonomie, 
von der sie sich hätten entfernen können, und ihre Philosophie unterlief noch den 
frühen Marx: War dieser Hegelkritiker, so waren jene Hegelianer. Hierin liegt eine 
„Rückkehr zum objektiven Idealismus“ (Wellmer, in: Honneth 1977, 478). 

134 Es sei denn, man deutet ihn vorab als ästhetisches Experiment (cf. Groys 1988). 
Zwar zog der Kommunismus viele Künstler an, und es gab Versuche, eine proleta-
rische Gegenkultur aufzubauen, da man von der bürgerlichen Kultur meist ausge-
schlossen war (Negt 1972; Gorsen 1981, 83 ff.). Aber die Intention war nicht ästhe-
tisch (Bohrer 1978).

135 Luckhardt 1994 stellt die Rolle Simmels in den Vordergrund. Für Jung 2000 ist der 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

gang zum Marxismus für Lukács bedeutete, lässt sich aus der ästhetischen Exis-
tenzphilosophie selbst am besten verstehen – ist doch die „Entscheidung“ gera-
dezu das Urwort des Existentialismus.136

Die kultur- und ästhetiklastige Version des Marxismus, die Lukács entwickel-
te, stellt eine gewisse Kontinuität zu seinen groß- bzw. anti-bürgerlichen Anfän-
gen dar. Trotz des Bruchs durch die Entscheidung zum Marxismus ist Lukács’ 
umfangreiches Werk eine Einheit: seine späte Ästhetik von 1963 etwa führt die 
von 1914-18 fort (siehe Michel 1972, Jung 1989, 30 ff.; Pasternack 1990). Was 
für ein Denken war es aber, von dem aus und mit dem Lukács in den Marxismus 
ging, und in den er ihn überführte? Ausgehend von einer „Geschichtsphiloso-
phie“, die sich schon 1908 an der Geschichte ästhetischer Gattungen orientierte, 
konstatiert er kurz vor seiner Konversion für die Gegenwart ein „Zeitalter der 
vollendeten Sündhaftigkeit“ (Lukács 1916, 157, nach Fichte). Aus diesem hofft 
er auf eine „neue Welt“ (157, cf. 15; 1911, 69/100; siehe Eucken), eine „neue 
und abgerundete Totalität aller“, die sich aber wie bei Eucken in einer geistigen 
Scheinwelt, nämlich in einer „reinen Seelenwirklichkeit“ abspielten soll (1916, 
157).137 Damit teilt der junge Lukács die Prämissen der „Geisteswissenschaft“ – 
die Theorie des Romans sei dafür ein geradezu „typischer Repräsentant“, stellt 
der alte Lukács später fest (9). Drücken wir es in Königs Punkten aus:  

Auch Lukács geht von Hegel aus (Punkt 3; cf. Lukács 1916, 9 f.; 1967, 11, 
22), den er existentialistisch liest (Punkt 4; Lukács 1916, 13 spricht von einem 
„Kierkegaardisieren der Hegelschen Geschichtsdialektik“). Dabei diagnostiziert 
auch er eine geistige Krise (die „transzendentale Obdachlosigkeit“, 35, cf. 6; 
1951, 7 f.; Punkt 7), und verliert darüber den Bezug zur Realität (Punkt 6).138 Der 
letzte Punkt, das Überschlagen in eine Ethik bzw. Politik, ist mit der „neuen 
Welt“ nur angedeutet. Der Witz an Lukács ist, dass er darüber, durchaus im Sin-
ne von Wittgenstein, kaum geredet, sondern wenig später eben gehandelt hat.139

Übergang zum Marxismus eine „folgerichtige Konsequenz“ (18), auch Lukács 
selbst habe das so gesehen (23 f.; cf. insgesamt Lukács 1981).  

136 Vgl. Eucken 1896, 53, 215; Krockow 1958. Ähnlich argumentierte Sartre (1964). 
137 Da Jay 1984 dem jungen Lukács verhaftet ist, übersieht er die Rolle Diltheys für 

Lukács’ Konzept der „Totalität“ (77 f.; cf. 155): Dilthey sprach von der „Totalität 
der Gemütskräfte“, die „nie von der Intelligenz ganz aufgeklärt werden“ kann (GS 
VII, 401; cf. Jung 1988). Jay geht bis auf Parmenides (25) und Spinoza zurück 
(28). Zuletzt tritt Habermas als Retter der Totalität auf (462) – derjenigen Diltheys, 
nicht der von Marx (Habermas 1968b, 178 ff.). 

138 Nicht „einmal auf der Ebene der abstraktesten Gedanklichkeit gab es damals bei 
mir Vermittlungen von der subjektiven Stellungnahme zur objektiven Wirklich-
keit“ (Lukács 1916, 6). Seinem Ausspruch, dass es „keine spontane Seinstotalität 
mehr“ gebe (32, cf. 49), stellt er ex post Gottfried Benn zur Seite: „‚es gab ja auch 
keine Wirklichkeit [!], höchstens noch ihre Fratzen“ (12, nach Benns Bekenntnis
zum Expressionismus von 1933; vgl. 2.6.1, Fn. 20).

139 Bis auf gelegentliche antikantische Ausbrüche („Die Ethik! Das von außen Kom-
mende! Das uns aufgedrängte, unübertretbare Gesetz!“ 1911, 213; „Das Sollen tötet 
das Leben“, 1916, 43) fallen Lukács’ Äußerungen zur Ethik in die Zeit nach der 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 289

Leben und Werk gehören bei Lukács somit ebenso zusammen wie die ver-
schiedenen Teile des Werks. Es stellt sich daher die Frage, ob der neue, marxisti-
sche Standpunkt von Lukács nicht selbst noch ein „geisteswissenschaftlicher“ 
ist.140 Finden sich Kontinuitäten von Lukács’ Lebensphilosophie in seinen mar-
xistischen Werken? Stellt man die Frage so, ist sie fast beantwortet. Der alte Lu-
kács dehnte die Kritik an seinem Frühwerk ja bis auf Geschichte und Klassenbe-
wusstsein (ein „Überhegeln Hegels“) aus.141 Was machte Lukács’ Frühwerk nä-
herhin aus? Auch der frühe Lukács geht, wie wir sahen, von einer „Krise“ aus, 
die vorrangig geistigen Charakter hat. In dieser Krise stellt sich das Lebensprob-
lem, also die Frage: „wie kann das Leben wesenhaft werden“ (1916, 23). Lukács 
geht es keineswegs nur um sich selbst, sondern auch um das Individuum in einer 
abstrakten Hinsicht (das ist die Paradoxie des Lebensproblems). Was den „tra-
genden und positiven Sinn“ der Welt und des Lebens ausmacht, ist „die Totali-
tät“ (27). Lukács versteht darunter die Geschlossenheit des Weltbildes eines In-
dividuums. Die Verwandtschaft zu Dilthey ist unübersehbar.142 Das Problem, von 
dem Lukács ausgeht, ist zunächst ein individuell-geistiges, ein betont „bürgerli-
ches“ also. Mit Simmel, der hier Mandeville modernisiert, wird ein Zusammen-
hang von Vergesellschaftung und Individualisierung hergestellt. Allerdings kehrt 
ihn Lukács gegenüber Simmel um: für Simmel (1908) wie schon für Marx 
(MEW 2, 127; MEW 3, 74; MEW 13, 615) ist Vergesellschaftung eine Voraus-
setzung der Individuierung. Lukács sieht nun die vollendete Individuierung als 
Voraussetzung einer höheren Vergesellschaftung an. So heißt es einmal über die 

                                                                                                                                    
Sozialistischen Entscheidung (vgl. Tillich 1933). Über Ethik spricht er 1917 nur 
nebenher und erkenntnistheoretisch-abstrakt. Noch 1918 erschien ihm der „Der 
Bolschewismus als moralisches Problem“ (1975, 27 ff.).  

140 Meist wird eine Phasen eigenwilligen Denkens (von der Zeit als Volkskommissar 
und den frühen politischen Aufsätzen über die neuaufgefundene Selbstverteidigung 
von 1925 bis zu den Blumthesen von 1929, cf. Kammler 1974) unterschieden von 
der Zeit der Übernahme des verordneten dialektischen Materialismus. Doch der 
Selbstdenker Lukács kam immer wieder hervor, die Zweiteilung ist artifiziell. Co-
letti meint, dass Lukács im DiaMat einen ähnlichen Hegelianismus vorfand wie 
den, aus dem er kam (1976, 172; cf. H. Gente in Stalin 1950, 80 f.).  

141 Lukács 1967, 22. Diese „Hegelsche Überspannung“ beschreibt Lukács 44 Jahre 
später als „eine Konstruktion, die an kühner gedanklicher Erhebung über jede 
Wirklichkeit objektiv den Meister selbst zu übertreffen beabsichtigt“ (25). Zur 
Selbstkritik vgl. auch 1968, 645. Schon die Abrechnung von 1954 hatte entschie-
den selbstkritische Züge, allerdings unausgesprochen, wie überhaupt viele von Lu-
kács Schriften einen biographischen Bezug haben (Jung 2000, 23 f.; cf. Grunenberg 
1976). Auch darin ist er Existentialist geblieben.

142 Cf. Jung 1988. Lukács’ „Totalität“ ist die Geschlossenheit eines Werkes: „Totalität 
[...] bedeutet, dass etwas Geschlossenes vollendet sein kann“ (1916, 27). Die „dia-
lektische Totalitätsbetrachtung“ (1923, 22) – von der Lukács ebenso wenig wie 
später Adorno anzugeben weiß, wie sie zu erlangen sei – ist auf den Gedanken des 
idealistischen Systems bezogen: die größte „Antinomie des bürgerlichen Denkens“ 
besteht darin, dass sie es nicht zum System bringt (1923, 128; zur affirmativen Hal-
tung zum Systemdenken bereits 1911, 29/36). Zum Konzept „Totalität“ Jay 1984.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Romantiker (dies lässt sich, wie vieles bei Lukács, auch autobiographisch lesen): 
„sie hofften, gerade die heftigste Entfaltung der Persönlichkeit werde letzten En-
des die Menschen einander wieder näher bringen“ (1911, 75/108). 

Eben diese Totalität, diese Geschlossenheit des individuellen Lebenshorizon-
tes, ist nun aber abhanden gekommen – wie Lukács, auch hier Idealist, andeutet, 
vermutlich durch geistige Prozesse (1916, 16). Doch es gibt eine Macht, die das 
ändern könnte: Die Kunst kann individuellen Lebenssinn ermöglichen, weil, zu-
mindest nach Diltheys Hermeneutik, Totalität „formendes Prius jeder Einzeler-
scheinung“ ist (1916, 27).143 Nach dem vorgeblichen Zerfallen der „Einheiten“ 
(1916, 31) könnte nur noch die Kunst Totalitäten aufzeigen – in dieser ästhetizis-
tischen Kompensationsthese folgte ihm dann die Frankfurter Schule.144 Denn 
Kunst enthält Ganzheit, oder besser: verschiedene Kunstwerke enthalten ver-
schiedene individuelle Ganzheiten. Lukács gibt später einen Hinweis auf die Ar-
beitsweise, die er, Mannheim und andere entwickelt hatten:  

„Es wurde Sitte, aus wenigen, zumeist bloß intuitiv gefühlten Zügen einer Richtung, ei-
ner Periode etc. synthetisch allgemeine Begriffe zu bilden, aus denen man dann deduk-
tiv zu den Einzelerscheinungen herabstieg und so eine großzügige Zusammenfassung zu 
erreichen meinte“ (1916, 7). 

Karl Mannheim nannte dies „Stilanalyse“. Sie war nicht zufällig der Kunstge-
schichte entliehen.145 Aber es enthält zugleich das Problem, das der moderne 
„Stil der Stillosigkeit“ zu haben meinte: das Relativismusproblem (Simmel 1900, 
591 ff.). Denn die Kunst kann „heute“ gerade keine Totalität mehr erzeugen – 
erst hier wird der Blick auf die Wirklichkeit gelenkt, ausgehend vom Subjekt und 
vermittelt über die Kunst –, weil „die Welt“ dies nicht mehr hergibt: „Totalität 
des Seins146 ist nur möglich, wo alles schon homogen ist, bevor es von den For-
men umfasst wird, wo die Formen kein Zwang sind“ (Lukács 1916, 28).  

Eine „neue Welt“, wie immer sie auch aussehen mag, ist also das Fernziel. 
Möglich wäre sie nur über den Weg einer „neuen Kultur“, zu der wiederum „die 

143 Die „Totalität des transzendenten Weltaufbaus“ – also nicht so sehr der realen Welt 
als vielmehr der „Weltanschauung“ – ist „für jedes Einzelgeschick das vorbestimm-
te, sinngebende und umfassende Apriori“ (Lukács 1916, 57). Diese dogmatische 
Vorordnung eines transzendental leistenden Mega-Subjektes begegnet bei Heideg-
ger erneut (2.5.5; vgl. bereits Freyers „Apriori“ des objektiven Geistes, Fn. 80, 
123). In der Gegenwart wird diese noch immer tradiert, wenn auch euphemisiert als 
Sage vom „normativen Rahmen“ (siehe dazu 3.1.3). 

144 Zur „Bürgerlichkeit“ der Kritischen Theorie Willms 1969, 82 ff.; Riedel 1994.  
145 Barboza 2002 geht der Bedeutung der Kunstgeschichte für Mannheim nach. Licht-

blau 1997, 178 ff. und Luckhardt 1994 beschreiben die generelle Bedeutung der äs-
thetischen Dimension für die Kultursoziologie dieser Zeit. Michel 1972 versteht die 
Ästhetik als Klammer des gesamten Werkes von Lukács.  

146 Das meint hier: innerhalb des Kunstwerks, und damit des individuellen Lebenshori-
zontes, das durch die Kunst geprägt wird. Das „Sein“ im Sinne von real Seiendem 
ist vielmehr durch das „alles“ angesprochen. Man bemerke hier übrigens den un-
übersehbaren Einfluss von Emil Lask (cf. Rosshoff 1975). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 291

einzig mögliche Grundlage nur eine Kunst“ ist (1911, 71/103). Hier gerät Lukács 
in einen Zirkel, der sich wenig später in anderer Besetzung wiederholen wird. Er 
besteht darin, dass die Menschen, die so etwas bilden könnten, gerade vor dem 
Lebensproblem stehen, dass die „Entfaltung der Persönlichkeit“ (1911, 75/108) 
eben jene Kunst voraussetzt, die sie erst schaffen sollen. Es müsste erst eine 
„neue Kunst“ erschaffen werden, die eine Totalitätsbetrachtung vollbringen 
kann, damit sich die „Totalität“ selbst bilden kann – also das Weltbild von Men-
schen, die in der Lage wären, eine „neue Welt“ zu schaffen. Doch diese „neue 
Welt“ wäre nötig, damit eine neue Kunst und neue Kultur entstehen kann.  

Aus diesem schlechten Zirkel kann nur ein Wunder helfen, das als deus ex 
machina von aussen hinzutritt. Ähnlich wie beim klassenbewusstlosen Proletariat 
ist es eine selbsternannte „Avantgarde“, die – woher auch immer – die Mittel und 
das Wissen hat, den Zirkel aufzusprengen. Hierin drückt sich die Fremdheit aus, 
die die Intellektuellen, die sich diese Rolle damit ja selbst auf den Leib schnei-
dern, gegenüber der Gesellschaft empfinden, in der sie sich selbst nicht mehr 
verorten können.147 Zwar unterscheidet Lukács’ pessimistische Einschätzung ihn 
von rechtskonservativen Denkern, die eine solche Totalität dennoch in der Kunst 
suggerieren (wie Stefan George), oder die eine solche Homogenität gewaltsam 
erzeugen wollen (wie Carl Schmitt).148 Zugleich zeigt sich aber gerade hier Lu-
kács’ Vergeisteswissenschaftlichung: eine präskriptive Ästhetik tritt formend in 
die Analyse hinein („Formen“ dürfen kein „Zwang“ sein) und überlässt die Ein-
schätzungen, wann Formen Zwang sind, und wann „alles homogen“ ist, dem äs-
thetischen Geschmacksurteil. Am Ende von Lukács’ Frühwerk steht eine „nor-
mative Sozialphilosophie“. Doch das ist keine Errungenschaft, nach der sich heu-
tiges Philosophieren als Vorbild zu richten hätte. Später urteilt er über die oben 
zitierte Methode der Stilanalyse richtig, dies seien „willkürliche Konstruktionen“ 
gewesen (1916, 11).149 Die Ethik stellt hier – wie schon bei Bernstein und 
Schelsky – eher einen Lückenfüller dar (cf. 2.1.2, 2.4.6, 2.4.3).  

                                             
147 „Das Dasein [!], die Zugehörigkeit zum Leben, die Platzierung und die Stellung-

nahme des großen Menschen in der Gegenwart ist immer gefahrvoller und zweifel-
hafter geworfen“ (Lukács 1911, 69/100). Auch die Gebrüder Jünger, der George-
kreis und andere selbsternannte „Antibürger“ meinten aus der plumpen Masse her-
auszustechen (Bourdieu 1988, 29; Bering 1978, Bergsdorf 1982, Lepenies 1992).

148 Cf. Gangl 1994. Dieses eher liberale Geschmacksurteil könnte mit zur Beliebtheit 
von Lukács im Westen beigetragen haben. 

149 Lukács nennt sie später einen „abstrakt-utopischen“, aggressiven und paradoxen I-
dealismus“ (1967, 14, 12). Erinnert sei daran, dass Nietzsche aus demselben Motiv 
– eine Erneuerung des (individuellen) Lebenssinnes aus der Erneuerung der Kunst 
– politisch exakt gegenteilige Konsequenzen gefordert hatte: er trat nicht für eine 
neue „Gemeinschaft“ ein, sondern für eine neue Sklaverei: „damit es einen breiten, 
tiefen und ergiebigen Erdboden für eine Kunstentwicklung gebe, muss die unge-
heure Mehrzahl im Dienste einer Minderzahl, über das Maß ihrer individuellen Be-
dürftigkeit hinaus, der Lebensnot sklavisch unterworfen sein. Auf ihre Unkosten, 
durch ihre Mehrarbeit [!] soll jene bevorzugte Klasse dem Existenzkampfe entrückt 
sein“. Für Nietzsche ist ausgemacht, „dass zum Wesen einer Kultur das Sklaven-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Lukács wäre nicht Lukács, hätte er dies nicht selbst bemerkt. Seine Unzufrie-
denheit mit seinen eigenen Arbeiten gab er schon in dem Essay über den Essay 
zu erkennen. Er gab zu, dass die vom Essayisten gefällten Urteile nur auf Kredit 
gefällt seien, sie entbehrten der wirklichen theoretischen Rechtfertigung und sei-
en „bei Gelegenheit von ...“ entstanden (1911, 27/33): 

„nur durch die richtende Kraft der geschauten Idee [durch den Ausweis der Urteilskrite-
rien, CH] rettet er sich aus dem Relativen und Wertlosen – wer gibt ihm aber dieses 
Recht zum Gericht?“ (1911, 28/35). Der Essayist „ist ein Täufer, der auszieht, um in der 
Wüste zu predigen von einem, der da kommen soll [...] und wenn jener nicht kommt – 
ist er dann nicht ohne Berechtigung? Und wenn jener erscheint – ist er dann nicht über-
flüssig geworden?“ (29/36).  

Diese Frühphilosophie war zutiefst bürgerlich konzipiert: Die normative Sozial-
philosophie eröffnet den Ausblick auf eine „neue Welt“ (157; cf. 1911, 69). Die-
se ist deswegen nötig, weil nur in ihr die Kunst wieder zu einem geschlossenen 
Weltbild durchstoßen könne. Die Kunst wiederum ist dafür nötig, dass das Indi-
viduum sich verwesentliche (eine „Ethik der Genialität“, 1911, 69).150 Lukács’ 
Haltung in der ungarischen Revolution 1919 bestätigt diese Rangfolge: Politik 
sei „bloß Mittel, die Kultur ist das Ziel“.151 Ist in dieser Heilslehre der Kunst die 
Bedeutung und Wirkmacht der Kunst nicht immens überschraubt? Zumindest ist 
sie gegenüber Marx auf den Kopf gestellt. Der spätere Lukács distanzierte sich 
von ihr, wenn auch verdeckt – im Medium einer Schellingkritik (1954, 114 ff.). 

Wie manifestiert sich diese vergeistigte Grundorientierung nun in Lukács’ 
marxistischen Schriften? Eine Diltheysche Orientierung auf „geistige“ Totalität 
ist dort nach wie vor prägend, nur glaubt er sie jetzt gefunden zu haben. Im früh-
marxistischen Oeuvre versteckt sich das in Anspruch genommene „System“ noch 
unter der Leerformel „dialektische Totalitätsbetrachtung“ (1923, 22). Der ältere 
Lukács bezog sich dann affirmativ auf den dialektischen Materialismus (der 
Geist Hegels aus den Händen von Engels, Lenin und Stalin),152 auch wenn er ihn 
in seinen Systemen, der großen Ästhetik und der großen Ontologie (Lukács 1963 
und 1968), noch einmal zu modifizieren trachtete. Eine spekulative Identität von 
Idealismus und Materialismus ist hier mit Händen zu greifen: Lukács wirft sich 

tum gehöre“ (Nietzsche 1930, 211 f.; Nachlass). Noch für Hayek und Friedman 
Übrigens ist die hohe Kultur ein Argument für die Ungleichheit (Friedman 1962, 
168; 3.2.1). 

150 Eine Ethik der „Verwesentlichung“ (zu Lukács cf. Keller 1984) tritt bei Heidegger, 
völkisch überformt, erneut auf (Bourdieu 1988, 88f.), und wird schließlich zum 
NS-Gemeingut (cf. Henning 1999, VI.4).  

151 Lukács 1975 I, 94; cf. 132 ff. („Alte und neue Kultur“ von 1919). Mitten im Ge-
schehen wurden Mitrevolutionäre angehalten, sie sollen „erst einmal ‚Die Brüder 
Karamasow’ von Dostojewski lesen“ (Jung 1989, 82, cf. 84). Auch später ergriff 
Lukács für die bürgerliche Kunst und Ästhetik des 19. Jahrhunderts Partei. 

152 Zur Verwandtschaft des DiaMat mit Hegels Naturphilosophie Coletti 1976, 7-58. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 293

auf ein System, das sich zwar materialistisch nennt, aber nach einer ähnlich apri-
oristischen und deduktiven Methode verfährt wie die idealistischen Systeme.

Mit der „Marx’schen Methode“ (1923, 13; cf. Bernstein 1899, 17; 2.3.2), die 
wie jede wissenschaftliche Arbeit sich zunächst der zugrundeliegenden Materie 
bzw. den Anschauungen von dieser widmet und ihr nur die Formen zuschreibt, 
die sich an ihr selbst ausweisen lassen, hat diese Systemphilosophie kaum noch 
etwas gemein (Kolakowski 1977 III, 324 ff.). Von der Angewiesenheit auf Empi-
rie hatte sogar Lukács’ neukantianischer Lehrer Emil Lask noch mehr gewusst. 
Auch als Marxist bleibt Lukács dem idealistischen Systemdenken verhaftet.  

Sein berühmtestes Werk kritisiert das Bürgertum deswegen, weil seine Philo-
sophie zu einer solchen Totalitätsbetrachtung („Weltanschauung“) nicht mehr be-
fähigt sei (Lukács 1923, 122 ff.). Dies liege aber nicht an verbesserungsfähigen
inhaltlichen Fehlern, sondern der Vorwurf wird in Umdrehung des genetischen 
Fehlschlusses auf das Subjekt der Wissenschaft verlängert.153 Wie nur in einer 
Identitätsphilosophie möglich, wird von der Theorie auf das Sein zurück ge-
schlossen, obzwar dies für Lukács nicht mehr homogen, sondern in zwei Klas-
senlager gespalten ist. Die bürgerliche Philosophie bringt es nicht deswegen zu 
keiner „Totalitätsbetrachtung“ mehr, weil sie faktisch falsch philosophiert, son-
dern weil sie durch ihr falsches „Sein“ gar nicht anders denken kann:

„dies wäre nur möglich, wenn die Philosophie durch eine radikal anders gerichtete Fra-
gestellung, durch ein Gerichtetsein auf die konkrete, materielle Totalität des Erkennba-
ren [...] die Schranken dieses [...] Formalismus durchbrechen würde. [...] Es ist klar, 
dass die Philosophie der bürgerlichen Gesellschaft hierzu unfähig sein musste [...] eine 
radikale Veränderung des Standpunktes ist auf dem Boden der bürgerlichen Gesell-
schaft unmöglich“ (1923, 121). 

Der Grund für die Unmöglichkeit ist die Identität von Denken und Sein in der 
Vorstellungswelt von Lukács. Einem vulgärmarxistischen Determinismus ent-
kommt man also durch eine vergeistigende Hegelianisierung gerade nicht, auch 
wenn es das Lehrbuchwissen über Lukács gern so hinstellt. Geschichte und Klas-
senbewusstsein kulminiert darin, dass es endlich den konkreten Träger gefunden 
habe, der als „das identische Subjekt-Objekt des Geschichtsprozesses“ (1923, 
217) die Spaltung des Denkens in Subjekt und Objekt (136, 181) aufhebt – woran 
der deutsche Idealismus bislang vergeblich gearbeitet hatte. Darin, dass hier ein 
„Träger“ ins Spiel kommt, zeigt sich der idealistische Ansatz.154 Lukács entwi-
ckelt seinen Ansatz innertheoretisch. Worauf es ihm ankommt, die theoretische 
„Intention auf die Totalität der Gesellschaft“ (190), wird dem Proletariat eher un-

                                             
153 „Die bürgerliche Wissenschaft betrachtet die Erscheinungen der Gesellschaft [...] 

stets vom Standpunkt des Individuums. Und vom Standpunkt des Individuums 
kann sich keine Totalität ergeben“ (Lukács 1923, 40). 

154 So Kammler in Lukács 1975 I, 22; P. Anderson 1978, 93 f.; Jung 1988, 86; Jung 
2000, 87 (cf. Fn. 131, 135, 137). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

terschoben, „zugerechnet“ (89).155 Nicht das wirkliche Proletariat, sondern sein 
„Bewusstsein“ ist der entscheidende Faktor („Aus der Krise des Kapitalismus 
kann nur das Bewusstsein des Proletariats den Ausweg zeigen“, 88). Dies sei 
nicht zu verwechseln mit dem „tatsächlichen, psychologischen Bewusstseinszu-
stand der Proletarier“ (86); es lebe vielmehr in der „Partei“ (88). In der Konstruk-
tion dieses absoluten Geistes überschlägt sich der Idealismus: Die Identität von 
Denken und Sein ist schon im voraus „gesetzt“; es geht darum, dass die halbe 
Totalität (das Proletariat) in seinem Denken endlich die ganze Totalität „setze“, 
die es zwar schon sei, aber nur negativ; an sich, nicht für sich (40): 

„Die Totalität des Gegenstandes kann nur dann gesetzt [!] werden, wenn das setzende 
Subjekt [!] selbst eine Totalität ist; wenn es deshalb, um sich selbst zu denken [!], den 
Gegenstand der Totalität zu setzen [!] gezwungen ist. Diesen Gesichtspunkt der Totali-
tät als Subjekt stellen in der modernen Gesellschaft einzig und allein die Klassen vor“.  

Für die Arbeiterbewegung ist ein Klassenbewusstsein wichtig, damit sie ge-
schlossen handeln und vor ihren Mitgliedern überhaupt die Legitimität als Arbei-
terbewegung wahren kann. Aber damit fängt die politische Auseinandersetzung 
erst an. Für Lukács dagegen ist dies schon der Punkt, von dem alles weitere ab-
hängt. Darin erst, nicht schon in der Berücksichtigung des „Proletariats“, liegt 
sein Messianismus: es geht ihm noch immer um die Ankunft des Geistes (um ei-
ne „Verwandlung“, 224, 228). Noch nämlich ist er nicht da – genau wie schon 
bei Fichte wird der Punkt der Verschmelzung von Sein und Denken in eine theo-
retisch mythisierte „Praxis“ gelegt (Fn. 160, 166), deren Kommen nahe bevorste-
he (1923 war solch ein Versuch gerade blutig gescheitert). Hier interessieren vor 
allem die gravierenden Konsequenzen, die diese gewagte Konstruktion für das 
Verständnis von Theorie hat (Königs Punkt 7). Es geht – abgesehen von dem 
Appell zur Revolution um ihrer selbst willen – inhaltlich weniger um Politik (die 
„Machtergreifung des Proletariats“ und die „sozialistische Organisierung von 
Staat und Wirtschaft“ seien nur eine Etappe, 227), als vielmehr um einen geisti-
gen Umschwung – ganz wie bei Eucken. Das Hauptproblem, von dem das Buch 
ausgeht, ist ein geistiges: die „Verdinglichung“. Gerade hier, im Kern, entfernt 
sich Lukács von Marx und greift stattdessen auf Simmel und Weber zurück (99 
ff.; Jay 1984, 109). Marx benutzt den Terminus „Verdinglichung“ zweimal, und 
zwar für fest umrissene Phänomene, nämlich für die falschen Vorstellungen von 
Wirtschaft, die die bürgerliche ökonomische Wissenschaft hat:156

155 „Es gilt also das Subjekt der ‚Tathandlung’ aufzuzeigen und von der Identität mit 
seinem Objekt ausgehend alle zweiheitlichen Subjekt-Objekt-Formen als von ihr 
abgeleitet, als ihr Produkt zu begreifen“ (1923, 136). Die Frage, deren Antwort 
„das Proletariat“ ist (als „identisches Subjekt-Objekt“, 217), stammt von Fichte. 

156 Die zweite Äußerung scheint Lukács’ These schon eher zu erlauben: „Es ist ferner 
schon in der Ware eingeschlossen, und noch mehr in der Ware als Produkt des Ka-
pitals, die Verdinglichung der gesellschaftlichen Produktionsbestimmungen und die 
Versubjektivierung der materiellen Grundlagen der Produktion, welche die ganze 
kapitalistische Produktionsweise charakterisiert“ (MEW 25, 887). Über eine uni-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 295

„Kapital-Zins, Boden-Grundrente, Arbeit-Arbeitslohn, in dieser ökonomischen Trinität 
als dem Zusammenhang der Bestandteile des Werts [...] mit seinen Quellen ist die Mys-
tifikation der kapitalistischen Produktionsweise, die Verdinglichung der gesellschaftli-
chen Verhältnisse [...] vollendet: die verzauberte [ … nicht entzauberte! CH] Welt, wo 
Monsieur le Capital und Madame la Terre als soziale Charaktere und zugleich unmittel-
bar als bloße Dinge ihren Spuk treiben“ (MEW 25, 838). 

Genau im Sinne der Simmelschen Tieferlegung des Marxismus, die er später so 
scharf kritisieren sollte (Lukács 1954, 359), macht Lukács daraus eine allgemei-
ne Aussage über alles: Die „Warenform“ sei „die herrschende, alle [!] Lebensäu-
ßerungen entscheidend beeinflussende Form“ (1924, 95), die „Universalkategorie 
des gesamten gesellschaftlichen Seins“ (97; cf. 187). Was ist hier geschehen? 
Lukács hat die Marx’sche Bestimmung zunächst aus der Theorie in die Wirk-
lichkeit geholt (ontologisiert), diese Wirklichkeit aber zugleich idealisiert, indem 
er sie als monoprinzipiell „konstituiert“ begreift – er spricht fichteanisch von ei-
ner „Ableitung der Kategorien“ (226). Diese Vergeistigung (von realen Proble-
men wird zum Denken hin weggelenkt) legt die Fixierung auf das „Bewusstsein“ 
schon in den Ausgangsbedingungen fest. Dadurch handelt sich Lukács allerdings 
ein neues Dilemma ein: wie soll in einer total verdinglichten Welt (98, 227) noch 
ein erlösendes „Klassenbewusstsein“ möglich sein? „Dieses Dilemma hat Lukács 
letzten Endes nicht lösen können“ (Jung 2000, 21; 1989, 102). Stefan Breuer 
(1977) wollte daraus noch fünfzig Jahre später eine „Krise der Revolutionstheo-
rie“ ableiten.157 Damit ist etwas Richtiges getroffen: in der Tat ist es eine Krise 
der Theorie (Königs Punkt 6). Das Dilemma betrifft die Theorie als Theorie. Sie 
kommt bei Lukács vorab nur als philosophische vor, und er versucht, sie aus sich 
selbst heraus rund zu bekommen. Doch gerade dadurch verunmöglicht er sie.  

Lukács braucht in seiner Theoriearchitektonik das Klassenbewusstsein nicht 
für die Politik (227). Vielmehr ist die „Verwandlung“ (224), die „Aufhebung al-
ler Verdinglichungsformen“, die das Proletariat vollbringen soll, indem es sich 
„wirklich praktisch verhält“ (225), für die Theorie selbst nötig. Das System
braucht das Proletariat als den „Erzeuger der Totalität der Inhalte“ (135): Das 
nun erst mögliche theoretische „System [...] würde erst jene konkrete Totalität 
der Kategorien ergeben, die für die richtige Erkenntnis der Gegenwart vonnöten 
wäre“ (226).158 Doch wie ist die „Erkenntnis der Gegenwart“ vorher möglich? 

Genau an diesem Punkt verwässert Lukács die Marx’sche Theorie ins philo-
sophisch-unfassbare,159 und zwar gerade dadurch, dass er sie durch seine idealis-
                                                                                                                                    

versale Warenförmigkeit ist aber auch hier nichts ausgesagt. Solche philosophi-
schen Thesen hätten dem reifen Marx auch fern gelegen.

157 Wie der Terminus „Revolutionstheorie“ zeigt (schon er verschiebt die Frage auf ei-
ne innertheoretische Ebene), liest er Lukács genauso gutgläubig wie Habermas, 
dessen häufige Wendung „heute nicht mehr“ suggeriert, dass es zu Lukács’ Zeiten 
einmal ein „Klassenbewusstein“ gegeben habe (2.4.5; 3.1.3; vgl. MEW 42, 97). 

158 Zur „Erfüllung im großen, erlösenden System“ Lukács 1911, 29; 1923, 128. Der 
„Wille zum System“ bestimmt noch die Ästhetik (1963) und Ontologie (1968).  

159 Auch nach Kolakowski nahm der Marxismus „bei Lukács eine irrationale und wis-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

tische Identitätssetzung von „Denken und Sein“ (136, 221, 223) konkreter zu 
machen glaubt. Wie nämlich ist der Verdinglichung entgegenzutreten? Lukács 
geht es darum, „die verdinglichte Struktur des Daseins praktisch zu durchbre-
chen“ (216, Hvg. CH). Diese nach Fichtes Muster gestrickte Dramaturgie handelt 
sich dieselben Probleme ein, die schon Fichte hatte.160 Es folgt der nämliche Zir-
kel wie bereits in der Frühphilosophie (nach Fichte 1794, 12): dies kann nur das 
Proletariat leisten, aber nur unter Voraussetzung nicht ihres eigenen, „psycholo-
gischen“ Bewusstseins (88), sondern als Exekutoren des theoretisch konstruierten 
absoluten Geistes des „Klassenbewusstseins“. Dieses wiederum setzt just die 
Theorie voraus, die es durch sein erlösendes Handeln allererst ermöglicht.  

Luxemburgs politische Spontaneität wird hier auf die Theoriebildung über-
tragen,161 wie umgekehrt das theoretische Phänomen der Verdinglichung gesell-
schaftlicher Kategorien umstandslos in die Wirklichkeit projiziert wird. Dadurch 
aber, dass Lukács Denken und Sein hier nicht mehr unterscheidet, blockieren sie 
sich gegenseitig. Das ist in der Tat eine veritable Krise der Theorie (etwas, was 
Lukács selbst „Irrationalismus“ nannte), aber – und das ist da wichtige daran – 
sie geht nicht auf Marx zurück. Denn wie war Marx mit der Verdinglichung um-
gegangen? „Es ist das große Verdienst der klassischen Ökonomie, diesen fal-
schen Schein und Trug, [...] diese Religion des Alltagslebens aufgelöst zu haben“ 
(MEW 25, 838). Anders als Lukács’ Konstruktion es vorsieht, haben also öko-
nomische Theoretiker die Verdinglichung durchdrungen – wie sich Naturwissen-
schaftler wie Kopernikus und Newton in ihren Theorien offenbar erfolgreich von 
dem unmittelbaren Augenschein (und „Klassenstandpunkt“) haben lösen können. 
Marx ist selbst einer der Theoretiker, die dieses „kritische Geschäft“ betrieben 
(daher sind auch Vorwürfe ad personam, wie der, Karl Marx sei doch eigentlich 
ein „Bürger“ gewesen, auch so gehaltlos).

Was ist davon nun in Lukács’ philosophischen Marxismus eingegangen? 
„Man könnte [...] sagen, dass das Kapitel über den Fetischcharakter der Ware den 
ganzen historischen Materialismus .. in sich verbirgt“ (Lukács 1923, 186). Genau 
das nun kann man mit Sicherheit ausschließen – vielmehr erhellt umgekehrt erst 
die Kenntnis der sachhaltigen Theorien von Marx dieses Kapitel.162

senschaftsfeindliche Form an“ (1977 III, 327). Er entdeckt bei Lukács einen Zirkel 
zwischen „Totalität“ und „dialektischer Methode“. 

160 Für Rosshof 1975 ist „kein theoretisch-systematischer Unterschied bei Lukács ge-
genüber Fichte zu sehen“ (90, mit Verweis auf Lud). Der Anspruch der Theorie 
lässt sich, dermaßen überhöht, gerade nicht mehr einholen. Dafür wird nun eine fin-
gierte „Praxis“ in Anspruch genommen, um die Probleme der Theorie zu lösen – 
statt beide in ihrem eigenen Recht wahrgenommen zu werden (cf. Habermas 1984, 
482 ff.; 1985, 75 ff., 380 f.).

161 Es ging ihr um Institutionen, die sich im Massenstreik spontan herausbilden würden 
(Luxemburg 1905, cf. Lukács 1923, 39 ff., bes. 53; auch 276 ff.; zu Luxemburg sie-
he auch den Artikel in Neumann 1977). 

162 Nach Steinvorth 1977, 6, 32 ff. ist dieses Kapitel eine Art Vorwort, welches ledig-
lich einiges davon einführend vorwegnimmt, was im Rest des Buches (auf zwei-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 297

Dass theoretische Gehalte für Lukács inhaltlich keine Rolle spielen, zeigt sein 
Bonmot, das Kriterium für „Marxismus“ beziehe sich „ausschließlich auf die 
Methode“ (13). Der Gegenstandsverlust und der Abschied von Marx im Herzen 
des Marxismus, die die vorigen Kapitel verfolgten, werden von Lukács verfes-
tigt.163 Er reduziert Theorie auf philosophische Theorie, will diese als ein System 
konstruieren („das Ganze des Wissbaren [...] einheitlich zu bewältigen“, 132), 
und muss sie dann auf eine utopisch-mystische „Praxis“ gründen. Auf diese Wei-
se hat er Marx’ ökonomische Theorie verabschiedet, die Philosophie idealisiert, 
und die Sicht auf die reale Praxis mit spekulativem Ballast überladen und damit 
gerade verstellt. Die „Entscheidung“ für einen Marxismus, dessen theoretische 
Gestalt gar nicht von Interesse ist, ist weder politisch noch theoretisch begründet, 
sondern sie folgt unausgesprochen einer „geisteswissenschaftlichen“ Ethik. 

Ganz ähnlich wie Eucken folgt auch Lukács einer Sehnsucht nach „Gemein-
schaft“ (1911, 75/108), die die bestehenden Verhältnisse und Institutionen hinter 
sich lassen will und erst in einer seltsamen Körperlosigkeit als möglich gedacht 
wird (s.u., Fn. 31). Wie daher Eucken Natur und Gesellschaft zu verdrängen ge-
zwungen ist, so verfolgt auch Lukács in seinem im Grunde mystischen Buch das 
Ziel, nicht nur die „Warenform“ loszuwerden (schon dies ist ein unerreichbar 
abstraktes Ziel), sondern die Gegenständlichkeit überhaupt (191 ff.).164 Coletti 
1976, 165 erblickt gerade darin ein Erbe Hegels.165

                                                                                                                                    
einhalbtausend Seiten) eingehend entwickelt wird. Der Schluss: ‚also steckt doch 
auch die Theorie dort drin’ ist für Marx nicht zulässig, da Das Kapital kein philo-
sophisches Buch ist, welches im Sinne eines Systems aus Kategorien deduziert 
(siehe MEW 4, 125 ff.; I. Hunt 1993; 2.3.4; 2.5.7). 

163 Jeder „ernsthafte [...] Marxist“ könne getrost „sämtliche einzelnen Thesen von 
Marx verwerfen“ (1923, 13). Ausgerechnet diese These wird von dem sonst so 
selbstkritischen alten Lukács aufrechterhalten (1967, 28).

164 Lukács spricht von der „Verwandlung der Gegenständlichkeit der Objekte“ (1923, 
191), einem „Flüssigwerden, [...]  Prozesswerden jener Gegenstände“ (192) davon, 
dass „das starre dinghafte Sein der Objekte [...] sich als bloßer Schein enthülle“ 
(196) und von der „Aufhebung aller [!] Verdinglichungsformen“ (225). Die Marx-
zitate dienen als Beispiele, die im Grunde austauschbar sind. Dahinter steht die 
deutsch-idealistische Tradition: „da das Bewusstsein hier nicht das Bewusstsein 
über einen ihm gegenüberstehenden Gegenstand, sondern das Selbstbewusstsein 
des Gegenstandes ist, umwälzt der Akt des Bewusstwerdens die Gegenständlich-
keitsform seines Objekts“ (195). Lukács hatte sich zuvor intensiv mit Meister Eck-
hart beschäftigt (Keller 1984, 133 ff.; Jung 1989, 56). In seiner Selbstkritik von 
1967 führt er diesen „messianischen Utopismus“ (20) auf die mangelnde Unter-
scheidung von Entfremdung/Verdinglichung (die synonym seien, 27) und Verge-
genständlichung zurück (26), die ihm erst 1930, beim Lesen der Marx’schen „Pari-
ser Manuskripte“ von 1844 (MEW 40) aufgegangen sei (38). Der „fundamentale 
und grobe Irrtum“ (26) war: Vergegenständlichung lasse sich nach Marx nicht 
„aufheben“ (vgl. das Motto zu 2.5.7).

165 Die „Verwirklichung des Prinzips des Idealismus schließt die Auflösung des Endli-
chen und die Vernichtung der Welt ein“ (Coletti 1977, 42). Coletti gehört zu den 
wenigen Philosophen, die nicht aus Betriebsblindheit den ungeheuren Nihilismus 
im deutschen Idealismus übersehen. Von Jacobi bis Marcuse verfolgt er die Ge-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Am Ende dieser akt-mystischen Kontemplation steht endlich die ersehnte 
„Gesellschaft der Liebe“ (Lukács 1919, in: 1975, 87), besser: die neue „Gemein-
schaft“.166 Darin unterscheidet er sich kaum von Bloch. Lukács verfällt eben der 
Kritik, die er selbst einst an den Romantikern geübt hatte (Lukács 1911, 75/109): 
„Die tatsächliche Realität des Lebens entschwand vor ihren Blicken und wurde 
von einer anderen, von der poetischen, der rein seelischen ersetzt.“167

Lukács hat die Gegenstände der Marx’schen Theorie zu „geistigen“ gemacht 
(„die Macht einer jeden Gesellschaft [ist] im Wesen doch eine geistige Macht“, 
267; cf. 1967, 21). Für den rhetorisch glänzenden Balanceakt, den er hier voll-
führt, reklamierte er wirkmächtig den Titel marxistische Dialektik. Diese „Dia-
lektik des Überbaus“ (Benjamin) hat mit Marx allerdings nur noch wenig zu tun. 
Der Weg zu einer sich auf Marx berufenden, damit aber eher „Lukács“ meinen-
den Kulturkritik von Adornos ästhetischer Theorie bis zu Habermas’ körperloser 

schichte der „Zerstörung des Verstandes“ (1976, 122), der deutschen Wissen-
schaftsfeindlichkeit (cf. Callinicos 1983, 99 f.). 

166 Lukács Vorstellungen tragen durchaus die regressiven Züge, die in dem Gemein-
schaftsbegriff, den er allerdings kaum verwendet (1911, 72/103), enthalten sind 
(Kammler 1974, 87; Jung 1989, 87). Ähnlich sprach Bloch höchst ambivalent vom 
neuen „Reich“ (1923, 346). Mannheim 1929 verfolgte die Übertragung der Mystik 
auf die Politik bei Bloch und Lukács wieder auf die Bauernkriege zurück, wo sie 
einmal ihren Ort hatten. Lukács 1967, 20 kritisiert, dass sein Begriff „Praxis“, weil 
er nicht im realen Geschehen verankert war, zu einer neuen „Kontemplation“ ge-
führt habe – aber eine, die nicht mehr theoretisch sei. Denn gegen die Theorie (ge-
rade auch die „ökonomische“ im Sinne der II. Internationale) war der Praxisbegriff 
ja ins Feld geführt worden (1923, 39, 176; vgl. Gramsci 1917). Hier benennt Lu-
kács seine Rolle als Gründer des „westlichen Marxismus“ (P. Anderson 1978). Lu-
kács verweist sogar auf die Rolle, die Sorel für ihn gespielt habe (1967, 12) – später 
eine persona non grata (1954, 27).

167 Diese vorauslaufende Selbstkritik zeigt Lukács’ auch eigenes Problem an, mit dem 
zeitlebens gekämpft hat: die „Suche nach Ganzheit“ (Harrington 2002) droht sich 
in dem Maße, wie sich diese in der Kunst oder im philosophischen System ankün-
digt, von der Wirklichkeit zu entfremden. Sie ist damit gerade keine Totalität mehr. 
Anders als der erkenntnistheoretische Idealismus, der das dem Systemschluss Ent-
gegenstehende als irreal setzen kann („um so schlimmer für die Wirklichkeit“), ist 
der Materialismus allerdings auf die Realität verwiesen, die er so aber nie erreicht. 
Darin besteht seine Zerrissenheit. Dass eine Entscheidung zum Marxismus gerade 
nicht vor der Flucht in romantische Überwelten schützt, bestätigt in anderem Kon-
text auch Koenen. Nach ihm trug die Weltanschauung der radikalen Studenten 
1968 „einen weithin monologischen, fast autistischen Charakter und zielte weder 
auf Wissen noch auf Verstehen im engeren Sinne. Vielmehr war es der Drang, ein 
noch unbestimmtes Welt- und Lebensgefühl in Metaphern oder Formeln zu fassen 
und sich eine Gegensphäre der Theorie, der Geschichte, der Literatur zu schaffen – 
in heutigen Begriffen: eine virtuelle Realität, die die empirische Gegenwart trans-
zendierte und weithin ersetzte“ (Koenen 2001, 46 – wir nennen dies den „objekti-
ven Geist“). Retrospektiv sieht er darin einen „neulinken Doktrinarismus“, der den 
altlinken Dogmatismus „im Streben nach ‚Totalität’ noch deutlich übertrumpfte“ 
(52). Tatsächlich las Dutschke begeistert Heidegger (46) und den frühkommunisti-
schen Lukács (50; vgl. auch das biographische Vorwort in Krahl 1971, 19 ff. Die 
Weltlosigkeit kulminierte in der RAF tragisch, Koenen 2001, 362, 407).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 299

„idealen Kommunikationsgemeinschaft“ war damit ebenso eröffnet wie der zu 
ihrer Rückübersetzung in die Lebensphilosophie bei Heidegger.168 Marx ist erst 
durch Lukács wieder zum Philosophen geworden. Seine Gedanken haben erst in 
dieser Form ihren Weg in die deutsche Philosophie gefunden. Diese Philosophi-
sierung trieb jedoch die Inhalte aus: schließlich hatte der unkonstruierbare Inhalt 
der rationalen Form, die Anschauung, den Systemschluss stets verhindert (1923,
130). Statt der „Vernunft“, des Denkens in philosophischen Systemen, verab-
schiedete Lukács den „Verstand“ – die Ratio der ökonomischem Theorie und der 
in ihr begriffenen empirischen Realität (Fn. 165).  

Auch der späte Lukács konnte sich nicht von den vergeistigenden Denkmus-
tern lösen.169 Noch die „Ontologie“ ist lebensphilosophisch-vergeistigt: Die reale 
Geschichte ist ihm die Geschichte des Geistes; der Formen, Gegenstandskatego-
rien und Kunstgattungen (Die „Geschichte [ist] die Geschichte der Veränderung 
der Kategorien“).170 Die Fundierung seiner eigenen Theorie in einer konkreten 
Analyse der Realität, die er 1967 hellsichtig einklagt, lieferte er selbst an keiner 
Stelle. Die Ontologie geriet zu einer „Philosophie des Marxismus“ (1967, 13), 
die ausgehend von Nikolai Hartmann erneut ein „System“ erbaute. Vom Realen 
ausgehen und dies analysieren, um seine Beschaffenheit theoretisch-systematisch 
darzustellen, ist eine ganz andere Art von Philosophie als von einem philosophi-
schen Begriff des Realen auszugehen, um darauf ein philosophisches System zu 
errichten (Fn. 30; MEW 1, 379). Habermas’ Kritik am marxistischen „Produkti-
vismus“ (1985, 80, 96) trifft allein diesen philosophischen Marxismus.  

Doch gerade weil Lukács dem „bürgerlichen“ Denken so verhaftet war, ge-
hört er zu seinen brillantesten Kritikern und Analysten.171 Wo er andere kritisiert 

                                             
168 Die abstrakte Ablehnung ‚der’ Moderne war mit Nietzsche ohnehin aus der Ecke 

gekommen, zu der sie mit Heidegger dann wieder zurückfindet (vgl. 2.5.5).
169 Obwohl erst die philosophische Behandlungsart seinen „abstrakt utopischen Idea-

lismus“ (1967, 14) evoziert hat, meint Lukács, es habe am zu engen Gegenstands-
gebiet gelegen. Der ‚Gegenstand’ „Natur“ müsse nun bearbeitet werden, damit die 
„Ökonomie“ nicht mehr wie 1923 durch das Ausblenden der Natur (und des Beg-
riffes „Arbeit“) „eingeengt“ wird (1967, 18 f.). Er kommt auf diese Weise nicht aus 
dem Fliegenglas heraus; er bleibt (Sozial-) Philosoph. Sein dialektischer Materia-
lismus ist vom Bauprinzip her nach wie vor Idealismus. 

170 Lukács 1981, 237; vgl. 1923, 203; 1908; Jung 2000, 25; dagegen MEW 4, 462. 
171 Lukács selbst führt seine Herkunft aus dem Bürgertum sogar als Grund dafür an, 

dass er sich keine Illusionen über dasselbe mache (1967, 39), während Kapitalis-
muskritiker aus anderen Schichten immer noch insgeheim nach der Erlangung einer 
gewissen Bürgerlichkeit strebten (etwa 1954, 27). Der Vorwurf, „sich auf den Bo-
den der bürgerlichen Anschauungen zu stellen“ (1923, 214), war einer der 
schlimmsten, den er austeilen konnte. Allerdings ist seine Klassenzurechung eine 
versimpelte: wer für die Kommunisten ist, denkt proletarisch, wer politisch refor-
merisch denkt, ist schon bürgerlich. Gerade dieser Voluntarismus aber, der nicht 
auf Inhalte schaut, sondern auf „Wollungen“, verbindet ihn mit der bürgerlichen 
Philosophie seiner Zeit. Genau wie die Lebensphilosophie dampft er die Unter-
scheidungen des Verstandes und die für positive Wissenschaft unverzichtbare 
„Unmittelbarkeit“ zu realen Objekten ein, um von einer „höheren“ Ebene aus zu 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

(sich selbst eingeschlossen), gehören seine Schriften zu den besten, die der philo-
sophische Marxismus hervorgebracht hat. Was an seinen eigenen Versuchen kri-
tisiert werden kann, ließe sich an anderen Autoren des westlichen Marxismus 
ähnlich nachweisen. Auch Gramsci (1917) zum Beispiel begann mit einer Verab-
schiedung der ökonomischen Theorie von Marx. Wie Lukács auf Dilthey, Sim-
mel und Weber, baute er auf Croce, Bergson und Sorel auf und variierte deren 
Kulturalismus.172 Der „Marxismus“ stellt in diesem idealistischen Systemdenken 
wenig mehr dar als eine Entscheidung zu einem bestimmten Stil (der heute aus 
der Mode ist). Die lebensphilosophische Weltvernichtung und „Selbstspiege-
lung“ (MEW 3, 465) wurde auch vom jungen Ernst Bloch prägnant formuliert: 

„diese Welt ist ein Irrtum und nichtig, hat vor der absoluten Wahrheit kein anderes 
Recht als ihren Untergang [...] Das Nichtwissen um uns ist der letzte Grund für die Er-
scheinung dieser Welt“ (Bloch 1923, 287); „indes drinnen, in der gotischen Stube der 
Selbstbegegnung [cf. Euckens Wohnzimmer-Metaphorik, s.o., Fn. 109, CH], diese gan-
ze [...] scheinbar so reale Welt nur selbst wie ein Bild unschädlicher Erinnerung an den 
Wänden hängt“ (344).

Der deutsche Linkskommunist Karl Korsch, der um 1926 für seine These be-
kannt wurde, in Russland sei der Kapitalismus wieder eingekehrt,173 unternahm 
1923 eine ähnlich lebensphilosophische Depotenzierung der marxistischen Theo-
rie wie Lukács. Er stellte schon die Existenz einer Marx’schen ökonomischen 
Theorie als Ergebnis der Entfremdung dar. Nach seiner Auffassung war der Mar-
xismus lediglich der „Ausdruck“ der wirklichen proletarisch-revolutionären Be-
wegung, einer bestimmten „gesellschaftlichen Praxis“ also.174

agieren: „das Individuum steht vor der objektiven Wirklichkeit notwendig als ei-
nem Komplex von starren Dingen gegenüber [...] Nur die Klasse [...] vermag sich 
praktisch umwälzend auf die Totalität der Wirklichkeit zu beziehen. Und die Klasse 
auch bloß, wenn sie in der dinghaften Gegenständlichkeit der gegebenen, der vor-
gefundenen Welt einen Prozess [...] zu erblicken imstande ist“ (1923, 211). Zur 
„Bewältigung der unmittelbaren Wirklichkeit“ sei „das Verlassen des Standpunktes 
der Unmittelbarkeit vonnöten“ (212). Engels’ und Lukács’ Unterscheidung von 
dinghaftem und prozesshaftem Denken (MEW 19, 203 ff.) ist mit der Lebensphilo-
sophie von Bergson eng verwandt.

172 Cf. P. Anderson 1978, 87; 1979; Kolakowksi 1977 III, 243 ff.; Milner 1999, 47 ff. 
Gramsci war gegen den Empirismus und für die „Erlangung eines höheren Be-
wusstseins“. „Der Mensch ist vor allem Geist“ (1916, in 1987, 26). Er lobte Croce, 
der wie Lenin den „Ökonomismus“ zurückgewiesen habe (1967, 258). Gramsci 
wurde postum verehrt, wohl auch, weil er erlaubte, bei Beschäftigungen mit einer 
autonom gefassten Kultur das marxistische Gesicht zu wahren (Laclau 1985, Mil-
ner 1999, 116 ff.). Gegenüber dem deutschen Kulturalismus von Lukács bis Ador-
no brachte er eine internationale Note herein (Haug 1985, 127 ff.; 1996). 

173 Dafür wurde er von Stalin zitiert, Linden 1992, 44 f.; Kolakowski 1977 III, 337 ff. 
174 Der Marxismus sei der allgemeine „Ausdruck der selbständigen revolutionären 

Klassenbewegung des Proletariats“ (Korsch 1923, 88), „der theoretische Ausdruck 
eines revolutionären Prozesses“ (109, vgl. noch H. Fleischer und W. Schmied-
Kowarzik). „Ausdruck“ ist ein Grundbegriff in Diltheys Geisteswissenschaft, die 
Korsch wohlbekannt war (81): „Und zwar umfasst dieser Zusammenhang von Le-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 301

Leider nur habe es diese „Einheit“, diesen „unzerreißbare[n] Zusammenhang 
von Theorie und Praxis“ nur in der Zeit von 1843 bis 1848 gegeben (Korsch 
1923, 100; schon dies ist eine romantische Verklärung des Geschehens). Diese 
Zeit wurde auch von Lenin gegenüber dem „Ökonomismus“ der späteren Jahre 
verherrlicht (2.2.1, Fn. 13). Nach 1848 seien bei Marx „die verschiedenen Be-
standteile dieses Ganzen [...] weiter auseinandergetreten“ (100). Der junge Marx 
wurde also keineswegs nur von der „bürgerlichen“ Philosophie vorgezogen. 

1923 fasst Korsch Marx’ spätere ökonomische Schriften nicht als wissen-
schaftliche Theorie, sondern noch als Teil eines philosophisch-praxeologischen 
„Systems“ auf.175 Gleichwohl gibt er wenig später gerade der Wissenschaftlich-
keit von Marx die Schuld an der „Krise des Marxismus“, und fordert, eine grund-
legend neue Theorie – wie einst Bernstein.176 Die Krise des Marxismus besteht 
bei ihm nicht in der Vernachlässigung der Theorien von Marx, sondern umge-
kehrt darin, dass der Marxismus sich als eine Theorie missverstehe. Aufgrund 
seiner politischen Entscheidung für den Sozialismus gegen jeden politischen Re-
formismus eingestellt, verklagt er Theorie als solche des „Verfallens“ in den Re-
visionismus.177 Korsch will „Theorie“ nur im Sinne von Philosophie gelten las-
sen, und zwar derjenigen der „deutschen Idealphilosophie“ (1923, 87). Er lässt 
Theorie im Sinne von Dilthey lediglich als „Ausdruck“, und damit gerade nicht 
als Theorie gelten. Ausdruck eines wirklichen Geschehens sind auch Parteipro-

                                                                                                                                    
ben, Ausdruck und Verstehen [...] die dauernden geistigen Schöpfungen, in denen 
die Tiefe des Schaffenden sich dem Auffassenden öffnet, oder die beständigen Ob-
jektivierungen des Geistes in gesellschaftlichen Gebilden [...] es ist der Vorgang 
des Verstehens, durch den Leben über sich selbst in seinen Tiefen aufgeklärt wird“ 
(Dilthey, GS VII, nach Gerlach 1991 III, 122). Auch Korsch wollte also „Tiefe“. 

175 „Das System [!] des Marxismus löst sich also bei seinen Schöpfern selbst niemals 
in eine Summe von Einzelwissenschaften [...] auf“ (Korsch 1923, 100). In merk-
würdiger Verdrehung des Unterschiedes von Philosophie und Wissenschaft heißt 
es: „Eine Auffassung, welche der Theorie eine selbständige Existenz außerhalb der 
realen Bewegung zusprechen wollte, wäre [...] idealistische Metaphysik“ (99). Auf 
idealistischer Metaphysik beruht vielmehr sein Glaube, einer selbstständigen wis-
senschaftlichen Theorie nicht zu bedürfen, da die lebensphilosophische gedachte 
„Selbsterkenntnis“ der Revolutionäre schon alles an Wissen enthalte.  

176 Kolakowski 1977 III, 339, 351; Korsch 1938, 1972. „Die ideologische und doktri-
näre Loslösung der ‚reinen Lehre’ von der wirklichen geschichtlichen Bewegung 
[...] ist selbst eine Erscheinungsform der bestehenden Krise des Marxismus“, damit 
„eine Krise der Marx-Engels’schen Theorie“ (Korsch 1971, 167; verfasst 1931). 

177 „Die einheitliche Gesamttheorie der sozialen Revolution ist umgewandelt in eine 
wissenschaftliche Kritik der bürgerlichen Wirtschaftsordnung und des bürgerlichen 
Staates [...], die nicht mehr nach ihrem ganzen Wesen notwendig verläuft in einer 
revolutionären Praxis, sondern ebenso gut verlaufen kann [...] in allerhand Reform-
bestrebungen“ (Korsch 1923, 104). Er wolle „‚das subjektive Handeln der Arbei-
terklasse’ und nicht die ökonomischen Gesetze des Kapitalismus zum Gegenstand 
der Theorie machen“ (Kolakowski 1977 III, 346). So ist natürlich „ein ‚rein theore-
tischer’ Marxismus [...] prinzipiell unmöglich“ (343). Korsch sei „für empirische 
Argumente völlig unempfänglich“ (350): „Es gibt [...] keine rationalen Erkenntnis-
kriterien mehr“; das sei der „verborgene Antiintellektualismus“ von Korsch (350).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

gramme ohne ein Gran Theorie (www.appd.de). Da Korsch die Theorie von 
Marx schon im Ansatz missachtet, versteht er das Revolutionäre an ihr – die 
Durchbrüche in der politischen Ökonomie, die das einzige sind, was von Marx 
im 21. Jahrhundert übrig ist – als etwas äußerliches. Das Revolutionäre kann für 
Korsch nur eine politische Handlung sein. Bleibt diese aus, ist auch die Theorie 
hinfällig. Mit dieser Reduktion von Theorie auf Praxis waren die philosophischen 
Weichen dafür gestellt, dass man die Theorie schnell fallen lassen konnte, als die 
„Praxis“ sie nicht mehr opportun erschienen ließ – wie es die Kritische Theorie 
im Exil und die deutsche Sozialphilosophie spätestens 1989 vollzog. 

Diese Verquickung von Theorie und Praxis, von Denken und Sein auf Kosten 
der ökonomischen Theorie ist weiter zu verfolgen, im westlichen Marxismus 
(2.6) und darüber hinaus (3.1, 3.3). Zuvor ist noch die letzte Stufe auf dem „phi-
losophischen Abstraktionsprozess [...] von Marx zu Heidegger“ (König 1937, 94) 
zu beleuchten. Auch Heideggers Philosophie ist als eine Reaktion auf Marx’sche 
Thesen zu deuten, die sie zu Philosophemen verarbeitet. Doch die Philosophisie-
rung verläuft hier indirekter als bei Lukács. Da Heidegger auf einen Marx rea-
gierte, der schon durch Lukács zum Sozialphilosophen transformiert war, ist die 
philosophische Widerlegung, die Heidegger in Sein und Zeit „implizit“ gibt 
(Rohrmoser 1968), nur invers auf Marx zu beziehen. Doch sie ist ein zentraler 
Baustein in der Geschichte der Marxrezeption.178 Heidegger radikalisiert die 
Vergeistigung von Marx so weit, bis sie politisch in ihr Gegenteil umschlägt.179

2.5.5 Heidegger als Ausläufer 

„Philosophie und Studium der wirklichen Welt verhalten sich  
zueinander wie Onanie und Geschlechtsliebe.“ (MEW 3, 218)

An Eucken ließ sich eine partielle und inverse Rezeption von Marx nachweisen, 
doch wird er kaum noch mehr die anspruchsvolle Philosophie gerechnet. Lukács, 
der schon einen besseren Ruf hat, zeigte zwar eine große Offenheit gegenüber 
Marx, wies dabei aber erstaunlich viele Gemeinsamkeiten mit Eucken auf: beide 
vergeistigten Marx’sche Thesen (und bei dieser Gelegenheit gleich die ganze 
„unmittelbare“ Welt der Dinge), beide endeten in einem philosophischen Kampf 
für eine „neue Welt“, welche sich über die „wirkliche Welt“, auf die Marx die 
Philosophie und deren Aufhebung verpflichtet hatte (3.4.3), seltsam hinwegsetzt;
darin neben Fichte und Hegel am ehesten der Mystik nahe. Allerdings war Lu-
kács kein amtlicher Philosoph, sondern eher Literaturkritiker. Vor allem aber war 
er Kommunist, und damit innerhalb der Philosophie stets ein Sonderling.

178 Heidggerschüler wie Marcuse, Löwith oder Arendt haben den philosophischen 
Marxismus des 20. Jahrhunderts stark geprägt (Rentsch 2001, VII; Wolin 2001). 

179 Eine „(falsche) Überwindung durch Radikalisierung“ (Bourdieu 1988, 120). Sie lie-
fert „dem Konformismus die unfehlbarste Rechtfertigung“ (89; vgl. Simmel 1900, 
8; dazu auch Kapitel 2.4.2, Fn. 37).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 303

Die These, die Sozialphilosophie des 20. Jahrhunderts sei als eine mal offene, 
mal verdeckte Auseinandersetzung mit Marx zu lesen, der dabei entökonomisiert 
und vergeistigt wurde, soll noch an einem ‚Vollphilosophen’ überprüft werden, 
der die Philosophie bis heute stark beeinflusst: an Heidegger. Er hat die damalige 
philosophische Landschaft tief in sich aufgenommen und zugleich neue Gedan-
ken entwickelt. Dabei stellt Lukács, der die deutsche akademische Szene 1919 
zunächst verließ, eine versteckte Mittlerstelle zu Heidegger dar,180 ähnlich wie 
Tönnies für Eucken und andere: bevor Gedanken von Marx von diesen Denkern 
zur Kenntnis genommen wurden, mussten sie zunächst philosophisch vorverdaut 
(„rekonstruiert“) werden. Marx schien diese Vergeistigung vorauszusehen und 
„verließ“ darum, nicht weil er Positivist war, die Philosophie (Brudney 1998; 
2.5.7).181 Lukács aber hob nicht die Philosophie, sondern Marx in die Philosophie 
„auf“. Darin folgte ihm Heidegger, und damit weite Teile der Sozialphilosophie. 

Die Krisendiagnose Euckens (2.5.3) war kein Einzelfall. Der Philosophiehis-
toriker Fritz Heimann bestimmte aufgrund der übergreifenden Krisenstimmung 
in der damaligen Philosophie die „Krise“ als das Kennzeichen der Epoche (Fn. 
89). Zwar fasst Heimann sie etwas überinklusiv als „Krise des Menschen“ (1929, 
5). Doch die Ursache hierfür benennt er mit Marx als dem „kritischen Wende-
punkt der Philosophie“ (a.O., XI) schon genauer. Marx sei noch immer der ge-
fährlichste Autor der Zeit (53). Interessant daran ist, dass er als die wichtigsten 
„Deuter der Epoche“ Marx und Heidegger bestimmt (393). Heimann scheint ein 
Rückbezug Heideggers auf Marx als sicher. Doch ist dieser harmonistisch als ei-
ne kritische Weiterführung Marx’scher Topoi182 oder eher als Kampf gegen Marx
zu verstehen?183 Für die Beantwortung dieser Frage ist zunächst Heideggers ver-
steckte Auseinandersetzung mit Marx näher zu beleuchten – die nicht zuletzt sei-
ne „Entscheidung“ für den anderen Extremismus forcierte (1). Um der bi-
ographistischen Falle zu entgehen, die darin nur ein privates politisches „Wertur-
teil“ sieht, das mit seiner Philosophie nichts zu tun habe, wird dann der lebens-
philosophische Hintergrund Heideggers konturiert, vor dem die Motive und Me-
thoden seines Kampfes mit Marx erst philosophisch zu entschlüsseln ist (2). Da-
bei wird zugleich deutlich, wie es theorieimmanent zu dem ungeheuren „Nihi-

                                             
180 Vgl. Gudopp 1983, Goldmann 1975 sowie bezüglich Adorno Mörchen 1980. 
181 „Wir befinden uns jetzt mitten in Deutschland! Wir werden Metaphysik treiben 

müssen“ (MEW 4, 125; cf. 3.1.3, Fn. 38). Marx zitiert Stirner: „‚Ja, es spukt in der 
ganzen Welt [...] Nur in ihr? Nein, sie selber spukt, [...] sie ist der wandelnde 
Scheinleib eines Geistes’“ (MEW 3, 136). Marx nannte die deutsche Philosophie 
darum „religiös“ (137, cf. 2.6.4) – und hierin ähnelt er tatsächlich einmal Nietz-
sche, der allerdings 40 Jahre nach ihm schrieb.

182 Marcuse 1928, 1932, Alexos 1966, Maurer 1975, Fräntzki 1978, Eldred 2000, Ser-
vais 1998, cf. Demmerling 2003. 

183 So etwa Lukács 1933, 1951 und 1954, Bourdieu 1988, Gudopp 1983, Tertullian 
1990. Sozialistische Werke, für die Heidegger ein „ideologischer Agent des Mono-
polkapitals“ war (Zweiling 1958, 45; 1961, 25), sehen ironischerweise den Marx-
bezug nicht und erschöpfen sich in schematischen Klassenzurechnungen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

lismus“ Heideggers kam, der ihn der nationalsozialistischen Selbstenthauptung 
so ungeschützt aussetzte. 

Heidegger und Marx    
„Wir wollen keine Sätze mehr, wir wollen uns selbst. 

Und damit ist die Aufgabe gestellt: Es gilt, den deutschen  
Sozialismus von Marx zu befreien.“ (Spengler 1920, 4)

Den Strömungen seiner Zeit, selbst dem Materialismus, machte Martin Heideg-
ger ihren Subjektivismus zum Vorwurf. Es gelte, sich der „Fundamente“ wahr-
haften Philosophierens allererst zu versichern. Dies war wenig originell, es ent-
sprach der neuhegelianischen Suche nach Wirklichkeit (s.u., Fn. 78). Hatte schon 
Hegel die abstrakte Verstandesphilosophie Kants vergeschichtlicht, so ging nun 
auch Heidegger gegenüber der als zu rationalistisch empfundenen Philosophie 
der Kantianer Rickert und Husserl den Weg einer konkreteren Fassung des leis-
tenden Subjekts. Schon die Zeitgenossen Heideggers sahen in dieser Bewegung 
allerdings nicht so sehr eine Nähe zu Hegels Verarbeitung von Kant, sondern e-
her zu der Marx’schen Kritik an Hegel.184 War doch selbst Hegel noch Intellek-
tualist, der sich im sprichwörtlichen „Lehnstuhl“ die Selbstbewegung der Gedan-
ken lediglich ansah, während Heideggers Fassung des leistenden Subjektes, das 
„Dasein“, wesentlich praktischer war, ja sogar alle Leiden des wirklichen Lebens 
zu durchleben schien. Da Heidegger keinen Rückbezug auf Marx anzeigt, ist von 
einer negativen Rezeption zu sprechen.  

Eine solch versteckte Abhängigkeit Heideggers von Marx ist des öfteren be-
hauptet worden – ob direkt oder über den Umweg Lukács.185 Die Annahme einer 
verfremdenden Umdeutung Marxens in der Philosophie ermöglicht es, auch dort 
nach Spuren von Marx zu suchen, wo sein Name nicht fällt. Es macht jedoch nur 
dort Sinn, nach Spuren zu suchen, wo sie hinterlassen werden konnten. Eine Be-
einflussung durch irgendeine Strömung ist ebenso leicht zu behaupten, wie sie 
unwichtig bleibt, solange damit nicht entscheidende Einflüsse oder Verzerrungen 
verbunden sind. Eine evidente Revozierung Marx’scher Thesen lässt sich sowohl 
auf der polemisch-weltanschaulichen wie auf der „streng“ philosophischen Ebe-
ne finden. Ein Großteil der weltanschaulichen Note steckt in Heideggers Aus-
drucksweise und der Wahl seiner Beispiele. Es wäre denkbar, diese zu ignorie-
ren. Dann wäre bei einer Betrachtung Heideggers eine Scheidung der „eigentli-
chen“ Philosophie von den weltanschaulichen und zeitbedingten Zutaten vonnö-
ten. Allerdings zieht Heidegger in seinem Hauptwerk genau diese Differenz ein,
indem er der Philosophie den Boden des alltäglichen Selbstverständnisses zu-
weist, auf welchem sich immer schon beides vorfindet (1927, 38, § 18, §§ 26 f.). 

184 Neben König 1937 Beck 1928, Marcuse 1928, Heimann 1929 und Marcks 1929. 
185 Siehe Lukács 1954, 389 ff.; 1951, 164 ff.; Rohrmoser 1968, 1974; Goldmann 1966 

und 1975; Bourdieu 1988; Gudopp 1983, 212 ff. und Ebeling 1993a, 69 ff. Kittstei-
ners (2003) Behauptung einer Verwandschaft habe ich kritisiert in Henning 2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 305

Welches die systematischen Partien sind, ist eine strittige Frage, die hier nicht 
interessiert (dazu Rentsch 2001) – wir nehmen Heidegger beim Wort und ma-
chen diese Unterscheidung nicht. Sieht man sich also den Themenkatalog des 
„Patchworks“ Sein und Zeit (Bast 1986) auf seinen Marxbezug hin an, so zeigt 
sich, dass mehrere Themen des Marxismus hier auftauchen (Entfremdung und 
Rettung, Kritik des Idealismus, Suche nach Totalität, Reduktion der Theorie auf 
eine fundamentalere Basis, ein Schwerpunkt auf Geschichte etc.).

Es gibt näherhin folgende Parallelen: Die Kritik der Religion, mit der Marx 
seine kritische Laufbahn startet, steht auch bei Heidegger am Anfang. Selbst in 
Konflikt mit seiner katholischen Herkunft, löst er bei seinem Marburger Kolle-
gen Bultmann mit seiner Destruktion der Grundbegriffe (Heidegger 1927, 180, 
229) geradezu eine religionskritische Initialzündung aus. Auch den erkenntnis-
theoretischen subjektiven Idealismus, den Marx in Bauer und Stirner, Heidegger 
in Neukantianismus und Phänomenologie vor sich hatte, hatten beide kritisiert, 
unter Beibehaltung der dort entwickelten „tätigen Seite“ des Subjektes. Dem Ide-
alismus wird ein Primat des Lebens vor der Form entgegengesetzt: die Form 
gleicht sich den jeweiligen Inhalten allererst an. Diese Inhalte werden in der Ana-
lyse auf einer konkreten Ebene aufgesucht, die jedoch nicht vulgär als „vorhan-
den“ vorausgesetzt, sondern als eine tätig hervorgebrachte konzipiert wird. Diese 
leistende Praxis ist keine andere als die tatsächliche des gelebten Lebens, in wel-
cher besonders die alltägliche „Sorge“ um das Überleben im Mittelpunkt steht. 
Von diesem Bereich aus erscheint die Unterscheidung von Subjekt und Objekt 
und somit die Erkenntnistheorie insgesamt als eine „rein scholastische Frage“.186

Mit einigem Wohlwollen könnte man die Grundlinien von Marx und Heideg-
ger auf diesen gemeinsamen Nenner bringen, wie es im Heideggermarxismus 
von Marcuse, Sartre oder Kosik ja auch „abendländisch-konziliant“ versucht 
wurde.187 Entscheidende Unterschiede, die im Bereich der konkreten Ausführung 
liegen, werden so allerdings übergangen. Das ist bei Denkern, die einen Schwer-
punkt auf das Konkrete legen, nicht einerlei. Denn hier unterscheiden sich die 
beiden auf das Äußerste: Die Themen, die Heidegger von Marx aufgreift, werden 
nicht im Marx’schen Sinne behandelt, sondern einer „ursprünglicheren“ Interpre-
tation entgegengeführt. Es wird eine „radikalere“ Interpretation dieser Phänome-
ne in Aussicht gestellt. Was aber ist die „Wurzel“ des Menschen (MEW 1, 385)? 
Was ist „ursprünglicher“ als der Ursprung des „bewussten Seins“ (MEW 3, 26) 
des Menschen in seinem „Sein“, also in seinen je historisch-konkreten materiel-
len und sozialen Bedingungen? Wie wir sehen werden, löst Heidegger im Ge-
genzug zum Materialismus in unvergleichlicher Radikalität jedes wirkliche Sein
und alle weiteren denkbaren Instanzen in Nichts auf. Eher ist also von einer 
„verborgenen Gegnerschaft“ zu reden (Ebeling 1993a, 75): Marx und Heidegger 
„schließen sich von sich her aus“ (Vosskühler 1996, 420; cf. Rohrmoser 1968). 

                                             
186 Marx: „Thesen über Feuerbach“ (1847), MEW 3, 533; vgl. Heidegger 1927, 203.  
187 So R. Prewo in Böckler/Weiss 1987 über Löwith 1932, cf. Demmerling 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Die Kritik, die Marx an den Philosophen übte, bezog sich auf solche, die He-
gel ihrerseits schon kritisiert hatten – und zwar auf eine Weise, der Heidegger 
sehr nahe kommt (Grondin 1994). Umgekehrt begann Heideggers Destruktion 
der Metaphysik zwar bei Aristoteles und Plato, allerdings unter der Unterstel-
lung, damit auch Marx als einen letzten Ausläufer dieses Denkens in den Griff zu 
bekommen. Diese Sicht verrät etwa folgende Notiz: „Ideenlehre Voraussetzung 
für Marxismus und die Ideologienlehre. ‚Weltanschauung’ als Ideologie, Abs-
traktum, Überbau der gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse. Überwindung 
des Marxismus?!“ (Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit, GA 34, 325).188

Deutlich wird die Gegnerschaft, wenn die Gegensätze bei gleicher Thematik 
einander gegenübergestellt werden. Die werturteilende Verachtung der „Öffent-
lichkeit“ (Heidegger 1927, § 27, § 35), die es damals auf allen Seiten gab, erin-
nert an Marx’ Unterscheidung von Wesen und Erscheinung (2.4.6): Wofür Dinge 
gemeinhin gehalten werden, sind sie nicht wirklich; für ihre Erkenntnis bedarf es 
eines überlegteren Zugangs. Marx’ Weg der Erkenntnis führte über die Wissen-
schaft (siehe die Metapher der „Camera obscura“, MEW 3, 26). Gemäß der „ide-
alistischen Reaktion gegen die Wissenschaft“ in der Lebensphilosophie besteht 
der Schwerpunkt bei Heidegger dagegen nur noch in einem vertiefteren Ver-
ständnis seiner selbst.189 Dies kann nur als „ursprünglicher“ empfunden werden, 
wenn im Sinne Diltheys und Fichtes als „Ursprung“ der Welt das einzelne Sub-
jekt gilt.190 Daneben erinnert die Prätention auf „Entschlossenheit“ (§§ 60 und 
62) vage – den Weltkrieg einmal beiseite gelassen (Rentsch 1990, 144) – an den 
von Marx beschriebenen „Kampf“ in der modernen Gesellschaft, den „Klassen-
kampf“, sowie an die unbedingte Leninsche Disziplin (man denke an die „Ent-
scheidung“ von Lukács). „Entschlossen“ soll man nach Heidegger jedoch wieder 
nur man „selbst sein“ (1927 individuell, 1933 in Sinne des „Volkes“). Deutlicher 
noch wird der umgestülpte Widerhall von Marx bei der Analyse des „Verfallens“ 
(§ 38, § 68c; Henning 2001a), wo Heidegger den Terminus der „Entfremdung“ 
(178, 347) benutzt.191 Dieses „Verfallen“ ist bei Heidegger zwar unaufhebbar 

188 Die Rolle Platos bei Heidegger ist zwielichtig: vielleicht projizierte er darum so viel 
auf ihn, weil er sich ihm so nahe fühlte. Siehe Safranski 1994, 244 ff.; Brach 1996.  

189 Deutlich wird der „existentiale ‚Solipsismus’“ (1927, 188) dort, wo das „Dasein vor 
sein Freisein für [...] “ gebracht ist: wählen soll es wieder nur sich selbst („Freiheit 
des Sich-selbst-Wählens“). Die Identität von Welt und Ich wird hier transformiert 
in die von Dasein und In-der-Welt-Sein („die existentiale Selbigkeit des Erschlie-
ßens mit dem Erschlossenen“, 188). Neben dem Verlust der Moral (Ebeling 1993a, 
31 ff.) liegt hierin eine detailgetreue Replikation des deutschen Idealismus. Auch 
dieser hatte theoretische und praktische Vernunft vermengt (34). Die „Eigentlich-
keit [...] als Möglichkeit, die es immer schon ist“ (Heidegger 1927, 188) erinnert 
daneben an Lukács’ „Klassenbewusstsein“: auch hier muss etwas, das „objektiv 
möglich“ ist (1923, 87), nur zu Bewusstsein kommen, um wirklich zu sein. 

190 Lukács 1954, 395 beschuldigt Heidegger des „subjektiven Idealismus“ (Fn. 204). 
191 Auch der Term „Verdinglichung“ taucht auf (Heidegger 1927, 46 und 437: „dass 

die Gefahr besteht, das Bewusstsein zu verdinglichen, weiß man längst“; vgl. aber 
127: „Alles Ursprüngliche ist über Nacht als längst bekannt geglättet“). Goldmann 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 307

(175 f.), es gilt allerdings, nach einer durchdringenden Diagnose der Ursachen, 
das Verfallen in einer genuinen Praxis zumindest einzudämmen. Es bedarf einer 
regelrechten Revolution – bei Heidegger allerdings nur der des Individuums, und 
nur im Denken –, welche eine entsprechende Entschlossenheit voraussetzt und 
auch den Kampf, gar den Tod nicht scheuen darf (§§ 58, 62). Dies kann, zumin-
dest im hinteren Teil des Buches, nur in einem starken und geeinten Kollektiv 
gemeistert werden (§ 74). Mit dieser „Praxis“ wird eine historische Ebene er-
reicht, die eine Untersuchung dieses Themengebietes gebietet (§§ 72-77). Schon 
Marx war bei der Geschichte gelandet (MEW 40, 544; MEW 3, 28 ff.; daher 
„historischer Materialismus“). Allerdings wurzelt bei Heidegger noch die „Ge-
schichte“ in der „Geschichtlichkeit“ (§ 74), ein Attribut des gedachten, abstrak-
ten Individuums („Dasein“).192

Weiterhin hinterfragt auch Heidegger wie schon Lukács den in der Lebens-
philosophie so unbeliebten „Dingcharakter“ der Dinge (cf. Fn. 164, 264), und 
zwar anhand der Unterscheidung von Zuhandenheit und Vorhandenheit. Dies äh-
nelt Marx’ Unterscheidung von Gebrauchswert und Tauschwert:193 beides sind je 
verschiedene Gegebenheitsweisen identischer Gegenstände, die einmal dem 
„gebrauchend-hantierenden Umgang“ (69), einmal einer komplexeren Praxis ent-
stammen, deren lebensfernere Form aber nicht annulliert wird (sie ist „notwen-
dig“, 426); wobei letztere von ersterer als „abkünftig“ gedacht wird.194

                                                                                                                                    
1975, 27 ff. vergleicht Lukács Verdinglichungskritik mit Heideggers Kritik des 
Präsensdenkens. Zu Heideggers Lukács- Kenntnissen Gudopp 1983, 130 ff. Hei-
degger kam noch einmal auf die „Entfremdung“ zurück: „Was Marx [...] als die 
Entfremdung des Menschen erkannt hat, reicht mit seinen Wurzeln in die Heimat-
losigkeit des neuzeitlichen Menschen zurück. Dies wird, und zwar aus dem Ge-
schick des Seins in der Gestalt der Metaphysik hervorgerufen [!], durch sie verfes-
tigt und zugleich von ihr als Heimatlosigkeit verdeckt. Weil Marx, indem er die 
Entfremdung erfährt [?], in eine wesentliche Dimension der Geschichte hinein-
reicht, deshalb ist die marxistische Anschauung von der Geschichte aller übrigen 
Historie überlegen. Weil aber weder Husserl, noch [...] Sartre die Wesentlichkeit 
des Geschichtlichen im Sein erkennen, kommt weder die Phänomenologie, noch 
der Existentialismus in diejenige Dimension, innerhalb derer erst ein produktives 
Gespräch mit dem Marxismus möglich wird“ (1947, 87). Zu jener Zeit saß Heideg-
ger zwischen allen Stühlen und suchte Halt (Safranski 1994, 388 ff.). Offenbar 
wollte er sich empfehlen als jemand, der dieses Gespräch führen könne. Dazu kam 
es nicht, weil er wieder Anhänger auf der bewährten Seite fand. (Heideggers Brief-
partner Jean Beaufret leugnete später den Holocaust.) 

192 „Das Dasein hat faktisch je seine ‚Geschichte’ [...] , weil das Sein dieses Seienden 
durch Geschichtlichkeit konstituiert wird“ (Heidegger 1927, 382; s.o., Fn. 67). Das 
ist eine Parallele zur Geschichtlichkeit der Klassen bei Lukács 1923.

193 Bereits Lukács hatte seine Verdinglichung primär am „Warenfetisch“ abgelesen 
(1923, 97; MEW 23, 85 ff.). 

194 Heidegger bezeichnet die „Zuhandenheit“ sogar als das „an sich“ (1927, 71). Das 
erinnert an Lukács’ Diskussion der praktizistischen Wendung des ‚Ding an sich’ 
bei Engels (MEW 21, 276): Lukács übernimmt sie formal, überführt sie aber inhalt-
lich aus der „Industrie“ in die „Totalität“ (Lukács 1923, 145 f.) – wie Heidegger. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Doch Heidegger meint schon mit dieser abstrakteren Form, welche die Kanti-
anische „Gegenständlichkeit überhaupt“ durchscheinen lässt (ähnlich wie bei 
Lukács), etwas erklären zu können – das Verfallen und alle Folgeerscheinungen, 
deren Fehler darin besteht, die Dinge als solche zu nehmen und nicht den unge-
genständlichen Prozess dahinter zu sehen –, während Marx mit dem „Begriff“ 
nicht zufrieden ist, sondern damit allererst die tatsächliche Bewegung des unter 
ihm Begriffenen analysiert. Marx denunziert nicht wie später Adorno den 
Tauschwert moralisch, sondern nimmt ihn als eine Gegebenheit, mit der er 
„rechnet“. Die Analyse des realen Prozesses bei Marx hat sich bei Heidegger ide-
alisiert (es bleibt bei der Analyse der Begrifflichkeit) und subjektiviert (Abhilfe 
schafft bereits ein verändertes Selbstverständnis). Dem hatten Simmel, Freyer, 
Lukács und andere lange vorgearbeitet.195

Auffallend ist schließlich die Parallele im Verständnis von Theorie: wie Marx 
ihre Genese aus der tatsächlichen gesellschaftlichen Praxis derart rückverfolgt, 
dass eine Theorie für ihn letztlich nur dann zu verstehen ist, wenn sie aus diesem 
Rahmen heraus gelesen wird, nur dann richtig entwickelt wird, wenn sie sich 
desselben gründlich versichert, so verortet auch der Lebensphilosoph Heidegger 
(Fellmann 1993, 187 ff.) die Theorie in Praxis – allerdings in einer irrationalen, 
in der des „Lebens“ als eines unhinterfragbaren Geschehens (cf. Fn. 68) bzw. in 
der der Existenz als in der ungreifbaren und „pseudokonkreten“ Personalisierung 
dieses Lebens (Anders 1947). All diese „ursprünglicheren“ Interpretationen lie-
ßen, wie bei Nietzsche und Eucken, in der Konsequenz auch den Marxismus als 
verfehltes Denken, als Symptom der Krise erscheinen (Ebeling 1993, 69 ff.). 
Wurde die Philosophie der Krise selbst als Symptom einer übergreifenden Krise 
gedeutet, so war das Ergebnis eine „Krise der Philosophie“.196 Der methodisch-
ontologische Monismus ließ es nicht zu, zwischen der Ebene des Geistes und der 
der Wirklichkeit hinreichend zu unterscheiden.  

Krisen der Wirklichkeit wurden so bereits von Antimodernisten des Kaiser-
reiches auf eine falsche Philosophie zurückgeführt. Man meinte damit nicht nur 
die wahren Schuldigen gefunden zu haben,197 sondern musste umgekehrt schon 

Die Kritik an Engels ist berechtigt, aber ihre Auflösung bei Lukács ist nicht „kri-
tisch“, sondern seinerseits wieder idealistisch.  

195 Simmel hat das „Marx’sche Schema [...] weit über das wirtschaftliche Gebiet hin-
aus“ verlängert und dadurch entökonomisiert (Simmel 1916, 98; ökonomisch folgte 
er der Grenznutzenschule, cf. 2.4.1; Großheim 1991, Luckhardt 1994). Lukács setz-
te die „Warenform“ als „Universalkategorie“ (1923, 97) und deutete in sie die phi-
losophischen Paradoxien hinein, die ihn schon lange quälten (Jay 1984, 109; vgl. 
Paschukanis 1924, Sohn-Rethel 1972, Haug 1971). 

196 „Philosophie hat nicht Grundlagenkrisen, sie ist die institutionalisierte Grundlagen-
krise“ (Spaemann 1978, 92). Siehe oben, Fn. 89. 

197 Das Aufklärungsdenken im Ausland, die Sozialdemokratie im Inland, und zuneh-
mend die Juden; Ringer 1969, 203, Sontheimer 1962. Hügli 1993, Wuchterl 1995 
schweigen davon. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 309

die Möglichkeit einer krisenfreien Theorie anzweifeln.198 Wenn Philosophie in 
der Daseinsauslegung fundiert ist, dieses Dasein jedoch in die Krise gerät, so 
kann Philosophie nur dann von der Krise frei bleiben, wenn sie eine „relative Au-
tonomie“ gegenüber dem konkreten Daseinsvollzug besitzt. Genau das wurde in 
der Lebensphilosophie bestritten, dieser Ansatz wurde als dualistisch und lebens-
fern abgelehnt. Gerade dieses Denken wollte man ja als den Verursacher der Kri-
se ausmachen – je nach Geschmack mit Nietzsche, mit Dilthey oder auch Marx.

Nun ist zu fragen: Warum eigentlich treten so viele Fragen, die im Marxismus 
gestellt wurden, bei Heidegger erneut, wenn auch verändert, zum Vorschein? 
Hatte sein Geschmack ihn nicht eher an Dilthey und später an Nietzsche verwie-
sen? Warum sollte die Marxismus-Verarbeitung gegenüber aus anderen Traditio-
nen aufgegriffenen Themen, etwa des Kantianismus (so in der Konstitution von 
Raum und Zeit, §§ 22-24 und 70 bzw. 65 ff.), einen Vorrang haben? Dies lag 
auch an der sozialen Realität. Die Welt, aus der heraus Sein und Zeit geschrieben 
und gelesen wurde, war eine unstete, verunsichernde, als krisenhaft erlebte. Viele 
junge Männer hatten ihr Leben, viele Familien ihren Besitz, Deutschland seine 
politische Form und – wie viele meinten – seine „Ehre“ verloren (durch Versail-
les, nicht bei Kriegsausbruch). Es gab keine verbindlich sinnstiftende Instanz 
mehr; auch Heidegger hatte sich von der Kirche gelöst. Stattdessen machte sich 
ein „Hunger nach Weltanschauung“ (Windelband 1910, 278) breit, der inflatio-
när und oft dilettantisch zu stillen versucht wurde. Die Erwartungen an die Philo-
sophie waren hoch (Henning 1999, 12). Der Marxismus wusste nun auf viele die-
ser Fragen eine Antwort zu geben. Er beanspruchte zudem, die Blüte der Philo-
sophie, den deutschen Idealismus, in sich aufgehoben zu haben (Engels, MEW 
21, 265 ff.). Auf einen solchen Anspruch musste reagiert werden, und diese Re-
aktion forderte eine Entscheidung heraus.199 Nicht genug, dass Marxisten damit 
drohten, die alten Verhältnisse umzustürzen (die ohnehin erschüttert waren – und 
was fällt, soll man stoßen). Falls man von der Richtigkeit dieser Philosophie zu 
überzeugen war, kam man nicht umhin, daraus politische Konsequenzen zu zie-
hen, da die Praxis nicht nur gewichtiges Explanans, sondern auch zentrales Ziel 
dieser Philosophie war. Diese Frage hatte „Härte und Schwere“ (Franzen 1988). 

Programmatische Äußerungen Heideggers zeigen, dass er sich dieser Situati-
on bewusst war. So stellte Heidegger seiner Habilitation von 1914 ein Hegel-
Motto voran und verkündete an deren Ende, seine Philosophie stehe „vor der 
großen Aufgabe einer prinzipiellen Auseinandersetzung [...] mit Hegel“.200 Auch 
                                             
198 Eine krisenfreie Zeit braucht keine Theorie, jedenfalls keine der Gesellschaft: 

„Deshalb haben die seligen Zeiten keine Philosophie“ (Lukács 1916, 22; cf. Hegel, 
Werke 12, 42: „Die Perioden des Glücks sind leere Blätter“ in der Geschichte). Bei 
Heidegger dreht sich das Verhältnis um – und das spricht gegen seine oft bemühte 
Verwandtschaft mit dem Pragmatismus (3.4.4): eine krisenhafte Zeit kann in sei-
nem Weltbild gerade keine Theorie mehr ausbilden. 

199 Nicht nur Weber, Lukács und Sartre hielten die Stellung zu Marx für eine existen-
tielle Entscheidung (Krockow 1958).

200 Heidegger, GA 1, 193 und 411; vgl. hierzu Gudopp 1983, 87 f. und 83. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Sein und Zeit beschließt er mit Hegel (1927, 433 ff.) und Lukács (437). Wenn 
ihm die Rezeption von und Stellungnahme zu Hegel eine so große Aufgabe war, 
so kam er um eine Stellungnahme zum größten Kritiker Hegels, zu Marx, kaum 
herum. Dass er dabei durchaus den Marxismus im Auge hatte, zeigt ein Aufsatz 
aus derselben Zeit, der zu dem Ergebnis kommt, dass „es kein Gesetz gibt, das 
bestimmt, wie die Zeiten aufeinander folgen“, wie es doch Engels, Kautsky, Le-
nin und andere behauptet hatten.201 Deutlicher zeigt dies auch die Notiz zu Plato 
von 1932 (GA 34, 325; s.o., Fn. 188). Zusammen mit dem nach 1945 wohlwol-
lend aufgenommenen Bekenntnis, er habe vom Nationalsozialismus eine „Ret-
tung [...] vor den Gefahren des Kommunismus“ erwartet, ist dem zu entnehmen, 
dass sich Heidegger mit dem Marxismus auseinandergesetzt und gegen ihn ent-
schieden hat.202 Dies vermag die umfassende Aufnahme und Umarbeitung von 
Marxemen bei Heidegger zu erklären: da ihre Überzeugungskraft nicht ignoriert 
werden konnte, galt es, sie in einer alternativen Erklärung zu übertreffen. Diese 
Annahme plausibilisiert auch die zahlreichen stilistischen Anleihen. Da eine 
Vergeistigung der Gegenstände und Philosophisierung der Methode schon bei 
Lukács vorlag, mit dem er ja einige Einflüsse (Rickert, Lask, Dilthey) teilte, 
konnte Heidegger die Früchte dieser Arbeit sogar recht leicht ernten.  

Gegen diese Argumentation könnte nun der Einwand einer biographischen 
Oberflächlichkeit erhoben werden. Doch es gibt auch theorieimmanent einen 
Gegensatz zwischen Heidegger und Marx. Der Fortschritt Hegels gegenüber 
Kant war der einer Vergeschichtlichung, der der Junghegelianer gegenüber Hegel 
der einer Konkretisierung des Denkens gewesen, während Marx an den Junghe-
gelianern deren Fixierung auf das alleinige Denken bemängelte: das Bewusstsein 
der Menschen werde vom gesellschaftlichen Sein bestimmt, welches darum bei 
ihm fortan im Zentrum der Analyse steht.203 Hierzu befindet sich Heidegger in 
denkbar extremster Opposition. Zwar nimmt er Vergeschichtlichung und Kon-
kretisierung auf; das Sein jedoch, auf das diese Entwicklung hinausgelaufen war, 
wird radikal subjektiviert: „Welt ist ‚subjektiv’“ (1927, 366).204 Entitäten wie Na-
tur, Geschichte oder Wahrheit werden seinshaft auf das Dasein reduziert.205

201 Heidegger, GA 1, 431; vgl. 1927, 418; Barash 1999.
202 Siehe den Brief an Herbert Marcuse vom 20. Januar 1948 (bei Tertullian 1990, 58; 

cf. Heidegger 1927, 405). 
203 Diese philosophiegeschichtliche Entwicklung war weder notwendig noch zufällig – 

sie war zwar kontingent, doch von stringenter Folgerichtigkeit – Comte, von Stein, 
Moses Hess und Ciezowski dachten hierin ähnlich. 

204 Die Welt ist, wofür das Subjekt sie hält: „auch in diesem ‚Draußen-sein’ beim Ge-
genstand ist das Dasein [...] ‚drinnen’“ (Heidegger 1927, 62). Seinen „subjektiven 
Idealismus“ (Gudopp 1983, 74 und 78) zeigt Heidegger selbst an, indem er „Sein 
‚im Bewusstsein’“ gleichsetzt mit „verstehbar im Dasein“ (1927, 207).  

205 „Nur Dasein kann [...] sinnvoll [...] sein“ (a.O., 151). „Wenn kein Dasein existiert, 
ist auch keine Welt da“ (365). Wird nach Ganzheit gefragt, so nach der des Daseins 
(372). Subjektiviert werden Wahrheit (in eine „Wahrheit der Existenz“, 221), Natur 
(70, 95, 106, 144, 211, 380), Geschichte (381), „Bedeutungslehre“ (166), kurz: „al-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 311

Und dieses Dasein ist betroffen von einem radikalen Historismus.206 Ihn kann 
es nicht abschütteln, doch es kann wählen zwischen einem echten und einem fal-
schen Historismus. Der Marxismus und die ganze Soziologie sind – so sind die 
massiv werturteilenden Konnotationen zu entschlüsseln – der falsche, weil unei-
gentliche.207 Obgleich Heidegger vom Alltag seinen Ausgang nimmt (siehe be-
reits Einstein 1918), wird dieser letztlich negativ bewertet (1927, 334). Es geht 
demnach um etwas außeralltägliches, großartiges, das vor der „vulgären“ Sicht 
des Alltags bewahrt werden muss. Es könnte möglicherweise die Ethik sein.208

Doch auch sie wird eliminiert. Zwar sei das „Mitsein“ konstitutiv, doch die 
Seinsart desselben wird durchgängig negativ bestimmt (Mitsein ist an ihm selbst 
schon verfallen und schuldig).209

Nicht einmal das „Gewissen“ kann abhelfen. Dieses Fehlen der Ethik bei Hei-
degger hat auch theorieimmanente Gründe. Kant hatte das Gewissen formal be-
stimmt, was ihm Hegel stets vorwarf. Was es genau sagen würde, ist nach Kant 
nicht vorab ableitbar, durchaus vergleichbar der Unableitbarkeit des Inhalts 
durch die Form in der Erkenntnistheorie (2.5.2). Da Heidegger mit Fichte und 
Hegel meint, einen Inhalt geben zu können, ihm dies aber aufgrund der Weltver-
nichtung nicht gelingt, zieht er den Schluss, das Gewissen sage „nichts“ (373). 
Wieder wird ein Mangel in der eigenen Theorie (eine „unmögliche Aufgabe“, 
Lafont 1994, 144 ff.) auf die zugrunde gelegte Wirklichkeit projiziert, also von 
Denken auf Sein geschlossen. Dabei wird der an Descartes kritisierte Schluss von 
einem Vollzug auf ein Sein von Heidegger in potenzierter Form übernommen, 
indem er vom „Rufcharakter“ des individuellen Gewissens nicht nur auf das 
Sein, sondern auf das Seinsollen des Rufend-Gerufenen schließt (der Angerufene 
sei „aufgerufen zu ihm selbst“, 273). Das Gewissen ist somit entmoralisiert.210

                                                                                                                                    
le Seinsmodi des innerweltlich Seienden sind ontologisch [...] im Phänomen des In-
der-Welt-seins fundiert“ (211).  

206 In der je schon vorgängig ausgelegten Bewandtnisganzheit ist je schon alles ausge-
legt, und zwar von der Form bis hinunter zum Inhalt: „Das Man [...] bestimmt, was 
man und wie man sieht“ (Heidegger 1927, 170, Hvg. CH). Symptomatisch ist die 
an Fichte gemahnende Schreibweise „Voraus-setzung“ (314, cf. Lafont 1994, 67 
f.).

207 Zur Ökonomie: „Aus dem Besorgten errechnet sich das uneigentlich existierende 
Dasein erst seine Geschichte“ (1927, 390; 361). Die „Frage nach einem zu stiften-
den Zusammenhang des Daseins“ – Heidegger bezeichnet auch Dasein im Plural 
singulär – „gründet in der Unentschlossenheit“ (390). „So bedarf es denn keiner 
Zuflucht zu nichtdaseinsmäßigen Mächten“ (Heidegger 1927, 278). Damit sind 
Fragen, die über den Horizont des einzelnen Subjektes hinausgreift, abgewiesen. 
„Die Frage ist nicht, was [...] noch alles geschehen [...] kann“ (330).

208 Zum Konnex von Erhabenheitserlebnis und ethischer Einsicht Vollmann 2002. 
209 „Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens“ (1927, 125) – also im Gegensatz 

zum „Man“ (129) kein Existenzial. Die „Seinsart des Miteinanderseins selbst“ ist 
nicht etwa die Ethik, sondern das – uneigentliche – „Gerede“ (177).

210 Zuweilen zum „Selbstsein“ erforderlich ist etwa das „Aufgeben eines Beschlusses“ 
(391); Lügen ist also erlaubt (vgl. Kant, KpV, A 156, 165). Auch das Gewissen 
wird subjektiviert: Erst seine Subjektivität mache es objektiv (1927, 279: „Gewis-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Sein und Sinn sind gleichermaßen entleert, theoretische und praktische Ver-
nunft ununterschieden einem praktizistischen Nihilismus ausgeliefert. Die gefor-
derte Revolution bleibt eine der Denkungsart: nach dem Mitvollzug der Daseins-
analyse ist es dem Leser anheimgestellt, sich nicht mehr „verfallend“ aus dem 
Vorhandenen zu begreifen – also eine andere Selbstinterpretation.211 Dem Philo-
sophen bleibt die „theoretische Praxis“ der Kritik. Die ganze Philosophiege-
schichte hat die wesentlichen Fragen übersehen, sie trägt die Schuld an der ver-
fallenen Daseinsauslegung der Gegenwart. Sie muss in toto destruiert werden. 

Heideggers „Rettung“ vor dem Materialismus führt zu somit einem universa-
len Irrationalismus, da für die Gefilde des Daseins, auf das alles andere zurück-
geführt wird, die „Verständigkeit“ der „Konsequenzlogik“ nicht mehr zuständig 
sei (315), und so zum totalen Nihilismus: es gibt in diesem Ansatz keine Natur, 
keine Geschichte, keine Gesellschaft, keine Moral und keine Theorie mehr. Das 
„nichtende Nichts“, das Heidegger evoziert (285), benennt vor allem sein eigenes 
Denken. Heidegger hatte nicht zuletzt darum einen solchen Erfolg mit Sein und 
Zeit, weil er die Konsequenzen einer Art zu denken zog, die in Deutschland weit 
verbreitet war. Stellt man ihn in diesen Kontext, so wird sichtbar, dass er daraus 
die zwar radikalen, aber folgerichtigen und populistischen Konsequenzen zieht. 

Heidegger und der Nihilismus

„Auch Heideggers Anziehungskraft beruhte auf einem produktiven  
Abbau, der ‚Destruktion’.“ (Karl Löwith, nach Lutz 1999, 280)  

Die angesprochene populäre Art zu denken war der Deutsche Idealismus (2.5.2). 
Das Pathos von Sein und Zeit bleibt unverstanden, wenn übersehen wird, dass 
Heidegger alle Wissensgebiete allererst philosophisch zu fundieren beansprucht. 
Das aufschlussreiche Schlüsselwort hierfür ist die exklusiv beanspruchte „Ur-
sprünglichkeit“. Heidegger hat Dilthey und damit Fichte beerbt, indem er den 
Schluss von dem zeitlich ersten auf das logisch und ontologisch erste unhinter-
fragt voraussetzt.212 Weil Dasein „zunächst“ keine Wissenschaft treibt, seien die 
methodischen Prinzipien der Wissenschaft „abkünftige Modi“.  

Heideggers Fundierung besteht einzig in ihrer Rückführung auf die formal-
konkrete Verfassung des leistenden Subjektes, und zwar des vortheoretischen.
Darin folgt Heidegger Diltheys „Vertiefung“, der Fundierung und Relativierung 

senserlebnis“). Das „Weltgewissen“ dagegen (Schwarz 1919) sei die Stimme des 
„Man“ (Heidegger 1927, 278).

211 Rohrmoser 1974 sieht hierin „die Faszination einer radikalen Kritik, die kraft ihres 
abstrakten Charakters zugleich sicherstellt, dass sich aus ihr keine praktischen Kon-
sequenzen ergeben“ (75 f., siehe noch Rohrmoser 2002). 

212 Wenn Heidegger 1927, 147 zeigt, dass „alle Sicht primär im Verstehen gründet“, so 
ist das eine genetische Feststellung. Aus ihr leitet Heidegger aber sogleich ab, dass 
dem „Anschauen sein Vorrang genommen“ sei, dass „‚Anschauung’ und ‚Denken’ 
[...] entfernte Derivate“, also in der Geltung sekundär seien (cf. Rauti 1999).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 313

aller Erkenntnis auf das „Leben“. Heidegger, der ja „dem Werke Diltheys“ die-
nen wollte (1927, 404), sah das Leben „als möglichen Gegenstand [...] und als 
Wurzel“ der Geisteswissenschaft an (398, cf. GA 59, 15 ff.). Eine idealistische 
Reduktion auf das leistende Subjekt (Dasein) und die damit verbundene Verein-
heitlichung der Welt ist in Sein und Zeit durchgängig sichtbar, etwa auch hier 
(1927, 85): „Die Bewandtnisganzheit [...] ist ‚früher’ als das einzelne Zeug“.213

Die Dinge in der Welt haben keinen eigenständigen Seinswert, sondern werden 
in eine zeitlich und ontologisch „frühere“ Ganzheit gleichsam eingesogen: „Die 
Bewandtnisganzheit [...] geht letztlich auf ein Wozu zurück [...] Das primäre 
Wozu [...] betrifft aber immer das Sein des Daseins als dem eigentlichen und ein-
zigen worum-willen“ (1927, 84; Hvg. CH).

Hier zeigt sich eine kurzschlüssige Reduktion von Genesis auf Geltung und 
eine subjektivistische Verengung aller denkmöglichen Inhalte auf das Selbstsein, 
die ontologisch verabsolutiert wird. Identitätsdenken und existentialer Monismus 
sind unübersehbar. In den wissenschaftstheoretischen Passagen von Sein und Zeit 
hat Heidegger sublim die relativistischen Konsequenzen gezogen – nicht nur für 
die Geisteswissenschaften, sondern noch für die Physik. Wie geht dies zu?  

Die Wissenschaft ist eine Tätigkeit von Menschen, wie niemand abstreiten 
wird. Wenn die Seinsart dieser Menschen aber substantiell „geschichtlich“ ist, 
dann gibt es keinen Bereich, der vom Historismus ausgenommen ist. Eine geisti-
ge „Totalität“ wird ontologisiert und dogmatisch vorgeordnet – eine Radikalisie-
rung des Diltheyschen Erbes. Auch die Wissenschaften haben eine Geschichte. 
Dies ist solange kein Problem, wie Genesis und Geltung hinreichend auseinan-
dergehalten werden. Geschieht dies nicht, werden die Naturwissenschaften histo-
ristisch relativiert. Wie bestimmt Heidegger die mathematische Physik? „Das 
Entscheidende für ihre Ausbildung liegt weder in der höheren Schätzung der Be-
obachtung [...] , noch in der Anwendung von Mathematik [...] – sondern im ma-
thematischen Entwurf der Natur selbst“ (1927, 362).

Heidegger kontrastiert hier zwei Betrachtungsweisen, die der innerphysikali-
schen Kriterien (Verifikation durch nachprüfbare Beobachtung und Erklärung 
durch mathematische Formeln) und die der historischen Entstehung der Physik. 
Allerdings trennt er sie nicht voneinander, sondern bringt sie in kurzschlüssig-
monistischer Weise zu etwas Drittem zusammen: es geht ihm um die „ontologi-
sche Genesis“ (362; 357; vgl. „transzendental-ontisch“). Das ursprüngliche Fun-
dament der Physik ist somit weder die ihr eigene Logik, noch ihre Entstehungs-
geschichte, sondern der existenzielle Vollzug der Wissenschaft durch ihre Sub-
jekte. Doch diese sind nicht autonom: 

                                             
213 Dies war bei Heidegger schon vor seiner existentialen Wende der Fall: in seiner 

Habilitation hatte er eine hermetische identitätsphilosophische Weltkonzeption ent-
wickelt, die der Vernunft keinen Raum ließ. In der allumfassenden metaphysischen 
Verklammerung von Kategorie und Material „kann das Denken nur noch bestäti-
gen, was ist“ (Gudopp 1983, 59). Erkenntnistheorie und Ontologie werden in die 
Logik aufgehoben (73; s.o., Fn. 222).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

„Dieser Entwurf entdeckt vorgängig ein ständig Vorhandenes (Materie) und 
öffnet den Horizont für den leitenden Hinblick auf seine quantitativ bestimmba-
ren [...] Momente“ (362). Die Wissenschaftssubjekte können nicht einer unmit-
telbar vorgefundenen Wirklichkeit ihre Strukturen entnehmen, sondern diese sind 
immer schon auf eine bestimmte Weise entworfen, und zwar „vorgängig“. Der 
einzelne Physiker sagt also nichts über die Wirklichkeit aus, sondern er hängt 
gewissermaßen am Tropf der vorgängigen Weltauslegung – die eine totale und 
somit eine „philosophische“ ist. Heidegger hat den Zuständigkeitsbereich der 
Philosophie hier ungeheuer erweitert, indem er die Hermeneutik universalisiert 
und so die Naturwissenschaften relativiert. So hat er sich auf elegante Weise 
zentraler Rationalitätsstandards entledigt: Die in der Naturwissenschaft notwen-
dige „spezifische Exaktheit“ hält Heidegger nicht für vorbildlich (362).214 Der 
Philosoph muss die Einzelwissenschaft nicht als solche zur Kenntnis nehmen; es 
bedarf allein einer „grundbegrifflichen Ausarbeitung“ (362, vgl. 10) des vorgän-
gigen Entwurfs, der alles weitere determiniere. In diesem Erzeugungsidealismus 
erzeugt das Prinzip alles.215 Statt der Intersubjektivität (keine „Verbindlichkeit 
für ‚Jedermann’“, 362) und der Überprüfung an Tatsachen („es gibt grundsätzlich 
keine bloßen Tatsachen“, 362) liegt das Kriterium für die Wahrheit von wissen-
schaftlichen Aussagen im leistenden Subjekt: Wissenschaftlichkeit „gründet exi-
stenziell in einer Entschlossenheit des Daseins, durch die es sich auf das Sein-
können in der ‚Wahrheit’ entwirft. Dieser Entwurf ist möglich, weil das In-der-
Wahrheit-sein eine Existenzbestimmung des Daseins ausmacht“ (1927, 363).216

Doch im Vollzug dieses Daseins hatte Heidegger unterschieden zwischen den 
Modi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit (42 ff., 126 ff., 175 ff., 252 ff.). 
Die kritisierte Vorherrschaft der Vorhandenheitssemantik, die in den Naturwis-
senschaften unverzichtbar ist, ist für ihn ein Ergebnis des Verfallens an die Welt 
und somit der Uneigentlichkeit. So ist also der Verweis auf den „Ursprung der 
Wissenschaft aus der eigentlichen Existenz“ (363) ein versteckter Hinweis dar-
auf, worin seine Krisendiagnose und die entsprechende Therapie besteht: Die 
Krise der Gegenwart besteht in dem Verlust der Ursprünglichkeit. Sie ist zu er-
klären durch das Verfallen breiter Kreise („Öffentlichkeit“) an eine vorhanden-
heitssemantische (dinghafte) Weltsicht, die den Zugang zu den wichtigen Seiten 
des Lebens verstellt. Diese Weltsicht selbst aber gründet, wie nur der Philosoph 

214 Während „Dilthey immer geneigt war, eine Gleichursprünglichkeit [...] anzuerken-
nen, kehrt Heidegger das naturalistische Prioritätsverhältnis der Naturwissenschaf-
ten zu den Geisteswissenschaften einfach um und macht sie zu sekundären, unei-
gentlichen, ‚defizienten’ Betrachtungsweisen“ (König 1937, 57).  

215 Was hier absurd aussieht, ist bis heute Merkmal deutsch-philosophischer Marxkri-
tik: eine Ablehnung (natur-) wissenschaftlicher Standards zugunsten eines metho-
dischen Ansatzes in transzendental-begrifflichen Analysen. 

216 Vgl. Tugendhat 1970. Die existentiale Depotenzierung von Wahrheit hatte bereits 
ein nationalsozialistischer Kritiker bemängelt (Lehmann 1943, 402; vgl. Gudopp 
1983, 191). Lehmann bezog sich auf den bezeichnenden Satz von 1914: „Nur in-
dem ich im Geltenden lebe, weiß ich um Existierendes“ (Heidegger, GA 1, 280).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 315

in einer grundbegrifflichen Analyse feststellen kann, in einer vorgängigen Aus-
gelegtheit, in einem bestimmten, inzwischen unentrinnbar gewordenen „Ent-
wurf“ – den Heidegger an der Antike und Descartes festmacht (89 ff).

Dieser Entwurf gründet seinerseits auf einer Uneigentlichkeit (Descartes be-
greife die Substanz als „ein substantielles Seiendes“, 94 – das entspricht der De-
finition der Uneigentlichkeit –, und stiftet damit die „Dingontologie“, 100), aber 
diesmal auf der des „führenden Seinsverständnisses“ (362). Es bleibt nun an dem 
Philosophen, zu einem anderen Seinsverständnis zu „führen“. Wie er dies aller-
dings als Philosoph vollbringen soll, nachdem Heidegger die Kriterien wissen-
schaftlicher Rationalität über Bord geworfen hat, bleibt unklar (cf. Lafont 1994, 
333 ff.). In der Spätphilosophie übernimmt es folgerichtig das Sein selbst.

Zentrale Charaktermerkmale seiner späteren politischen Betätigung sind hier 
vorgezeichnet: den gesuchten „anderen Anfang“ sah Heidegger im Dritten Reich 
herannahen, dem er sich darum zur Verfügung stellte. Der neue „Entwurf“ könne 
nur von einem entschlossenen, „eigentlichen“ historischen Kollektiv mit dem 
richtig „geführten“ Seinsverständnis gewagt werden. Dafür muss der alte mit 
Stumpf und Stil ausgetrieben würde.217 Von der vormaligen Theorie jedenfalls 
bleibt in dieser Konzeption nicht viel übrig. Sie provoziert und forciert die Krise 
der Philosophie. Diese Auffassung änderte Heidegger später nicht mehr („Die 
Wissenschaft denkt nicht“, 1954, 133). 

Doch vermeiden wir den häufigen Fehler, Philosophie und Politik zu früh 
aufeinander zu beziehen, und bleiben noch immanent. Heideggers Bezugnahmen 
auf Hegel an zentralen Stellen wurde bereits erwähnt (Fn. 200). Schließlich galt 
es, das Vermächtnis der Systemphilosophie gegenüber den späteren Verfehlun-
gen zu retten. Wirkungsgeschichtlich jedoch war bei der Hegelrezeption kein 
Vorbeikommen an der lebensphilosophischen Verkürzung, die den absoluten 
Standpunkt allzu leicht einnehmen zu können meinte. Ein Heideggerschüler lässt 
diese Sichtweise durchscheinen, wenn er Dilthey als den Vollstrecker Hegels 
deutet. Dilthey knüpfe endlich wieder an den Punkt an, den „schon Hegel“ erar-
beitet hätte, nämlich: an „die geschichtliche Einheit von Mensch und Welt, Be-
wusstsein und Sein. Die Verflachung dieses lebendigen Verhältnisses [...] zur 
abstrakten Subjekt-Objekt-Beziehung [...] wird durch Dilthey von neuem in die 
seinsmäßige Einheit zurückgeführt“ (Marcuse, Schriften 1, 485, verfasst 1931).  

Der Historismus ist derartig totalisiert, dass nur aus dem quellenden Grund 
des Lebens und der Geschichte „alles eins“ ist ( ), und zwar auch onto-
logisch eins. Dilthey „überwindet“ mit dieser Einheit die verhasste Subjekt-
Objekt-Spaltung, indem er die lebendige Einheit gegen die tote Zweiheit aus-
spielt. Doch er tut dies in einer Weise, die dem Hegelschen Ansatz zuwiderläuft: 
er setzt Einheit und Differenz einander entgegen, als vertrage die Einheit keine 

                                             
217 „Wir müssen uns dann schon entschließen, Newton und Leibniz zu den Juden zu 

zählen“, schrieb Heidegger 1938 mit nur halber Distanzierung (GA 65, 163; cf. 
Stark 1937, Kather 1995, K. Fischer 1998). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Differenz, sondern schließe sie von sich aus.218 Die Einheit ist keine reflexiv ein-
gesehene, noch eine als vorgängig erschlossene, sondern eine als ontologisch 
schlechterdings behauptete. Sie kommt zu früh, wie schon Hegel (1807, 15, 22) 
an Schelling monierte, dass er mit dem Absoluten einfach anfing. Die wiederge-
fundene Einheit ist apriorisch und immer schon („von vornherein“, Fn. 218). Die 
Vernunft hat demnach kaum noch etwas zu tun. Tatsächlich „entfällt“ ja nach 
Schmidt bei Dilthey sämtliches weitere Fragen. Philosophie dünkt sich wissen-
schaftlicher Rationalität unbedürftig – die „Vernunft“ verabschiedet den Ver-
stand. „Lebendig“ ist diese Einheit jedoch nur an dem zeitlich frühesten Ort sei-
nes Auftretens, im jeweiligen Alltag (cf. Lefebvre 1977). Um die unerwünschten 
Abstraktionen zu vermeiden, hätte man den jeweiligen Alltag zu nehmen wie er 
ist und auf jegliche Wissenschaft zu verzichten.219

Analog zu ihren „nichtenden“ Vorläufern in Fichte und Lukács hat diese Phi-
losophie einen praktizistischen Fluchtpunkt: das Dasein muss sich von der unei-
gentlichen Geschichtlichkeit, in der das zwar vorgängige, aber unentschlossene 
Miteinander die Welt vorentworfen hat, radikal lösen, um sich in eine „Kampf-
gemeinschaft“ zu stellen (Heidegger 1922 an Jaspers; in: Biemel 1992, 29), die 
in „eigentlicher Geschichtlichkeit“ (1927, 390) und „eigentlichem Miteinander“ 
(298) eine „neue Welt“ (Eucken) erzeugt. Doch wie soll inmitten eines radikalen 
Historismus eine neue Welt erzeugt werden? (Siehe die beiden Zirkel von Lu-
kács, Fn. 147, 157). Immerhin hat Heidegger von Hegel und den Junghegelianern 
die Geschichtlichkeit und Konkretheit der Vernunft übernommen.

Die Erzeugung kann also weder in einem vereinzelten, bloß erkennenden 
Subjekt, noch in einem geschichtsfreien Raum vor sich gehen, wie dies bei Eu-
cken der Fall war. Hier wird der Nihilismus zum Verhängnis, da es in der Theo-
rie keine selbständige Welt, keine Mitmenschen, keine Theorie und keine Moral 
mehr gibt (alle diese gilt es ja als „eigentliche“ erst hervorzubringen). Wie wird 
dieses Mirakel vollbracht? (1927, 383) „Die Entschlossenheit [...] erschließt die 

218 Marx kritisierte an der bisherigen politischen Ökonomie, dass diese nur Gegensätze 
ohne Einheit oder Einheit ohne Gegensätze vorstellen konnte (MEW 23, 127). 
Auch Diltheys „Leben“ hält scheinbar keine Gegensätze aus: „Indem Dilthey das 
Verhältnis von Mensch und Welt, Bewusstsein und Sein, Natur und Geschichte von 
vornherein als seinsmäßige Einheit bestimmt, entfällt für ihn die ‚abstrakte’ Frage 
nach ihrer kausalen oder funktionalen Beziehung“ (A.Schmidt 1990, 169; nach 
Marcuse, Schriften 1, 482). 

219 “The attitude of the German philosopher to science is not always one of indifferen-
ce. It is often a matter of open hostility” (Hook 1930, 147, nach Callinicos 1983, 
100, cf. 70 f.). Marcuse blieb von der antiszientifischen Lebensphilosophie, die er 
hier an Dilthey beschreibt, selbst nicht frei: „Die Welt ist so lange eine entfremdete 
und unwahre Welt, als der Mensch nicht ihre tote Objektivität zerstört [cf. Fn. 165] 
und sich und sein eigenes Leben ‚hinter’ der starren Form von Dingen und Geset-
zen wiedererkennt“ ( Marcuse 1941, 107, cf. 101, 133, 143, 281; 1964, 159 ff.). 
Auch die misslichen Analyse des Kapitalismus als einer „totalitären Gesellschaft“ 
gründet bei Marcuse (1964, 173) in der Totalisierung eines begrifflichen Aprioris, 
die er aus Heideggers Denken übernimmt. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 317

jeweiligen faktischen Möglichkeiten eigentlichen Existierens aus dem Erbe, das 
sie als geworfene übernimmt“. Das Dasein muss sich also theorielos „entschlos-
sen“ auf etwas schon Bestehendes werfen, und dafür in eine „eigentliche“ Ge-
meinschaft eintreten. Der Eintritt in die Alltäglichkeit, was das Naheliegendste 
wäre, ist aufgrund deren Verfallenheit verwehrt. Innerhalb des Erbes aber „ver-
bergen“ sich Ende der 1920er Jahre Strömungen, welche der unentschlossenen 
Verständigkeit feind sind. Genau diese muss das „vorlaufend sich überliefernde 
Wiederholen des Erbes von Möglichkeiten“ (390) hervorholen. Ist dies als „for-
male Anzeige“ zu verstehen? Eine solche setzt etwas voraus, worauf verwiesen 
werden soll. Was könnte es in diesem Falle sein? Decodiert man diese Passagen 
aus dem damaligen politischen Kontext, sind sie zu lesen wie folgt:  

– Vorlaufend: praereflexiv, ohne Nachdenken. Dem Vorurteil wird stattgegeben.220

– sich überlieferndes: die Freiheit aufgebend zugunsten einer Bindung, welche im 
Rechtshegelianismus verstanden wurde als positive „Freiheit für“ (391).

– Wiederholen des Erbes: Das deutsche Erbe zu übernehmen bedeutete politisch, 
speziell nach dem Verlust des Ersten Weltkrieges, einen Revanchismus.221

– von Möglichkeiten: beispielsweise die einstigen deutschen Ambitionen auf Welt-
macht, angezeigt durch die häufige Gleichstellung Deutschlands mit „dem Abend-
land“. Denkbar wäre auch an eine mögliche Umkehr des Volkes, hin zur deutschen 
„Selbstbehauptung“ (Heidegger 1933). 

Eine solche Lesart ist zwar nicht notwendig, da die existenziale Ebene gegenüber 
der existenziellen den Anspruch hat, formale Strukturen zu übernehmen. Doch 
viele Termini deuten an, dass Heidegger eindeutig Stellung bezogen hat für eine 
bestimmte Partei.222 Ein solches Verfahren, in dem partielle Seiten für das Ganze 
einer Sache ausgegeben werden, ist ideologisch – politische Ideologien sind ja 
der Anspruch einer Teilgruppe, für die Gesamtheit zu sprechen (MEW 3, 46 f.). 
Das ist Heidegger nicht entgangen. Doch seine Stellungnahme dazu ist eindeutig: 

                                             
220 „Diesen Übergang aus der unmittelbaren, direkten in die reflexive Intention rück-

gängig zu machen, das schien uns damals wie ein Weg ins Freie: Das verhieß Be-
freiung aus dem unentrinnbaren Zirkel der Reflexion“ (Gadamer GW 3, 200 f.; zur 
Rehabilitierung des Vorurteils auch Gadamer 1960: GW 1, 281 ff.; 3.4.1, Fn. 16). 

221 „Übernahme der Geworfenheit aber bedeutet, das Dasein in dem, wie es je schon 
war, eigentlich sein“ (Heidegger 1927, 325): „werde, was du bist!“ (145).

222 Termini wie Treue, Ehrfurcht, Autorität, Ständigkeit (Heidegger 1927, 391), Stoss 
(271), Geschick, Kampf (384), seinen Helden wählen, kämpfende Nachfolge, Treue 
zum Wiederholbaren (385), Gemeinschaft des Volkes (284), die Bewegung (392) 
u.ä. sind NS-Jargon (cf. Bourdieu 1988, Thomae 1990, Ebeling 1991, Marten 1991, 
Fritsche 1999). Es geht gegen das „Moderne“ (391), näherhin gegen die moderne 
Gesellschaft, sprich: den Liberalismus, und gegen „die Idee eines regelbaren Ge-
schäftsganges“ (294), sprich: den Sozialismus (Fritsche 1999, 163). Zwischen bei-
den wird kaum unterschieden – Jünger fasste dies in die Worte: „Der Marxismus 
[...] ist der Kapitalismus der Arbeiter“ (Bourdieu 1988, 42; cf. Landauer 1911). 
Auch Lafont sieht in Heideggers „Detranszendentalisierung“ die Tendenz, zufällig-
faktisches zu vernotwendigen (1994, 337; s.u., Fn. 213). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

„Aber liegt der durchgeführten ontologischen [existenzialen = formalstrukturellen, CH] 
Interpretation der Existenz des Daseins nicht eine bestimmte ontische Auffassung von 
eigentlicher Existenz, ein faktisches Ideal des Daseins zugrunde? Das ist in der Tat so 
[!]. Dieses Faktum darf nicht nur nicht geleugnet und gezwungenerweise zugestanden, 
es muss in seiner positiven Notwendigkeit aus dem thematischen Gegenstand der Unter-
suchung begriffen werden“ (310). 

Auch der Marxismus beanspruchte, Wissenschaft zu sein und zugleich Partei zu 
ergreifen (2.2.2, auch 2.4.6). Diesen Zug übernimmt Heidegger. Marx hatte je-
doch in seiner ökonomischen Theorie eine strenge Begründung für seine Partei-
nahme geliefert. Die Krisenhaftigkeit war hier insofern kein „Sonderfall“ (König 
1937, 88),223 als Marx die Kriterien wissenschaftlicher Rationalität weiterhin 
voraussetzt. Er ist kein reduktionistischer Monist: der wirklichen Krise begegnet 
er mit wissenschaftlicher Disziplin, da beide Gebiete eine relative Autonomie 
gegeneinander haben.224 Heidegger aber begründet seine Parteinahme nicht, son-
dern gibt sie schlicht für notwendig aus. Er möchte die Möglichkeit einer Ideolo-
giekritik an seinem Argument elenktisch untergraben (314):

„Der gegen die existenziale Interpretation hervorgebrachte ‚Zirkeleinwand’ will sagen: 
die Idee der Existenz und des Seins überhaupt wird ‚vorausgesetzt’ und ‚danach’ das 
Dasein interpretiert, um daraus die Idee des Seins zu gewinnen. [So weit, so richtig, CH 
– aber: ] „In der existentialen Analytik kann ein ‚Zirkel’ im Beweis nicht einmal ‚ver-
mieden’ werden, weil sie überhaupt nicht [!] nach Regeln der ‚Konsequenzlogik’ be-
weist. Was die Verständigkeit, vermeinend, der höchsten Strenge wissenschaftlicher 
Untersuchung zu genügen, mit der Vermeidung des ‚Zirkels’ zu beseitigen wünscht, ist 
nichts geringeres als die Grundstruktur der Sorge. [...] Kann aber dieses dem Dasein 
wesenhafte Entwerfen der Forschung versagt werden, die, wie alle Forschung selbst ei-
ne Seinsart des erschließenden Daseins, das zur Existenz gehörige Seinsverständnis 
ausbilden und zu Begriff bringen will?“ (314 f.).   

In diesem zur Rechtfertigung von Heideggers ganzem Unternehmen zentralen 
Passus vom „hermeneutischen Zirkel“ stecken einige Ungereimtheiten.225 Zu-
nächst ist es ein irrationales Erbstück der Lebensphilosophie, zu meinen, dass die 
Wissenschaft das Leben austreibt, gar „zu beseitigen wünscht“ (vgl. Th. Lessing 
1924, L. Klages 1929). Hat nicht Heidegger selbst die Entstehung der Kon-
sequenzlogik aus dem Daseins aufgewiesen? Wie kann er sie diesem gegenüber 
dann als feindlich abweisen? Es liegt erneut an dem lebensphilosophischen 

223 Siehe den „Ausnahmezustand“ von Carl Schmitt (1922, 1; Heidegger 1927, 130).  
224 Marx war zwar bezüglich der sich abwechselnden philosophischen Systeme ein 

Historizist, jedoch kein Relativist: die Wissenschaft konnte sich von der Ideologie-
lastigkeit freikämpfen. Sie, und nicht eine bloße Klassenzurechnung ist das Kriteri-
um für die Ideologizität kultureller Phänomene. Die Wirtschaftskrise von 1857 (H. 
Rosenberg 1974) trieb Marx nicht zur „Vernunftkritik“, sondern spornte seine wis-
senschaftliche Tätigkeit an (MEW 29, 232, 548).  

225 Cf. Gadamer 1960, 270 ff.; siehe schon Fichte 1794, 12 und den „Kreis“ bei Hegel 
(1807, 36, 272, 559 etc.). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 319

Standpunkt, dass Heidegger zwischen Subjekt und Objekt, hier zwischen „Da-
sein“ und der alternativ benutzten Methode, eine hermetische Identität behauptet. 
Ist Forschung „eine Seinsart des [...] Daseins“, muss Forschung so sein wie das 
Dasein; in diesem Falle: irrational. Dies ist ein fataler Kurzschluss (Fn. 76). An-
dere Wissenschaftler haben meist betont, dass das notwendiges Konstituens jeder 
Forschung die gehörige Distanz zum Objekt ist („durch welche die Theorie im 
Verhältnis zur Praxis erst Theorie ist“, Lübbe 1963, 203). Das gilt in der Geis-
teswissenschaft umso mehr, gerade weil das Objekt uns hier näher angeht. Diese 
Distanz zieht Heidegger ein, er verwirft sie als „verfallen“.226

Bislang ist das „Dasein“ als irrational fehlbestimmt und „Methode“ als identi-
sche Seinsart des Daseins kurzgeschlossen. Immerhin hat Heidegger mit der Vor-
struktur des Entwerfens, aufgrund derer „Verstehen“ immer zirkelhaft vorgehe 
(auch in den Naturwissenschaften), einen Punkt getroffen. Doch dies ist eine rein 
formale Bestimmung. Gegen den ideologiekritischen Einwand ist damit nichts 
gewonnen. Dessen Relevanz müsste in seinem Vollsinne besagen: ‚Eine Idee der 
Existenz und des Seins überhaupt wird vorausgesetzt (und zwar eine bestimmte, 
partielle, parteiliche), um daraus die Idee des Seins zu gewinnen (und zwar die 
allgemeine)’. Dies ist auch dann ein unerlaubtes Verfahren, wenn die formale 
Zirkelstruktur zugestanden ist. Recht verstanden wäre sie eher als Spirale zu be-
schreiben, da es sonst keinen Erkenntnisfortschritt geben kann.

Die Erkenntnistheorie war, seit es eine solche gab, als eine kriteriale entwi-
ckelt worden. Ihr Sinn war der, innerhalb einer Vielzahl von Meinungen ( )
wirkliches Wissen ( ) ausmachen zu können. Wie bestimmt aber Hei-
degger das Erkennen? „Erkennen ist ein Seinsmodus des Daseins“ (61). Aus die-
sem Sachverhalt, der nur frei von Erschleichungsmöglichkeiten ist, wenn 
„Seinsmodus“ mit „Verhaltensweise“ ersetzt wird,227 folgert Heidegger nun, dass 
eine Erkenntnistheorie überflüssig sei: „was soll denn noch gefragt werden, wenn 
man voraussetzt, das Erkennen sei schon bei seiner Welt, die es doch erst im 
Transzendieren des Subjekts erreichen soll?“ (61) Es müsste gefragt werden, wie 
innerhalb dieses Erkennens Wissen von Meinung unterschieden werden kann. 

                                             
226 Heidegger benutzt wie Marx den Ausdruck „vulgär“, allerdings im entgegengesetz-

ten Sinn: war es für Marx der den Momentanerscheinungen verhaftete Standpunkt 
(2.3.1, Fn. 4), so denunziert Heidegger die distanzierte Wissenschaftlichkeit und 
Objektivität als „vulgär“ (1927, §§ 73, 81). Zu seiner frühen „Distanzlosigkeit“ 
Gudopp 1983, 59, 73. „Zur Erkenntnis gehört nicht nur Seinsverbundenheit, son-
dern auch Seinsabstand“ (Tillich GW II, 232; cf. Fn. 20 und 129; Nietzsches „Pa-
thos der Distanz“, KSA 5, 286; Simmel 1908, 764 ff.; Lieber 1974, 45; Elias 1983. 

227 Man kann daraus die heuristische Interpretationsregel ableiten: wo Heidegger ohne 
eindeutigen Bezug die Worte Sein, seiend, ontisch oder ontologisch benutzt, könnte 
es sein, dass er sie für eine spätere Erschleichung benötigt. Schlüsselwort für die 
ontologistische „Erschleichung“ ist das „gründen“ (1927, 324): es verwischt Onto-
logie und Logik (Gudopp 1983, 59). Heilsam wäre die Transformation von Sub-
stanz- in Funktionsbegriffe (Cassirer 1911). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Doch diese Frage stellt sich Heidegger nicht. Erkennen ist in seinem Sinne 
kein Erkenntnisfortschritt, sondern nur ein Schärferfassen dessen, was schon zu-
vor erschlossen war – eine Totalisierung der platonischen Maieutik. Das Wahr-
heitskriterium ist die Authentizität des Erkennenden (eine charismatische Legi-
timität), der Sinn von Erkenntnis ist Selbstbehauptung: „im Erkennen gewinnt 
das Dasein einen neuen Seinsstand zu der im Dasein je schon entdeckten Welt“ 
(62). Eine Diversität von Meinungen, Standpunkten, Perspektiven ist nicht vor-
gesehen. Das Erkennen kann nichts ihm Fremdes aufnehmen (ein Fremdes gibt 
es nicht), sondern dient nur dazu, die je schon vorhandenen Vorurteile zu verhär-
ten.228 Heideggers Ideologisierung, die Verabsolutierung partieller Ansichten ist 
in seiner existenzialen „Erkenntnistheorie“ fundiert. Bedingung für solche 
„Wahrheit“ ist eine Homogenität des Wahrheitskörpers, wenn nötig unter Aus-
schluss des Fremden und Bekämpfung des Widersprechenden. Diese Konse-
quenz hat er 1933 gezogen. Die vielfach gezogene Parallele zwischen den ver-
schiedenen Totalitarismen hat sich hier für die Philosophie bestätigt.

Heidegger imitiert ein Modell, in welchem auratische Führer die Wahrheit 
entdecken, welche dann in verschworener Gemeinschaft umgesetzt wird – dies 
entspricht Lenins „Partei neuen Typus’“ (2.2.2). Wurde der Kommunismus tota-
litär, da ihm das Mittel vor dem Zweck stand, so Heidegger, weil er die Vernunft 
unterbestimmte. Dabei dominieren ähnliche Topoi, wie sie schon bei Eucken und 
Lukács begegneten: das Apriori einer geistigen „Totalität“, der „objektive Geist“, 
saugt die Theorie ins „Leben“ hinein und neutralisiert sie auf diese Weise. Die 
kritische Analyse der wirklichen Welt wird ersetzt durch eine „normative Sozial-
philosophie“ – einer Mischung aus theoretisch verkleideten Werturteilen, appel-
lativer Ethik und direkt praktizistischem Engagement. Dieser Vorgang ist weni-
ger als „Wiederholung“ der Erdung zu verstehen, die Marx der Philosophie ge-
geben hat (und die vielfach zur Parallelisierung von Marx und Heidegger ange-
regt hat),229 sondern eher als eine Verweigerung dieser Erdung und ihrer politi-
schen Konsequenzen. Sie führte zur Zwischenform eines beibehaltenen Idealis-
mus, der verzweifelt keiner mehr sein wollte, und der durch dieses blinde Wollen 
nicht nur anfällig für reaktionäre politische Strömungen war, sondern als philo-
sophische Version der „Selbstbehauptung“ (Heidegger 1933), die um die Refle-
xion kürzte, selbst schon eine solche darstellte. Heidegger vollzog „die konserva-
tive Revolution in der Philosophie“ (Bourdieu 1988, 81; cf. S. Breuer 1993).  

Dies war philosophisch vor allem eine Gegenreaktion auf Marx. Zwar können 
sozialphilosophische Theorien nicht wie im Vulgärmarxismus einfach auf gege-
benenfalls dahinterstehende politische Interessen reduziert werden. Es ist aller-

228 „Geschichtlich ist, was den Verband des Lebens vertieft; unhistorisch ist, was die-
sen Verband zersetzt“ (F. Kaufmann über Graf Yorck, nach Jonas 1968 II, 176; 
s.o., Fn. 36). Statt „geschichtlich“ lässt sich auch „wahr“ einsetzen – Heideggers 
Pragmatismus, für den er in jüngster Zeit oft gelobt wird, ist ein recht fragwürdiger. 

229 So bei Marcuse 1928, Sartre 1960, Axelos 1966, Servais 1998; vgl. Bourdieu 1988, 
121; Schmidt 1990 (cf. Fn. 182). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 321

dings möglich, in den theoretischen Weichenstellungen selbst politische Implika-
tionen freizulegen. Dies gilt besonders bei einer Philosophie, die gerade solche 
„dualistischen“ Trennungen überwinden will. Diese Freilegung ist nicht neu. Es 
sollte vielmehr gezeigt werden, dass darin gerade bei Heidegger auch ein gutes 
Stück philosophischer Marxverarbeitung steckt.

2.5.6 Die Systemphilosophie Niklas Luhmanns 

„Das sog. Betrachten vom Standpunkt der Gesellschaft aus heißt nichts, als
die Unterschiede übersehen, die grade die gesellschaftliche Beziehung (Bezie-

hung der bürgerlichen Gesellschaft) ausdrücken.“ (Marx, MEW 42, 189) 

Auch die Systemtheorie Luhmanns gehört eigentlich in diesen Kontext: Mehr als 
mit der Soziologie hat sie mit der lebensphilosophischen Sozialphilosophie und 
deren „Hunger nach Ganzheit“ gemeinsam (Gay 1968, 99 ff.; K. Müller 1996, 38 
ff.; Harrington 2002). Das verbindende Motiv einer „Marxwiderlegung“ muss 
hier nicht mühsam freigelegt werden, denn solche Rückbezüge schimmern von 
selbst regelmäßig hindurch.230 Damit liegt eine verfremdende Reaktion auf den 
Marxismus vor (Königs Punkt 1), wenn auch sehr vermittelt, nämlich über die 
Lebensphilosophie und deren technisierte Replikation bei Freyer und Schelsky. 

An mehreren Momenten lässt sich festmachen, dass auch diese sozialphiloso-
phische Verfremdung Marx noch verhaftet bleibt (Punkt 2). Zunächst lässt sich 
eine gemeinsame Fragerichtung beobachten – das, was einst „Strukturfunktiona-
lismus“ hieß, also eine „makrosoziologische“ Blickrichtung auf soziale Struktu-
ren, Prozesse und Gesetze (cf. Halfmann 1996a). Diese oberflächliche Parallele 
führte dazu, dass Habermas seinen einst marxismusnahen Unterbau gegen einen 
systemtheoretischen auswechselte.231 Diese Gemengelage wurde durch die zeit-
weilige Aktualität der „Kybernetik“ im Ost-Marxismus noch unterstützt.232 So 
                                             
230 Luhmann Vermächtnis sagt, dass seine „Ambition einer Theorie der Gesellschaft 

durch neomarxistische Vorgaben blockiert war“ (1998, 11). Das heißt, dass das 
Ziel einer „Theorie der Gesellschaft“ (ein Term Horkheimers) vom Neomarxismus 
vorgegeben war. (In 1984, 18 wiederum will er bewusst keine „Gesellschaftstheo-
rie“ bieten). Er musste folglich die theoretische Auseinandersetzung mit dem Mar-
xismus suchen. Immer wieder gibt es Seitenhiebe auf neomarxistische Theoreme 
(„Marxisten leben heute fast nur noch von der Unzufriedenheit mit ihrer eigenen 
Theorie“, 1986, 163; cf. 1967, 1985), die aber bald hinter den zahlreicheren An-
spielungen auf neuere Feindbilder, vor allem Habermas, zurückstehen. Der Stil von 
Luhmann betrachtet mögliche Gegner schon vorab als erledigt, obwohl er diese 
„Erledigung“ allererst erbringen müsste: „Der Flug muss über den Wolken stattfin-
den, und es ist mit einer ziemlich geschlossenen Wolkendecke zu rechnen [...] Ge-
legentlich sind Durchblicke nach unten [!] möglich [...] ein Blick auf ein größeres 
Stück Landschaft mit den erloschenen [?] Vulkanen des Marxismus“ (1984, 13).  

231 Habermas 1981; noch 1992, 66 f. nennt er beide im selben Atemzug (3.1.3). 
232 Cf. Klaus 1961, 1968, Heidtmann 1977. Die Plausibilität der Systemtheorie 

schwand mit den Wirtschaftskrisen der spätern 1960er und frühen 1970er Jahre, da 
sie im Geist der 1940er gerade auf Planbarkeit gesetzt hatte (ihre „öffentliche Wirk-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

lässt sich ein „Überlaufen“ vieler ehemaliger Marxisten zur Systemtheorie ver-
zeichnen, die eine Zeitlang eine Kongruenz der Thematik offen hielt.233

Verwandt ist neben der Fragerichtung auch der Nimbus: ähnlich wie den stu-
dentischen 1968er-Marxismus umgibt auch die Systemtheorie ein Nimbus des 
esoterischen Geheimwissens über „das Ganze“, und eine hermetische Sprache 
sorgt für die Abschließung der eingeweihten Avantgarde nach außen.234 Dies ist 
eine Verwandtschaft zu dem bereits sozialphilosophisch transformierten Mar-
xismus. An dieser Stelle sind die Berührungen der Systemtheorie mit, ja ihre Ab-
künftigkeit von dieser problematischen Sozialphilosophie von Interesse. Die Pa-
rallelen beginnen mit der Ausrichtung des Vorhabens. Was Luhmann mit seinem 
Forschungsprojekt von dreißig Jahren Laufzeit (1998, 11) bezweckte, war eine 
‚Theorie über alles’, wie schon der Umfang und die Reichweite seiner Publikati-
onen anzeigt. Wenig bescheiden bestimmt er den Anspruch seiner Systemtheorie 
als einen „universalistischen“ (1971a, 378 ff.; 1984, 9 f.), der nichts weniger als 
einen „Paradigmenwechsel“ vollziehe (1984, 15 ff.; 1998, 60). Dieser Wechsel 
der Perspektive erstrecke sich auf alles, was in der Soziologie betrachtet werden 
kann („alles Soziale“, 1984, 9). Angestrebt war also ein neues System in der 
zweiten Bedeutung des Wortes: ein geschlossener, umfassender Korpus des Wis-
sens, wie ihn der Idealismus anzielte.

Mit Hegel verbindet Luhmann aber nicht nur der Anspruch, sondern auch die 
Methode. Hegel wie Luhmann haben eine neue Sprache entwickelt, in der sie al-
les bisherige Wissen neu auszudrücken versuchten.235 Der Vorteil einer neuen 
Theoriesprache ist, dass sich alles in ihr ausdrücken lässt (ein „Benennungs-
spiel“, Rehberg 1994a, 55) sowie, dass keiner sie wirklich versteht, und Zweifler 
so mundtot gemacht werden können (hier gibt es durchaus eine „Privatsprache“).

Hegel wie Luhmann erliegen nun dem Kurzschluss, wovon man überall reden 
könne, das müsse auch überall zugrundeliegen. Das Modell wird ontologisiert.236

samkeit“ erklärt sich „durch ihre sozialtechnologischen und administrativen An-
wendungsversprechen“, K.Müller 1996, 311, cf. 340). Das deutsche Denken hinkte 
der sozialen Realität erneut hinterher (cf. 2.4.4, Fn. 77). 

233 Benner 1966, Tjaden 1971, Maciewski 1973, Schürmann 1974, Greven 1974, Gie-
gel 1975, Sens 1979, Kiefer 1991. 

234 So lebt nach K.Müller die neuere Systemtheorie „ihr abgespaltenes Eigendasein in 
einem Jargon“ aus, „der den Eskapaden mancher ‚dialektischen Begriffsableitung’ 
alten Stils in nichts nachsteht“ (1996, 353, cf. Göbel 2000). 

235 „Die Theorie fügt dem nur Abstraktionsgewinne hinzu“ (Luhmann 1982, 10). Brei-
tet sich bei Hegel die Rede vom Geist über alle Gebiete des Wissens aus, so bei 
Luhmann die von Autopoiesis, Differenz und Kommunikation. Hegels Problem der 
„Naturdialektik“ umgeht Luhmann, indem er Natur und Geist („Leben“ und „Be-
wusstsein“) Systeme nennt, für die sich die Soziologie einfach nicht interessiere.

236 Bei Hegel wurde die Rede über alles in der Terminologie des Geistes zur Rede da-
von, dass alles eine Selbstentfaltung des Geistes sei (2.5.2). Da „sehr heterogene 
Funktionsbereiche wie Wissenschaft und Recht, Wirtschaft und Politik, Massen-
medien und Intimbeziehungen“ sich in seiner Sprache „beschreiben“ lassen, so 
schließt Luhmann daraus sogleich (ohne die Frage nach der Angemessenheit seiner 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 323

Sogar der Grundbaustein, die arché des Systems ist ähnlich: alles erscheint hier 
als Kommunikation – als „Geist vom Geist“ (MEW 3, 42).237 In diesem System 
der Selbstentfaltung des Begriffs ist sogar, wie bei Hegel, die Theologie erheb-
lich „früher“ als etwa die Wirtschaft.238 Für das Wissen der Einzelheiten in der 
Welt reicht jedenfalls das Wissen von ihrem „Begriff“. Alteuropäischer als Luh-
mann kann man schwerlich denken.239

Nun ist von einer direkten Abkunft von Hegel sicher nicht auszugehen, auch 
wenn es mitunter Anspielungen gibt und Luhmann Hegelpreisträger ist.240 Zwi-

                                                                                                                                    
Beschreibung zu stellen oder zu sehen, dass eine Beschreibung noch keine Erklä-
rung ist, aus der sich weiteres folgern ließe), dass sie „vergleichbare Strukturen 
aufweisen“ (1998, 12). Die erste ‚Setzung’ lautet denn auch, „dass es Systeme gibt“ 
(1984, 30). Ebenso ließen sich alle Bereiche ethnomethodologisch oder auch in 
Versen „beschreiben“ – daraus allein folgt aber noch nichts.  

237 Nach Luhmann „besteht“ Gesellschaft „aus“ Kommunikation (1984, 192; sie sei 
„die einzig genuin soziale [...] Operation“, 1998, 81). „Produktion“ und „Repro-
duktion“ der Gesellschaft geschehen durch Kommunikationen und Unterscheidun-
gen (1998, 96, 98). Luhmann glaubt einen Substantialismus schon damit vermieden 
zu haben, dass dieses Bauelement kein „Ding“, sondern ein „Prozess“ ist (1984, 
193) – wie Engels und Bergson. Muss er nicht deswegen so sehr gegen Alteuropa 
polemisieren, weil er es selbst ungebrochen fortsetzt? Das Oszillieren des Wortes 
„System“ zwischen Denken und Sein, zwischen ‚System der Theorie’ und ‚Theorie 
des Systems’, liegt in dem idealistischen Grundansatz, der zwischen Denken und 
Sein nicht mehr unterscheiden zu müssen meint (1998, 32, 867). 

238 Diese kommt ohnehin nur in Form der Wirtschaftstheorie vor (Luhmann 1998, 559 
f.) Bereits im Einleitungskapitel stellt er die für ein universales System der Welt-
umschaffung zentrale Frage: „Und was wird dann aus Gott?“ (1998, 158). Das Ers-
te, was die ab Seite 205 geborene „Sprache“ aus sich entlässt, ist die „Religion“. Ist 
diese erst inkarniert, ist es kein Problem mehr, die weitere Welt zu „erzeugen“ 
(155), denn die Religion ist „‚maßgebend’ für die Art und Weise, in der das [...] 
Gesellschaftssystem sich weltoffen einrichtet“ (232). Die Funktion der Religion er-
scheint 1977 (cf. 2000), die der Wirtschaft 1988 (cf. 1970). Luhmann ist gegen En-
de seines Lebens religiös geworden.  

239 „Voraussetzung für alles [!] Weitere ist [...] eine Klärung des Kommunikationsbeg-
riffs“ (1984, 193). Luhmanns „Theorietechnik“ besteht hinsichtlich der einzelnen 
Funktionssysteme darin, eine jeweilige Leitdifferenz zu bestimmen (etwa „zah-
len/nichtzahlen“ für die Wirtschaft, oder im Falle der Kunst auch zwei: den Code 
der „Schönheit“ und den verborgenen Subcode des Marktwerts eines Kunstwer-
kes), aus dem dann „alles Weitere“ deduziert werden kann. Zur Erkenntnis der 
„Gesellschaftsstruktur“ reicht daher die Beschäftigung mit ihrer „Semantik“. Doch 
auch hier, wie in jedem System, stellt sich die Frage von Form und Inhalt (Lukács 
1923, 128; cf. Luhmann 1998, 60 ff.). Es gibt hier nur folgende „Unterscheidung“: 
Entweder glaubt Luhmann (und einiges spricht dafür), er könne den Inhalt aus der 
Form produzieren (erzeugen, ableiten, konstruieren oder wie man es nennen mag) – 
dann wäre er ein subjektiver Idealist. Oder er hat über den Inhalt der Formen noch 
gar nichts gesagt, sein System wäre dann eine rein apriorische „formale Soziologie“ 
nach dem Muster von Simmel (1908) und von Wiese (1926), die einige „Katego-
rien“ bereitstellt und erörtert, aber über „die Gesellschaft“ selbst gar nichts aussagt. 
Tertium non datur. Da hilft auch nicht die Ausflucht, die zweiwertige Logik irrati-
onalistisch als „längst überholt“ (1998, 32, cf. 419, 495) auszugeben.

240 „Die Wahrheit erscheint im Prozess“ (Luhmann 1982, 11). Erkenntnistheorie, die ja 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

schen Hegel und Luhmann liegt eine „Wirkungsgeschichte“, die weit bedeutsa-
mer ist – die Lebensphilosophie und ihre Auswirkungen in der deutschen Sozial-
philosophie des 20. Jahrhunderts (Königs Punkt 3). Wie die Rezeptionslinien ge-
nau verlaufen, sei dahingestellt; es gibt einfach deutliche Gemeinsamkeiten.241

Da ist zunächst der Fokus: hatte bereits die Lebensphilosophie alle Betrach-
tung von Gegenständen zurückgestellt, um sich auf sich selbst zurückzuwenden
(wobei aus der „Selbsterkenntnis“ durch die Ermangelung jeden Gegenstandes 
eine Selbstbehauptung wurde),242 so dreht sich bei Luhmann alles um die 
„Selbstbeschreibung“, die Beobachtung „im Vollzug“ (1998, 15, 69).243 Er stili-
siert die methodischen Probleme („Paradoxien“), die diese Selbstreferenz (Auto-
logie) seiner Meinung nach mit sich bringe, zur Achse, um die sich die Geschich-
te des Scheiterns der bisherigen Soziologie gedreht habe. Dieses Präludium, wel-
ches zum liturgischen Invocavit vieler Werke gehört, ähnelt Hegels „Darstellung 
Gottes [...] vor der Erschaffung der Natur“ (Hegel 1812, 44). Bevor Luhmann ei-
nen neuen Abschnitt der Wirklichkeit als System „rekonstruiert“, muss er zu-
nächst die Notwendigkeit dessen beschwören. Erst die kühne Behauptung des 
notwendigen Misslingens aller bisherigen Versuche in der Soziologie vermag 
seinen atemberaubenden „Sprung“ aus der alteuropäischen Rationalität zu plau-
sibilisieren. (Rechtfertigen kann sie ihn nicht.)244

Dieser „Sprung“ (1998, 57) aus der Rationalität ist das zweite Merkmal, das 
Luhmann mit der lebensphilosophischen Sozialphilosophie vereint.245 Lukács 
hatte, wie vor ihm Dilthey und nach ihm Heidegger, zur „Totalitätsbetrachtung“ 

immer auch Erkenntniskritik ist, hätte zu fragen: wie und woher weiß Luhmann all 
das? Der Rummel um seine legendäre Beanspruchung einer Beobachtung „dritter 
Stufe“ zeigt die Verwirrung, die hierüber herrscht. Die Antwort ist einfach: Luh-
mann weiß es nicht, er behauptet (‚setzt’) nur. Schon die Kriterien für eine mögli-
che Verifikation (eine Überprüfung des Denkens am Sein, der Theorie an der Reali-
tät) bestreitet er. Die Ineinanderblendung von Denken und Sein (1998, 32) bringt 
nur eine nachträgliche Rechtfertigung für das Ausschalten der Erkenntnistheorie 
(cf. Gripp-Hagelstange 1995). 

241 Vermutlich hat die Technokratiediskussion im Anschluss an den ehemaligen Le-
bensphilosophen Freyer und seine Schüler Gehlen und Schelsky keine geringe Rol-
le gespielt (2.4.5). Parsons dagegen folgte den Neukantianern (2.4.1). 

242 Dies übersehen ihre Apologeten (Fellmann 1993, Wuchterl 1995, Albert 2000). 
243 Luhmann 1998, 866-1150. Für den Fichte von 1801 war dem Ich ein Auge einge-

setzt, das sich selbst sieht (Henrich 1966, 25 ff); bei Freyer erkennt bekanntlich 
„Eine lebendige Wirklichkeit [...] sich selbst“ (1930, 83). 

244 Cf. Luhmann 1984, 57 ff.; 1985, 119; 1988, 44 f., 83 f.; 1998, 16 ff., 80 ff. „Eine 
Gesellschaft, die sich selbst beschreibt, [...] beobachtet sich selbst als einen Ge-
genstand ihrer eigenen Erkenntnis, kann aber im Vollzug der Operation die Beo-
bachtung selbst nicht in den Gegenstand einfließen lassen“ (1998, 15, cf. 20, 57; 
1158, Stichworte „Paradox“ und „Selbstbeobachtung“; s.u., Fn. 76). Die Plausibili-
tät dessen zehrt davon, dass die Soziologie ihren Gegenstand verloren hat. Ob das 
aus den von Luhmann angeführten Gründen geschah, ist zweifelhaft.

245 K. Müller 1996, 353: Die Autopoiesis als „mythisches Systemsubjekt [...] ‚springt’ 
mittels einer hausgemachten Erkenntnistheorie über die Regeln der Logik hinweg“. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 325

sive Weltanschauung den Standpunkt des Verstandes, des gegenständlichen 
Denkens verlassen, um sie mit der „dialektischen Methode“, einer emphatisch  
überhöhten „Vernunft“ in den Begriff zu bekommen. Wie in der Lebensphiloso-
phie hatte dies eine „Zerstörung des Verstandes“ (Coletti 1976, 122) zur Folge. 

Etwas ähnliches geschieht bei Luhmann, und zwar – da Denken und Sein hier 
eins sind (1998, 32) – auf der Ebene der Dinge und der der Logik. Luhmann ist 
in der Sache verdinglichungskritisch,246 und er will über das Denken in einer 
„zweiwertigen Logik“ hinaus.247 Die doppelte Kurzschlüssigkeit von Entdeckun-
gen in der Physik (1984, 650; 1998, 867, 1115) und Gehirnforschung (Gripp-
Hagelstange 1995, 36 ff.) auf Logik und Ontologie zeigen die monistische und 
identitätsphilosophische Anlage des ganzen Systems. Schon Kant und Wittgen-
stein forderten, die Grenzen zwischen den Grammatiken verschiedener Sprach-
spiele einzuhalten. Dies praktiziert jede Wissenschaft, indem sie Ergebnisse aus 
der Chemie nicht als Aussagen der Informatik oder gar der Rechtswissenschaften 
oder Soziologie wertet. Nur wenn ich die verschiedenen Ebenen der Rede nicht 
unterscheide, sind die von Luhmann behaupteten Paradoxien Paradoxien.248

Luhmanns seinsgeschichtliche Unterschiebung versieht sich an der Realität. 
Es setzt die Regeln der Logik indes keineswegs außer Kraft, wenn ein behirn-

tes Wesen sich Gedanken über dieses Gehirn macht, ein solches inspiziert, Strö-
me misst und Experimente vornimmt. All dies geschieht im Rahmen der zwei-
wertigen Logik. Warum soll ich nicht in einem Raum über diesen Raum spre-
chen? Ich bin von draußen hineingekommen, kann die Baupläne ansehen und 
                                             
246 Mit Bergson: „Die Zeitdimension verhindert die dinghafte Verfestigung der Sozial-

dimension“ (Luhmann 1998, 45). Mit Heidegger: Für die „ontologische Metaphy-
sik der Tradition“ gilt: Die „Welt“ (147) und auch „Das Seiende wurde unter der 
Form des Dings begriffen“ (1998, 56). „Weltgesellschaft ist das Sich-Ereignen von 
Welt in der Kommunikation“ (1998, 150). Verdinglichungskritik allein ist noch 
kein progressives Denken (Henning 1999, 83).

247 Auch nach K. Müller „reiht sich Luhmanns Theorie der Autopoiesis in die durchaus 
alteuropäische Tradition einer Meta-Politik ein, die Handlungen und politische Pro-
zesse in eine Sprache übersetzt, die sich einer handlungstheoretischen und einer po-
litischen Reflexion gerade verschließt“ (1996, 355). Vielleicht ist es sogar ein ty-
pisch deutsches Phänomen: „‚Even worse than Parsons’, lautete die Außenwahr-
nehmung James S. Colemans“ (Müller 1996, 356).  

248 Luhmann reklamiert zwar die Unterscheidung von Ebenen für seine eigene Analyse 
(1998, 79 f., auch hinsichtlich der zwei „Stufen“ der Beobachtung), meint aber, die 
von ihm in Fülle aufgefundenen Paradoxien ließen sich nicht „mit Russell und 
Tarski durch die Unterscheidung von Ebenen lösen“ (181, cf. 58). Diese Ableh-
nung der sonst häufig bemühten „Unterscheidung“ verunmöglicht eine „Umwelt“, 
ein Außen der Systemtheorie selbst. Dies ist in der Tat paradox, weil nach eigenen 
Angaben zu jedem System eine Umwelt gehört. Die einzige Theorie, die sich selbst 
nicht beschreiben kann, ist also Luhmanns Systemtheorie. Eine ähnliche Immuni-
sierung kann hinsichtlich Hegels versucht werden, indem man sagt, Hegels könne 
nicht negiert werden, weil er der Theoretiker der Negation und daher jede Negation 
schon „hegelianisch“ sei. Aber selbstverständlich kann Hegel negiert werden: er 
kann widerlegt, kritisiert, abgelehnt oder einfach ignoriert werden. Ähnlich verhält 
es sich mit Luhmann.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Proben entnehmen. Ich kann auch über ihn sprechen, wenn ich in ihm bin. Eben-
so verhält es sich mit unserem Planeten Erde, den ich nicht verlassen kann, oder 
mit einer sozialen Beziehung, aus der ich nicht heraus kann, etwa zu meiner Fa-
milie. Auch kann ich mir in der Soziologie (im Sinne der universitären Zurech-
nung der Gebäude oder meiner Eigenschaft als Dozent dieser Disziplin) Gedan-
ken über die Soziologie machen (im Sinne ihrer Geschichte, der Angemessenheit 
ihrer Fragestellungen oder der Redlichkeit ihrer Autoren), ohne dass dies zu Pa-
radoxien führt. Nur dann, wenn der Sinn der Worte „Soziologie“, „Beziehung“, 
„Gehirn“, „Raum“ oder „Gesellschaft“ so erratisch festgezurrt wird, dass keine 
Nichtidentität, keine Differenz mehr zwischen seinen Aspekten besteht (wie nur 
in der formalen Logik gilt: a = a), wird das Vorliegen einer Paradoxie suggeriert. 
Das ist jedoch eine künstliche und unangemessene „Operation“.249 „Dies Lehrge-
bäude bricht [...] zusammen, wenn man genauer nachfragt“ (1998, 27). 

Die spezifische Voraussetzung im Falle des vorgeblichen Paradoxes einer 
Selbstbeobachtung „der Gesellschaft“ ist, dass Luhmann die Menschen (Indivi-
duen, Subjekte, Akteure oder wie immer) definitorisch, also a priori ausgeklam-
mert hat. So scheint es, als machten sich nicht Menschen Gedanken über ihre Ge-
sellschaft, sondern „die Gesellschaft“ über sich selbst (MEW 3, 469; 2.5.7). Erst 
durch diese zweifelhafte Operation kann Luhmann die Paradoxien der Bewusst-
seinsphilosophie für sich in Anspruch nehmen. Wie Luhmann offenherzig an-
zeigt, wird als Ergebnis dieses „neuen“ Denkens beansprucht, die Überwindung 
der „Unterscheidung Denken/Sein, Erkenntnis/Gegenstand, Subjekt/ Objekt“ 
vollbracht zu haben (1998, 32, cf. 867). Dieser erneute Ausgriff auf „Totalität“ 
ist ein Nachhall der lebensphilosophischen Sozialphilosophie.250

Er redet nicht von Dingen, sondern von Prozessen, glaubt sich der Verstan-
deslogik überhoben, kreist um sich selbst,251 und entledigt sich lästiger Gegner 

249 Auch daher spricht Luhmann von einer „Weltgesellschaft“ (1984, 585 ff.; 1998, 
145 ff.): er fasst den Begriff der Gesellschaft derart erratisch, dass das Faktum, das 
es viele Gesellschaften gibt (die englische, die spanische, die für Soziologie etc.), 
zu der These wird, dass es im Grunde „nur eine Gesellschaft geben kann“ (1998, 
156) – schließlich gibt es ja auch nur den einen Begriff Gesellschaft (er meint, dass 
„diese Analyse uns festlegt [!] auf die Annahme eines einzigen Weltgesellschafts-
systems“, 78). Es ist also keine Aussage über Globalisierung; eher meint Luhmann 
das „Weltbild“ (156), also Diltheys geistige „Totalität“ im Denken eines Indivi-
duums (cf. Fn. 63, 252; 2.4.6, Fn. 173). 

250 Luhmanns Umgang mit anderen Soziologien, die er als „Selbstbeschreibungen“ 
(1998, 866 ff.) ‚aufheben’ will, erinnert daran, wie schon bei Bloch „diese ganze 
[...] scheinbar so reale Welt nur selbst wie ein Bild unschädlicher Erinnerung an 
den Wänden hängt“ (Bloch 1923, 344). Sie sind als „längst überholt“ neutralisiert. 

251 Der einzige Gegenstand, auf den die These der Selbstreferenz voll zutrifft, ist die 
deutsche Soziologie selbst. Allein sie ist – gerade durch die Fragen, die die System-
theorie aufwirft – kontinuierlich mit sich selbst beschäftigt (Göbel 2000). Sie allein 
ist das mythische „‚Selbst’ der Selbstreferenz“ (1984, 622; 1985, 148). Dies könnte 
ein Grund dafür sein, warum gerade so viele Soziologen (und sonst kaum jemand) 
Luhmanns Thesen für plausibel halten – sie erkennen sich darin selbst wieder.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 327

durch eine vermeintlich „radikalere“ Tieferlegung der unabweisbaren Phänome-
ne.252 Sogar die Grundprinzipien „Leben“ und „Autopoiesis“ sind sehr eng ver-
wandt. Auch die Unterschiede im Bauplan des Rahmennarrativs sind nur klein:253

es wird von spezifischen Fällen (in der Lebensphilosophie aus dem eigenen „Er-
leben“, bei Luhmann aus dem radikalen Konstruktivismus) unvermittelt auf das 
Ganze geschlossen, so dass nichts anderes als eine „Weltanschauung“ heraus-
kommen kann.254 Die Ausschaltung der „abendländischen“ Rationalität durch 
dasselbe erlaubt es nun denjenigen, die dieses Spiel beherrschen, ihre Werturteile 
an den herkömmlichen Kriterien für wissenschaftliche Aussagen vorbeizuschleu-
sen – und somit auch an der „Kritik“, für die Luhmann nur Spott übrig hat.255

Ähnlich unkontrollierte Aussagen wie sie Freyer, Lukács und Heidegger glaub-
ten, gedeckt über ihr Rahmennarrativ, im Anspruch auf wissenschaftliche Serio-
sität machen zu können, findet man auch bei Luhmann.256

Eine politische Konservativität ließe sich aus vielen seiner theoretischen Äu-
ßerungen herauslesen, wie bereits an einem Beispiel gezeigt wurde (2.4.6).257

                                             
252 Das Attribut „radikal“ legt sich Luhmann selbst bei (1998, 35). Nach Habermas 

(1985, 437 ff.) kehrt die von Luhmann abgelehnte Subjektphilosophie bruchlos auf 
der Ebene des Systems wieder; erneut hat Luhmann die Probleme nur tiefergelegt, 
besser: eine Abstraktionseben höher (Fn. 234; 2.4.6, Fn. 174). K.Müller 1996 sieht, 
dass schon „Parsons’ ursprüngliches Interesse an der Stabilität und den Reproduk-
tionsbedingungen des modernen Kapitalismus in die systemtheoretisch generali-
sierte Frage nach den Bedingungen gesellschaftlicher Ordnung schlechthin über-
setzt wurde“ (1996, 284). Schon er hat also „zu abstrakt angesetzt“ (285). 

253 Luhmann sagt statt Weltanschauung „Weltsemantik“ (1998, 156), statt dialektische 
Methode „Beobachtung zweiter Ordnung“, spricht aber auch ganz offen vom „auf-
heben“ (1998, 93; vgl. Wagner 1994). 

254 Für Weber war eine solche „Umstülpung des ‚Weltbildes’ einer Disziplin in eine 
Weltanschauung“ (1922a, 401) „Banausentum“ (414). Habermas schreibt der Sys-
temtheorie „Weltbildfunktionen“ zu (1985, 443; 2.4.6, Fn. 173). 

255 Luhmann 1998, 32, 36 etc (cf. 1157). Auch hier beruht die Plausibilität auf tatsäch-
lichen Schwächen der Kritischen Theorie; sie ist aber nicht aus den von Luhmann 
angegebenen Gründen schwach (cf. 2.6.1-2.6.3). 

256 „Die mit der system-, später auch evolutionstheoretischen Begrifflichkeit einherge-
henden Idealisierungen führen zu einer in ihren eigenen Konstruktionen gefange-
nen Theorie, die sich ihres Realitätsbezugs nur noch intuitiv versichern kann“ 
(Müller 1996, 285). Müller spricht darum bezüglich der Ergebnisse der Luhmann-
schen Theorie von „Willkür“ (355), was um so schwerer wiegt, als er ein Kenner 
der normalwissenschaftlichen Systemtheorien ist, zu deren Ruf sich Luhmann para-
sitär verhält. Zur Übersetzung politischer Urteile in die Philosophie klassisch Bour-
dieu 1988. Sens 1979 zieht eine aufschlussreiche Parallele zum dialektischen Mate-
rialismus, welcher durch eine überabstrakte, naturalistische Metatheorie beliebige 
politische Urteile begründen konnte. 

257 Besonders sichtbar ist die Ablehnung jeder Einmischung der Politik in die Wirt-
schaft, die damals von Thatcher praktiziert wurde, und die implizite Befürwortung 
der geistig-moralischen Wende Kohls, der nach außen für „Werte“ wie Familie ein-
trat: „Die Einheit besteht nun darin, dass die Politik nicht die Probleme der Wirt-
schaft, die Wissenschaft nicht die Probleme der Politik, das Recht nicht die Prob-

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Was Luhmann über Einzelthemen sagt, ist in Fällen wie dem populären Liebe als 
Passion (1982) dennoch originell und zeugt von Belesenheit. Diese Seriosität als 
Person im Wissenschaftsleben teilt er mit Hegel. Der Witz an Luhmann ist je-
doch, dass er zu diesen Aussagen sein Metanarrativ gar nicht gebraucht hätte.  

2.5.7 Systematischer Kernpunkte VI: Marx und Hegel  

„Gegenstand! Entsetzlich! Es gibt nichts Verwerflicheres, Profaneres,
Massenhafteres als ein Gegenstand – à bas der Gegenstand!“ (MEW 2, 21) 

Die hegelkritischen Betrachtungen dieses Kapitels werfen nun die Frage auf: war 
nicht auch Marx Hegelianer, und wäre diese Kritik darum nicht auch auf ihn aus-
zudehnen? In der Tat wurde Marxkritik oft als Hegelkritik formuliert, und umge-
kehrt eine Verteidigung Marxens zugleich als Verteidigung Hegels verstanden. 
Erst soll in Erinnerung gerufen werden, wie Marx zu dieser Sache stand (1), dann 
wird dem theoriegeschichtlich nachgegangen (2).  

Marx als Hegelkritiker
Marx verdankte Hegel wertvolle Einsichten, doch diese betrafen vor allem die 

Wissenschaftspraxis. So ist die zusammenhängende Darstellungsweise einer 
Wissenschaft ebenso eine Errungenschaft Hegels wie die Reflexion auf die 
Historizität der Kategorien. Der reife Marx legte Wert darauf, sowohl den kon-
kreten Bezug einer Kategorie wie die Bedingungen seiner Entstehung zu klären, 
und gleichzeitig darauf (zumindest in dem veröffentlichten Teil des Kapitals),
dass sein Buch kein Stückwerk, kein kunterbuntes Sammelsurium von Aussagen 
blieb, sondern die sachlich gegebenen Zusammenhänge theoretisch als Zusam-
menhänge erkennbar wurden.258 Das kann man „hegelianisch“ nennen.259 Es ist 
indes nur ein Versuch, einen komplexen Zusammenhang möglichst greifbar zu 
machen. Dieses Bemühen lässt sich kaum als Abhängigkeit von Hegel deuten. 
Eher ist es eine Stilfrage. Viele einzelwissenschaftliche Publikationen machen 
sich diese Mühe gar nicht erst – und müssen dies auch nicht, weil sie sich an ein 
Fachpublikum wenden. Doch immerhin das sollte die Texte verstehen können.260

leme der Familie lösen kann“ (Luhmann 1985, 150; zu seinem Konservatismus vgl. 
u.a. Münch 1992, Wagner 1994, K.Müller 1996, 349). 

258 Um etwa zu sehen, dass Zins und Unternehmergewinn eine gemeinsame Quelle im 
Mehrwert haben, muss zunächst dieser erläutert werden. Die Kategorien „Profit“ 
und „Mehr-wert“ liegen auf unterschiedlichen Abstraktionsebenen, obwohl sie sich 
auf dasselbe beziehen können (wie sich verschiedene Äußerungen auf identische 
Sachverhalte beziehen lassen). Um ihren Unterschied zu sehen, stellt Marx erst das 
Allgemeinere dar (das „Wertgesetz“), um dann Modifikationen, die sich innerhalb 
desselben abspielen, erklären zu können (so die Tendenz zum Ausgleich der Profit-
raten und die Bildung eines Marktpreises, cf. 2.1.6, 2.3.1, 2.3.5). 

259 Henrich 1961, 192 sieht darin ein „unbeirrbares Festhalten an einem Hegelschen 
Gedanken“; vgl. Arthur 2002, Rockmore 2002.

260 Parasitär dazu verhält sich die Makrosoziologie, wenn sie Kontraintuitivität für ein 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 329

Sobald es um Sachfragen geht, ja schon um die Methode, mit der Hegel zu 
seinen Ergebnissen kommt, gehörte Marx zu den schärfsten Kritikern von Hegel 
– und zwar gerade weil er ihn so gut verstanden hat (MEW 2, 59 ff.). Diese Kri-
tik beginnt schon früh. Schon in Marxens spekulativster Phase, in den Jahren vor 
der Deutschen Ideologie, tritt er als Kritiker der Verdinglichungskritik auf. Denn 
es war bereits Hegel, der die „Dinge“ und die Gesetze des Verstandes durch de-
ren Aufhebung in das absolute Wissen „vernichtet“.261 Dahinter steht ein be-
stimmtes Denken, gegen das sich Marx wendet. Hegel sieht – und das machte ihn 
für die Positivismuskritik so attraktiv –, dass die vorgefundenen Dinge und das 
erkennende Subjekt nicht als einander gänzlich unverbundene vorgestellt werden 
können, sondern dass beide immer schon miteinander in Verbindung stehen, und 
zwar durch eine Tätigkeit, eine Praxis. Diesen Gedanken wusste Marx ebenso zu 
schätzen wie später der Pragmatismus.262 Hegels erkenntnistheoretischen Idea-
lismus übernimmt er allerdings nicht. Das ist keine immanente Kritik an Hegel, 
sondern ein Einspruch gegen seine theologischen Voraussetzungen (MEW 2, 89; 
MEW 3, 28 u. ö.). Denn diese Praxis, welche immer es sei (ob „Erkennen“ wie 
bei Hegel, oder „wirkliche, leibliche“ wie bei Marx, MEW 40, 577), ändert die 
Seinsart der Dinge gerade nicht. Es gibt zwar diese Praxis, aber es gibt weiterhin 
auch die Dinge („in der Wirklichkeit bleiben“ die Dinge – Familie etc. – „beste-
hen“, MEW 40, 582).263 Hegel aber hebt die Dinge auf;264 die Vernunft schlägt 
den Verstand und die Sinnlichkeit nieder.  
                                                                                                                                    

Kriterium der Wissenschaftlichkeit hält (Halfmann 1996a, 13 f., 44 f.). So verste-
hen selbst Soziologen soziologische Texte nicht mehr. Bei der Philosophie ist die 
Darstellungsweise eine besonders prekäre Übung, weil sie ihre Themen („transzen-
dentale Deduktion“, „eliminativer Materialismus“, „Begründungsdefizit“ u.ä.) in 
weit höherem Maße durch Definitionen festlegt als andere Wissenschaften. Auch 
hier liegt etwas Reales zugrunde, nur ist die Vermittlung des Gegenstandsbezuges 
langwieriger als etwa bei der Untersuchung eines bestimmten Dinges (und sei es 
das Gehirn) auf bestimmte Eigenschaften. Dass viele Philosophien sich nicht die 
Mühe machen, diesen Gegenstandsbezug noch zu klären, ist eine der Ursachen für 
die Rede von einer Krise der Philosophie angesichts mangelnder Fasslichkeit. 

261 In der Logik geht Sein in Nichts über (wie in der Mystik ist „das reine Sein und das 
reine Nichts [...] dasselbe“, Werke 5, 83). Zuvor ist dem „Bewusstsein [...] das Hö-
ren und Sehen etc. vergangen“ (1807, 107; „das Ding geht [...] zugrunde“, 1807, 
103; cf. 575 ff.). Zur „Vernichtung der Welt“ Rohrmoser 1961, Coletti 1977, 42 ff. 

262 Darin, dass „die tätige Seite [...] vom Idealismus entwickelt“ wurde (MEW 3, 533).  
263 „Und weil das Denken sich einbildet, unmittelbar das andre seiner selbst zu sein, 

sinnliche Wirklichkeit, also ihm seine Aktion auch für sinnliche wirkliche Aktion 
gilt, so glaubt dies denkende Aufheben, welches seinen Gegenstand in der Wirk-
lichkeit stehnlässt [!], ihn wirklich überwunden zu haben“ (MEW 40, 582 f.). Je-
doch: „Das reale Subjekt bleibt nach wie vor außerhalb des Kopfes in seiner Selb-
ständigkeit bestehn“ (MEW 13, 633). „Die Korrektur dieses Missverständnisses 
kann nur von außen erfolgen (Bubner 1990, 18). 

264 Der Gegenstand ist nach Hegels „Aufhebung“ nur noch „das Negative“, „geistige 
Wesenheit“, ja „das Bewusstsein [...] selbst“ (1807, 575 f.). Trotz allem erkenntnis-
theoretischen Idealismus beansprucht der Term „Aufhebung“ und der Verweis dar-
auf seitens der Hegelianer, der Dingheit der Dinge gerecht zu werden. Doch Hegel 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                                                                                                                    

Zwei Voraussetzungen sind dazu nötig: zunächst die Denkungsart, die Den-
ken und Sein derart eng aneinander kettet, dass eine Veränderung der Gedanken 
über das Denken auch die Gedanken über die Dinge (ihre „Seinsart“) ändern 
muss – das ist die Methode der Aufhebung; und eine ebenfalls vorab vorgenom-
mene Bestimmung des Menschen als eines „spiritualistischen Wesens“ (MEW 1, 
575; MEW 19, 362) – das ist das Motiv der Aufhebung.265 Weil schon die bloße 
„Vorhandenheit“ von Dingen Hegels Bild vom Menschsein zuwiderläuft, darum 
gilt ihm „Gegenständlichkeit als solche [...] für ein entfremdetes [...] Wesen des 
Menschen“ (MEW 1, 575), und darum gelten Hegels philosophische Anstren-
gungen der „Rückkehr des Gegenstandes in das Selbst“, ihrer „Einverleibung in 
das Selbstbewusstsein“ (576).266 Dies stellt Marx fest, um eine andere Auffas-
sung vom Menschen dagegen zu stellen: der Mensch ist kein spiritualistisches, 
sondern ein Naturwesen. In der Natur gibt es eben Gegenstände, darum ist auch 
die Praxis des Menschen eine natürliche, und damit eine gegenständliche.267

Die Praxis, in der der Mensch den Dingen gegenübertritt, lässt die Seinsart 
der Gegenstände unverändert; mag sie auch, wie durch die Arbeit, ihre Form än-
dern.268 Daher verfällt ein Denken, welches alle Dinge verdinglichungskritisch 
auflösen will, der Marx’schen Kritik – wie Lukács selbst (1967) noch einsah.269

hat vor allen anderen Operationen bereits eine Entscheidung gefällt, die eben das 
trotz guten Willens verunmöglicht: er setzt Denken und Sein ineins („dass das Sein 
Denken ist“ legt Hegel bereits in der Vorrede fest, 1807, 53; cf. 1812, 32). Hegels 
Rede vom Setzen der „Dingheit“ durch die „Entäußerung des Selbstbewusstseins“ 
ist fichteanisch (Hegel 1807, 575; cf. MEW 40, 576 f.). Dafür argumentiert er 
nicht, davon geht er aus – und setzt es daher nicht in die Untersuchung, sondern in 
die Vorrede. Dem ist mit Argumenten kaum beizukommen. Kritik ist in diesem 
Falle gezwungen, von außen zu kommen – um die Existenz und Beschaffenheit 
dieses „außen“ geht es ja gerade. Dies ist das Kriterium der externen Konsistenz – 
die Prüfung, ob er seine Gegenstände tatsächlich erfasst (cf. 4.1). „In der Praxis 
muss der Mensch die Wahrheit [...] seines Denkens beweisen“ (MEW 3, 533).  

265 „Das Geistige allein ist das Wirkliche“ (Hegel 1807, 28: Vorrede; cf. 1812, 7). 
266 Hegel sei bestrebt, „die Gegenständlichkeit aufzuheben, weil [...] sein gegenständli-

cher Charakter für das Selbstbewusstsein das Anstößige und die Entfremdung ist. 
Der Gegenstand ist daher ein Negatives, ein sich selbst Aufhebendes, eine Nichtig-
keit“ (MEW 40, 579 f.). Das war das Motiv der Lebensphilosophie bis zu Lukács. 

267 Man mag dies die Marx’sche Anthropologie nennen – sie ist keine ausgeführte Leh-
re, sondern gibt nur das Bild wieder, welches nach Darwin wohl die Mehrheit der 
Menschen hat („Der gemeine Mann“, MEW 1, 226): der Mensch kommt aus der 
Natur, kann über diese nicht hinwegspringen, und hat es ständig mit Gegenständen 
zu tun, die er zur Fristung seines Daseins braucht und gebraucht, vom Faustkeil bis 
zum Computer: er ist ein „lebendiges, natürliches, mit gegenständlichen, i.e. mate-
riellen Wesenskräften ausgerüstetes“ Wesen. „Es ist nichts [...] Rätselhaftes dabei“ 
(MEW 40, 577), auch wenn er noch eine Menge mehr ist.  

268 „Der Mensch kann in seiner Produktion nur verfahren, wie die Natur selbst, d.h. nur 
die Formen der Stoffe ändern [...] In dieser Arbeit der Formung selbst wird er be-
ständig unterstützt von Naturkräften. Arbeit ist also nicht die einzige Quelle der 
von ihr produzierten Gebrauchswerte, des stofflichen Reichtums. Die Arbeit ist 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 331

Bei alledem ist aber auch kein Positivist. Er nimmt die Dinge und die vorge-
fundenen Kategorien nicht als schlechthin gegeben und als mit dem menschli-
chen Leben unverbunden an.270 Vielmehr reflektiert er wie bis dahin kein anderer 
auf die tatsächlich dahinter stehende Praxis, und zwar in ihrer wandelbaren, kon-
kreten historischen Konstellation. Allerdings ist er auch kein Idealist, weil das 
Wissen um diese Praxis – um die Genese – bei ihm weder wie bei Hegel und der 
Lebensphilosophie dazu führt, die Seinsart der Dinge als eine andere zu behaup-
ten; noch dazu, die Geltung von Erkenntnissen über sie zu neutralisieren.271 Er ist 
ein philosophisch aufgeklärter Wissenschaftler, der um das Faktum und die Um-
stände der Entstandenheit seiner Begriffe weiß, ohne darum deren Geltung oder 
Aussagekraft spekulativ einzuschränken.272

Marx hat also zwei andere Voraussetzungen als Hegel: der Mensch ist kein 
rein geistiges, sondern auch und zuallererst ein natürliches Wesen, und: Denken 
und Sein sind nicht eins. Diese zweite Voraussetzung hat mit der ersten zu tun: 
wäre der Mensch ein „geistiges“ Wesen, so wären auch alle seine Gegenstände 
als „Geist“ vorzustellen wie bei Hegel („was Ding ist, ist das Selbstbewusstsein“, 
1807, 260). Dann wäre zwischen Denken und Sein tatsächlich kein Unterschied. 
Nun ist der Mensch aber kein „spiritualistisches“ Wesen. Folglich gehen die Ge-
genstände nicht in ihrem Gedachtwerden auf – zumal der Mensch ja umgekehrt 
erst durch sie „gesetzt“ ist (MEW 40, 577). Das jedoch hat Konsequenzen für die 
Vorstellung davon, was es heißt, zu wissen: um aus Gedanken wahre Gedanken 
zu machen, muss sich das Denken des Seins allererst versichern. Die „adaequatio 
intellectus et rei“ ist keineswegs durch irgendeine Identität vorab garantiert.

                                                                                                                                    
sein Vater [...] und die Erde seine Mutter“ (MEW 23, 57 f.). Erinnert sei an die Be-
handlung der Verwirrung über die „Form“ in 2.3.5. 

269 Marx kritisiert an Hegel (wie der alte Lukács am jungen), dass die „Wiederaneig-
nung [...] nicht nur die Bedeutung [hat], die Entfremdung, sondern die Gegenständ-
lichkeit aufzuheben“ (MEW 40, 575). Die Hegelianer übernehmen es: „Alles Wirk-
liche, Lebendige ist unkritisch, massenhaft, darum ‚Nichts’, und nur die idealen, 
phantastischen Kreaturen der kritischen Kritik sind ‚Alles’“ (MEW 2, 19).  

270 Vielmehr kritisiert er noch den „falschen Positivismus Hegels“ (MEW 40, 581), in-
sofern jener nämlich das Vorgefundene durch philosophische Überhöhung nimmt 
wie es ist, und somit gerade nicht hinter es zurückfragt. 

271 So meinte auch der altersweise Lukács, dass der Begriff „Praxis“, wenn er nicht re-
al gegründet wird, in eine neue Kontemplation führe – eine, die gegen die Theorie 
als solche gerichtet sei (1967, 20). Damit hat er auch dann recht, wenn seine eigene 
Gründung als begriffliche („ontologische“) noch immer ‚philosophisch’ ist. 

272 „Arbeit scheint eine ganz einfache Kategorie. (...) Dennoch, ökonomisch in dieser 
Einfachheit gefasst, ist ‚Arbeit’ eine ebenso moderne Kategorie wie die Verhältnis-
se, die diese einfache Abstraktion erzeugen“ (MEW 13, 634). „Dies Beispiel der 
Arbeit zeigt schlagend, wie selbst die abstraktesten Kategorien, trotz ihrer Gültig-
keit [! ...], doch [...] das Produkt historischer Verhältnisse sind“ (636). Darum ist 
mit der Erkenntnis ihrer Historizität noch keine „Kritik der politischen Ökonomie“ 
geleistet, wie deutsche Marxisten meinten (Euchner 1972, Reichelt 2002; 2.3.5). 
Die theoretische Arbeit beginnt erst jenseits dieser eher propädeutischen Einsicht.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Dazu ist – und hier liegt Marx ganz auf der Linie Kants – Anschauung vonnö-
ten.273 Aus diesem Grund also verlässt Marx die idealistische Philosophie in 
Richtung der empirischen Wissenschaft (und dieser „Versuch“ ist, gegen Brud-
ney 1998, durchaus geglückt). Diese Konsequenz ist sogar in der spekulativsten 
Phase von Marx’ Entwicklung sichtbar, wo er noch über keine eigenen Ansätze 
verfügt, sondern nur abstrakt zu solchen aufruft.274 Geschieht diese Öffnung zur 
Welt nicht, wird Philosophie zum „totalen“, in sich geschlossenen „System“, so
kann man aus ihr nur noch „herausspringen“, will man zum wirklichen Wissen 
vordringen.275 Das ist der Disziplin Philosophie historisch tatsächlich widerfah-
ren. Das heißt für die Exegese der Marx’schen Texte allerdings, dass hier keine 
Hegelschen „Begriffe“ vorliegen, aus denen etwas „abzuleiten“ wäre – weder 
„der Staat“, wie der Deduktionsmarxismus der 1970er Jahre suggerierte, noch ei-
ne „Ethik“, wie sie noch heute zu konstruieren versucht wird.276 Es ist vielmehr 
eine wissenschaftliche Theorie über höchst reale Gegenstände und Strukturen. 
Zuallererst ist sie von ihren Ergebnissen her anzugehen, nicht von ihren Prämis-
sen. Marx war schon daher kein Hegelianer, weil er kein Philosoph war. 

Neben dieser ganz allgemeinen Marx’schen Kritik an Hegels Voraussetzun-
gen (MEW 1, 384), die von außen kommt (MEW 3, 218), lassen sich auch spe-
ziellere, immanente Kritikpunkte nennen, die sich ihrerseits schon in der frühes-
ten Phase des Marx’schen Schaffens abzeichnen. Die Identität, die Hegel 
zugrunde legt – nicht etwa: beweist –, erlaubt es ihm, Sachverhalte umzudrehen. 
Dies ist eine „dialektische“ Operation, gegen die sich Marx in vielen Fällen auf-
lehnt. Er stellt es geradezu als den Grundfehler der Hegelschen „Methode“ her-
aus: „Wichtig ist, dass Hegel überall die Idee zum Subjekt macht und das eigent-
liche, wirkliche Subjekt, wie die ‚politische Gesinnung’, zum Prädikat. Die Ent-
wicklung geht aber immer auf Seite des Prädikats vor“ (MEW 1, 209).  

Das ist der spezifische Sinn des Hegelschen Idealismus als einer Erzählung 
von den „Ideen“, die aufgrund sprachlicher Umkehrungen dem Leser plausibel 
werden und die Kontinuität zwischen den einzelnen Lehrstücken ermöglichen 
sollen (sie sind allerdings nur plausibel, solange dahinter eine Identitätsphiloso-

273 „Die abstrakte Idee, die unmittelbar Anschauen wird [§ 244 in Hegels Enzyklopä-
die, CH], ist durchaus nichts anderes als das abstrakte Denken, das sich aufgibt und 
zur Anschauung entschließt“, also dazu, „einmal die von ihr freie Natur anzusehen“ 
(MEW 40, 586). Zur Nähe von Marx und Kant in diesem Punkt Coletti 1976, 99 ff. 

274 Bei diesem Gestus ist die Kritische Theorie meist geblieben (siehe 2.6.1, 3.1.2) 
275 „Die Welt ist also eine zerrissene, die einer in sich totalen Philosophie gegenüber-

tritt. Die Erscheinung der Tätigkeit dieser Philosophie ist dadurch auch eine zerris-
sene und widersprechend“ (MEW 40, 215). „Man muss ‚die Philosophie beiseite 
liegen lassen’ [...] man muss aus ihr herausspringen und sich als gewöhnlicher 
Mensch an das Studium der Wirklichkeit geben“ (MEW 3, 218; MEW 1, 384; 4.1).  

276 Die Normativität im „Begriff“ der Arbeit suchen Gürtler 2001 und Krebs 2002 (cf. 
3.1.2, Fn. 24). Dieser gesellschaftstheoretische Ansatz geht nach wie vor von den 
Vorstellungen eines Individuums als Konstituens aus, nur dass diese auch den „Ar-
beitsbegriff“ umfassen sollen. Dem Marx’schen Ansatz läuft das jedoch zuwider. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 333

phie steht, die diese Austauschbarkeit gewährleistet). Zunächst wird aus den Prä-
dikaten das Satzsubjekt, die „Substanz“; ein Tausch innerhalb des Satzes. Dann 
wird aus dem grammatischen das historische Subjekt; ein Sprung vom Denken 
ins Sein.277 Marx wehrt sich bei unzähligen Wendungen Hegels aufgrund seiner 
anderen Voraussetzungen gegen diese Umstellungen.278 Er karikiert sie so:

„Erst wird eine Abstraktion aus einem Faktum gezogen; dann erklärt, dass dies Faktum 
auf dieser Abstraktion beruhe. Wohlfeilste Methode, deutsch-tief und spekulativ zu er-
scheinen. Z.B.: Faktum: Die Katze frisst die Maus. Reflexion: Katze-Natur, Maus-Natur, 
Verzehren der Maus durch die Katze = Verzehren der Natur durch die Natur = Selbst-
verzehren der Natur. Philosophische Darstellung des Faktums: Auf dem Selbstverzeh-
ren der Natur beruht das Gefressenwerden der Maus von der Katze“ (MEW 3, 469 f.). 

Daher kommt auch Marx’ Marotte, häufig Wendungen umzukehren, denn sie 
meinen bei ihm, anders als bei Hegel, jeweils verschiedene Dinge und müssen 
daher separat genannt werden.279 Diese doppelte Hegelkritik des jungen Marx – 
an den Voraussetzungen, dass Sein und Denken identisch und der Mensch reiner 
Geist sei, und an der Methode, die die Verhältnisse vom Kopf auf die Füße stellt 
– findet sich noch beim reifen Marx. Der Unterschied ist, dass er sie inzwischen 
nicht nur formal führt, sondern einzelne Hegelsche Aussagen (etwa über den 
Staat) aufgrund eigener Forschungen nun auch inhaltlich zurückweisen kann. 
Nahezu 30 Jahre nach der Kritik des Hegelschen Staatsrechts (MEW 1, verfasst 
1843; s.o., Fn. 74) schreibt er:

„Meine dialektische Methode ist der Grundlage nach von der Hegelschen nicht nur ver-
schieden, sondern ihr direktes Gegenteil. Für Hegel ist der Denkprozess, den er sogar 
unter dem Namen Idee in ein selbstständiges Subjekt verwandelt, der Demiurg des 
Wirklichen, das nur seine äußere Erscheinung bildet. Bei mir ist umgekehrt das Ideelle 
nichts anderes als das im Menschenkopf umgesetzte und übersetzte Materielle“ (MEW 
23, 27, aus dem „Nachwort“ von 1872). 

                                             
277 „Statt sie nun als Prädikate ihrer Subjekte zu fassen, verselbständigt Hegel die Prä-

dikate und lässt sie hinterher auf eine mystische Weise in ihre Subjekte sich ver-
wandeln. […] Hegel verselbständigt die Prädikate, die Objekte, aber er verselb-
ständigt sie getrennt von ihrer wirklichen Selbständigkeit, ihrem Subjekt. Nachher 
erscheint dann das wirkliche Subjekt als Resultat […] Eben weil Hegel von den 
Prädikaten der allgemeinen Bestimmung statt von dem reellen Ens (hypokeimenon, 
Subjekt) ausgeht, und doch ein Träger dieser Bestimmung da sein muss, wird die 
mystische Idee dieser Träger“ (MEW 1, 224 f.).  

278 Marx übersetzt Hegel (1820), damit den „rationellen Kern“ aus der „mystischen 
Hülle“ (MEW 23, 27) ziehend: „‚Die Notwendigkeit in der Idealität ist die Entwi-
ckelung der Idee innerhalb ihrer selbst; sie ist als subjektive Substantialität die poli-
tische Gesinnung, als objektive in Unterscheidung von jener der Organismus des 
Staats, der eigentlich politische Staat und seine Verfassung.’ (...) Heißt zu deutsch: 
Die politische Gesinnung ist die subjektive, die politische Verfassung ist die objek-
tive Substanz des Staats“ (MEW 1, 209). 

279 Die „Kritik der Waffen“ ist nicht identisch mit den „Waffen der Kritik“ (MEW 1, 
385). Oder: „Die Demokratie ist die Wahrheit der Monarchie, die Monarchie ist 
nicht die Wahrheit der Demokratie“ (MEW 1, 230). Wichtig daran ist das „nicht“.

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Auch hier ist die aus der Trennung von Denken und Sein resultierende Notwen-
digkeit empirischer Forschung mit Händen zu greifen.280 Anno 1857, also genau 
zwischen den beiden zitierten Schriften, hat er, gewissermaßen zur „Selbstver-
ständigung“ (MEW 13, 7), seine Methode, die auch die der ökonomischen Klas-
siker ist, genauer beschrieben (vgl. dazu auch Kapitel 2.3.2):  

„Das Konkrete ist konkret, weil es die Zusammenfassung vieler Bestimmungen ist, also 
Einheit des Mannigfaltigen. Im Denken erscheint es daher als Prozess der Zusammen-
fassung, als Resultat, nicht als Ausgangspunkt, obgleich es der wirkliche Ausgangs-
punkt und daher auch der Ausgangspunkt der Anschauung und der Vorstellung ist. [...] 
Hegel geriet daher auf die Illusion, das Reale als Resultat des sich in sich zusammenfas-
senden, in sich vertiefenden und aus sich selbst sich bewegenden Denkens zu fassen, 
während die Methode, vom Abstrakten zum Konkreten aufzusteigen, nur die Art für das 
Denken ist, sich das Konkrete anzueignen, es als ein geistig Konkretes zu reproduzie-
ren. Keineswegs aber der Entstehungsprozess des Konkreten selbst“ (MEW 13, 632). 

Nach dem vorigen überrascht die Prominenz Kantischer Termini, die gegen He-
gel gewendet werden, nicht. Das zeigt Marxens tiefes Verständnis von Philoso-
phie (Coletti 1976, 99 ff.). Die Rolle der Philosophie beschränkt sich, ähnlich 
wie später bei Wittgenstein, auf die Abwehr von Missverständnissen und die Er-
möglichung einer „übersichtlichen Darstellung“ (PhU 122). Dazu bleibt sie aber 
nötig, wie unsere Geschichte der Missverständnisse lehrt (siehe 4.2.3).  

Eine weitere Streitfrage löst sich von den Marx’schen Voraussetzungen aus 
einfach auf, die Frage nämlich, ob es bei Marx eine „Realdialektik“ gebe, und ob 
sie den Unterschied zu Hegels „idealistischer“ Dialektik ausmache. Wie Coletti 
aufgezeigt hat, ist in dieser Frage zwischen Hegel und dem dialektischen Materi-
alismus von Engels und dem Leninismus kaum ein Unterschied auszumachen, 
wohl aber zwischen Marx und beiden Denkarten. Wird nämlich, wie bei Hegel 
und Engels der Fall, der Unterschied zwischen Denken und Sein eingezogen, so 
wird mit theoretischen Bestimmungen uno actu etwas über die Wirklichkeit aus-
zusagen beansprucht – einerlei, wer von beiden nun den Primat zugesprochen 
bekommt (zu Fichte und Nietzsche s.o, 2.5.2), oder noch deutlicher: einerlei, ob 
diese „Dialektik“ idealistisch oder materialistisch genannt wird. Wird aber mit 
Kant und jeder praktizierenden Wissenschaft zwischen Sein und Denken unter-
schieden, so haben sich theoretische Aussagen über die Wirklichkeit erst an die-
ser selbst auszuweisen, da es keine vorgängige Wahrheitsgarantie gibt.281

Aus der Methode allein folgt inhaltlich relativ wenig, außer vielleicht einigen 
heuristischen Hinweisen. Sie zu einem Wahrheitskriterium zu machen, ist nicht 

280 „Die Forschung hat den Stoff sich im Detail anzueignen, seine verschiedenen Ent-
wicklungsformen zu analysieren und deren inneres Band aufzuspüren. Erst nach-
dem diese Arbeit vollbracht, kann die wirkliche Bewegung entsprechend dargestellt 
werden“ (MEW 23, 27).  

281 Für den Erweis der „empirischen Wahrheit“ verwies auch Kant auf die Erfahrung. 
Gerade dies missfiel Hegel. Für ihn war die Beobachtung der objektiven Realität 
„bloß subjektiv“. Marx’ wollte diese Verkehrung der Sachlage wieder „umstülpen“. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 335

anders als idealistisch zu nennen: die Form erzeugt hier den Inhalt. Zwar be-
schreibt Marx reale Phänomene als „Widerspruch“. Das heißt aber nicht, dass der 
Widerspruch ‚das’ Bewegungsprinzip der Natur oder der Gesellschaft wäre, son-
dern lediglich, dass Marx meinte, es sei dem Verständnis der Leser dienlich, rea-
le Konflikte als Widerspruch zu darzustellen. So soll etwa der „Widerspruch von 
Ware und Geld“ (nach MEW 23, 118 f.) zwar etwas reales beschreiben (diesen 
Anspruch haben wohl alle Kategorien); allerdings beschreibt er nicht den Wider-
spruch von Ware und Geld (nach Tarskis Regel der Dequotierung), weil „Ware“ 
und „Geld“ abstrakte Bestimmungen sind, denen direkt nichts entspricht. Sie be-
ziehen sich überhaupt nicht direkt auf Dinge, sondern meinen Sachverhalte und 
Gesetzmäßigkeiten von diesen.  

Ebenso verhält es sich mit der Aussage, „Kapital und Arbeit widersprechen 
sich“. Gesagt ist nicht, dass es ein Ding Arbeit gibt, das dem Ding Kapital real 
widerspricht („Realpugnanz“, cf. Ruben 1975, Holz 1995), sondern dass reale 
Konflikte sich besser erklären lassen, wenn hinter der reinen Beobachtung von 
Tarif- oder Barrikadenkämpfen die gesellschaftlichen und ökonomischen Kraft-
felder betrachtet werden. Das ist gerade keine „Metaphysik“, die Dinge hinter 
den realen Dingen annimmt, sondern es ist eine selbstreflexive Wissenschaft, die 
ihre eigenen Kategorien gerade nicht als Namen von Dingen missversteht.282

Dass Marx in methodischen Exkursen gern auf physikalische Gesetze verweist, 
bezeugt, dass er ein gutes Verständnis der Formulierung naturwissenschaftlicher 
Gesetzmäßigkeiten – mit Wittgenstein gesprochen: ihrer Grammatik – hatte; ein 
adäquateres jedenfalls als viele seiner Kritiker. Das heißt gerade nicht, dass er 
sich sklavisch dem „Methodenideal“ der Naturwissenschaft unterwarf, das deut-
schen Denkern so unbeliebt ist, sondern er sah, dass es diesen gelungen war, mit 
Konstruktionen, denen kein reales Ding entsprach, reale Phänomene zu erklären 
– so mit „Kräften“ das Verhalten von Dingen, etwa mit der Schwerkraft das Fal-
len des Apfels. Die Schwerkraft „beschreibt“ nicht das Fallen des Apfels, denn 
dann müssten alle Äpfel immerfort herunterfallen. Im Normalfall hängen sie 
friedlich am Baum. Der Bezug von Theorie und Empirie bedarf also auch in der 

                                             
282 Steinvorth 1977 zeigt, was Dialektik als „Darstellungsmethode“ (47) meinen kann: 

es erfasst die Realität als etwas, für dessen Beschreibung mehrere Darstellungsebe-
nen nötig sind. Für ihren Übergang konstruiert Marx jeweils einen Widerspruch, 
der insofern „scheinhaft“ ist, als er in den meisten Fällen bereits gelöst ist. So wer-
den etwa Waren meist problemlos gehandelt. Arndt hat zutreffend darauf hingewie-
sen, dass dieser Widerspruch dennoch ‚real’ ist und in der Krise aus seiner Schein-
haftigkeit heraustritt (1985, 246 ff.). Dennoch geraten in der Krise eine einzelne 
Ware und eine Summe Geld nicht wirklich in „Widerspruch“. Dies ist vielmehr ein 
Satz aus dem spezifischen Kontext einer Erklärung von etwas Realem (isoliert be-
trachtet wäre er nur eine „Metapher“ – aber dieses Wort schafft wieder neue Prob-
leme, statt etwas zu erklären), welches, wollte man es empirisch beschreiben, eher 
„Inflation“ oder „Handelskrise“ genannt und im Einzelnen noch weit näher betrach-
tet werden muss. Das Wort „Widerspruch“ ist eine erläuternde formale Anzeige auf 
etwas. „All das ist nicht mysteriös“ (MEW 23, 72). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


336 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Physik der Vermittlung. Die physikalische Wissenschaft hatte sich von Vorurtei-
len des dogmatisch-metaphysischen Denkens lediglich eher freigemacht als die 
Ökonomie und die „Sozialphilosophie“. Dort legt noch heute die „kritische“ Er-
kenntnis, dass etwas „konstruiert“ ist, den Schluss nahe, dass damit entweder 
nichts reales erfasst sei, oder dass alles Erfassen von Realität konstruiert sei, 
womit der Unterschied zwischen Denken und Sein gerade wieder unterspült 
wird. Mag schon Hegel den Empirizismus kritisiert haben, der Worte als Namen 
von Dingen missverstand – er schüttete den Graben zwischen Denken und Sein 
wieder zu und hat so eine wirkliche Erkenntnis des Seins gerade verhindert.

Hegelmarxismus: Semantische Verschiebungen 
Es stellt sich nun die Anschlussfrage, warum Hegel eigentlich so lang anhal-

tend so populär war. Zugrunde liegt in diesem Fall eine semantische Verschie-
bung: „Hegel“ und die „Dialektik“ wurden in den 1960er Jahren zu einem Feld 
des Stellvertreterkrieges gegen „Marx“, welcher seinerseits für die Studentenbe-
wegung und die Frankfurter Schule auf der einen, den Ostblock auf der anderen 
Seite einstand.283 Eingeleitet wurde diese „zweite Hegelrenaisssance“ (Riedel) 
durch die Gründung von zwei Hegelgesellschaften, der eher marxistischen und 
bald von der DDR dominierten Internationalen Hegel-Gesellschaft 1958, und der 
eher konservativen westlichen Internationalen Hegel-Vereinigung 1962. Der af-
firmative Bezug auf Hegel, den die Kritische Theorie im Positivismusstreit an 
den Tag legte, tat zur symbolischen Aufladung des Titels „Dialektik“ das seine. 
Schon Kautsky (1899) hatte gegen Bernstein die „Dialektik“ stark gemacht, ohne 
recht angeben zu können, was darunter anderes zu verstehen sei als die auch von 
Bernstein beanspruchte natürliche „Entwicklung“ (2.1.4).284

Ähnlich erging es Adorno, der seit den 1930er Jahren Analysen verschiedens-
ter Kunstwerke in beliebiger Manier „durchdialektisiert“, d.h. mit Versatzstücken 
einer nur zu erahnenden Geschichtsphilosophie durchsetzt hatte. Es war nicht 
auszumachen, wie die im Positivismusstreit beschworene „dialektische“ Gesell-
schaftstheorie eigentlich aussehen mochte – diese lag ja keineswegs vor, sondern 
war auch von der Frankfurter Schule jeweils nur gefordert worden (2.6.1).

Die „Dialektik“ war im Positivismusstreit insofern fehl am Platze, als die Po-
sition der Kritischen Theorie „undialektisch“ war: Horkheimers Forderung nach 

283 Diese von außen weit hergeholt erscheinende, den Beteiligten jedoch evidente Ver-
knüpfung bestätigt nicht nur ein Marxist wie Oskar Negt – auch der konservative 
Löwith sah, dass das „neue philosophische Interesse für Hegel nicht innerhalb und 
aus der Philosophie erwacht, sondern ihr von außen (durch Marx und den Marxis-
mus) aufgedrängt worden“ war (in der FAZ vom 11.7.1970, nach Negt 1970, 10). 
Topitsch kritisierte die in der materialistischen Geschichtskonstruktion enthaltene 
Dialektik unter Verweis auf Petrus Damiani (Topitsch 1975, 24) und Eduard von 
Hartmann (Topitsch 1967) als Erschleichung. Auch Kelsen (1948) und Merleau-
Ponty (1955) hatten der Dialektik eine eigene Aussagekraft bestritten und eine Of-
fenheit für politische Instrumentalisierung bescheinigt.  

284 Kautsky 1899; vgl. Bernstein 1899, 46/52 ff.: Dialektik als Schlinge und Fallstrick. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 337

dem „richtigen Zusammenleben der Menschen“ war nicht erkennbar mit konkre-
ter soziologischer Forschung vermittelt, und Adorno stellte die „Erfahrungen 
einzelner“ der Wissenschaft abstrakt entgegen.285 Das Pochen auf „Dialektik“ 
war eine Leerformel, hinter der sich ein spätidealistisches Denken verschanzte, 
das gegenüber dem „bloßen Verstand“ auf die „Vernunft“ setzte, sich aber nicht 
mehr in der Lage sah anzugeben, was sich damit genau verbindet.286 Die Negati-
ve Dialektik von 1966 bietet keinen Ausweg, sondern sie vernebelt eher das Ein-
geständnis eigener Schwächen, die im Positivismusstreit deutlich geworden wa-
ren, welches eine intellektuelle Aufrichtigkeit eigentlich erfordert hätte.287

Es kam zu der seltsamen Konstellation, dass Karl Popper, der Antipode im 
Positivismusstreit, sich wesentlich ausführlicher und anerkennender zu Marx äu-
ßerte als die Kritische Theorie.288 Da die Münze „Dialektik“ aber einmal zu ei-
nem Zug im (theorie-)politischen Sprachspiel geworden war, konnte die Positio-
nierung innerhalb zweier Lager dort symbolisch vollzogen werden. Ein bürgerli-
ches Lager deutete die Dialektik idealistisch und optierte für Hegel, indem es die 
Dialektik zu einer rein philosophischen Angelegenheit machte, während ein mar-
xistisches Lager eine „materialistische Dialektik“ vertrat, die sich auch auf die 
Politik und die Einzelwissenschaften erstreckte. Aus dieser Codierung erklärt 
sich die Häufung von Publikationen mit „Hegel und Marx“ im Titel.289 Ein be-
sonderer Streitpunkt dabei war die Verortung des jungen Marx, denn dieser 
konnte wie ein Brückenkopf wahlweise in Anschlag gebracht werden entweder 
als gegenmarxistischer Erweis des Idealismus des eigentlichen, nämlich des jun-
gen Marx,290 als materialistische Vereinnahmung noch Hegels,291 oder, dazwi-
schen, als westmarxistische Verjüngung des allzu erstarrten Parteimarxismus.292

                                             
285 Horkheimer stritt 1959 auf dem 14. Soziologentag in Berlin mit René König, Ador-

no auf der Arbeitstagung der Deutschen Gesellschaft für Soziologie 1961 in Tübin-
gen mit Karl Popper, Habermas befehdete sich dann mit Hans Albert (nach Wig-
gershaus 1986, 630 und 632; vgl. Adorno 1969a, Dahms 1994).  

286 Willms 1969 vermutete, dass sich hierin ein zutiefst „bürgerliches“, um die Frei-
heitsrechte der Person besorgtes Denken ausspricht, welches sich als antibürgerli-
ches nur missversteht. Eine Fichte nahestehende Entgegensetzung von Verstand 
und Vernunft vollzog auch Theunissen 1976 und 1992. Zum Begriff „Vernunft“ 
vgl. Steinvorth 2002a. 

287 Cf. Wiggershaus 1986, 626 ff. Vielleicht machte dies manche Kritiker so erbittert 
(Steinert 1989, Morgenstern 2001). 

288 Bei Popper 1944 gibt es zwar eine Verkürzung Hegels, Marx ist aber über weite 
Strecken gut wiedergegeben. Dies wird bestätigt, wenn Wellmer 1969, 69 ff. Marx 
als Positivisten bezeichnete. Der Vorwurf der Unkenntnis war oft verfehlt; Hans-
M. Schleyer etwa wusste über Marx ebensoviel wie seine Entführer und Mörder.

289 So Bekker 1940, Hommes 1953, Landgrebe 1957, Fetscher 1960, Apel 1962, Bari-
on 1963, Benner 1966, Hillmann 1966, Reichelt 1970, Riedel 1970, Kaminski 
1978, Wolf 1979, Coster 1983; cf. Rohrmoser 1994, 55 ff. 

290 So Popitz 1953, Bockmühl 1961, Israel 1972; vgl. bereits Habermas 1957, 394 ff.  
291 Siehe Marcuse 1932 und 1941, Lukács 1942, Bloch 1962, Beyer 1970, Ley 1972. 
292 Beispielsweise bei Korsch 1923, Marcuse 1932a, Sartre 1960 oder Negt 1970. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


338 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

Damit verlängerte sich weniger ein Klassenkampf als vielmehr ein Systeman-
tagonismus unübersehbar in Theorie. Die eine, gründlichere Partei nutzte Hegel 
für die aktuelle politische Auseinandersetzung, indem sie ihn als nicht-
aktualisierbar behauptete und nur antiquarisch behandelte.293 Die Gegenseite zog 
Hegel zwar zur Legitimation ihrer aktuellen Politik heran, stellte sich ihm aber 
weder historisch noch philosophisch, sondern beließ es bei oft zitierten, gleich-
wohl hohl bleibenden Formeln über die „dialektische Methode“.294 Konnte der 
Brückenkopf „Hegel“ in Richtung „Idealismus“ gebracht werden (was keine 
Schwierigkeit darstellte, da Hegel das schon selbst getan hatte; s.o., Fn. 49), so 
hatte man gegenüber dem hegelmarxistischen „Marx“ schon gewonnen, da des-
sen Hegelbezug nun als ein „verkürztes“ oder verunglücktes Verständnis aufge-
wiesen war.295 Anläufe der Marxisten, Hegel zu materialisieren, endeten dagegen 
indes bei der naturalisierten Form der Dialektik, wie sie von Engels, Kautsky und 
Lenin vorgegeben war,296 oder bei den erwähnten Aporien, welche in Jahrzehn-
ten vergeblich aufzulösen versucht wurden.297 Die Kritische Theorie trat als ei-
genständige dritte Partei auf, vergleichbar der osteuropäischen „Praxisphiloso-

293 Vgl. Heimsoeth, Gadamer, Riedel, Henrich und Pöggeler in Helferich 1979, 194. 
294 Helferich 1979, 192f. zitiert aus DDR-Standardwerken, Hegels Dialektik sei „die 

größte Errungenschaft der klassischen deutschen Philosophie“ und „eine der wich-
tigsten Quellen des dialektischen Materialismus“ (Buhr 1972, 243). „Marx, Engels 
und Lenin knüpften unmittelbar an die von Hegel entwickelte dialektische Methode 
an, stülpten sie um und lösten den rationellen Kern aus der mystischen Hülle“ 
(Fiedler 1974, 165). Fortan war die Dialektik die „Wissenschaft von den allge-
meinsten Bewegungs- und Entwicklungsgesetzen der Natur, der Gesellschaft und 
des Denkens“ (Buhr 1972, 239). Helferich nennt zwar auch anzuerkennende Ansät-
ze in der Forschung der DDR; doch ist unübersehbar, dass man Ansätze eigenstän-
digen Denkens dort nicht zulassen wollte – man denke an das Schicksal von Perso-
nen wie Wolfgang Harich, Robert Havemann oder Peter Ruben (letztere arbeiteten 
explizit zur Dialektik, vgl. Havemann 1964, Ruben 1975 sowie in Horstmann 1978, 
70 ff.). Helferich nennt die Gegenüberstellung einer „‚Vergegenwärtigung’ ohne 
die Anstrengung historischer Detailforschung und einer ‚historischen Forschung’, 
die [...] zu wirklich philosophischer Aneignung nicht fähig ist“ zwar eine „grobe“, 
aber: „sie trifft“ (Helferich 1979, 194; nach einer Rezension von Helmut Schneider, 
in: Hegelstudien 7/1972, 262). 

295 Göhler 1980, Coster 1983. Die Bemühungen, „Dialektik“ zurückzuführen auf ihre 
antike Bedeutung als „Gesprächskunst“ (so bei Gadamer und Pöggeler), hatten oft 
ebenfalls dieses Ergebnis, auch wenn es nicht ihr Motiv war. Zur Hegelrezeption 
insgesamt vgl. Beyer 1970; Henrich 1975, H. Fulda, in: Horstmann 1978, 34 f. 

296 Im Osten war dies schon institutionell kaum zu vermeiden (Kapferer 1990, Eichler 
1996, Gerhardt 2001; 2.2.4). 

297 Sartre 1960 war der wohl bedeutendste Versuch einer Neubestimmung materialisti-
scher Dialektik, doch auch er vermochte nicht zwischen dem subjektivistischen 
Ausgangspunkt und der politischen Option zu vermitteln. Seine Dialektik setzt mit 
dem anthropologischen „Mangel“ zu tief an. Übrigens meinten so verschiedene Au-
toren wie Hans Kelsen, Joseph Schumpeter und Rosa Luxemburg, die Dialektik 
spiele im Kapital gar keine Rolle. 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 339

phie“, zu der es ja intensive Beziehungen gab.298 Sie kam indes zu keiner eigen-
ständigen Position, sondern wurde, indem sie Hegel für die erwünschte „radikale 
Praxis“ in Anspruch nahm, zu einer Intellektualisierung Marxens veranlasst, die 
eine mögliche Praxis immer ferner rückte. Indem die Kritische Theorie Hegel 
und Marx vermengte, wurde die Beschäftigung mit Hegel zu einer ebenso aka-
demischen wie im „bürgerlichen“ Lager. Sie unterschied sich als linker Flügel 
von demselben nur durch ihr stets eingeflochtenes, doch unbestimmt bleibendes 
„emanzipatorisches Interesse“ – am ehesten wohl Ausdruck eines Stils.299 Man 
wollte der Philosophie in Richtung Praxis entkommen, blieb ihr jedoch verhaftet 
und betrieb beides desto unkontrollierter, je weniger man sich dieses Dilemma 
eingestand. Adorno hat diese Entwicklung pointiert, indem er sich schließlich 
dem Linkshegelianismus zuordnete.300

Die marxistischen Diskussionen um Dialektik hatten meist defensiven Cha-
rakter, sie waren Notgeburten, auch wenn sich dies jeweils sehr schnell vergaß.301

Im Rückblick wird es deutlich. Diese Vergeblichkeit lässt sich am Schicksal des 
deutschen „Deduktionsmarxismus“ ablesen, welcher aus der Beschäftigung der 
Studentenbewegung mit Hegel erwachsen war. Er führt sich auf Adorno und 
Sohn-Rethel zurück und findet heute noch Anhänger (cf. 2.3.5, 2.4.5). Man las 
die Ausführungen über den Doppelcharakter der Ware nach dem Muster von He-

                                             
298 Negt 1970, 9 nannte die Kritische Theorie „dialektisch-revolutionäre Rezeption des 

Hegelschen Denkens in der intellektuellen Linksopposition des Marxismus“ in der 
Folge von Korsch und Lukács; die anderen beiden Fronten seien die „bürgerliche“ 
und der „Sowjetmarxismus“. Die „Praxisphilosophie“ (Kolakowski 1960, Kosik 
1967, Markovic 1968, Petrovic 1969 und 1971, Bloch 1970, Stojanovic 1970, Zi-
votic 1972, Flechtheim/Grasssi 1973, Schmidt 1973, Vranicki 1983) hatte nach der 
Niederschlagung des Prager Frühlings weniger Bedeutung, Größen wie Agnes Hel-
ler gingen ins Exil. In dem Wort „Praxisphilosophie“ steckt übrigens ein ähnlicher 
Pleonasmus wie im „objektiven Geist“ (Fn. 160, Fn. 276). 

299 Der Ausweg aus Hegels Dilemma, der „Diskrepanz zwischen Begriff und Realität“, 
führe „in ein Beschreiben, wie die gesellschaftliche Wirklichkeit beschaffen sein 
müsste, wenn sie vernünftig sein soll“ (Schnädelbach in Negt 1970, 79 f.). „Aus 
dieser Bewusstseinsimmanenz ist Marx zufolge nur herauszukommen, wenn gesell-
schaftliche Verhältnisse geschaffen werden, in denen Kategorien wie der Wert 
nicht mehr herrschen, wenn sich die Abstraktionsstruktur des Denkens selber ver-
ändert hat“ (Krahl in Negt 1970, 150). „Im Äußersten eröffnet Dialektik eine Per-
spektive, in der sich auch wahre Herrschaft aufhebt“ (Theunissen in Horstmann 
1978, 356).

300 Adorno 1966, 146; 1969a, 151; Wiggershaus 1988, 633, 665; Rohrmoser 1970, 30 
f.; Koenen 2001, 115; cf. 2.6.3, Fn. 67. Eine vierte Gruppe waren diejenigen, die 
Hegel ganz ablehnen, sowohl Marxisten wie Althusser und Coletti als auch Bürger-
liche wie Topitsch 1967, W. Becker 1969, Kaltenbrunner 1970, Kiesewetter 1974. 

301 Defensiv waren u.a. Kautskys (1899a) Antwort auf Bernstein, Lenin 1914 (nach 
dem Zerfall der Internationale), Lukács 1923 (nach den verlorenen Aufständen von 
1920) und Adorno im Positivismusstreit (P. Anderson 1978, 69). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

gels Logik als „Keimzelle“ der ganzen Theorie.302 Diese „Wertformanalyse“ galt 
als Handwerkszeug, aus dem man alles weitere deduzieren, „ableiten“ könne:  

„Aus der bestimmten Form der weltlichen Grundlage – und das meint Basis – ist die 
Form des Auseinandertretens selber noch abzuleiten. Das gleiche gilt [...] für die Form 
des politischen Staates, für die Moral, Philosophie, Theologie usw. [...] Aus der zentra-
len, wesentlichen Verkehrung [...] sind alle anderen Formen in ihrer Bestimmtheit [...] 
abzuleiten“ (Reichelt 1974, 33).

Die materiale Fundierung, welche Marx dem politischen Handeln geben wollte, 
wird wieder ideal überstiegen: die „Basis“ habe eine Form, die im Begriff zu sich 
komme. Verfügte man nur über diesen, schien man auch alles weitere erfassen zu 
können. Eine solche Sicht vertrat bereits Freyer (1923, s.u., Fn. 80). Marx aller-
dings hatte einen solchen Hegelianismus scharf kritisiert: „Hat man in den logi-
schen Kategorien das Wesen der Dinge gefunden, so bildet man sich ein, in der 
logischen Formel der Bewegung die absolute Methode zu finden, die nicht nur 
alle Dinge erklärt, sondern die auch die Bewegung der Dinge erfasst“ (MEW 4, 
127). Die Schule der „Wertformanalyse“ hat mit dem deutschen Idealismus und 
der Sozialphilosophie somit mehr gemein als mit Marx, wie sich auch hier zeigt:

„Das Absolute [...] entfaltet sich als Kapital“; „der Wert ist das Absolute“ (Krahl 1970, 
142). „Bei Hegel sind die Menschen Marionetten [...]. Das Dasein eines den Menschen 
übergeordneten, metaphysischen Bewusstseins ist [...] das Kapital [...], die daseiende 
Phänomenologie des Geistes, [...] die reale Metaphysik“ (Krahl 1970, 140).

Krahl vermengt in dieser experimentellen Kette thetischer Setzungen Begriffe 
aus den verschiedenen Traditionen des deutschen Idealismus und des Marxismus, 
die schon für sich nicht adäquat erfasst sind.303 Ihr Zusammenguss vermag das 
kaum zu verbessern. Auch Reichelt (1974, 35 f.) folgt weniger Marx als vielmehr 
Fichtes Idee der grundsatzphilosophischen Wissenschaftslehre, denn die „materi-
alistische Wissenschaft“ hat nach ihm den nicht eben geringen Anspruch,  

302 Nachdem schon Lenin einen Zusammenhang zwischen Hegels Logik und der Me-
thode im Kapital bemerkt hatte (1914, Werke 38, 170; Helferich 1979, 129, 172), 
brach die Frage nach dem Einfluss der Hegelschen Logik auf die Marx’sche Me-
thode in den 70er Jahren offen aus: es gab widerstreitende Interpretationen des ers-
ten Kapitels des Kapitals (Zeleny 1968, Krahl 1970, Euchner 1972, Haug 1974; als 
„Wertformanalyse“ im engeren Sinne Reichelt 1970, 1974, Sohn-Rethel 1972, 
Müller 1981, Behrens 1993, Backhaus 1997, Heinrich 2001; kritisch K. Holz 1993 
und Hafner 1993). Kallscheuer 1977, 51 sieht den Grund für den linken Dogmatis-
mus der 1970er Jahre im Systemwillen. Maihofer 1992, 177 nennt es „Idealismus“. 
Marx hatte die Ware als „Zellenform“ des Kapitalismus bezeichnet, insofern sie 
seine kleinste Einheit war (MEW 23, 12), nicht um etwas aus ihr zu „deduzieren“. 

303 Die Menschen sind bei Hegel keine Marionetten, da sich der metaphorische „Welt-
geist“ gerade in ihrer Freiheit durchsetzt. Auch die Marx’schen Begriffe werden 
fehlerhaft verwendet: „Das Kapital ist der sich in der Zeit entfaltende Begriff der 
Ware. Die Zeit wird zum Begriff des Absoluten, die Zeit wird zum Geld“ (Krahl 
1970, 140). Demnach müsste gelten: Kapital = (Ware + Zeit) = Geld. Marx meinte 
eher: Kapital = (Ware + Geld) über Zeit.  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE | 341

„nicht gleichgültig neben den anderen Wissenschaften bzw. der Philosophie zu stehen, 
sondern dass sie [...] ihre besondere Qualität in der Auseinandersetzung mit den sich in 
ein arbeitsteiliges System auseinanderlegenden Wissenschaften gewinnt, genauer, in-
dem sie nicht nur deren Inhalt kritisiert, sondern gleichermaßen deren Form“.  

Hier macht sich das Fichteanische Durchschlagen der Form auf den Inhalt be-
merkbar, was es erlaubte, „bürgerliche Wissenschaft“ und Philosophie („Ihr In-
halt ist vorwegbestimmt“, 36) von dieser überfliegenden Selbsterkenntnis aus zu 
kritisieren, ohne sich immanent mit ihnen beschäftigen zu müssen – wie schon in 
der Lebensphilosophie (2.5.2, 2.5.5). Auch hier annullierte man die Geltung al-
lein aufgrund einer vermeintlichen Erkenntnis der Genesis (Reichelt 1974, 36):  
„Als Philosophie ist sie in ihrer Form und ihrem Inhalt [!] bestimmt durch die – 
dem Theoretiker selbst undurchsichtige – Verkehrung der bürgerlichen Repro-
duktionsform, also ihrer eigenen materiellen Voraussetzung, zur Naturform“. 

Auch H.G. Backhaus will deduzieren, „warum das Wesen gerade diese oder 
jene Erscheinungsform annimmt“ (1969, 132), wobei das Wesen als „historische 
Kategorie“ begriffen wird. Scheiterten schon der deutsche Idealismus und die 
Lebensphilosophie an ihren überzogenen Ansprüchen, so konnte auch die Wert-
formanalyse ihr Ziel gar nicht erreichen: sie überanspruchte die Philosophie im 
gleichen Maße, wie sie die Wissenschaft vernachlässigte.304 Ihr Scheitern schob 
sie dann allerdings nicht auf ihren verfehlten Ansatz, sondern auf Marx.

Der wurde damit doppelt fehlinterpretiert: zu Beginn der eigenen Versuche 
stellte man fest, Marx habe „keineswegs ein zureichendes Bewusstsein seiner ei-
genen Verfahrensweise“ besessen (Reichelt 1970, 75), seine Redeweise sei „völ-
lig irreführend“ (Negt in Euchner 1972, 32, cf. 43). Dies liegt jedoch eher daran, 
dass Marx’ Verfahrensweise eben nicht die unterstellte Deduktion der Gesamt-
kultur aus dem „Wertbegriff“ und seiner spezifisch historischen Form war.305

Als die eigene „Rekonstruktion“ der Marx’schen Theorie nicht zu der ge-
wünschten Hyper-Deduktion führte, machten sich „Zweifel in [!] die Tragfähig-
keit der Fundamente“ bemerkbar (Backhaus 1978, 28). Nicht die eigene Heran-
gehensweise war damit gemeint, sondern die Theorie von Marx (23, 32, 81).306

Ausläufer dieser Theoriefamilie deuteten das eigene Scheitern schließlich in eine 
„Verschwinden“ der untersuchten Gegenstände, der Revolutionstheorie (Breuer 
1977), des Gebrauchswerts (Pohrt 1976), ja „der“ Gesellschaft (Breuer 1992) um. 
Eine Theorie, die ihre Gegenstände verfehlt, erklärt diese zuletzt für nichtexistent 
                                             
304 Popper bezog sich auf dem Soziologentag auf die neoklassische Nationalökonomie. 

Adorno antwortete jedoch nur philosophisch ( Adorno 1969a, cf. Habermas 1963c). 
305 Marx’ Theorie kann dem Anspruch, aus ihr politische Strategien oder die Totalität 

der Welterklärung „abzuleiten“, nicht genügen, weil sie gerade die Unableitbarkeit 
der konkreten Wirklichkeit, die (nicht nur) intelligible Freiheit des Menschen und 
die Offenheit der Geschichte zu ihrem philosophischen Kern hat (Fleischer 1969). 

306 Eine ähnliche Projektion vollzieht sich bei Althusser, welcher Marx zunächst Beg-
riffe unterschiebt, die dieser „nicht zu denken in der Lage gewesen“ sei (Althusser 
1972, 34;. Kittsteiner 1980, 21), und schließlich, nach dem persönlichen Scheitern, 
zu verstehen gibt, dass Marx ihm nicht wirklich wichtig war (1993, 236-259). 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 | PHILOSOPHIE NACH MARX

                                             

(2.4.5). Die philosophisch überladene Hegelianisierung des Marxismus bereitete 
damit den Weg für ihr Umschlagen in postmodernen Fatalismus.307

Dieses Kapitel über ältere Formen der normativen deutschen Sozialphilosophie 
wies eine inhaltliche Abhängigkeit von der protophilosophischen Aufbereitung 
der Thematik in den zuvor untersuchten Disziplinen auf: Die Wirtschaft wurde 
als ein technisch-selbstlaufendes System unterbestimmt, und ihre Implikationen 
für die soziale Welt als davon abgetrennter „normativer“ Bereich begriffen, wel-
cher gegebenenfalls in der Lage sei, die Wirtschaft zu „führen“. Nun hat das Feld 
der Sozialphilosophie eine eigene Grammatik, welches in 2.5.2 in Form einer 
Genealogie des Deutschen Idealismus (im weiteren Sinne) vergegenwärtigt wur-
de. Als Erbteil der deutschen Identitätsphilosophie von Fichte bis Luhmann hat 
sich die Tendenz erwiesen, zwischen Theorien und Realität kaum mehr zu unter-
scheiden. Dadurch konnten Ereignisse in der Theoriegeschichte als Abbildungen
einer realen Geschichte gedeutet werden, auch wenn sie eher in theorieimmanen-
ten Defiziten gründeten. Als Reaktion auf die philosophisierte Diagnose zeigte 
sich bei Eucken und Heidegger eine ihrerseits philosophisierte Therapie: gefor-
dert wurde ein anderes Denken – und zwar eines, welches als ein ethisiertes ge-
rade diejenigen Unterscheidungen unterlief, welche für eine Kritik der politi-
schen Ökonomie im Sinne von Marx, im Grunde aber schon für die Funktion ei-
ner Normalwissenschaft wie der Physik unverzichtbar sind.  

Ein ähnlich idealistischer Irrationalismus zeigte sich auch beim Marxisten 
Lukacs sowie beim Postmarxisten Luhmann. Dieser Idealismus macht die Kritik 
der Rezeptionsgeschichte von Marx zu einer schwierigen Angelegenheit, weil die 
Abweichungen von Marx hier in philosophisch-ungreifbarer Form auftreten. 
Dem konnte dieses Kapitel abhelfen, indem es die Methode der Vergeistigungen 
auf die deutsch-idealistischen Hintergründe zurückverfolgte, und so die inhaltli-
chen Verwehungen in der darunter liegenden Schicht freilegte. Diese entstam-
men oft Diskussionskontexten, die in vorigen Kapiteln untersucht wurden.

307 Man schloss sinngemäß: ohne Gebrauchswert keine Revolution, ohne Revolution 
keine Kritik. Auch in Frankreich ebnete die philosophische „Rekonstruktion“ des 
Marxismus (dort nicht hegelianisch, sondern strukturalistisch) durch ihr vorausseh-
bares Scheitern den Weg für die Postmoderne. Diese ist zugleich Ergebnis wie Er-
bin des vergeblichen Versuchs, den Marxismus als Deduktionswissenschaft zu in-
tellektualisieren. Ironischerweise überlebten Hegelianisierung wie strukturale Se-
miotisierung des Marxismus ihr Objekt um Jahre. Zu den marxistischen Wurzeln 
der Postmoderne cf. Ryan 1982, Meistner 1990, Barrett 1991, Marsden o.J., Callari 
1995 und (kryptisch) jour-fixe 1999. Sichtbar ist es bei Debord 1968, Baudrillard 
1970, Deleuze 1972, Castoriadis 1975, Foucault 1991. Das Motiv des Herauswin-
dens aus dem Marxismus wird schon auch in der Vorstufe der Postmoderne, den 
„neuen Philosophen“ deutlich (Schiwy 1970, Glucksmann 1976). Derrida „vergeis-
tigt“ Marx noch nachträglich (1995, 142; cf. 1.4.2, Fn. 27; Henning 2005c).

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


RELIGION | 343

                                             

Bevor wir zu den Folgen der finalen Implosion des deutschen theoretischen 
Marxismus kommen (Kapitel 3), ist noch die abstrakteste aller Marxrezeptionen 
zu betrachten – die theologische, unter die auch die Kritische Theorie zu rechnen 
ist. In einer Ironie der Geschichte konnte gerade die Theologisierung die Erinne-
rung an Marx über den Bruch hinüberretten. Die Entfernung der Theologie von 
der sozialen Realität schlug hier zum Vorteil aus. Was die Theologie darüber 
hinaus so wichtig macht, ist ihre Fähigkeit, das spekulative Denken still zu stel-
len. Theologie hat ihren Sinn nicht im Erbauen theoretischer Systeme, sondern in 
der Ermöglichung eines rechten Verhältnisses der Menschen zu Gott und Welt. 
Dieses Verhältnis kann selbst kein theoretisches mehr sein. Verliert sich die spe-
kulative Sozialphilosophie in auswegslosen Aufstockungen, vermag ein Blick auf 
die Theologie zu helfen. Im gewissen Sinne ist hier alles ganz einfach. Sie hält 
zudem den Weg zum schlichten, karikativen Handeln offen, der sich so segens-
reich auswirken kann – sogar auf die Sozialphilosophie. Auch darum bedarf die 
Theologie hier noch einer eigenen Betrachtung.   

2.6  Kritische Theorie oder die Auflösung der Kritik in Religion

„es scheint mit durchaus nicht übertrieben zu sein, wenn man zwischen 
    Thomas von Aquin und Marx größere intellektuelle Affinitäten als 

zwischen Marx und Adorno erkennt.“ (Hösle 1990, 63)

Wie die Fülle der bisher behandelten Marxrezeptionen zeigt, war es inzwischen 
kaum mehr möglich, sich dem Werk von Karl Marx wissenschaftlich in nur einer 
Disziplin zu nähern. Um dem abzuhelfen, wurde 1923 ein „Institut für Marxis-
mus“ ins Leben gerufen.1 Konzipiert in den revolutionären Wirren nach dem En-
de des ersten Weltkrieges, sollte es durch eine Vergegenwärtigung der 
Marx’schen Theorien intellektuell auf den Sozialismus vorbereiten. Dem Namen 
nach ist es dieser Berufung auf Marx auch nachgekommen: bis in die Zeit des 
Spätmarxismus (Jameson 1990), also weit bis in die 1970er Jahre, waren „Kriti-
sche Theorie“ und „Marxismus“ fast synonym. Im deutschsprachigen Raum 
kommt diesem Institut für die Marxrezeption daher eine entscheidende Bedeu-
tung zu. Allerdings wollen ihre heutigen Erben von Marx kaum noch etwas wis-
sen (3.1). Zwischen den emphatisch marxistischen Anfängen und den heutigen 
Reststufen Kritischer Theorie liegt eine Phase der ständigen Depotenzierung der 
wirklich kritischen Theorien von Marx und Kant. Diese Verflüchtigung ging so 
weit, dass die einst stolzen Ansprüche, Hüter ‚der’ Vernunft zu sein, sich zuletzt 
als Religion verkleiden mussten: sie schienen nur noch nebelhaft auf und waren 
theoretisch wie praktisch ungreifbar – eben wie die Religion. Wie ist dieser 
Wandel im Rahmen eines „Instituts für Marxismus“ zu erklären?

1  So der vom Stifter Felix Weil intendierte, vom Ministerium gewährte und vom Leiter 
Grünberg verteidigte Sinn des Frankfurter Instituts (Wiggershaus 1988, 19).  

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005 - am 14.02.2026, 14:25:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

