PHILOSOPHIE | 251

2.5 ,Von Marx zu Heidegger“ — Sozialphilosophie

,,Das Geistige allein ist das Wirkliche.“ (Hegel 1807, 28)

,»,Die Sozialphilosophie untersucht nicht die konkrete Wirklichkeit der Gesellschaft,
sondern die sozialen Normen, nach denen sie sich ableiten soll.“ (Stepina 2000, 15)

Es hat einen Grund, dass die vorliegende philosophische Arbeit die deutsche Phi-
losophie des 20. Jahrhunderts erst an dieser spiten Stelle thematisiert. Dem liegt
die kritische Einsicht zugrunde, dass Philosophie nicht voraussetzungslos ist. Ein
unmittelbarer Einstieg mit der Philosophie hitte die wichtigsten Weichenstellun-
gen der Geschichte der Marxismusrezeption schon iibersprungen. Die Philoso-
phie, die — wenn man eine Definition wagen darf — einen orientierenden Uber-
blick iiber das Ganze intendiert, ist aufgrund der dafiir ndtigen Distanz sehr weit
von der wirklichen Welt entfernt. Sie ist darum besonders anfillig fiir die vielfa-
chen Brechungen, die sich zwischen die realen Sachverhalte und ihre philosophi-
sche Beurteilung schieben koénnen — so weit, dass ihr zuweilen sogar fraglich
wird, ob es eine Welt {iberhaupt gibt (3.4.2, Fn. 24). So kann sich die Philosophie
hervorragend mit sich selbst beschiftigen.

Weil diese Arbeit nicht vorschnell geschichtsphilosophische Theorien iiber
die Entwicklung eines Diskursuniversums unterlegen méchte' und sich daher ei-
ne methodische Beschrinkung allein auf die Auswirkung von Texten auferlegt,
kommen als Voraussetzungen des Philosophierens jener Zeit nur Theorien in
Frage — und da zuallererst die Theorien aus der Arbeiterbewegung (2.1, 2.2) so-
wie solche benachbarter Wissenschaften, die die Philosophie in hohem Maf3e be-
einflussten (2.3, 2.4). Gerade der in der damaligen Zeit dominante Neukantia-
nismus ging ja, zumindest in der Marburger Schule, davon aus, dass sich die Phi-
losophie auf die Wissenschaften als auf ihr ,,Material“ zu beziehen hitte, welches
lediglich auf seine ,,Geltungsvoraussetzungen zu befragen sei. Den Inhalten
meinte man nichts mehr entgegensetzen zu konnen. Darum tauchen Topoi aus
den bereits behandelten Gebieten auch in der Philosophie wieder auf, unter den
Veranderungen der Perspektive und des Stils, die fiir das ,,Feld der Philosophie
typisch sind (Bourdieu 1988).

Welches waren die systematisch relevanten Ergebnisse der vorangegangenen
Kapitel? Die Untersuchung der Diskussionen der Sozialdemokratie (2.1) zeigte

1 Gemeint sind solche Narrative wie der universale ,,Verblendungszusammenhang®,
den die Kritische Theorie als Faktor der Ideengeschichte handelte, oder die Verwand-
lung ,,aller [!] Gegensténdlichkeitsformen und aller ihnen entsprechenden Formen der
Subjektivitit in der biirgerlichen Gesellschaft® in die Warenform bei Lukacs (1923,
94; cf. Sohn-Rethel 1972). Andere marxistische ,Erkldrungen’ der Geistesgeschichte
waren der ,,Klassencharakter der ,,bilirgerlichen Philosophie® und ihre feindliche
Haltung gegeniiber der ,,groflen sozialistischen Oktoberrevolution (Zweiling 1958, 7
ff.). An solch vorgegeben Erkldrungen litt schon die Erfassung des Materials. Eine
materiale Beweisfiilhrung wire recht aufwendig und kann einer Erfassung nur folgen,
nicht vorangehen. Wenn wir nach morphologischen Parallelen suchen, ist tiber Ab-
héngigkeiten, kausale Beziehungen oder Chronologien noch nichts ausgesagt.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | PHILOSOPHIE NACH MARX

zwischen den Fliigeln von Kautsky und Bernstein eine ,,Dualitdt von 6konomi-
schem Fatalismus und von ,ethischem’ Utopismus* (Lukacs 1923, 214).? Sie hat
sich auch in der kommunistischen Variante bemerkbar gemacht, wo einer me-
chanistischen Krisentheorie (Lenins ,sterbender Kapitalismus®) ein politischer
Voluntarismus entgegenstand (2.2). Dies wurde als Verlust des spezifischen Ge-
genstandes ,,blirgerliche Gesellschaft” und dessen zentraler Charakterisierung als
kapitalistisch* bestimmt. Ein solcher Gegenstandsverlust zeigte sich auch in den
folgenden Kapiteln, wo er durch eine Doppelperspektive von technisierten Theo-
rien der Basis und Ethisierungen des Uberbau aufzufangen versucht wurde: In
der Okonomie war eine Dualitiit von abstrakten neoklassischen Modelltheorien
einerseits, moralinhaltigen, doch weitgehend theoriefreien Geschichtsschreibun-
gen darliber andererseits zu konstatieren (2.3); in der Soziologie eine iiberra-
schend dhnliche Theoretisierung von sterilen systemischen Selbstldufern einer-
seits, von subjektiven und ,sittlichen” Begleiterscheinungen anderseits (2.4).
Hier war auch ein Umschlagen von Theorien #éber das Ethische (die alltagliche,
,Lwertgetrankte® Aktorinnenwelt der Individuen) in selbst ethische, praskriptive
Theorien zu verzeichnen — eine grandiose Unklarheit {iber das philosophische
Grundwort der 1990er Jahre, das ,,Normative*.

Diese Topoi kehren nun im ,,Feld* der Philosophie wieder. Schon die grund-
legende Architektonik der deutschen Philosophie des 20. Jahrhunderts zeigt eine
dhnlich zerrissene Struktur: einer formalen Betrachtung ausgewéhlter Aspekte im
Neukantianismus wie in der aufkeimenden Analytischen Philosophie steht in
Hermeneutik, Lebensphilosophie, Phanomenologie und Existenzphilosophie eine
dezidiert ,,nichtanalytische* Theorie entgegen (Wuchterl 1995, 15), die als ,,Kul-
turkritik oft stark wertend auftritt.® Es geht hier nicht darum, die Geschichte der
Philosophie nachzuerzidhlen. Auch kann unmdéglich die These von Georg Lukacs
erneuert werden, diese Entzweiung sei allein durch das Vergessen oder Verdrin-
gen von Marx und das Beharren auf einem ,,biirgerlichen Standpunkt verursacht
worden.* Allerdings ist das Pendel seither stark in die Gegenrichtung geschlagen.

2 Ein Auseinanderfallen von ,,Empirismus und Utopismus® (Lukacs 1923, 214; ,,Na-
turgesetze und Sollen“, 216). Lukdcs’ als Losung dagegengestellte ,,Totalitit” (das
Bewusstsein des Proletariats als das ,,identische Subjekt-Objekt des Geschichtspro-
zesses”, 217) hat mehr mit der Lebensphilosophie gemeinsam hat als mit Marx
(2.5.4). Dennoch ist anzuerkennen dass Lukacs das Problem genial gesehen hat.

3 Dies zeigt sich etwa in der Anlage des Werkes von Hiigli 1992/1993, das sich trennt
in einen Band zur ,harten’ und einen zur ,weichen’ Philosophie des 20. Jahrhunderts.

4 Der ,,Zusammenhang des Ganzen* wire nur erkennbar, wenn die Philosophie sich —
wie Marx — auf die ,,konkrete, materielle Totalitat* richte. Aber: ,,Eine radikale Ver-
dnderung des Standpunktes ist auf dem Boden der biirgerlichen Gesellschaft unmog-
lich* (Lukécs 1923, 121). Lukécs ist auf der Suche nach Weltanschauung (cf. 2.5.4).
Die angereicherte Version dieses Gedankens (Lukacs 1954) ist zwar nach einem &hn-
lichen Schema konstruiert, ist aber, liest man es rein historiographisch, ein Dokument
von nur selten erreichter Durchdringung der Materie.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 253

Denn es ist bemerkenswert, wie in allen bislang durchleuchteten Gebieten
dem Auseinanderfallen der Theorie in Technik und Ethik ein Vergessen von
Marx korreliert. Wenn wir uns nun innerhalb der Sozialphilosophie jener Zeit
auf eine exemplarische Spurensuche nach sichtbaren oder unsichtbaren Beein-
flussungen durch Marx machen, so soll dies nicht ohne methodisches Riistzeug
geschehen. Bei der Erstellung von Kriterien fiir den Erweis moglicher Reaktio-
nen auf Marx in damaligen Theorien — offen oder verdeckt — wird eine neutralere
und weniger reduktionistische Variante der Lukacsthese herangezogen. Es han-
delt sich um einen frithen Versuch von René Konig (1937), den latenten ,,Irratio-
nalismus® der damaligen Sozialphilosophie als halbierte Rezeption von und ver-
geistigende Reaktion auf Marx zu begreifen (2.5.1). Um die Plausibilitdt dieser
These zu kriftigen, wird ihr — wenn auch kursorisch — historische Tiefenschirfe
gegeben (2.5.2). Anhand dieser Thesen werden drei paradigmatische Philosophen
jener Zeit auf ihren Marxbezug untersucht: zunidchst der heute vergessene, da-
mals aber einflussreiche Literaturnobelpreistriger Rudolf Eucken (2.5.3), dann
der Urvater des ,,westlichen Marxismus®, Georg Lukacs (2.5.4), und schlie8lich
der Grofmeister deutschsprachigen Philosophierens im 20. Jahrhundert, Heideg-
ger (2.5.5). Die Thesen von Konig lassen sich an allen dreien bestitigen.” Den
Abschluss bilden zwei Weiterungen zu Hegel und zu Luhmann (2.5.6, 2.5.7).

2.5.1 Ein Kategorisierungsversuch von René Konig

,»Wie, die Statistik bewiese, dass es Gesetze in der Geschichte gdbe? Gesetze?

Ja, sie beweist, wie gemein und ekelhaft uniform die Masse ist: soll man die Wirkung
der Schwerkrifte, Dummheit, Nachéfferei, Liebe und Hunger Gesetze nennen? Nun wir
wollen es zugeben, aber damit steht auch der Satz fest: soweit es Gesetze in der Ge-
schichte giebt, sind die Gesetze nichts werth und ist die Geschichte nichts werth.*
(Friedrich Nietzsche)

In Deutschland wird die Soziologie disziplingeschichtlich zuweilen als ein Ab-
spaltprodukt der Philosophie betrachtet. In dem MaBle, wie die sozialen Fragen
einen (be-)dringenden Charakter bekamen, habe sich die Philosophie (,,das Wis-
sen vom Menschen®), die nach Hegel gegeniiber der Wirklichkeit ohnehin offe-
ner wurde, ,,soziologisiert.° Es lisst sich aber auch eine gegenliufige Beobach-
tung machen: Als die Soziologie endlich universitdr verankert war, wurden viele
eminent ,,soziale* Fragen wieder an die Philosophie abgeschoben. Die friihe Kul-
tursoziologie etwa war eher eine Kulturphilosophie.”

5 Andere Kapitel behandeln weitere Autoren (2.4 Gehlen und Freyer, 2.6 Horkheimer
und Adorno, Léwith, Tillich und Benjamin, 3.1 Habermas und andere). Zu ihnen lie-
gen detaillierte Einzelanalysen vor; hier geht es um diesen meist tibersehenen Aspekt.

6 Rehberg 1981; Lukacs 1954, 475; Schelsky 1959, 22; Fisching 1993. Dies war mehr
Reaktion des geisteswissenschaftlichen Milieus als Selbstauslegung des Geschehens.

7 Simmel und A. Weber gingen in diese Richtung. Tonnies’ Eroffnungsrede (1926,
125) des ersten deutschen Soziologentages 1910 bekundete, Soziologie sei ,,in erster
Line eine philosophische Disziplin“. F. Jonas iiberspitzt die Rolle, die Philosophie

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Dies stellt, auf eine griffige Formel gebracht, eine ,,Rephilosophisierung® der
Soziologie dar.® Die etablierte Philosophie hatte ,,die soziale Frage* lange eher
abwiegelnd behandelt, ohne ihr einen Zugang zu den heiligen Hallen des Selbst-
verstiandnisses zu gewihren.’ Die richtigen Antworten meinte man bereits zu ha-
ben — oder miihelos deduzieren zu konnen — und nur ,,erzieherisch® unter das
Volk oder die herrschenden Klassen bringen zu miissen. '’

Eine Soziologie nach dem Verstindnis Max Webers hitte sich einen solchen
Moralismus kaum leisten konnen, denn er bestand aus wenig mehr als ,,Wertur-
teilen. Doch nicht zufillig war Weber voller Skepsis aus der von ihm mitge-
griindeten Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie wieder ausgetreten: Die Sozio-
logie trat das Erbe genau jenes ,,Mandarinentums® an, welches Weber bekampft
hatte (F. Jonas 1968, 211; cf. Liibbe 1963, 184). So entstand iiber den Umweg
der Soziologie eine gegen Fiachergrenzen indifferente, von ihrem Selbstverstind-
nis explizit normative ,,Sozialphilosophie®. Diese philosophische Behandlungsart
sozialer Fragen konnte zwar von Soziologen durchgefiihrt werden, insofern blieb
diese Titigkeit Soziologie."" Die Philosophie jedoch war die eigentliche Erbin —

dabei gespielt hat: ,,Die Kritik der soziologischen Erkenntnis hat das Ziel [zumindest
den Effekt, CH], zunichst den Wissenschaftsbegriff der Soziologie radikal einzu-
schrinken und dann das so frei werdende Feld [...] durch eine andere, d.h. ,héhere’
Wissenschaft zu besetzen, d.i. die Kultur- oder Geschichtsphilosophie oder die Welt-
anschauungslehre, wie sie Rickert als Konsequenz seines Werkes fordern sollte*
(1968 1I, 165, cf. 180). Lichtblau 1997 und Kruse 1999 bestitigen diese Einschét-
zung, affirmieren allerdings den antiszientifischen ,,cultural turn®.

8 Zum Begriff vgl. Habermas 1981b I, 517; Schnddelbach 1983, 86; zur Sache siche P.
Anderson 1978, 77 ff.; Konig 1958, 91 (,,eine Philosophie statt der Soziologie®),
auch K. Miillers ,,Verweltanschaulichung® (1996, 41).

9 Liibbe 1963, Ringer 1969. Schriften zur ,;sozialen Frage* wie v.Stein 1850, F.A.
Lange 1865, A. Wagner 1871, Ludwig Stein 1897, Massaryk 1899, Oppenheimer
1912 waren politisch.

10 Eine padagogische Ausrichtung gab es in der Nachfolge Fichtes (,,Erzichung der Er-
zieher”, Bergmann 1915 und 1928; Langbehn 1890; cf. Henning 1999) bei etlichen
Philosophen, etwa Rudolf Eucken, Eduard Grisebach, Paul Natorp (1920) oder Her-
mann Nohl (cf. Liibbe 1963, 194 ff.; Oclkers 1989; Pascher 1997, 46 ff.; Wuchterl
1995, Kodalle 2000). Die antisoziologisch-sozialphilosophische Einstellung kommt
beispielhaft zum Ausdruck in der populdren Reihe ,,Gesellschaftsphilosophie® aus
dem Umkreis von Ottmar Spann, wo alle erdenklichen Philosophen (Meister Eck-
hart, Schelling etc.) als ,,Sozialphilosophen® zéhlten. Hier setzt sich die Tendenz der
Soziologie, Analyse durch Ethik zu ersetzen, in die Philosophie fort. Lion Feucht-
wanger berichtet in einer bitter-ironischen Selbstdarstellung, dass im Laufe seiner
Erziehung ,,der Name Plato 14 203mal, der Name Friedrich der Grofie 22 641mal,
der Name Karl Marx keinmal genannt“ wurde (nach Sternburg 1999, 56).

11 Klassische deutsche Soziologen wie Simmel, Weber sowie spitere wie Gehlen oder
Adorno tauchen oft in Philosophiegeschichten auf. Das Lexikon der ,,gro3en Philo-
sophen des 20. Jahrhunderts* etwa (Lutz 1999) nennt zwar Max Weber und Simmel,
nicht aber Schulhdupter wie Cohen und Rickert. Die Generation von Gehlen und
Adorno geht oft mit einer philosophischen Ausbildung in das soziologische Lehramt,
so auch Mannheim oder Elias. Die Generation davor entstammte eher der National-
6konomie (Weber, Sombart, Oppenheimer, vgl. dazu Kapitel 2.4.1).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 255

sie griff die angerissenen Themen dankbar auf. Die leitenden Grofithesen kamen
ohnehin aus ihrem Repertoire. Dass René Konig solche Theoreme spiter als ,,Ge-
schichts- und Sozialphilosophie aus der Soziologie auszugrenzen versuchte, hat
man ihm kaum verziehen, obwohl es eine folgerichtige Konsequenz aus dem wir-
ren Wildwuchs der GroBthesen dieser eklektizistischen Sparte war.'

Der Marx’schen Theorie ma3 Konig dabei einen zentralen Einfluss bei. Da er
als Enkelschiiler Diltheys" eine solide philosophische Bildung besaB, sei hier
kurz der Weg verfolgt, auf dem Konig zu dieser Einschitzung gelangt. In Konigs
Ziiricher Habilitation von 1937 lésst sich die Abgrenzungsbestrebung schrittwei-
se verfolgen. Zunichst anerkennt Konig die Leistung der historisch-hermeneu-
tischen Disziplinen, die neben ihren sachlichen Ertrdgen in der konkreten Erfor-
schung einzelner Themenbereiche methodisch einer naturalistischen Reduktion
des Menschen wehren. Er erhebt jedoch Einspruch gegen den praktizierten Kurz-
schluss von der Genesis auf die Seinsart, den er als eine bloBe Umkehrung des
philosophischen Idealismus ansieht: Sei jenem eine ,,Ontologisierung des metho-
dischen Rationalismus* (1937, 62) unterlaufen, so behalte die Hermeneutik diese
Ontologisierung bei, nur tausche sie den ,,Verstand* gegen das ,,.Leben* ein.'*
Ein solches Denken tradiere den Satz des Empedokles, dass nur Gleiches Glei-
ches erkennen konne (62), und ende so letztlich in ,,Identititsphilosophie* (27) —
ob in einer naturalistischen, idealistischen oder existentialistischen Variante. Das
heif3t systematisch, dass Theorie und Wirklichkeit nicht mehr unterschieden wer-
den. Bei der existentialen Hermeneutik stamme dieser Monismus aus einer defi-
zitdren Rezeption Hegels."” Was Hegel von der Hermeneutik unterscheide, sei
nicht der Idealismus, sondern das Gewicht, welches dem Nichtidentischen einge-

12 Konig 1959, 7 £., 88 ff., 336. Auch Lyotard 1979 wollte die ,,groBen Narrative* ver-
abschieden, stiftete damit jedoch selber eines. Gegen Konig polemisiert Kruse 1999.

13 Konig war Schiiler vom Dilthey-Editor Groethuysen (sieche Konig 1981).

14 Der genetische Kurzschluss auf die Seinsart sei ,,die genaue Umkehrung jener im
dogmatischen Rationalismus geiibten Folgerung vom verfahrensmifligen Intellektua-
lismus der philosophischen Geisteswissenschaften auf den Satz: Gegenstand der Er-
kenntnis sei darum auch das intellektuell Erschopfbare, das Rationale” (K6nig 1937,
62). ,,Gewiss bedeutet es eine Vertiefung unserer Auffassung vom Menschen [...] ,
dass in seiner kiinstlerischen, religidsen, rechtlichen, gesellschaftlichen, wirtschaftli-
chen, politischen Tétigkeit nicht etwa isolierte ,Vermdgen’ tdtig sind [...] , dass der
Mensch vielmehr in all diesen Betitigungsweisen in der Weise des konkreten Wir-
kens und damit des zeitlichen Geschehens ,wirk’-lich ist* (61). Dennoch sei ,,die
Folgerung von der existenziellen Lage des handelnden Menschen in Kunst, Religion,
Recht usf. auf die Existenzialitdt der Erkenntnis von dieser Menschenwelt keines-
wegs ohne weiteres schliissig® (62). Wir werden dies, mit Tugendhat (1993, 202), in
Folge kurz den ,,genetischen Fehlschluss® nennen.

15 ,,Zum mindesten aber bedarf diese Voraussetzung einer Begriindung, wie sie im gro-
Ben Stile bei Hegel vorliegt. Es ist allerdings seltsam zu sehen, wie der Existentia-
lismus, der in der Gegnerschaft zu Hegel aufgewachsen ist, bei seiner Destruktion
des Hegelschen Systems die in diesem kritisch begriindete Voraussetzung von Ein-
heit des Denkens und der Wirklichkeit ihrem formalen Schema nach iibernimmt und
den bekdmpften Panlogismus durch einen Panexistentialismus® ersetzt (Konig, 62).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | PHILOSOPHIE NACH MARX

rdumt werde. Dies fehle in der Hermeneutik vollig: Bei Heidegger etwa komme
es nicht einmal mehr im Extrem des Todes vor.'®

Konig deutet diesen lebensphilosophischen Idealismus als eine Reaktion auf
und Verarbeitung von urspriinglich Marx’schen Thesen. Erst in der Krise ,,ver-
langt das Leben plotzlich nach neuer Bewusstheit“ (74), daher entstehe eine
,~Philosophie der Krise* (75). Bei Marx stand die Krise erstmals im thematischen
Zentrum der Theorie. Erst infolgedessen habe sich die innertheoretische Rang-
ordnung von Bewusstsein und Leben verkehrt (76). Die Ausrichtung der Schrif-
ten von Dilthey und Yorck, Freyer und Heidegger sei dhnlich geblieben (77). Die
Differenz zu Marx liege erst darin, dass die existentialistische Systematik ,,das,
was seinem Wesen nach nur als [...] extremer Sonderfall angesehen werden kann,
[...] kritiklos zur angestammten Bewegungsform des Lebens umbog und zugleich
zur Grundlage fiir die Geisteswissenschaften machte® (81).

Konigs Vorwurf lautet, dass die Sozialphilosophie Marx’sche Thesen durch
iiberabstrahierende Vertiefung bis zur Unkenntlichkeit philosophisiert habe. In
der Konsequenz dieser Vertiefung lauert der ,,Irrationalismus®: fiir Marx ist die
bisherige wissenschaftliche Analyse der Gegenwart zwar mit Fehlern behaftet,
die er konkret als solche aufzeigt und verbessert; die Wissenschaftlichkeit selbst
(,,das Denken®) ist aber nicht von der Krise betroffen. Die idealistische Lebens-
philosophie allerdings vermag in ihrer ,,Vertiefung* die Theorie nicht mehr von
der Wirklichkeit zu unterscheiden. Daher zieht fiir sie die Krise der Wirklichkeit
die Theorie insgesamt mit sich, was unweigerlich zur ,,Krise der Philosophie®
(75) fuhrt. Auch die Diltheyaner verorteten die Genese der Theorie in einem
praktischen Prozess, nur ist diese Praxis keine mehr, die sich ihrerseits noch
sinnvoll begreifen lieBe, sondern eine, die als ,,Leben* jeder Bewusstseinsdulie-
rung vorgingig ist, daher selbst einer Betrachtung nicht mehr unterzogen und so
recht willkiirlich gedeutet wird.!” Kénig sieht darin ein verfremdendes Umdeuten
des Marxismus, der von jenem abhingig bleibt, ihn dabei aber sinnentleert.'®

16 Heidegger wiederhole ,,die Position der ,Identitdtsphilosophie’ [...], die Hegel bereits
in der ,Phé&nomenologie’ iiberwunden hatte. So weit geht bei Heidegger das Bestre-
ben nach Unterdriickung alles dialektischen Ubergangs [...], dass schlieBlich auch
der Tod fiir ihn kein anderes oder Negierendes mehr ist“ (65, cf. Sternberger 1934).

17 ,,Die Aussonderung der Einzelwissenschaften der Gesellschaft vollzog sich demnach
nicht durch einen Kunstgriff des theoretischen Verstandes [...] das Leben selber voll-
brachte sie” (Dilthey GS I, 39; Koénig 1937, 28 f). Von ihr will Freyer die ,,Soziolo-
gie als Wirklichkeitswissenschaft“ nochmals abheben, indem er selbst den Geistes-,
d.h. fiir ihn den Logoswissenschaften ,,zeitlos giiltige Normen* und damit ein ,,v6llig
lebensfremdes Schema® unterschiebt (86); eine geistig-antigeistige Stofrichtung, die
prominent auch Ludwig Klages (1929) vertrat.

18 ,,An die Stelle einer echten Krise riickt in seiner [Freyers, CH] Theorie der blasse
Begriff der historischen Existenz. So wird zwar fiir die Wissenschaft das Ausgehen
vom Gegenwartsstandort gerettet, aber die akute Krisenphilosophie verdiinnt, und
damit ordnet sich Freyer ein in den philosophischen Abstraktionsprozess, den wir
durch die dufersten Pole von Marx zu Heidegger zu umreiflen suchten* (Konig
1937, 94; Hvg. CH — daher der Titel zu 2.5).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 257

Wenn die derart umgedeutete Wissenschaft das zu Untersuchende als immer
schon bekannt voraussetzt, ist sie gerade keine Wissenschaft mehr. Das tut sie
dann, wenn sie den Gegenstand als wesensgleich mit dem Untersuchenden selbst
betrachtet, als im eigenen Sein fundiert. Eine solche Sicht findet Kénig exempla-
risch bei Dilthey, Heidegger und Freyer.'” (Doch sie stehen nicht allein.) Es fehlt
die fiir jede Wissenschaft unverzichtbare Distanznahme vom Objekt, ja iiber-
haupt die Anerkenntnis eines Objektes als Objekt (105). Es ist nach Konig, der
hiermit eine Grundeinsicht der frithen Soziologie der ,,Distanz wiedergibt, nicht
von Vorteil, den Gegenstand (102) zu ethisieren (33), da er so gerade nicht er-
kannt wird. Wenn namlich gilt: ,,Das, was ist, ist das, was wir wollen* (33), dann
gibt es fiir die Philosophie iiberhaupt nichts mehr (132): weder eine vorausge-
setzte Welt (131), noch die Vergangenheit (106), in der man sich einrichten, noch
Prinzipien, nach denen man sich ausrichten kénnte (133).”” Der Subjektivismus
der lebensphilosophischen Wissenschaftsbegriindung, der die Marx’sche Krisen-
philosophie formal {ibernommen habe, ohne deren materiales Fundament in den
»positiven Wissenschaften* zu beachten (95),2 ! erzeuge so einen Nihilismus.

Von der ,,absoluten Seinsleere” (134) gehe innerhalb der Theorien ein kom-
pensatorischer ,,Primat des Politischen” (131) aus. Diese Philosophie verfalle
zwangsldufig in einen aktivistischen Gestus, der sich allerdings beschrinke auf
die ,,Biertischpolitik (129) der reinen Selbstbehauptung.** Die Suche nach dem
»Tatbeweis* (Fichte) sei eine Gemeinsamkeit zwischen revolutiondren Sozialis-
ten wie Sorel und den damaligen Nationalsozialisten Freyer und Heidegger (195,
Gehlen sprach vom ,,Tatbeweis des Nationalsozialismus®, Riigemer 1979, 88).
Der durch den Idealismus induzierte Nihilismus erzeuge einen buchstiblich
,»haltlosen politischen Voluntarismus. Konigs Punkte lassen sich auf die folgen-

19 ,,Leben erfasst hier Leben (Dilthey, GS VII, 136; Konig 1937, 54). Heidegger habe
»den Leitfaden alles [!] philosophischen Fragens dort festgemacht [...] , woraus es
entspringt und wohin es zurlickschlagt™ (55; Heidegger 1927, 38). ,,Hier wird das
Licht der Erkenntnis, scheinwerferhaft, auf ein Geschehen geworfen, dem der Er-
kennende selbst [...] existentiell angehdrt”. In der Soziologie ,,finden wir immer uns
selbst“ (Freyer 1930, 82 f.; Kénig 1937, 31).

20 ,,Der Weg zur Praxis geht also nicht auf dem Umweg iiber die ,reine’ Theorie, wie es
die ,Soziologie der Distanz’ will, vielmehr trdgt die Soziologie die Mdoglichkeit des
Praktischwerdens ihrer ganzen Struktur nach schon in sich, indem sie ihren Ausgang
nimmt vom Wollen und Wirken des realen sozialen Geschehens“ (Konig 1937, 50;
nach Dunkmann 1929; zum ,,Schluss vom Wollen aufs Sein*“ auch Liibbe 1963, 184,
zur ,,Fichte-Renaissance™ a.0., 199).

21 Konig hélt den ,,wissenschaftlichen* Teil des Marxismus fiir widerlegt (Konig 1937,
94). Fiir die Diagnose der Vererbung formaler Strukturen ohne deren Inhalt ist das
unerheblich. ,,Die Krise wird verharmlost, indem sie ihrer Spitze beraubt wird;
zugleich wird aus der dabei als Resultat erhaltenen Bewegungsform des modernen
Lebens ein allgemeines Erklarungsprinzip [...] gemacht.“ Erst dies sei ,,die biirgerli-
che Reprisentationsform des Marxismus® (95).

22 Alles ,,versinkt in einem [...] Brei des ziellosen Wollens* (1937, 135; Lowith 1935).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | PHILOSOPHIE NACH MARX

den Kurzformeln bringen, die in der Folge an Rudolf Eucken, Georg Lukéacs,
Martin Heidegger und Niklas Luhmann {iberpriift werden:

. Sozialphilosophie als verfremdende Reaktion auf den Marxismus

. Als Verfremdung von Marx bleibt die Sozialphilosophie Marx verhaftet

. Herkunft aus einer Hegeldeutung, die um das Nichtidentische kiirzt

. Umkehr der idealistischen Identitdtsphilosophie in eine existentialistische

. Kurzschluss von Genesis auf Seinsart, von Denken auf Sein

. Problematisierung der Theorie in toto, folgend eine Krise der Philosophie

. Verlust der Gegenstindlichkeit und des Charakters der Wissenschaftlichkeit

0 9 N L AW N~

. Stattdessen eine leere ,Politik’ der Identitét und Selbstbehauptung

Die hier kurz vorgestellte Diagnose von Konig kann noch plausibler gemacht
werden, indem sie philosophiehistorisch etwas unterfiittert wird. Das kann hier
nur kursorisch geschehen. Es gilt vor allem, die Herkunft der Begriffe und der
Denkarten des ,,Idealismus und der ,,Identitdtsphilosophie® anzuzeigen. Dies ist
notig, weil sich insbesondere die Rolle Hegels auch fiir das nachMarx’sche deut-
sche Denken noch als eine bis heute dullerst zentrale herausstellen wird.

2.5.2 Philosophiehistorische Vergegenwartigung des Ildealismus

,.Bs muss eine wahrhafte Totalitét geben, in der der Gegensatz
von Denken und Sein aufgehoben ist.“ (Hermann Schwarz)

Der Einfluss Fichtes

Wenn bei Konig von ,,Idealismus® die Rede ist, so ist damit primir die er-
kenntnistheoretische Vorstellung gemeint, Gegenstinde des Bewusstseins seien
von diesem selbst konstituiert. Aus der richtigen Einsicht, dass der Zugang zu
Dingen in der Welt nur iiber das Bewusstsein moglich sei, wird hier genetisch
geschlossen auf die Aussage, dass die Gegenstinde auch vom Bewusstsein
stammen — auf eine letztlich ontologische These. Sie geht auf Fichte zuriick.”
Wird, wie bei ihm, das Gedachte vom Denkenden erzeugt, sind beide identisch —

daher der Titel ,Identititsphilosophie*.** Kénigs Analyse hat durchaus histori-

23 Fichte folgert nicht, sondern setzt die Aussagen, dass ,,A in dem Ich, und durch das
Ich gesetzt“ sei, einfach gleich (1794, 14). Der Idealismus steckt schon in den Vor-
aussetzungen (Habermas 1968, 21). Dieser ,Schluss’ zeigt sich spéter noch deutli-
cher: kein Ding ,.kann etwas anderes sein [!], als ein im Ich Gesetztes. (...) Fiir alles
mogliche ibrige [...] muss gezeigt werden, dass aus dem Ich Realitét darauf iibertra-
gen werde® (1794, 19). ,,Das Ich der ,Wissenschaftslehre’ schillert ununterbrochen
zwischen einer blof3 erkenntnistheoretischen (und zwar subjektivistischen) Verhal-
tensweise und einem Prinzip der objektiven Wirklichkeit” (Lukéacs 1954, 109. Nach
Lask 1902, 80 ff., 99 hat Fichte diesen ,,Emanatismus* spéter tiberwunden, cf. Glatz
2001, 235; insgesamt Rohs 1991, Hogrebe 1995, Gamm 1997).

24 Identitdt meint, dass auch das Nichtich, das ,,Nichtidentische* mit dem Ich (Hegels
Geist) ,,identisch ist, da es erst durch eine Selbstbegrenzung desselben moglich ist.
Identitét ist nicht erst bei Hegel, sondern schon bei Fichte ,,Identitdt von Identitdt und

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 259

sche Tiefenschirfe: tatsdchlich verschwand das ,,Nichtidentische“, welches Kant
weislich als ,x* eingefiihrt hatte (KrV, A 250), aus der von Kant ausgehenden
philosophischen Reflexion. Das ,,Ding an sich®, seit je ein Argernis, wurde von
den Kantianern friih aus der Philosophie entfernt.”> Dies zog den ,,empirischen
Idealismus* nach sich, den Kant gerade hatte vermeiden wollen.?

Er lésst sich in der Formel verdeutlichen, dass hier die Form géinzlich auf den
Inhalt durchschligt:*" Es gibt hier jenseits der Erkenntnisleistungen kein ,,etwas
mehr, auf das sie sich richten, denn auch der Erkenntnisinhalt wird allererst er-
zeugt — nicht nur der dsthetischen und begrifflichen Form, sondern auch der an-
geschauten Materie nach.?® Kurzschliissig wird ein Wissen von der Art der Ent-
stehung der Gedanken ziber etwas gleichgesetzt mit dem Wissen von den Ge-
genstdnden selbst, iiber die etwas ausgesagt wird. Die Eigenschaft eines Begriffs
(er ist dort entstanden) erscheint als Ursache des Begriffenen, aus dem ,,wo* wird
ein ,,weil“ (cf. 3.1.5, Fn. 101). Wie in Psychologismus und Lebensphilosophie
wird von der Genesis auf die Seinsart fehlgeschlossen. Das ist, als wolle man
aufgrund einer Kenntnis der Lage des Gerichtshofes und der zugrunde liegenden
Rechtsvorschriften vorhersagen, wer gegen wen beziiglich welchen Streitfalls vor
Gericht ziehen wird, und was dabei herauskommt. Diese iiberfliegende Schluss-
art von Form auf Inhalt, Ort auf Beschaffenheit, Genesis auf Geltung oder Den-
ken auf Sein ist ,,spekulativ. Das Motiv hinter einem solchen Denken ist eine
Beruhigung des Gemiits durch theorieimmanente Eindeutigkeit.”

Nichtidentitit“, von Subjekt und Objekt: ,,Ich setze im Ich dem teilbaren Ich ein teil-
bares Nichtich entgegen® (Fichte 1794, 30). Die zweite Auflage von 1802 nennt es
,ldentitit des Subjekts, und Objekts: Subjekt-Objekt™ (1794, 18); ein Einfluss der
Einheit von Geist und Natur bei Schelling 1800.

25 Ein Ding an sich konne nicht gedacht werden (das ist die Definition des ,,Dings an
sich®, diese Kritik ist also tautologisch), folglich konne es ein solches nicht geben
(so etwa Jacobi, Fichte und H. Cohen; cf. Seidel 1972).

26 Kant, KrV A 369 ff. Diesen hatte Kant strengstens vermeiden wollen (KrV B 275;
Zeltner 1974). Idealisten wie Schopenhauer oder Heidegger zogen die erste, hierin
vagere Ausgabe der KrV vor. Auch Lukacs urteilt: ,,Indem Fichte das Ding an sich
Kants aus dem transzendentalen Idealismus entfernte, verwandelte er unmittelbar er-
kenntnistheoretisch seine Philosophie in einen subjektiven Idealismus® (1954, 108).

27 ,.Die Titigkeit der Form bestimmt die der Materie* (Fichte 1794, 113). Fichte will
diese ,,idealistische* Folgerungsart zwar ,,modifizieren* (114), kommt aber nicht
dariiber hinaus — wieder aufgrund seiner Voraussetzungen: ,,der Ideal- und Real-
Grund sind Eins und Ebendasselbe® (115). Auch sein ,,Realismus* bleibt idealisch.

28 ,,.Die Wissenschaftslehre leitet sonach, ohne alle Riicksicht auf die Wahrnehmung, a
priori ab, was ihr zufolge eben in der Wahrnehmung, also a posteriori, vorkommen
soll* (Fichte, Werke II, 355). Sie ,,konstruiert das gesamte gemeinsame Bewusstsein
aller verniinftigen Wesen schlechthin a priori“ (379). Plessner, der wie viele seiner
Generation Fichte verhaftet war (Pietrowicz 1992, 58 f.; cf. Liibbe 1963, 194 ff,;
Willms 1966, W. Schrader 1997), greift diesen Gedanken auf wie folgt: ,,Uber sich
und seine Sphére greift das Ich nicht hinaus. Was ihm gegeben ist, ist in ihm gege-
ben. [...] Die Erscheinung ist ,,dem Inhalt des Bewusstseins dquivalent und [...] mit
ihm identisch* (1928, 49).

29 Schon Spinoza wollte ,,das Gemiit ganz friedlich* stimmen (1677, 106; cf. das Motto

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Man kann grob zwei Stile von Philosophie unterscheiden: ein eher szientifi-
scher orientiert sich an der Erkenntnis der realen Welt und wird sich dieser anzu-
schmiegen suchen, auch auf die Gefahr hin, als Theorie eine unschéne und unab-
geschlossene Gestalt zu erhalten.”® Der andere, eher idealistische Stil dagegen
versucht primir, ein moglichst abgeschlossenes und konsistentes Bild der Welt
zu erhalten: Denken ist hier zuallererst Selbstzweck. Als Vorteil gereicht dieser
Denkungsart die Eleganz und Geschlossenheit des Systems, welches sich nun
konstruieren 1ésst, sowie die Suggestion einer Erhabenheit des Subjektes iiber die
Welt.*' Buchstiblich alles lasst sich so als Selbstbewegung der Gedanken dar-
stellen, wie es mustergiiltig dann Hegel vorfiihrte. Paradoxerweise allerdings
wird die erstrebte Eindeutigkeit durch den Idealismus gerade nicht erreicht. Denn
werden die beiden Pole Denken und Sein einander zu sehr angendhert, schillert
diese ,,eine Welt“ stindig zwischen Theorie und Realitit.*

Schon die frithidealistischen Kantianern meinten dadurch, dass sie das ,,Ding
an sich® beseitigten, der Wirklichkeit ndher zu kommen, sie endlich in Génze zu
erkennen. Die Theorie ndmlich war nun vollstindig und harmonisch: ,,Welche
Einheit und Vollendung in sich selbst*! (Fichte 1800, 91/Werke II, 256). Tat-
sdchlich aber betrieben sie dadurch die Vollendung des hochst wirklichkeitsfer-
nen Idealismus, der dann mit Schelling und Hegel seinen Siegeszug antrat, und
bereiteten damit den darin enthaltenen Nihilismus vor.*> Dieser Idealismus sive

zu 3.2). Rothacker definiert dies als ,,Einheitsforderung® des Idealismus der Freiheit
(mit Dilthey, GS VIII): ,,Denn der Druck des uns bedringenden Mannigfaltigen mo-
tiviert erst die Forderung der Einheit®, die er als ,,ethische® versteht (1926, 138).

30 Man denke an Locke, Hume und — Marx. Rothacker wirft dem ,,Naturalismus* vor,
er vergesse ,,vor lauter Mannigfaltigkeit die Einheit“ (1926, 138). Doch selbst
Rothackers Naturalismus wird als ,,Weltanschauung“ konzipiert, die nach einer
»letzten Instanz* sucht (41). Rothackers Unterteilung in ,,Weltanschauungen® ist eine
Diltheysche Vergeistigung. ,,In Rothacker findet die irrationalistische, ,lebensphilo-
sophische’ Tendenz Diltheys ihren stirksten [...] Ausdruck® (Lehmann 1943, 233).

31 Plessner 1924, 61 nannte als Motiv der ,,Vergeistigung* die Sehnsucht nach Gemein-
schaft. Die Individuen meinten sich in ihrer korperlichen Verfasstheit, die es zu -
berwinden gelten, voneinander abzustoBen und sahen Gemeinschaft nur ,,im Geister-
reich® moglich. Allerdings verbleibt Plessner 1924 selbst noch innerhalb der Ver-
geistigung: er beschreibt die soziale Welt seiner Zeit nicht nach realen Gegensitzen,
sondern presst sie in das Muster zweier abstrakt ethischer Begriffe — in Tonnies’ Du-
alismus von ,,Gemeinschaft und Gesellschaft®.

32 Vgl. Lukécs 1954, 109, 332; Taureck 2000, 21 ff. (zu Nietzsche). Dieses Schillern
zeigt sich in der Unklarheit iiber die Referenz von Ausdriicken wie ,,Sein“ oder
»Normativitdt“: sie bezeichnen sowohl etwas Innertheoretisches (Sein als erstes, all-
gemeinstes Pridikat; ,,Normativitit als Merkmal bestimmter, praskriptiver Sétze)
als auch etwas Reales (Sein als das ontisch zugrunde Liegende, das ,,Normative® als
Gegenstandsgebiet der Ethik, etwa Regelkodexe, Sanktionen etc.). Dieses Schillern
begegnet auch in 2.4 und 3.1.

33 Gawoll 1989 zeigt an Fichte, wie ein ,,notwendiger Realitétsverlust [...] aus dem
Konstruktionsidealismus der Vernunft hervorgeht“: ,,Alle Realitdt verwandelt sich in
einen wunderbaren Traum, ohne ein Leben® (67, nach Fichte, Werke 1.6, 251 f.).
,»Das Bewusstsein des Gegenstandes ist nur ein nicht dafiir erkanntes Bewusstsein

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 261

Nihilismus ist nicht auf die Erkenntnistheorie beschrénkt, welche ihn nur explizit
macht, sondern begegnet auch dort, wo man ihn nicht vermutet: Noch die deut-
sche Soziologie des 20. Jahrhunderts unterschied selten hinreichend zwischen
Theorie und Wirklichkeit; mit der zu erwartenden Konsequenz, dem nihilieren-
den Gegenstandsverlust.”* Bei dem in Deutschland wirkméchtigsten Identitits-
philosophen, J.G. Fichte, geht das Streben nach Einheit so weit, dass er nicht nur
innerhalb der theoretischen Philosophie um die Materie kiirzt, sondern auch die
Differenz zur praktischen Philosophie einzieht: Erst iiber die moralische Betéti-
gung bekimen die gedachten Gegenstinde objektive Realitit.””

Die empirische Welt wird in das System eingeholt als ,,Material der Pflicht®.
Auch die theoretische Philosophie wird moralisiert: sie wird schon im Ansatz
vom Willen abhédngig gemacht. Der Wille wird allerdings nichts ihm fremdes ak-
zeptieren.’® Das ist ein ,,spekulativer Primat der praktischen Vernunft (Kroner
1921, 362). Dieser Fichteanismus war im Neukantianismus, aber auch dariiber
hinaus weit verbreitet.’” Im Gegenzug verliert die Moralphilosophie ihren Forma-

meiner Erzeugung einer Vorstellung vom Gegenstande™ (1800, 57/Werke II, 221).
Wir ,.erheben uns aus diesem Nichts [...] lediglich durch unsere Moralitdt (1800,
99/Werke 11, 263). Dies, nicht Kants Beschrinkung der Reichweite moglicher Er-
kenntnis, ist die Keimzelle des Nihilismus. Hegel 1802 hat den Fichteanismus und
damit Nihilismus perfektioniert (Gawoll 1989, 72). Es ist zwischen zwei entgegen-
gesetzten Nihilismen zu unterscheiden, die von der zugrundegelegten Ontologie ab-
héingen: aus einem platonischem Blickwinkel ist der Verlust der Uberwelt ein Nihi-
lismusii — der Vorwurf wird auf Faktenmenschen gemiinzt, die die ,,Ideen” oder
»Werte* nicht sehen. Vom materialistischen Standpunkt aus ist umgekehrt der Idea-
list nihilistisch, da er sich tiber die wirkliche Welt hinwegsetzt. Wem etwa ein Men-
schenleben nichts gilt, weil er eine Idee umsetzen will, der ist Nihilistw. In diesem
Sinne wird der Begriff hier benutzt (cf. W. Neumann 1989, Kahler 1997). Ein inter-
ner Widerspruch ist die Gefahr vieler Allgemeinbegriffe, so auch des ,,Realismus®:
wer Begriffsinhalte fiir real hélt, vertritt die entgegengesetzte Position wie jemand,
der die Dinge fiir real hélt. Es verwirrt unndtig, beiden Denkarten den Titel ,,Realis-
mus“ zu geben und dann auf einer abstrakten Ebene zu iiberlegen, ob dieser oder e-
her ein ,,Anti-Realismus* sinnvoller wire (C. Wright 1992, Kutschera 1993).

34 S.u., Fn. 89, und 2.4.1, Fn. 31. Ein Anzeichen fiir diese Verwandtschaft ist es, wenn
Lichtblau die frithe deutsche Soziologie ohne Bedenken mit der Systemphilosophie
des deutschen Idealismus vergleicht (1997, 69 f.).

35 Auch Kant 1800 hat in seiner Anthropologie — wo es um genetische, nicht um er-
kenntniskritische Fragen ging — eine pragmatische Perspektive entwickelt. Dies ist
aber etwas von der Moral sehr verschiedenes (cf. 3.4.1, Fn. 10).

36 Gadamer zieht diese Identitdtsphilosophie unfreiwillig folgerichtig ins Xenophobi-
sche: ,,Die Sinngebilde, denen wir in den Geisteswissenschaften begegnen, [...] las-
sen sich auf letzte Einheiten des im Bewusstsein Gegebenen zuriickfiihren, die selber
nichts Fremdes mehr enthalten” (1960, 71). Hier wird ein ideologisches Exklusi-
onskriterium expliziert: nichts anderes soll betrachtet werden als das, was wir schon
wissen oder wissen wollen (eine ,,Erkenntnis des Erkannten®, Rodi 1990). In dieser
Selbstbestitigung der Gruppe geht es nur um uns selbst. Die Konsequenz eines Nati-
onalismus in der Wissenschaft zog schon Fichte (1806; s.o., Fn. 227).

37 Neben Riehl, der am ,,Ding an sich“ festhielt, lehnte einzig Lask den ,,Vorrang des
Ethischen im Theoretischen® ab (Lask 1923 I, 349). Nach Riehl und Lask néherte

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | PHILOSOPHIE NACH MARX

lismus, da sie sich ihre Gegenstinde nun selbst gibt; sogar Gott wird hier wieder
»denkbar“ — auch dies etwas, was die Erbauer philosophischer Systeme erfreute.
Es gibt in diesem Ansatz fiir die verschiedenen Bereiche der Wirklichkeit somit
nur eine ,,Einheitsphilosophie* (Kodalle 1998). Damit ist er nicht nur ontologisch
eine Identititsphilosophie, sondern auch methoden-monistisch.*®

Der Einfluss Nietzsches

Doch ein solcher Monismus hat seine Tiicken. Denn den idealistischen Mo-
nismus, der ohnehin zwischen Theorie und Wirklichkeit oszilliert, kann man
leicht vom Kopf auf die Fiile stellen (wie es schon der spéte Schelling versuch-
te). So erhielt man einen monistischen Naturalismus.” In ihm hat nunmehr die
»Natur® den Primat und der ,,Geist™ das seinsmaBige Nachsehen, beispielsweise
bei Nietzsche und Haeckel, im Kantianismus bei Vaihinger oder Lange. Der Mo-
nismus ist also auf zwei Arten moglich: als Monismus des Geistes, oder als Mo-
nismus der Materie — als blof3e Umkehrung.40 (Die Briicke ist der ,,Wille®, der
bei Fichte und Nietzsche an erster Stelle steht). Da inhaltlich je eine Seite das
Nachsehen hat, kann ein Monismus den anderen provozieren.”'

Methodisch liegt in beiden Fillen ein Idealismus vor: ausgehend von einem
Prinzip (ob als Natur oder Geist, als real oder ,,gedacht™ gedacht), wird alles wei-
tere aus diesem abgeleitet. Nietzsches reduktiver Naturalismus wurde als ,,Idea-

sich erst wieder Adorno dem nichtidentischen ,,.Ding an sich“, ohne dies allerdings
so zu verstehen. Liibbe 1963 und Willms 1966 sehen den Einfluss Fichtes eher in der
politischen Philosophie. Zu Rickerts Fichtebezug Rickert 1923, 1938, auch Windel-
band 1905, Schrader 1997, Fulda 1999.

38 Gawoll findet einen solchen ,,Monismus der Methode* schon bei Fichte (1989, 59).

39 Der Naturalismus ist nicht mit dem é&lteren Materialismus gleichzusetzen, der seins-
maBige Unterschiede zwischen Geist und Natur und die unterschiedlichen philoso-
phischen Methoden nicht zwangsldufig leugnete, sondern die Theologie als Lehre
einer Uberwelt bekémpfte, die sich in die Sinnenwelt zu Unrecht einmische. Kant
wurde von den Idealisten wenig beachtet — gerade solche ,,Systeme* wollte er ja ver-
unmoglichen (KrV A 260 ff.; 369 {f.; B 275 ff.).

40 ,.Beide Theorien operieren [...] nach demselben Prinzip. Sie setzen eine Sphire, ein-
mal die physische, das andere Mal die spirituelle absolut und machen jeweils die an-
dere Sphire von ihr abhéngig“ (Plessner 1928, 5; cf. Dilthey GS V, 346 ff.). Heideg-
ger bezichtigte Nietzsche einer ,,Umdrehung des Platonismus” (GA 6.1, 153; GA
43). Auch seine pragmatistische Uberwindung hatte der Idealismus schon selbst an-
tizipiert: Fichte sprach im Zentrum seiner Theorie von ,,Tathandlungen (,,Wenn ich
handeln werde, so werde ich ohne Zweifel wissen, dass ich handle®, so Fichte 1800,
85/Werke 11, 249. Marx bemerkte darum: ,,die titige Seite wurde ,,vom Idealismus
entwickelt“, MEW 3, 533). Der Pragmatismus verbleibt so innerhalb des idealisti-
schen Grundansatzes (dazu in 3.4).

41 Wie etwa in Jena um 1900 (Kodalle 2000): Haeckels Monismus und Euckens Geist-
philosophie (2.5.3) sind als Gegenentwiirfe zu verstehen (Liibbe 1963, 177). Schon
der naturalistische Determinismus im Kautskyanismus war eine bloe Umkehrung
des Idealismus: “The language of determination and even more of determinism was
inherited from idealist and especially theological accounts of the world and man”
(Williams 1980, 31, cf. Coletti 1977).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 263

lismus® begriiit (Lichtblau 1997, 74): auch sein Denken hatte eine top-down-
Struktur und miindete zuletzt in Ethik. Die Popularitit Nietzsches war fiir die
Entwicklung der Sozialphilosophie iiberaus zentral.* So wird der Begriff ,,Sozi-
alphilosophie® erst in Verbindung mit Nietzsche populdr (Adler 1891, Winterfeld
1909, Brose 1990). Fiir die damaligen Gelehrten stellte das ,,Erlebnis Nietz-
sches“* meist ein bedeutenderes Ereignis dar als eine etwaige Marxlektiire. So
kommt in Webers religionssoziologischen ,,Zwischenbetrachtungen* unverhoh-
len eine nietzscheanische Geschichtsphilosophie zum Ausdruck: Der Preis fiir die
allenthalben um sich greifende Rationalisierung sei die unbarmherzige ,,Entzau-
berung* aller Lebensbereiche (1920, 262, 571). Sie werde in ein ,,stahlhartes Ge-
hiuse* fiihren.** Diese Entzauberungs- und Rationalisierungsthese gehort seither
wie Nietzsches Verfallstheorien zum Fundus der Sozialphilosophie. Es waren al-
so bestimmte Philosopheme, die bei der Rephilosophisierung der Soziologie vor-
herrschten — vor allem solche von Nietzsche und Fichte.*

42 Zu Weber Bendix 1964 und Hennis 1987, fiir die deutsche Soziologie insgesamt
Baier 1981, Rath 1987, Brose 1991, Schluchter 1996, 166 ff.; Lichtblau 1984 und
1997, 77-177, D.Kim 1999, Ester 2001 (cf. 2.4, Fn. 8 und 141). ,,Die Redlichkeit ei-
nes heutigen Gelehrten, und vor allem eines heutigen Philosophen, kann man daran
messen, wie er sich zu Nietzsche und Marx stellt. Wer nicht zugibt, dass er gewich-
tigste Teile seiner Arbeit nicht leisten kdnnte, ohne .. diese beiden [...] , beschwindelt
sich selbst und andere. Die Welt, in der wir selber geistig existieren, ist weitgehend
eine von Marx und Nietzsche geprigte Welt” (Weber, nach Baumgarten 1964, 554
f.; Gneuss 1987, 102, 294). Nietzsche verschob den Fokus der Sozialphilosophie von
der Erklarung sozialer Prozesse zu einer ésthetischen Bewertung derselben. Positi-
vistische Soziologie wie Sozialismus bewertete er negativ, da sie die elitiren Grund-
lagen der ,,Kultur zu untergraben drohten (unter Ausblendung des Kapitalismus,
vgl. Lukacs 1954, 252, 265, 283). Dabei fiel der Terminus ,,Werturteil (,,Unsere
Socialisten sind décadents, aber auch Herr Herbert Spencer ist ein décadent — er sieht
im Sieg des Altruismus etwas Wiinschenswertes!* Nietzsche 1888, 139; siche das
Motto zu 2.6.3). In der Einordnung Nietzsches dominieren bis heute Geschmacksur-
teile (dazu Cancik, Riedel und Taureck 2000). Doch seine Ablehnung von Sozialis-
mus und Soziologie ist kaum zu bestreiten — und gerade darin bestand sein Einfluss
auf die Soziologie. Lichtblau 1997 und Kruse 1999 begriilen diese Entwicklung, da
sie als Alternative nur einen verkiirzenden Positivismus sehen. Das Aufstellen dieser
Alternative zeigt den Gegenstandsverlust der Soziologie an (2.4.1).

43 Ein Ausdruck von Thomas Mann (1986, 283; vgl. Bloch 1906). ,,Der Grundfehler,
den der Marxismus und Marx selbst begeht, besteht darin, die Dekadenz als eine
Form des Kapitalismus, statt den Kapitalismus als eine Form der Dekadenz zu be-
trachten* (H. Fischer 1932, 31). Nach Levenstein 1914 hat auch das Leseverhalten
der Arbeiter Nietzsche bevorzugt. Allerdings iiberzeugt die Auffassung, Nietzsche
habe lediglich den Biirokratismus der Sozialdemokratie, nicht aber den Sozialismus
abgelehnt, nicht (Riedel 2000, 54-68; vgl. Rentsch 2000a). Zur marxistischen Nietz-
schedeutung auch Lukécs 1954, 244-317; Gedo 1991, Harich 1994.

44 Weber 1920, 3, 203 f.; zu Nietzsche 204, 241; vgl. Bolz 1989; 2.4.6. Zwar galt auch
Marx aus dieser Sicht als ,,Geschichtsphilosoph®, aber als einer mit begrenzter Per-
spektive. A. Salomon nannte Weber den ,,biirgerlichen Marx“.

45 An der Wiege des Terminus ,,Sozialphilosophie* steht mit M. Hess 1843 ein Fich-
teaner (Rottgers 1995, 1217; Lukacs 1968a, 36 und 647; MEW 3, 472; Lehmann

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Sie bilden die beiden Pole des langlebigen Deutschen Idealismus, der die
Theoretisierung der Gesellschaft in eine ,,normative Sozialphilosophie authob.
Sie verbleibt bis heute in prekirer ,,Doppeldeutigkeit von Analyse und Ethik
(Rottgers 1995, 1219, 1222), ohne eines davon richtig zu sein. Sie vergeistigt die
Phidnomene und l4dt die Theorie unkontrolliert moralisch auf. Wer die Konse-
quenzen dieser Art zu denken skeptisch beurteilt, ist noch kein Amoralist. Der
Vorteil der theoretischen Einheitlichkeit ist erkauft durch den Nachteil, dass der
»Rest®, also das, was in solch apriorischen Konstruktionen nicht aufgeht (das ist
aufgrund der Begrenztheit jeder Einzelperspektive eine Vielzahl von Sachverhal-
ten), theoretisch entweder entfdllt oder in eine residuale Seinsregion geschoben
wird. Daher die Bezeichnung ,,Reduktionismus®. Praktisch 1auft der Rest Gefahr,
von so Denkenden verkannt oder iiberrollt zu werden (,,die eine [Welt] muss die
andere unterwerfen, Eucken 1896, 29; 2.5.3).46

Der Einfluss Hegels

,.Die Vernunft ist negativ und dialektisch, weil sie die Bestimmungen
des Verstandes in nichts auflost. (Hegel: Logik, Werke 5, 16)

Der geldufige deutsche Einwand darauf ist es nun, auf Hegel zu verweisen als
denjenigen, der diese Partikularitit aufgehoben habe dadurch, dass er zur philo-
sophischen Totalitédtsbetrachtung durchgestoBBen sei. Tatsichlich hat Hegel einen
Standpunkt erarbeitet, von dem aus sich jede bisherige Weltsicht integrieren und
interpretieren lieB. Insbesondere die Entzweiung in eine formale Philosophie und
ein unbegreifbares Material,?’” zwischen einer duBerlichen, fremden Welt und ei-

1931). Noch die ,,Sozialphilosophie® um 1900 war von Fichte gepridgt (Schrader
1997). Rottgers bemerkt eine ,,elementare Doppeldeutigkeit von Deskriptivitdt und
Normativitdt (1219). Simmels ,,Social-Philosophie® (1894) ist ein Anhang zur ,,Mo-
ralwissenschaft”; Stammler 1896 argumentiert praskriptiv. Zur Vorherrschaft der
Philosophie tiber die Forschung Horkheimer 1928, 1931 (2.6.1). Affirmativ von ,,So-
zialphilosophie® sprechen noch Honneth (1990, 1994, 2000), Wirkus 1996, Gamm
2000.

46 ,,Es werden bewaffnete Fichteaner auf den Schauplatz treten, die in ihrem Willensfa-
natismus weder durch Furcht noch durch Eigennutz zu béndigen sind; denn sie leben
im Geist [...] solche Transzendental-Idealisten wiren bei einer gesellschaftlichen
Umwilzung sogar noch unbeugsamer als die ersten Christen” (Heine 1835, 143).
Dies war auch das Ergebnis einiger ,Faschismusanalysen’, die ihn primér in einer
Art zu denken verorten wollten (Glucksmann 1978a). Sie sind zwar verkiirzt, aber
nicht ganz falsch. Die postmoderne Verabschiedung der Theorie {iberhaupt bezieht
ihre Plausibilitdt aus philosophisierenden Verfallsformen der Theoretisierung, die sie
nicht als solche durchschaut, sondern als Normalfall deutet und auf Kant, Hegel und
Marx zuriickprojiziert. Darin dhneln sie der ,,existentialistischen Soziologie®. Einen
dhnlichen Vergleich zogen auch Habermas 1985 und Frank 1993, 119 ff.

47 Unter das zu begreifendes ,,Material“, nach Kant sind das die konkreten, vom
Verstand unableitbaren Anschauungen, féllt bei Hegel ganz anderes: das Ding an
sich, das Sollen, und als das ,,Unendliche” auch Gott selbst. Kant habe all diese
schlicht unbearbeitet gelassen.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 265

ner auf das Subjektive beschrinkten Philosophie glaubte Hegel damit iiberwin-
den zu kdonnen. Solch ein Standpunkt ist philosophisch duBerst attraktiv — zumin-
dest solange man von dem idealistischen Stil des Philosophierens ausgeht, dem
es auf solche Totaldeutungen ankommt.”® Die knifflige Frage ist allerdings, wie
zu einem solchen absoluten Standpunkt zu gelangen sei. Auch Hegels Losung
hatte ja — grob gesprochen — darin bestanden, dass er eine von beiden Seiten ver-
absolutiert hatte: Obwohl er genau dies Fichte zeitlebens vorhielt, kam er selbst
mit dem ,,absoluten Geist* letztlich nicht tiber einen idealistischen Monismus
hinweg. Was immer man sonst von Hegel halten mag — sein System wire anders
als idealistisch, also identitdtsphilosophisch und methodenmonistisch, nicht ein-
mal im Ansatz moglich gewesen.*

Hegel unterscheidet sich von seinen Vorgidngern Fichte und Schelling nicht
durch Stil und Absicht seines Philosophierens, sondern durch seine Griindlichkeit
und methodische Reflektiertheit. Er besorgte die konkrete und umfassende Aus-
fiihrung dessen, was Fichte gefordert hatte: die Riickholung alles entfremdeten
Nichtichs ins absolute Subjekt (cf. 2.4.6, Fn. 145). Dazu gehorte die Bereitschatft,
sich vielerlei Einzelwissen anzueignen (welches gar nicht so ,,absolut™ ist). He-
gels Kenntnis vom Wissen seiner Zeit war enzyklopédisch.” Die originire Leis-
tung Hegels war nicht der Durchbruch zum ,,absoluten Wissen“ (dieses hatte es
in Religion und Kunst, auch bei Fichte und Schelling bereits gegeben), sondern
die Erarbeitung des Wissens darum, was es eigentlich heif3t, dies zu wissen.”!

48 Plessner 1928 bringt den Idealstil zum Ausdruck, wenn er fordert, Philosophie miis-
se, ,,jene letzte Tiefe der Dinge sichtbar [...] machen, ohne deren Bewusstsein alles
menschliche Beginnen ohne Hintergrund und sinnlos bleibt*. Marquard deutet solche
Formeln als Schwundstufe der Theodizee (in: Hogrebe 1995, 225 ff.). Ein anderer
Versuch der Versohnung der Monismen war die eklektische Aneinanderreihung in
einen ontologischen Stufenbau von Welten, in den Seinsregionen der Neukantianer
oder im Dualismus von Technik und Moral (2.4.1). Statt Kants zwei Perspektiven
auf eine Welt gibt es nun zwei Welten (Schelling 1800; Habermas 1981b 1, 79 ff.).

49 ,,Jede Philosophie ist wesentlich Idealismus® (Werke 5, 172). Der Unterschied zwi-
schen Hegel und Fichte liegt in der Weise der Ausfilhrung des gemeinsamen Pro-
gramms. Auch Hegel hielt ,,das Absolute” fiir nétig fiir jede Erkenntnis, nur hielt er
die Erkenntnistheorie dabei fiir bedeutungslos (Hogrebe 1987, 90 — Hegel 1807, 71
nennt sie einen ,,Betrug™). So blieb er erkenntnistheoretisch zeitlebens Fichteaner,
wie seine Behandlungsart des Dings an sich zeigt: sie ist fichteanisch — es gibt fiir
Hegel kein ,,.Ding an sich“: ,,Die Vernunft ist die Gewissheit des Bewusstseins, alle
Realitit zu sein“ (Hegel 1807, 179; cf, 100 ff.; 1802, 309; vgl. fiir die Moralphiloso-
phie Wildt 1982). Die Empérung Hegels gegeniiber Kant riihrte ja daher, dass dieser
als Philosoph der ,,Endlichkeit* nicht ,,das Erkennen des Absoluten* zu vertreten
wage (1802, 303; vgl. Pascher 1997, 24; siehe auch 2.1.5, Fn. 84).

50 ,,Das Wahre ist das Ganze®, das Absolute ,,wesentlich Resultat (Hegel 1807, 24).

51 Konig urteilt dariiber: ,,Am Ende steht nur, was am Anfang schon war. [...] Der Weg
vom Anfang zum Ende (und damit zum Ganzen) fiihrt jedoch bei Hegel durch die
Vermittlung der Dialektik. Und die Identitét von Subjekt und Objekt ist keine unmit-
telbare, bewusstlose, sondern eine ,durch die Reflexion im Anderssein in sich selbst’
vermittelte, eine Identitdt also, welche die Verschiedenheit und die Negativitét in
sich aufgenommen hat“ (1937, 64).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Dazu gehort die Einsicht, dass mit der Erlangung des absoluten Standpunktes
das eigentliche Wissen nicht vermehrt wird. Hegel machte es den Philosophen
schwer. Es gibt bei ihm keinen privilegierten Zugang zum Absoluten: der ,,abso-
lute Geist“ ist stets das Ganze, er kann daher unmdglich von einer vereinzelten
Partei usurpiert werden. Es gibt auch keinen ummittelbaren Zugang zu diesem
Standpunkt, sondern es bedarf des miihevollen Durchgangs durch jeden Einwand
und Zweifel. Zudem bleibt das vom Geist Verarbeitete in Kraft: der ,,Schmerz*
(Hegel 1807, 24) bleibt bestehen, er wird ,,aufgehoben” nur insofern, als er in ei-
ne Sinntotalitit eingearbeitet wird — keinesfalls ist man ihn wirklich los. Selbst
Hegel brauchte fiir diese Einsichten geraume Zeit — sicher war er 1801 zu diesem
Standpunkt noch nicht durchgedrungen (Gawoll 1989, 72, cf. Siep 2000). Da der
,absolute Standpunkt“ nur als nachtriglicher moglich ist,> konnten sich Hegels
eigene Positionen nicht lange halten — schon deswegen, weil sich die beschriebe-
ne Welt und das Wissen iiber diese schnell verdnderten. Als ein seridser Denker
nahm Hegel nur seriose Gedanken tiber die Welt in sein System auf (eine andere
Frage ist es, an welche Stelle er sie dann setzte). Er besitzt aber keine Kriterien
mehr, um zu unterscheiden, welche Gedanken eigentlich serids sind.*

Die Plausibilitét des Systems ist abhéingig von der Aktualitdt der Ausfliige in
die Normalwissenschaft, mit denen es seine Relevanz zu illustrieren sucht. Nicht
zuletzt darum verlor Hegels System nach seinem Tod schlagartig an Uberzeu-
gungskraft. Ihr Verschwinden riss in der deutschen Philosophie eine Liicke. Das
schwierige Erbe bestand in Hegels Anspruch auf Totalitit. Zu behaupten, eine
solche habe es zum Zeitpunkt x gegeben (bei Hoélderlin, den ,,Griechen, den
Vorsokratikern oder dhnlichem), imaginiert melancholisch eine ur-idealistische
Position. Selbst sie aber hitte bereits einen uneingeholten Rest verdringen miis-
sen (so war ein blinder Fleck an Aristoteles die vorausgesetzte Sklavenarbeit, bei
Hegel die spekulative ,,Aufhebung* der biirgerlichen Gesellschaf).

Die Frage nach Hegel war daher, ob und wie der Anspruch iiberhaupt noch zu
halten sei. Die Junghegelianer glaubten zwar noch daran (sonst hitten sie die
vollendete Theorie nicht in die Wirklichkeit iibertragen, ,,verwirklichen* wollen
konnen, wie Marx ihnen vorwarf), konnten ihn aber in der Theorie nicht mehr
einlosen.”® Als zu Beginn des 20. Jahrhunderts die Uberwindung der ,.Sub-
jekt/Objekt-Spaltung® das groBe Thema war, kam auch Hegel wieder in Mode. ™.

52 Als Reflexionsbestimmung dient er nicht zum regulativen Gebrauch, sondern nur zur
»asthetischen Synthesis“ einer resumierenden Betrachtung. ,,.Die Eule der Minerva
beginnt erst mit der einbrechenden Ddmmerung ihren Flug®“ (Hegel 1821, 28).

53 Vgl. MEW 2, 63. So entsteht die Forderung nach ,,intellektueller Aufrichtigkeit
(Weber 1919, 443; Habermas 1981b I, 66, vgl. Nietzsche und Jaspers): man hat kei-
nen AufBlenhalt und glaubt, nur aufgrund moralischer Selbstverpflichtung oder des
Gruppendrucks der Wissenschaftsgemeinschaft ,objektiv’ zu sein. Gerade diese
»Moral“ einer bestimmten Gruppe zu einer bestimmten Zeit ldsst sich mit Marx je-
doch sehr wohl theoretisch einholen.

54 Die philosophischen Richtungen, die sich félschlich als antiphilosophisch verstanden
(Schnidelbach 1983, 21; Landmann 1977, 11), streuten sich breit. Schon die Jung-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 267

Die Weltanschauungs- und Lebensphilosophie

,»,Du deutest die neue Auffassung als das Sehen
eines neuen Gegenstands.* (Wittgenstein, PhU 401)

Der nichste groBere Schulzusammenhang, der sich nach Hegel einstellte, der
Neukantianismus, zeichnete sich anfangs durch die Verneinung des philosophi-
schen Totalitdtsanspruches aus.’® Allerdings entstand um die Jahrhundertwende
gerade in seinem Rahmen, in erneuter Ankniipfung an Hegel, die Suche nach ei-
ner neuen philosophischen ,,Weltanschauung®.”’ Kénig wollte darin eine Reakti-
on auf den Marxismus sehen. Ist diese Einschétzung plausibel?

In der anfanglichen Ausrichtung des Neukantianismus an den physikalischen
Wissenschaften ist eine Reaktion auf politische Ereignisse schwer nachzuwei-
sen.”® Anzeichen eines veritablen Einflusses sind erst in der Zeit zu erkennen, als
die Sozialdemokratie ein Machtfaktor im Deutschen Reich geworden war: Im
letzten Drittel des 19. Jahrhunderts neigte man wieder zu einem Idealismus: Edu-
ard von Hartmann, Philipp Mainlénder oder Eugen Diihring zeigten ein Bediirf-
nis nach Weltorientierung im grofen Stil. Auch der wissenschaftszentrierte Neu-
kantianismus, der positivistisch angefangen hatte, macht eine Wende zum Idea-
lismus durch (Kohnke 1986, 257, 272 f., 404 ff.; Pascher 1997, 46 ff.; Kittsteiner
2001, F.J. Schmidt 1908). Fiir diese kollektive Sinnsuche sind verschiedene Er-
kldrungen angeboten worden, etwa die Inhaltslosigkeit des deutschen Reiches,
welches allein durch Macht geeint worden sei, ohne seinen Untertanen ,,geistige™
Identifikationsmoglichkeiten zu bieten.”

Auch wenn dies sicher nicht der einzige Faktor ist, kann man die philosophi-
sche Suche nach Weltanschauung auch als eine auf den Marxismus reagierende

hegelianer griffen auf Fichte zuriick (Hess 1843; cf. Lowith 1941, 113; Hogrebe
1987, 112; insgesamt McLellan 1969, Essbach 1988, Draper 1990, Fellmann 1996).

55 Prominent bei Dilthey 1906, Nohl 1907, Windelband 1910, Levy 1927; vgl. Topitsch
1967, Kiesewetter 1974 und 1995, Helferich 1979, 151 ff., Losurdo 1993. Siehe
noch das Hegelverstindnis Adornos (cf. 2.5.7, 2.6.3). Es ging um die ,,Uberwindung
der Trennung von Subjekt und Objekt, von der Max Weber ausgegangen war* (Jonas
1968 11, 213). Zu Analysen verschiedener ,,Subjekt-Objekt-Beziehungen® siche Lu-
kacs 1916 (in der Ethik geben es ein ,,Vernichten des Objekts®, 149), Mannheim
1921, 205 ff. etc.; vgl. Petrowicz 1992, 45 ff.

56 Kohnke 1986 stellt den Neukantianismus daher schon im Titel zwischen Idealismus
und Positivismus. ,,Das Streben nach ausschlieBenden Prinzipien, welche nicht an-
ders sein konnen (d.h. nach den Machtspriichen der Systemstifter), ist ganz auf-
zugeben, und dafiir vollstidndig darzulegen, was wirklich ist“ (Beneke 1832, 88; nach
Kohnke 1986, 82). A.F. Lange verkiindete 1858 brieflich: ,,Ich halte jede Art von
Metaphysik fiir eine Art von Wahnsinn, von nur &sthetischer und subjektiver Berech-
tigung® (nach Kohnke 1986, 233).

57 Siehe Griffioen 1998, Glatz 2001, 51-154; auch Rohbeck 1999.

58 Mit Ausnahme von F.A. Lange 1866, 1870, wo Marx aber nur am Rande genannt
wird. Lange verstarb zu frith, um noch Dispute mit Sozialdemokraten zu fithren.

59 Es fehle eine ,.gefestigte nationale Staatsidee* (Plessner 1959, 192; Liibbe 1963,
180; Hermand 1977, 77) — eine nur geforderte symbolische Vergemeinschaftung.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Tendenz betrachten, insofern hier erstmals Alternativen zur inzwischen populé-
ren materialistischen Weltsicht erarbeitet werden.®’ | Materialismus® verstand
man dabei so, als behaupte dieser, es gibe keine anderen als materielle Faktoren
in Geschichte und Politik, was zu einer vélligen Sinnleere fithren miisse.”' Vor
allem das im jungen Reich hochgeachtete Staatsethos erschien so gefihrdet (D.
Schulz 2003, 180 ff.). Dass die Sozialdemokratie einer groler Angstgegner war,
ist evident: iiberdeutlich ist etwa der Bezug der sich neu formierenden Geistes-
wissenschaften auf die durch die Arbeiterbewegung hervorgerufenen gesell-
schaftlichen Verwerfungen.”

Bei der Suche nach einer neuen Weltanschauung ist also nicht die Frage, ob
es eine geschlossene und fiir alle gleichermalBlen verbindliche Weltanschauung
zuvor jemals gegeben hat — bei den uniiberbriickbaren Klassenschranken in ,,tra-
ditionalen* Gesellschaften ist dies auch kaum denkbar; zumindest wenn man
nicht in eine mythische Frithe zuriick will. Es war vielmehr die zeitgendssische
Arbeiterbewegung, die eine solche verzeichnen konnte (2.1.4). Der Entwurf einer
anderen, dem Materialismus widersprechenden ,,Weltanschauung™ war somit ei-
ne implizite funktionale Aufgabe, die die Sozialphilosophie gegeniiber dem in-
zwischen etablierten Marxismus zu 16sen hatte.®

60 Nach Jost Hermand ,,wird das machtpolitische Spannungsfeld der Jahrhundertwende
von zwei Polen bestimmt: dem iibersteigerten Nationalismus der wilhelminischen
Fiithrungsschicht und der stindig wachsenden Arbeiterklasse, die sich in der Sozial-
demokratie ihre offizielle Interessenvertretung geschaffen hatte* (1977, 7). Nach A.
Weber 1931 habe sich speziell die — von Dilthey beeinflusste — Kultursoziologie
»entscheidend auseinanderzusetzen mit der gegenwirtig [...] allein [!] das Feld be-
herrschenden materialistischen Geschichtsauffassung® (292).

61 Die Unterscheidung von Materialismus und Idealismus ist sicher nicht ,die’ Grund-
frage der Philosophie (Joas 1992, 229). Damals wurde diese Frage allerdings iiberaus
ernst genommen (Kohnke 1986, 257 ff.). Noch in der heutigen Analytischen Philo-
sophie streiten Realismus und Konstruktivismus (C. Wright 1992, Hiigli 1993 II;
Kutschera 1993). ,,Materialismus® wurde damals vage und vergeistigt verstanden, als
Weltanschauung oder Richtung der Wissenschaft (,,Positivismus — Psychologismus —
Historismus®, Wuchterl 1995, 17, 70; cf. Liibbe 1963, 124 ff.; Ringer 1969, 202 f.;
auch Lange 1865, Schwarz 1912). Doch selbst Rothacker sah dahinter ,,die Begriin-
der der radikalen Partei” (1926, 44). Ahnlich sah Heimann im Positivismus die ,,Hal-
tung des Arbeiters™ (1929, 55).

62 Ursache der Entstehung der Gesellschaftswissenschaft sei ,,das Wegfallen aller
Hemmungsapparate zwischen Staatsmacht und arbeitender Klasse* nach 1789 (Dil-
they GS V, 32) und ,,das rapide Anwachsen der Arbeitermassen in der modernen In-
dustrie- und Verkehrswirtschaft; zugleich stellen sich die Arbeiter mehr und mehr
gegen den Staat und streben nach internationalem Zusammenschluss® (Dilthey GS I,
83 f.; cf. Konig 1937, 28).

63 ,,Fiir den Politiker eine Lehre! [...] nicht nur naturméchtige Gefiihle, sondern auch
ein geschlossenes Gedankensystem geben der Sozialdemokratie und dem Ultramon-
tanismus vor den anderen politischen Kriften unserer Zeit ihr Ubergewicht* (Dil-
they, GS 11, 91, vgl. Schéffle 1885, Eckart 1910, Eucken 1920, Ringer 1969, 53, 133,
202). Dilthey rezensierte schon 1873 Marx’ Kapital. Er kritisierte eine mangelnde
Beriicksichtigung der ,realen Bediirfnisse des Individuums“: Marx verkenne ,,die

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 269

Allerdings konnte die Lebensphilosophie dadurch, dass sie in Mode kam, ge-
rade das nicht leisten, was sie leisten wollte: eine neue, einheitliche und verbind-
liche Weltanschauung zu schaffen. Sie konnte vorerst nur die vorhandenen
»Weltanschauungen™ sammeln und katalogisieren. Bei Dilthey wie spéter bei
Simmel und Mannheim war dabei das Fichtesche Einheitsmotiv wirksam: durch
die Sammlung der verschiedenen Weltanschauungen sollte das ihnen Gemeinsa-
me herausdestilliert werden und dariiber eine neue, libergegensitzliche Weltan-
schauung synthetisiert werden.** Der Weg zu den Gemeinsamkeiten des weltan-
schaulichen ,,Uberbaus* fiihrte fiir Dilthey iiber die Betrachtung der fundierenden
,»Basis“. Allerdings verbauten Diltheys Vorannahmen ihm eine Betrachtung der
wirklichen Basis, nimlich den ,,wirklichen Menschen (MEW 1, 384; cf. 241
u.0.) und ihrer Daseinsbedingungen und Verhiltnisse. Denn Dilthey will als
»QGeisteswissenschaftler nichts ungeistiges gelten lassen (,,Alles ist hier durch
geistiges Tun entstanden®, GS VII, 147). Dennoch hat er den Anspruch, eine To-
talitit zu erfassen und sogar den, eine neue zu griinden. Die gesuchte Weltan-
schauung sollte sich also durch ihre ,,Totalitidt™ auszeichnen, doch es sollte eine
Ganzheit sein, die nur ,,geistig® und nur individuell war, denn Dilthey ging dabei
von dem Bewusstsein aus.® Das von Dilthey Gesuchte kann also nur eine ,,geis-
tige Totalitdt* sein. Sie kann die Aktorinnenwelt nicht {ibersteigen, entstammt al-
so der individuellen (,,Teilnehmer-“)Perspektive, soll aber dennoch alles weitere
begriinden.66 Als Merktitel fiir das Gesuchte dient nun der des ,,Lebens®.

Bedeutung derjenigen geistigen [!] Tétigkeit, welche die Arbeit dem Bediirfnis an-
passt: des Handelns“; GS XVII, 186 f., vgl. Orth 1985, 10; in dieser Linie noch A-
rendt 1960, Habermas 1981b).

64 Diltheys Weltanschauungstypologie (GS VIII) sammelte nur vorhandene Weltan-
schauungen (Lukacs 1954, 344 ff.). Die Absicht solcher Sammlungen war jedoch,
eine neue Weltanschauung zu erarbeiten, wie einst Hegel 1807; cf. Jaspers 1919,
Spranger 1921, Mannheim 1929, auch unbekanntere Werke wie Hart 1899, Kroner
1914, Schlunk 1922 (,,Eine Einfiihrung fiir Suchende*), Heuner 1927, Wenzl 1935
und Wyneken 1940 (,,Das geistige Erlebnis®, 177 ff.).

65 Wenn es ja eine Bewusstseinsphilosophie im Sinne von Habermas (1981b, 1985,
1989) gab, so kam sie nicht von Kant, sondern von Fichte, und vererbte sich von hier
auf Dilthey und Husserl (man denke noch an die Philosophie des Geistes). Dilthey
ging es um ,,den ganzen Umfang des empirischen Bewusstseins“ (GS V, 346, cf. 386
u.0.). Zwar geht es um das Ganze, doch dies Ganze ist ein individuelles, geistiges:
,Dieses Ganze ist das Leben* (GS V, 200). ,,Leben ist die innere Beziehung des psy-
chischen Leistungen im Zusammenhang der Person“ (GS V, 408; cf. Bollnow 1936,
Lukacs 1954, 329 ff.; Ineichen in Bérthlein 1983, Orth 1985).

66 Nur das Geistige und nur eine individuelle Perspektive war angepeilt: ,.kdnnte man
sich ein einziges auf der Erde hinschreitendes Individuum denken, so wiirde dieses
bei einer fiir die Entwicklung zureichenden Lebensdauer diese Funktionen (d.h.
Kunst, Wissenschaft, Philosophie) aus sich entwickeln (Dilthey GS I 422). ,,Die
Diltheysche Wendung besteht nur darin, dass an die Stelle der falschen Abstraktion
des bloBen Verstandesgemiflen eine irrationale, angebliche Totalitdt des gelebten
Lebens tritt“ (Lukacs 1954, 335). Idealistisch war die Annahme, auf diesem Weg
zugleich etwas iiber die ,,geschichtliche Wirklichkeit* auszusagen.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Leben es ist jedermann intuitiv zuganglich, und begriindet und halt auf ritsel-
hafte Weise alles.®’” In diesem Sinne ist Dilthey Identititsphilosoph: hier versteht
Leben anderes Leben (GS VII, 136) — wie schon bei Fichte, so sind auch hier
»lch® und , Nichtich®, Subjekt und Objekt, Leben und Erlebnis letztlich, also
seinsméfig identisch. Wegen der UnabschlieBbarkeit des idealistischen Monis-
mus schillert dieses ,,Leben bestindig zwischen Idealismus und Naturalismus:%®
zwar nimmt es die Stelle ein, die bei den Neukantianern das Bewusstsein hatte:
es produziert die Welt, und es gibt nur diese eine.”” Nur stellt das Leben nicht nur
vor, sondern es ,,fiihlt* und ,,will“ auch (GS I, XVIII). Es hat einen biologisti-
schen Beigeschmack.”” Obwohl vom ,,Geist ausgehend, ist die Grenze zum ge-
genldufigen Monismus flieBend, wie an Diltheyschiillern wie Spranger und
Rothacker oder an Plessner deutlich wird. Noch der Nationalsozialismus verstand

sich bekanntlich als ,,Weltanschauung“.71

67 ,,Leben ist nun die Grundtatsache, die den Ausgang der Philosophie bilden muss®
(Dilthey GS VII, 359); ,.hinter das Leben kann das Denken nicht zuriickgehen* (GS
V, 5). Dies ist ,,das alte Verfahren, ein Produkt der Abstraktion vom Konkreten zum
ontologischen Grund eben dieses Konkreten zu hypostasieren und so als ,Erklarung’
anzugeben, was in Wirklichkeit bloBe Tautologie ist* (Liibbe 1963, 185) — die
»Wohlfeilste Methode, deutsch-tief und spekulativ zu erscheinen (MEW 3, 469).
Das Gesuchte wurde nicht gefunden. Man erschopfe sich darin, sich selbst zu fordern
— so lange, bis das Modewerden dieses Forderns selbst schon als ,,Theorie* aufge-
fasst wurde (das ist kein seltenes Phdnomen, siche 2.6.1).

68 ,,Vom Begriff ,Leben’ als einer umfassenden, Korper und Geist, Kultur und Natur
verbindenden Kategorie her lieB8 sich der Versuch unternehmen, die Trennung von
Natur- und Geisteswissenschaften zu iiberwinden® (Rehberg 1981, 178; vgl. Plessner
1928, 3). Es schillerte zwischen Subjekt- und Objektndhe (Lukacs 1954, 332, 341;
Fn. 23, 32), dhnlich wie es heute die ,,Hybride* in der Aktor-Netzwerk-Theorie tun.

69 ,,Durch die Idee der Objektivation erst gewinnen wir einen Einblick in das Wesen
des Geschichtlichen. Alles [!] ist hier durch geistiges Tun entstanden und trdgt daher
den Charakter der Historizitit. In die Sinnenwelt selbst ist es verwoben® (GS VII,
147). ,,Ehedem suchte man von der Welt aus Leben zu erfassen. Es gibt aber nur den
Weg von der Deutung des Lebens zur Welt“ (291). Dilthey teilte die Welt auf ,,zwi-
schen der ddmonischen Kraft des Einzelwesen und der heiligenden, beharrenden
Kraft geistiger Formen* (Hofmannsthal 1911, nach Fellmann 1993, 108).

70 ,,Trieb, Gefiihl, Leidenschaften, Volitionen sind das Zentrale in dem, was wir Leben
nennen“ (GS V, XC). Als Urtyp des Lebens galt Dilthey Nietzsches blonde Bestie,
der Germane (GS VII, 175; vgl. Rickert 1911). Soviel allerdings verstand man von
diesem Leben, dass man es gehdrig national aufladen konnte. ,,Faktizitit der Rasse,
des Raumes, des Verhiltnisses der Gewalten bilden iiberall die nie zu vergeistigende
[!'] Grundlage* (VII, 288).

71 In Hitlers Mein Kampf (Miinchen 1942, 315) heifit es: ,,Ohne Menschen gibt es keine
menschliche Idee auf dieser Welt. [...] Bestimmte Ideen sind sogar an bestimmte
Menschen gebunden. [...] Gerade dann aber ist doch die Erhaltung dieser bestimmten
Rassen und Menschen die Vorbedingung zum Erhalt dieser Ideen* (nach Hogrebe
1987, 140 f.). ,,Das Fehlen einer tragenden Weltanschauung [...] hat die politische
Schwiche des deutschen Volkes wesentlich mitverursacht. Der Nationalsozialismus
hat es als eine seiner Hauptaufgaben angesehen, diesen Schwichezustand zu iiber-
winden. Er verbindet alle Deutschen durch eine einheitliche Weltanschauung* (Der

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 271

Diltheys Anspruch auf geistige Totalitét greift auf einen idealistisch gedeute-
ten Hegel zuriick (GS IV). Wie Fichte und Schlegel hatte auch Hegel bereits vom
,Leben“ gesprochen. Wenn sein absoluter Standpunkt jedoch einen Namen be-
kommt, welcher als Eigenname fiir eine Entitdt begriffen wird, mit der man
immer schon* identisch ist,”* gehen die genuinen Leistungen Hegels gegeniiber
seinen Vorgingern (und seinen Frithschriften) gerade wieder verloren: Weder ist
das Wissen der Zeit tatsdchlich im absoluten Standpunkt versammelt, noch ist
bewusst, dass das Absolute an diesem Wissen nur ein nachtréigliches ist, welches
diesem Wissen nichts hinzufiigt. Stattdessen wurde unter dem Titel ,,das Leben
ein iibergreifender Standpunkt aufs Geradewohl beansprucht, gerechtfertigt
héchstens mit intensivem ,,Empfinden®.” Hierin richte sich Hegels Subjektivis-
mus. Zwar hatte Hegel nur in begrenzten Fillen etwas ,,nachgeholfen®, um das
System rund zu bekommen.”* Doch da er erkenntnistheoretisch zeitlebens Fich-
teaner blieb (Fn. 49), war etwas dhnliches fortan prinzipiell moglich: wenn allein
die Selbstbewegung der Gedanken iiber die Welt philosophisch von Interesse ist,
gibt es keinen wirklichen Halt in der Aulenwelt. Hier lag das Einfallstor fiir phi-
losophisch weniger disziplinierte Denker, die das, was ihnen richtig erschien, in
ihr Surrogatsystem an eine ihnen richtig diinkende Stelle setzen konnten.”

Neue Brockhaus: Allbuch in vier Bdnden, Bd. 4, Leipzig 1938, 68 f., zitiert von Reh-
berg in Rohbeck 1999; vgl. Schwarz 1933; auch 2.4.6 zu Schelsky).

72 Wenn ,,Leben [...] das von innen bekannte* ist, ,.hinter welches nicht zuriickgegan-
gen werden kann® (Dilthey, GS VII, 359), dann gilt: Erkenne dich selbst (Spann
1935). ,,Eine lebendige Wirklichkeit erkennt sich selbst (Freyer 1930, 82). Auch
Lukacs spricht lebensphilosophisch von der ,,Selbsterkenntnis der kapitalistischen
Gesellschaft™ (1923, 235; cf. 2.5.4). Schon Hegel begann (Werke 1, 378 u.6.) und
endete mit dem ,,Leben (,,Die unmittelbare Idee aber ist das Leben*, Logik, Werke
7, 470; cf. Hogrebe 1987, 7). Insofern ist der Hegelbezug der Lebensphilosophie gar
nicht so unberechtigt — um so schlimmer fiir Hegel.

73 Vgl. Simmel 1910 und 1918, Misch 1930, Messer 1931, Lersch 1932, Bollnow 1933,
1936 und 1958, Feifel 1938, Glockner 1938, Lieber 1974, Dahms 1987, Baumgart-
ner o.J., Ebrecht 1991, Fellmann 1993, Albert 1995 und 2000.

74 ,Der Ubergang der Familie und der biirgerlichen Gesellschaft in den politischen
Staat ist also der, dass der Geist jener Sphdren, der an sich der Staatsgeist ist, sich
nun auch als solcher zu sich verhilt [...]. Der Ubergang wird also nicht aus dem be-
sondern Wesen der Familie etc. und dem besondern Wesen des Staats, sondern aus
dem allgemeinen Verhiltnis von Notwendigkeit und Freiheit hergeleitet. Es ist ganz
derselbe Ubergang, der in der Logik aus der Sphire des Wesens in die Sphire des
Begriffs bewerkstelligt wird. Derselbe Ubergang wird in der Naturphilosophie aus
der unorganischen Natur in das Leben gemacht. Es sind immer dieselben Kategorien,
die bald die Seele fiir diese, bald fiir jene Sphire hergeben (MEW 1, 208 f., vgl. II-
ting in Riedel 1975). Hegel ,,entwickelt sein Denken nicht aus dem Gegenstand, son-
dern den Gegenstand nach einem [...] in der abstrakten Sphére der Logik mit sich fer-
tig gewordenen Denken, MEW 1, 213). Noch Lask (1902), ein Vorbild fiir Heideg-
ger und Lukacs, lehnte Hegels inhaltliche ,,Spriinge* entschieden ab.

75 Szeliga setzte ,,das Geheimnis“ (MEW 63, 59 ff.); Schopenhauer und Nietzsche den
»Willen“, der spéte Schelling und Heidegger das unvordenkliche ,,Seyn*, der Histo-
rismus die ,,Geschichte” an die Stelle des obersten Prinzips (zur Verwandtschaft des

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Lukacs iibertrieb also nicht, wenn er darin einen ,,Irrationalismus® erblickte.
Diese Stromungen selbst lehnten ja die ,kalte’ wissenschaftliche Rationalitit zu-
nehmend ab (,,Leben kann nicht vor den Richterstuhl der Vernunft gebracht wer-
den“, Dilthey GS VII, 359).”° Man meinte, die Wurzel fiir die Fehlentwicklungen
der modernen Welt in dem objektivierenden Standpunkt der positiven Wissen-
schaften gefunden zu haben — die sich in Form der Psychologie zudem auf das
Terrain der Philosophie wagten (N. Schmidt 1995). Schon in diesem Denkansatz
versteckte sich der Subjektivismus: das deutsche Denken unterstellte, dass ,,die
Welt“ (die in den Wissenschaften konstruierte und die vom Menschen erlebte)
eine von Denkleistungen konstituierte sei. Folglich galt es einen Standpunkt zu
suchen, von welchem aus die Welt wieder als Ganze zu ,,denken® sei.”” Misslich-
erweise lagen diese Uberwindungen wieder nur im Subjekt vor. In der Abfolge
der Schulen wiederholte sich ein Muster: das Vorgéngersystem wird als zu sub-
jektiv befunden und ihm ein objektiveres entgegengesetzt, welches erneut objek-
tivierend iiberholt wird.”®

Heideggers Ontologismus (2.5.5) bildete in dieser Bewegung einen nur vor-
laufigen Endpunkt — Arendt, Anders, Lowith und Marcuse versuchten ihn an
Konkretion zu iibertreffen (Rentsch 2001, 215). Doch den Fichteanismus wurde
man auf diese Weise nicht los, denn er steckte in den Voraussetzungen.””

Historismus mit Hegel Schnéddelbach 1983, 59 ff.); Dilthey das ,,.Leben®, der spite
Simmel mit Bergson den ,,Vitalstrom“, Rathenau und Klages die ,,Seele, Lukacs
das ,,Klassenbewusstsein“. Noch heutige Narrative der Struktur, des Systems, der
Kommunikation oder der Differenz haben eine idealistische top-down Struktur. Die
Willkiirlichkeit solcher Konstruktionen wird daran deutlich, dass Heidegger in einem
spéten Seminar, fiir das Gadamer seine Meisterschiiler um sich geschart hatte, simt-
liche Deutungen seines Werkes von sich wies. Auch die Auslegung bleibt subjekti-
vistisch, sie legitimiert sich kraft charismatischer Autoritdt, die nicht iibertragbar ist.
Hegel, Nietzsche, Heidegger und Luhmann haben statt Schiilern nur Epigonen.

76 Selbst Plessner spricht von einer ,,Befreiung [!] von der Herrschaft der seit der grie-
chischen Antike die Interpretation unseres Denkens, Handelns und Hoffens be-
herrschten Kategorien® (1928, 25; vgl. Klages 1929). ,,Leben* kann nur dann nicht
,vor den Richterstuhl der Vernunft gebracht werden®, wenn beide als identisch ge-
setzt werden.

77 Die Siidwestdeutschen iibernahmen die ,, Totalitdt”, ,,Geistigkeit™ und ,,Intuition” von
Dilthey (Windelband 1910, 291; Rickert 1921, 265 ff., 412). Rickert iiberbaute sei-
ner als ,seiend’ konstituierten Gegenstandswelt eine ,geltende’ Wertsphire und kam
so zum ,,Bewusstsein {iberhaupt™; Husserls Phianomenologie zergliederte die Erleb-
nisgehalte, die einer Ausdifferenzierung in eine &duflere und eine innere Welt voraus-
lagen; die Lebensphilosophie wollte diesen Standpunkt im ,,Erleben* wiedergewin-
nen (cf. Lehmann 1943, Hiigli 1993, Wuchterl 1995).

78 Dem Eskapismus bei Stirner und Kierkegaard folgte Machs Positivismus, der jedoch
weltlos war. Auf die Suche nach einem objektiveren Subjektivismus begaben sich
dann der Neukantianismus, der Vitalismus, der Existentialismus und schlieBlich die
philosophische Anthropologie (zu ihren idealistischen Wurzeln Rehberg 1985).
Selbst die Rassenlehre kann als ein Versuch gelten, den subjektivistischen Relati-
vismus biologistisch zu untermauern.

79 ,,So wird Hegel auf Fichte [...] zuriickgefiihrt. [...] ,Der Gegenstand ist ganz und gar

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 273

In dieser Linie deutete Dilthey sogar die Nationalokonomie als Geisteswis-
senschaft. Das fiihrte in seiner Nachfolge dazu, dass auch sie radikal vergeistigt
wurde, wie man an Freyer beispielhaft sehen kann.** Gegeniiber Hegel sind da-
mit aus dem Streben nach Totalitdt ganze Seinsregionen entfallen: die Natur, von
deren Untersuchung Dilthey sich ja abgrenzen will, sowie die nichtgeistige Un-
terseite der Gesellschaft, die urspriinglich der Gegenstand der Soziologie war —
ein eliminativer Idealismus. Aus dieser Perspektive bleibt nur das eigene, zudem
vergeistigte ,,Selbst“ {ibrig.*' Das erinnert an Fichte, auf den sich Dilthey an zent-
ralen Stellen bezog (GS VII, 157, 280, 333; Glatz 2001, 230).

Tatsdchlich ldsst sich ein Fichtesches Einheitsmotiv bei Dilthey schon frith
nachweisen: 1860 schwirmte er fiir die Hermeneutik Schleiermachers, in welcher
aus ,,der Einsicht in die Entstehung von Texten [...] die Regeln fiir ihr Verstind-
nis gewonnen werden“. 1865 wollte er den Formalismus von Kants Ethik iiber-
winden, indem er sie der theoretischen Vernunft anglich.** Doch wie ist ausge-
rechnet bei Dilthey eine solche Identitdtsphilosophie erklarlich? Geht denn nicht
auf ihn die Trennung von Natur- und Geisteswissenschaften zuriick? Die Ant-
wort steckt nicht in den erkldrten Absichten, sondern in den leitenden Grundan-
nahmen. Ein in Zeiten der Theorienschwemme unverzichtbares philosophisches
Geschift ist die Herausarbeitung verschiedener Logiken in unterschiedlichen
Gebieten menschlichen Handelns und Nachdenkens.*

Wissen” [Ebbinghaus]. Das ist, im besten Fall, ein modernisierter Fichte* (Lukacs
1954, 437). Fichteanismen finden sich auch dort, wo man sie nicht vermutet: ,,Die
Trennung von Inhalt und Form ist entweder undurchfithrbar oder unzutreffend*
(Horkheimer 1937a, 141; Brandom 1994, engl. 635 spricht von ,,norms all the way
down* und schwérmt von Hegels ,,absolutem Wissen®, dt. 973; cf. 4.3, Fn. 25). Die
Erkenntnistheorie macht diese Annahme nur explizit.

80 Webers These iiber ideelle Faktoren in der Geschichte (2.4.6) wird bei Freyer zu ei-
ner iiber die Beschaffenheit der Wirklichkeit; er ontologisiert das Modell. Erst diese
Vergeistigung auch noch der Wirtschaft ermoglicht Freyers Glauben an eine ethische
Uberwindung der Wirtschaft aus dem Wollen theoretisch: ,,Die Theorie des Kapita-
lismus und seiner Entwicklung geht bekanntlich mit groem Erfolg auf Weltan-
schauungselemente zuriick [...] der innerste Sinngehalt der kapitalistischen Lebens-
form wird ausgemacht von einer bestimmten Moral, Metaphysik und Lebenslehre*
(1923, 39). ,,Die Auflosung der wirtschaftlichen ,Sachen’ in menschliche Funktionen
hat [...] die Tendenz, iiberhaupt die Kategorien zu zerbrechen und nur mehr das reine
Subjekt [...] iibrig zu lassen* (Freund 1932, 335, cf. Schefold 1994a, Acham 1995).

81 Vgl. Lukacs 1954, 333, 341. Habermas erbte diese Halbierung (1968, 178 ff.; 3.1).

82 Ineichen (in: Barthlein 1983, 153) zitiert Diltheys Schrift ,,Das hermeneutische Sys-
tem Schleiermachers® (1860) und seine Habilitation ,,Versuch einer Analyse des mo-
ralischen Bewusstseins® (1865, aus: Dilthey, GS XVIII).

83 Man denke an Aristoteles’ Unterscheidung der Seelenteile in De Anima und die Bin-
nendifferenzierungen innerhalb der der Vernunft in der Nicomachischen Ethik. Sol-
che fundamentalphilosophischen Re-Formationen gab es immer wieder, besonders
bei einem Uberangebot an philosophischen Schulen. Aristoteles’ Weisen zu wissen,
Kants Trennung des theoretischen und praktischen Gebrauchs der Vernunft, Husserls
phanomenologische Unterscheidung spezifischer Gegebenheitsweisen, Webers Un-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Ahnliches strebte Dilthey an, als er die Trennung der Geschichts- von den
Naturwissenschaften wie bereits von der Philosophie auf eine sichere methodi-
sche Basis stellen wollte. Dabei spiegelte er Gedanken des Neukantianismus, der
die Praxis der erfolgreichen Naturwissenschaften philosophisch ,,begriindet” (und
eigens dafiir die Disziplin der Erkenntnistheorie entwickelt) hatte, in die Praxis
der Geschichtswissenschaften, die er nun ihrerseits erkenntnistheoretisch ,,be-
griinden® wollte. Zwar wehrte sich Dilthey gegen eine Einteilung der Wissen-
schaften nach Gegenstandsgebieten (GS V, LXXIX), aber nur deswegen, weil es
fiir ihn im Geschichtlichen gar keine Gegenstinde gebe. Dieser Seinsbereich sei
in allem uns umgebenden vielmehr mirgegeben (GS VII, 70). Er ging also von
einer eigenen Seinsweise, von einer ,,geschichtlichen” (GS VII), einer ,,geistigen
Welt“ (GS V) aus.** Der genetische Kurzschluss des Idealismus manifestiert sich
darin, dass Gegenstand der Geisteswissenschaften fiir ihn nur ,,der Geist” sein
kann. Der lebendige Geist ist zwar ungegenstindlich, aber aus seinen Kristallisa-
tionen kann élterer, ,,objektiver Geist” noch nachtraglich ,,verstanden® werden.
All das steckte Dilthey im Riicken. Die historischen Wissenschaften, die es langst
gab,® wurden von dieser Grundlegung, die ihnen als Gegenstand einen ,,objekti-
ven Geist“ unterschob, nicht eigentlich ,,begriindet®, sondern vielmehr {iberformt
und ideologisiert. Denn warum sollten sich die historischen Disziplinen nur mit
»geistigen“ Dingen (Philosophie, Religion, Kunst) auseinander setzen? Dies
klingt allzu offen nach einem Klassenvorurteil verbeamteter Bildungsbiirger.®

terscheidung von Wertsphéren und Wittgensteins Verweis auf sich unterscheidende
Grammatiken verschiedener Sprachspiele sind nur die wichtigsten davon.

84 Was Dilthey ,,geschichtlich-gesellschaftliche Wirklichkeit* nennt (GS I, 26), nennt
Freyer 1923 ,objektiver Geist*, N. Hartmann 1933 ,,geistiges Sein* — eine eigene,
»geistige Welt” (Dilthey GS V). Nicht zufillig verwies Diltheys ,,Kritik der histori-
schen Vernunft“ Kants Ding an sich in die Erkenntnis der Natur, bei der Geschichts-
erkenntnis gébe es kein solches, da es hier um uns selbst gehe. Auch hier muss der
Anspruch auf Totalitdtserkenntnis Kants kritischen Einspruch verabschieden.

85 Zur Vorgeschichte vgl. Troeltsch 1922, Mannheim 1924, Schnéddelbach 1983, 51-87.

86 Warum sollte man etwas vorgédngiges nicht verstehen kénnen? Der ,,Geist* gilt wohl
nur deswegen als ,,unhintergehbar, weil er fiir die eigene Gruppenidentitit einsteht.
Der genetische Kurzschluss ist am Werk. Auch Marx behandelte Religion, Recht,
Philosophie etc., jedoch ohne sie dafiir zu vergeistigen. Mit Lask 1911 kann man ei-
ne gesellschaftswissenschaftliche Erfassung nichtgeistiger Gegenstinde (sozialer
Strukturen, Prozesse etc.) als rationale Erfassung eines arationalen Materials be-
schreiben. Lask ging innerhalb des neukantianischen Ansatzes so weit, die Form von
dem Material abhiingig zu machen. Darum wurde er von Ernst Bloch ,,materialisti-
scher Nikolaus® genannt. Doch er verstarb zu frith, um im Neukantianismus wirksam
werden zu konnen. Auch Karl Lamprechts Kulturgeschichte und Mannheims Wis-
senssoziologie stieen bei den Zeitgenossen noch auf Widerwillen. Heute gehoren
Wissenssoziologie und Wirtschafts- und Sozialgeschichte anerkanntermaflen zu den
Grundlagendisziplinen. Zwar macht die symbolische Dimension jiingst wieder eine
Karriere in den Geschichtswissenschaften (Francois 2000). Sie kann und will grund-
legende Betrachtungen aber nicht ersetzen, sondern nur ergéinzen und verdeutlichen.
,»Es gilt [...] , zunédchst die objektive Wirklichkeit jenseits der Symbole zu ergriinden,

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 275

Die Lebensphilosophie geriet hiermit in eine Aporie: einerseits war sie mit
der Abwehr der naturwissenschaftlichen Vergegenstindlichung beschéftigt, um-
gekehrt aber bemiihte sie sich selbst um ein spezifisches Gegenstandsgebiet, das
nunmehr das historisch Individuelle, die ,,singuldre Totalitdt” (Simmel), vor al-
lem die eigene, erfassen sollte.*” Die biirgerliche Gesellschaft fiel zwischen bei-
den hindurch. Dilthey prinzipialisiert den Gegenstandsverlust, der schon in der
Soziologie begegnete (2.4.1). Welches dieser Phdnomene friiher auftrat, ob es ei-
ne gemeinsame Ursache gibt oder eines das andere induzierte, ist eine hier nicht
zu entscheidende Frage. Es gilt vielmehr, die Relevanz des Gegenstandsverlustes
in verschiedenen theoretischen Sphéren erst einmal zu sehen. Der Verlust der
Gegenstédndlichkeit wurde sogar in der damaligen Kunst diagnostiziert und for-
ciert.® Sie ist ihrer Umwelt gegeniiber damit gerade nicht , kritisch®, sondern un-
distanziert den biirgerlichen geistigen Stromungen der damaligen Zeit verhaftet.

Dem theoretischen Substanzverlust ging die Forderung nach einer allumfas-
senden, urspriinglich leistenden Spontaneitit des vorgidngigen Subjekt-Objekts
voran (welches es sei: das Selbst, der existentielle Lebensvollzug, das Sein, das
Volk, die Sprache oder das klassenbewusste Proletariat), welches nur von toten
Vergegenstindlichungen oder ,,Verdinglichungen befreit werden miisse. Voll-
zieht man gedanklich eine solch idealistische Totalisierung, bleibt nichts, kein
»Nichtich mehr {ibrig, nach dem man sich im Bemiihen, sich selbst zu verste-
hen, irgend richten miisste oder kénnte. Was allméhlich als ,,geistige Krise* emp-
funden wurde, war die Kehrseite dessen, was einmal angezielt wurde: es ist gera-
de der idealistische und sich nicht bescheiden kénnende Anspruch, die Wirklich-
keit total erkennen zu wollen, der den Nihilismus nach sich zieht.*

bevor man beurteilen kann, ob ihre symbolische Représentation angemessen oder i-
deologischer Natur ist* (Baumgart 1991, 150).

87 Der Sinn der ,,Revolution im kulturphilosophischen Sinn des Wortes* sei, dass ,,das
Leben [...] sich gldubig zu sich selber bekennt, dies Bekenntnis aber [...] absolut setzt
[...] in dem Bewusstsein, dass es nur s e i n e Kultur ist (Freyer 1923, 129). Es ging
also um das ,Deutsche’ (Mann 1919, Troeltsch 1922, Schnidelbach 1983, Fn. 138).
Ebrecht verfolgt das Konzept der ,,Lebenswelt auf den Diltheyaner Freyer zuriick
(1991, 85;. Freyer 1923, 115).

88 Siehe Kandinsky 1912 (cf. Wyss 1996) oder Musils Mann ohne Eigenschaften (dazu
Rentsch 2000, 292 ff.). Coletti verfolgt diese ,,Vernichtung der Dinge* kritisch bis
auf Hegel zuriick. Sie drang iiber Engels und Bergson bis zu Lenin, Lukacs und Mar-
cuse (Coletti 1976, 139 ff.). Sartres nihilistischer Existentialismus prolongierte diese
Stimmung nur, wie ja auch die abstrakte Malerei der 1910er Jahre erst in den
1950ern populér wurde.

89 Wie Fichte (cf. Fn. 33), macht auch Dilthey ,,nicht den Unterschied zwischen einem
Gegenstand, der erblickt wird, und dem Auge, welches ihn erblickt“ (GS V,
LXXIX). Dilthey hebt die kriteriale Unterscheidung von Subjekt und Objekt auf: das
Dasein des Erlebnis sei fiir mich ,,ununterschieden von dem, was in ihm fiir mich da
ist“ (GS VII, 139). Ein Nihilismus sollte nicht iiberraschen — er kommt in Form des
Relativismus. Zur Krisenwahrnehmung vgl. Singer 1921, H. Heller 1926, Smend
1928, 1; Heimann 1929, 5 ff.; Mannheim 1929, 31; Fried 1931, 139 ff.; Wenzl 1935,
373 ff.; Husserl 1936, Lukacs 1951, 7; Habermas 1963, 228 ff.; Kossellek 1959;

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Nur aufgrund der damaligen Selbstverstindlichkeit des Idealismus wurde der
in der totalen ,,Vergeschichtlichung“ liegende Nihilismus nicht als gefahrlich
empfunden. Der aggressiven zeitgendssischen Politik war dieses Denken wie
maBgeschneidert.”” Nicht nur Heidegger spiirte, eine wie schroffe Absage dies an
Marx und an Kant war’’ — nicht aber an Fichte, Hegel und Nietzsche.

Provoziert nun jede ,Vergeschichtlichung® einen Relativismus, und wire
deswegen eine iiberhistorische Region zu reservieren?”? Oder erzeugt erst die id-
ealistische Vergeschichtlichung, die alles erkennen zu kdénnen meint (,,Totali-
tdt), darum aber nichts mehr unterscheiden kann und nur noch sich selber sieht,
diesen Nihilismus? Die beschriebenen Entwicklungen legten Letzteres nahe. Oh-
ne identitétsphilosophische Voraussetzungen sind aus einer bestimmten Genese
von etwas noch keine Schliisse auf seine Behandlungsart oder seine ontologische
Wertigkeit zu ziehen.” Liegt aber ein vereinheitlichendes Denken zugrunde, so
erzeugt die Historisierung einen haltlosen Historismus, der jedes feste Wissen,
selbst die den Naturwissenschaften zugrunde liegende sinnliche Gewissheit, in
sich aufsaugt. Erst wenn jedem einzelnen Erkenntnisakt ein transzendental ,,leis-
tender Akt“ des historischen Subjektes vorausgeht, der ,,unhintergehbar ist, so
erscheint alles vormals als sicher und gewiss Geglaubte als radikal ungesichert.

Tiircke 1983, Steil 1993, 197 ff., Lichtblau 1997, 392 ff.; Kodalle 2000, Savage
2002. Zu Parallelen in der Kunst Wyss 1995.

90 Siehe die neueren Analysen der deutschen Weltkriegsphilosophie (Flasch 2000, Joas
2000). Im dritten Reich galt dieser Idealismus vielen als zu weich (Lehmann 1943,
120 ff., 410). Dennoch hatte der Nationalsozialismus selbst idealistische Ziige, und
idealistischen Denkern wie Heidegger (Tertullian 1990), Gadamer (Orozco 1995),
Rickert (Fulda 1999) oder Hermann Schwarz (Henning 1999) lie er seinen Raum
(cf. Kapferer 2002, Tilitzky 2002).

91 Lersch 1932 erstrebte mit Dilthey die ,,nichtgegenstéindliche Unmittelbarkeit der Er-
lebniserfahrung® (5): ,,Wird fiir die Lebensphilosophie das Erleben in seiner Intimitét
und Unvermitteltheit zum Prototyp des addquaten Wissens um Wirklichkeit, so wird
die Wissbarkeit der Phinomene gerade da nicht gesucht, wo Kant sie in der Selbst-
bescheidung diskursiven Wissens als allein moglich erklért hat (6).

92 Es ,,versteht sich von selbst, dass nur ein auBlerordentlich kleiner Teil von dem, was
in der Welt iiberhaupt geschieht, geschichtlich ist“ (Windelband 1908, 265). Noch K.
Lenk (1970, 80) meint, Mannheim behalte im Gegensatz zu Marx einen logischen
Rumpf (eine ,,diinne logische Schicht®) bei. Dies verrit einen Einfluss der Lebens-
philosophie auf Lenk: es ist umgekehrt Marx, der eine verldssliche Wissenschaft-
lichkeit voraussetzt und praktiziert, wihrend Mannheim, der in seiner Frithzeit
(Mannheim 1924) diltheyanisch die ,,Subjekt-Objekt-Spaltung® tiberwinden wollte,
einer solchen nicht mehr traut und sie allererst wieder vorbereiten will (2.6.1).

93 So zogen weder Kant noch Marx aus ihren empirischen (durchaus ,naturwissen-
schaftlichen’) Studien derartig annihilierende Konsequenzen, lediglich durften sich
Ergebnisse anderer Studien mit diesen nicht widersprechen: Kant lie sich durch sei-
ne Studien iiber die Entstehung des Kosmos nicht zu einer Entwertung der Sitten o-
der der Religion hinreifen. Fiir Marx folgte aus der Entstehung des Uberbaus aus der
Basis weder, dass der Uberbau an sich nichtig sei, noch dass beiden mit der gleichen
Methode beizukommen sei (hierzu ndher Kapitel 4.2).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 277

Nur deshalb entsteht der Eindruck, man habe es mit einer ,,geistigen Krise* zu
tun. In der Tat ist die Theorie hier in der Krise, aber nur, weil sie ihre Gegenstin-
de — und damit sich als Theorie — aufgegeben hat. Die Vergeistigung steckt schon
in den fichteanischen Weichenstellungen (die nicht als ,,Erkenntnistheorie” ex-
plizit sein miissen). Die Sozialphilosophie kann so eigentlich gar nichts mehr er-
kldren, geschweige denn beschreibend ,,verstehen® — nicht einmal sich selbst.”*
Von eventuell zugrundeliegenden realen Krisen weif3 sie nichts mehr zu berich-
ten, da sie den Kontakt zu Wirklichkeit, die Bodenhaftung verloren hat. Darin
griindet die Krise der Philosophie (Kapitel 3). Sie wird besonders dann relevant,
wenn das Wissenssubjekt sich politisch ungesichert wihnt, oder wenn es sich in
unverséhnliche Gruppen und Weltanschauungen aufzuldsen droht. Diese Geis-
tesverfassung hat schon Mannheim aufschlussreich skizziert.”> Gehen wir damit
zur Einzelbetrachtung tiber.

2.5.3 Rudolf Eucken als Vorlaufer

Ein Philosoph, der den damals grassierenden ,,Hunger nach Weltanschauung™
(Windelband 1910, 278) in reiner Form aufgriff, war Rudolf Eucken. Er be-
stimmte die allseits empfundene ,,Krise® selbst, ihre Ursachen wie auch die Lo-
sung als rein geistige Phinomene.”® Mit der Geschlossenheit dieses Bildes zielte
er eine ,,Neue Grundlegung einer Weltanschauung® an, er fiihrte einen ,,Kampf
um einen geistigen Lebensinhalt (Eucken 1896). Die Pionierleistung Euckens
zeigt die Charakterziige dieses Unternehmens unverstellt, denn in dieser friihen
Form wird noch erstaunlich deutlich, ja zuweilen roh ausgesprochen, was spiter
wesentlich subtiler formuliert wurde, aber doch dhnliches meinte. Eucken ist da-
mit stellvertretend fiir die Suche nach ,,Weltanschauung®, die sich gerade auch
im Neukantianismus jener Zeit herausbildete. Deren Aporien betreffen nicht nur
ihn, sind bei ihm aber besonders deutlich sichtbar.

94 Hegel, Mead, Buber und Levinas haben deutlich gemacht, dass man sich selbst nur
mit den Anderen ausbilden und verstehen kann. Dazu muss man den anderen anders
sein lassen und nicht vorschnell mit mir ,identisch’ erkldren. Daran hapert es in den
Weichenstellungen noch vieler neuerer Theorien (so iibernimmt Rawls das verkiirzte
Menschenbild der neoklassischen Okonomie, 3.2; und Habermas kennt nur ,uberge-
gensitzliche” Parlamentarier, 3.1).

95 Fiir Mannheim (1924; 1929, 31) war das Problem der Epoche, dass alles immer
schon vor-ausgelegt wire.

96 ,,Von Jugend an [er ist 1846 geboren, CH] durchdrang mich die Uberzeugung, dass
die jetzige Menschheit sich in einer schweren Krise befindet* (Eucken 1896a, nach
Lehmann 1943, 139). Eucken spiirte ,.,eine geistige Krise, wie sie so gewaltig in der
ganzen Vergangenheit nicht war* (1908, 43). Er bekam 1909 den Nobelpreis und be-
einflusste Scheler, Grisebach, Gehlen, Schwarz, Simmel und Husserl. Die Beschifti-
gung mit Randfiguren ist ein vielversprechender Weg zur Durchdringung eines Pa-
radigmas: ,,Die Form [...] wird gerade an dem schméchtigen Leib der diirftigen Dich-
tung [hier: Begriffsdichtung, CH], als ihr Skelett gewissermaflen, augenfallig* (Ben-
jamin, GS I.1, 238).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Eucken geht von einer krisenhaften Orientierungslosigkeit seiner Zeit aus
(Punkt 6 der Konigschen Thesen), welche — mit der normativen Sozialphiloso-
phie gesetzt, der Zusammenhalt der Gemeinschaft sei ein ,,geistig-moralischer —
schlimme Konsequenzen nahe lege.”” Jenem ,,geistigen Dunkel der Gegenwart*
tritt er entgegen (1896, V). Dabei ist sein Hauptgegner der ,,Naturalismus* (7).
Darunter versteht Eucken in typisch idealistischer Nichtunterscheidung von Den-
ken und Sein sowohl die reduktionistische Denkweise wie auch das Phinomen
der ,.technischen und industriellen Kultur” selbst (5). Da in einer Dialektik der
Aufklérung die Natur den Menschen in Form der Technik unterworfen habe, gel-
te es, ihr etwas entgegenzusetzen (Punkt 8).” Aus der Bestimmung, die Eucken
der Natur gibt, geht hervor, dass mit ,,Naturalismus“ der Sozialismus zumindest
mitgemeint ist (Konigs Punkt 1):* fiir Eucken kénne kann die Natur aus sich
selbst keine Ordnung schaffen, sondern muss sich dazu ,,in den Dienst der Geis-
teswelt stellen (183). Deutlich wird an dieser Entgegenstellung, ausgerechnet
unter der Uberschrift ,,Die Gesellschaft“ (183 ff.), das Uberspringen des Gegens-
tandes Gesellschaft: nach dem Muster von Hobbes sieht Eucken in der Natur nur
das Einzelne.'” Als nichste Region im Stufenbau der Wirklichkeit kommt un-
mittelbar der ,,Geist. Eine Selbstorganisation der Gesellschaft war allerdings
schon im aristotelischen Naturrecht vertreten und in neuer Form in der Politi-
schen Okonomie seit Adam Smith untersucht und beansprucht worden.

Folglich tragen nach Eucken diejenigen, die sich darauf berufen (und das ta-
ten in Deutschland anstelle des Biirgertums die Sozialisten), die Schuld an der
»geistigen™ Krise, da sie den Geist iibergehen. Darin steckt sicher auch ein Res-
sentiment sich hintergangen fiihlender Mandarine. Die Sozialisten stellen die
,.geistig* vorgeschriebene Ordnung vom Kopf auf die FiiBe."" Der Sozialismus
kranke vor allem an der ,ungeniigenden Behandlung des Lebensproblemes®

97 ,.Dass dem heutigen Kulturleben eine alles durchdringende und zusammenhaltende
[sic!] Hauptiiberzeugung, ein gemeinsames Ideal fehlt, das kommt immer deutli-
cher zur Empfindung* (Eucken 1896, IV).

98 ,,Die technische Arbeit [...] wird zum Mal} unseres ganzen Lebens [...] So hat die
Natur uns auf unserem eigenen Gebiete geschlagen, indem wir sie unterwerfen
wollten, sind wir ihr unterlegen® (Eucken 1896, 5 f.)

99 ,,.Der Mensch, so heifit es, gehort ganz und gar zur Natur. (...) hinter diesen Mei-
nungen [...] steht eine weltgeschichtliche Bewegung® (Eucken 1896, 3 f.).

100 ,,Denn der Naturprozess gewéhrt ein eigenes Leben [...] nur dem Einzelnen. (...)
Eine innere Unterordnung unter ein Ganzes“, d.h. Selbstorganisationen seien aus
dieser Sicht ,,unbegreifliche Wunder” (Eucken 1896, 11, cf. 185). Hingewiesen sei
auf die Parallele zur atomistischen Sichtweise der neoklassischen Vorstellungen.

101 ,,Die Behandlung ihres [der Gesellschaft] eigenen Ergehens als eines abschlieBen-
den und ausschlieBenden Selbstzwecks ergibt schwere Missstinde, eine Verkeh-
rung des Lebens“ (a.0., 183 — man bemerke die Uneindeutigkeit von ,,.Behand-
lung®: dies kann sich auf Theorie beziehen, aber auch auf Politik). Es muss, wenn
dies ,,Eigenschaften des Ganzen“ werden — und das ist erst der Fall, seit der ,selbst-
stindige Arbeiterstand’ einen ,,wachsenden Einfluss in der Gesellschaft™ (288) er-
langt hat — ,,eine innere Abwendung erfolgen (186).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 279

(290) und konne daher keinen ,,geistigen Lebensinhalt erreichen (289; Fn. 63).
Er scheint sich von jenem angegriffen zu fiithlen, und poltert an diese Adresse zu-
rick: es ,,gesellt sich zur Verkehrtheit der Sache eine Unwahrhaftigkeit der Ge-
sinnung® (184). Da Eucken die Krise als eine geistige geortet hat, verspricht der
Sozialismus keinen Ausweg. Vielmehr schopfe er aus der gleichen Quelle wie
die Industrialisierung (2.4.5, Fn. 106). Seine ,,verstandesméfBige und abstrakte
Art“ zu denken entstamme der ,,Aufklidrung™ (289); so bleibt der Sozialismus,
statt eine Losung zu sein, Teil des Problems (Konigs Punkt 7 in Variation). Doch

immerhin scheint auch Eucken die sozialen Probleme aufzugreifen:'*

,Denken wir an die Probleme der Verteilung der wirtschaftlichen Giiter und [...] die
Ungerechtigkeit, welch dabei der Zufall der Geburt ergibt, [...] die iiberkommene Schei-
dung niederer und hoherer Klassen usw., es bleiben hier manche Probleme, die uns viel
zu tun geben“ (Eucken 1896, 288).

Wer ist dieses ,,uns“? Ist es, wie das Streben nach ,,Gemeinschaft” (267), nach
»Einheit“ und dem ,,Ganzen* (12, 23, 40 etc.) vermuten lisst, das ganze Volk,
das in demokratischer Selbstgesetzgebung solche Probleme angeht? Nein — Eu-
cken will mit ,,Luther, Kant, Goethe, diese[n] Helden geistiger Befreiung, einer
politischen Demokratie entschieden* widersprechen (319), ,,diese Aufklarungs-
tendenz aufs entschiedenste bekdmpfen™ (316). Warum? Zunichst, weil er in der
Diagnose keinen Kapitalismus zugrundelegt, sondern eine vormoderne stindisch-
feudale Gliederung, wie die Terme ,,Geburt™ und ,,iberkommen* verraten (,,wie
aristokratisch die &uBlere Gliederung der Gesellschaft sein mag®™, 184; cf.
Sontheimer 1962, 114 ff.). Den konservativen Apologeten dieser Zeit entnimmt
er die positive Bewertung ,,organischer Ganzheiten, ohne jedoch zu sehen, dass
es auch im Kapitalismus kollektive Akteure (ndmlich Klassen) gibt.

Er iibernimmt die atomistische Beschreibung der Marktgesellschaft, wie sie
auch die Neoklassik betrieb, nur dass sie ihm zur normativen Ablehnung der Ge-
sellschaft als ganzer gereicht. Zwischen der Gesellschaftstheorie und ihrem Ge-
genstand unterscheidet er nicht, und so beschiftigt er sich theoretisch nicht wei-
ter mit ihr."® Er ruft vielmehr zur ,,Wendung gegen die Gesellschaft* (187),'*
obwohl er zu ihr kaum etwas zu sagen hat. Eine philosophische Ethik fungiert als

102 Die ,,Umwilzung der Arbeit* habe ,,groe Wandlungen des Lebens erzeugt* (Eu-
cken 1896, 288 — man bemerke die Reihenfolge: erscheint hier nicht das ,,Leben*
als ,Uberbau’?). Zu diesen kommt Eucken aber erst im -Absteigenden Teil“, nach-
dem seine Theorie schon abgeschlossen ist. Er deduziert nun seine Anwendungen,
ohne dass diese noch etwas fiir die Theorie selbst bedeuten kdnnten (s.o., Fn. 10).

103 Auch hier liegt eine hochidealistische Vermengung von Theorie und Wirklichkeit
vor. Euckens Uberspringen der Gesellschaft ist eine Kreuzung aus zwei Bewegun-
gen: weil er die Gesellschaft als Gegenstand ablehnt (,,hier [...] befindet das Geis-
tesleben® — sprich: Eucken — ,,sich auf einem fremden Boden®, 188), theoretisiert er
sie nicht; und weil er die atomistischen Theorien dariiber ablehnt, nimmt er sie
auch als Gegenstand nicht wahr.

104 Vgl. die positive Bewertung der Gemeinschaft (267). Aus Tonnies 1887 diirfte Eu-
cken auch seine Marxkenntnisse bezogen haben.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Ersatz der soziologischen Analyse. Eucken ist somit Sozialphilosoph par excel-
lence. In Euckens ,,normativer Sozialphilosophie diirfen Akteure der politischen
Biihne nicht der Gesellschaft entstammen:

,»Wird der Mensch so sehr von Naturtrieben beherrscht, ist die geistige Regung so matt,
die moralische Gesinnung so unzulénglich, wie wir es [in der ,,Behandlung® der Gesell-
schaft, also der Gesellschaftstheorie, CH] fanden, so kann die bloe Anhdufung solcher
Elemente [die Masse, CH] unmdglich eine neue Ordnung, einen Stand der Vernunft er-
zeugen™ (185).

Obzwar es also soziale Probleme gibt, diirfen diese doch keinesfalls von den Be-
troffenen selbst gelost werden, selbst wenn diese in der Mehrheit sind (sonst dro-
he ,,unsere ganze Kultur zugrunde® zu gehen, 320). Euckens Kritik des Sozialis-
mus kulminiert darin, dass die Arbeiter (und, wie zu ergénzen ist, ihre ,,instru-
mentelle Vernunft®) nicht selbst zur politischen Tat schreiten diirften (320): ,,Die
soziale Bewegung behauptet einstweilen den Vordergrund des Lebens, aber sie
bedarf dringend einer Ergénzung durch die Kriftigung geistiger Méchte*.

Als ,,geistige Machte* treten diejenigen auf, die sich durch eine ,,Erhebung
iiber den Durchschnitt” auszeichnen (36) und die ,,geistige Arbeit™ leisten (16),
welche schlieBlich immer wichtiger geworden sei (,,Auch die Arbeit wird mehr
und mehr auf das Denken gestellt“, 9); also: die Beamten.'”” Es geht zwar um
Sammlung, aber nur um die der Geister (Eucken 1913). Dem Rest, der ,,Masse®,
empfiehlt er ,,innere Unterordnung™ (1896, 11) unter ,,das Recht des Ganzen des
Staates” (318). Euckens Apotheose des Beamtentums, seine Nookratie (vgl.
Henning 1999, 89), ist allerdings material nicht ausgearbeitet, sie dient lediglich
einer ,,normativen® Kritik des Sozialismus. Wenn schon Sozialismus — 1918 etwa
schien er kaum mehr abzuweisen —, dann solle es ein ,,idealistischer sein (Eu-
cken 1918; cf. Natorp 1920; zum ,,ethischen Sozialismus siehe 2.1.3).

Der zuletzt von Eucken angebotene ,,Weg der Rettung™ (1896, 214) bleibt
hinter den Versprechungen zuriick: durch die ,,noologische Behandlung® (216),
in der die bei Hegel miithsam errungene Reflexionseinsicht der Identitdt von Ver-
nunft und Wirklichkeit zu einer Introspektion verwéssert wird (Konigs Punkt
3),106 will er eine ,iiberwindende Geistigkeit™ (218) aufweisen. Die Losung ent-
steht ,jenseits der Welt der Widerspriiche® (224), und nur in sich selbst, rein sub-
jektiv. Dies fiihrt zu einer ontologischen Aufspaltung der Wirklichkeit (,,zwei
Wirklichkeiten treten auseinander®, 29).'"

105 Ansidtze zu einer ,.geistigen Arbeitswertlehre gab es auch bei Simmel 1900 und
Habermas 1960, 193; 1968a, 79. Noch die Rede von einer ,,Wissensokonomie*
macht davon Gebrauch. Dazu sei nur auf den Abrutsch des neuen Marktes verwie-
sen. Durchschaubar ist, dass es die Intellektuellen selbst sind, die sich als ,produk-
tiv’ anpreisen wollen. Wire dem so, wiirden die Geisteswissenschaften heute sicher
nicht derart unter Kiirzungsdruck stehen.

106 Euckens noologisches Geistesleben ,,umspannt den Gegensatz von Welt und ,,See-
le* (216). Er entwickelte diese Schrumpfform der deutschen Mystik schon 1885/88.

107 Es soll ,,das Leben jenseits des Konfliktes in sich selbst einen Abschluss“ vollzie-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 281

So kehrt bei Eucken die Aporie der Lebensphilosophie wieder: die intendierte
Ganzheit wird durch ihre Vergeistigung zu einer Halbheit; zu einer ,,Einheit*
zwar, aber nur der ,,des Geisteslebens® (1885, 1888), des ,,Reichs der Wahrheit*
(1918).'% Statt die Krise zu iiberwinden, lisst Eucken sie lediglich hinter sich
und bleibt dort: er schldgt die Tiir hinter sich zu. Diese Losung besteht in einer
{iberhohenden Apotheose der Privatsphire.'” Alles dem Entgegenstehende, etwa
Hegels , biirgerliche Gesellschaft*,''® wird in seiner Wirkméchtigkeit gar nicht
erst erfasst. Die Ethik deckt seine Realititsverweigerung.

Eucken vermengt seine Anleihen beim Deutschen Idealismus in fragwiirdi-
gem Aufguss. Die Darstellung lehnt sich an Hegels Phdnomenologie an (Leh-
mann 1943, 140). Kants Unterscheidung der Geltungssphéren von Naturwissen-
schaft und Ethik lehnt er ab,""" um dafiir eine ,,Scheidung der Welten* (220) ein-
zufithren. In dem beschiitzten ,,Reich* erfolgt die ,,Wiedergeburt und Erhdhung*
der Subjektivitdt (218), von hier entspinnt sich eine ,,neue Welt* (218). Damit
kehrt ein Fichtescher Erzeugungsidealismus wieder, allerdings nur in halbierter

hen (218). Die ,,Welt des Beisichselbstseins* sei eine ,,besondere Art des Seins* auf
nur ,.einem Gebiete” (224, Hvg. CH). Damit geht ein ,,Auseinandertreten wie der
Welt so des Lebens* einher, jedoch diirfe diese ,,Zweiheit [...] nicht erschrecken®,
weil die Welt ,,in ihrem wirklichen Bestande® eben so sei (215). Diese Zerspaltung
war Hegel jedoch zutiefst verhasst (2.5.2; 4.2.2).

108 Lehmann analysiert messerscharf, dass Eucken damit einen ontologischen Dualis-
mus von Natur und Geist verfestigt, den ,,geistig* aufzuheben (in einer ,,im Geiste
erneuerten Natur) ihm gerade nicht gelingt (1943, 142).

109 Die rdumlichen Metaphern verweisen auf die heimische Stube, wo die Welt noch in
Ordnung sei: ,.hier beginnt eine in sich selbst gegriindete Innerlichkeit einen eige-
nen Gehalt zu zeigen und ihn gegen alles Fremde und Feindliche durchzusetzen
(218) — gegen die Welt vor der Haustiir. ,,Dies Schaffen [...] bildet ein besonderes
Reich und gibt dies als die Seele des Ganzen* (218). Wir sollen ,,in ihm Stellung
nehmen* und ,,von ihm aus alles iibrige* erleben (219), uns in dieses Reich ,,als in
eine sichere Heimat zuriickziehen™ (222). Eucken feiert die ,,Welt des Beisich-
selbstseins mit festem Eigenbesitz jenseits der Welt der Widerspriiche* (224; zur
Kritik des ,,biirgerlichen Interieurs® Benjamin GS IV, 88; Adorno 1933; MEW 40,
554; aber Marcuse 1964, 255). ,,Fast alle seiner Biicher gipfeln in der Beschreibung
dieser eigentlichen Wendung von auflen nach innen* (Lehmann 1943, 141) ,,Wenn
der Mensch sich so ins Reich der Wahrheit begibt®, dann ist er ,,,bei sich selbst’,
und das bdse Drauflen kann ihm keinen Schaden mehr zufligen®, spottet Lehmann
tiber Euckens ,illusorische Sorglosigkeit (143 f.). Schon Tonnies’ Begriff der
,,Gemeinschaft (1887) enthielt diese ,,Nestwdrme*. Der Wunsch nach dieser tritt
an die Stelle des Begreifens der ,,Gesellschaft®.

110 ,,Eine innere Unterordnung unter ein Ganzes [Hegels Moralitit, CH], die Anerken-
nung eines fremden Rechts [Hegels Staat, CH], Liebe und Aufopferung [Hegels
Familie, CH] sind in diesem [naturalistischen, Fn. 30, CH] Zusammenhange unbe-
greifliche Wunder” (11). Die Gesellschaft fehlt. Wo sie erscheint, trigt sie die In-
signien des Staates: ,,Die Gesellschaft driangt und beengt das Individuum in tyran-
nischer Weise [!], aber wire ohne starke Mittel seine natiirliche Trégheit irgendwie
zu liberwinden?* (188).

111 Denn ,,wo eine einzige Verkettung den ganzen Lauf der Zeit umspannt,...gibt es
kein eigenes Handeln“ (219).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Form: die alte, vorgefundene und die neue, erzeugte Welt stehen unvermittelt ne-
beneinander (,,die eine muss die andere unterwerfen®, 29).112 Um den Dualismus
dieser Fichteanischen Ontologisierung Kantischer Geltungssphiren zu glatten,
bedient sich Eucken Schellings Naturphilosophie: Die ,,Wiedergeburt™ im Geis-
tesleben (218) muss als ,,Bewegung des Weltprozesses* selbst anerkannt werden,
und zwar dogmatisch, als notwendige ,,Grundiiberzeugung® (216).'"

Dieser Eklektizismus vermengt unvertragliche Elemente miteinander: hoch-
komplexe Ergebnisse methodisch aufwendiger Spekulationen werden als schlich-
te Aussagen de re gewertet, die problemlos aneinandergereiht werden konnen.
Euckens Bemiithungen kommen schlieBlich zu einem dsthetizistischen Ergebnis:
erst das in der Absonderung von der Welt entstandene ,,Beisichselbstsein des Le-
bens* (218) verleiht der Welt ihre ,,Seele” (219). Um dies leisten zu konnen, un-
terbaut ihr Eucken eigens eine ,,neue Welt* (220). Aus dieser ,,Uberwelt®, deren
unmittelbarer Zugang gewiss sei,'"* soll die alte Welt nicht etwa iiberwunden
werden, sondern ,,in ein anderes Licht“ treten (224). ,,Weltanschauung* ist hier
wortlich zu nehmen: es geht nur um eine andere Form des Anschauens.'” Der
Endzweck dieser Philosophie besteht darin, den ,,Punkt des ZusammenstoB3es*
der beiden Welten (220), den Alltag, mit ,,geistigen Lebensinhalt®, also mit Sinn
zu fiillen. Eucken ist guten Gewissens deutscher Ideologe.''®

In der Analyse Euckens bestétigen sich Konigs Punkte somit weitgehend: Ei-
ne Reaktion auf den Marxismus (1) zeigt sich darin, dass Euckens Ausgangs-
punkt die ,,Krise* ist und er sich mehrfach mit dem Sozialismus auseinandersetzt.
Dieser stellt fiir ihn einen grofen Teil des Problems dar. Dass sein dsthetizisti-
scher Gegenentwurf dabei Marx verhaftet bleibt (2), zeigt sich an dem Aufgrei-
fen von Termini wie ,,Arbeit” (22, 32, 219, 288) ,,Widerspruch® (18, 214) oder
»Gesellschaft™ (183 ff.), vor allem aber an der praktizistischen Wendung des Du-
alismus zur ,,freien Tat“ (48; es sei ,,das ganze Wesen des Menschen zur Tat und
Entscheidung berufen®, 53).""” Eine verfehlte Hegeldeutung (3) tritt neben dem
formalen Aufbau vor allem an der ,,noologischen Methode* zum Vorschein, die

112 Das ,,Geistesleben bezieht sich nicht von auflen her auf eine Welt* (die vorgefun-
dene), sondern erweitert ,,sich selbst von innen her zu einer Welt*“ (216, vgl. 37 ff.)
— einer zweiten, imaginierten Welt, dem ,,geistigen Sein‘.

113 Auch Liibbe 1963, 181 und Lehmann 1943, 140 f. sehen Einfliisse Kants, Fichtes,
Hegels und Schellings sich durchdringen. Liibbe benennt dabei ein ,,Selektions-
prinzip“, Lehmann zieht daneben noch den vergessenen Klassiker Krause heran.

114 Wir kénnen ,,eines direkten Verhiltnisses zum Quell allen Lebens fiahig* werden
(219, vgl. 241). Diese ,,dirckte Wendung zum absoluten Leben* (220) — eine ,,un-
sinnliche Unmittelbarkeit” (320) — er6ffne die neue Welt.

115 Zum &sthetizistischen Kontext von Neukantianismus und Weltanschauungsphiloso-
phie vgl. Hermand 1977 IV, Lichtblau 1997, 178-279 sowie Krijnen 1998.

116 1914 wurde Eucken zum Bellizisten: er hat ,,Stahlhelm und Uniform [...] ins Geis-
tige hinein tiberhoht* (Liibbe 1963, 185). Der Nationalsozialist Lehmann 1943, 137
ff. kann jedoch Euckens Eintreten flir den Krieg und die ,,deutsche Art“ (Eucken
1896, 319, 331 ff.; 1914, 22 f.; ,, deutsche Freiheit”, 1919) nichts mehr abgewinnen.

117 Auch der ,,Tatkreis* saB in Jena (cf. Fritzsche 1976; zum Aktivismus Linse 1983).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 283

Hegels ,,absoluten Standpunkt“ so leicht haben zu kdnnen glaubt, wie es schon
Hegel seinen Vorgéngern vorwarf; daneben gibt es fragwiirdige Deutungen Fich-
tes und Schellings. Die existentiale Ubernahme des Idealismus (4) besteht darin,
dass ,,Freiheit zwar welthaft ist, diese ,,Welt* aber ein ideelles Konstrukt bleibt
(48, 116, 234).""® Das Konstruktionsprinzip ist idealistisch, allerdings seltsam
halbiert, da es sich auf den ,,Geist” beschrankt und diesen recht gewaltsam totali-
siert (dies erinnert an den ,,Machtspruch der Vernunft“: ,.es soll [...] iberhaupt
kein Nicht-Ich sein®, Fichte 1794, 26, cf. 65).”9 Eucken anerkennt hier die von
Dilthey vorgenommene Trennung der Zustindigkeitsbereiche von Natur- und
Geisteswissenschaft. Dabei nimmt er den beschriebenen Fehlschluss von Genesis
auf Seinsart vor (5), da er sie als ,,Welten* voneinander trennt. Auch eine Prob-
lematisierung der Theorie (6) findet sich, da speziell das rationale Denken der
»Aufklarung® fiir die Krise verantwortlich gemacht wird (289, 319).120

Die ,,Krise der Philosophie” zeigt sich besonders darin, dass Eucken nicht
bemerkt, wie gerade seine Verabschiedung der Theorie die Krise provoziert. In
seinem Uberspringen der Gesellschaft und seinem Verdringen und Unterwerfen
der Natur unterliegt auch Eucken dem Gegenstandsverlust (7), der in seiner
,Noologie* nur prinzipialisiert wird.'”' Gegenstandsverlust und Verabschiedung
der Wissenschaftlichkeit bedingen und verstirken sich. SchlieBlich vertritt Eu-
cken eine resultierende Politik der Identitdt (8): er beschwort die ,,deutsche Art®
(319, 331), die ,,das Recht des Ganzen des Staates* (318) der ,,Demokratie” ent-
gegensetzt (cf. Henning 2001). Die bellizistische Note ist uniiberhérbar.'** Eu-
ckens Schrift ist eine frithe und typische ,,Sozialphilosophie“. Probleme der Zeit
werden durch einen philosophischen ,,Filter hindurch wahrgenommen, welcher
nichtgeistige und nichtnormative Faktoren systematisch ausklammert. So werden
die sozialen Probleme, ihre Ursachen und Losungen als ,,geistige” fehlbestimmt.
Das diskursive ,,Feld” dieses Stils deutschen Philosophierens hat es mit Fichte
und Hegel zur Bedingung gemacht, dass nur ,,Geistiges* hineinkommt.

118 Liibbe sieht hierin eine ,,Existentialisierung des philosophischen Denkens* (1963,
184). Der Modus des Philosophierens ist auf konkrete ,,Lebenshilfe* zugeschnitten;
doch es betrifft auch die Inhalte: es geht um den individuellen Lebenssinn, und wie
bei Heidegger um zwei ,,Lebensarten* (Eucken 1896, 29; 2.5.5).

119 Anders als Fichte und Schelling, die auch die Natur als etwas Geistiges behaupte-
ten, will Eucken mit der Natur brechen (13, cf. 29, 107 ff., 170 f.; cf. Fn. 100 und
110). Dahinter kdnnte eine Rivalitdt zu Haeckel stehen.

120 ,,Der Charakter des Lebens bedarf dringend einer Befreiung vom Intellektualismus*
(127; cf. 1908, 70). Dem wird er in der Tat gerecht — anders als Hegel bezieht er
keinerlei andere Wissenschaften mehr mit ein.

121 Es hat nihilistische Ziige, wenn Eucken wie Fichte (Fn. 33) neben seiner moralinge-
trinkten Geisteswelt nur eine ,,gdhnende Leere* ausmachen kann (1921, 66; ,,inne-
re Leere®, 1908, 43). Soziale Prozesse werden vergeistigt: ,,Das alles [die ,deutsche
Art’, CH], wird nun abstrakten Schablonen zuliebe zuriickgedrangt™ (1921, 319).

122 Es geht im ,,Kampf um die Weltmacht [!] des Geisteslebens“ (169 ff.) um ein ,,Ge-
meinsamwerden (222). Im Ersten Weltkrieg kam diese Tendenz offen zum Aus-
bruch, nicht nur bei Eucken (vgl. Liibbe 1963, 176 ff., 233 f.).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Fiir diesen neuen ,,Gegenstand®, den sich die Theorie selbst ,,konstituiert®, hat
sich mit Dilthey, Simmel und Freyer die Bezeichnung ,,objektiver Geist* einge-
biirgert. Bei Eucken, wo die ,,neue Welt“ (ein ,,liberlegenes Reich als [...] eine si-
chere Heimat®, 222) ihre Eierschalen noch nicht abgelegt hat, ist er noch als das
Oxymoron sichtbar, als das er heute nur deswegen nicht mehr auffallt, weil man
sich an seinen Klang gewdhnt hat.'* Statt solche Theorien at face value zu neh-
men und die Vergeistigung noch heute mitzumachen (Simmel und Heidegger
werden ja oft gelesen wie Zeitgenossen), sollte diese Einsicht ein Anlass sein, die
Angemessenheit dieser Art von Philosophie insgesamt zu hinterfragen — wie es
Marx schon in den 1840er Jahren getan hat. ,,Jedes Kind*“ kennt den Unterschied
zwischen hundert gedachten und hundert wirklichen Talern (KrV, A 599; MEW
3, 13; MEW 32, 552, siche auch das Lob kindlichen Denkens bei Nietzsche und
im NT). Doch die Hoéhen deutschen Geistes wihnen sich iiber solch kindliche
Unterscheidungen nicht selten erhaben.'**

Der Marxismus lésst sich mit Lask (1911, 60 f.) begreifen als ein Hineinragen
der ,,Materie®, also der sich rapide umwélzenden Wirklichkeit, in die ,,Form* des
Denkens, in die philosophia perennis. Die Arbeiter wurden erst in ihrer Partei
und deren Denkern fiir geistige Ohren ,vernehmbar’.'”® Erst in dieser Form, als
Geist von ihrem Geiste, konnten deutsche Denker auf Marx reagieren. Speziell
bei Eucken muss man von einer invertierten Rezeption sprechen. Die Verwer-
fungen, die der Marxismus in der philosophischen Landschaft erzeugt hat, nimmt
Eucken als solche auf und fiillt diese Negativfolien mit neuem Inhalt an. Er ist so
im negativen abhéngig vom Dasein einer marxistisch inspirierten Bewegung, oh-
ne sich jedoch selbst mit Marx auseinander zu setzen.

Marx’ Problematisierung einer solch geistigen Behandlung sozialer Probleme
wird gar nicht erst angesprochen, obwohl es in der ,,Sozialphilosophie* gerade
um soziale Probleme geht.'*® Stattdessen wird er in einem geistigen Gesamtpro-

123 Freyer 1923 meinte, ,,dass der innerste Sinngehalt der kapitalistischen Lebensform
ausgemacht wird von einer bestimmten Moral, Metaphysik und Lebenslehre* (47)
— die wohlgemerkt nicht aus jener entsteht, sondern ihr zugrunde liegt: Der objekti-
ve Geist sei ,,ein tiefstes Apriori [!], aus dem die Teilstiicke dieser Weltanschauung
abgeleitet und in dem sie begriindet sind“ (49, s.u., Fn. 80). Diese Vergeistigung
wird unten ,,Supernormativismus‘ genannt.

124 Cf. 2.3.2, Fn. 52. Kapitel 3 gibt exemplarische Kritiken neuerer Versionen dieses
Denkens und elaboriert die methodische Frage nach der Angemessenheit dieses
Philosophiestils als ,,Selbstreflexion der Philosophie®. Werden gedachte Taler zu
wirklichen oder wirkliche zu nur gedachten erklért, spricht das im Zweifelsfalle ge-
gen den deutschen Geist. Kriterien solcher Entscheidungen sind die internationale
Wissenschaft und der Alltagsverstand (cf. 4.1).

125 Als Uberbringer der schlechten Nachricht wurde der Marxismus selbst zum Schul-
digen gestempelt (cf. 2.4.5, Fn. 106). Auch er dachte ja aufklérerisch (2.1.2, Fn.
23). Er war jedoch nur insofern eine Représentation des Kapitalismus, als er ihn, im
Unterschied zu biirgerlichen Theorien, tabulos analysierte und thematisierte.

126 MEW 3, 131 ff. Marx kritisierte die Vergeistigung mit den Worten: ,,Die Wirklich-
keit wird nicht als sie selbst, sondern als eine andere Wirklichkeit ausgesprochen*

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 285

zess verortet und so nur implizit ,erledigt’ (Eucken 1896, 181, 215). Diese inver-
tierte Rezeption und die dabei entstandenen Standpunkte finden sich bei spéteren
Autoren wieder. Der Gedanke einer Natur, die, obzwar vom Menschen besiegt,
sich in Form der Technik am Menschen richt (Eucken 1896, 5 f.), entwickelte
sich zu einem Allgemeinplatz der Kulturkritik, der bei Rathenau, Simmel und
Klages sowie spéter bei Heidegger und Adorno wiederkehrt. Er findet sich schon
bei Marx (MEW 23, 530), nur dass er der Technik eine genau bestimmte und
somit begrenzte Funktion zuweist (ndmlich die, stindig auf eine Verbilligung
und Expansion der Produktionsfaktoren hinzuwirken, 2.1.6, 2.3.3). Dies aller-
dings iiberging die Kulturkritik, wohl deswegen, weil er dies nicht in philosophi-
schen Versen, sondern in dkonomischer Prosa entwickelte (2.4.5).'%’

Auch soziale und individuelle ,,Pathologien® sind grofle Themen der Sozial-
philosophen. Sie glauben mit Marx, dass man dem abhelfen miisse, nur geben sie
dafiir vorwiegend ideelle Ursachen an (den ,,Intellektualismus®, Eucken 1896,
127, 319; oder die ,,instrumentelle Vernunft®). SchlieBlich gibt es eine Verach-
tung der politischen Formen Westeuropas, die mit krisenhaften Phinomenen in
ursidchlichen Zusammenhang gebracht werden. Die Formulierungen Euckens
nehmen Heideggers Auslassungen iiber das ,,Man‘“ (1927, 126 ff.) bis in die Nu-
ance vorweg. Auch eine Kritik der formalen Demokratie hatte bereits Marx ge-
liefert. Doch auch hier nahm man seine Argumente nicht mehr zur Kenntnis:
ging Marx von einer prinzipiell wiinschenswerten und in Frankreich zeitweilig
verwirklichten Demokratie aus, um deren Grenzen aufzuzeigen, so lehnte die
Kulturkritik die Demokratie schlichtweg, in ,,abstrakter Negation“ ab (3.2.3).

Das Zwischenfazit tiber Eucken ist erniichternd. Wurden Marx’sche Topoi
von der deutschen Philosophie dieser Zeit iiberhaupt aufgenommen, so nur in ei-
ner Transformation ins Philosophische, die ihnen alle kritischen Zihne zog. Ub-
rig blieb eine Geschichtsschreibung geistiger Prozesse, deren Formulierung eine
ganz andere Stofrichtung hatte als die Marx’sche: es ging nur noch um eine Um-
kehr des Denkens der Individuen. Solche Deutungen halten sich in der Philoso-
phie seit hundert Jahren, so dass der Unterschied zu Marx kaum wahrzunehmen
ist (Eldred 2000). Diese Deutung ist eine Generationen von Philosophen tiber-
greifender consensus omnium geworden. Wo, wenn nicht bei Marx, hitte man

(MEW 1, 206). Zusammen mit Engels wollte er ,,den philosophischen Kampf mit
den Schatten der Wirklichkeit, der dem trdumerischen und duseligen deutschen
Volk zusagt, [...] um den Kredit bringen* (MEW 3, 13; cf. MEW 2, 60 f.). Das ist
ihnen auch gelungen, allerdings blieb die Deutsche Ideologie kasuistisch. Sie ist
aber nicht zusammen mit dem Denken von Bauer, Stirner etc. veraltet. Denn ange-
sichts der an Eucken gut sichtbar gewordenen anhaltenden ,,Abhingigkeit von He-
gel“ (MEW 3, 18, 84) bleibt auch die Marx’sche Kritik weiterhin aktuell (cf. E.
Wood 1986), auch wenn sie fiir ihn selbst nur eine Vorstufe war (cf. 2.5.7).

127 ,,Dass die glanzenden Errungenschaften der Physik und Chemie einzig dem Kapital
gedient, dariiber besteht fiir denkende Kopfe heute kein Zweifel mehr (L. Klages
1913, 33). Dieser kapitalismuskritische Anflug ist bei Klages ebenso ornamental
wie spéter bei Adorno (zu ihrer Verwandtschaft Honneth 1983, cf. 2.6.1, 2.6.3).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | PHILOSOPHIE NACH MARX

auch auf Widerstand zu dieser Deutung stoBen sollen? Wir sahen bereits, dass
der Marxismus bei den nachfolgenden Marxisten selbst zur ,,Weltanschauung™
regrediert war. Schauen wir nun, ob sich diese inverse Marx-Rezeption, die phi-
losophisierende Verdrehung, sich auch an wichtigeren Autoren nachweisen lasst.

2.5.4 Georg Lukacs als Mittelsmann

,Die meisten leben nicht, sondern existieren nur mehr* (Ludwig Klages 1913,
29). Diese priagnante Formulierung benennt das ,,.Lebensproblem® (Eucken), vor
das sich die Philosophie um die Jahrhundertwende gestellt sah. Tatsdchlich ist
eine Existentialisierung der Fragestellungen festzustellen: es geht, paradox ge-
nug, um allgemeine Antworten auf den individuellen ,,Sinn des Lebens*.'%®

Diese heute recht merkwiirdig anmutenden Fragestellung zeigt die ,,Erlo-
sungsbediirftigkeit der Epoche“.'” Wie an Eucken deutlich wurde, konnte der
Marxismus der Philosophie in dieser Frage kaum behilflich sein.'*’ Er reprisen-
tierte im Gegenteil die ,,Masse, die durch ihre lauten Anspriiche den Status der
Gelehrten zu bedrohen schien (,,Leer ist es auf dem Parnass®, L. Klages 1913,
29; cf. Tillich, GW II, 40; Gasset 1930, De Man 1952, Canetti 1960). Umso be-
merkenswerter, dass einer, der aus gutem Hause kam und daher der ,,Masse*
kaum zugetan war, und der dieses ,,Lebensproblem® in pragnanter Weise formu-
liert hat, dennoch den Weg zum Marxismus fand: Georg Lukacs. Er war zutiefst

von Dilthey, Simmel und Weber beeinflusst."!

128 Dies ist eine Nachfolge des spét entdeckten Kierkegaard. Heimann 1929 sieht in der
,Existenz die Synthese der vorherigen Paradigmen ,,Geist™ und ,,Leben* (fiir das
18. und 19. Jahrhundert). Der Unterschied zwischen ,,Leben* und ,,Existenz‘ ist al-
lerdings gering — man kann die Existenzphilosophie auch als Bestandteil der Le-
bensphilosophie sehen. Schon Dilthey wollte sich mithilfe einer Weltanschauung
von der ,Masse” moglichst distinguieren (siehe Schulenburg 1923). Zur Rolle
Kierkegaards vgl. Lukacs 1911, 13; 1967, 11; Rentsch 1990, 139 f.

129 Rentsch 1990, 97; cf. Bry 1924, Lukécs 1954, 367; Cancik 1982, Linse 1983, Bolz
1989. Wie wir nach Freud und nach 1968 wissen, liegt der individuelle Lebenssinn
im individuellen Leben. Uber die ,,Jemeinigkeit* ldsst sich allgemein kaum etwas
Sinnvolles sagen. Natiirlich kann in der Bildung einer autonomen Personlichkeit
Hilfe vonnéten sein, aber weniger von Seiten der Philosophie, sondern eher von In-
stanzen, die zu Einzelfallbetrachtungen fihig sind (theoretisch etwa die Psycholo-
gie und Piadagogik). Wird die Suche nach individuellem Lebenssinn in die Philoso-
phie iibertragen, fiihrt sie zu Verzerrungen — Autoren werden zu Entertainern auf
der Suche nach einem Markenzeichen. Vielleicht forderte Aristoteles deswegen,
man solle erst im Mannesalter philosophieren. Etwas anderes ist die formale Frage,
was menschliches Leben iiberhaupt sinnvoll machen kann. Wer sie stellt, hat nicht
sich selbst im Auge, jedenfalls nicht primér. Rickert warf der Lebensphilosophie
vor, den Unterschied zwischen Theorie und Biographie einzudampfen: ,,In dem
Lebenssumpf der Modephilosophie gibt es oft nur noch Froschperspektiven® (1921,
33). Der Philosoph ,,muss iiber dem stehen, was er theoretisch zu erfassen sucht, al-
so auch tiiber sich selber (1934, 8).

130 Vgl. Rolfes 1971, Ehlen 1975 und das ,,Jugendweihe“-Buch (Buschendorf 1954).

131 Siehe das Vorwort zu Lukacs 1916, 5 ff. von 1963, Rosshoff 1975, A. Heller 1977,

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 287

Nur widerwillig wurde seine Version des Marxismus, die fiir den ,,westlichen
Marxismus“ geradezu stiftend war, auf diese fragwiirdige Herkunft hinterfragt;'**
vielleicht, weil die anderen Autoren dieser Traditionslinie diesem Feld der biir-
gerlichen Philosophie selbst zu verhaftet waren, um darin ein Manko zu sehen.'**
Denn die frithen Schriften von Lukacs macht ihre Augenhohe zur Kultur der Zeit

aus. Man vergleiche die bigotte Redeweise von Euckens zwei ,,Lebensarten:

»dort der Durchschnitt der menschlichen Art und Lage als MaB, hier das Geistige liber
jene Stufe hinausgehoben und als Mafl und Norm dem Menschen entgegengestellt; dort
iiberall einengende Schranken einer naturhaften Besonderheit, hier ein Leben und
Schaffen aus der Unendlichkeit* (Eucken 1896, 29; vgl. 215);

mit der auf der Hohe der zeitgendssischen Kunst stehenden Version von Lukacs:

,»Das Leben ist eine Anarchie des Helldunkel: nichts erfiillt sich je in ihm ganz [...], nie
bliiht etwas bis zum wirklichen Leben. Leben: das ist, etwas ausleben kénnen. Das Le-
ben: nie wird etwas ganz und vollkommen ausgelebt. [...] Man muss zuriickfallen ins
Dumpfe, man muss das Leben verleugnen, um leben zu kénnen (Lukacs 1911, 219).

Lukacs sah nun eine Auflésungsmdglichkeit dieses Lebensproblems in der hohen
Kunst: ,,Das Vollkommensein ist das Da-Sein [!] der Menschen in der Tragddie*
(1911, 225). Das macht es umso unwahrscheinlicher, dass ausgerechnet er sich
dem Marxismus zugesellen sollte, der ja nicht unbedingt fiir seine Kulturbeflis-
senheit bekannt war.'** Doch der Schein triigt. Gerade durch diese Herkunft war
Lukacs’ Marxismus der ,,konsequente Vollstrecker” (Luckhardt 1994, 259) der
Lebens- und Existenzphilosophie.'” Die radikale Entscheidung, die der Uber-

Keller 1984, Beiersdorfer 1985, Dannemann 1987, Jung 1988, Luckhardt 1994; sie-
he auch unten, Fn. 135, 137 und 154.

132 AuBler von doktrindren Kommunisten, deren Kritik sich im Aufweis des Abwei-
chens von der Parteilinie erschopfte (Rudas 1924, Steigerwald 1980, Lukacs 1925).

133 Auch Horkheimer, Adorno und Marcuse kamen aus gutem Hause. Es gibt ,,von Lu-
kacs bis Althusser, von Korsch bis Coletti eine ,,iiberwéltigende Dominanz von
Berufsphilosophen® (P. Anderson 1978, 77). Es kam zu einer fortschreitenden
,.Preisgabe der 6konomischen und politischen Strukturen als Schwerpunkt der The-
orie* (76). ,,So legte der westliche Marxismus als ganzer paradoxerweise den Weg
von Marx’ eigener Entwicklung in umgekehrter Richtung zuriick. Wo der Begriin-
der des historischen Materialismus sich von der Philosophie immer weiter weg und
auf Politik und Okonomie als die zentralen Gebiete seines Denkens zubewegt hatte,
kamen die Nachfolger [...] immer starker auf die Philosophie zuriick* (81, cf. Licht-
heim 1971). Es ist im Grunde noch schlimmer: es gab meist gar keine Okonomie,
von der sie sich hitten entfernen konnen, und ihre Philosophie unterlief noch den
frithen Marx: War dieser Hegelkritiker, so waren jene Hegelianer. Hierin liegt eine
,,Riickkehr zum objektiven Idealismus* (Wellmer, in: Honneth 1977, 478).

134 Es sei denn, man deutet ihn vorab als dsthetisches Experiment (cf. Groys 1988).
Zwar zog der Kommunismus viele Kiinstler an, und es gab Versuche, eine proleta-
rische Gegenkultur aufzubauen, da man von der biirgerlichen Kultur meist ausge-
schlossen war (Negt 1972; Gorsen 1981, 83 ff.). Aber die Intention war nicht dsthe-
tisch (Bohrer 1978).

135 Luckhardt 1994 stellt die Rolle Simmels in den Vordergrund. Fiir Jung 2000 ist der

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | PHILOSOPHIE NACH MARX

gang zum Marxismus fiir Lukacs bedeutete, 1dsst sich aus der dsthetischen Exis-
tenzphilosophie selbst am besten verstehen — ist doch die ,,Entscheidung* gera-
dezu das Urwort des Existentialismus.'*®

Die kultur- und &sthetiklastige Version des Marxismus, die Lukacs entwickel-
te, stellt eine gewisse Kontinuitéit zu seinen groB3- bzw. anti-biirgerlichen Anfén-
gen dar. Trotz des Bruchs durch die Entscheidung zum Marxismus ist Lukacs’
umfangreiches Werk eine Einheit: seine spite Asthetik von 1963 etwa fiihrt die
von 1914-18 fort (siche Michel 1972, Jung 1989, 30 ff.; Pasternack 1990). Was
fiir ein Denken war es aber, von dem aus und mit dem Lukéacs in den Marxismus
ging, und in den er ihn {berfiihrte? Ausgehend von einer ,,Geschichtsphiloso-
phie®, die sich schon 1908 an der Geschichte dsthetischer Gattungen orientierte,
konstatiert er kurz vor seiner Konversion fiir die Gegenwart ein ,,Zeitalter der
vollendeten Siindhaftigkeit (Lukacs 1916, 157, nach Fichte). Aus diesem hofft
er auf eine ,,neue Welt“ (157, cf. 15; 1911, 69/100; siche Eucken), eine ,,neue
und abgerundete Totalitét aller, die sich aber wie bei Eucken in einer geistigen
Scheinwelt, ndmlich in einer ,reinen Seelenwirklichkeit” abspielten soll (1916,
157)."” Damit teilt der junge Lukacs die Primissen der ,,Geisteswissenschaft* —
die Theorie des Romans sei dafiir ein geradezu ,,typischer Reprisentant®, stellt
der alte Lukacs spéter fest (9). Driicken wir es in Konigs Punkten aus:

Auch Lukacs geht von Hegel aus (Punkt 3; cf. Lukacs 1916, 9 f.; 1967, 11,
22), den er existentialistisch liest (Punkt 4; Lukacs 1916, 13 spricht von einem
»Kierkegaardisieren der Hegelschen Geschichtsdialektik). Dabei diagnostiziert
auch er eine geistige Krise (die ,transzendentale Obdachlosigkeit”, 35, cf. 6;
1951, 7 f.; Punkt 7), und verliert dariiber den Bezug zur Realitit (Punkt 6)."*® Der
letzte Punkt, das Uberschlagen in eine Ethik bzw. Politik, ist mit der ,,neuen
Welt“ nur angedeutet. Der Witz an Lukacs ist, dass er dariiber, durchaus im Sin-
ne von Wittgenstein, kaum geredet, sondern wenig spiter eben gehandelt hat.'*’

Ubergang zum Marxismus eine ,,folgerichtige Konsequenz® (18), auch Lukacs
selbst habe das so gesehen (23 f.; cf. insgesamt Lukacs 1981).

136 Vgl. Eucken 1896, 53, 215; Krockow 1958. Ahnlich argumentierte Sartre (1964).

137 Da Jay 1984 dem jungen Lukacs verhaftet ist, libersieht er die Rolle Diltheys fiir
Lukacs’ Konzept der ,,Totalitdt (77 f.; cf. 155): Dilthey sprach von der ,,Totalitédt
der Gemiitskréfte“, die ,,nie von der Intelligenz ganz aufgeklart werden* kann (GS
VII, 401; cf. Jung 1988). Jay geht bis auf Parmenides (25) und Spinoza zuriick
(28). Zuletzt tritt Habermas als Retter der Totalitét auf (462) — derjenigen Diltheys,
nicht der von Marx (Habermas 1968b, 178 ff.).

138 Nicht ,,einmal auf der Ebene der abstraktesten Gedanklichkeit gab es damals bei
mir Vermittlungen von der subjektiven Stellungnahme zur objektiven Wirklich-
keit* (Lukécs 1916, 6). Seinem Ausspruch, dass es ,.keine spontane Seinstotalitéit
mehr* gebe (32, cf. 49), stellt er ex post Gottfried Benn zur Seite: ,,,es gab ja auch
keine Wirklichkeit [!], hochstens noch ihre Fratzen“ (12, nach Benns Bekenntnis
zum Expressionismus von 1933; vgl. 2.6.1, Fn. 20).

139 Bis auf gelegentliche antikantische Ausbriiche (,,Die Ethik! Das von auflen Kom-
mende! Das uns aufgedringte, uniibertretbare Gesetz!*“ 1911, 213; ,,Das Sollen totet
das Leben®, 1916, 43) fallen Lukacs’ AuBerungen zur Ethik in die Zeit nach der

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 289

Leben und Werk gehdren bei Lukacs somit ebenso zusammen wie die ver-
schiedenen Teile des Werks. Es stellt sich daher die Frage, ob der neue, marxisti-
sche Standpunkt von Lukacs nicht selbst noch ein ,,geisteswissenschaftlicher*
ist.'*” Finden sich Kontinuititen von Lukacs’ Lebensphilosophie in seinen mar-
xistischen Werken? Stellt man die Frage so, ist sie fast beantwortet. Der alte Lu-
kacs dehnte die Kritik an seinem Friihwerk ja bis auf Geschichte und Klassenbe-
wusstsein (ein ,,Uberhegeln Hegels*) aus.'*' Was machte Lukacs’ Frithwerk né-
herhin aus? Auch der frithe Lukacs geht, wie wir sahen, von einer ,,Krise* aus,
die vorrangig geistigen Charakter hat. In dieser Krise stellt sich das Lebensprob-
lem, also die Frage: ,,wie kann das Leben wesenhaft werden* (1916, 23). Lukacs
geht es keineswegs nur um sich selbst, sondern auch um das Individuum in einer
abstrakten Hinsicht (das ist die Paradoxie des Lebensproblems). Was den ,,tra-
genden und positiven Sinn“ der Welt und des Lebens ausmacht, ist ,,die Totali-
tat“ (27). Lukacs versteht darunter die Geschlossenheit des Weltbildes eines In-
dividuums. Die Verwandtschaft zu Dilthey ist uniiberschbar.'** Das Problem, von
dem Lukacs ausgeht, ist zundchst ein individuell-geistiges, ein betont ,,biirgerli-
ches also. Mit Simmel, der hier Mandeville modernisiert, wird ein Zusammen-
hang von Vergesellschaftung und Individualisierung hergestellt. Allerdings kehrt
ihn Lukécs gegeniiber Simmel um: fiir Simmel (1908) wie schon fiir Marx
(MEW 2, 127, MEW 3, 74; MEW 13, 615) ist Vergesellschaftung eine Voraus-
setzung der Individuierung. Lukacs sieht nun die vollendete Individuierung als
Voraussetzung einer hoheren Vergesellschaftung an. So heif3it es einmal {iber die

Sozialistischen Entscheidung (vgl. Tillich 1933). Uber Ethik spricht er 1917 nur
nebenher und erkenntnistheoretisch-abstrakt. Noch 1918 erschien ihm der ,,Der
Bolschewismus als moralisches Problem* (1975, 27 ff.).

140 Meist wird eine Phasen eigenwilligen Denkens (von der Zeit als Volkskommissar

und den frithen politischen Aufsitzen iiber die neuaufgefundene Selbstverteidigung

von 1925 bis zu den Blumthesen von 1929, cf. Kammler 1974) unterschieden von
der Zeit der Ubernahme des verordneten dialektischen Materialismus. Doch der

Selbstdenker Lukacs kam immer wieder hervor, die Zweiteilung ist artifiziell. Co-

letti meint, dass Lukacs im DiaMat einen dhnlichen Hegelianismus vorfand wie

den, aus dem er kam (1976, 172; cf. H. Gente in Stalin 1950, 80 f.).

Lukacs 1967, 22. Diese ,,Hegelsche Uberspannung® beschreibt Lukacs 44 Jahre

spéter als ,,eine Konstruktion, die an kithner gedanklicher Erhebung iiber jede

Wirklichkeit objektiv den Meister selbst zu iibertreffen beabsichtigt (25). Zur

Selbstkritik vgl. auch 1968, 645. Schon die Abrechnung von 1954 hatte entschie-

den selbstkritische Ziige, allerdings unausgesprochen, wie iiberhaupt viele von Lu-

kacs Schriften einen biographischen Bezug haben (Jung 2000, 23 f.; cf. Grunenberg

1976). Auch darin ist er Existentialist geblieben.

142 Cf. Jung 1988. Lukacs’ ,, Totalitdt™ ist die Geschlossenheit eines Werkes: ,, Totalitdt
[...] bedeutet, dass etwas Geschlossenes vollendet sein kann® (1916, 27). Die ,,dia-
lektische Totalitétsbetrachtung® (1923, 22) — von der Lukacs ebenso wenig wie
spéter Adorno anzugeben weil}, wie sie zu erlangen sei — ist auf den Gedanken des
idealistischen Systems bezogen: die grofite ,,Antinomie des biirgerlichen Denkens*
besteht darin, dass sie es nicht zum System bringt (1923, 128; zur affirmativen Hal-
tung zum Systemdenken bereits 1911, 29/36). Zum Konzept ,, Totalitdt” Jay 1984.

14

—_—

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Romantiker (dies 14sst sich, wie vieles bei Lukacs, auch autobiographisch lesen):
,»sie hofften, gerade die heftigste Entfaltung der Personlichkeit werde letzten En-
des die Menschen einander wieder néher bringen (1911, 75/108).

Eben diese Totalitit, diese Geschlossenheit des individuellen Lebenshorizon-
tes, ist nun aber abhanden gekommen — wie Lukacs, auch hier Idealist, andeutet,
vermutlich durch geistige Prozesse (1916, 16). Doch es gibt eine Macht, die das
dndern konnte: Die Kunst kann individuellen Lebenssinn ermdglichen, weil, zu-
mindest nach Diltheys Hermeneutik, Totalitit ,,formendes Prius jeder Einzeler-
scheinung™ ist (1916, 27).143 Nach dem vorgeblichen Zerfallen der ,,Einheiten®
(1916, 31) konnte nur noch die Kunst Totalitdten aufzeigen — in dieser &sthetizis-
tischen Kompensationsthese folgte ihm dann die Frankfurter Schule.'* Denn
Kunst enthdlt Ganzheit, oder besser: verschiedene Kunstwerke enthalten ver-
schiedene individuelle Ganzheiten. Lukacs gibt spéter einen Hinweis auf die Ar-
beitsweise, die er, Mannheim und andere entwickelt hatten:

,»Es wurde Sitte, aus wenigen, zumeist blof intuitiv gefiihlten Ziigen einer Richtung, ei-
ner Periode etc. synthetisch allgemeine Begriffe zu bilden, aus denen man dann deduk-
tiv zu den Einzelerscheinungen herabstieg und so eine grofziigige Zusammenfassung zu
erreichen meinte” (1916, 7).

Karl Mannheim nannte dies ,,Stilanalyse“. Sie war nicht zufillig der Kunstge-
schichte entlichen.'*® Aber es enthilt zugleich das Problem, das der moderne
»otil der Stillosigkeit* zu haben meinte: das Relativismusproblem (Simmel 1900,
591 ff.). Denn die Kunst kann ,heute* gerade keine Totalitdt mehr erzeugen —
erst hier wird der Blick auf die Wirklichkeit gelenkt, ausgehend vom Subjekt und
vermittelt {iber die Kunst —, weil ,,die Welt™ dies nicht mehr hergibt: ,, Totalitit
des Seins'*® ist nur méglich, wo alles schon homogen ist, bevor es von den For-
men umfasst wird, wo die Formen kein Zwang sind* (Lukacs 1916, 28).

Eine ,,neue Welt“, wie immer sie auch aussehen mag, ist also das Fernziel.
Moglich wire sie nur iiber den Weg einer ,,neuen Kultur®, zu der wiederum ,,die

143 Die ,,Totalitédt des transzendenten Weltaufbaus* — also nicht so sehr der realen Welt
als vielmehr der ,,Weltanschauung™ — ist ,.fiir jedes Einzelgeschick das vorbestimm-
te, sinngebende und umfassende Apriori“ (Lukacs 1916, 57). Diese dogmatische
Vorordnung eines transzendental leistenden Mega-Subjektes begegnet bei Heideg-
ger erneut (2.5.5; vgl. bereits Freyers ,,Apriori“ des objektiven Geistes, Fn. 80,
123). In der Gegenwart wird diese noch immer tradiert, wenn auch euphemisiert als
Sage vom ,,normativen Rahmen* (siche dazu 3.1.3).

144 Zur ,,Biirgerlichkeit” der Kritischen Theorie Willms 1969, 82 ff.; Riedel 1994.

145 Barboza 2002 geht der Bedeutung der Kunstgeschichte fiir Mannheim nach. Licht-
blau 1997, 178 ff. und Luckhardt 1994 beschreiben die generelle Bedeutung der &s-
thetischen Dimension fiir die Kultursoziologie dieser Zeit. Michel 1972 versteht die
Asthetik als Klammer des gesamten Werkes von LukAcs.

146 Das meint hier: innerhalb des Kunstwerks, und damit des individuellen Lebenshori-
zontes, das durch die Kunst geprigt wird. Das ,,Sein* im Sinne von real Seiendem
ist vielmehr durch das ,,alles” angesprochen. Man bemerke hier iibrigens den un-
iibersehbaren Einfluss von Emil Lask (cf. Rosshoff 1975).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 291

einzig mogliche Grundlage nur eine Kunst* ist (1911, 71/103). Hier gerét Lukacs
in einen Zirkel, der sich wenig spiter in anderer Besetzung wiederholen wird. Er
besteht darin, dass die Menschen, die so etwas bilden kdnnten, gerade vor dem
Lebensproblem stehen, dass die ,,Entfaltung der Personlichkeit™ (1911, 75/108)
eben jene Kunst voraussetzt, die sie erst schaffen sollen. Es miisste erst eine
»heue Kunst“ erschaffen werden, die eine Totalititsbetrachtung vollbringen
kann, damit sich die ,, Totalitdt™ selbst bilden kann — also das Weltbild von Men-
schen, die in der Lage wiren, eine ,,neue Welt”“ zu schaffen. Doch diese ,,neue
Welt* wire nétig, damit eine neue Kunst und neue Kultur entstehen kann.

Aus diesem schlechten Zirkel kann nur ein Wunder helfen, das als deus ex
machina von aussen hinzutritt. Ahnlich wie beim klassenbewusstlosen Proletariat
ist es eine selbsternannte ,,Avantgarde®, die — woher auch immer — die Mittel und
das Wissen hat, den Zirkel aufzusprengen. Hierin driickt sich die Fremdheit aus,
die die Intellektuellen, die sich diese Rolle damit ja selbst auf den Leib schnei-
dern, gegeniiber der Gesellschaft empfinden, in der sie sich selbst nicht mehr
verorten konnen.'” Zwar unterscheidet Lukacs’ pessimistische Einschétzung ihn
von rechtskonservativen Denkern, die eine solche Totalitit dennoch in der Kunst
suggerieren (wie Stefan George), oder die eine solche Homogenitit gewaltsam
erzeugen wollen (wie Carl Schmitt)."*® Zugleich zeigt sich aber gerade hier Lu-
kécs’ Vergeisteswissenschaftlichung: eine priskriptive Asthetik tritt formend in
die Analyse hinein (,,Formen* diirfen kein ,,Zwang® sein) und iiberldsst die Ein-
schitzungen, wann Formen Zwang sind, und wann ,,alles homogen* ist, dem as-
thetischen Geschmacksurteil. Am Ende von Lukacs’ Frithwerk steht eine ,nor-
mative Sozialphilosophie®. Doch das ist keine Errungenschaft, nach der sich heu-
tiges Philosophieren als Vorbild zu richten hétte. Spéter urteilt er iiber die oben
zitierte Methode der Stilanalyse richtig, dies seien ,,willkiirliche Konstruktionen*
gewesen (1916, 11).'* Die Ethik stellt hier — wie schon bei Bernstein und
Schelsky — eher einen Liickenfiiller dar (cf. 2.1.2, 2.4.6, 2.4.3).

147 ,,Das Dasein [!], die Zugehorigkeit zum Leben, die Platzierung und die Stellung-
nahme des grolen Menschen in der Gegenwart ist immer gefahrvoller und zweifel-
hafter geworfen” (Lukacs 1911, 69/100). Auch die Gebriider Jiinger, der George-
kreis und andere selbsternannte ,,Antibiirger* meinten aus der plumpen Masse her-
auszustechen (Bourdieu 1988, 29; Bering 1978, Bergsdorf 1982, Lepenies 1992).

148 Cf. Gangl 1994. Dieses eher liberale Geschmacksurteil kdnnte mit zur Beliebtheit
von Lukacs im Westen beigetragen haben.

149 Lukacs nennt sie spiter einen ,,abstrakt-utopischen®, aggressiven und paradoxen I-
dealismus® (1967, 14, 12). Erinnert sei daran, dass Nietzsche aus demselben Motiv
— eine Erneuerung des (individuellen) Lebenssinnes aus der Erneuerung der Kunst
— politisch exakt gegenteilige Konsequenzen gefordert hatte: er trat nicht fiir eine
neue ,,Gemeinschaft ein, sondern fiir eine neue Sklaverei: ,,damit es einen breiten,
tiefen und ergiebigen Erdboden fiir eine Kunstentwicklung gebe, muss die unge-
heure Mehrzahl im Dienste einer Minderzahl, tiber das Maf3 ihrer individuellen Be-
diirftigkeit hinaus, der Lebensnot sklavisch unterworfen sein. Auf ihre Unkosten,
durch ihre Mehrarbeit [!] soll jene bevorzugte Klasse dem Existenzkampfe entriickt
sein®. Fiir Nietzsche ist ausgemacht, ,,dass zum Wesen einer Kultur das Sklaven-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Lukacs wire nicht Lukacs, hitte er dies nicht selbst bemerkt. Seine Unzufrie-
denheit mit seinen eigenen Arbeiten gab er schon in dem Essay iiber den Essay
zu erkennen. Er gab zu, dass die vom Essayisten gefallten Urteile nur auf Kredit
gefillt seien, sie entbehrten der wirklichen theoretischen Rechtfertigung und sei-
en ,,bei Gelegenheit von ... entstanden (1911, 27/33):

»hur durch die richtende Kraft der geschauten Idee [durch den Ausweis der Urteilskrite-
rien, CH] rettet er sich aus dem Relativen und Wertlosen — wer gibt ihm aber dieses
Recht zum Gericht?* (1911, 28/35). Der Essayist ,,ist ein Taufer, der auszieht, um in der
Wiiste zu predigen von einem, der da kommen soll [...] und wenn jener nicht kommt —
ist er dann nicht ohne Berechtigung? Und wenn jener erscheint — ist er dann nicht iiber-
fliissig geworden?* (29/36).

Diese Friihphilosophie war zutiefst biirgerlich konzipiert: Die normative Sozial-
philosophie er6ffnet den Ausblick auf eine ,,neue Welt*“ (157; cf. 1911, 69). Die-
se ist deswegen notig, weil nur in ihr die Kunst wieder zu einem geschlossenen
Weltbild durchstoBBen kdnne. Die Kunst wiederum ist dafiir nétig, dass das Indi-
viduum sich verwesentliche (eine ,,Ethik der Genialitdt™, 1911, 69).150 Lukacs’
Haltung in der ungarischen Revolution 1919 bestitigt diese Rangfolge: Politik
sei ,,blofl Mittel, die Kultur ist das Ziel“.>! Ist in dieser Heilslehre der Kunst die
Bedeutung und Wirkmacht der Kunst nicht immens iiberschraubt? Zumindest ist
sie gegeniiber Marx auf den Kopf gestellt. Der spitere Lukacs distanzierte sich
von ihr, wenn auch verdeckt — im Medium einer Schellingkritik (1954, 114 ff.).
Wie manifestiert sich diese vergeistigte Grundorientierung nun in Lukacs’
marxistischen Schriften? Eine Diltheysche Orientierung auf ,,geistige* Totalitdt
ist dort nach wie vor priagend, nur glaubt er sie jetzt gefunden zu haben. Im friih-
marxistischen Oeuvre versteckt sich das in Anspruch genommene ,,System* noch
unter der Leerformel ,,dialektische Totalitdtsbetrachtung® (1923, 22). Der éltere
Lukécs bezog sich dann affirmativ auf den dialektischen Materialismus (der
Geist Hegels aus den Hiinden von Engels, Lenin und Stalin),'** auch wenn er ihn
in seinen Systemen, der groBen Asthetik und der groBen Ontologie (Lukédcs 1963
und 1968), noch einmal zu modifizieren trachtete. Eine spekulative Identitdt von
Idealismus und Materialismus ist hier mit Hinden zu greifen: Lukacs wirft sich

tum gehore* (Nietzsche 1930, 211 f.; Nachlass). Noch fiir Hayek und Friedman
Ubrigens ist die hohe Kultur ein Argument fiir die Ungleichheit (Friedman 1962,
168;3.2.1).

150 Eine Ethik der ,,Verwesentlichung“ (zu Lukacs cf. Keller 1984) tritt bei Heidegger,
volkisch tliberformt, erneut auf (Bourdieu 1988, 88f.), und wird schlielich zum
NS-Gemeingut (cf. Henning 1999, V1.4).

151 Lukacs 1975 1, 94; cf. 132 ff. (,,Alte und neue Kultur“ von 1919). Mitten im Ge-
schehen wurden Mitrevolutiondre angehalten, sie sollen ,,erst einmal ,Die Briider
Karamasow’ von Dostojewski lesen” (Jung 1989, 82, cf. 84). Auch spiter ergriff
Lukacs fiir die biirgerliche Kunst und Asthetik des 19. Jahrhunderts Partei.

152 Zur Verwandtschaft des DiaMat mit Hegels Naturphilosophie Coletti 1976, 7-58.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 293

auf ein System, das sich zwar materialistisch nennt, aber nach einer dhnlich apri-
oristischen und deduktiven Methode verfahrt wie die idealistischen Systeme.

Mit der ,,Marx’schen Methode* (1923, 13; cf. Bernstein 1899, 17; 2.3.2), die
wie jede wissenschaftliche Arbeit sich zundchst der zugrundeliegenden Materie
bzw. den Anschauungen von dieser widmet und ihr nur die Formen zuschreibt,
die sich an ihr selbst ausweisen lassen, hat diese Systemphilosophie kaum noch
etwas gemein (Kolakowski 1977 111, 324 ff.). Von der Angewiesenheit auf Empi-
rie hatte sogar Lukacs’ neukantianischer Lehrer Emil Lask noch mehr gewusst.
Auch als Marxist bleibt Lukacs dem idealistischen Systemdenken verhaftet.

Sein beriihmtestes Werk kritisiert das Biirgertum deswegen, weil seine Philo-
sophie zu einer solchen Totalititsbetrachtung (,,Weltanschauung®) nicht mehr be-
fahigt sei (Lukéacs 1923, 122 ff.). Dies liege aber nicht an verbesserungsfahigen
inhaltlichen Fehlern, sondern der Vorwurf wird in Umdrehung des genetischen
Fehlschlusses auf das Subjekt der Wissenschaft verlingert."”® Wie nur in einer
Identitétsphilosophie mdglich, wird von der Theorie auf das Sein zuriick ge-
schlossen, obzwar dies fiir Lukacs nicht mehr homogen, sondern in zwei Klas-
senlager gespalten ist. Die biirgerliche Philosophie bringt es nicht deswegen zu
keiner ,,Totalitdtsbetrachtung™ mehr, weil sie faktisch falsch philosophiert, son-
dern weil sie durch ihr falsches ,,Sein“ gar nicht anders denken kann:

»dies wire nur moglich, wenn die Philosophie durch eine radikal anders gerichtete Fra-
gestellung, durch ein Gerichtetsein auf die konkrete, materielle Totalitét des Erkennba-
ren [...] die Schranken dieses [...] Formalismus durchbrechen wiirde. [...] Es ist klar,
dass die Philosophie der biirgerlichen Gesellschaft hierzu unfahig sein musste [...] eine
radikale Verdnderung des Standpunktes ist auf dem Boden der biirgerlichen Gesell-
schaft unmdglich® (1923, 121).

Der Grund fiir die Unméglichkeit ist die Identitit von Denken und Sein in der
Vorstellungswelt von Lukdcs. Einem vulgérmarxistischen Determinismus ent-
kommt man also durch eine vergeistigende Hegelianisierung gerade nicht, auch
wenn es das Lehrbuchwissen {iber Lukacs gern so hinstellt. Geschichte und Klas-
senbewusstsein kulminiert darin, dass es endlich den konkreten Triger gefunden
habe, der als ,,das identische Subjekt-Objekt des Geschichtsprozesses* (1923,
217) die Spaltung des Denkens in Subjekt und Objekt (136, 181) authebt — woran
der deutsche Idealismus bislang vergeblich gearbeitet hatte. Darin, dass hier ein
,Triger ins Spiel kommt, zeigt sich der idealistische Ansatz."* Lukacs entwi-
ckelt seinen Ansatz innertheoretisch. Worauf es ihm ankommt, die theoretische
LIntention auf die Totalitdt der Gesellschaft” (190), wird dem Proletariat eher un-

153 ,.Die biirgerliche Wissenschaft betrachtet die Erscheinungen der Gesellschaft [...]
stets vom Standpunkt des Individuums. Und vom Standpunkt des Individuums
kann sich keine Totalitdt ergeben* (Lukacs 1923, 40).

154 So Kammler in Lukacs 1975 I, 22; P. Anderson 1978, 93 f.; Jung 1988, 86; Jung
2000, 87 (cf. Fn. 131, 135, 137).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | PHILOSOPHIE NACH MARX

terschoben, ,,zugerechnet* (89).155 Nicht das wirkliche Proletariat, sondern sein
»Bewusstsein“ ist der entscheidende Faktor (,,Aus der Krise des Kapitalismus
kann nur das Bewusstsein des Proletariats den Ausweg zeigen®, 88). Dies sei
nicht zu verwechseln mit dem ,,tatsdchlichen, psychologischen Bewusstseinszu-
stand der Proletarier (86); es lebe vielmehr in der ,,Partei” (88). In der Konstruk-
tion dieses absoluten Geistes iiberschligt sich der Idealismus: Die Identitit von
Denken und Sein ist schon im voraus ,,gesetzt; es geht darum, dass die halbe
Totalitdt (das Proletariat) in seinem Denken endlich die ganze Totalitdt ,,setze®,
die es zwar schon sei, aber nur negativ; an sich, nicht fiir sich (40):

,Die Totalitdt des Gegenstandes kann nur dann gesetzt [!] werden, wenn das setzende
Subjekt [!] selbst eine Totalitdt ist; wenn es deshalb, um sich selbst zu denken [!], den
Gegenstand der Totalitit zu setzen [!] gezwungen ist. Diesen Gesichtspunkt der Totali-
tét als Subjekt stellen in der modernen Gesellschaft einzig und allein die Klassen vor*.

Fiir die Arbeiterbewegung ist ein Klassenbewusstsein wichtig, damit sie ge-
schlossen handeln und vor ihren Mitgliedern {iberhaupt die Legitimitit als Arbei-
terbewegung wahren kann. Aber damit fingt die politische Auseinandersetzung
erst an. Fiir Lukacs dagegen ist dies schon der Punkt, von dem alles weitere ab-
hingt. Darin erst, nicht schon in der Beriicksichtigung des ,,Proletariats, liegt
sein Messianismus: es geht ihm noch immer um die Ankunft des Geistes (um ei-
ne ,,Verwandlung®, 224, 228). Noch namlich ist er nicht da — genau wie schon
bei Fichte wird der Punkt der Verschmelzung von Sein und Denken in eine theo-
retisch mythisierte ,,Praxis* gelegt (Fn. 160, 166), deren Kommen nahe bevorste-
he (1923 war solch ein Versuch gerade blutig gescheitert). Hier interessieren vor
allem die gravierenden Konsequenzen, die diese gewagte Konstruktion fiir das
Verstiandnis von Theorie hat (Konigs Punkt 7). Es geht — abgesehen von dem
Appell zur Revolution um ihrer selbst willen — inhaltlich weniger um Politik (die
»Machtergreifung des Proletariats* und die ,,sozialistische Organisierung von
Staat und Wirtschaft“ seien nur eine Etappe, 227), als vielmehr um einen geisti-
gen Umschwung — ganz wie bei Eucken. Das Hauptproblem, von dem das Buch
ausgeht, ist ein geistiges: die ,,Verdinglichung“. Gerade hier, im Kern, entfernt
sich Lukacs von Marx und greift stattdessen auf Simmel und Weber zuriick (99
ff.; Jay 1984, 109). Marx benutzt den Terminus ,,Verdinglichung* zweimal, und
zwar fiir fest umrissene Phanomene, ndmlich fiir die falschen Vorstellungen von
Wirtschaft, die die biirgerliche dkonomische Wissenschaft hat:'>

155 ,,Es gilt also das Subjekt der ,Tathandlung’ aufzuzeigen und von der Identitét mit
seinem Objekt ausgehend alle zweiheitlichen Subjekt-Objekt-Formen als von ihr
abgeleitet, als ihr Produkt zu begreifen” (1923, 136). Die Frage, deren Antwort
,,das Proletariat“ ist (als ,,identisches Subjekt-Objekt*, 217), stammt von Fichte.

156 Die zweite AuBerung scheint Lukacs’ These schon eher zu erlauben: ,,Es ist ferner
schon in der Ware eingeschlossen, und noch mehr in der Ware als Produkt des Ka-
pitals, die Verdinglichung der gesellschaftlichen Produktionsbestimmungen und die
Versubjektivierung der materiellen Grundlagen der Produktion, welche die ganze
kapitalistische Produktionsweise charakterisiert (MEW 25, 887). Uber eine uni-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 295

»Kapital-Zins, Boden-Grundrente, Arbeit-Arbeitslohn, in dieser 6konomischen Trinitét
als dem Zusammenhang der Bestandteile des Werts [...] mit seinen Quellen ist die Mys-
tifikation der kapitalistischen Produktionsweise, die Verdinglichung der gesellschaftli-
chen Verhiltnisse [...] vollendet: die verzauberte [ ... nicht entzauberte! CH] Welt, wo
Monsieur le Capital und Madame la Terre als soziale Charaktere und zugleich unmittel-
bar als blofle Dinge ihren Spuk treiben* (MEW 25, 838).

Genau im Sinne der Simmelschen Tieferlegung des Marxismus, die er spiter so
scharf kritisieren sollte (Lukacs 1954, 359), macht Lukacs daraus eine allgemei-
ne Aussage iiber alles: Die ,,Warenform* sei ,,die herrschende, alle [!] Lebenséu-
Berungen entscheidend beeinflussende Form* (1924, 95), die ,,Universalkategorie
des gesamten gesellschaftlichen Seins“ (97; cf. 187). Was ist hier geschehen?
Lukacs hat die Marx’sche Bestimmung zundchst aus der Theorie in die Wirk-
lichkeit geholt (ontologisiert), diese Wirklichkeit aber zugleich idealisiert, indem
er sie als monoprinzipiell ,,konstituiert begreift — er spricht fichteanisch von ei-
ner ,,Ableitung der Kategorien” (226). Diese Vergeistigung (von realen Proble-
men wird zum Denken hin weggelenkt) legt die Fixierung auf das ,,.Bewusstsein‘
schon in den Ausgangsbedingungen fest. Dadurch handelt sich Lukacs allerdings
ein neues Dilemma ein: wie soll in einer total verdinglichten Welt (98, 227) noch
ein erlosendes ,,Klassenbewusstsein“ moglich sein? ,,Dieses Dilemma hat Lukacs
letzten Endes nicht 16sen kénnen™ (Jung 2000, 21; 1989, 102). Stefan Breuer
(1977) wollte daraus noch fiinfzig Jahre spéter eine ,,Krise der Revolutionstheo-
rie* ableiten.'”” Damit ist etwas Richtiges getroffen: in der Tat ist es eine Krise
der Theorie (Konigs Punkt 6). Das Dilemma betrifft die Theorie als Theorie. Sie
kommt bei Lukacs vorab nur als philosophische vor, und er versucht, sie aus sich
selbst heraus rund zu bekommen. Doch gerade dadurch verunmoglicht er sie.
Lukacs braucht in seiner Theoriearchitektonik das Klassenbewusstsein nicht
fiir die Politik (227). Vielmehr ist die ,,Verwandlung® (224), die ,,Aufhebung al-
ler Verdinglichungsformen®, die das Proletariat vollbringen soll, indem es sich
,»wirklich praktisch verhdlt“ (225), fiir die Theorie selbst noétig. Das System
braucht das Proletariat als den ,,Erzeuger der Totalitit der Inhalte (135): Das
nun erst mdgliche theoretische ,,System [...] wiirde erst jene konkrete Totalitat
der Kategorien ergeben, die fiir die richtige Erkenntnis der Gegenwart vonndten
wire“ (226)."** Doch wie ist die ,,Erkenntnis der Gegenwart* vorher moglich?
Genau an diesem Punkt verwissert Lukacs die Marx’sche Theorie ins philo-
sophisch-unfassbare,159 und zwar gerade dadurch, dass er sie durch seine idealis-

versale Warenformigkeit ist aber auch hier nichts ausgesagt. Solche philosophi-
schen Thesen hitten dem reifen Marx auch fern gelegen.

157 Wie der Terminus ,,Revolutionstheorie” zeigt (schon er verschiebt die Frage auf ei-
ne innertheoretische Ebene), liest er Lukacs genauso gutgldubig wie Habermas,
dessen hiufige Wendung ,.heute nicht mehr suggeriert, dass es zu Lukacs’ Zeiten
einmal ein ,,Klassenbewusstein® gegeben habe (2.4.5; 3.1.3; vgl. MEW 42, 97).

158 Zur ,.Erfiillung im grofBen, erlosenden System* Lukacs 1911, 29; 1923, 128. Der
. Wille zum System* bestimmt noch die Asthetik (1963) und Ontologie (1968).

159 Auch nach Kolakowski nahm der Marxismus ,,bei Lukécs eine irrationale und wis-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | PHILOSOPHIE NACH MARX

tische Identitdtssetzung von ,,.Denken und Sein* (136, 221, 223) konkreter zu
machen glaubt. Wie ndmlich ist der Verdinglichung entgegenzutreten? Lukacs
geht es darum, ,.die verdinglichte Struktur des Daseins praktisch zu durchbre-
chen® (216, Hvg. CH). Diese nach Fichtes Muster gestrickte Dramaturgie handelt
sich dieselben Probleme ein, die schon Fichte hatte.'®® Es folgt der namliche Zir-
kel wie bereits in der Friihphilosophie (nach Fichte 1794, 12): dies kann nur das
Proletariat leisten, aber nur unter Voraussetzung nicht ihres eigenen, ,,psycholo-
gischen* Bewusstseins (88), sondern als Exekutoren des theoretisch konstruierten
absoluten Geistes des ,,Klassenbewusstseins®. Dieses wiederum setzt just die
Theorie voraus, die es durch sein erlosendes Handeln allererst ermoglicht.

Luxemburgs politische Spontaneitdt wird hier auf die Theoriebildung iiber-
tragen,'®' wie umgekehrt das theoretische Phinomen der Verdinglichung gesell-
schaftlicher Kategorien umstandslos in die Wirklichkeit projiziert wird. Dadurch
aber, dass Lukacs Denken und Sein hier nicht mehr unterscheidet, blockieren sie
sich gegenseitig. Das ist in der Tat eine veritable Krise der Theorie (etwas, was
Lukéacs selbst ,,Irrationalismus® nannte), aber — und das ist da wichtige daran —
sie geht nicht auf Marx zuriick. Denn wie war Marx mit der Verdinglichung um-
gegangen? ,.Es ist das groBe Verdienst der klassischen Okonomie, diesen fal-
schen Schein und Trug, [...] diese Religion des Alltagslebens aufgeldst zu haben
(MEW 25, 838). Anders als Lukécs’ Konstruktion es vorsieht, haben also 6ko-
nomische Theoretiker die Verdinglichung durchdrungen — wie sich Naturwissen-
schaftler wie Kopernikus und Newton in ihren Theorien offenbar erfolgreich von
dem unmittelbaren Augenschein (und ,,Klassenstandpunkt“) haben 16sen kdnnen.
Marx ist selbst einer der Theoretiker, die dieses ,kritische Geschaft™ betrieben
(daher sind auch Vorwiirfe ad personam, wie der, Karl Marx sei doch eigentlich
ein ,,Biirger” gewesen, auch so gehaltlos).

Was ist davon nun in Lukacs’ philosophischen Marxismus eingegangen?
»Man konnte [...] sagen, dass das Kapitel {iber den Fetischcharakter der Ware den
ganzen historischen Materialismus .. in sich verbirgt™ (Lukacs 1923, 186). Genau
das nun kann man mit Sicherheit ausschlieen — vielmehr erhellt umgekehrt erst
die Kenntnis der sachhaltigen Theorien von Marx dieses Kapitel.'*

senschaftsfeindliche Form an* (1977 111, 327). Er entdeckt bei Lukacs einen Zirkel
zwischen ,, Totalitdt* und ,,dialektischer Methode*.

160 Fiir Rosshof 1975 ist ,.kein theoretisch-systematischer Unterschied bei Lukacs ge-
geniiber Fichte zu sehen® (90, mit Verweis auf Lud). Der Anspruch der Theorie
lasst sich, dermafien iiberhoht, gerade nicht mehr einholen. Dafiir wird nun eine fin-
gierte ,,Praxis® in Anspruch genommen, um die Probleme der Theorie zu 16sen —
statt beide in ihrem eigenen Recht wahrgenommen zu werden (cf. Habermas 1984,
482 ff.; 1985, 75 ff., 380 f.).

161 Es ging ihr um Institutionen, die sich im Massenstreik spontan herausbilden wiirden
(Luxemburg 1905, cf. Lukécs 1923, 39 {f., bes. 53; auch 276 ff.; zu Luxemburg sie-
he auch den Artikel in Neumann 1977).

162 Nach Steinvorth 1977, 6, 32 ff. ist dieses Kapitel eine Art Vorwort, welches ledig-
lich einiges davon einfithrend vorwegnimmt, was im Rest des Buches (auf zwei-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 297

Dass theoretische Gehalte fiir Lukécs inhaltlich keine Rolle spielen, zeigt sein
Bonmot, das Kriterium fiir ,,Marxismus® beziehe sich ,,ausschlieBlich auf die
Methode® (13). Der Gegenstandsverlust und der Abschied von Marx im Herzen
des Marxismus, die die vorigen Kapitel verfolgten, werden von Lukacs verfes-
tigt.'® Er reduziert Theorie auf philosophische Theorie, will diese als ein System
konstruieren (,,das Ganze des Wissbaren [...] einheitlich zu bewiltigen®, 132),
und muss sie dann auf eine utopisch-mystische ,,Praxis* griinden. Auf diese Wei-
se hat er Marx’ 6konomische Theorie verabschiedet, die Philosophie idealisiert,
und die Sicht auf die reale Praxis mit spekulativem Ballast iiberladen und damit
gerade verstellt. Die ,,Entscheidung™ fiir einen Marxismus, dessen theoretische
Gestalt gar nicht von Interesse ist, ist weder politisch noch theoretisch begriindet,
sondern sie folgt unausgesprochen einer ,,geisteswissenschaftlichen Ethik.

Ganz dhnlich wie Eucken folgt auch Lukacs einer Sehnsucht nach ,,Gemein-
schaft (1911, 75/108), die die bestehenden Verhiltnisse und Institutionen hinter
sich lassen will und erst in einer seltsamen Korperlosigkeit als moglich gedacht
wird (s.u., Fn. 31). Wie daher Eucken Natur und Gesellschaft zu verdringen ge-
zwungen ist, so verfolgt auch Lukacs in seinem im Grunde mystischen Buch das
Ziel, nicht nur die ,,Warenform®“ loszuwerden (schon dies ist ein unerreichbar
abstraktes Ziel), sondern die Gegenstindlichkeit iiberhaupt (191 ff.).'** Coletti
1976, 165 erblickt gerade darin ein Erbe Hegels.'®’

einhalbtausend Seiten) eingehend entwickelt wird. Der Schluss: ,also steckt doch
auch die Theorie dort drin’ ist fiir Marx nicht zuléssig, da Das Kapital kein philo-
sophisches Buch ist, welches im Sinne eines Systems aus Kategorien deduziert
(siche MEW 4, 125 {f.; I. Hunt 1993; 2.3.4; 2.5.7).

163 Jeder ,.ernsthafte [...] Marxist” konne getrost ,,sdmtliche einzelnen Thesen von
Marx verwerfen* (1923, 13). Ausgerechnet diese These wird von dem sonst so
selbstkritischen alten Lukacs aufrechterhalten (1967, 28).

164 Lukacs spricht von der ,,Verwandlung der Gegensténdlichkeit der Objekte (1923,
191), einem ,,Fliissigwerden, [...] Prozesswerden jener Gegenstinde™ (192) davon,
dass ,,das starre dinghafte Sein der Objekte [...] sich als bloBer Schein enthiille*
(196) und von der ,,Aufhebung aller [!] Verdinglichungsformen® (225). Die Marx-
zitate dienen als Beispiele, die im Grunde austauschbar sind. Dahinter steht die
deutsch-idealistische Tradition: ,,da das Bewusstsein hier nicht das Bewusstsein
iiber einen ihm gegeniiberstechenden Gegenstand, sondern das Selbstbewusstsein
des Gegenstandes ist, umwalzt der Akt des Bewusstwerdens die Gegensténdlich-
keitsform seines Objekts* (195). Lukacs hatte sich zuvor intensiv mit Meister Eck-
hart beschiftigt (Keller 1984, 133 ff.; Jung 1989, 56). In seiner Selbstkritik von
1967 fiihrt er diesen ,,messianischen Utopismus* (20) auf die mangelnde Unter-
scheidung von Entfremdung/Verdinglichung (die synonym seien, 27) und Verge-
genstdndlichung zuriick (26), die ihm erst 1930, beim Lesen der Marx’schen ,,Pari-
ser Manuskripte* von 1844 (MEW 40) aufgegangen sei (38). Der ,,fundamentale
und grobe Irrtum® (26) war: Vergegenstindlichung lasse sich nach Marx nicht
,autheben (vgl. das Motto zu 2.5.7).

165 Die ,,Verwirklichung des Prinzips des Idealismus schlieBt die Auflosung des Endli-
chen und die Vernichtung der Welt ein“ (Coletti 1977, 42). Coletti gehort zu den
wenigen Philosophen, die nicht aus Betriebsblindheit den ungeheuren Nihilismus
im deutschen Idealismus {ibersehen. Von Jacobi bis Marcuse verfolgt er die Ge-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Am Ende dieser akt-mystischen Kontemplation steht endlich die ersehnte
»Gesellschaft der Liebe* (Lukacs 1919, in: 1975, 87), besser: die neue ,,Gemein-
schaft."*® Darin unterscheidet er sich kaum von Bloch. Lukécs verfillt eben der
Kritik, die er selbst einst an den Romantikern geiibt hatte (Lukacs 1911, 75/109):
,,.Die tatsdchliche Realitdt des Lebens entschwand vor ihren Blicken und wurde
von einer anderen, von der poetischen, der rein seelischen ersetzt.«'’

Lukacs hat die Gegenstinde der Marx’schen Theorie zu ,,geistigen” gemacht
(,,die Macht einer jeden Gesellschaft [ist] im Wesen doch eine geistige Macht®,
267; cf. 1967, 21). Fiir den rhetorisch glinzenden Balanceakt, den er hier voll-
fiihrt, reklamierte er wirkméachtig den Titel marxistische Dialektik. Diese ,,Dia-
lektik des Uberbaus* (Benjamin) hat mit Marx allerdings nur noch wenig zu tun.
Der Weg zu einer sich auf Marx berufenden, damit aber eher ,,Lukacs* meinen-
den Kulturkritik von Adornos dsthetischer Theorie bis zu Habermas’ korperloser

schichte der ,,Zerstorung des Verstandes* (1976, 122), der deutschen Wissen-
schaftsfeindlichkeit (cf. Callinicos 1983, 99 f.).

166 Lukacs Vorstellungen tragen durchaus die regressiven Ziige, die in dem Gemein-
schaftsbegriff, den er allerdings kaum verwendet (1911, 72/103), enthalten sind
(Kammler 1974, 87; Jung 1989, 87). Ahnlich sprach Bloch héchst ambivalent vom
neuen ,,Reich® (1923, 346). Mannheim 1929 verfolgte die Ubertragung der Mystik
auf die Politik bei Bloch und Lukacs wieder auf die Bauernkriege zuriick, wo sie
einmal ihren Ort hatten. Lukacs 1967, 20 kritisiert, dass sein Begriff ,,Praxis“, weil
er nicht im realen Geschehen verankert war, zu einer neuen ,,Kontemplation“ ge-
fiihrt habe — aber eine, die nicht mehr theoretisch sei. Denn gegen die Theorie (ge-
rade auch die ,,0konomische im Sinne der II. Internationale) war der Praxisbegriff
ja ins Feld gefiihrt worden (1923, 39, 176; vgl. Gramsci 1917). Hier benennt Lu-
kacs seine Rolle als Griinder des ,,westlichen Marxismus® (P. Anderson 1978). Lu-
kacs verweist sogar auf die Rolle, die Sorel fiir ihn gespielt habe (1967, 12) — spéter
eine persona non grata (1954, 27).

167 Diese vorauslaufende Selbstkritik zeigt Lukacs’ auch eigenes Problem an, mit dem
zeitlebens gekdmpft hat: die ,,Suche nach Ganzheit” (Harrington 2002) droht sich
in dem Mafle, wie sich diese in der Kunst oder im philosophischen System ankiin-
digt, von der Wirklichkeit zu entfremden. Sie ist damit gerade keine Totalitdt mehr.
Anders als der erkenntnistheoretische Idealismus, der das dem Systemschluss Ent-
gegenstehende als irreal setzen kann (,,um so schlimmer fiir die Wirklichkeit), ist
der Materialismus allerdings auf die Realitit verwiesen, die er so aber nie erreicht.
Darin besteht seine Zerrissenheit. Dass eine Entscheidung zum Marxismus gerade
nicht vor der Flucht in romantische Uberwelten schiitzt, bestitigt in anderem Kon-
text auch Koenen. Nach ihm trug die Weltanschauung der radikalen Studenten
1968 ,.einen weithin monologischen, fast autistischen Charakter und zielte weder
auf Wissen noch auf Verstehen im engeren Sinne. Vielmehr war es der Drang, ein
noch unbestimmtes Welt- und Lebensgefiihl in Metaphern oder Formeln zu fassen
und sich eine Gegensphére der Theorie, der Geschichte, der Literatur zu schaffen —
in heutigen Begriffen: eine virtuelle Realitét, die die empirische Gegenwart trans-
zendierte und weithin ersetzte” (Koenen 2001, 46 — wir nennen dies den ,,objekti-
ven Geist™). Retrospektiv sieht er darin einen ,,neulinken Doktrinarismus®, der den
altlinken Dogmatismus ,,im Streben nach ,Totalitdt’ noch deutlich tibertrumpfte®
(52). Tatsdchlich las Dutschke begeistert Heidegger (46) und den frithkommunisti-
schen Lukacs (50; vgl. auch das biographische Vorwort in Krahl 1971, 19 ff. Die
Weltlosigkeit kulminierte in der RAF tragisch, Koenen 2001, 362, 407).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 299

»idealen Kommunikationsgemeinschaft“ war damit ebenso erdffnet wie der zu
ihrer Riickiibersetzung in die Lebensphilosophie bei Heidegger.'® Marx ist erst
durch Lukacs wieder zum Philosophen geworden. Seine Gedanken haben erst in
dieser Form ihren Weg in die deutsche Philosophie gefunden. Diese Philosophi-
sierung trieb jedoch die Inhalte aus: schlieBlich hatte der unkonstruierbare Inhalt
der rationalen Form, die Anschauung, den Systemschluss stets verhindert (1923,
130). Statt der ,,Vernunft®, des Denkens in philosophischen Systemen, verab-
schiedete Lukacs den ,,Verstand“ — die Ratio der 6konomischem Theorie und der
in ihr begriffenen empirischen Realitét (Fn. 165).

Auch der spate Lukacs konnte sich nicht von den vergeistigenden Denkmus-
tern 1sen.'® Noch die ,,Ontologie” ist lebensphilosophisch-vergeistigt: Die reale
Geschichte ist ihm die Geschichte des Geistes; der Formen, Gegenstandskatego-
rien und Kunstgattungen (Die ,,Geschichte [ist] die Geschichte der Verdnderung
der Kategorien).'”" Die Fundierung seiner eigenen Theorie in einer konkreten
Analyse der Realitdt, die er 1967 hellsichtig einklagt, lieferte er selbst an keiner
Stelle. Die Ontologie geriet zu einer ,,Philosophie des Marxismus* (1967, 13),
die ausgehend von Nikolai Hartmann erneut ein ,,System® erbaute. Vom Realen
ausgehen und dies analysieren, um seine Beschaffenheit theoretisch-systematisch
darzustellen, ist eine ganz andere Art von Philosophie als von einem philosophi-
schen Begriff des Realen auszugehen, um darauf ein philosophisches System zu
errichten (Fn. 30; MEW 1, 379). Habermas’ Kritik am marxistischen ,,Produkti-
vismus® (1985, 80, 96) trifft allein diesen philosophischen Marxismus.

Doch gerade weil Lukacs dem ,,biirgerlichen* Denken so verhaftet war, ge-
hért er zu seinen brillantesten Kritikern und Analysten.'”' Wo er andere kritisiert

168 Die abstrakte Ablehnung ,der’ Moderne war mit Nietzsche ohnehin aus der Ecke
gekommen, zu der sie mit Heidegger dann wieder zuriickfindet (vgl. 2.5.5).

169 Obwohl erst die philosophische Behandlungsart seinen ,,abstrakt utopischen Idea-
lismus* (1967, 14) evoziert hat, meint Lukécs, es habe am zu engen Gegenstands-
gebiet gelegen. Der ,Gegenstand’ ,,Natur” miisse nun bearbeitet werden, damit die
,,Okonomie* nicht mehr wie 1923 durch das Ausblenden der Natur (und des Beg-
riffes ,,Arbeit) ,,eingeengt* wird (1967, 18 f.). Er kommt auf diese Weise nicht aus
dem Fliegenglas heraus; er bleibt (Sozial-) Philosoph. Sein dialektischer Materia-
lismus ist vom Bauprinzip her nach wie vor Idealismus.

170 Lukacs 1981, 237; vgl. 1923, 203; 1908; Jung 2000, 25; dagegen MEW 4, 462.

171 Lukacs selbst fiihrt seine Herkunft aus dem Biirgertum sogar als Grund dafiir an,
dass er sich keine Illusionen iiber dasselbe mache (1967, 39), wiahrend Kapitalis-
muskritiker aus anderen Schichten immer noch insgeheim nach der Erlangung einer
gewissen Biirgerlichkeit strebten (etwa 1954, 27). Der Vorwurf, ,.sich auf den Bo-
den der biirgerlichen Anschauungen zu stellen (1923, 214), war einer der
schlimmsten, den er austeilen konnte. Allerdings ist seine Klassenzurechung eine
versimpelte: wer fiir die Kommunisten ist, denkt proletarisch, wer politisch refor-
merisch denkt, ist schon biirgerlich. Gerade dieser Voluntarismus aber, der nicht
auf Inhalte schaut, sondern auf ,,Wollungen®, verbindet ihn mit der biirgerlichen
Philosophie seiner Zeit. Genau wie die Lebensphilosophie dampft er die Unter-
scheidungen des Verstandes und die fiir positive Wissenschaft unverzichtbare
,,Unmittelbarkeit zu realen Objekten ein, um von einer ,,hdheren” Ebene aus zu

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | PHILOSOPHIE NACH MARX

(sich selbst eingeschlossen), gehdren seine Schriften zu den besten, die der philo-
sophische Marxismus hervorgebracht hat. Was an seinen eigenen Versuchen kri-
tisiert werden kann, liele sich an anderen Autoren des westlichen Marxismus
dhnlich nachweisen. Auch Gramsci (1917) zum Beispiel begann mit einer Verab-
schiedung der 6konomischen Theorie von Marx. Wie Lukacs auf Dilthey, Sim-
mel und Weber, baute er auf Croce, Bergson und Sorel auf und variierte deren
Kulturalismus.'” Der ,»,Marxismus“ stellt in diesem idealistischen Systemdenken
wenig mehr dar als eine Entscheidung zu einem bestimmten Sti/ (der heute aus
der Mode ist). Die lebensphilosophische Weltvernichtung und ,,Selbstspiege-
lung” (MEW 3, 465) wurde auch vom jungen Ernst Bloch pragnant formuliert:

»diese Welt ist ein Irrtum und nichtig, hat vor der absoluten Wahrheit kein anderes
Recht als ihren Untergang [...] Das Nichtwissen um uns ist der letzte Grund fiir die Er-
scheinung dieser Welt“ (Bloch 1923, 287); ,,indes drinnen, in der gotischen Stube der
Selbstbegegnung [cf. Euckens Wohnzimmer-Metaphorik, s.o., Fn. 109, CH], diese gan-
ze [...] scheinbar so reale Welt nur selbst wie ein Bild unschidlicher Erinnerung an den
Wiénden héngt“ (344).

Der deutsche Linkskommunist Karl Korsch, der um 1926 fiir seine These be-
kannt wurde, in Russland sei der Kapitalismus wieder eingekehrt,'”® unternahm
1923 eine dhnlich lebensphilosophische Depotenzierung der marxistischen Theo-
rie wie Lukacs. Er stellte schon die Existenz einer Marx’schen 6konomischen
Theorie als Ergebnis der Entfremdung dar. Nach seiner Auffassung war der Mar-
xismus lediglich der ,,Ausdruck® der wirklichen proletarisch-revolutiondren Be-
wegung, einer bestimmten ,,gesellschaftlichen Praxis* also.'”*

agieren: ,,das Individuum steht vor der objektiven Wirklichkeit notwendig als ei-
nem Komplex von starren Dingen gegeniiber [...] Nur die Klasse [...] vermag sich
praktisch umwélzend auf die Totalitét der Wirklichkeit zu beziehen. Und die Klasse
auch bloB, wenn sie in der dinghaften Gegenstandlichkeit der gegebenen, der vor-
gefundenen Welt einen Prozess [...] zu erblicken imstande ist* (1923, 211). Zur
.Bewiltigung der unmittelbaren Wirklichkeit“ sei ,,das Verlassen des Standpunktes
der Unmittelbarkeit vonndten* (212). Engels’ und Lukécs’ Unterscheidung von
dinghaftem und prozesshaftem Denken (MEW 19, 203 ff.) ist mit der Lebensphilo-
sophie von Bergson eng verwandt.

172 Cf. P. Anderson 1978, 87; 1979; Kolakowksi 1977 111, 243 ff.; Milner 1999, 47 ff.
Gramsci war gegen den Empirismus und fiir die ,,Erlangung eines hoheren Be-
wusstseins®. ,,Der Mensch ist vor allem Geist* (1916, in 1987, 26). Er lobte Croce,
der wie Lenin den ,,Okonomismus* zurlickgewiesen habe (1967, 258). Gramsci
wurde postum verehrt, wohl auch, weil er erlaubte, bei Beschiftigungen mit einer
autonom gefassten Kultur das marxistische Gesicht zu wahren (Laclau 1985, Mil-
ner 1999, 116 ff.). Gegeniiber dem deutschen Kulturalismus von Lukacs bis Ador-
no brachte er eine internationale Note herein (Haug 1985, 127 ff.; 1996).

173 Dafiir wurde er von Stalin zitiert, Linden 1992, 44 f.; Kolakowski 1977 111, 337 ff.

174 Der Marxismus sei der allgemeine ,,Ausdruck der selbstindigen revolutionédren
Klassenbewegung des Proletariats® (Korsch 1923, 88), ,,der theoretische Ausdruck
eines revolutiondren Prozesses” (109, vgl. noch H. Fleischer und W. Schmied-
Kowarzik). ,,Ausdruck ist ein Grundbegriff in Diltheys Geisteswissenschaft, die
Korsch wohlbekannt war (81): ,,Und zwar umfasst dieser Zusammenhang von Le-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 301

Leider nur habe es diese ,,Einheit®, diesen ,,unzerreilbare[n] Zusammenhang
von Theorie und Praxis® nur in der Zeit von 1843 bis 1848 gegeben (Korsch
1923, 100; schon dies ist eine romantische Verkldrung des Geschehens). Diese
Zeit wurde auch von Lenin gegeniiber dem ,,Okonomismus“ der spiteren Jahre
verherrlicht (2.2.1, Fn. 13). Nach 1848 seien bei Marx ,,die verschiedenen Be-
standteile dieses Ganzen [...] weiter auseinandergetreten* (100). Der junge Marx
wurde also keineswegs nur von der ,,biirgerlichen® Philosophie vorgezogen.

1923 fasst Korsch Marx’ spétere okonomische Schriften nicht als wissen-
schaftliche Theorie, sondern noch als Teil eines philosophisch-praxeologischen
,.Systems* auf.'” Gleichwohl gibt er wenig spiter gerade der Wissenschaftlich-
keit von Marx die Schuld an der ,,Krise des Marxismus®, und fordert, eine grund-
legend neue Theorie — wie einst Bernstein.'’® Die Krise des Marxismus besteht
bei ihm nicht in der Vernachldssigung der Theorien von Marx, sondern umge-
kehrt darin, dass der Marxismus sich als eine Theorie missverstehe. Aufgrund
seiner politischen Entscheidung fiir den Sozialismus gegen jeden politischen Re-
formismus eingestellt, verklagt er Theorie als solche des ,,Verfallens“ in den Re-
visionismus.'”” Korsch will ,,Theorie“ nur im Sinne von Philosophie gelten las-
sen, und zwar derjenigen der ,,deutschen Idealphilosophie” (1923, 87). Er lasst
Theorie im Sinne von Dilthey lediglich als ,,Ausdruck®, und damit gerade nicht
als Theorie gelten. Ausdruck eines wirklichen Geschehens sind auch Parteipro-

ben, Ausdruck und Verstehen [...] die dauernden geistigen Schopfungen, in denen
die Tiefe des Schaffenden sich dem Auffassenden 6ffnet, oder die bestdndigen Ob-
jektivierungen des Geistes in gesellschaftlichen Gebilden [...] es ist der Vorgang
des Verstehens, durch den Leben iiber sich selbst in seinen Tiefen aufgeklart wird*
(Dilthey, GS VII, nach Gerlach 1991 111, 122). Auch Korsch wollte also ,, Tiefe®.

175 ,,Das System [!] des Marxismus 16st sich also bei seinen Schopfern selbst niemals
in eine Summe von Einzelwissenschaften [...] auf (Korsch 1923, 100). In merk-
wiirdiger Verdrehung des Unterschiedes von Philosophie und Wissenschaft heifit
es: ,,Eine Auffassung, welche der Theorie eine selbstindige Existenz auBerhalb der
realen Bewegung zusprechen wollte, wére [...] idealistische Metaphysik* (99). Auf
idealistischer Metaphysik beruht vielmehr sein Glaube, einer selbststindigen wis-
senschaftlichen Theorie nicht zu bediirfen, da die lebensphilosophische gedachte
.Selbsterkenntnis* der Revolutionidre schon alles an Wissen enthalte.

176 Kolakowski 1977 111, 339, 351; Korsch 1938, 1972. ,,Die ideologische und doktri-
nédre Loslosung der ,reinen Lehre’ von der wirklichen geschichtlichen Bewegung
[...] ist selbst eine Erscheinungsform der bestehenden Krise des Marxismus®, damit
,.eine Krise der Marx-Engels’schen Theorie“ (Korsch 1971, 167; verfasst 1931).

177 ,,Die einheitliche Gesamttheorie der sozialen Revolution ist umgewandelt in eine
wissenschaftliche Kritik der biirgerlichen Wirtschaftsordnung und des biirgerlichen
Staates [...], die nicht mehr nach ihrem ganzen Wesen notwendig verlduft in einer
revolutiondren Praxis, sondern ebenso gut verlaufen kann [...] in allerhand Reform-
bestrebungen® (Korsch 1923, 104). Er wolle ,,,das subjektive Handeln der Arbei-
terklasse” und nicht die 6konomischen Gesetze des Kapitalismus zum Gegenstand
der Theorie machen® (Kolakowski 1977 111, 346). So ist natiirlich ,,ein ,rein theore-
tischer’ Marxismus [...] prinzipiell unméglich® (343). Korsch sei ,,fiir empirische
Argumente vollig unempfanglich (350): ,,Es gibt [...] keine rationalen Erkenntnis-
kriterien mehr*; das sei der ,,verborgene Antiintellektualismus® von Korsch (350).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | PHILOSOPHIE NACH MARX

gramme ohne ein Gran Theorie (www.appd.de). Da Korsch die Theorie von
Marx schon im Ansatz missachtet, versteht er das Revolutiondre an ihr — die
Durchbriiche in der politischen Okonomie, die das einzige sind, was von Marx
im 21. Jahrhundert {ibrig ist — als etwas duflerliches. Das Revolutionére kann fiir
Korsch nur eine politische Handlung sein. Bleibt diese aus, ist auch die Theorie
hinfallig. Mit dieser Reduktion von Theorie auf Praxis waren die philosophischen
Weichen dafiir gestellt, dass man die Theorie schnell fallen lassen konnte, als die
,»Praxis“ sie nicht mehr opportun erschienen liel — wie es die Kritische Theorie
im Exil und die deutsche Sozialphilosophie spitestens 1989 vollzog.

Diese Verquickung von Theorie und Praxis, von Denken und Sein auf Kosten
der 6konomischen Theorie ist weiter zu verfolgen, im westlichen Marxismus
(2.6) und dariiber hinaus (3.1, 3.3). Zuvor ist noch die letzte Stufe auf dem ,,phi-
losophischen Abstraktionsprozess [...] von Marx zu Heidegger (Konig 1937, 94)
zu beleuchten. Auch Heideggers Philosophie ist als eine Reaktion auf Marx’sche
Thesen zu deuten, die sie zu Philosophemen verarbeitet. Doch die Philosophisie-
rung verlduft hier indirekter als bei Lukacs. Da Heidegger auf einen Marx rea-
gierte, der schon durch Lukacs zum Sozialphilosophen transformiert war, ist die
philosophische Widerlegung, die Heidegger in Sein und Zeit ,,implizit“ gibt
(Rohrmoser 1968), nur invers auf Marx zu beziehen. Doch sie ist ein zentraler
Baustein in der Geschichte der Marxrezeption.'”® Heidegger radikalisiert die

Vergeistigung von Marx so weit, bis sie politisch in ihr Gegenteil umschlagt.'”

2.5.5 Heidegger als Auslaufer

,,Philosophie und Studium der wirklichen Welt verhalten sich
zueinander wie Onanie und Geschlechtsliebe. (MEW 3, 218)

An Eucken lieB3 sich eine partielle und inverse Rezeption von Marx nachweisen,
doch wird er kaum noch mehr die anspruchsvolle Philosophie gerechnet. Lukacs,
der schon einen besseren Ruf hat, zeigte zwar eine grofle Offenheit gegeniiber
Marx, wies dabei aber erstaunlich viele Gemeinsamkeiten mit Eucken auf: beide
vergeistigten Marx’sche Thesen (und bei dieser Gelegenheit gleich die ganze
Hunmittelbare® Welt der Dinge), beide endeten in einem philosophischen Kampf
fir eine ,,neue Welt“, welche sich iiber die ,,wirkliche Welt“, auf die Marx die
Philosophie und deren Authebung verpflichtet hatte (3.4.3), seltsam hinwegsetzt;
darin neben Fichte und Hegel am ehesten der Mystik nahe. Allerdings war Lu-
kacs kein amtlicher Philosoph, sondern eher Literaturkritiker. Vor allem aber war
er Kommunist, und damit innerhalb der Philosophie stets ein Sonderling.

178 Heidggerschiiler wie Marcuse, Lowith oder Arendt haben den philosophischen
Marxismus des 20. Jahrhunderts stark geprigt (Rentsch 2001, VII; Wolin 2001).

179 Eine ,,(falsche) Uberwindung durch Radikalisierung“ (Bourdieu 1988, 120). Sie lie-
fert ,,dem Konformismus die unfehlbarste Rechtfertigung® (89; vgl. Simmel 1900,
8; dazu auch Kapitel 2.4.2, Fn. 37).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 303

Die These, die Sozialphilosophie des 20. Jahrhunderts sei als eine mal offene,
mal verdeckte Auseinandersetzung mit Marx zu lesen, der dabei entdkonomisiert
und vergeistigt wurde, soll noch an einem ,Vollphilosophen’ iiberpriift werden,
der die Philosophie bis heute stark beeinflusst: an Heidegger. Er hat die damalige
philosophische Landschaft tief in sich aufgenommen und zugleich neue Gedan-
ken entwickelt. Dabei stellt Lukéacs, der die deutsche akademische Szene 1919
zunichst verlieB, eine versteckte Mittlerstelle zu Heidegger dar,' dhnlich wie
Tonnies fiir Eucken und andere: bevor Gedanken von Marx von diesen Denkern
zur Kenntnis genommen wurden, mussten sie zunichst philosophisch vorverdaut
(,,rekonstruiert™) werden. Marx schien diese Vergeistigung vorauszusehen und
nverlie” darum, nicht weil er Positivist war, die Philosophie (Brudney 1998;
2.5.7)."8! Lukacs aber hob nicht die Philosophie, sondern Marx in die Philosophie
»auf*. Darin folgte ihm Heidegger, und damit weite Teile der Sozialphilosophie.

Die Krisendiagnose Euckens (2.5.3) war kein Einzelfall. Der Philosophiehis-
toriker Fritz Heimann bestimmte aufgrund der tibergreifenden Krisenstimmung
in der damaligen Philosophie die ,,Krise* als das Kennzeichen der Epoche (Fn.
89). Zwar fasst Heimann sie etwas iliberinklusiv als ,,Krise des Menschen® (1929,
5). Doch die Ursache hierfiir benennt er mit Marx als dem ,.kritischen Wende-
punkt der Philosophie® (a.0O., XI) schon genauer. Marx sei noch immer der ge-
fahrlichste Autor der Zeit (53). Interessant daran ist, dass er als die wichtigsten
»Deuter der Epoche” Marx und Heidegger bestimmt (393). Heimann scheint ein
Riickbezug Heideggers auf Marx als sicher. Doch ist dieser harmonistisch als ei-
ne kritische Weiterfithrung Marx’scher Topoi'** oder eher als Kampf gegen Marx
zu verstehen?'™ Fiir die Beantwortung dieser Frage ist zuniichst Heideggers ver-
steckte Auseinandersetzung mit Marx niher zu beleuchten — die nicht zuletzt sei-
ne ,.Entscheidung” fiir den anderen Extremismus forcierte (1). Um der bi-
ographistischen Falle zu entgehen, die darin nur ein privates politisches ,,Wertur-
teil” sieht, das mit seiner Philosophie nichts zu tun habe, wird dann der lebens-
philosophische Hintergrund Heideggers konturiert, vor dem die Motive und Me-
thoden seines Kampfes mit Marx erst philosophisch zu entschliisseln ist (2). Da-
bei wird zugleich deutlich, wie es theorieimmanent zu dem ungeheuren ,,Nihi-

180 Vgl. Gudopp 1983, Goldmann 1975 sowie beziiglich Adorno Mérchen 1980.

181 ,,Wir befinden uns jetzt mitten in Deutschland! Wir werden Metaphysik treiben
miissen (MEW 4, 125; cf. 3.1.3, Fn. 38). Marx zitiert Stirner: ,,,Ja, es spukt in der
ganzen Welt [...] Nur in ihr? Nein, sie selber spukt, [...] sie ist der wandelnde
Scheinleib eines Geistes’ (MEW 3, 136). Marx nannte die deutsche Philosophie
darum ,religios™ (137, cf. 2.6.4) — und hierin dhnelt er tatsdchlich einmal Nietz-
sche, der allerdings 40 Jahre nach ihm schrieb.

182 Marcuse 1928, 1932, Alexos 1966, Maurer 1975, Frantzki 1978, Eldred 2000, Ser-
vais 1998, cf. Demmerling 2003.

183 So etwa Lukacs 1933, 1951 und 1954, Bourdieu 1988, Gudopp 1983, Tertullian
1990. Sozialistische Werke, fiir die Heidegger ein ,,ideologischer Agent des Mono-
polkapitals* war (Zweiling 1958, 45; 1961, 25), sehen ironischerweise den Marx-
bezug nicht und erschdpfen sich in schematischen Klassenzurechnungen.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | PHILOSOPHIE NACH MARX

lismus“ Heideggers kam, der ihn der nationalsozialistischen Selbstenthauptung
so ungeschiitzt aussetzte.

Heidegger und Marx
,,Wir wollen keine Séitze mehr, wir wollen uns selbst.
Und damit ist die Aufgabe gestellt: Es gilt, den deutschen
Sozialismus von Marx zu befreien.” (Spengler 1920, 4)

Den Stromungen seiner Zeit, selbst dem Materialismus, machte Martin Heideg-
ger ihren Subjektivismus zum Vorwurf. Es gelte, sich der ,,Fundamente® wahr-
haften Philosophierens allererst zu versichern. Dies war wenig originell, es ent-
sprach der neuhegelianischen Suche nach Wirklichkeit (s.u., Fn. 78). Hatte schon
Hegel die abstrakte Verstandesphilosophie Kants vergeschichtlicht, so ging nun
auch Heidegger gegeniiber der als zu rationalistisch empfundenen Philosophie
der Kantianer Rickert und Husserl den Weg einer konkreteren Fassung des leis-
tenden Subjekts. Schon die Zeitgenossen Heideggers sahen in dieser Bewegung
allerdings nicht so sehr eine Ndhe zu Hegels Verarbeitung von Kant, sondern e-
her zu der Marx’schen Kritik an Hegel."** War doch selbst Hegel noch Intellek-
tualist, der sich im sprichwdrtlichen ,,Lehnstuhl® die Selbstbewegung der Gedan-
ken lediglich ansah, wiahrend Heideggers Fassung des leistenden Subjektes, das
»Dasein®, wesentlich praktischer war, ja sogar alle Leiden des wirklichen Lebens
zu durchleben schien. Da Heidegger keinen Riickbezug auf Marx anzeigt, ist von
einer negativen Rezeption zu sprechen.

Eine solch versteckte Abhdngigkeit Heideggers von Marx ist des ofteren be-
hauptet worden — ob direkt oder iiber den Umweg Lukacs.'® Die Annahme einer
verfremdenden Umdeutung Marxens in der Philosophie ermdglicht es, auch dort
nach Spuren von Marx zu suchen, wo sein Name nicht fillt. Es macht jedoch nur
dort Sinn, nach Spuren zu suchen, wo sie hinterlassen werden konnten. Eine Be-
einflussung durch irgendeine Strdmung ist ebenso leicht zu behaupten, wie sie
unwichtig bleibt, solange damit nicht entscheidende Einfliisse oder Verzerrungen
verbunden sind. Eine evidente Revozierung Marx’scher Thesen lésst sich sowohl
auf der polemisch-weltanschaulichen wie auf der ,,streng™ philosophischen Ebe-
ne finden. Ein GroBteil der weltanschaulichen Note steckt in Heideggers Aus-
drucksweise und der Wahl seiner Beispiele. Es wire denkbar, diese zu ignorie-
ren. Dann wére bei einer Betrachtung Heideggers eine Scheidung der ,,eigentli-
chen® Philosophie von den weltanschaulichen und zeitbedingten Zutaten vonné-
ten. Allerdings zieht Heidegger in seinem Hauptwerk genau diese Differenz ein,
indem er der Philosophie den Boden des alltiglichen Selbstverstdndnisses zu-
weist, auf welchem sich immer schon beides vorfindet (1927, 38, § 18, §§ 26 f.).

184 Neben Konig 1937 Beck 1928, Marcuse 1928, Heimann 1929 und Marcks 1929.

185 Siehe Lukacs 1954, 389 ff.; 1951, 164 ff.; Rohrmoser 1968, 1974; Goldmann 1966
und 1975; Bourdieu 1988; Gudopp 1983, 212 ff. und Ebeling 1993a, 69 ff. Kittstei-
ners (2003) Behauptung einer Verwandschaft habe ich kritisiert in Henning 2005.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 305

Welches die systematischen Partien sind, ist eine strittige Frage, die hier nicht
interessiert (dazu Rentsch 2001) — wir nehmen Heidegger beim Wort und ma-
chen diese Unterscheidung nicht. Sieht man sich also den Themenkatalog des
»Patchworks® Sein und Zeit (Bast 1986) auf seinen Marxbezug hin an, so zeigt
sich, dass mehrere Themen des Marxismus hier auftauchen (Entfremdung und
Rettung, Kritik des Idealismus, Suche nach Totalitdt, Reduktion der Theorie auf
eine fundamentalere Basis, ein Schwerpunkt auf Geschichte etc.).

Es gibt ndherhin folgende Parallelen: Die Kritik der Religion, mit der Marx
seine kritische Laufbahn startet, steht auch bei Heidegger am Anfang. Selbst in
Konflikt mit seiner katholischen Herkunft, 16st er bei seinem Marburger Kolle-
gen Bultmann mit seiner Destruktion der Grundbegriffe (Heidegger 1927, 180,
229) geradezu eine religionskritische Initialziindung aus. Auch den erkenntnis-
theoretischen subjektiven Idealismus, den Marx in Bauer und Stirner, Heidegger
in Neukantianismus und Phdnomenologie vor sich hatte, hatten beide kritisiert,
unter Beibehaltung der dort entwickelten ,.titigen Seite* des Subjektes. Dem Ide-
alismus wird ein Primat des Lebens vor der Form entgegengesetzt: die Form
gleicht sich den jeweiligen Inhalten allererst an. Diese Inhalte werden in der Ana-
lyse auf einer konkreten Ebene aufgesucht, die jedoch nicht vulgér als ,,vorhan-
den* vorausgesetzt, sondern als eine tétig hervorgebrachte konzipiert wird. Diese
leistende Praxis ist keine andere als die tatséchliche des gelebten Lebens, in wel-
cher besonders die alltigliche ,,Sorge” um das Uberleben im Mittelpunkt steht.
Von diesem Bereich aus erscheint die Unterscheidung von Subjekt und Objekt
und somit die Erkenntnistheorie insgesamt als eine ,,rein scholastische Frage“.186

Mit einigem Wohlwollen konnte man die Grundlinien von Marx und Heideg-
ger auf diesen gemeinsamen Nenner bringen, wie es im Heideggermarxismus
von Marcuse, Sartre oder Kosik ja auch ,abendlidndisch-konziliant versucht
wurde.'®” Entscheidende Unterschiede, die im Bereich der konkreten Ausfithrung
liegen, werden so allerdings ilibergangen. Das ist bei Denkern, die einen Schwer-
punkt auf das Konkrete legen, nicht einerlei. Denn hier unterscheiden sich die
beiden auf das AuBerste: Die Themen, die Heidegger von Marx aufgreift, werden
nicht im Marx’schen Sinne behandelt, sondern einer ,,urspriinglicheren® Interpre-
tation entgegengefiihrt. Es wird eine ,,radikalere” Interpretation dieser Phanome-
ne in Aussicht gestellt. Was aber ist die ,,Wurzel“ des Menschen (MEW 1, 385)?
Was ist ,,urspriinglicher als der Ursprung des ,,bewussten Seins“ (MEW 3, 26)
des Menschen in seinem ,,Sein, also in seinen je historisch-konkreten materiel-
len und sozialen Bedingungen? Wie wir sehen werden, 16st Heidegger im Ge-
genzug zum Materialismus in unvergleichlicher Radikalitdt jedes wirkliche Sein
und alle weiteren denkbaren Instanzen in Nichts auf. Eher ist also von einer
,verborgenen Gegnerschaft” zu reden (Ebeling 1993a, 75): Marx und Heidegger
,»schlieBen sich von sich her aus* (Vosskiihler 1996, 420; cf. Rohrmoser 1968).

186 Marx: ,,Thesen {iber Feuerbach* (1847), MEW 3, 533; vgl. Heidegger 1927, 203.
187 So R. Prewo in Bockler/Weiss 1987 tiber Lowith 1932, cf. Demmerling 2002.

am 14.02.2026, 14:25:06.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Die Kiritik, die Marx an den Philosophen iibte, bezog sich auf solche, die He-
gel ihrerseits schon kritisiert hatten — und zwar auf eine Weise, der Heidegger
sehr nahe kommt (Grondin 1994). Umgekehrt begann Heideggers Destruktion
der Metaphysik zwar bei Aristoteles und Plato, allerdings unter der Unterstel-
lung, damit auch Marx als einen letzten Ausldufer dieses Denkens in den Griff zu
bekommen. Diese Sicht verrdt etwa folgende Notiz: ,Ideenlehre Voraussetzung
fir Marxismus und die Ideologienlehre. ,Weltanschauung’ als Ideologie, Abs-
traktum, Uberbau der gesellschaftlichen Produktionsverhiltnisse. Uberwindung
des Marxismus?!“ (Heidegger: Vom Wesen der Wahrheit, GA 34, 325).'%

Deutlich wird die Gegnerschaft, wenn die Gegensitze bei gleicher Thematik
einander gegeniibergestellt werden. Die werturteilende Verachtung der ,,Offent-
lichkeit* (Heidegger 1927, § 27, § 35), die es damals auf allen Seiten gab, erin-
nert an Marx’ Unterscheidung von Wesen und Erscheinung (2.4.6): Wofiir Dinge
gemeinhin gehalten werden, sind sie nicht wirklich; fiir ihre Erkenntnis bedarf es
eines iiberlegteren Zugangs. Marx’ Weg der Erkenntnis fiihrte {iber die Wissen-
schaft (siehe die Metapher der ,,Camera obscura“, MEW 3, 26). GemaB der ,,ide-
alistischen Reaktion gegen die Wissenschaft™ in der Lebensphilosophie besteht
der Schwerpunkt bei Heidegger dagegen nur noch in einem vertiefteren Ver-
standnis seiner selbst."® Dies kann nur als ,,urspriinglicher empfunden werden,
wenn im Sinne Diltheys und Fichtes als ,,Ursprung™ der Welt das einzelne Sub-
jekt gilt."”® Daneben erinnert die Pritention auf , Entschlossenheit* (§§ 60 und
62) vage — den Weltkrieg einmal beiseite gelassen (Rentsch 1990, 144) — an den
von Marx beschriebenen ,,Kampf in der modernen Gesellschaft, den ,,Klassen-
kampf™, sowie an die unbedingte Leninsche Disziplin (man denke an die ,,Ent-
scheidung® von Lukécs). ,,Entschlossen® soll man nach Heidegger jedoch wieder
nur man ,,selbst sein® (1927 individuell, 1933 in Sinne des ,,Volkes*). Deutlicher
noch wird der umgestiilpte Widerhall von Marx bei der Analyse des ,,Verfallens*
(§ 38, § 68c; Henning 2001a), wo Heidegger den Terminus der ,,Entfremdung®
(178, 347) benutzt.'”! Dieses ,,Verfallen® ist bei Heidegger zwar unaufhebbar

188 Die Rolle Platos bei Heidegger ist zwielichtig: vielleicht projizierte er darum so viel
auf ihn, weil er sich ihm so nahe fiihlte. Siehe Safranski 1994, 244 ff.; Brach 1996.

189 Deutlich wird der ,,existentiale ,Solipsismus’ (1927, 188) dort, wo das ,,Dasein vor
sein Freisein fiir [...] *“ gebracht ist: wihlen soll es wieder nur sich selbst (,,Freiheit
des Sich-selbst-Wahlens*). Die Identitdt von Welt und Ich wird hier transformiert
in die von Dasein und In-der-Welt-Sein (,,die existentiale Selbigkeit des Erschlie-
Bens mit dem Erschlossenen®, 188). Neben dem Verlust der Moral (Ebeling 1993a,
31 ff.) liegt hierin eine detailgetreue Replikation des deutschen Idealismus. Auch
dieser hatte theoretische und praktische Vernunft vermengt (34). Die ,,Eigentlich-
keit [...] als Mdoglichkeit, die es immer schon ist (Heidegger 1927, 188) erinnert
daneben an Lukacs’ ,,Klassenbewusstsein“: auch hier muss etwas, das ,,objektiv
moglich® ist (1923, 87), nur zu Bewusstsein kommen, um wirklich zu sein.

190 Lukacs 1954, 395 beschuldigt Heidegger des ,,subjektiven Idealismus® (Fn. 204).

191 Auch der Term ,,Verdinglichung® taucht auf (Heidegger 1927, 46 und 437: ,,dass
die Gefahr besteht, das Bewusstsein zu verdinglichen, weil man langst™; vgl. aber
127: ,,Alles Urspriingliche ist iiber Nacht als ldngst bekannt geglittet*). Goldmann

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 307

(175 £.), es gilt allerdings, nach einer durchdringenden Diagnose der Ursachen,
das Verfallen in einer genuinen Praxis zumindest einzudimmen. Es bedarf einer
regelrechten Revolution — bei Heidegger allerdings nur der des Individuums, und
nur im Denken —, welche eine entsprechende Entschlossenheit voraussetzt und
auch den Kampf, gar den Tod nicht scheuen darf (§§ 58, 62). Dies kann, zumin-
dest im hinteren Teil des Buches, nur in einem starken und geeinten Kollektiv
gemeistert werden (§ 74). Mit dieser ,,Praxis® wird eine historische Ebene er-
reicht, die eine Untersuchung dieses Themengebietes gebietet (§§ 72-77). Schon
Marx war bei der Geschichte gelandet (MEW 40, 544; MEW 3, 28 ff.; daher
LHhistorischer Materialismus®). Allerdings wurzelt bei Heidegger noch die ,,Ge-
schichte in der ,,Geschichtlichkeit™ (§ 74), ein Attribut des gedachten, abstrak-
ten Individuums (,,Dasein“).192

Weiterhin hinterfragt auch Heidegger wie schon Lukacs den in der Lebens-
philosophie so unbeliebten ,,Dingcharakter der Dinge (cf. Fn. 164, 264), und
zwar anhand der Unterscheidung von Zuhandenheit und Vorhandenheit. Dies &h-
nelt Marx’ Unterscheidung von Gebrauchswert und Tauschwert:'”* beides sind je
verschiedene Gegebenheitsweisen identischer Gegenstidnde, die einmal dem
»gebrauchend-hantierenden Umgang® (69), einmal einer komplexeren Praxis ent-
stammen, deren lebensfernere Form aber nicht annulliert wird (sie ist ,,notwen-
dig“, 426); wobei letztere von ersterer als ,,abkiinftig* gedacht wird."*

1975, 27 ff. vergleicht Lukacs Verdinglichungskritik mit Heideggers Kritik des
Prisensdenkens. Zu Heideggers Lukacs- Kenntnissen Gudopp 1983, 130 ff. Hei-
degger kam noch einmal auf die ,,Entfremdung® zuriick: ,,Was Marx [...] als die
Entfremdung des Menschen erkannt hat, reicht mit seinen Wurzeln in die Heimat-
losigkeit des neuzeitlichen Menschen zuriick. Dies wird, und zwar aus dem Ge-
schick des Seins in der Gestalt der Metaphysik hervorgerufen [!], durch sie verfes-
tigt und zugleich von ihr als Heimatlosigkeit verdeckt. Weil Marx, indem er die
Entfremdung erfdhrt [?], in eine wesentliche Dimension der Geschichte hinein-
reicht, deshalb ist die marxistische Anschauung von der Geschichte aller {ibrigen
Historie iiberlegen. Weil aber weder Husserl, noch [...] Sartre die Wesentlichkeit
des Geschichtlichen im Sein erkennen, kommt weder die Phdnomenologie, noch
der Existentialismus in diejenige Dimension, innerhalb derer erst ein produktives
Gesprach mit dem Marxismus moglich wird* (1947, 87). Zu jener Zeit sall Heideg-
ger zwischen allen Stithlen und suchte Halt (Safranski 1994, 388 ff.). Offenbar
wollte er sich empfehlen als jemand, der dieses Gespréch fiihren kénne. Dazu kam
es nicht, weil er wieder Anhénger auf der bewéhrten Seite fand. (Heideggers Brief-
partner Jean Beaufret leugnete spiter den Holocaust.)

192 ,.Das Dasein hat faktisch je seine ,Geschichte’ [...] , weil das Sein dieses Seienden
durch Geschichtlichkeit konstituiert wird* (Heidegger 1927, 382; s.o., Fn. 67). Das
ist eine Parallele zur Geschichtlichkeit der Klassen bei Lukacs 1923.

193 Bereits Lukacs hatte seine Verdinglichung primédr am ,,Warenfetisch® abgelesen
(1923, 97, MEW 23, 85 ff.).

194 Heidegger bezeichnet die ,,Zuhandenheit” sogar als das ,,an sich® (1927, 71). Das
erinnert an Lukacs’ Diskussion der praktizistischen Wendung des ,Ding an sich’
bei Engels (MEW 21, 276): Lukécs iibernimmt sie formal, iiberfiihrt sie aber inhalt-
lich aus der ,,Industrie” in die ,,Totalitit™ (Lukacs 1923, 145 f.) — wie Heidegger.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Doch Heidegger meint schon mit dieser abstrakteren Form, welche die Kanti-
anische ,,Gegenstindlichkeit iiberhaupt™ durchscheinen ldsst (dhnlich wie bei
Lukacs), etwas erkldren zu konnen — das Verfallen und alle Folgeerscheinungen,
deren Fehler darin besteht, die Dinge als solche zu nehmen und nicht den unge-
genstdndlichen Prozess dahinter zu sehen —, wihrend Marx mit dem ,,Begriff*
nicht zufrieden ist, sondern damit allererst die tatsdchliche Bewegung des unter
ihm Begriffenen analysiert. Marx denunziert nicht wie spiter Adorno den
Tauschwert moralisch, sondern nimmt ihn als eine Gegebenheit, mit der er
»rechnet”. Die Analyse des realen Prozesses bei Marx hat sich bei Heidegger ide-
alisiert (es bleibt bei der Analyse der Begrifflichkeit) und subjektiviert (Abhilfe
schafft bereits ein verdndertes Selbstverstdndnis). Dem hatten Simmel, Freyer,
Lukacs und andere lange vorgearbeitet.'”

Auffallend ist schlieBlich die Parallele im Verstindnis von Theorie: wie Marx
ihre Genese aus der tatsdchlichen gesellschaftlichen Praxis derart riickverfolgt,
dass eine Theorie fiir ihn letztlich nur dann zu verstehen ist, wenn sie aus diesem
Rahmen heraus gelesen wird, nur dann richtig entwickelt wird, wenn sie sich
desselben griindlich versichert, so verortet auch der Lebensphilosoph Heidegger
(Fellmann 1993, 187 ff.) die Theorie in Praxis — allerdings in einer irrationalen,
in der des ,,Lebens* als eines unhinterfragbaren Geschehens (cf. Fn. 68) bzw. in
der der Existenz als in der ungreifbaren und ,,pseudokonkreten* Personalisierung
dieses Lebens (Anders 1947). All diese ,,urspriinglicheren* Interpretationen lie-
Ben, wie bei Nietzsche und Eucken, in der Konsequenz auch den Marxismus als
verfehltes Denken, als Symptom der Krise erscheinen (Ebeling 1993, 69 ff.).
Wurde die Philosophie der Krise selbst als Symptom einer libergreifenden Krise
gedeutet, so war das Ergebnis eine , Krise der Philosophie®.'”® Der methodisch-
ontologische Monismus lie3 es nicht zu, zwischen der Ebene des Geistes und der
der Wirklichkeit hinreichend zu unterscheiden.

Krisen der Wirklichkeit wurden so bereits von Antimodernisten des Kaiser-
reiches auf eine falsche Philosophie zuriickgefiihrt. Man meinte damit nicht nur
die wahren Schuldigen gefunden zu haben,'”’ sondern musste umgekehrt schon

Die Kritik an Engels ist berechtigt, aber ihre Auflosung bei Lukdcs ist nicht ,kri-
tisch, sondern seinerseits wieder idealistisch.

195 Simmel hat das ,,Marx’sche Schema [...] weit iiber das wirtschaftliche Gebiet hin-
aus‘ verldngert und dadurch entdkonomisiert (Simmel 1916, 98; 6konomisch folgte
er der Grenznutzenschule, cf. 2.4.1; Gro3heim 1991, Luckhardt 1994). Lukéacs setz-
te die ,, Warenform* als ,,Universalkategorie” (1923, 97) und deutete in sie die phi-
losophischen Paradoxien hinein, die ihn schon lange quélten (Jay 1984, 109; vgl.
Paschukanis 1924, Sohn-Rethel 1972, Haug 1971).

196 ,,Philosophie hat nicht Grundlagenkrisen, sie ist die institutionalisierte Grundlagen-
krise” (Spaemann 1978, 92). Siehe oben, Fn. 89.

197 Das Aufklarungsdenken im Ausland, die Sozialdemokratie im Inland, und zuneh-
mend die Juden; Ringer 1969, 203, Sontheimer 1962. Hiigli 1993, Wuchterl 1995
schweigen davon.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 309

die Moglichkeit einer krisenfreien Theorie anzweifeln.'”® Wenn Philosophie in

der Daseinsauslegung fundiert ist, dieses Dasein jedoch in die Krise gerit, so
kann Philosophie nur dann von der Krise frei bleiben, wenn sie eine ,,relative Au-
tonomie“ gegeniiber dem konkreten Daseinsvollzug besitzt. Genau das wurde in
der Lebensphilosophie bestritten, dieser Ansatz wurde als dualistisch und lebens-
fern abgelehnt. Gerade dieses Denken wollte man ja als den Verursacher der Kri-
se ausmachen — je nach Geschmack mit Nietzsche, mit Dilthey oder auch Marx.
Nun ist zu fragen: Warum eigentlich treten so viele Fragen, die im Marxismus
gestellt wurden, bei Heidegger erneut, wenn auch verdndert, zum Vorschein?
Hatte sein Geschmack ihn nicht eher an Dilthey und spéter an Nietzsche verwie-
sen? Warum sollte die Marxismus-Verarbeitung gegeniiber aus anderen Traditio-
nen aufgegriffenen Themen, etwa des Kantianismus (so in der Konstitution von
Raum und Zeit, §§ 22-24 und 70 bzw. 65 ff.), einen Vorrang haben? Dies lag
auch an der sozialen Realitét. Die Welt, aus der heraus Sein und Zeit geschrieben
und gelesen wurde, war eine unstete, verunsichernde, als krisenhaft erlebte. Viele
junge Minner hatten ihr Leben, viele Familien ihren Besitz, Deutschland seine
politische Form und — wie viele meinten — seine ,,Ehre* verloren (durch Versail-
les, nicht bei Kriegsausbruch). Es gab keine verbindlich sinnstiftende Instanz
mehr; auch Heidegger hatte sich von der Kirche gelost. Stattdessen machte sich
ein ,,Hunger nach Weltanschauung* (Windelband 1910, 278) breit, der inflatio-
nér und oft dilettantisch zu stillen versucht wurde. Die Erwartungen an die Philo-
sophie waren hoch (Henning 1999, 12). Der Marxismus wusste nun auf viele die-
ser Fragen eine Antwort zu geben. Er beanspruchte zudem, die Bliite der Philo-
sophie, den deutschen Idealismus, in sich aufgehoben zu haben (Engels, MEW
21, 265 ff.). Auf einen solchen Anspruch musste reagiert werden, und diese Re-
aktion forderte eine Entscheidung heraus.'”’ Nicht genug, dass Marxisten damit
drohten, die alten Verhéltnisse umzustiirzen (die ohnehin erschiittert waren — und
was fallt, soll man stoflen). Falls man von der Richtigkeit dieser Philosophie zu
iiberzeugen war, kam man nicht umhin, daraus politische Konsequenzen zu zie-
hen, da die Praxis nicht nur gewichtiges Explanans, sondern auch zentrales Ziel
dieser Philosophie war. Diese Frage hatte ,,Harte und Schwere* (Franzen 1988).
Programmatische AuBerungen Heideggers zeigen, dass er sich dieser Situati-
on bewusst war. So stellte Heidegger seiner Habilitation von 1914 ein Hegel-
Motto voran und verkiindete an deren Ende, seine Philosophie stehe ,,vor der
groBen Aufgabe einer prinzipiellen Auseinandersetzung [...] mit Hegel“** Auch

198 Eine krisenfreie Zeit braucht keine Theorie, jedenfalls keine der Gesellschaft:
,,Deshalb haben die seligen Zeiten keine Philosophie® (Lukacs 1916, 22; cf. Hegel,
Werke 12, 42: ,,Die Perioden des Gliicks sind leere Blitter* in der Geschichte). Bei
Heidegger dreht sich das Verhéltnis um — und das spricht gegen seine oft bemiihte
Verwandtschaft mit dem Pragmatismus (3.4.4): eine krisenhafte Zeit kann in sei-
nem Weltbild gerade keine Theorie mehr ausbilden.

199 Nicht nur Weber, Lukacs und Sartre hielten die Stellung zu Marx fiir eine existen-
tielle Entscheidung (Krockow 1958).

200 Heidegger, GA 1, 193 und 411; vgl. hierzu Gudopp 1983, 87 f. und 83.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Sein und Zeit beschlieit er mit Hegel (1927, 433 ff.) und Lukacs (437). Wenn
ihm die Rezeption von und Stellungnahme zu Hegel eine so grof3e Aufgabe war,
so kam er um eine Stellungnahme zum groBten Kritiker Hegels, zu Marx, kaum
herum. Dass er dabei durchaus den Marxismus im Auge hatte, zeigt ein Aufsatz
aus derselben Zeit, der zu dem Ergebnis kommt, dass ,,es kein Gesetz gibt, das
bestimmt, wie die Zeiten aufeinander folgen®, wie es doch Engels, Kautsky, Le-
nin und andere behauptet hatten.”! Deutlicher zeigt dies auch die Notiz zu Plato
von 1932 (GA 34, 325; s.o0., Fn. 188). Zusammen mit dem nach 1945 wohlwol-
lend aufgenommenen Bekenntnis, er habe vom Nationalsozialismus eine ,,Ret-
tung [...] vor den Gefahren des Kommunismus* erwartet, ist dem zu entnehmen,
dass sich Heidegger mit dem Marxismus auseinandergesetzt und gegen ihn ent-
schieden hat.*** Dies vermag die umfassende Aufnahme und Umarbeitung von
Marxemen bei Heidegger zu erkliren: da ihre Uberzeugungskraft nicht ignoriert
werden konnte, galt es, sie in einer alternativen Erkldrung zu tibertreffen. Diese
Annahme plausibilisiert auch die zahlreichen stilistischen Anleihen. Da eine
Vergeistigung der Gegenstdnde und Philosophisierung der Methode schon bei
Lukacs vorlag, mit dem er ja einige Einfliisse (Rickert, Lask, Dilthey) teilte,
konnte Heidegger die Friichte dieser Arbeit sogar recht leicht ernten.

Gegen diese Argumentation konnte nun der Einwand einer biographischen
Oberflachlichkeit erhoben werden. Doch es gibt auch theorieimmanent einen
Gegensatz zwischen Heidegger und Marx. Der Fortschritt Hegels gegeniiber
Kant war der einer Vergeschichtlichung, der der Junghegelianer gegeniiber Hegel
der einer Konkretisierung des Denkens gewesen, wihrend Marx an den Junghe-
gelianern deren Fixierung auf das alleinige Denken bemingelte: das Bewusstsein
der Menschen werde vom gesellschaftlichen Sein bestimmt, welches darum bei
ihm fortan im Zentrum der Analyse steht.”” Hierzu befindet sich Heidegger in
denkbar extremster Opposition. Zwar nimmt er Vergeschichtlichung und Kon-
kretisierung auf; das Sein jedoch, auf das diese Entwicklung hinausgelaufen war,
wird radikal subjektiviert: ,,Welt ist ,subjektiv’* (1927, 366).2** Entititen wie Na-
tur, Geschichte oder Wahrheit werden seinshaft auf das Dasein reduziert.””

201 Heidegger, GA 1, 431; vgl. 1927, 418; Barash 1999.

202 Siehe den Brief an Herbert Marcuse vom 20. Januar 1948 (bei Tertullian 1990, 58;
cf. Heidegger 1927, 405).

203 Diese philosophiegeschichtliche Entwicklung war weder notwendig noch zufillig —
sie war zwar kontingent, doch von stringenter Folgerichtigkeit — Comte, von Stein,
Moses Hess und Ciezowski dachten hierin dhnlich.

204 Die Welt ist, wofiir das Subjekt sie hilt: ,,auch in diesem ,Drauflen-sein’ beim Ge-
genstand ist das Dasein [...] ,drinnen’* (Heidegger 1927, 62). Seinen ,,subjektiven
Idealismus® (Gudopp 1983, 74 und 78) zeigt Heidegger selbst an, indem er ,,Sein
,im Bewusstsein’* gleichsetzt mit ,,verstehbar im Dasein“ (1927, 207).

205 ,,Nur Dasein kann [...] sinnvoll [...] sein* (a.O., 151). ,,Wenn kein Dasein existiert,
ist auch keine Welt da“ (365). Wird nach Ganzheit gefragt, so nach der des Daseins
(372). Subjektiviert werden Wahrheit (in eine ,,Wahrheit der Existenz*, 221), Natur
(70, 95, 106, 144, 211, 380), Geschichte (381), ,,Bedeutungslehre* (166), kurz: ,,al-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 311

Und dieses Dasein ist betroffen von einem radikalen Historismus.?”® Thn kann
es nicht abschiitteln, doch es kann wéihlen zwischen einem echten und einem fal-
schen Historismus. Der Marxismus und die ganze Soziologie sind — so sind die
massiv werturteilenden Konnotationen zu entschliisseln — der falsche, weil unei-
gentliche.””” Obgleich Heidegger vom Alltag seinen Ausgang nimmt (siche be-
reits Einstein 1918), wird dieser letztlich negativ bewertet (1927, 334). Es geht
demnach um etwas auBeralltigliches, groBartiges, das vor der ,,vulgéren® Sicht
des Alltags bewahrt werden muss. Es konnte moglicherweise die Ethik sein.**®
Doch auch sie wird eliminiert. Zwar sei das ,,Mitsein“ konstitutiv, doch die
Seinsart desselben wird durchgéingig negativ bestimmt (Mitsein ist an ihm selbst
schon verfallen und schuldig).”

Nicht einmal das ,,Gewissen® kann abhelfen. Dieses Fehlen der Ethik bei Hei-
degger hat auch theorieimmanente Griinde. Kant hatte das Gewissen formal be-
stimmt, was ihm Hegel stets vorwarf. Was es genau sagen wiirde, ist nach Kant
nicht vorab ableitbar, durchaus vergleichbar der Unableitbarkeit des Inhalts
durch die Form in der Erkenntnistheorie (2.5.2). Da Heidegger mit Fichte und
Hegel meint, einen Inhalt geben zu konnen, ihm dies aber aufgrund der Weltver-
nichtung nicht gelingt, zieht er den Schluss, das Gewissen sage ,nichts* (373).
Wieder wird ein Mangel in der eigenen Theorie (eine ,,unmogliche Aufgabe“,
Lafont 1994, 144 ff.) auf die zugrunde gelegte Wirklichkeit projiziert, also von
Denken auf Sein geschlossen. Dabei wird der an Descartes kritisierte Schluss von
einem Vollzug auf ein Sein von Heidegger in potenzierter Form iibernommen,
indem er vom ,,Rufcharakter des individuellen Gewissens nicht nur auf das
Sein, sondern auf das Seinsollen des Rufend-Gerufenen schlieBt (der Angerufene
sei ,,aufgerufen zu ihm selbst, 273). Das Gewissen ist somit entmoralisiert.*'’

le Seinsmodi des innerweltlich Seienden sind ontologisch [...] im Phdnomen des In-
der-Welt-seins fundiert® (211).

206 In der je schon vorgédngig ausgelegten Bewandtnisganzheit ist je schon alles ausge-
legt, und zwar von der Form bis hinunter zum Inhalt: ,,Das Man [...] bestimmt, was
man und wie man sieht* (Heidegger 1927, 170, Hvg. CH). Symptomatisch ist die
an Fichte gemahnende Schreibweise ,,Voraus-setzung“ (314, cf. Lafont 1994, 67
f).

207 Zur Okonomie: ,,Aus dem Besorgten errechnet sich das uneigentlich existierende
Dasein erst seine Geschichte* (1927, 390; 361). Die ,,Frage nach einem zu stiften-
den Zusammenhang des Daseins“ — Heidegger bezeichnet auch Dasein im Plural
singuldr — ,,griindet in der Unentschlossenheit™ (390). ,,So bedarf es denn keiner
Zuflucht zu nichtdaseinsméfBigen Méchten” (Heidegger 1927, 278). Damit sind
Fragen, die iiber den Horizont des einzelnen Subjektes hinausgreift, abgewiesen.
,,.Die Frage ist nicht, was [...] noch alles geschehen [...] kann“ (330).

208 Zum Konnex von Erhabenheitserlebnis und ethischer Einsicht Vollmann 2002.

209 ,,Das Mitsein ist ein existenziales Konstituens* (1927, 125) — also im Gegensatz
zum ,,Man“ (129) kein Existenzial. Die ,,Seinsart des Miteinanderseins selbst* ist
nicht etwa die Ethik, sondern das — uneigentliche —,,Gerede* (177).

210 Zuweilen zum ,,Selbstsein® erforderlich ist etwa das ,,Aufgeben eines Beschlusses*
(391); Liigen ist also erlaubt (vgl. Kant, KpV, A 156, 165). Auch das Gewissen
wird subjektiviert: Erst seine Subjektivitdt mache es objektiv (1927, 279: ,,Gewis-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Sein und Sinn sind gleichermafBen entleert, theoretische und praktische Ver-
nunft ununterschieden einem praktizistischen Nihilismus ausgeliefert. Die gefor-
derte Revolution bleibt eine der Denkungsart: nach dem Mitvollzug der Daseins-
analyse ist es dem Leser anheimgestellt, sich nicht mehr ,,verfallend” aus dem
Vorhandenen zu begreifen — also eine andere Selbstinterpretation.?'' Dem Philo-
sophen bleibt die ,theoretische Praxis“ der Kritik. Die ganze Philosophiege-
schichte hat die wesentlichen Fragen iibersehen, sie tragt die Schuld an der ver-
fallenen Daseinsauslegung der Gegenwart. Sie muss in toto destruiert werden.

Heideggers ,,Rettung“ vor dem Materialismus fiihrt zu somit einem universa-
len Irrationalismus, da fiir die Gefilde des Daseins, auf das alles andere zuriick-
gefiihrt wird, die ,,Verstindigkeit” der ,,Konsequenzlogik™ nicht mehr zustdndig
sei (315), und so zum totalen Nihilismus: es gibt in diesem Ansatz keine Natur,
keine Geschichte, keine Gesellschaft, keine Moral und keine Theorie mehr. Das
»hichtende Nichts®, das Heidegger evoziert (285), benennt vor allem sein eigenes
Denken. Heidegger hatte nicht zuletzt darum einen solchen Erfolg mit Sein und
Zeit, weil er die Konsequenzen einer Art zu denken zog, die in Deutschland weit
verbreitet war. Stellt man ihn in diesen Kontext, so wird sichtbar, dass er daraus
die zwar radikalen, aber folgerichtigen und populistischen Konsequenzen zieht.

Heidegger und der Nihilismus

»Auch Heideggers Anziehungskraft beruhte auf einem produktiven
Abbau, der ,Destruktion’. (Karl Lowith, nach Lutz 1999, 280)

Die angesprochene populdre Art zu denken war der Deutsche Idealismus (2.5.2).
Das Pathos von Sein und Zeit bleibt unverstanden, wenn iibersehen wird, dass
Heidegger alle Wissensgebiete allererst philosophisch zu fundieren beansprucht.
Das aufschlussreiche Schliisselwort hierfiir ist die exklusiv beanspruchte ,,Ur-
spriinglichkeit”. Heidegger hat Dilthey und damit Fichte beerbt, indem er den
Schluss von dem zeitlich ersten auf das logisch und ontologisch erste unhinter-
fragt voraussetzt.>'? Weil Dasein ,,zunichst* keine Wissenschaft treibt, seien die
methodischen Prinzipien der Wissenschaft ,,abkiinftige Modi®.

Heideggers Fundierung besteht einzig in ihrer Riickfiihrung auf die formal-
konkrete Verfassung des leistenden Subjektes, und zwar des vortheoretischen.
Darin folgt Heidegger Diltheys ,,Vertiefung, der Fundierung und Relativierung

senserlebnis®). Das ,,Weltgewissen™ dagegen (Schwarz 1919) sei die Stimme des
,»,Man* (Heidegger 1927, 278).

211 Rohrmoser 1974 sieht hierin ,,die Faszination einer radikalen Kritik, die kraft ihres
abstrakten Charakters zugleich sicherstellt, dass sich aus ihr keine praktischen Kon-
sequenzen ergeben” (75 f., siche noch Rohrmoser 2002).

212 Wenn Heidegger 1927, 147 zeigt, dass ,,alle Sicht primér im Verstehen griindet, so
ist das eine genetische Feststellung. Aus ihr leitet Heidegger aber sogleich ab, dass
dem ,,Anschauen sein Vorrang genommen® sei, dass ,,,Anschauung’ und ,Denken’
[...] entfernte Derivate®, also in der Geltung sekundér seien (cf. Rauti 1999).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 313

aller Erkenntnis auf das ,,Leben®. Heidegger, der ja ,,dem Werke Diltheys* die-
nen wollte (1927, 404), sah das Leben ,,als moglichen Gegenstand [...] und als
Wurzel“ der Geisteswissenschaft an (398, cf. GA 59, 15 ff.). Eine idealistische
Reduktion auf das leistende Subjekt (Dasein) und die damit verbundene Verein-
heitlichung der Welt ist in Sein und Zeit durchgingig sichtbar, etwa auch hier
(1927, 85): ,Die Bewandtnisganzheit [...] ist ,frither’ als das einzelne Zeug*.*"
Die Dinge in der Welt haben keinen eigenstidndigen Seinswert, sondern werden
in eine zeitlich und ontologisch ,,frilhere” Ganzheit gleichsam eingesogen: ,,Die
Bewandtnisganzheit [...] geht letztlich auf ein Wozu zuriick [...] Das primére
Wozu [...] betrifft aber immer das Sein des Daseins als dem eigentlichen und ein-
zigen worum-willen“ (1927, 84; Hvg. CH).

Hier zeigt sich eine kurzschliissige Reduktion von Genesis auf Geltung und
eine subjektivistische Verengung aller denkmoglichen Inhalte auf das Selbstsein,
die ontologisch verabsolutiert wird. Identitidtsdenken und existentialer Monismus
sind uniibersehbar. In den wissenschaftstheoretischen Passagen von Sein und Zeit
hat Heidegger sublim die relativistischen Konsequenzen gezogen — nicht nur fiir
die Geisteswissenschaften, sondern noch fiir die Physik. Wie geht dies zu?

Die Wissenschaft ist eine Tétigkeit von Menschen, wie niemand abstreiten
wird. Wenn die Seinsart dieser Menschen aber substantiell ,,geschichtlich® ist,
dann gibt es keinen Bereich, der vom Historismus ausgenommen ist. Eine geisti-
ge ,, Totalitat” wird ontologisiert und dogmatisch vorgeordnet — eine Radikalisie-
rung des Diltheyschen Erbes. Auch die Wissenschaften haben eine Geschichte.
Dies ist solange kein Problem, wie Genesis und Geltung hinreichend auseinan-
dergehalten werden. Geschieht dies nicht, werden die Naturwissenschaften histo-
ristisch relativiert. Wie bestimmt Heidegger die mathematische Physik? ,,Das
Entscheidende fiir ihre Ausbildung liegt weder in der hoheren Schitzung der Be-
obachtung [...] , noch in der Anwendung von Mathematik [...] — sondern im ma-
thematischen Entwurf der Natur selbst (1927, 362).

Heidegger kontrastiert hier zwei Betrachtungsweisen, die der innerphysikali-
schen Kriterien (Verifikation durch nachpriifbare Beobachtung und Erkldrung
durch mathematische Formeln) und die der historischen Entstehung der Physik.
Allerdings trennt er sie nicht voneinander, sondern bringt sie in kurzschliissig-
monistischer Weise zu etwas Drittem zusammen: es geht ihm um die ,,ontologi-
sche Genesis“ (362; 357; vgl. ,.transzendental-ontisch®). Das urspriingliche Fun-
dament der Physik ist somit weder die ihr eigene Logik, noch ihre Entstehungs-
geschichte, sondern der existenzielle Vollzug der Wissenschaft durch ihre Sub-
Jjekte. Doch diese sind nicht autonom:

213 Dies war bei Heidegger schon vor seiner existentialen Wende der Fall: in seiner
Habilitation hatte er eine hermetische identitdtsphilosophische Weltkonzeption ent-
wickelt, die der Vernunft keinen Raum lieB3. In der allumfassenden metaphysischen
Verklammerung von Kategorie und Material ,.kann das Denken nur noch bestéti-
gen, was ist“ (Gudopp 1983, 59). Erkenntnistheorie und Ontologie werden in die
Logik aufgehoben (73; s.o., Fn. 222).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | PHILOSOPHIE NACH MARX

,Dieser Entwurf entdeckt vorgéngig ein stindig Vorhandenes (Materie) und
6ffnet den Horizont fiir den leitenden Hinblick auf seine quantitativ bestimmba-
ren [...] Momente* (362). Die Wissenschaftssubjekte konnen nicht einer unmit-
telbar vorgefundenen Wirklichkeit ihre Strukturen entnehmen, sondern diese sind
immer schon auf eine bestimmte Weise entworfen, und zwar ,,vorgingig™. Der
einzelne Physiker sagt also nichts iiber die Wirklichkeit aus, sondern er hingt
gewissermalBlen am Tropf der vorgdngigen Weltauslegung — die eine totale und
somit eine ,,philosophische® ist. Heidegger hat den Zustindigkeitsbereich der
Philosophie hier ungeheuer erweitert, indem er die Hermeneutik universalisiert
und so die Naturwissenschaften relativiert. So hat er sich auf elegante Weise
zentraler Rationalititsstandards entledigt: Die in der Naturwissenschaft notwen-
dige ,,spezifische Exaktheit hilt Heidegger nicht fiir vorbildlich (362).'* Der
Philosoph muss die Einzelwissenschaft nicht als solche zur Kenntnis nehmen; es
bedarf allein einer ,,grundbegrifflichen Ausarbeitung™ (362, vgl. 10) des vorgin-
gigen Entwurfs, der alles weitere determiniere. In diesem Erzeugungsidealismus
erzeugt das Prinzip alles*" Statt der Intersubjektivitit (keine ,,Verbindlichkeit
fiir ,Jedermann’, 362) und der Uberpriifung an Tatsachen (,,es gibt grundsitzlich
keine bloBen Tatsachen®, 362) liegt das Kriterium fiir die Wahrheit von wissen-
schaftlichen Aussagen im leistenden Subjekt: Wissenschaftlichkeit ,,griindet exi-
stenziell in einer Entschlossenheit des Daseins, durch die es sich auf das Sein-
konnen in der ,Wahrheit’ entwirft. Dieser Entwurf ist moglich, weil das In-der-
Wahrheit-sein eine Existenzbestimmung des Daseins ausmacht* (1927, 363).%'¢

Doch im Vollzug dieses Daseins hatte Heidegger unterschieden zwischen den
Modi der Eigentlichkeit und Uneigentlichkeit (42 ff., 126 ff., 175 ff., 252 ff.).
Die kritisierte Vorherrschaft der Vorhandenheitssemantik, die in den Naturwis-
senschaften unverzichtbar ist, ist fiir ihn ein Ergebnis des Verfallens an die Welt
und somit der Uneigentlichkeit. So ist also der Verweis auf den ,,Ursprung der
Wissenschaft aus der eigentlichen Existenz* (363) ein versteckter Hinweis dar-
auf, worin seine Krisendiagnose und die entsprechende Therapie besteht: Die
Krise der Gegenwart besteht in dem Verlust der Urspriinglichkeit. Sie ist zu er-
kldren durch das Verfallen breiter Kreise (,,Offentlichkeit*) an eine vorhanden-
heitssemantische (dinghafte) Weltsicht, die den Zugang zu den wichtigen Seiten
des Lebens verstellt. Diese Weltsicht selbst aber griindet, wie nur der Philosoph

214 Wihrend ,,Dilthey immer geneigt war, eine Gleichurspriinglichkeit [...] anzuerken-
nen, kehrt Heidegger das naturalistische Priorititsverhéltnis der Naturwissenschaf-
ten zu den Geisteswissenschaften einfach um und macht sie zu sekundéren, unei-
gentlichen, ,defizienten’ Betrachtungsweisen (Konig 1937, 57).

215 Was hier absurd aussieht, ist bis heute Merkmal deutsch-philosophischer Marxkri-
tik: eine Ablehnung (natur-) wissenschaftlicher Standards zugunsten eines metho-
dischen Ansatzes in transzendental-begrifflichen Analysen.

216 Vgl. Tugendhat 1970. Die existentiale Depotenzierung von Wahrheit hatte bereits
ein nationalsozialistischer Kritiker beméngelt (Lehmann 1943, 402; vgl. Gudopp
1983, 191). Lehmann bezog sich auf den bezeichnenden Satz von 1914: ,Nur in-
dem ich im Geltenden lebe, weil} ich um Existierendes” (Heidegger, GA 1, 280).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 315

in einer grundbegrifflichen Analyse feststellen kann, in einer vorgidngigen Aus-
gelegtheit, in einem bestimmten, inzwischen unentrinnbar gewordenen ,,Ent-
wurf — den Heidegger an der Antike und Descartes festmacht (89 f¥).

Dieser Entwurf griindet seinerseits auf einer Uneigentlichkeit (Descartes be-
greife die Substanz als ,,ein substantielles Seiendes®, 94 — das entspricht der De-
finition der Uneigentlichkeit —, und stiftet damit die ,,Dingontologie®, 100), aber
diesmal auf der des ,,flihrenden Seinsverstidndnisses” (362). Es bleibt nun an dem
Philosophen, zu einem anderen Seinsverstidndnis zu ,fithren”. Wie er dies aller-
dings als Philosoph vollbringen soll, nachdem Heidegger die Kriterien wissen-
schaftlicher Rationalitit iiber Bord geworfen hat, bleibt unklar (cf. Lafont 1994,
333 ff.). In der Spétphilosophie ibernimmt es folgerichtig das Sein selbst.

Zentrale Charaktermerkmale seiner spéteren politischen Betétigung sind hier
vorgezeichnet: den gesuchten ,,anderen Anfang® sah Heidegger im Dritten Reich
herannahen, dem er sich darum zur Verfligung stellte. Der neue ,,Entwurf™ kénne
nur von einem entschlossenen, ,,eigentlichen® historischen Kollektiv mit dem
richtig ,,gefiihrten* Seinsverstdndnis gewagt werden. Daflir muss der alte mit
Stumpf und Stil ausgetrieben wiirde.'” Von der vormaligen Theorie jedenfalls
bleibt in dieser Konzeption nicht viel iibrig. Sie provoziert und forciert die Krise
der Philosophie. Diese Auffassung dnderte Heidegger spiter nicht mehr (,,Die
Wissenschaft denkt nicht®, 1954, 133).

Doch vermeiden wir den hédufigen Fehler, Philosophie und Politik zu frih
aufeinander zu beziehen, und bleiben noch immanent. Heideggers Bezugnahmen
auf Hegel an zentralen Stellen wurde bereits erwihnt (Fn. 200). SchlieBlich galt
es, das Vermichtnis der Systemphilosophie gegeniiber den spiteren Verfehlun-
gen zu retten. Wirkungsgeschichtlich jedoch war bei der Hegelrezeption kein
Vorbeikommen an der lebensphilosophischen Verkiirzung, die den absoluten
Standpunkt allzu leicht einnehmen zu kdnnen meinte. Ein Heideggerschiiler lésst
diese Sichtweise durchscheinen, wenn er Dilthey als den Vollstrecker Hegels
deutet. Dilthey kniipfe endlich wieder an den Punkt an, den ,,schon Hegel* erar-
beitet hitte, ndmlich: an ,,die geschichtliche Einheit von Mensch und Welt, Be-
wusstsein und Sein. Die Verflachung dieses lebendigen Verhiltnisses [...] zur
abstrakten Subjekt-Objekt-Beziehung [...] wird durch Dilthey von neuem in die
seinsmifige Einheit zuriickgefiihrt™ (Marcuse, Schriften 1, 485, verfasst 1931).

Der Historismus ist derartig totalisiert, dass nur aus dem quellenden Grund
des Lebens und der Geschichte ,,alles eins“ ist (mavta pet), und zwar auch onto-
logisch eins. Dilthey ,,iberwindet mit dieser Einheit die verhasste Subjekt-
Objekt-Spaltung, indem er die lebendige Einheit gegen die tote Zweiheit aus-
spielt. Doch er tut dies in einer Weise, die dem Hegelschen Ansatz zuwiderlauft:
er setzt Einheit und Differenz einander entgegen, als vertrage die Einheit keine

217 ,,Wir miissen uns dann schon entschlieBen, Newton und Leibniz zu den Juden zu
zdhlen®, schrieb Heidegger 1938 mit nur halber Distanzierung (GA 65, 163; cf.
Stark 1937, Kather 1995, K. Fischer 1998).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Differenz, sondern schlieBe sie von sich aus.?'® Die Einheit ist keine reflexiv ein-
gesehene, noch eine als vorgingig erschlossene, sondern eine als ontologisch
schlechterdings behauptete. Sie kommt zu frith, wie schon Hegel (1807, 15, 22)
an Schelling monierte, dass er mit dem Absoluten einfach anfing. Die wiederge-
fundene Einheit ist apriorisch und immer schon (,,von vornherein®, Fn. 218). Die
Vernunft hat demnach kaum noch etwas zu tun. Tatséchlich ,,entfdllt ja nach
Schmidt bei Dilthey sdmtliches weitere Fragen. Philosophie diinkt sich wissen-
schaftlicher Rationalitdt unbediirftig — die ,,Vernunft verabschiedet den Ver-
stand. ,,Lebendig“ ist diese Einheit jedoch nur an dem zeitlich friihesten Ort sei-
nes Auftretens, im jeweiligen Alltag (cf. Lefebvre 1977). Um die unerwiinschten
Abstraktionen zu vermeiden, hitte man den jeweiligen Alltag zu nehmen wie er
ist und auf jegliche Wissenschaft zu verzichten.*'’

Analog zu ihren ,,nichtenden* Vorldufern in Fichte und Lukacs hat diese Phi-
losophie einen praktizistischen Fluchtpunkt: das Dasein muss sich von der unei-
gentlichen Geschichtlichkeit, in der das zwar vorgingige, aber unentschlossene
Miteinander die Welt vorentworfen hat, radikal 16sen, um sich in eine ,,Kampf-
gemeinschaft™ zu stellen (Heidegger 1922 an Jaspers; in: Biemel 1992, 29), die
in ,,eigentlicher Geschichtlichkeit” (1927, 390) und ,,eigentlichem Miteinander*
(298) eine ,,neue Welt“ (Eucken) erzeugt. Doch wie soll inmitten eines radikalen
Historismus eine neue Welt erzeugt werden? (Siche die beiden Zirkel von Lu-
kacs, Fn. 147, 157). Immerhin hat Heidegger von Hegel und den Junghegelianern
die Geschichtlichkeit und Konkretheit der Vernunft iibernommen.

Die Erzeugung kann also weder in einem vereinzelten, blof3 erkennenden
Subjekt, noch in einem geschichtsfreien Raum vor sich gehen, wie dies bei Eu-
cken der Fall war. Hier wird der Nihilismus zum Verhingnis, da es in der Theo-
rie keine selbstdndige Welt, keine Mitmenschen, keine Theorie und keine Moral
mehr gibt (alle diese gilt es ja als ,,eigentliche erst hervorzubringen). Wie wird
dieses Mirakel vollbracht? (1927, 383) ,,Die Entschlossenheit [...] erschliefft die

218 Marx kritisierte an der bisherigen politischen Okonomie, dass diese nur Gegensitze
ohne Einheit oder Einheit ohne Gegensitze vorstellen konnte (MEW 23, 127).
Auch Diltheys ,,Leben hilt scheinbar keine Gegensétze aus: ,,Indem Dilthey das
Verhiltnis von Mensch und Welt, Bewusstsein und Sein, Natur und Geschichte von
vornherein als seinsmaflige Einheit bestimmt, entféllt fiir ihn die ,abstrakte’ Frage
nach ihrer kausalen oder funktionalen Beziehung“ (A.Schmidt 1990, 169; nach
Marcuse, Schriften 1, 482).

219 “The attitude of the German philosopher to science is not always one of indifferen-
ce. It is often a matter of open hostility” (Hook 1930, 147, nach Callinicos 1983,
100, cf. 70 f.). Marcuse blieb von der antiszientifischen Lebensphilosophie, die er
hier an Dilthey beschreibt, selbst nicht frei: ,,Die Welt ist so lange eine entfremdete
und unwahre Welt, als der Mensch nicht ihre tote Objektivitét zerstort [cf. Fn. 165]
und sich und sein eigenes Leben ,hinter’ der starren Form von Dingen und Geset-
zen wiedererkennt” ( Marcuse 1941, 107, cf. 101, 133, 143, 281; 1964, 159 ft.).
Auch die misslichen Analyse des Kapitalismus als einer ,,totalitiren Gesellschaft®
griindet bei Marcuse (1964, 173) in der Totalisierung eines begrifflichen Aprioris,
die er aus Heideggers Denken iibernimmt.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 317

jeweiligen faktischen Moglichkeiten eigentlichen Existierens aus dem Erbe, das
sie als geworfene tibernimmt®. Das Dasein muss sich also theorielos ,,entschlos-
sen“ auf etwas schon Bestehendes werfen, und dafiir in eine ,,eigentliche” Ge-
meinschaft eintreten. Der Eintritt in die Alltdglichkeit, was das Naheliegendste
wire, ist aufgrund deren Verfallenheit verwehrt. Innerhalb des Erbes aber ,,ver-
bergen sich Ende der 1920er Jahre Strdomungen, welche der unentschlossenen
Verstandigkeit feind sind. Genau diese muss das ,,vorlaufend sich iiberliefernde
Wiederholen des Erbes von Mdglichkeiten™ (390) hervorholen. Ist dies als ,,for-
male Anzeige” zu verstehen? Eine solche setzt etwas voraus, worauf verwiesen
werden soll. Was konnte es in diesem Falle sein? Decodiert man diese Passagen
aus dem damaligen politischen Kontext, sind sie zu lesen wie folgt:

— Vorlaufend: praereflexiv, ohne Nachdenken. Dem Vorurteil wird stattgegeben.”*’
— sich tiberlieferndes: die Freiheit aufgebend zugunsten einer Bindung, welche im
Rechtshegelianismus verstanden wurde als positive ,,Freiheit fiir (391).

— Wiederholen des Erbes: Das deutsche Erbe zu iibernehmen bedeutete politisch,
speziell nach dem Verlust des Ersten Weltkrieges, einen Revanchismus.?!

— von Moglichkeiten: beispielsweise die einstigen deutschen Ambitionen auf Welt-
macht, angezeigt durch die hiufige Gleichstellung Deutschlands mit ,,dem Abend-
land“. Denkbar wire auch an eine mogliche Umkehr des Volkes, hin zur deutschen
»Selbstbehauptung® (Heidegger 1933).

Eine solche Lesart ist zwar nicht notwendig, da die existenziale Ebene gegeniiber
der existenziellen den Anspruch hat, formale Strukturen zu iibernehmen. Doch
viele Termini deuten an, dass Heidegger eindeutig Stellung bezogen hat fiir eine
bestimmte Partei.”** Ein solches Verfahren, in dem partielle Seiten fiir das Ganze
einer Sache ausgegeben werden, ist ideologisch — politische Ideologien sind ja
der Anspruch einer Teilgruppe, fiir die Gesamtheit zu sprechen (MEW 3, 46 f.).

Das ist Heidegger nicht entgangen. Doch seine Stellungnahme dazu ist eindeutig:

220 ,,Diesen Ubergang aus der unmittelbaren, direkten in die reflexive Intention riick-
gingig zu machen, das schien uns damals wie ein Weg ins Freie: Das verhie3 Be-
freiung aus dem unentrinnbaren Zirkel der Reflexion* (Gadamer GW 3, 200 f.; zur
Rehabilitierung des Vorurteils auch Gadamer 1960: GW 1, 281 ff.; 3.4.1, Fn. 16).

221 ,,Ubernahme der Geworfenheit aber bedeutet, das Dasein in dem, wie es je schon
war, eigentlich sein® (Heidegger 1927, 325): ,,werde, was du bist!“ (145).

222 Termini wie Treue, Ehrfurcht, Autoritét, Standigkeit (Heidegger 1927, 391), Stoss
(271), Geschick, Kampf (384), seinen Helden wihlen, kimpfende Nachfolge, Treue
zum Wiederholbaren (385), Gemeinschaft des Volkes (284), die Bewegung (392)
u.4. sind NS-Jargon (cf. Bourdieu 1988, Thomae 1990, Ebeling 1991, Marten 1991,
Fritsche 1999). Es geht gegen das ,,Moderne* (391), nidherhin gegen die moderne
Gesellschaft, sprich: den Liberalismus, und gegen ,,die Idee eines regelbaren Ge-
schiftsganges™ (294), sprich: den Sozialismus (Fritsche 1999, 163). Zwischen bei-
den wird kaum unterschieden — Jiinger fasste dies in die Worte: ,,.Der Marxismus
[...] ist der Kapitalismus der Arbeiter (Bourdieu 1988, 42; cf. Landauer 1911).
Auch Lafont sieht in Heideggers ,,Detranszendentalisierung die Tendenz, zuféllig-
faktisches zu vernotwendigen (1994, 337; s.u., Fn. 213).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | PHILOSOPHIE NACH MARX

»Aber liegt der durchgefiihrten ontologischen [existenzialen = formalstrukturellen, CH]
Interpretation der Existenz des Daseins nicht eine bestimmte ontische Auffassung von
eigentlicher Existenz, ein faktisches Ideal des Daseins zugrunde? Das ist in der Tat so
[']. Dieses Faktum darf nicht nur nicht geleugnet und gezwungenerweise zugestanden,
es muss in seiner positiven Notwendigkeit aus dem thematischen Gegenstand der Unter-
suchung begriffen werden“ (310).

Auch der Marxismus beanspruchte, Wissenschaft zu sein und zugleich Partei zu
ergreifen (2.2.2, auch 2.4.6). Diesen Zug iibernimmt Heidegger. Marx hatte je-
doch in seiner dkonomischen Theorie eine strenge Begriindung fiir seine Partei-
nahme geliefert. Die Krisenhaftigkeit war hier insofern kein ,,Sonderfall*“ (Konig
1937, 88),223 als Marx die Kriterien wissenschaftlicher Rationalitit weiterhin
voraussetzt. Er ist kein reduktionistischer Monist: der wirklichen Krise begegnet
er mit wissenschaftlicher Disziplin, da beide Gebiete eine relative Autonomie
gegeneinander haben.”** Heidegger aber begriindet seine Parteinahme nicht, son-
dern gibt sie schlicht fiir notwendig aus. Er mochte die Mdglichkeit einer Ideolo-
giekritik an seinem Argument elenktisch untergraben (314):

»Der gegen die existenziale Interpretation hervorgebrachte ,Zirkeleinwand’ will sagen:
die Idee der Existenz und des Seins iiberhaupt wird ,vorausgesetzt’ und ,danach’ das
Dasein interpretiert, um daraus die Idee des Seins zu gewinnen. [So weit, so richtig, CH
— aber: ] ,,In der existentialen Analytik kann ein ,Zirkel’ im Beweis nicht einmal ,ver-
mieden’ werden, weil sie liberhaupt nicht [!] nach Regeln der ,Konsequenzlogik’ be-
weist. Was die Verstindigkeit, vermeinend, der hdochsten Strenge wissenschaftlicher
Untersuchung zu geniigen, mit der Vermeidung des ,Zirkels’ zu beseitigen wiinscht, ist
nichts geringeres als die Grundstruktur der Sorge. [...] Kann aber dieses dem Dasein
wesenhafte Entwerfen der Forschung versagt werden, die, wie alle Forschung selbst ei-
ne Seinsart des erschlieBenden Daseins, das zur Existenz gehorige Seinsverstindnis
ausbilden und zu Begriff bringen will? (314 f.).

In diesem zur Rechtfertigung von Heideggers ganzem Unternehmen zentralen
Passus vom ,.hermeneutischen Zirkel* stecken einige Ungereimtheiten.””> Zu-
néchst ist es ein irrationales Erbstiick der Lebensphilosophie, zu meinen, dass die
Wissenschaft das Leben austreibt, gar ,,zu beseitigen wiinscht (vgl. Th. Lessing
1924, L. Klages 1929). Hat nicht Heidegger selbst die Entstehung der Kon-
sequenzlogik aus dem Daseins aufgewiesen? Wie kann er sie diesem gegeniiber
dann als feindlich abweisen? Es liegt erneut an dem lebensphilosophischen

223 Siehe den ,,Ausnahmezustand* von Carl Schmitt (1922, 1; Heidegger 1927, 130).

224 Marx war zwar beziiglich der sich abwechselnden philosophischen Systeme ein
Historizist, jedoch kein Relativist: die Wissenschaft konnte sich von der Ideologie-
lastigkeit freikdmpfen. Sie, und nicht eine bloBe Klassenzurechnung ist das Kriteri-
um fiir die Ideologizitét kultureller Phinomene. Die Wirtschaftskrise von 1857 (H.
Rosenberg 1974) trieb Marx nicht zur ,,Vernunftkritik, sondern spornte seine wis-
senschaftliche Tatigkeit an (MEW 29, 232, 548).

225 Cf. Gadamer 1960, 270 ft.; siehe schon Fichte 1794, 12 und den ,,Kreis* bei Hegel
(1807, 36, 272, 559 etc.).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 319

Standpunkt, dass Heidegger zwischen Subjekt und Objekt, hier zwischen ,,Da-
sein“ und der alternativ benutzten Methode, eine hermetische Identitit behauptet.
Ist Forschung ,,eine Seinsart des [...] Daseins®, muss Forschung so sein wie das
Dasein; in diesem Falle: irrational. Dies ist ein fataler Kurzschluss (Fn. 76). An-
dere Wissenschaftler haben meist betont, dass das notwendiges Konstituens jeder
Forschung die gehdrige Distanz zum Objekt ist (,,durch welche die Theorie im
Verhiéltnis zur Praxis erst Theorie ist“, Liibbe 1963, 203). Das gilt in der Geis-
teswissenschaft umso mehr, gerade weil das Objekt uns hier ndher angeht. Diese
Distanz zieht Heidegger ein, er verwirft sie als verfallen ?2¢

Bislang ist das ,,Dasein® als irrational fehlbestimmt und ,,Methode* als identi-
sche Seinsart des Daseins kurzgeschlossen. Immerhin hat Heidegger mit der Vor-
struktur des Entwerfens, aufgrund derer ,,Verstehen immer zirkelhaft vorgehe
(auch in den Naturwissenschaften), einen Punkt getroffen. Doch dies ist eine rein
formale Bestimmung. Gegen den ideologickritischen Einwand ist damit nichts
gewonnen. Dessen Relevanz miisste in seinem Vollsinne besagen: ,Eine Idee der
Existenz und des Seins {iberhaupt wird vorausgesetzt (und zwar eine bestimmte,
partielle, parteiliche), um daraus die Idee des Seins zu gewinnen (und zwar die
allgemeine)’. Dies ist auch dann ein unerlaubtes Verfahren, wenn die formale
Zirkelstruktur zugestanden ist. Recht verstanden wire sie eher als Spirale zu be-
schreiben, da es sonst keinen Erkenntnisfortschritt geben kann.

Die Erkenntnistheorie war, seit es eine solche gab, als eine kriteriale entwi-
ckelt worden. Thr Sinn war der, innerhalb einer Vielzahl von Meinungen (do&out)
wirkliches Wissen (emiotepe) ausmachen zu kdnnen. Wie bestimmt aber Hei-
degger das Erkennen? ,,Erkennen ist ein Seinsmodus des Daseins®“ (61). Aus die-
sem Sachverhalt, der nur frei von Erschleichungsméglichkeiten ist, wenn
,.Seinsmodus‘ mit ,,Verhaltensweise* ersetzt Wird,227 folgert Heidegger nun, dass
eine Erkenntnistheorie tiberfliissig sei: ,,was soll denn noch gefragt werden, wenn
man voraussetzt, das Erkennen sei schon bei seiner Welt, die es doch erst im
Transzendieren des Subjekts erreichen soll?** (61) Es miisste gefragt werden, wie
innerhalb dieses Erkennens Wissen von Meinung unterschieden werden kann.

226 Heidegger benutzt wie Marx den Ausdruck ,,vulgér, allerdings im entgegengesetz-
ten Sinn: war es fiir Marx der den Momentanerscheinungen verhaftete Standpunkt
(2.3.1, Fn. 4), so denunziert Heidegger die distanzierte Wissenschaftlichkeit und
Objektivitdt als ,,vulgir (1927, §§ 73, 81). Zu seiner frithen ,,Distanzlosigkeit”
Gudopp 1983, 59, 73. ,,Zur Erkenntnis gehdrt nicht nur Seinsverbundenheit, son-
dern auch Seinsabstand* (Tillich GW II, 232; cf. Fn. 20 und 129; Nietzsches ,,Pa-
thos der Distanz*, KSA 5, 286; Simmel 1908, 764 ff.; Lieber 1974, 45; Elias 1983.

227 Man kann daraus die heuristische Interpretationsregel ableiten: wo Heidegger ohne
eindeutigen Bezug die Worte Sein, seiend, ontisch oder ontologisch benutzt, konnte
es sein, dass er sie fiir eine spdtere Erschleichung benétigt. Schliisselwort fiir die
ontologistische ,,Erschleichung® ist das ,,griinden (1927, 324): es verwischt Onto-
logie und Logik (Gudopp 1983, 59). Heilsam wire die Transformation von Sub-
stanz- in Funktionsbegriffe (Cassirer 1911).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Doch diese Frage stellt sich Heidegger nicht. Erkennen ist in seinem Sinne
kein Erkenntnisfortschritt, sondern nur ein Scharferfassen dessen, was schon zu-
vor erschlossen war — eine Totalisierung der platonischen Maieutik. Das Wahr-
heitskriterium ist die Authentizitit des Erkennenden (eine charismatische Legi-
timitdt), der Sinn von Erkenntnis ist Selbstbehauptung: ,im Erkennen gewinnt
das Dasein einen neuen Seinsstand zu der im Dasein je schon entdeckten Welt
(62). Eine Diversitit von Meinungen, Standpunkten, Perspektiven ist nicht vor-
gesehen. Das Erkennen kann nichts ihm Fremdes aufnehmen (ein Fremdes gibt
es nicht), sondern dient nur dazu, die je schon vorhandenen Vorurteile zu verhir-
ten.””® Heideggers Ideologisierung, die Verabsolutierung partieller Ansichten ist
in seiner existenzialen ,Erkenntnistheorie“ fundiert. Bedingung fiir solche
»Wahrheit” ist eine Homogenitit des Wahrheitskérpers, wenn notig unter Aus-
schluss des Fremden und Bekdmpfung des Widersprechenden. Diese Konse-
quenz hat er 1933 gezogen. Die vielfach gezogene Parallele zwischen den ver-
schiedenen Totalitarismen hat sich hier fiir die Philosophie bestétigt.

Heidegger imitiert ein Modell, in welchem auratische Fithrer die Wahrheit
entdecken, welche dann in verschworener Gemeinschaft umgesetzt wird — dies
entspricht Lenins ,,Partei neuen Typus’* (2.2.2). Wurde der Kommunismus tota-
litdr, da ihm das Mittel vor dem Zweck stand, so Heidegger, weil er die Vernunft
unterbestimmte. Dabei dominieren dhnliche Topoi, wie sie schon bei Eucken und
Lukéacs begegneten: das Apriori einer geistigen ,, Totalitdt®, der ,,objektive Geist™,
saugt die Theorie ins ,,Leben hinein und neutralisiert sie auf diese Weise. Die
kritische Analyse der wirklichen Welt wird ersetzt durch eine ,,normative Sozial-
philosophie — einer Mischung aus theoretisch verkleideten Werturteilen, appel-
lativer Ethik und direkt praktizistischem Engagement. Dieser Vorgang ist weni-
ger als ,,Wiederholung“ der Erdung zu verstehen, die Marx der Philosophie ge-
geben hat (und die vielfach zur Parallelisierung von Marx und Heidegger ange-
regt hat),”’ sondern eher als eine Verweigerung dieser Erdung und ihrer politi-
schen Konsequenzen. Sie fiihrte zur Zwischenform eines beibehaltenen Idealis-
mus, der verzweifelt keiner mehr sein wollte, und der durch dieses blinde Wollen
nicht nur anfillig fiir reaktiondre politische Stromungen war, sondern als philo-
sophische Version der ,,Selbstbehauptung™ (Heidegger 1933), die um die Refle-
xion kiirzte, selbst schon eine solche darstellte. Heidegger vollzog ,.die konserva-
tive Revolution in der Philosophie (Bourdieu 1988, 81; cf. S. Breuer 1993).

Dies war philosophisch vor allem eine Gegenreaktion auf Marx. Zwar kénnen
sozialphilosophische Theorien nicht wie im Vulgdrmarxismus einfach auf gege-
benenfalls dahinterstehende politische Interessen reduziert werden. Es ist aller-

228 ,,Geschichtlich ist, was den Verband des Lebens vertieft; unhistorisch ist, was die-
sen Verband zersetzt* (F. Kaufmann iiber Graf Yorck, nach Jonas 1968 II, 176;
s.0., Fn. 36). Statt ,,geschichtlich“ ldsst sich auch ,,wahr* einsetzen — Heideggers
Pragmatismus, fiir den er in jlingster Zeit oft gelobt wird, ist ein recht fragwiirdiger.

229 So bei Marcuse 1928, Sartre 1960, Axelos 1966, Servais 1998; vgl. Bourdieu 1988,
121; Schmidt 1990 (cf. Fn. 182).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 321

dings mdglich, in den theoretischen Weichenstellungen selbst politische Implika-
tionen freizulegen. Dies gilt besonders bei einer Philosophie, die gerade solche
»dualistischen* Trennungen liberwinden will. Diese Freilegung ist nicht neu. Es
sollte vielmehr gezeigt werden, dass darin gerade bei Heidegger auch ein gutes
Stiick philosophischer Marxverarbeitung steckt.

2.5.6 Die Systemphilosophie Niklas Luhmanns

,,Das sog. Betrachten vom Standpunkt der Gesellschaft aus heif3t nichts, als
die Unterschiede iibersehen, die grade die gesellschaftliche Beziehung (Bezie-
hung der biirgerlichen Gesellschaft) ausdriicken.” (Marx, MEW 42, 189)

Auch die Systemtheorie Luhmanns gehort eigentlich in diesen Kontext: Mehr als
mit der Soziologie hat sie mit der lebensphilosophischen Sozialphilosophie und
deren ,,Hunger nach Ganzheit* gemeinsam (Gay 1968, 99 ff.; K. Miiller 1996, 38
ff.; Harrington 2002). Das verbindende Motiv einer ,,Marxwiderlegung” muss
hier nicht miithsam freigelegt werden, denn solche Riickbeziige schimmern von
selbst regelmiBig hindurch.”** Damit liegt eine verfremdende Reaktion auf den
Marxismus vor (Konigs Punkt 1), wenn auch sehr vermittelt, ndmlich iiber die
Lebensphilosophie und deren technisierte Replikation bei Freyer und Schelsky.
An mehreren Momenten lésst sich festmachen, dass auch diese sozialphiloso-
phische Verfremdung Marx noch verhaftet bleibt (Punkt 2). Zundchst lisst sich
eine gemeinsame Fragerichtung beobachten — das, was einst ,,Strukturfunktiona-
lismus* hieB, also eine ,,makrosoziologische® Blickrichtung auf soziale Struktu-
ren, Prozesse und Gesetze (cf. Halfmann 1996a). Diese oberfldchliche Parallele
fiihrte dazu, dass Habermas seinen einst marxismusnahen Unterbau gegen einen
systemtheoretischen auswechselte.””' Diese Gemengelage wurde durch die zeit-
weilige Aktualitit der , Kybernetik* im Ost-Marxismus noch unterstiitzt.>** So

230 Luhmann Vermichtnis sagt, dass seine ,,Ambition einer Theorie der Gesellschaft
durch neomarxistische Vorgaben blockiert war® (1998, 11). Das heift, dass das
Ziel einer ,, Theorie der Gesellschaft” (ein Term Horkheimers) vom Neomarxismus
vorgegeben war. (In 1984, 18 wiederum will er bewusst keine ,,Gesellschaftstheo-
rie“ bieten). Er musste folglich die theoretische Auseinandersetzung mit dem Mar-
xismus suchen. Immer wieder gibt es Seitenhiebe auf neomarxistische Theoreme
(,,Marxisten leben heute fast nur noch von der Unzufriedenheit mit ihrer eigenen
Theorie®, 1986, 163; cf. 1967, 1985), die aber bald hinter den zahlreicheren An-
spielungen auf neuere Feindbilder, vor allem Habermas, zuriickstehen. Der Stil von
Luhmann betrachtet mogliche Gegner schon vorab als erledigt, obwohl er diese
,Erledigung® allererst erbringen miisste: ,,Der Flug muss iiber den Wolken stattfin-
den, und es ist mit einer ziemlich geschlossenen Wolkendecke zu rechnen [...] Ge-
legentlich sind Durchblicke nach unten [!] moglich [...] ein Blick auf ein groBeres
Stiick Landschaft mit den erloschenen [?] Vulkanen des Marxismus* (1984, 13).

231 Habermas 1981; noch 1992, 66 f. nennt er beide im selben Atemzug (3.1.3).

232 Cf. Klaus 1961, 1968, Heidtmann 1977. Die Plausibilitdt der Systemtheorie
schwand mit den Wirtschaftskrisen der spatern 1960er und frithen 1970er Jahre, da
sie im Geist der 1940er gerade auf Planbarkeit gesetzt hatte (ihre ,,6ffentliche Wirk-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | PHILOSOPHIE NACH MARX

lisst sich ein ,,Uberlaufen vieler ehemaliger Marxisten zur Systemtheorie ver-
zeichnen, die eine Zeitlang eine Kongruenz der Thematik offen hielt.”*?

Verwandt ist neben der Fragerichtung auch der Nimbus: dhnlich wie den stu-
dentischen 1968er-Marxismus umgibt auch die Systemtheorie ein Nimbus des
esoterischen Geheimwissens iiber ,,das Ganze“, und eine hermetische Sprache
sorgt fiir die AbschlieBung der eingeweihten Avantgarde nach auBen.”* Dies ist
eine Verwandtschaft zu dem bereits sozialphilosophisch transformierten Mar-
xismus. An dieser Stelle sind die Beriihrungen der Systemtheorie mit, ja ihre Ab-
kiinftigkeit von dieser problematischen Sozialphilosophie von Interesse. Die Pa-
rallelen beginnen mit der Ausrichtung des Vorhabens. Was Luhmann mit seinem
Forschungsprojekt von dreiflig Jahren Laufzeit (1998, 11) bezweckte, war eine
,Theorie iiber alles’, wie schon der Umfang und die Reichweite seiner Publikati-
onen anzeigt. Wenig bescheiden bestimmt er den Anspruch seiner Systemtheorie
als einen ,,universalistischen® (1971a, 378 ff.; 1984, 9 f.), der nichts weniger als
einen ,,Paradigmenwechsel“ vollziehe (1984, 15 ff.; 1998, 60). Dieser Wechsel
der Perspektive erstrecke sich auf alles, was in der Soziologie betrachtet werden
kann (,,alles Soziale®, 1984, 9). Angestrebt war also ein neues System in der
zweiten Bedeutung des Wortes: ein geschlossener, umfassender Korpus des Wis-
sens, wie ihn der Idealismus anzielte.

Mit Hegel verbindet Luhmann aber nicht nur der Anspruch, sondern auch die
Methode. Hegel wie Luhmann haben eine neue Sprache entwickelt, in der sie al-
les bisherige Wissen neu auszudriicken versuchten.”*> Der Vorteil einer neuen
Theoriesprache ist, dass sich alles in ihr ausdriicken ldsst (ein ,,Benennungs-
spiel®, Rehberg 1994a, 55) sowie, dass keiner sie wirklich versteht, und Zweifler
so mundtot gemacht werden konnen (hier gibt es durchaus eine ,,Privatsprache).

Hegel wie Luhmann erliegen nun dem Kurzschluss, wovon man iiberall reden
kénne, das miisse auch iiberall zugrundeliegen. Das Modell wird ontologisiert.”*®

samkeit* erklért sich ,,durch ihre sozialtechnologischen und administrativen An-
wendungsversprechen®, K.Miiller 1996, 311, cf. 340). Das deutsche Denken hinkte
der sozialen Realitét erneut hinterher (cf. 2.4.4, Fn. 77).

233 Benner 1966, Tjaden 1971, Maciewski 1973, Schiirmann 1974, Greven 1974, Gie-
gel 1975, Sens 1979, Kiefer 1991.

234 So lebt nach K.Miiller die neuere Systemtheorie ,,ihr abgespaltenes Eigendasein in
einem Jargon“ aus, ,,der den Eskapaden mancher ,dialektischen Begriffsableitung’
alten Stils in nichts nachsteht™ (1996, 353, cf. Gobel 2000).

235 ,,.Die Theorie fiigt dem nur Abstraktionsgewinne hinzu“ (Luhmann 1982, 10). Brei-
tet sich bei Hegel die Rede vom Geist iiber alle Gebiete des Wissens aus, so bei
Luhmann die von Autopoiesis, Differenz und Kommunikation. Hegels Problem der
,Naturdialektik umgeht Luhmann, indem er Natur und Geist (,,Leben“ und ,,Be-
wusstsein“) Systeme nennt, fiir die sich die Soziologie einfach nicht interessiere.

236 Bei Hegel wurde die Rede iiber alles in der Terminologie des Geistes zur Rede da-
von, dass alles eine Selbstentfaltung des Geistes sei (2.5.2). Da ,,sehr heterogene
Funktionsbereiche wie Wissenschaft und Recht, Wirtschaft und Politik, Massen-
medien und Intimbeziehungen® sich in seiner Sprache ,beschreiben” lassen, so
schlieft Luhmann daraus sogleich (ohne die Frage nach der Angemessenheit seiner

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 323

Sogar der Grundbaustein, die arché des Systems ist dhnlich: alles erscheint hier
als Kommunikation — als ,,Geist vom Geist“ (MEW 3, 42).237 In diesem System
der Selbstentfaltung des Begriffs ist sogar, wie bei Hegel, die Theologie erheb-
lich ,frither als etwa die Wirtschaft.*® Fiir das Wissen der Einzelheiten in der
Welt reicht jedenfalls das Wissen von ihrem ,,Begriff. Alteuropdischer als Luh-
mann kann man schwerlich denken.*”

Nun ist von einer direkten Abkunft von Hegel sicher nicht auszugehen, auch
wenn es mitunter Anspielungen gibt und Luhmann Hegelpreistriger ist.**" Zwi-

Beschreibung zu stellen oder zu sehen, dass eine Beschreibung noch keine Erklé-
rung ist, aus der sich weiteres folgern liele), dass sie ,,vergleichbare Strukturen
aufweisen* (1998, 12). Die erste ,Setzung’ lautet denn auch, ,,dass es Systeme gibt*
(1984, 30). Ebenso lieBen sich alle Bereiche ethnomethodologisch oder auch in
Versen ,,beschreiben® — daraus allein folgt aber noch nichts.

237 Nach Luhmann ,,besteht” Gesellschaft ,,aus® Kommunikation (1984, 192; sie sei
,die einzig genuin soziale [...] Operation®, 1998, 81). ,,Produktion” und ,,Repro-
duktion der Gesellschaft geschehen durch Kommunikationen und Unterscheidun-
gen (1998, 96, 98). Luhmann glaubt einen Substantialismus schon damit vermieden
zu haben, dass dieses Bauelement kein ,,Ding®, sondern ein ,,Prozess“ ist (1984,
193) — wie Engels und Bergson. Muss er nicht deswegen so sehr gegen Alteuropa
polemisieren, weil er es selbst ungebrochen fortsetzt? Das Oszillieren des Wortes
»System™ zwischen Denken und Sein, zwischen ,System der Theorie’ und ,Theorie
des Systems’, liegt in dem idealistischen Grundansatz, der zwischen Denken und
Sein nicht mehr unterscheiden zu miissen meint (1998, 32, 867).

238 Diese kommt ohnehin nur in Form der Wirtschaftstheorie vor (Luhmann 1998, 559
f.) Bereits im Einleitungskapitel stellt er die fiir ein universales System der Welt-
umschaffung zentrale Frage: ,,Und was wird dann aus Gott?* (1998, 158). Das Ers-
te, was die ab Seite 205 geborene ,,Sprache* aus sich entlésst, ist die ,,Religion®. Ist
diese erst inkarniert, ist es kein Problem mehr, die weitere Welt zu ,,erzeugen*
(155), denn die Religion ist ,,,maflgebend’ fiir die Art und Weise, in der das [...]
Gesellschaftssystem sich weltoffen einrichtet* (232). Die Funktion der Religion er-
scheint 1977 (cf. 2000), die der Wirtschaft 1988 (cf. 1970). Luhmann ist gegen En-
de seines Lebens religios geworden.

239 ,,Voraussetzung fiir alles [!] Weitere ist [...] eine Kldrung des Kommunikationsbeg-
riffs” (1984, 193). Luhmanns ,,Theorietechnik™ besteht hinsichtlich der einzelnen
Funktionssysteme darin, eine jeweilige Leitdifferenz zu bestimmen (etwa ,,zah-
len/nichtzahlen® fir die Wirtschaft, oder im Falle der Kunst auch zwei: den Code
der ,,Schonheit” und den verborgenen Subcode des Marktwerts eines Kunstwer-
kes), aus dem dann ,alles Weitere” deduziert werden kann. Zur Erkenntnis der
,,Gesellschaftsstruktur” reicht daher die Beschéftigung mit ihrer ,,Semantik*. Doch
auch hier, wie in jedem System, stellt sich die Frage von Form und Inhalt (Lukacs
1923, 128; cf. Luhmann 1998, 60 ff.). Es gibt hier nur folgende ,,Unterscheidung*:
Entweder glaubt Luhmann (und einiges spricht dafiir), er konne den Inhalt aus der
Form produzieren (erzeugen, ableiten, konstruieren oder wie man es nennen mag) —
dann wire er ein subjektiver Idealist. Oder er hat {iber den Inhalt der Formen noch
gar nichts gesagt, sein System wire dann eine rein apriorische ,,formale Soziologie*
nach dem Muster von Simmel (1908) und von Wiese (1926), die einige ,,Katego-
rien bereitstellt und erdrtert, aber iiber ,,die Gesellschaft* selbst gar nichts aussagt.
Tertium non datur. Da hilft auch nicht die Ausflucht, die zweiwertige Logik irrati-
onalistisch als ,,langst tiberholt™ (1998, 32, cf. 419, 495) auszugeben.

240 ,,Die Wahrheit erscheint im Prozess* (Luhmann 1982, 11). Erkenntnistheorie, die ja

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | PHILOSOPHIE NACH MARX

schen Hegel und Luhmann liegt eine ,,Wirkungsgeschichte®, die weit bedeutsa-
mer ist — die Lebensphilosophie und ihre Auswirkungen in der deutschen Sozial-
philosophie des 20. Jahrhunderts (Konigs Punkt 3). Wie die Rezeptionslinien ge-
nau verlaufen, sei dahingestellt; es gibt einfach deutliche Gemeinsamkeiten.**!

Da ist zunichst der Fokus: hatte bereits die Lebensphilosophie alle Betrach-
tung von Gegenstidnden zuriickgestellt, um sich auf sich selbst zuriickzuwenden
(wobei aus der ,,Selbsterkenntnis“ durch die Ermangelung jeden Gegenstandes
eine Selbstbehauptung wurde),”* so dreht sich bei Luhmann alles um die
,.Selbstbeschreibung®, die Beobachtung ,,im Vollzug* (1998, 15, 69).** Er stili-
siert die methodischen Probleme (,,Paradoxien®), die diese Selbstreferenz (Auto-
logie) seiner Meinung nach mit sich bringe, zur Achse, um die sich die Geschich-
te des Scheiterns der bisherigen Soziologie gedreht habe. Dieses Prialudium, wel-
ches zum liturgischen Invocavit vieler Werke gehort, dhnelt Hegels ,,Darstellung
Gottes [...] vor der Erschaffung der Natur (Hegel 1812, 44). Bevor Luhmann ei-
nen neuen Abschnitt der Wirklichkeit als System ,,rekonstruiert”, muss er zu-
nichst die Notwendigkeit dessen beschworen. Erst die kithne Behauptung des
notwendigen Misslingens aller bisherigen Versuche in der Soziologie vermag
seinen atemberaubenden ,,Sprung® aus der alteuropdischen Rationalitit zu plau-
sibilisieren. (Rechtfertigen kann sie ihn nicht.)**

Dieser ,,Sprung® (1998, 57) aus der Rationalitét ist das zweite Merkmal, das
Luhmann mit der lebensphilosophischen Sozialphilosophie vereint.*** Lukacs
hatte, wie vor ihm Dilthey und nach ihm Heidegger, zur ,,Totalitdtsbetrachtung®

immer auch Erkenntniskritik ist, hitte zu fragen: wie und woher weill Luhmann all
das? Der Rummel um seine legenddre Beanspruchung einer Beobachtung ,.dritter
Stufe* zeigt die Verwirrung, die hiertiber herrscht. Die Antwort ist einfach: Luh-
mann weif} es nicht, er behauptet (,setzt’) nur. Schon die Kriterien fiir eine mogli-
che Verifikation (eine Uberpriifung des Denkens am Sein, der Theorie an der Reali-
tdt) bestreitet er. Die Ineinanderblendung von Denken und Sein (1998, 32) bringt
nur eine nachtrigliche Rechtfertigung fiir das Ausschalten der Erkenntnistheorie
(cf. Gripp-Hagelstange 1995).

241 Vermutlich hat die Technokratiediskussion im Anschluss an den ehemaligen Le-
bensphilosophen Freyer und seine Schiiler Gehlen und Schelsky keine geringe Rol-
le gespielt (2.4.5). Parsons dagegen folgte den Neukantianern (2.4.1).

242 Dies ilibersehen ihre Apologeten (Fellmann 1993, Wuchterl 1995, Albert 2000).

243 Luhmann 1998, 866-1150. Fiir den Fichte von 1801 war dem Ich ein Auge einge-
setzt, das sich selbst sieht (Henrich 1966, 25 ff); bei Freyer erkennt bekanntlich
,.Eine lebendige Wirklichkeit [...] sich selbst“ (1930, 83).

244 Cf. Luhmann 1984, 57 ff.; 1985, 119; 1988, 44 f., 83 f,; 1998, 16 ff., 80 ff. ,,Eine
Gesellschaft, die sich selbst beschreibt, [...] beobachtet sich selbst als einen Ge-
genstand ihrer eigenen Erkenntnis, kann aber im Vollzug der Operation die Beo-
bachtung selbst nicht in den Gegenstand einflieen lassen™ (1998, 15, cf. 20, 57;
1158, Stichworte ,,Paradox” und ,,Selbstbeobachtung®; s.u., Fn. 76). Die Plausibili-
tit dessen zehrt davon, dass die Soziologie ihren Gegenstand verloren hat. Ob das
aus den von Luhmann angefiihrten Griinden geschah, ist zweifelhaft.

245 K. Miiller 1996, 353: Die Autopoiesis als ,,mythisches Systemsubjekt [...] ,springt’
mittels einer hausgemachten Erkenntnistheorie {iber die Regeln der Logik hinweg*.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 325

sive Weltanschauung den Standpunkt des Verstandes, des gegenstindlichen
Denkens verlassen, um sie mit der ,dialektischen Methode®, einer emphatisch
iiberhohten ,,Vernunft” in den Begriff zu bekommen. Wie in der Lebensphiloso-
phie hatte dies eine ,,Zerstérung des Verstandes“ (Coletti 1976, 122) zur Folge.

Etwas dhnliches geschieht bei Luhmann, und zwar — da Denken und Sein hier
eins sind (1998, 32) — auf der Ebene der Dinge und der der Logik. Luhmann ist
in der Sache verdinglichungskritisch,**® und er will iiber das Denken in einer
.zweiwertigen Logik* hinaus.**” Die doppelte Kurzschliissigkeit von Entdeckun-
gen in der Physik (1984, 650; 1998, 867, 1115) und Gehirnforschung (Gripp-
Hagelstange 1995, 36 ff.) auf Logik und Ontologie zeigen die monistische und
identitétsphilosophische Anlage des ganzen Systems. Schon Kant und Wittgen-
stein forderten, die Grenzen zwischen den Grammatiken verschiedener Sprach-
spiele einzuhalten. Dies praktiziert jede Wissenschaft, indem sie Ergebnisse aus
der Chemie nicht als Aussagen der Informatik oder gar der Rechtswissenschaften
oder Soziologie wertet. Nur wenn ich die verschiedenen Ebenen der Rede nicht
unterscheide, sind die von Luhmann behaupteten Paradoxien Paradoxien.**
Luhmanns seinsgeschichtliche Unterschiebung versieht sich an der Realitit.

Es setzt die Regeln der Logik indes keineswegs auer Kraft, wenn ein behirn-
tes Wesen sich Gedanken tiber dieses Gehirn macht, ein solches inspiziert, Stro-
me misst und Experimente vornimmt. All dies geschieht im Rahmen der zwei-
wertigen Logik. Warum soll ich nicht in einem Raum iiber diesen Raum spre-
chen? Ich bin von drauflen hineingekommen, kann die Bauplidne ansehen und

246 Mit Bergson: ,,Die Zeitdimension verhindert die dinghafte Verfestigung der Sozial-
dimension® (Luhmann 1998, 45). Mit Heidegger: Fiir die ,,ontologische Metaphy-
sik der Tradition* gilt: Die ,,Welt (147) und auch ,,Das Seiende wurde unter der
Form des Dings begriffen (1998, 56). ,,Weltgesellschaft ist das Sich-Ereignen von
Welt in der Kommunikation* (1998, 150). Verdinglichungskritik allein ist noch
kein progressives Denken (Henning 1999, §3).

247 Auch nach K. Miiller ,,reiht sich Luhmanns Theorie der Autopoiesis in die durchaus
alteuropiische Tradition einer Meta-Politik ein, die Handlungen und politische Pro-
zesse in eine Sprache libersetzt, die sich einer handlungstheoretischen und einer po-
litischen Reflexion gerade verschliefit (1996, 355). Vielleicht ist es sogar ein ty-
pisch deutsches Phidnomen: ,,,Even worse than Parsons’, lautete die AuBlenwahr-
nehmung James S. Colemans® (Miiller 1996, 356).

248 Luhmann reklamiert zwar die Unterscheidung von Ebenen fiir seine eigene Analyse
(1998, 79 f., auch hinsichtlich der zwei ,,Stufen* der Beobachtung), meint aber, die
von ihm in Fiille aufgefundenen Paradoxien lieBen sich nicht ,,mit Russell und
Tarski durch die Unterscheidung von Ebenen 16sen” (181, cf. 58). Diese Ableh-
nung der sonst hiufig bemiihten ,,Unterscheidung® verunmdglicht eine ,,Umwelt",
ein Auflen der Systemtheorie selbst. Dies ist in der Tat paradox, weil nach eigenen
Angaben zu jedem System eine Umwelt gehort. Die einzige Theorie, die sich selbst
nicht beschreiben kann, ist also Luhmanns Systemtheorie. Eine dhnliche Immuni-
sierung kann hinsichtlich Hegels versucht werden, indem man sagt, Hegels konne
nicht negiert werden, weil er der Theoretiker der Negation und daher jede Negation
schon ,hegelianisch® sei. Aber selbstverstindlich kann Hegel negiert werden: er
kann widerlegt, kritisiert, abgelehnt oder einfach ignoriert werden. Ahnlich verhlt
es sich mit Luhmann.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Proben entnehmen. Ich kann auch iiber ihn sprechen, wenn ich in ihm bin. Eben-
so verhilt es sich mit unserem Planeten Erde, den ich nicht verlassen kann, oder
mit einer sozialen Beziehung, aus der ich nicht heraus kann, etwa zu meiner Fa-
milie. Auch kann ich mir in der Soziologie (im Sinne der universitidren Zurech-
nung der Gebdude oder meiner Eigenschaft als Dozent dieser Disziplin) Gedan-
ken iber die Soziologie machen (im Sinne ihrer Geschichte, der Angemessenheit
ihrer Fragestellungen oder der Redlichkeit ihrer Autoren), ohne dass dies zu Pa-
radoxien fiihrt. Nur dann, wenn der Sinn der Worte ,,Soziologie®, ,,Beziehung®,
,»Gehirn®, ,, Raum® oder ,,Gesellschaft” so erratisch festgezurrt wird, dass keine
Nichtidentitit, keine Differenz mehr zwischen seinen Aspekten besteht (wie nur
in der formalen Logik gilt: a = a), wird das Vorliegen einer Paradoxie suggeriert.
Das ist jedoch eine kiinstliche und unangemessene ,,Operation“.249 ,Dies Lehrge-
baude bricht [...] zusammen, wenn man genauer nachfragt™ (1998, 27).

Die spezifische Voraussetzung im Falle des vorgeblichen Paradoxes einer
Selbstbeobachtung ,,der Gesellschaft” ist, dass Luhmann die Menschen (Indivi-
duen, Subjekte, Akteure oder wie immer) definitorisch, also a priori ausgeklam-
mert hat. So scheint es, als machten sich nicht Menschen Gedanken tiber ihre Ge-
sellschaft, sondern ,,die Gesellschaft® liber sich selbst (MEW 3, 469; 2.5.7). Erst
durch diese zweifelhafte Operation kann Luhmann die Paradoxien der Bewusst-
seinsphilosophie fiir sich in Anspruch nehmen. Wie Luhmann offenherzig an-
zeigt, wird als Ergebnis dieses ,,neuen” Denkens beansprucht, die Uberwindung
der ,,Unterscheidung Denken/Sein, Erkenntnis/Gegenstand, Subjekt/ Objekt®
vollbracht zu haben (1998, 32, cf. 867). Dieser erneute Ausgriff auf ,,Totalitit“
ist ein Nachhall der lebensphilosophischen Sozialphilosophie.**

Er redet nicht von Dingen, sondern von Prozessen, glaubt sich der Verstan-
deslogik iiberhoben, kreist um sich selbst,”>' und entledigt sich listiger Gegner

249 Auch daher spricht Luhmann von einer ,,Weltgesellschaft (1984, 585 ff.; 1998,
145 ft.): er fasst den Begriff der Gesellschaft derart erratisch, dass das Faktum, das
es viele Gesellschaften gibt (die englische, die spanische, die fiir Soziologie etc.),
zu der These wird, dass es im Grunde ,,nur eine Gesellschaft geben kann* (1998,
156) — schlieBlich gibt es ja auch nur den einen Begriff Gesellschaft (er meint, dass
,.diese Analyse uns festlegt [!] auf die Annahme eines einzigen Weltgesellschafts-
systems®, 78). Es ist also keine Aussage iiber Globalisierung; eher meint Luhmann
das ,,Weltbild“ (156), also Diltheys geistige ,,Totalitit” im Denken eines Indivi-
duums (cf. Fn. 63, 252; 2.4.6, Fn. 173).

250 Luhmanns Umgang mit anderen Soziologien, die er als ,,Selbstbeschreibungen®
(1998, 866 ff.) ,aufheben’ will, erinnert daran, wie schon bei Bloch ,,diese ganze
[...] scheinbar so reale Welt nur selbst wie ein Bild unschédlicher Erinnerung an
den Winden hingt“ (Bloch 1923, 344). Sie sind als ,,ldngst iiberholt* neutralisiert.

251 Der einzige Gegenstand, auf den die These der Selbstreferenz voll zutrifft, ist die
deutsche Soziologie selbst. Allein sie ist — gerade durch die Fragen, die die System-
theorie aufwirft — kontinuierlich mit sich selbst beschiftigt (Gobel 2000). Sie allein
ist das mythische ,,,Selbst” der Selbstreferenz (1984, 622; 1985, 148). Dies konnte
ein Grund dafiir sein, warum gerade so viele Soziologen (und sonst kaum jemand)
Luhmanns Thesen fiir plausibel halten — sie erkennen sich darin selbst wieder.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 327

durch eine vermeintlich ,,radikalere” Tieferlegung der unabweisbaren Phinome-
ne.”? Sogar die Grundprinzipien ,,Leben* und ,,Autopoiesis“ sind sehr eng ver-
wandt. Auch die Unterschiede im Bauplan des Rahmennarrativs sind nur klein:**?
es wird von spezifischen Féllen (in der Lebensphilosophie aus dem eigenen ,,Er-
leben®, bei Luhmann aus dem radikalen Konstruktivismus) unvermittelt auf das
Ganze geschlossen, so dass nichts anderes als eine ,,Weltanschauung® heraus-
kommen kann.>* Die Ausschaltung der ,,abendlédndischen® Rationalitit durch
dasselbe erlaubt es nun denjenigen, die dieses Spiel beherrschen, ihre Werturteile
an den herkdmmlichen Kriterien fiir wissenschaftliche Aussagen vorbeizuschleu-
sen — und somit auch an der ,,Kritik“, fiir die Luhmann nur Spott iibrig hat. 2
Ahnlich unkontrollierte Aussagen wie sie Freyer, Lukacs und Heidegger glaub-
ten, gedeckt iiber ihr Rahmennarrativ, im Anspruch auf wissenschaftliche Serio-
sitdt machen zu kénnen, findet man auch bei Luhmann.>¢

Eine politische Konservativitit lieBe sich aus vielen seiner theoretischen Au-
Berungen herauslesen, wie bereits an einem Beispiel gezeigt wurde (2.4.6).2’

252 Das Attribut ,radikal® legt sich Luhmann selbst bei (1998, 35). Nach Habermas
(1985, 437 ft.) kehrt die von Luhmann abgelehnte Subjektphilosophie bruchlos auf
der Ebene des Systems wieder; erneut hat Luhmann die Probleme nur tiefergelegt,
besser: eine Abstraktionseben hoher (Fn. 234; 2.4.6, Fn. 174). K.Miiller 1996 sieht,
dass schon ,,Parsons’ urspriingliches Interesse an der Stabilitit und den Reproduk-
tionsbedingungen des modernen Kapitalismus in die systemtheoretisch generali-
sierte Frage nach den Bedingungen gesellschaftlicher Ordnung schlechthin iiber-
setzt wurde® (1996, 284). Schon er hat also ,,zu abstrakt angesetzt* (285).

253 Luhmann sagt statt Weltanschauung ,, Weltsemantik™ (1998, 156), statt dialektische
Methode ,,Beobachtung zweiter Ordnung®, spricht aber auch ganz offen vom ,,auf-
heben‘ (1998, 93; vgl. Wagner 1994).

254 Fiir Weber war eine solche ,,Umstiilpung des ,Weltbildes’ einer Disziplin in eine
Weltanschauung* (1922a, 401) ,,Banausentum® (414). Habermas schreibt der Sys-
temtheorie ,,Weltbildfunktionen* zu (1985, 443; 2.4.6, Fn. 173).

255 Luhmann 1998, 32, 36 etc (cf. 1157). Auch hier beruht die Plausibilitdt auf tatsdch-
lichen Schwichen der Kritischen Theorie; sie ist aber nicht aus den von Luhmann
angegebenen Griinden schwach (cf. 2.6.1-2.6.3).

256 ,,Die mit der system-, spiter auch evolutionstheoretischen Begrifflichkeit einherge-
henden Idealisierungen fithren zu einer in ihren eigenen Konstruktionen gefange-
nen Theorie, die sich ihres Realititsbezugs nur noch intuitiv versichern kann®
(Miiller 1996, 285). Miiller spricht darum beziiglich der Ergebnisse der Luhmann-
schen Theorie von ,,Willkiir (355), was um so schwerer wiegt, als er ein Kenner
der normalwissenschaftlichen Systemtheorien ist, zu deren Ruf sich Luhmann para-
sitér verhilt. Zur Ubersetzung politischer Urteile in die Philosophie klassisch Bour-
dieu 1988. Sens 1979 zieht eine aufschlussreiche Parallele zum dialektischen Mate-
rialismus, welcher durch eine iiberabstrakte, naturalistische Metatheorie beliebige
politische Urteile begriinden konnte.

257 Besonders sichtbar ist die Ablehnung jeder Einmischung der Politik in die Wirt-
schaft, die damals von Thatcher praktiziert wurde, und die implizite Befiirwortung
der geistig-moralischen Wende Kohls, der nach auflen fiir ,,Werte* wie Familie ein-
trat: ,,Die Einheit besteht nun darin, dass die Politik nicht die Probleme der Wirt-
schaft, die Wissenschaft nicht die Probleme der Politik, das Recht nicht die Prob-

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Was Luhmann iiber Einzelthemen sagt, ist in Féllen wie dem populéren Liebe als
Passion (1982) dennoch originell und zeugt von Belesenheit. Diese Seriositit als
Person im Wissenschaftsleben teilt er mit Hegel. Der Witz an Luhmann ist je-
doch, dass er zu diesen Aussagen sein Metanarrativ gar nicht gebraucht hétte.

2.5.7 Systematischer Kernpunkte VI: Marx und Hegel

,,Gegenstand! Entsetzlich! Es gibt nichts Verwerflicheres, Profaneres,
Massenhafteres als ein Gegenstand — a bas der Gegenstand!“ (MEW 2, 21)

Die hegelkritischen Betrachtungen dieses Kapitels werfen nun die Frage auf: war
nicht auch Marx Hegelianer, und wére diese Kritik darum nicht auch auf ihn aus-
zudehnen? In der Tat wurde Marxkritik oft als Hegelkritik formuliert, und umge-
kehrt eine Verteidigung Marxens zugleich als Verteidigung Hegels verstanden.
Erst soll in Erinnerung gerufen werden, wie Marx zu dieser Sache stand (1), dann
wird dem theoriegeschichtlich nachgegangen (2).

Marx als Hegelkritiker

Marx verdankte Hegel wertvolle Einsichten, doch diese betrafen vor allem die
Wissenschaftspraxis. So ist die zusammenhingende Darstellungsweise einer
Wissenschaft ebenso eine Errungenschaft Hegels wie die Reflexion auf die
Historizitit der Kategorien. Der reife Marx legte Wert darauf, sowohl den kon-
kreten Bezug einer Kategorie wie die Bedingungen seiner Entstehung zu kléren,
und gleichzeitig darauf (zumindest in dem verdffentlichten Teil des Kapitals),
dass sein Buch kein Stiickwerk, kein kunterbuntes Sammelsurium von Aussagen
blieb, sondern die sachlich gegebenen Zusammenhinge theoretisch als Zusam-
menhinge erkennbar wurden.”®® Das kann man ,hegelianisch® nennen. Es ist
indes nur ein Versuch, einen komplexen Zusammenhang moglichst greifbar zu
machen. Dieses Bemiihen lésst sich kaum als Abhéngigkeit von Hegel deuten.
Eher ist es eine Stilfrage. Viele einzelwissenschaftliche Publikationen machen
sich diese Miihe gar nicht erst — und miissen dies auch nicht, weil sie sich an ein
Fachpublikum wenden. Doch immerhin das sollte die Texte verstehen kénnen.**

leme der Familie 16sen kann“ (Luhmann 1985, 150; zu seinem Konservatismus vgl.
u.a. Miinch 1992, Wagner 1994, K.Miiller 1996, 349).

258 Um etwa zu sehen, dass Zins und Unternehmergewinn eine gemeinsame Quelle im
Mehrwert haben, muss zunéchst dieser erldutert werden. Die Kategorien ,,Profit®
und ,,Mehr-wert* liegen auf unterschiedlichen Abstraktionsebenen, obwohl sie sich
auf dasselbe beziehen konnen (wie sich verschiedene AuBerungen auf identische
Sachverhalte beziehen lassen). Um ihren Unterschied zu sehen, stellt Marx erst das
Allgemeinere dar (das ,,Wertgesetz*), um dann Modifikationen, die sich innerhalb
desselben abspielen, erkldren zu kénnen (so die Tendenz zum Ausgleich der Profit-
raten und die Bildung eines Marktpreises, cf. 2.1.6, 2.3.1, 2.3.5).

259 Henrich 1961, 192 sieht darin ein ,,unbeirrbares Festhalten an einem Hegelschen
Gedanken*; vgl. Arthur 2002, Rockmore 2002.

260 Parasitdr dazu verhélt sich die Makrosoziologie, wenn sie Kontraintuitivitat fiir ein

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 329

Sobald es um Sachfragen geht, ja schon um die Methode, mit der Hegel zu
seinen Ergebnissen kommt, gehdrte Marx zu den schérfsten Kritikern von Hegel
—und zwar gerade weil er ihn so gut verstanden hat (MEW 2, 59 ff.). Diese Kri-
tik beginnt schon frith. Schon in Marxens spekulativster Phase, in den Jahren vor
der Deutschen Ideologie, tritt er als Kritiker der Verdinglichungskritik auf. Denn
es war bereits Hegel, der die ,,Dinge” und die Gesetze des Verstandes durch de-
ren Authebung in das absolute Wissen ,,vernichtet“.261 Dahinter steht ein be-
stimmtes Denken, gegen das sich Marx wendet. Hegel sieht — und das machte ihn
fiir die Positivismuskritik so attraktiv —, dass die vorgefundenen Dinge und das
erkennende Subjekt nicht als einander génzlich unverbundene vorgestellt werden
konnen, sondern dass beide immer schon miteinander in Verbindung stehen, und
zwar durch eine Tétigkeit, eine Praxis. Diesen Gedanken wusste Marx ebenso zu
schitzen wie spiter der Pragmatismus.”> Hegels erkenntnistheoretischen Idea-
lismus {ibernimmt er allerdings nicht. Das ist keine immanente Kritik an Hegel,
sondern ein Einspruch gegen seine theologischen Voraussetzungen (MEW 2, 89;
MEW 3, 28 u. .). Denn diese Praxis, welche immer es sei (ob ,,Erkennen® wie
bei Hegel, oder ,,wirkliche, leibliche* wie bei Marx, MEW 40, 577), dndert die
Seinsart der Dinge gerade nicht. Es gibt zwar diese Praxis, aber es gibt weiterhin
auch die Dinge (,,in der Wirklichkeit bleiben die Dinge — Familie etc. — ,,beste-
hen®, MEW 40, 582).” Hegel aber hebt die Dinge auf;*** die Vernunft schligt
den Verstand und die Sinnlichkeit nieder.

Kriterium der Wissenschaftlichkeit hilt (Halfmann 1996a, 13 f., 44 f.). So verste-
hen selbst Soziologen soziologische Texte nicht mehr. Bei der Philosophie ist die
Darstellungsweise eine besonders prekére Ubung, weil sie ihre Themen (,,transzen-
dentale Deduktion®, ,.eliminativer Materialismus®, ,,Begriindungsdefizit u.d.) in
weit hoherem Mafle durch Definitionen festlegt als andere Wissenschaften. Auch
hier liegt etwas Reales zugrunde, nur ist die Vermittlung des Gegenstandsbezuges
langwieriger als etwa bei der Untersuchung eines bestimmten Dinges (und sei es
das Gehirn) auf bestimmte Eigenschaften. Dass viele Philosophien sich nicht die
Miihe machen, diesen Gegenstandsbezug noch zu kldren, ist eine der Ursachen fiir
die Rede von einer Krise der Philosophie angesichts mangelnder Fasslichkeit.

261 In der Logik geht Sein in Nichts iiber (wie in der Mystik ist ,,das reine Sein und das
reine Nichts [...] dasselbe, Werke 5, 83). Zuvor ist dem ,,Bewusstsein [...] das Ho-
ren und Sehen etc. vergangen™ (1807, 107; ,,das Ding geht [...] zugrunde®, 1807,
103; cf. 575 {f.). Zur ,,Vernichtung der Welt* Rohrmoser 1961, Coletti 1977, 42 ff.

262 Darin, dass ,,die titige Seite [...] vom Idealismus entwickelt” wurde (MEW 3, 533).

263 ,,Und weil das Denken sich einbildet, unmittelbar das andre seiner selbst zu sein,
sinnliche Wirklichkeit, also ihm seine Aktion auch fiir sinnliche wirkliche Aktion
gilt, so glaubt dies denkende Autheben, welches seinen Gegenstand in der Wirk-
lichkeit stehnlédsst [!], ihn wirklich {iberwunden zu haben* (MEW 40, 582 f.). Je-
doch: ,,Das reale Subjekt bleibt nach wie vor auBerhalb des Kopfes in seiner Selb-
stindigkeit bestehn“ (MEW 13, 633). ,,.Die Korrektur dieses Missverstindnisses
kann nur von auflen erfolgen (Bubner 1990, 18).

264 Der Gegenstand ist nach Hegels ,,Authebung nur noch ,,das Negative®, ,,geistige
Wesenheit®, ja ,,das Bewusstsein [...] selbst* (1807, 575 f.). Trotz allem erkenntnis-
theoretischen Idealismus beansprucht der Term ,,Aufthebung® und der Verweis dar-
auf seitens der Hegelianer, der Dingheit der Dinge gerecht zu werden. Doch Hegel

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Zwei Voraussetzungen sind dazu ndtig: zunéchst die Denkungsart, die Den-
ken und Sein derart eng aneinander kettet, dass eine Verdnderung der Gedanken
iiber das Denken auch die Gedanken iiber die Dinge (ihre ,,Seinsart®) dndern
muss — das ist die Methode der Authebung; und eine ebenfalls vorab vorgenom-
mene Bestimmung des Menschen als eines ,,spiritualistischen Wesens (MEW 1,
575; MEW 19, 362) — das ist das Motiv der Aufhebung.265 Weil schon die blofle
,»Vorhandenheit von Dingen Hegels Bild vom Menschsein zuwiderlduft, darum
gilt ihm ,,Gegensténdlichkeit als solche [...] fiir ein entfremdetes [...] Wesen des
Menschen (MEW 1, 575), und darum gelten Hegels philosophische Anstren-
gungen der ,,Riickkehr des Gegenstandes in das Selbst“, ihrer ,,Einverleibung in
das Selbstbewusstsein® (576).2°° Dies stellt Marx fest, um eine andere Auffas-
sung vom Menschen dagegen zu stellen: der Mensch ist kein spiritualistisches,
sondern ein Naturwesen. In der Natur gibt es eben Gegenstinde, darum ist auch
die Praxis des Menschen eine natiirliche, und damit eine gegenstindliche.*’

Die Praxis, in der der Mensch den Dingen gegeniibertritt, 14sst die Seinsart
der Gegenstinde unverindert; mag sie auch, wie durch die Arbeit, ihre Form &n-
dern.”®® Daher verfillt ein Denken, welches alle Dinge verdinglichungskritisch
auflésen will, der Marx’schen Kritik — wie Lukacs selbst (1967) noch einsah.*”

hat vor allen anderen Operationen bereits eine Entscheidung gefillt, die eben das
trotz guten Willens verunmoglicht: er setzt Denken und Sein ineins (,,dass das Sein
Denken ist“ legt Hegel bereits in der Vorrede fest, 1807, 53; cf. 1812, 32). Hegels
Rede vom Setzen der ,,.Dingheit durch die ,,Entdulerung des Selbstbewusstseins*
ist fichteanisch (Hegel 1807, 575; cf. MEW 40, 576 f.). Dafiir argumentiert er
nicht, davon geht er aus — und setzt es daher nicht in die Untersuchung, sondern in
die Vorrede. Dem ist mit Argumenten kaum beizukommen. Kritik ist in diesem
Falle gezwungen, von auflen zu kommen — um die Existenz und Beschaffenheit
dieses ,,auflen” geht es ja gerade. Dies ist das Kriterium der externen Konsistenz —
die Priifung, ob er seine Gegenstinde tatséchlich erfasst (cf. 4.1). ,,In der Praxis
muss der Mensch die Wahrheit [...] seines Denkens beweisen* (MEW 3, 533).

265 ,,Das Geistige allein ist das Wirkliche* (Hegel 1807, 28: Vorrede; cf. 1812, 7).

266 Hegel sei bestrebt, ,,die Gegensténdlichkeit aufzuheben, weil [...] sein gegenstindli-
cher Charakter fiir das Selbstbewusstsein das AnstoBige und die Entfremdung ist.
Der Gegenstand ist daher ein Negatives, ein sich selbst Aufhebendes, eine Nichtig-
keit“ (MEW 40, 579 f.). Das war das Motiv der Lebensphilosophie bis zu Lukacs.

267 Man mag dies die Marx’sche Anthropologie nennen — sie ist keine ausgefiihrte Leh-
re, sondern gibt nur das Bild wieder, welches nach Darwin wohl die Mehrheit der
Menschen hat (,,Der gemeine Mann“, MEW 1, 226): der Mensch kommt aus der
Natur, kann {iber diese nicht hinwegspringen, und hat es stindig mit Gegenstéinden
zu tun, die er zur Fristung seines Daseins braucht und gebraucht, vom Faustkeil bis
zum Computer: er ist ein ,Jebendiges, natiirliches, mit gegensténdlichen, i.e. mate-
riellen Wesenskriften ausgeriistetes” Wesen. ,,Es ist nichts [...] Ritselhaftes dabei*
(MEW 40, 577), auch wenn er noch eine Menge mehr ist.

268 ,,Der Mensch kann in seiner Produktion nur verfahren, wie die Natur selbst, d.h. nur
die Formen der Stoffe dndern [...] In dieser Arbeit der Formung selbst wird er be-
standig unterstiitzt von Naturkriften. Arbeit ist also nicht die einzige Quelle der
von ihr produzierten Gebrauchswerte, des stofflichen Reichtums. Die Arbeit ist

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 331

Bei alledem ist aber auch kein Positivist. Er nimmt die Dinge und die vorge-
fundenen Kategorien nicht als schlechthin gegeben und als mit dem menschli-
chen Leben unverbunden an.””’ Vielmehr reflektiert er wie bis dahin kein anderer
auf die tatsdchlich dahinter stehende Praxis, und zwar in ihrer wandelbaren, kon-
kreten historischen Konstellation. Allerdings ist er auch kein Idealist, weil das
Wissen um diese Praxis — um die Genese — bei ihm weder wie bei Hegel und der
Lebensphilosophie dazu fiihrt, die Seinsart der Dinge als eine andere zu behaup-
ten; noch dazu, die Geltung von Erkenntnissen iiber sie zu neutralisieren.””" Er ist
ein philosophisch aufgeklarter Wissenschaftler, der um das Faktum und die Um-
stinde der Entstandenheit seiner Begriffe weil, ohine darum deren Geltung oder
Aussagekraft spekulativ einzuschrinken.””?

Marx hat also zwei andere Voraussetzungen als Hegel: der Mensch ist kein
rein geistiges, sondern auch und zuallererst ein natiirliches Wesen, und: Denken
und Sein sind nicht eins. Diese zweite Voraussetzung hat mit der ersten zu tun:
wire der Mensch ein ,,geistiges” Wesen, so wiren auch alle seine Gegensténde
als ,,Geist™ vorzustellen wie bei Hegel (,,was Ding ist, ist das Selbstbewusstsein®,
1807, 260). Dann wére zwischen Denken und Sein tatsdchlich kein Unterschied.
Nun ist der Mensch aber kein ,,spiritualistisches* Wesen. Folglich gehen die Ge-
genstdnde nicht in ihrem Gedachtwerden auf — zumal der Mensch ja umgekehrt
erst durch sie ,,gesetzt” ist (MEW 40, 577). Das jedoch hat Konsequenzen fiir die
Vorstellung davon, was es heiit, zu wissen: um aus Gedanken wahre Gedanken
zu machen, muss sich das Denken des Seins allererst versichern. Die ,,adaequatio
intellectus et rei ist keineswegs durch irgendeine Identitdt vorab garantiert.

sein Vater [...] und die Erde seine Mutter“ (MEW 23, 57 f.). Erinnert sei an die Be-
handlung der Verwirrung iiber die ,,Form* in 2.3.5.

269 Marx kritisiert an Hegel (wie der alte Lukacs am jungen), dass die ,,Wiederaneig-
nung [...] nicht nur die Bedeutung [hat], die Entfremdung, sondern die Gegenstiand-
lichkeit aufzuheben (MEW 40, 575). Die Hegelianer ibernehmen es: ,,Alles Wirk-
liche, Lebendige ist unkritisch, massenhaft, darum ,Nichts’, und nur die idealen,
phantastischen Kreaturen der kritischen Kritik sind ,Alles’* (MEW 2, 19).

270 Vielmehr kritisiert er noch den ,,falschen Positivismus Hegels“ (MEW 40, 581), in-
sofern jener nimlich das Vorgefundene durch philosophische Uberhdhung nimmt
wie es ist, und somit gerade nicht hinter es zuriickfragt.

271 So meinte auch der altersweise Lukacs, dass der Begriff ,,Praxis®, wenn er nicht re-
al gegriindet wird, in eine neue Kontemplation fithre — eine, die gegen die Theorie
als solche gerichtet sei (1967, 20). Damit hat er auch dann recht, wenn seine eigene
Griindung als begriffliche (,,ontologische*) noch immer ,philosophisch’ ist.

272 ,,Arbeit scheint eine ganz einfache Kategorie. (...) Dennoch, 6konomisch in dieser
Einfachheit gefasst, ist ,Arbeit’ eine ebenso moderne Kategorie wie die Verhéltnis-
se, die diese einfache Abstraktion erzeugen (MEW 13, 634). ,.Dies Beispiel der
Arbeit zeigt schlagend, wie selbst die abstraktesten Kategorien, trotz ihrer Giiltig-
keit [! ...], doch [...] das Produkt historischer Verhiltnisse sind“ (636). Darum ist
mit der Erkenntnis ihrer Historizitit noch keine ,,Kritik der politischen Okonomie*
geleistet, wie deutsche Marxisten meinten (Euchner 1972, Reichelt 2002; 2.3.5).
Die theoretische Arbeit beginnt erst jenseits dieser eher propddeutischen Einsicht.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Dazu ist — und hier liegt Marx ganz auf der Linie Kants — Anschauung vonné-
ten.”” Aus diesem Grund also verldsst Marx die idealistische Philosophie in
Richtung der empirischen Wissenschaft (und dieser ,,Versuch® ist, gegen Brud-
ney 1998, durchaus gegliickt). Diese Konsequenz ist sogar in der spekulativsten
Phase von Marx’ Entwicklung sichtbar, wo er noch liber keine eigenen Ansétze
verfiigt, sondern nur abstrakt zu solchen aufruft.””* Geschieht diese Offnung zur
Welt nicht, wird Philosophie zum ,.totalen®, in sich geschlossenen ,,System*, so
kann man aus ihr nur noch ,herausspringen, will man zum wirklichen Wissen
vordringen.””® Das ist der Disziplin Philosophie historisch tatsichlich widerfah-
ren. Das heif3t fiir die Exegese der Marx’schen Texte allerdings, dass hier keine
Hegelschen ,,Begriffe” vorliegen, aus denen etwas ,abzuleiten* wire — weder
»der Staat“, wie der Deduktionsmarxismus der 1970er Jahre suggerierte, noch ei-
ne ,,Ethik®, wie sie noch heute zu konstruieren versucht wird.?’® Es ist vielmehr
eine wissenschaftliche Theorie iiber hochst reale Gegenstinde und Strukturen.
Zuallererst ist sie von ihren Ergebnissen her anzugehen, nicht von ihren Pramis-
sen. Marx war schon daher kein Hegelianer, weil er kein Philosoph war.

Neben dieser ganz allgemeinen Marx’schen Kritik an Hegels Voraussetzun-
gen (MEW 1, 384), die von auflen kommt (MEW 3, 218), lassen sich auch spe-
ziellere, immanente Kritikpunkte nennen, die sich ihrerseits schon in der friihes-
ten Phase des Marx’schen Schaffens abzeichnen. Die Identitit, die Hegel
zugrunde legt — nicht etwa: beweist —, erlaubt es ihm, Sachverhalte umzudrehen.
Dies ist eine ,,dialektische® Operation, gegen die sich Marx in vielen Fillen auf-
lehnt. Er stellt es geradezu als den Grundfehler der Hegelschen ,,Methode® her-
aus: ,,Wichtig ist, dass Hegel iiberall die Idee zum Subjekt macht und das eigent-
liche, wirkliche Subjekt, wie die ,politische Gesinnung’, zum Prédikat. Die Ent-
wicklung geht aber immer auf Seite des Pradikats vor (MEW 1, 209).

Das ist der spezifische Sinn des Hegelschen Idealismus als einer Erzdahlung
von den ,Ideen”, die aufgrund sprachlicher Umkehrungen dem Leser plausibel
werden und die Kontinuitdt zwischen den einzelnen Lehrstiicken ermoglichen
sollen (sie sind allerdings nur plausibel, solange dahinter eine Identitétsphiloso-

273 ,Die abstrakte Idee, die unmittelbar Anschauen wird [§ 244 in Hegels Enzyklopé-
die, CH], ist durchaus nichts anderes als das abstrakte Denken, das sich aufgibt und
zur Anschauung entschlief3t, also dazu, ,,einmal die von ihr freie Natur anzusehen
(MEW 40, 586). Zur Ndhe von Marx und Kant in diesem Punkt Coletti 1976, 99 ff.

274 Bei diesem Gestus ist die Kritische Theorie meist geblieben (siche 2.6.1, 3.1.2)

275 ,,Die Welt ist also eine zerrissene, die einer in sich totalen Philosophie gegeniiber-
tritt. Die Erscheinung der Tatigkeit dieser Philosophie ist dadurch auch eine zerris-
sene und widersprechend (MEW 40, 215). ,,Man muss ,die Philosophie beiseite
liegen lassen’ [...] man muss aus ihr herausspringen und sich als gewdhnlicher
Mensch an das Studium der Wirklichkeit geben* (MEW 3, 218; MEW 1, 384; 4.1).

276 Die Normativitdt im ,,Begriff der Arbeit suchen Giirtler 2001 und Krebs 2002 (cf.
3.1.2, Fn. 24). Dieser gesellschaftstheoretische Ansatz geht nach wie vor von den
Vorstellungen eines Individuums als Konstituens aus, nur dass diese auch den ,,Ar-
beitsbegriff umfassen sollen. Dem Marx’schen Ansatz lduft das jedoch zuwider.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 333

phie steht, die diese Austauschbarkeit gewéhrleistet). Zunichst wird aus den Pré-
dikaten das Satzsubjekt, die ,,Substanz‘; ein Tausch innerhalb des Satzes. Dann
wird aus dem grammatischen das historische Subjekt; ein Sprung vom Denken
ins Sein.””” Marx wehrt sich bei unzihligen Wendungen Hegels aufgrund seiner
anderen Voraussetzungen gegen diese Umstellungen.?’® Er karikiert sie so:

,»Erst wird eine Abstraktion aus einem Faktum gezogen; dann erklirt, dass dies Faktum
auf dieser Abstraktion beruhe. Wohlfeilste Methode, deutsch-tief und spekulativ zu er-
scheinen. Z.B.: Faktum: Die Katze frisst die Maus. Reflexion: Katze-Natur, Maus-Natur,
Verzehren der Maus durch die Katze = Verzehren der Natur durch die Natur = Selbst-
verzehren der Natur. Philosophische Darstellung des Faktums: Auf dem Selbstverzeh-
ren der Natur beruht das Gefressenwerden der Maus von der Katze® (MEW 3, 469 f.).

Daher kommt auch Marx’ Marotte, hdufig Wendungen umzukehren, denn sie
meinen bei ihm, anders als bei Hegel, jeweils verschiedene Dinge und miissen
daher separat genannt werden.””” Diese doppelte Hegelkritik des jungen Marx —
an den Voraussetzungen, dass Sein und Denken identisch und der Mensch reiner
Geist sei, und an der Methode, die die Verhaltnisse vom Kopf auf die Fiife stellt
— findet sich noch beim reifen Marx. Der Unterschied ist, dass er sie inzwischen
nicht nur formal fiihrt, sondern einzelne Hegelsche Aussagen (etwa iiber den
Staat) aufgrund eigener Forschungen nun auch inhaltlich zuriickweisen kann.
Nahezu 30 Jahre nach der Kritik des Hegelschen Staatsrechts (MEW 1, verfasst
1843; s.0., Fn. 74) schreibt er:

»Meine dialektische Methode ist der Grundlage nach von der Hegelschen nicht nur ver-
schieden, sondern ihr direktes Gegenteil. Fiir Hegel ist der Denkprozess, den er sogar
unter dem Namen Idee in ein selbststindiges Subjekt verwandelt, der Demiurg des
Wirklichen, das nur seine duflere Erscheinung bildet. Bei mir ist umgekehrt das Ideelle
nichts anderes als das im Menschenkopf umgesetzte und iibersetzte Materielle (MEW
23,27, aus dem ,,Nachwort* von 1872).

277 ,,Statt sie nun als Prédikate ihrer Subjekte zu fassen, verselbstidndigt Hegel die Pra-
dikate und ldsst sie hinterher auf eine mystische Weise in ihre Subjekte sich ver-
wandeln. [...] Hegel verselbstindigt die Pridikate, die Objekte, aber er verselb-
stindigt sie getrennt von ihrer wirklichen Selbstindigkeit, ihrem Subjekt. Nachher
erscheint dann das wirkliche Subjekt als Resultat [...] Eben weil Hegel von den
Pridikaten der allgemeinen Bestimmung statt von dem reellen Ens (hypokeimenon,
Subjekt) ausgeht, und doch ein Triger dieser Bestimmung da sein muss, wird die
mystische Idee dieser Trager“ (MEW 1, 224 f.).

278 Marx tbersetzt Hegel (1820), damit den ,rationellen Kern* aus der ,,mystischen
Hille* (MEW 23, 27) ziehend: ,,,Die Notwendigkeit in der Idealitét ist die Entwi-
ckelung der Idee innerhalb ihrer selbst; sie ist als subjektive Substantialitdt die poli-
tische Gesinnung, als objektive in Unterscheidung von jener der Organismus des
Staats, der eigentlich politische Staat und seine Verfassung.’ (...) Hei3t zu deutsch:
Die politische Gesinnung ist die subjektive, die politische Verfassung ist die objek-
tive Substanz des Staats” (MEW 1, 209).

279 Die ,,Kritik der Waffen ist nicht identisch mit den ,,Waffen der Kritik“ (MEW 1,
385). Oder: ,,.Die Demokratie ist die Wahrheit der Monarchie, die Monarchie ist
nicht die Wahrheit der Demokratie* (MEW 1, 230). Wichtig daran ist das ,,nicht“.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Auch hier ist die aus der Trennung von Denken und Sein resultierende Notwen-
digkeit empirischer Forschung mit Hinden zu greifen.”’ Anno 1857, also genau
zwischen den beiden zitierten Schriften, hat er, gewissermallen zur ,,Selbstver-
standigung (MEW 13, 7), seine Methode, die auch die der 6konomischen Klas-
siker ist, genauer beschrieben (vgl. dazu auch Kapitel 2.3.2):

,»Das Konkrete ist konkret, weil es die Zusammenfassung vieler Bestimmungen ist, also
Einheit des Mannigfaltigen. Im Denken erscheint es daher als Prozess der Zusammen-
fassung, als Resultat, nicht als Ausgangspunkt, obgleich es der wirkliche Ausgangs-
punkt und daher auch der Ausgangspunkt der Anschauung und der Vorstellung ist. [...]
Hegel geriet daher auf die Illusion, das Reale als Resultat des sich in sich zusammentfas-
senden, in sich vertiefenden und aus sich selbst sich bewegenden Denkens zu fassen,
wihrend die Methode, vom Abstrakten zum Konkreten aufzusteigen, nur die Art fiir das
Denken ist, sich das Konkrete anzueignen, es als ein geistig Konkretes zu reproduzie-
ren. Keineswegs aber der Entstehungsprozess des Konkreten selbst (MEW 13, 632).

Nach dem vorigen iiberrascht die Prominenz Kantischer Termini, die gegen He-
gel gewendet werden, nicht. Das zeigt Marxens tiefes Verstdndnis von Philoso-
phie (Coletti 1976, 99 ff.). Die Rolle der Philosophie beschréinkt sich, dhnlich
wie spater bei Wittgenstein, auf die Abwehr von Missverstdndnissen und die Er-
moglichung einer ,,iibersichtlichen Darstellung” (PhU 122). Dazu bleibt sie aber
ndtig, wie unsere Geschichte der Missverstindnisse lehrt (siche 4.2.3).

Eine weitere Streitfrage 16st sich von den Marx’schen Voraussetzungen aus
einfach auf, die Frage ndmlich, ob es bei Marx eine ,,Realdialektik* gebe, und ob
sie den Unterschied zu Hegels ,,idealistischer” Dialektik ausmache. Wie Coletti
aufgezeigt hat, ist in dieser Frage zwischen Hegel und dem dialektischen Materi-
alismus von Engels und dem Leninismus kaum ein Unterschied auszumachen,
wohl aber zwischen Marx und beiden Denkarten. Wird nédmlich, wie bei Hegel
und Engels der Fall, der Unterschied zwischen Denken und Sein eingezogen, so
wird mit theoretischen Bestimmungen uno actu etwas tliber die Wirklichkeit aus-
zusagen beansprucht — einerlei, wer von beiden nun den Primat zugesprochen
bekommt (zu Fichte und Nietzsche s.0, 2.5.2), oder noch deutlicher: einerlei, ob
diese ,,Dialektik idealistisch oder materialistisch genannt wird. Wird aber mit
Kant und jeder praktizierenden Wissenschaft zwischen Sein und Denken unter-
schieden, so haben sich theoretische Aussagen iiber die Wirklichkeit erst an die-
ser selbst auszuweisen, da es keine vorgingige Wahrheitsgarantie gibt.**'

Aus der Methode allein folgt inhaltlich relativ wenig, aufler vielleicht einigen
heuristischen Hinweisen. Sie zu einem Wahrheitskriterium zu machen, ist nicht

280 ,,Die Forschung hat den Stoff sich im Detail anzueignen, seine verschiedenen Ent-
wicklungsformen zu analysieren und deren inneres Band aufzuspiiren. Erst nach-
dem diese Arbeit vollbracht, kann die wirkliche Bewegung entsprechend dargestellt
werden” (MEW 23, 27).

281 Fiir den Erweis der ,,empirischen Wahrheit verwies auch Kant auf die Erfahrung.
Gerade dies missfiel Hegel. Fiir ihn war die Beobachtung der objektiven Realitét
,,blof} subjektiv. Marx’ wollte diese Verkehrung der Sachlage wieder ,,umstiilpen‘.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 335

anders als idealistisch zu nennen: die Form erzeugt hier den Inhalt. Zwar be-
schreibt Marx reale Phanomene als ,,Widerspruch®. Das heifit aber nicht, dass der
Widerspruch ,das’ Bewegungsprinzip der Natur oder der Gesellschaft wire, son-
dern lediglich, dass Marx meinte, es sei dem Verstdndnis der Leser dienlich, rea-
le Konflikte als Widerspruch zu darzustellen. So soll etwa der ,,Widerspruch von
Ware und Geld“ (nach MEW 23, 118 f.) zwar etwas reales beschreiben (diesen
Anspruch haben wohl alle Kategorien); allerdings beschreibt er nicht den Wider-
spruch von Ware und Geld (nach Tarskis Regel der Dequotierung), weil ,,Ware*
und ,,Geld* abstrakte Bestimmungen sind, denen direkt nichts entspricht. Sie be-
ziehen sich tiberhaupt nicht direkt auf Dinge, sondern meinen Sachverhalte und
GesetzméBigkeiten von diesen.

Ebenso verhilt es sich mit der Aussage, ,,Kapital und Arbeit widersprechen
sich®. Gesagt ist nicht, dass es ein Ding Arbeit gibt, das dem Ding Kapital real
widerspricht (,,Realpugnanz®, cf. Ruben 1975, Holz 1995), sondern dass reale
Konflikte sich besser erkldren lassen, wenn hinter der reinen Beobachtung von
Tarif- oder Barrikadenkdmpfen die gesellschaftlichen und 6konomischen Kraft-
felder betrachtet werden. Das ist gerade keine ,,Metaphysik®, die Dinge hinter
den realen Dingen annimmt, sondern es ist eine selbstreflexive Wissenschaft, die
ihre eigenen Kategorien gerade nicht als Namen von Dingen missversteht.?*?
Dass Marx in methodischen Exkursen gern auf physikalische Gesetze verweist,
bezeugt, dass er ein gutes Verstdndnis der Formulierung naturwissenschaftlicher
GesetzmaBigkeiten — mit Wittgenstein gesprochen: ihrer Grammatik — hatte; ein
addquateres jedenfalls als viele seiner Kritiker. Das heiflt gerade nicht, dass er
sich sklavisch dem ,,Methodenideal®“ der Naturwissenschaft unterwarf, das deut-
schen Denkern so unbeliebt ist, sondern er sah, dass es diesen gelungen war, mit
Konstruktionen, denen kein reales Ding entsprach, reale Phdnomene zu erklaren
— so mit ,,Kréften das Verhalten von Dingen, etwa mit der Schwerkraft das Fal-
len des Apfels. Die Schwerkraft ,,beschreibt nicht das Fallen des Apfels, denn
dann miissten alle Apfel immerfort herunterfallen. Im Normalfall hingen sie
friedlich am Baum. Der Bezug von Theorie und Empirie bedarf also auch in der

282 Steinvorth 1977 zeigt, was Dialektik als ,,Darstellungsmethode* (47) meinen kann:
es erfasst die Realitét als etwas, fiir dessen Beschreibung mehrere Darstellungsebe-
nen nétig sind. Fiir ihren Ubergang konstruiert Marx jeweils einen Widerspruch,
der insofern ,,scheinhaft“ ist, als er in den meisten Fillen bereits geldst ist. So wer-
den etwa Waren meist problemlos gehandelt. Arndt hat zutreffend darauf hingewie-
sen, dass dieser Widerspruch dennoch ,real’ ist und in der Krise aus seiner Schein-
haftigkeit heraustritt (1985, 246 ff.). Dennoch geraten in der Krise eine einzelne
Ware und eine Summe Geld nicht wirklich in ,,Widerspruch“. Dies ist vielmehr ein
Satz aus dem spezifischen Kontext einer Erkldrung von etwas Realem (isoliert be-
trachtet wére er nur eine ,,Metapher” — aber dieses Wort schafft wieder neue Prob-
leme, statt etwas zu erkldren), welches, wollte man es empirisch beschreiben, eher
,Inflation” oder ,,Handelskrise genannt und im Einzelnen noch weit ndher betrach-
tet werden muss. Das Wort ,,Widerspruch* ist eine erlduternde formale Anzeige auf
etwas. ,,All das ist nicht mysterios* (MEW 23, 72).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Physik der Vermittlung. Die physikalische Wissenschaft hatte sich von Vorurtei-
len des dogmatisch-metaphysischen Denkens lediglich eher freigemacht als die
Okonomie und die ,,Sozialphilosophie“. Dort legt noch heute die , kritische* Er-
kenntnis, dass etwas ,,konstruiert® ist, den Schluss nahe, dass damit entweder
nichts reales erfasst sei, oder dass alles Erfassen von Realitdt konstruiert sei,
womit der Unterschied zwischen Denken und Sein gerade wieder unterspiilt
wird. Mag schon Hegel den Empirizismus kritisiert haben, der Worte als Namen
von Dingen missverstand — er schiittete den Graben zwischen Denken und Sein
wieder zu und hat so eine wirkliche Erkenntnis des Seins gerade verhindert.

Hegelmarxismus: Semantische Verschiebungen

Es stellt sich nun die Anschlussfrage, warum Hegel eigentlich so lang anhal-
tend so populdr war. Zugrunde liegt in diesem Fall eine semantische Verschie-
bung: ,,Hegel*“ und die ,,Dialektik* wurden in den 1960er Jahren zu einem Feld
des Stellvertreterkrieges gegen ,,Marx“, welcher seinerseits fiir die Studentenbe-
wegung und die Frankfurter Schule auf der einen, den Ostblock auf der anderen
Seite einstand.”® Eingeleitet wurde diese ,,zweite Hegelrenaisssance* (Riedel)
durch die Griindung von zwei Hegelgesellschaften, der eher marxistischen und
bald von der DDR dominierten Internationalen Hegel-Gesellschaft 1958, und der
eher konservativen westlichen Internationalen Hegel-Vereinigung 1962. Der af-
firmative Bezug auf Hegel, den die Kritische Theorie im Positivismusstreit an
den Tag legte, tat zur symbolischen Aufladung des Titels ,,Dialektik™ das seine.
Schon Kautsky (1899) hatte gegen Bernstein die ,,Dialektik stark gemacht, ohne
recht angeben zu kdnnen, was darunter anderes zu verstehen sei als die auch von
Bernstein beanspruchte natiirliche ,,Entwicklung® (2.1.4).**

Ahnlich erging es Adorno, der seit den 1930er Jahren Analysen verschiedens-
ter Kunstwerke in beliebiger Manier ,,durchdialektisiert™, d.h. mit Versatzstiicken
einer nur zu erahnenden Geschichtsphilosophie durchsetzt hatte. Es war nicht
auszumachen, wie die im Positivismusstreit beschworene ,,dialektische* Gesell-
schaftstheorie eigentlich aussehen mochte — diese lag ja keineswegs vor, sondern
war auch von der Frankfurter Schule jeweils nur gefordert worden (2.6.1).

Die ,,Dialektik war im Positivismusstreit insofern fehl am Platze, als die Po-
sition der Kritischen Theorie ,,undialektisch* war: Horkheimers Forderung nach

283 Diese von auflen weit hergeholt erscheinende, den Beteiligten jedoch evidente Ver-
kniipfung bestitigt nicht nur ein Marxist wie Oskar Negt — auch der konservative
Lowith sah, dass das ,,neue philosophische Interesse fiir Hegel nicht innerhalb und
aus der Philosophie erwacht, sondern ihr von auBlen (durch Marx und den Marxis-
mus) aufgedringt worden* war (in der FAZ vom 11.7.1970, nach Negt 1970, 10).
Topitsch kritisierte die in der materialistischen Geschichtskonstruktion enthaltene
Dialektik unter Verweis auf Petrus Damiani (Topitsch 1975, 24) und Eduard von
Hartmann (Topitsch 1967) als Erschleichung. Auch Kelsen (1948) und Merleau-
Ponty (1955) hatten der Dialektik eine eigene Aussagekraft bestritten und eine Of-
fenheit fiir politische Instrumentalisierung bescheinigt.

284 Kautsky 1899; vgl. Bernstein 1899, 46/52 ff.: Dialektik als Schlinge und Fallstrick.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 337

dem ,richtigen Zusammenleben der Menschen* war nicht erkennbar mit konkre-
ter soziologischer Forschung vermittelt, und Adorno stellte die , Erfahrungen
einzelner* der Wissenschaft abstrakt entgegen.”® Das Pochen auf ,,Dialektik
war eine Leerformel, hinter der sich ein spitidealistisches Denken verschanzte,
das gegeniiber dem ,,bloBen Verstand* auf die ,,Vernunft” setzte, sich aber nicht
mehr in der Lage sah anzugeben, was sich damit genau verbindet.*® Die Negati-
ve Dialektik von 1966 bietet keinen Ausweg, sondern sie vernebelt eher das Ein-
gestindnis eigener Schwichen, die im Positivismusstreit deutlich geworden wa-
ren, welches eine intellektuelle Aufrichtigkeit eigentlich erfordert hitte.”*’

Es kam zu der seltsamen Konstellation, dass Karl Popper, der Antipode im
Positivismusstreit, sich wesentlich ausfiihrlicher und anerkennender zu Marx &du-
Berte als die Kritische Theorie.®® Da die Miinze ,,Dialektik* aber einmal zu ei-
nem Zug im (theorie-)politischen Sprachspiel geworden war, konnte die Positio-
nierung innerhalb zweier Lager dort symbolisch vollzogen werden. Ein biirgerli-
ches Lager deutete die Dialektik idealistisch und optierte fiir Hegel, indem es die
Dialektik zu einer rein philosophischen Angelegenheit machte, wihrend ein mar-
xistisches Lager eine ,,materialistische Dialektik* vertrat, die sich auch auf die
Politik und die Einzelwissenschaften erstreckte. Aus dieser Codierung erklart
sich die Haufung von Publikationen mit ,,Hegel und Marx“ im Titel.”*® Ein be-
sonderer Streitpunkt dabei war die Verortung des jungen Marx, denn dieser
konnte wie ein Briickenkopf wahlweise in Anschlag gebracht werden entweder
als gegenmarxistischer Erweis des Idealismus des eigentlichen, ndmlich des jun-
gen Marx,”” als materialistische Vereinnahmung noch Hegels,”' oder, dazwi-
schen, als westmarxistische Verjiingung des allzu erstarrten Parteimarxismus.**?

285 Horkheimer stritt 1959 auf dem 14. Soziologentag in Berlin mit René Konig, Ador-
no auf der Arbeitstagung der Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie 1961 in Tiibin-
gen mit Karl Popper, Habermas befehdete sich dann mit Hans Albert (nach Wig-
gershaus 1986, 630 und 632; vgl. Adorno 1969a, Dahms 1994).

286 Willms 1969 vermutete, dass sich hierin ein zutiefst ,biirgerliches”, um die Frei-
heitsrechte der Person besorgtes Denken ausspricht, welches sich als antibiirgerli-
ches nur missversteht. Eine Fichte nahestehende Entgegensetzung von Verstand
und Vernunft vollzog auch Theunissen 1976 und 1992. Zum Begriff ,,Vernunft®
vgl. Steinvorth 2002a.

287 Cf. Wiggershaus 1986, 626 ff. Vielleicht machte dies manche Kritiker so erbittert
(Steinert 1989, Morgenstern 2001).

288 Bei Popper 1944 gibt es zwar eine Verkiirzung Hegels, Marx ist aber iiber weite
Strecken gut wiedergegeben. Dies wird bestétigt, wenn Wellmer 1969, 69 ff. Marx
als Positivisten bezeichnete. Der Vorwurf der Unkenntnis war oft verfehlt; Hans-
M. Schleyer etwa wusste liber Marx ebensoviel wie seine Entfiihrer und Morder.

289 So Bekker 1940, Hommes 1953, Landgrebe 1957, Fetscher 1960, Apel 1962, Bari-
on 1963, Benner 1966, Hillmann 1966, Reichelt 1970, Riedel 1970, Kaminski
1978, Wolf 1979, Coster 1983; cf. Rohrmoser 1994, 55 ff.

290 So Popitz 1953, Bockmiihl 1961, Israel 1972; vgl. bereits Habermas 1957, 394 ff.

291 Siehe Marcuse 1932 und 1941, Lukacs 1942, Bloch 1962, Beyer 1970, Ley 1972.

292 Beispielsweise bei Korsch 1923, Marcuse 1932a, Sartre 1960 oder Negt 1970.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 | PHILOSOPHIE NACH MARX

Damit verlangerte sich weniger ein Klassenkampf als vielmehr ein Systeman-
tagonismus uniibersehbar in Theorie. Die eine, griindlichere Partei nutzte Hegel
fir die aktuelle politische Auseinandersetzung, indem sie ihn als nicht-
aktualisierbar behauptete und nur antiquarisch behandelte.”” Die Gegenseite zog
Hegel zwar zur Legitimation ihrer aktuellen Politik heran, stellte sich ihm aber
weder historisch noch philosophisch, sondern belie3 es bei oft zitierten, gleich-
wohl hohl bleibenden Formeln tiber die ,,dialektische Methode*.?** Konnte der
Briickenkopf ,,Hegel“ in Richtung ,Idealismus® gebracht werden (was keine
Schwierigkeit darstellte, da Hegel das schon selbst getan hatte; s.o., Fn. 49), so
hatte man gegeniiber dem hegelmarxistischen ,,Marx‘“ schon gewonnen, da des-
sen Hegelbezug nun als ein ,,verkiirztes” oder verungliicktes Verstindnis aufge-
wiesen war.””> Anldufe der Marxisten, Hegel zu materialisieren, endeten dagegen
indes bei der naturalisierten Form der Dialektik, wie sie von Engels, Kautsky und
Lenin vorgegeben war,””° oder bei den erwihnten Aporien, welche in Jahrzehn-
ten vergeblich aufzuldsen versucht wurden.””’ Die Kritische Theorie trat als ei-
genstindige dritte Partei auf, vergleichbar der osteuropdischen ,,Praxisphiloso-

293 Vgl. Heimsoeth, Gadamer, Riedel, Henrich und Péggeler in Helferich 1979, 194.

294 Helferich 1979, 192f. zitiert aus DDR-Standardwerken, Hegels Dialektik sei ,,die
grofite Errungenschaft der klassischen deutschen Philosophie® und ,,eine der wich-
tigsten Quellen des dialektischen Materialismus“ (Buhr 1972, 243). ,,Marx, Engels
und Lenin kniipften unmittelbar an die von Hegel entwickelte dialektische Methode
an, stiilpten sie um und I6sten den rationellen Kern aus der mystischen Hiille*
(Fiedler 1974, 165). Fortan war die Dialektik die ,,Wissenschaft von den allge-
meinsten Bewegungs- und Entwicklungsgesetzen der Natur, der Gesellschaft und
des Denkens® (Buhr 1972, 239). Helferich nennt zwar auch anzuerkennende Ansét-
ze in der Forschung der DDR; doch ist uniibersehbar, dass man Ansitze eigenstin-
digen Denkens dort nicht zulassen wollte — man denke an das Schicksal von Perso-
nen wie Wolfgang Harich, Robert Havemann oder Peter Ruben (letztere arbeiteten
explizit zur Dialektik, vgl. Havemann 1964, Ruben 1975 sowie in Horstmann 1978,
70 ff.). Helferich nennt die Gegeniiberstellung einer ,,,Vergegenwirtigung’ ohne
die Anstrengung historischer Detailforschung und einer ,historischen Forschung’,
die [...] zu wirklich philosophischer Aneignung nicht fahig ist“ zwar eine ,,grobe*,
aber: ,,sie trifft (Helferich 1979, 194; nach einer Rezension von Helmut Schneider,
in: Hegelstudien 7/1972, 262).

295 Gohler 1980, Coster 1983. Die Bemiihungen, ,,Dialektik* zuriickzufiihren auf ihre
antike Bedeutung als ,,Gesprachskunst™ (so bei Gadamer und Poggeler), hatten oft
ebenfalls dieses Ergebnis, auch wenn es nicht ihr Motiv war. Zur Hegelrezeption
insgesamt vgl. Beyer 1970; Henrich 1975, H. Fulda, in: Horstmann 1978, 34 f.

296 Im Osten war dies schon institutionell kaum zu vermeiden (Kapferer 1990, Eichler
1996, Gerhardt 2001; 2.2.4).

297 Sartre 1960 war der wohl bedeutendste Versuch einer Neubestimmung materialisti-
scher Dialektik, doch auch er vermochte nicht zwischen dem subjektivistischen
Ausgangspunkt und der politischen Option zu vermitteln. Seine Dialektik setzt mit
dem anthropologischen ,,Mangel* zu tief an. Ubrigens meinten so verschiedene Au-
toren wie Hans Kelsen, Joseph Schumpeter und Rosa Luxemburg, die Dialektik
spiele im Kapital gar keine Rolle.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 339

phie®, zu der es ja intensive Bezichungen gab.”*® Sie kam indes zu keiner eigen-
standigen Position, sondern wurde, indem sie Hegel fiir die erwiinschte ,,radikale
Praxis® in Anspruch nahm, zu einer Intellektualisierung Marxens veranlasst, die
eine mogliche Praxis immer ferner riickte. Indem die Kritische Theorie Hegel
und Marx vermengte, wurde die Beschéftigung mit Hegel zu einer ebenso aka-
demischen wie im ,biirgerlichen* Lager. Sie unterschied sich als linker Fliigel
von demselben nur durch ihr stets eingeflochtenes, doch unbestimmt bleibendes
»emanzipatorisches Interesse” — am ehesten wohl Ausdruck eines Stils.”” Man
wollte der Philosophie in Richtung Praxis entkommen, blieb ihr jedoch verhaftet
und betrieb beides desto unkontrollierter, je weniger man sich dieses Dilemma
eingestand. Adorno hat diese Entwicklung pointiert, indem er sich schlielich
dem Linkshegelianismus zuordnete.**

Die marxistischen Diskussionen um Dialektik hatten meist defensiven Cha-
rakter, sie waren Notgeburten, auch wenn sich dies jeweils sehr schnell vergaB.*"!
Im Riickblick wird es deutlich. Diese Vergeblichkeit ldsst sich am Schicksal des
deutschen ,,.Deduktionsmarxismus“ ablesen, welcher aus der Beschéftigung der
Studentenbewegung mit Hegel erwachsen war. Er fiihrt sich auf Adorno und
Sohn-Rethel zuriick und findet heute noch Anhinger (cf. 2.3.5, 2.4.5). Man las
die Ausfiihrungen iiber den Doppelcharakter der Ware nach dem Muster von He-

298 Negt 1970, 9 nannte die Kritische Theorie ,,dialektisch-revolutiondre Rezeption des
Hegelschen Denkens in der intellektuellen Linksopposition des Marxismus® in der
Folge von Korsch und Lukacs; die anderen beiden Fronten seien die ,,biirgerliche®
und der ,,Sowjetmarxismus“. Die ,,Praxisphilosophie” (Kolakowski 1960, Kosik
1967, Markovic 1968, Petrovic 1969 und 1971, Bloch 1970, Stojanovic 1970, Zi-
votic 1972, Flechtheim/Grasssi 1973, Schmidt 1973, Vranicki 1983) hatte nach der
Niederschlagung des Prager Friihlings weniger Bedeutung, GroBen wie Agnes Hel-
ler gingen ins Exil. In dem Wort ,,Praxisphilosophie® steckt {ibrigens ein dhnlicher
Pleonasmus wie im ,,objektiven Geist™ (Fn. 160, Fn. 276).

299 Der Ausweg aus Hegels Dilemma, der ,,Diskrepanz zwischen Begriff und Realitat,
fiithre ,,in ein Beschreiben, wie die gesellschaftliche Wirklichkeit beschaffen sein
miisste, wenn sie verniinftig sein soll“ (Schnidelbach in Negt 1970, 79 f.). ,,Aus
dieser Bewusstseinsimmanenz ist Marx zufolge nur herauszukommen, wenn gesell-
schaftliche Verhdltnisse geschaffen werden, in denen Kategorien wie der Wert
nicht mehr herrschen, wenn sich die Abstraktionsstruktur des Denkens selber ver-
4ndert hat (Krahl in Negt 1970, 150). ,Im AuBersten eroffnet Dialektik eine Per-
spektive, in der sich auch wahre Herrschaft aufthebt™ (Theunissen in Horstmann
1978, 356).

300 Adorno 1966, 146; 1969a, 151; Wiggershaus 1988, 633, 665; Rohrmoser 1970, 30
f.; Koenen 2001, 115; cf. 2.6.3, Fn. 67. Eine vierte Gruppe waren diejenigen, die
Hegel ganz ablehnen, sowohl Marxisten wie Althusser und Coletti als auch Biirger-
liche wie Topitsch 1967, W. Becker 1969, Kaltenbrunner 1970, Kiesewetter 1974.

301 Defensiv waren u.a. Kautskys (1899a) Antwort auf Bernstein, Lenin 1914 (nach
dem Zerfall der Internationale), Lukacs 1923 (nach den verlorenen Aufstinden von
1920) und Adorno im Positivismusstreit (P. Anderson 1978, 69).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | PHILOSOPHIE NACH MARX

gels Logik als ,,Keimzelle“ der ganzen Theorie.** Diese ,,Wertformanalyse galt
als Handwerkszeug, aus dem man alles weitere deduzieren, ,,ableiten konne:

»Aus der bestimmten Form der weltlichen Grundlage — und das meint Basis — ist die
Form des Auseinandertretens selber noch abzuleiten. Das gleiche gilt [...] fiir die Form
des politischen Staates, fiir die Moral, Philosophie, Theologie usw. [...] Aus der zentra-
len, wesentlichen Verkehrung [...] sind alle anderen Formen in ihrer Bestimmtheit [...]
abzuleiten“ (Reichelt 1974, 33).

Die materiale Fundierung, welche Marx dem politischen Handeln geben wollte,
wird wieder ideal iiberstiegen: die ,,Basis* habe eine Form, die im Begriff zu sich
komme. Verfiigte man nur iiber diesen, schien man auch alles weitere erfassen zu
konnen. Eine solche Sicht vertrat bereits Freyer (1923, s.u., Fn. 80). Marx aller-
dings hatte einen solchen Hegelianismus scharf kritisiert: ,,Hat man in den logi-
schen Kategorien das Wesen der Dinge gefunden, so bildet man sich ein, in der
logischen Formel der Bewegung die absolute Methode zu finden, die nicht nur
alle Dinge erkldrt, sondern die auch die Bewegung der Dinge erfasst“ (MEW 4,
127). Die Schule der ,,Wertformanalyse“ hat mit dem deutschen Idealismus und
der Sozialphilosophie somit mehr gemein als mit Marx, wie sich auch hier zeigt:

,»Das Absolute [...] entfaltet sich als Kapital“; ,,der Wert ist das Absolute” (Krahl 1970,
142). ,,Bei Hegel sind die Menschen Marionetten [...]. Das Dasein eines den Menschen
libergeordneten, metaphysischen Bewusstseins ist [...] das Kapital [...], die daseiende
Phénomenologie des Geistes, [...] die reale Metaphysik* (Krahl 1970, 140).

Krahl vermengt in dieser experimentellen Kette thetischer Setzungen Begriffe
aus den verschiedenen Traditionen des deutschen Idealismus und des Marxismus,
die schon fiir sich nicht addquat erfasst sind.*”® Ihr Zusammenguss vermag das
kaum zu verbessern. Auch Reichelt (1974, 35 f.) folgt weniger Marx als vielmehr
Fichtes Idee der grundsatzphilosophischen Wissenschafislehre, denn die ,,materi-
alistische Wissenschaft hat nach ihm den nicht eben geringen Anspruch,

302 Nachdem schon Lenin einen Zusammenhang zwischen Hegels Logik und der Me-
thode im Kapital bemerkt hatte (1914, Werke 38, 170; Helferich 1979, 129, 172),
brach die Frage nach dem Einfluss der Hegelschen Logik auf die Marx’sche Me-
thode in den 70er Jahren offen aus: es gab widerstreitende Interpretationen des ers-
ten Kapitels des Kapitals (Zeleny 1968, Krahl 1970, Euchner 1972, Haug 1974; als
»Wertformanalyse“ im engeren Sinne Reichelt 1970, 1974, Sohn-Rethel 1972,
Miiller 1981, Behrens 1993, Backhaus 1997, Heinrich 2001; kritisch K. Holz 1993
und Hafner 1993). Kallscheuer 1977, 51 sieht den Grund fiir den linken Dogmatis-
mus der 1970er Jahre im Systemwillen. Maihofer 1992, 177 nennt es ,,Jdealismus®.
Marx hatte die Ware als ,,Zellenform* des Kapitalismus bezeichnet, insofern sie
seine kleinste Einheit war (MEW 23, 12), nicht um etwas aus ihr zu ,,deduzieren®.

303 Die Menschen sind bei Hegel keine Marionetten, da sich der metaphorische ,,Welt-
geist™ gerade in ihrer Freiheit durchsetzt. Auch die Marx’schen Begriffe werden
fehlerhaft verwendet: ,,Das Kapital ist der sich in der Zeit entfaltende Begriff der
Ware. Die Zeit wird zum Begriff des Absoluten, die Zeit wird zum Geld* (Krahl
1970, 140). Demnach miisste gelten: Kapital = (Ware + Zeit) = Geld. Marx meinte
eher: Kapital = (Ware + Geld) iiber Zeit.

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE | 341

»hicht gleichgiiltig neben den anderen Wissenschaften bzw. der Philosophie zu stehen,
sondern dass sie [...] ihre besondere Qualitdt in der Auseinandersetzung mit den sich in
ein arbeitsteiliges System auseinanderlegenden Wissenschaften gewinnt, genauer, in-
dem sie nicht nur deren Inhalt kritisiert, sondern gleichermaf3en deren Form*®.

Hier macht sich das Fichteanische Durchschlagen der Form auf den Inhalt be-
merkbar, was es erlaubte, ,,biirgerliche Wissenschaft und Philosophie (,,Ihr In-
halt ist vorwegbestimmt®, 36) von dieser iiberfliegenden Selbsterkenntnis aus zu
kritisieren, ohne sich immanent mit ihnen beschéiftigen zu miissen — wie schon in
der Lebensphilosophie (2.5.2, 2.5.5). Auch hier annullierte man die Geltung al-
lein aufgrund einer vermeintlichen Erkenntnis der Genesis (Reichelt 1974, 36):
,»Als Philosophie ist sie in ihrer Form und ihrem Inhalt [!] bestimmt durch die —
dem Theoretiker selbst undurchsichtige — Verkehrung der biirgerlichen Repro-
duktionsform, also ihrer eigenen materiellen Voraussetzung, zur Naturform*.

Auch H.G. Backhaus will deduzieren, ,,warum das Wesen gerade diese oder
jene Erscheinungsform annimmt® (1969, 132), wobei das Wesen als ,.historische
Kategorie® begriffen wird. Scheiterten schon der deutsche Idealismus und die
Lebensphilosophie an ihren iiberzogenen Anspriichen, so konnte auch die Wert-
formanalyse ihr Ziel gar nicht erreichen: sie liberanspruchte die Philosophie im
gleichen MaBe, wie sie die Wissenschaft vernachlissigte.*®* Thr Scheitern schob
sie dann allerdings nicht auf ihren verfehlten Ansatz, sondern auf Marx.

Der wurde damit doppelt fehlinterpretiert: zu Beginn der eigenen Versuche
stellte man fest, Marx habe , keineswegs ein zureichendes Bewusstsein seiner ei-
genen Verfahrensweise” besessen (Reichelt 1970, 75), seine Redeweise sei ,,v0l-
lig irrefiihrend* (Negt in Euchner 1972, 32, cf. 43). Dies liegt jedoch eher daran,
dass Marx’ Verfahrensweise eben nicht die unterstellte Deduktion der Gesamt-
kultur aus dem ,,Wertbegriff und seiner spezifisch historischen Form war.3%

Als die eigene ,,Rekonstruktion der Marx’schen Theorie nicht zu der ge-
wiinschten Hyper-Deduktion fiihrte, machten sich ,,Zweifel in [!] die Tragfdhig-
keit der Fundamente® bemerkbar (Backhaus 1978, 28). Nicht die eigene Heran-
gehensweise war damit gemeint, sondern die Theorie von Marx (23, 32, 81).>%
Auslaufer dieser Theoriefamilie deuteten das eigene Scheitern schlielich in eine
»Verschwinden der untersuchten Gegenstinde, der Revolutionstheorie (Breuer
1977), des Gebrauchswerts (Pohrt 1976), ja ,,der” Gesellschaft (Breuer 1992) um.
Eine Theorie, die ihre Gegenstinde verfehlt, erklart diese zuletzt fiir nichtexistent

304 Popper bezog sich auf dem Soziologentag auf die neoklassische Nationalokonomie.
Adorno antwortete jedoch nur philosophisch ( Adorno 1969a, cf. Habermas 1963c).

305 Marx’ Theorie kann dem Anspruch, aus ihr politische Strategien oder die Totalitit
der Welterklarung ,,abzuleiten®, nicht geniigen, weil sie gerade die Unableitbarkeit
der konkreten Wirklichkeit, die (nicht nur) intelligible Freiheit des Menschen und
die Offenheit der Geschichte zu ihrem philosophischen Kern hat (Fleischer 1969).

306 Eine dhnliche Projektion vollzieht sich bei Althusser, welcher Marx zundchst Beg-
riffe unterschiebt, die dieser ,,nicht zu denken in der Lage gewesen® sei (Althusser
1972, 34;. Kittsteiner 1980, 21), und schlieBlich, nach dem personlichen Scheitern,
zu verstehen gibt, dass Marx ihm nicht wirklich wichtig war (1993, 236-259).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | PHILOSOPHIE NACH MARX

(2.4.5). Die philosophisch iiberladene Hegelianisierung des Marxismus bereitete
damit den Weg fiir ihr Umschlagen in postmodernen Fatalismus.*"’

Dieses Kapitel iiber dltere Formen der normativen deutschen Sozialphilosophie
wies eine inhaltliche Abhingigkeit von der protophilosophischen Aufbereitung
der Thematik in den zuvor untersuchten Disziplinen auf: Die Wirtschaft wurde
als ein technisch-selbstlaufendes System unterbestimmt, und ihre Implikationen
fiir die soziale Welt als davon abgetrennter ,normativer* Bereich begriffen, wel-
cher gegebenenfalls in der Lage sei, die Wirtschaft zu ,,fiihren“. Nun hat das Feld
der Sozialphilosophie eine eigene Grammatik, welches in 2.5.2 in Form einer
Genealogie des Deutschen Idealismus (im weiteren Sinne) vergegenwirtigt wur-
de. Als Erbteil der deutschen Identitéitsphilosophie von Fichte bis Luhmann hat
sich die Tendenz erwiesen, zwischen Theorien und Realitdt kaum mehr zu unter-
scheiden. Dadurch konnten Ereignisse in der Theoriegeschichte als Abbildungen
einer realen Geschichte gedeutet werden, auch wenn sie eher in theorieimmanen-
ten Defiziten griindeten. Als Reaktion auf die philosophisierte Diagnose zeigte
sich bei Eucken und Heidegger eine ihrerseits philosophisierte Therapie: gefor-
dert wurde ein anderes Denken — und zwar eines, welches als ein ethisiertes ge-
rade diejenigen Unterscheidungen unterlief, welche fiir eine Kritik der politi-
schen Okonomie im Sinne von Marx, im Grunde aber schon fiir die Funktion ei-
ner Normalwissenschaft wie der Physik unverzichtbar sind.

Ein &dhnlich idealistischer Irrationalismus zeigte sich auch beim Marxisten
Lukacs sowie beim Postmarxisten Luhmann. Dieser Idealismus macht die Kritik
der Rezeptionsgeschichte von Marx zu einer schwierigen Angelegenheit, weil die
Abweichungen von Marx hier in philosophisch-ungreifbarer Form auftreten.
Dem konnte dieses Kapitel abhelfen, indem es die Methode der Vergeistigungen
auf die deutsch-idealistischen Hintergriinde zuriickverfolgte, und so die inhaltli-
chen Verwehungen in der darunter liegenden Schicht freilegte. Diese entstam-
men oft Diskussionskontexten, die in vorigen Kapiteln untersucht wurden.

307 Man schloss sinngemél: ohne Gebrauchswert keine Revolution, ohne Revolution
keine Kritik. Auch in Frankreich ebnete die philosophische ,,Rekonstruktion® des
Marxismus (dort nicht hegelianisch, sondern strukturalistisch) durch ihr vorausseh-
bares Scheitern den Weg fiir die Postmoderne. Diese ist zugleich Ergebnis wie Er-
bin des vergeblichen Versuchs, den Marxismus als Deduktionswissenschaft zu in-
tellektualisieren. Ironischerweise iiberlebten Hegelianisierung wie strukturale Se-
miotisierung des Marxismus ihr Objekt um Jahre. Zu den marxistischen Wurzeln
der Postmoderne cf. Ryan 1982, Meistner 1990, Barrett 1991, Marsden o.J., Callari
1995 und (kryptisch) jour-fixe 1999. Sichtbar ist es bei Debord 1968, Baudrillard
1970, Deleuze 1972, Castoriadis 1975, Foucault 1991. Das Motiv des Herauswin-
dens aus dem Marxismus wird schon auch in der Vorstufe der Postmoderne, den
,,heuen Philosophen deutlich (Schiwy 1970, Glucksmann 1976). Derrida ,,vergeis-
tigt“ Marx noch nachtriglich (1995, 142; cf. 1.4.2, Fn. 27; Henning 2005¢).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RELIGION | 343

Bevor wir zu den Folgen der finalen Implosion des deutschen theoretischen
Marxismus kommen (Kapitel 3), ist noch die abstrakteste aller Marxrezeptionen
zu betrachten — die theologische, unter die auch die Kritische Theorie zu rechnen
ist. In einer Ironie der Geschichte konnte gerade die Theologisierung die Erinne-
rung an Marx iiber den Bruch hiniiberretten. Die Entfernung der Theologie von
der sozialen Realitit schlug hier zum Vorteil aus. Was die Theologie dariiber
hinaus so wichtig macht, ist ihre Fahigkeit, das spekulative Denken still zu stel-
len. Theologie hat ihren Sinn nicht im Erbauen theoretischer Systeme, sondern in
der Erméglichung eines rechten Verhiltnisses der Menschen zu Gott und Welt.
Dieses Verhiltnis kann selbst kein theoretisches mehr sein. Verliert sich die spe-
kulative Sozialphilosophie in auswegslosen Aufstockungen, vermag ein Blick auf
die Theologie zu helfen. Im gewissen Sinne ist hier alles ganz einfach. Sie hilt
zudem den Weg zum schlichten, karikativen Handeln offen, der sich so segens-
reich auswirken kann — sogar auf die Sozialphilosophie. Auch darum bedarf die
Theologie hier noch einer eigenen Betrachtung.

2.6 Kritische Theorie oder die Auflésung der Kritik in Religion

,,es scheint mit durchaus nicht tibertrieben zu sein, wenn man zwischen
Thomas von Aquin und Marx groBere intellektuelle Affinitdten als
zwischen Marx und Adorno erkennt.” (Hosle 1990, 63)

Wie die Fiille der bisher behandelten Marxrezeptionen zeigt, war es inzwischen
kaum mehr moglich, sich dem Werk von Karl Marx wissenschaftlich in nur einer
Disziplin zu ndhern. Um dem abzuhelfen, wurde 1923 ein , Institut fiir Marxis-
mus® ins Leben gerufen.' Konzipiert in den revolutioniren Wirren nach dem En-
de des ersten Weltkrieges, sollte es durch eine Vergegenwirtigung der
Marx’schen Theorien intellektuell auf den Sozialismus vorbereiten. Dem Namen
nach ist es dieser Berufung auf Marx auch nachgekommen: bis in die Zeit des
Spatmarxismus (Jameson 1990), also weit bis in die 1970er Jahre, waren ,,Kriti-
sche Theorie”“ und ,,Marxismus® fast synonym. Im deutschsprachigen Raum
kommt diesem Institut fiir die Marxrezeption daher eine entscheidende Bedeu-
tung zu. Allerdings wollen ihre heutigen Erben von Marx kaum noch etwas wis-
sen (3.1). Zwischen den emphatisch marxistischen Anfingen und den heutigen
Reststufen Kritischer Theorie liegt eine Phase der stindigen Depotenzierung der
wirklich kritischen Theorien von Marx und Kant. Diese Verfliichtigung ging so
weit, dass die einst stolzen Anspriiche, Hiiter ,der’ Vernunft zu sein, sich zuletzt
als Religion verkleiden mussten: sie schienen nur noch nebelhaft auf und waren
theoretisch wie praktisch ungreifbar — eben wie die Religion. Wie ist dieser
Wandel im Rahmen eines ,,Instituts fiir Marxismus‘ zu erkldren?

1 So der vom Stifter Felix Weil intendierte, vom Ministerium gewéhrte und vom Leiter
Griinberg verteidigte Sinn des Frankfurter Instituts (Wiggershaus 1988, 19).

am 14.02.2026, 14:25:08.


https://doi.org/10.14361/9783839403679-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

