6 Aporie versus Aspiration

Bislang scheint es so, als ob angesichts der Widerspriichlichkeit und Grenzhaf-
tigkeit der Menschenrechte nur die sokratische Diagnose des Aporetischen blie-
be. Jiingere Ansitze der Politischen Philosophie versuchen entsprechend, die di-
lemmatische Dimension von Hannah Arendts Kritik der Menschenrechte aufzu-
greifen (vgl. Ingram 2008: 408f.; Giindogdu 2012: 19) und als epistemologische
Unausweichlichkeit zu deklarieren — unter bewusstem Verzicht auf einen klaren
Losungsansatz. Diese Position vermeint nahezulegen, dass der Anspruch von
Theorie, liber den akademischen Elfenbeinturm hinauszuweisen, grundsétzlich
aufgegeben werden sollte. Damit wiirde jedoch der aspirative Uberschuss einer
Kritik der Menschenrechte iibersehen und verleugnet. Vielmehr ldsst sich gerade
anhand des Beispiels der Sans Papiers-Bewegung veranschaulichen, dass die
Frage nach der Mdglichkeit einer Sphére politischer Partizipation jenseits eines
an Territorial- und Abstammungsprinzipien orientierten nationalstaatlichen
Rahmens dringlich ist, und dass ebenjene Frage nicht nur Gegenstand akademi-
scher Reflexion, sondern vor allem auch des politischen Aushandlungsprozess
selbst werden muss. Im Spannungsfeld zwischen theoretischem Anspruch und
politischer Praxis, dies ldsst sich mit Blick auf die konkrete Arbeit von Men-
schenrechtsorganisationen, zivilgesellschaftlichen Aktivist innen, aber auch z.B.
angesichts offizieller Verlautbarungen von UNO-Institutionen (vgl. UNHCR
2008) nachvollziehen, bilden sich Erwartungen an die Entfaltung einer streitba-
ren Offentlichkeit aus (vgl. Colliot-Théléne 2009a, 2011), in der die arendtsche
Kritik der Menschenrechte einen moglichen Ansatzpunkt fiir den dynamischen
Prozess einer entsprechenden politischen Auseinandersetzung iiber Reichweite
und inhaltliche Ausgestaltung der Menschenrechte darstellen konnte. Diese Er-
wartungen richten sich weder ausschlieBlich an offizielle Institutionen, Amts-
und Entscheidungstriger innen noch ausschlieflich an Theoretiker innen. Im
Gegenteil, sie richten sich prinzipiell an alle Menschen weltweit und insbesonde-
re an sie als Beteiligte einer solchen Offentlichkeit, bei der jede und jeder

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | Grenzen der Menschenrechte

»are encouraged to rethink their own citizenship practices in a democratic way. These
practices of solidarity across the line drawn by the state between citizen and non-citizen
could be the beginning of an active citizenship that changes the state and affects everyone
who is part of the state.” (Krause 2008: 345)

Somit wéren unter den gegenwértigen Bedingungen einer nationalstaatlich ver-
fassten Welt sowohl diejenigen, die das Gliick haben, iiber eine Staatsbiirger-
schaft und damit {iber politische Rechte zu verfiigen, als auch jene, die von dem
entscheidenden Recht, dazuzugehoren, ausgeschlossen sind, prinzipiell in den
Auseinandersetzungsprozess involviert.

Der Ausgang dieses Aushandlungs- und Verstindigungsprozesses steht si-
cherlich nicht von vornherein fest. Zum heutigen Zeitpunkt ist nicht entschieden,
welche konkreten Schlussfolgerungen aus einer Menschenrechtskritik wie der
hier vorgenommenen zu ziehen sind — hier reicht die Bandbreite der Ansdtze von
ambitionierten Uberlegungen zu Gleichstellungspolitiken fiir Fliichtlinge und
Staatenlose innerhalb von Nationalstaaten, etwa der Aktion Die Charta von
Lampedusa (vgl. Melting Pot Europa 2014) iiber die Konzeption einer transnati-
onalen Staatsbiirgerschaft (vgl. u.a. Cabrera 2010) bis hin zur Vorstellung einer
globalen politischen Sphéire einer Demokratie ,ohne Demos® (vgl. Colliot-
Théléne 2011). Den Ansiitzen zur Uberwindung national begriindeter Staatsbiir-
gerlichkeit liegt beispielsweise die Annahme zugrunde, dass Staatenlosigkeit
kein Symptom kontingenter politischer Praktiken sei, sondern den prinzipiellen
internen Widerspriichen von Nationalstaatlichkeit selbst entspringt (vgl. Krause
2008: 344). Denkbar wire ebenso eine transnationale Staatsbiirgerschaft — die
weit iiber die Dimension des historischen Nansen-Passes hinausginge und bei
der es darauf ankommen diirfte,

,»von innen heraus die Perspektive der eigenen Biirgerrechte schrittweise so zu erweitern,
dass schlieflich nicht nur die Fremden auf dem eigenen Territorium, sondern jeder
Mensch bei der demokratischen Selbstregierung Beriicksichtigung findet. Nicht eine Er-
zwingung globaler Gerechtigkeit ,von oben‘, durch supranationale Organisationen, son-
dern deren Verwirklichung durch rechtliche Reformen ,vor Ort‘, innerhalb der jeweils
schon demokratisierten Staaten oder Staatsverbidnde, scheint weiterhin der verlédsslichere
Weg zu sein, um den Missstidnden und Notlagen grofier Teile der Weltbevolkerung Abhil-
fe zu schaffen.” (Honneth 2013: 270)

Der Schritt zur Etablierung einer globalen Ordnung, in der alle Menschen
gleichberechtigte Weltbiirger innen sind, wire an diesem Punkt dann nicht mehr
weit. Dass diese Ansitze, selbst wenn sie in normativer Hinsicht wiinschenswert

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 197

erscheinen, gleichwohl utopisch anmuten oder zumindest als nicht realisierbar
gelten, bewirkt innerhalb des Diskurses viel Ablehnung. Alex Demirovi¢ erin-
nert jedoch daran, dass im Laufe der geschichtlichen Entwicklung vieles ,,in den
Kanon der Menschenrechte [...] aufgenommen wurde, was den Erfahrungen und
den sozialen Kdmpfen der vergangenen Jahrhunderte entspricht® (Demirovié
2008: 117). Ahnlich verweist auch Lynn Hunt darauf, dass die Verbreitung der
Idee der Menschenrechte, historisch betrachtet, einem dynamischen sozialen und
politischen Prozess geschuldet war. So fiihrte die Gewdhrung von Rechten fiir
bestimmte Gruppen im Verlauf der Geschichte jeweils zu aspirativen Ansprii-
chen bei den Ausgeschlossenen: ,,The notion of ,the rights of man‘, like revolu-
tion itself, opened up an unpredictable space for discussion, conflict, and change.
The promise of those rights can be denied, suppressed, or just remain unfulfilled,
but it does not die.”“ (Hunt 2007: 175)

In diesem Sinne gehen manche Autor innen so weit, zu sagen, dass die de-
mokratische Praxis, verstanden in einem weiteren Sinne als in der funktionalen
Hinsicht einer nationalstaatlichen Regierungsform, selbst als Menschenrecht
aufzufassen sei, und zwar

»[iJnasmuch as people are social beings, or [...] ,individuals in relations‘, engaging in
common or joint activities with others can be seen as itself one of the prime conditions for
their freedom. Common activities are here broadly understood to be activities orientated to
shared goals. If none are to dominate others in these joint activities, they must have equal

rights to participate in determining their course.” (Gould 2013: 292)

Demokratie wiirde in diesem Licht einen Modus der Entscheidungsfindung unter
der Bedingung gleicher Rechte auf Partizipation darstellen. Demokratie wére
dann der Ausdruck positiver Freiheit, die wiederum als Teilhabe an freiheitli-
chen kollektiven Handlungen — auch iiber rdumliche Distanzen hinweg — zu be-
greifen ist. Und positive Freiheit wire nach diesem Verstindnis erst dann erfiillt,
wenn Individuen iiber das Recht verfiigten, in gleicher Weise iiber die politi-
schen Bedingungen ihres Lebens als Einzelne und in Gemeinschaft selbst zu be-
stimmen. Nichts anderes wére mit einem Menschenrecht auf Demokratie ge-
meint. An ihm wiirde offenbar, dass die Wirkméchtigkeit der Menschenrechts-
idee in ihrer aspirativen Kraft liegt, die durch politische Aushandlungsprozesse
zur Geltung kommen und letztlich auch in praktischer Hinsicht Gestalt anneh-
men kann. Auf der einen Seite gilt: ,,Human Rights are a suspect project — this
seems the only sensible starting point today” (Hoover 2013b: 935), doch auf der
anderen Seite ist ebenso wahr, dass Menschenrechte das Synonym fiir ein un-
stillbares und legitimes ,,desire for universal rights“ (ebd.) darstellen. Trotz ihres

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | Grenzen der Menschenrechte

unleugbar ambivalenten Charakters konnen Menschenrechte letztlich durchaus
als ein universelles politisches Ethos, das auf Pluralisierung und Demokratisie-
rung globaler Politik ausgerichtet ist, verteidigt werden. Nicht eine abgeschlos-
sene Deutung der Menschenrechte, wie sie etwa das vorpolitische Verstdndnis
einer naturrechtlichen Begriindung vorgibt, wére das Ziel solcher ,,Kdmpfe ums
Recht”. Vielmehr ginge es um ,,das politische Ur-Recht, sich das Recht zu neh-
men* (Raimondi 2011: 379, Herv. i. Orig.), und dieses besteht sicherlich zualler-
erst darin, neue Vorschlége fiir dessen Deutungs- und Umsetzungsmoglichkeiten
vorzubringen.

6.1 MENSCHENRECHTE UND (GLOBALE) DEMOKRATIE

Wenn Menschenrechte sowohl Bedingung als auch Bestandteil politischer Aus-
handlungsprozesse sein sollen, ist ihr konzeptuelles Verhiltnis zueinander zu
kldren. Die Diskussion iiber die Frage, ob Menschenrechte und Demokratie zwei
Seiten derselben Medaille oder eher zwei voneinander unabhingige Medaillen
sind (vgl. Steiner 2008), konzentriert sich dabei weniger auf die Thematik, ob
Demokratie die beste Regierungsform fiir einen Nationalstaat, der die Men-
schenrechte schiitzen soll, ist. Vielmehr geht es um eine Auseinandersetzung
dariiber, inwiefern das Verhdltnis von Menschenrechten und Demokratie als
konflikthaft oder als begrifflich kompatibel anzusehen ist. Zu diesem Zweck soll
im Folgenden unter ,Demokratie‘ nicht im engeren Sinne der klassischen Ver-
fassungsformenlehre ein bestimmtes Regierungsmodell, sondern in einem weite-
ren Sinne eine Praxis verstanden werden, die auf Freiheit, Gleichheit und Inklu-
sion in Bezug auf die politische Teilhabe aller zielt.

Vor diesem Hintergrund werde ich mich zunichst jedoch mit der relativ weit
verbreiteten These auseinandersetzen, dass Menschenrechte und Demokratie in-
sofern in einem Spannungsverhéltnis stehen, als der vorpositive und vorstaatli-
che Charakter der Menschenrechte die Entscheidungsfreiheit der politischen Ak-
teur_innen (in der klassischen Lehre ,Volkssouverdnitit® genannt) durch morali-
sche Vorgaben einschrinkt.! In den vorhergehenden Kapiteln wurde schon eini-
ges dazu gesagt, inwiefern ein Verstdndnis der Menschenrechte als moralische
Rechte nicht als addquat anzusehen ist. Im Folgenden médchte ich daran ankniip-
fend herausarbeiten, dass eine moralische Lesart der Menschenrechte nicht nur
in historischer Hinsicht problematisch, sondern in Bezug auf die Erérterung der

1 Vgl ua. Gosepath 1998: 209; Michelman 1999; Martinsen/Meisterhans/Schmalz-
Bruns 2008; Kreide 2009: 353.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 199

begrifflichen Moglichkeit eines Menschenrechts auf politische Partizipation un-
abhéngig von nationalstaatlicher Zugehorigkeit regelrecht hinderlich ist. Um ei-
ne alternative Lesart, die Menschenrechte als politisch sowohl umkdmpfte als
auch zugleich politisch zu generierende Rechte begreift, argumentativ untermau-
ern zu konnen, muss zundchst das Verhéltnis zwischen Menschenrechten und
Demokratie hinsichtlich seiner mdglichen Konfliktlinien untersucht werden. An-
schlieBend zeige ich, inwiefern sich beide zwar durchaus unter bestimmten Vor-
zeichen in einem unldsbar anmutenden Spannungsverhéltnis zu befinden schei-
nen. Bei genauerem Hinsehen besteht jedoch eine plausible Option, Menschen-
rechte nicht als Gegensatz zu, sondern als vereinbar mit demokratischen Erfor-
dernissen zu verstehen.

Eine Konfliktlinie zwischen Menschenrechten und Demokratie kann darin
bestehen, dass demokratisch verfasste Staaten Menschenrechte nicht nur schiit-
zen, sondern sie mitunter auch verletzen. Diese Verletzungsgefahr der Men-
schenrechte, die daraus entsteht, dass demokratische Entscheidungen Menschen-
rechte beschrianken kdnnen, wird in liberalistischen Ansdtzen mit einem Vorrang
der Menschenrechte gegeniiber demokratischen Prinzipien geldst. Menschen-
rechte dienen hier vor allem der Herrschaftsbegrenzung. Als positivierte Grund-
rechte schiitzen sie in erster Linie die Freiheitsrechte des Individuums vor Ein-
griffen des Staates und vor Ubergriffen seitens einer (tyrannischen) Mehrheit.
Am Beispiel der Religionsfreiheit zeigt sich, dass Menschenrechte somit durch-
aus Bereiche schiitzen, die sozusagen staatsfreie Bereiche sind und undemokra-
tisch gestaltet sein konnen, d.h. in ihnen gelten andere Prinzipien als die der
Mitbestimmung oder der Gleichheit (vgl. Somek 2012: 363f.). Wird den Men-
schenrechten in dieser Hinsicht der Vorrang vor demokratischen Strukturen ge-
geben, ist es also moglich, innerhalb des rechtlichen Rahmens eines Staates vor-
demokratische Verhiltnisse in privatisierter Form zu erhalten.?

Das Problem, dass damit Menschenrechte auf ihren moralisch unantastbaren
Status festgeschrieben werden und mit ihnen eine demokratiefreie Sphire etab-
liert wird, in welcher der unbedingte Schutzanspruch der individuellen Freiheit
nicht als relevantes Kriterium fiir die private wie politische Autonomie, sondern
hinsichtlich vordemokratischer Verhéltnisse wie wirtschaftlicher oder religidser
Praktiken gilt, wurde bereits in Kap. 3.3 angesprochen. Die Gegenposition des
sogenannten demokratischen Liberalismus besteht darin, der Demokratie eine so

2 lhre Legitimationskraft erhalten Menschenrechte aber nicht nur in Bezug auf die Mog-
lichkeit der Erhaltung von Rédumen, die vor dem Zugriff des Staates geschiitzt bleiben,
sondern auch hinsichtlich der Frage des Schutzes von Minderheiten gegeniiber der
Mehrheitsgesellschaft (vgl. Tocqueville 1986: 3691t.).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | Grenzen der Menschenrechte

starke Rolle zuzuweisen, dass unter Beriicksichtigung menschenrechtlich ver-
biirgter prozeduraler Rahmenbedingungen ein Zusammenfallen von Menschen-
und Biirger innenrechten tatséchlich ermoglicht wird (vgl. Maus 2011). Dieser
Ansatz lduft jedoch Gefahr, von menschenrechtsskeptischen Positionen verein-
nahmt zu werden, die sich in kulturrelativistischer Absicht oder aus ideologi-
schen Verdachtsmomenten gegeniiber den liberalen Verzerrungen einer wirt-
schaftlich orientierten Klientelpolitik heraus gegen eine normative Einhegung
demokratischer Prozesse durch Menschenrechte aussprechen.

Die Auffassung, dass Menschenrechte als moralische Rechte aufzufassen
seien, die den Anspruch auf rechtlich-institutionelle Konkretisierung — im Rah-
men entweder eines demokratischen Rechtsstaates oder einer demokratischen in-
ternationalen Rechtsordnung — zwar formulieren, diesen aber nicht selbst schon
enthalten, steht Ansétzen gegeniiber, die von einem begriftflichen Zusammen-
hang zwischen Menschenrechten und Demokratie ausgehen.® Dieser Zusammen-
hang kann grob so dargestellt werden, dass demokratische Prozesse ohne Be-
riicksichtigung von Menschenrechten in normativer Hinsicht nicht zu rechtferti-
gen wiren, weil Mehrheitsentscheidungen ohne qualitative Evaluation durch ei-
ne Kompatibilitit mit menschenrechtlichen Kriterien keine Legitimitit bean-
spruchen konnen. Umgekehrt verweisen Menschenrechte letztlich auf eine einzi-
ge legitime Form ihrer Realisierung, ndmlich in demokratischen Prozessen, in
denen Gleichheit und Freiheit nicht nur Voraussetzung, sondern auch Modus der
Gestaltung sozialer und politischer Angelegenheiten sind (vgl. Somek 2012:
365f.).

Diese mit der recht holzschnittartigen Charakterisierung nur sehr pauschal
skizzierten Ansitze unterscheiden sich noch einmal untereinander hinsichtlich
des angenommenen Grades an Verkniipfung von Menschenrechten und Demo-
kratie, der entweder als enger oder als weiter angesehen wird, sowie hinsichtlich
ihrer jeweiligen Gewichtung, denn nicht alle Theorien teilen die habermassche
Grundthese einer Gleichurspriinglichkeit der beiden (vgl. Habermas 1994:
151ff., 1996: 299ft.). Sie stellt sicherlich eine der berithmtesten zeitgendssischen
Auffassungen des Verhéltnisses von Menschenrechten und Volkssouverénitét
dar. Thr sind jedoch einige konzeptuelle Implikationen eigen — allen voran der
Fokus auf nationalstaatlich verfasste Demokratien —, die ihre Anschlussfahigkeit
fiir eine Diskussion iiber globale Demokratie erschweren (vgl. Martinsen/Mei-
sterhans/Schmalz-Bruns 2008). Dariiber hinaus werde ich in den folgenden Ab-
schnitten dieses 6. Kapitels das der These zugrunde liegende Verstéindnis der
Menschenrechte hinsichtlich ihrer bereits angesprochenen Verkiirzungen auf ei-

3 Vgl hierzu ausfiihrlicher Martinsen/Meisterhans/Schmalz-Bruns 2008.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 201

ne moralisch-privatistische Dimension kritisieren und stattdessen fiir ein alterna-
tives Verstdndnis argumentieren, das dem Anspruch, Individuen zu politischer
Partizipation zu befahigen, besser gerecht wird.

Zunichst soll kurz dargelegt werden, warum die Annahme, dass Menschen-
rechte und Demokratie nicht in einem begrifflichen Verweisungszusammenhang,
sondern lediglich in einem externen Verhiltnis zueinander stehen, als nicht plau-
sibel erachtet werden kann und daher im Weiteren nicht mehr behandelt wird.
Gegen die Annahme einer wechselseitigen Verwiesenheit von Menschenrechten
und Demokratie wird eingewandt, dass Menschenrechten als moralischen und
damit vorstaatlichen Rechten ein Demokratieprinzip im Sinne einer auf instituti-
onelle Ausgestaltung ausgerichteten Form der Selbstregierung nicht in konstitu-
tiver Weise innewohnt. Das Demokratieprinzip bleibt nach dieser Vorstellung
den Menschenrechten insofern duferlich, als deren begriindungstheoretische Ge-
nese selbst nicht politisch-demokratischer Natur ist. Wahrend Menschenrechte
gemdf einer gingigen Konzeption aus einem Begriff menschlicher ,Natur® bzw.
,Wiirde* hergeleitet werden, ist das Demokratieprinzip hingegen im wechselvol-
len und nicht per se normativ verfassten politischen Aushandlungsprozess selbst
zu verorten. Menschenrechte dienen gemifl diesem Verstdndnis durchaus der
Orientierung fiir aspirative Verrechtlichungs- und Institutionalisierungsabsich-
ten, enthalten aber nicht selbst schon die institutionelle Dimension von rechtli-
cher Verbiirgung. Sie gelten daher in erster Linie als vorgelagerte normative
Standards fiir die Legitimitit von Regeln, Verfahren und Institutionen, nicht aber
als unmittelbare Legitimationsgrundlage fiir herrschaftsbegriindende (staatliche)
Strukturen selbst (vgl. Chwaszcza 2007). Unplausibel an dieser Lesart eines ex-
ternen Verhéltnisses von Menschenrechten und Demokratie ist, dass sie nicht zu
erkldren vermag, inwiefern vornehmlich moralisch verstandenen Menschenrech-
ten iiberhaupt normative Durchsetzungsmacht zur Etablierung von demokrati-
schen Institutionen in der Sphére jenseits des Nationalstaats zukommen konnte.
Nicht nur bliebe die normative Giiltigkeit von Menschenrechten dem Verdacht
der sprichwortlichen Ohnmacht des Sollens (vgl. Hegel 1986a: 265) anheimge-
stellt, sie bliebe letztlich kontingent. AuBerdem wird gegen die Annahme einer
wechselseitigen Verwiesenheit von Menschenrechten und Demokratie der kon-
servativ-demokratieskeptische Einwand formuliert, dass in liberal-mehrheitsde-
mokratischen Praktiken stets die Gefahr einer Nivellierung bzw. ,Vermassung*
menschenrechtlicher Belange liege, die nur durch eine strikte Trennung beider
Bereiche vermieden werden konne. Die These einer begrifflichen Unabhéngig-
keit kann also, wie sich zeigt, aus sehr unterschiedlichen Richtungen, sowohl aus
marxistischer wie schmittianischer Perspektive vertreten werden (vgl. Men-
ke/Pollmann 2007: 175). Die These einer begrifflichen Unabhéngigkeit korres-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | Grenzen der Menschenrechte

pondiert haufig mit der These einer normativen Unabhdngigkeit von Menschen-
rechten und Demokratie. Sie wird bei demokratietheoretisch argumentierenden
Theoretiker innen motiviert und gestiitzt durch menschenrechtskritische Argu-
mente, die in einer Hinwendung zu Menschenrechten die Abkehr von origindren
Demokratieprinzipien bzw. der normativen Verbindlichkeit ihrer Entscheidungs-
ergebnisse sehen — so liege z.B. im Schutz ziviler Rechte wie Vertragsfreiheit
die Gefahr, demokratisch legitimierte Sozialgesetzgebungen auszuhebeln (vgl.
Somek 2012: 365f.). Wihrend diese Ansétze sich fiir einen normativen Vorrang
der Demokratie aussprechen, befiirworten die ihnen kontrér gegeniiberstehenden
Ansitze einen normativen Vorrang der Menschenrechte, um z.B. Minderheiten-
schutz zu gewdhrleisten oder bestimmte Verfassungsinhalte vor mehrheitsent-
scheidungsinduzierten Verdnderungen zu bewahren.

Gegen die Annahme einer begrifflichen und normativen Unabhéngigkeit von
Menschenrechten und Demokratie lassen sich allerdings eine Reihe von Griinden
anfiihren: Zum einen den sowohl in rezeptionsgeschichtlicher als auch systema-
tischer Hinsicht gewichtigen historischen Aspekt, dass in den relevanten Texten
des 18. Jahrhunderts von einem Zusammenhang von Menschenrechten und De-
mokratie (bzw. Volkssouverdnitit) ausgegangen wird. Zum anderen den in kon-
zeptueller Hinsicht relevanten Aspekt, dass politische Rechte und Gleichheitsga-
rantien, die fiir demokratische Prozesse konstitutiv sind, als nicht anders denn als
menschenrechtliche Anspriiche zu begreifen sind. So ist etwa die normative Bin-
dungskraft demokratischer Mehrheitsentscheidungen nur durch ihre menschen-
rechtliche Legitimierung moglich (vgl. Dworkin 1978). Andernfalls blieben die
Ergebnisse demokratischer Entscheidungen dem Belieben anheimgestellt. Um-
gekehrt lésst sich an dieser Stelle als dritter Grund benennen, dass Menschen-
rechte ohne demokratische Strukturen nicht zur Verwirklichung gelangen kon-
nen. Die Demokratie stellt nach Ansicht vieler Theoretiker innen die einzige
menschenrechtsaddquate Form ihrer Realisierung dar. Als vierter Grund lésst
sich anfiihren, dass sich Menschenrechte nicht von selbst spezifizieren, sondern
ihre Gehalte liberhaupt erst im Rahmen demokratischer Prozesse zu formulieren
und auszugestalten sind. Thre normative Legitimitét (im Unterschied zu einer
rein beliebigen Ergebnisorientierung) beziehen demokratische Aushandlungs-
prozesse liber Menschenrechtsgehalte daher idealerweise aus dem 6ffentlichen
Gebrauch der Vernunft.* Und schlieBlich spricht in diesem Zusammenhang ein
fiinftes Argument gegen eine begriffliche und normative Fundamentalunter-
scheidung. Auch Menschenrechte sollten fallibilistisch verstanden werden, ihre
spezifischen Gehalte sollten gerade in normativer Hinsicht nicht vollstindig dem

4 Vgl u.a. Habermas 1999a; Cohen 2004, 2006; Fraser 2007; Forst 2007; Kreide 2008.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 203

demokratischen Prozess enthoben bleiben. Dies schlieBt jedoch nicht aus, dass
der Geltungsanspruch der Menschenrechte selbst zur Debatte steht oder dass be-
stimmte fundamentale Rechte besonders geschiitzt werden, z.B. dadurch, dass
sie verfassungsrechtlichen Status erhalten. Das Paradox einer jeden national-
staatlichen Verfassung, dass diejenigen politischen Entscheidungsprozesse, in
deren Verlauf Menschenrechte als Grundrechte festgeschrieben werden und da-
mit zu Ergebnissen fiihren, die fortan den politischen Entscheidungsprozessen
enthoben sind (vgl. Alexy 1999), ldsst sich dann zwar nicht beheben, sondern
nur mildern. So besteht zum einen die Forderung nach einer demokratisch legi-
timierten Uberwachung grundrechtlich relevanter Entscheidungsprozesse (z.B.
durch eine unabhéngige Verfassungsgerichtsbarkeit). Zum anderen kann der le-
gitimatorische Zusammenhang von Demokratie und Menschenrechten so ver-
standen werden, dass der politische Prozess so zwischen beiden vermitteln sollte,
dass demokratische Entscheidungen der Idee nach als Ausdruck der menschen-
rechtlich verbiirgten Freiheit und Gleichheit der Teilhabe gelten kénnen (vgl.
Pollmann 2012a 133; Habermas 1999a). Genau an diesem Punkt jedoch stellt
sich die Frage nach der normativen Rechtfertigung des Rechts eines National-
staates, den Tragerkreis partizipatorischer Grundrechte zu beschrinken. Die weit
verbreitete Auffassung, die darin besteht, dieses Recht mit der kollektiven
Selbstbestimmung des (Staats-)Volks zu rechtfertigen (vgl. Alexy 1998), kann
allenfalls mit pragmatisch-organisatorischen oder historischen Gesichtspunkten
erldutert werden. Eine normative Rechtfertigung ldsst sich aus den bisher ge-
nannten Argumenten nicht plausibilisieren.

Die Lesart, nach der Menschenrechte und Demokratie in einem internen
Verweisungszusammenhang stehen, bietet daher eine iliberzeugendere Variante
fiir die Erlduterung eines politischen Verstindnisses der Menschenrechte, denn
mit ihr werden zumindest die konzeptuellen Weichen fiir die weitere Argumen-
tation gestellt. Die dieser Lesart folgenden Ansétze miissen jedoch deutlich ma-
chen, in welchem Verhiltnis genau Menschenrechte und Demokratie zueinander
stehen. Aus historischer Perspektive ist, wie gesagt, die Vermutung eines engen
Zusammenhangs naheliegend, da schon die Virginia Declaration of Rights
(1776) mit ihrem Artikel 1 besagt, dass ,,all men are by nature equally free and
independent, and have certain inherent rights, of which, when they enter into a
state of society, they cannot, by any compact, deprive or divest their posterity*.>
Und Artikel 2 lautet: ,,[A]ll power is vested in, and consequently derived from,
the people“.S Ebenso findet sich in der Franzésischen Erklirung der Menschen-

5 http://edu.lva.virginia.gov/docs/VADeclaration.pdf (24.11.2018).
6  http://edu.lva.virginia.gov/docs/VADeclaration.pdf (24.11.2018).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | Grenzen der Menschenrechte

und Biirgerrechte (1789) mit Artikel 2 folgende Aussage: ,Le but de toute
association politique est la conservation des droits naturels et imprescriptibles de
I’Homme*,” und in Artikel 6: ,La loi est ’expression de la volonté générale.
Tous les Citoyens on droit de concourir personnellement, ou par leurs Représen-
tants, a sa formation“,® womit der Verweisungszusammenhang zwischen der
Zielsetzung der politischen Gemeinschaft in Form von Menschenrechten und der
Mitwirkung aller daran konturiert wird (vgl. Brunkhorst 2012b: 102). Doch die
Verklammerung von Menschenrechten und Demokratie z.B. in der franzdsischen
Menschen- und Biirgerrechtserkldrung, die von einigen Theoretiker innen in
systematischer Hinsicht affirmiert wird (vgl. Brunkhorst 1996; Maus 2011: Kap.
5), stellt eine spezifische historische Variante der Behauptung einer Kongruenz
von Menschen- und Biirgerrechten durch die Etablierung von Volkssouverénitét
dar, die auf die Funktionsweise eines entsprechenden Nationalstaates angewie-
sen ist, um diese Behauptung zu bestétigen. Damit ist jedoch noch keine harmo-
nische Verbindung zwischen beiden gegeben. Viel eher scheint es so zu sein,
dass Volkssouverdnitit und Menschenrechte durchaus einander konterkarieren
konnen. Werden Menschenrechte ndmlich als unantastbare normative Vorgaben
der Gesetzgebung angesehen, so entstechen mogliche Konfliktlinien zwischen
Menschenrechten als der Demokratie vorgegebene Moral- bzw. Rechtsprinzi-
pien, die die demokratische Selbstbestimmung beschneiden, auf der einen Seite
und demokratischen Prozessen, die die normative Giiltigkeit von Menschen-
rechtsprinzipien zu unterhéhlen drohen, auf der anderen. Diesem Problem ldsst
sich nicht mit der pragmatischen Feststellung begegnen, dass Menschenrechte
und Demokratie spétestens dann in einem konstitutiven Wechselverhéltnis mit-
einander stehen, wenn erstere nicht nur als moralische Anspriiche formuliert,
sondern faktisch vollzogen werden: ,,[D]emokratische Diskurse gibz es ja nur, wo
liberale und demokratische Grundrechte bereits in einer [...] konkretisierten
Form anerkannt sind“ (Wellmer 1998: 270, Herv. i. Orig.). Hier werden Men-
schenrechte jedoch als Grund- bzw. Biirger innenrechte von bereits verfassten

7  https://www.legifrance.gouv.ft/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
1-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Das Ziel jeder politischen Ver-
einigung ist die Erhaltung der natiirlichen und unverzichtbaren Menschenrechte® (zit.
n. Fritzsche 2004: 193).

8 https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
I-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Das Gesetz ist der Ausdruck des
allgemeinen Willens. Alle Biirger sind berechtigt, personlich oder durch ihre Vertreter

an seiner Gestaltung mitzuwirken® (zit. n. Fritzsche 2004: 194).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 205

politischen Gemeinschaften betrachtet, was ihren origindren Charakter als unab-
héngige Menschenrechte abschwécht.

Habermas’ These der Gleichurspriinglichkeit von privater und &ffentlicher
Autonomie umgeht dieses Problem, da hier beide, Menschenrechte und Demo-
kratie, als gleichberechtigte Prinzipien anzusehen sind und keines der beiden im
Verhiltnis zum anderen relativiert wird. Vielmehr ergénzen sie sich einander be-
griindungstheoretisch. Das heifit, weder muss das Moralprinzip dem Demokra-
tieprinzip noch das Recht der Moral subsumiert werden, um ein Verhéltnis
wechselseitiger Erfiillung herzustellen. Das Individuum ist in dieser Konzeption
nicht nur Privatperson und Biirger in in Personalunion, sondern vor allem, wie
es die Idee der Selbstgesetzgebung fordert, zugleich Autor_in und Adressat in
des Rechts (vgl. Habermas 1994: 151ff.). Das Zusammenfallen von Autor_in
und Adressat_in in einer Person ist hier kein kontingentes, sondern ein begriff-
lich notwendiges: Die private Autonomie des Individuums, die in Habermas’
Lesart durch die Menschenrechte gesichert wird, und die politische (des Indivi-
duums wie der gesamten Gemeinschaft) konnen einander erst im gleichberech-
tigten Wechselverhiltnis gegenseitig hervorbringen und garantieren. Wahrend
die private Autonomie in Form von staatlich verbiirgten Menschenrechten zum
Ausdruck kommt, wird die politische Autonomie des Individuums durch die
Menschenrechte legitimiert, und zwar dadurch, dass sie in Form von diskursthe-
oretisch begriindeten Grundrechten die normative Grundlage politischer Verfah-
ren und Strukturen liefern. Dies bedeutet schlieflich aber auch: Nur eine Kon-
zeption von Menschenrechten als grundrechtlichen Biirgerrechten vermag die
begriffliche Doppelfunktion von Autor innen- und Adressat innenschaft der
Biirger_innen iiberhaupt zu gewihrleisten. Die Gleichurspriinglichkeitsthese be-
zieht sich also zunéchst auf den demokratischen Rechtsstaat mit nationalstaatli-
cher Begrenzung, der sowohl epistemisch als auch rechtlich zwischen Mitglied
und Nicht-Mitglied unterscheidet (vgl. Habermas 1998: 161). Habermas vertritt
hier die Auffassung, dass der Staat insofern den konzeptuellen Rahmen fiir die
Gleichurspriinglichkeitsthese bietet, da er iberhaupt nur aufgrund dieser Unter-
scheidung Biirger innen die Doppelrolle von Autor in und Adressat _in zu-
schreiben kann. Zudem verfiigt er bislang am effektivsten iiber entsprechende
konstitutive wie reflexive Institutionen.

Der Verweisungszusammenhang zwischen Menschenrechten und Demokra-
tie besteht fiir die habermassche Variante der deliberativen Demokratietheorie
darin, dass Menschenrechte in Gestalt von subjektiven Rechten eine notwendige
Bedingung des demokratischen Prozesses darstellen, da faire Verfahren politi-
scher Partizipation zur Grundlage die Gleichheit der Betroffenen haben miissen.
Menschenrechte sind somit nicht nur Bedingungen von Demokratie, zugleich

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | Grenzen der Menschenrechte

werden die subjektiven Rechte, verstanden als Menschenrechte, erst innerhalb
des demokratischen Prozesses thematisiert, interpretiert und institutionalisiert
(vgl. Habermas 1996a: 222; Kreide 2009: 354). Zentral an Habermas’ Gleichur-
spriinglichkeitsthese ist die Annahme, dass der Verweisungszusammenhang zwi-
schen Menschenrechten und Demokratie dadurch besteht, dass Menschenrechte
von vornherein als juridische und nicht als moralische Rechte verstanden wer-
den. Dieser Variante soll hier jedoch nicht gefolgt werden, weil sie nur im Rah-
men der konventionellen Lesart von Menschenrechten (vgl. Kap. 3.1) als rein ju-
ridische Rechte verstanden werden konnen.

Der Sinn der Gleichurspriinglichkeitsthese bleibt hingegen erhalten, wenn
der Charakter der Menschenrechte nicht als juridisch, sondern als politisch be-
schrieben wird. Thr juridischer Charakter kommt in allen Anwendungsfragen zur
Geltung, wenn es darum geht, Menschenrechte zu positivieren, sei dies im natio-
nalstaatlichen Rahmen oder auf transnationaler Ebene, z.B. im Kontext der Ver-
einten Nationen: ,Jm Gewand des Rechts sind Menschenrechte nicht nur ein-
klagbare Verfassungsrechte, sondern Baustein neuer Formen transnationaler
Rechtsbildung.” (Kreide 2009: 355)

Im politiktheoretischen Diskurs iiber Demokratie jenseits des Nationalstaates
werden die Mbglichkeiten einer Ubertragung der Gleichurspriinglichkeitskon-
zeption auf die transnationale Ebene auch entsprechend diskutiert. Allerdings
wird eine monistische Transferierung, die auf einen Weltstaat hinausliefe, dabei
fiir nicht erstrebenswert gehalten, iibrigens auch von Habermas selbst nicht.” Ha-
bermas zufolge wire eine monistische Ubertragung der Gleichurspriinglichkeits-
konzeption von Menschenrechten und Volkssouverénitit auf die transnationale
Ebene mit dem Resultat eines Weltstaates in keinem Fall wiinschbar — ,,selbst
wenn sie zu haben wire* (Habermas 2007: 428). So unrealistisch eine gewis-
sermaflen ins Grofe projizierte Gleichurspriinglichkeitsthese abgesehen von ih-
rer Wiinschbarkeit auch scheint; ihr Problem liegt nicht so sehr in der Unattrak-
tivitdt einer Verstaatlichung der transnationalen Sphére, bei der unklar bliebe,
wie vor dem Hintergrund kultureller und weltanschaulicher Diversitdt Verbind-
lichkeit tiber die normativen Leitkriterien herzustellen wére, sondern darin, dass
mit einer monistischen Transferierung wie unter einem Brennglas begriffliche
Schwierigkeiten der Gleichurspriinglichkeitsthese deutlich werden, die bereits
auf der Ebene des Nationalstaates bestehen.

Habermas nimmt an, dass im Rahmen einer begrenzten politischen Gemein-
schaft dem demokratischen Willensbildungsprozess aufgrund seiner Verklam-

9 Vgl. Habermas 1998: 165ff., 2004: 134ff., 2007: 426; siche die Beitrdge in Niesen/
Herborth 2007.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 207

merung mit institutionell gesicherten Prozessen ,Verniinftigkeit® (vgl. Habermas
1994: 207) zu bescheinigen sei. Damit meint Habermas die menschenrechtliche
Verbiirgung von auf Gleichheit und Freiheit beruhender Rechtsstaatlichkeit. Die-
se ist in Nationalstaaten jedoch von Exklusion anhand des Kriteriums der Staats-
biirgerschaft gekennzeichnet, die, wie wir in Kap. 5.1 bereits gesehen haben,
durchaus rassistische Konnotationen tragen kann, was wiederum den Menschen-
rechten widerspricht. Doch abgesehen davon vermag die Gleichurspriinglich-
keitsthese die epistemologische Trennung zwischen Individuen und (Staats-)Biir-
ger_innen, die alle Nicht-Biirger_innen ausschlief8t, nicht wirklich aufzuheben.
Fatal wire diese Unterscheidung im Hinblick auf einen potentiellen Weltstaat,
bei dem nicht auszuschlieBen wire, dass es analog zur Staatsbiirgerschaft dhnli-
che Ein- und damit Ausschlusskriterien gidbe. Ein Individuum ohne Weltbiir-
ger_innenstatus hédtte nicht einmal mehr die Aussicht auf Erwerb einer anderen
Staatsbiirgerschaft. Arendts polemisch formulierte Befiirchtung, dass der Aus-
schluss aus der politischen Gemeinschaft einem Ausschluss aus der Menschheit
gleichkomme (vgl. Arendt 2011: 397, 402), wiirde sich hier auf dramatische
Weise bestitigen. Die Gewiahrleistung von Menschen- alias Biirger innenrech-
ten wiirde zwar nicht, wie von Arendt kritisiert, von der Bereitschaft der jeweili-
gen Nationalstaaten abhidngen, doch die Gefahr, nicht in ihren Genuss zu kom-
men, bliebe insoweit bestehen, als die Moglichkeit der Aberkennung der Welt-
Staatsbiirgerschaft nicht prinzipiell ausgeschlossen wire. Genau in diesem Punkt
wird deutlich, dass die These einer Ubereinstimmung von Autor innen- und Ad-
ressat_innen des Rechts eine mehr oder weniger stillschweigende Vorabbestim-
mung des als ,(Staats-)Biirger innen‘ zu bezeichnenden Personenkreises voraus-
setzt, der nicht eigens reflektiert wird. Inwiefern die Gleichurspriinglichkeitsthe-
se ohne Riickgriff auf einen Begriff des (Staats-)Volks oder einer anderweitig
homogenisierenden Gruppierung von politisch berechtigten Individuen vom
Kontext des Nationalstaates gelost werden konnte, um die exkludierende Konno-
tation des Konzepts ,6ffentlicher Autonomie® zu durchbrechen, wird in Kap. 6.2
anhand von Catherine Colliot-Thélénes Konzeption einer ,,Demokratic ohne
Volk* (Colliot-Théleéne 2011) genauer beleuchtet.

Angesichts der Herausforderungen, die die Globalisierungs- und Denationa-
lisierungsprozesse fiir die gegenwértige Demokratietheorie darstellen, pladiert
Habermas selbst fiir eine dualistische Konzeption. Sein Modell einer ,,Weltin-
nenpolitik ohne Weltregierung™ (Habermas 1998: 163) richtet den Blick auf pri-
vat- bzw. organisationsrechtliche Korperschaften vordergriindig, um die begriff-
lichen wie praktischen Fallstricke voreiliger monistischer Konstitutionalisie-
rungsbestrebungen zu vermeiden (vgl. ebd.: 132). Doch der Verdacht liegt nahe,
dass er diese Strategie auch wihlt, um der Frage nach Weltstaat oder Staatenwelt

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | Grenzen der Menschenrechte

zu entgehen (vgl. Schmalz-Bruns 2007: 270). Fiir Habermas taucht am Horizont
transnationaler Demokratickonzeptionen zumindest die Option einer Republik
von Weltbiirger _innen auf, der Menschenrechte als normativ allgemein verbind-
liche, in internationalem Recht verbiirgte Grundsétze zugrunde liegen, die dabei
jedoch durchaus Volkssouverénitdt im Rahmen von partikularen politischen
Gemeinschaften vorsieht. Menschenrechte wiren dann universalisierte Rechte,
die zugleich lokal interpretiert werden konnen. Lokale oder regionale Interpreta-
tionen sind jedoch nicht mit (kultur-)relativistischen Lesarten zu verwechseln,
die in zentralen Punkten den universalen Anspriichen entgegenstehen kdnnten
(vgl. Moller-Okin 1998; Pollmann 2009). Mit lokalen Interpretationen ist ge-
meint, dass zumindest insofern partikulare Auslegungsspielraume gewihrt wer-
den konnen, als es sich bei diesen um legitime — ndmlich demokratisch zustande
kommende — Interpretationen handelt. Doch gestaltet sich dieses dualistische
Modell nicht so harmonisch, wie es auf den ersten Blick scheint, vielmehr be-
steht das Problem, dass das Demokratieprinzip quasi in Konkurrenz zu sich sel-
ber gerit. Aulerdem bleibt offen, wie sich lokale und transnationale Rechtsgel-
tungen zueinander verhalten, ob Legitimationsprozesse als Bottom-up- oder als
Top-down-Dynamiken begriffen werden sollten. So stellt sich etwa die konkrete
Frage, welchen normativen Standards die Entscheidungsprozesse auf inter- und
supranationaler Ebene geniigen kdnnen sollten. Den Asymmetrien, die sich aus
dezentralen demokratischen Strukturen ergeben konnen, ist nicht mit dem Ver-
weis auf eine moglicherweise iibergeordnete globale Menschenrechtsordnung zu
begegnen, solange deren Status in Bezug auf lokale, partikulare Willensbil-
dungsordnungen nicht geklart ist. Unter asymmetrischen Bedingungen ist jedoch
die Verniinftigkeit sowohl der Verfahren als auch der in Verfahren vorgebrach-
ten Griinde, die das zentrale Kriterium einer deliberativ-demokratischen Konzep-
tion darstellt (vgl. Buchanan/Keohane 2006: 409; Forst 2007), nicht mehr gege-
ben. Drei Griinde sprechen daher dagegen, die Legitimitt supranationaler Insti-
tutionen von der Legitimationszufuhr vonseiten einzelner (auch demokratischer)
Staaten abhéngig zu machen (vgl. Buchanan/Keohane 2006: 414-416). Erstens
steht zu befiirchten, dass das normative Kriterium der Freiwilligkeit der Zustim-
mung durch die strukturelle Verletzbarkeit insbesondere schwacher Staaten un-
terlaufen wird. Zweitens nehmen Staaten einen zu groflen Stellenwert in der Le-
gitimationskette ein, wodurch allein die Zustimmung von Reprdsentant innen
der jeweiligen Staaten und nicht direkt von (Welt-)Biirger innen z&hlt. Drittens
besteht zumindest auf absehbare Zeit das Problem, dass die mitbestimmungsbe-
rechtigten Représentant_innen nicht in allen Féllen Angehorige demokratischer
Staaten sind, so dass mdgliche Einigungen nicht der potentiellen Mehrheitsmei-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 209

nung der Gesamtheit an Weltblirger innen entspricht oder ihr sogar zuwiderlduft
(vgl. Buchanan/Keohane 2006: 415f.).1

Als umso fraglicher scheint es, ob bei dem dualistisch begriindeten weltre-
publikanischen Modell {iberhaupt noch von einem internen Zusammenhang von
Menschenrechten und Demokratie gesprochen werden kann, weil Menschen-
rechte hier eher als moralisch richtige Werte und weniger als legitimationsbezo-
gene Kriterien gelten, solange nicht von einem Menschenrecht auf Demokratie
ausgegangen werden kann. Wolfgang Bockenforde spricht sich daher dafiir aus,
strikt zwischen der Annahme eines begrifflichen Zusammenhangs von Men-
schenrechten und Demokratie und der moralischen Forderung eines Menschen-
rechts auf Demokratie zu unterscheiden. Er schlussfolgert daraus, dass darauf
verzichtet werden solle, Demokratie als universales und unbedingt giiltiges poli-
tisches Ordnungsprinzip zu proklamieren, weil

,nicht als ,input‘ kategorisch geboten, als Menschenrecht unbedingt gefordert sein [kann],
was den ,output‘, die Erreichung der um der Menschen, ihres Zusammenlebens in Recht
und Freiheit, notwendigen Zwecke und darauf bezogenen Entscheidungen, sicher verhin-
dert oder — empirisch fundiert — unabsehbar gefihrdet.” (Bockenforde 1998: 240)

Sobald Menschenrechte nicht allein als humanitére, sondern in einem origindren
Sinne als politische Rechte verstanden werden, ist jedoch Bockenfordes syste-
matische Unterscheidung nicht mehr ohne Weiteres haltbar. In diesem Moment
sind Menschenrechte nicht mehr als Kontrapunkt zum Demokratieprinzip zu se-
hen, sondern die Demokratie ist dann eine Forderung der Menschenrechte, und
zwar nicht im Sinne eines auf die Praxis zielenden Instruments, sondern als Pra-
xis der Verwirklichung von Menschenrechten selbst. Demokratie lediglich als In-
strument der Menschenrechte anzusehen, wiirde den Status der Menschenrechte
verabsolutieren, ohne dass naher erldutert wiirde, wodurch sowohl ihr normativer
Gehalt als auch ihre prioritire Stellung gegeniiber demokratischen Prozessen
selbst legitimiert wird. AuBBerdem wird bei dieser Lesart auler Acht gelassen,
dass neben nationalen wie internationalen Gerichten demokratische Debatten,
insbesondere in deliberativen Foren, eine entscheidende Rolle bei der Interpreta-
tion von Menschenrechten spielen (vgl. Menke/Pollmann 2007: 172).

Die Lesart, nach der Demokratie in konzeptioneller Hinsicht als Praxis der
Verwirklichung von Menschenrechten bzw. als Forderung der Menschenrechte

10 Zu den Herausforderungen, vor die sich eine transnationale Form globaler reflexiv-
demokratischer Vermittlung gestellt sieht, vgl. ausfiihrlicher Martinsen/Meisterhans/
Schmalz-Bruns 2008.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | Grenzen der Menschenrechte

aufgefasst wird, war lange Zeit innerhalb des politiktheoretischen Diskurses
stark umstritten (vgl. u.a. Rawls 1999). In neueren Diskursen mehren sich aller-
dings insbesondere im Kontext der Debatte iiber globale Demokratieformen die
Stimmen, die Menschenrechten eine zentrale Rolle zuweisen (vgl. u.a. Bohman
2007; Goodhart 2008; Erman 2011). Eva Erman kritisiert, dass viele Ansétze den
konzeptuellen Stellenwert der Menschenrechte fiir die Demokratie zu wenig her-
ausarbeiteten. Ein schlichter Verweis auf die Bedeutung der Menschenrechte als
normativen Beurteilungsstandard fiir die Politik sei nicht ausreichend fiir eine
plausible Rechtfertigung von Vorschldgen zur transnationalen Demokratie. Er-
man ist der Ansicht, dass es zugleich die hdufig im Ungeféhren belassenen Defi-
nitionen von Demokratie seien, die dazu fithrten, dass zu wenig iiber die norma-
tiven Erfordernisse in Bezug auf politische Bindungskraft (political bindingness)
und politische Gleichheit (im Gegensatz zu blof moralisch geforderter Gleich-
heit) innerhalb demokratischer Prozesse reflektiert wird. Es sei daher wichtig,
eine stirkere Differenzierung zwischen Demokratie als normativem Ideal und
Demokratie als interaktiver und kommunikativer Entscheidungsfindungspraxis
vorzunehmen. Erman selbst unterscheidet dabei zwischen kosmopolitischen De-
mokratieansdtzen, denen es vor allem um die Einrichtung von Institutionen und
Kanilen der Reprdsentation aller Individuen auf der Welt gehe, so dass diese
idealerweise — entweder parallel zu ihrer jeweiligen nationalstaatlichen Zugeho-
rigkeit oder unabhéngig davon — als ,,directly represented in global affairs* (Ar-
chibugi 2002: 32) anzusehen seien. Dagegen stellen Konzeptionen zivilgesell-
schaftlicher Demokratien wie etwa die von Michael Goodhart vertretene das
Empowerment, d.h. im engeren Sinne die Befdhigung und/oder Erméchtigung
der Einzelnen im Sinne einer universalen Emanzipation durch die Sicherung ba-
saler Menschenrechte, die als enabling rights verstanden werden, ins Zentrum ih-
rer Theorie. SchlieBlich orientiert sich die von einem Plural an demoi ausgehen-
de republikanisch-foderalistische Version einer transnationalen Demokratie, wie
sie etwa James Bohman (2007) vertritt, stirker an den zentralen Werten von
Freiheit und Nondomination. Der habermasschen Idee einer Weltinnenpolitik
ohne Weltregierung nicht undhnlich, weil sie ebenfalls in 6ffentlichen deliberati-
ven Foren eine notwendige Bedingung fiir demokratische Prozesse sieht, ver-
steht Bohmans Ansatz politische Rechte in erster Linie als ,,rights against domi-
nation* (Bohmann 2007: 13). Alle der hier genannten Ansétze entkoppeln den
Begriff der Demokratie von seiner traditionellen Bedeutung als Selbstgesetzge-
bung durch ein definiertes Volk und tendieren zu einer offeneren Konzeption
demokratischer Selbstbestimmung (self-determination), die ebenfalls begrifflich
aus einem territorial abgesteckten Rahmen gelost wird und damit nicht auf eine
als ,Volk* definierte Personengruppe beschrénkt bleibt. Stattdessen wird Demo-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 211

kratie im Wesentlichen durch zwei Prinzipien bestimmt, durch das Unterworfen-
heitsprinzip (,,all-subjected-principle* oder ,,subjected-to-law-principle®) und
das Betroffenheitsprinzip (,,all-affected-principle®),!! und zwar unter strikt egali-
tdren Voraussetzungen: Charakteristisch fiir eine Demokratie im Sinne von
Selbstbestimmung ohne Riickbezug auf eine begrenzte und begrenzende Grofie
wie Nationalstaat, Volk oder Territorium ist dann, dass ,,democracy as a system
of self-determination which anyone who is affected by or subjected to a political
decision [...] has the free and equal possibility of participating (directly or indi-
rectly) in egalitarian decision-making about it (Erman 2011: 469). Andernfalls,
so kritisiert etwa Christina Lafont, konnte ein politisches System, dessen Mit-
glieder zwar politischen Entscheidungen unterworfen seien, aber nicht deren Au-
tor_innen, nicht als demokratisch bezeichnet werden (vgl. Lafont 2010: 17). Ge-
nau hierin liegt nun aber, wie bereits an mehreren Stellen kritisch aufgezeigt
wurde, das Problem, dass die Autor_innenschaft von Recht bzw. einer politi-
schen Ordnung nicht vollstandig von Mitgliedschaft zu einem Demos — sei die-
ser nun einer innerhalb einer Pluralitdt von demoi oder die (in den meisten Kon-
zeptionen jedoch eher fiktiv verbleibende) expandierte Version eines Weltdemos
— abgelost werden kann. Das alleinige Kriterium des all-affected ist fiir die Her-
stellung von politischer Bindungskraft zu schwach (vgl. Erman 2011: 472ff.).
Wird Demokratie hingegen als Praxis der Verwirklichung von Menschen-
rechten angesehen, muss eine Gesellschaft, die der gleichen Beriicksichtigung
verpflichtet ist, unweigerlich eine Demokratie sein (vgl. Dworkin 2000: 185;
Gosepath 2004: 345). Gleichheit und Freiheit sind die grundlegenden menschen-
rechtlichen Erfordernisse. Sollen diese nicht rein formale und damit gegebenen-
falls leere Formeln bleiben, muss eine entsprechende politische Ordnung so
strukturiert sein, dass Freiheit eben nicht nur auf den Schutz der Privatsphére
und Gleichheit nicht auf die Gleichheit in Bezug auf einen nicht néher spezifi-
zierten und damit praktisch dehnbaren Begriff der Wiirde reduziert wird, sondern
Freiheit in Form o6ffentlicher Autonomie und Gleichheit in Form von gleichem
Zugang zu Partizipation realisiert wird. Einige politikphilosophische Ansitze
versuchen das Verhéltnis von Menschenrechten und Demokratie so zu erldutern,
dass beiden Konzepten ein gemeinsames Prinzip zugrunde liegt, ndmlich das
moralische Prinzip gleicher Achtung. Die moraltheoretische Herleitung ge-
schieht hiufig im Riickgriff auf anthropologische Annahmen {iiber geteilte
menschliche Eigenschaften einerseits oder im Rekurs auf einen Begriff der Wiir-
de andererseits. Dabei lauft sie jedoch Gefahr, entweder essentialisierende oder
metaphysische Implikationen zu enthalten, die sich ihrerseits als problematisch

11 Vgl Karlsson 2006; Lafont 2010; Nésstrém 2011.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | Grenzen der Menschenrechte

erweisen, wenn sie unreflektiert universalisiert werden. Auch wird einer solcher-
art moralisch verfassten Konzeption von Menschenrechten ein apriorischer Sta-
tus zugeschrieben. Unhinterfragt fiihrt dieser apriorische Status zu einem asym-
metrischen Verhiltnis zwischen Menschenrechten und Demokratie, weil letztere
nachrangig gegeniiber ersterer betrachtet wird und damit Gefahr l4uft, doch nur
als Instrument der vorgingigen und prioritiren Menschenrechte zu dienen. Diese
Fallstricke konnen hingegen dadurch umgangen werden, dass das sowohl Men-
schenrechten als auch Demokratie gemeinsam zugrunde liegende Prinzip glei-
cher Achtung politisch gedeutet wird. Dann ist Demokratie (durchaus im Sinne
der historisch-revolutiondren Erkldrungen) als Gestalt des Politischen zu begrei-
fen, die Menschenrechte in praktischer Hinsicht zum Ausdruck bringt (vgl.
Menke/Pollmann 2007: 177). Umgekehrt heifit dies aber auch, dass unter der
Pramisse, Demokratie und Menschenrechte gleichermaflen als Aspekte des Poli-
tischen zu betrachten, Menschenrechte selbst einem Interpretationsprozess an-
heimgestellt werden. Dieser Gedankengang ldsst sich nur rechtfertigen, wenn mit
Demokratie nicht einfach Mehrheitsentscheidungen ohne qualitative Evaluation,
sondern diskursive, zwar ergebnisoffene, aber bestimmte fundamentale Prinzi-
pien wie Freiheit und Gleichheit nicht verletzende Prozesse gemeint sind. An-
ders als in einem nicht-exklusiven demokratischen Meinungs- und Willensbil-
dungsprozess konnen die Inhalte von Menschenrechten nicht formuliert und ge-
bildet werden, wenn ihr Anspruch auf Verwirklichung von Freiheit, Gleichheit
und Inklusion nicht in einen Selbstwiderspruch geraten soll. In Analogie zu dem,
was Albrecht Wellmer im Zusammenhang mit seiner Kritik an Arendts Men-
schenrechtsskepsis liber Grundrechte schreibt (vgl. Wellmer 1999), sind Men-
schenrechte in konzeptioneller Hinsicht nicht als ,,Axiome eines Ableitungsver-
fahrens, sondern als Prinzipien der Urteilsbildung ,gegeben‘* zu verstehen, ,,und
sie ,existieren‘ immer nur in einer geschichtlich konkreten Gestalt, ndmlich als
ein System von Institutionen und Interpretationen* (ebd.: 146). In praktischer
Hinsicht bedeutet dies, dass dem (demokratisch verfassten) System von Instituti-
onen und Interpretationen eine normative Aufgabe auferlegt ist, nimlich die
normative Forderung, eine Praxis der Anerkennung jedes einzelnen Menschen
als gleichberechtigt Partizipierenden zu ermdglichen. In diesem Sinne ist Demo-
kratie weniger als Verfassungs- und Herrschaftsform denn als Praxisform zu
verstehen. Diese kann sich im Rahmen von Nationalstaaten vollzichen, ist aber
nicht auf diesen Radius beschriankt, sondern kann theoretisch die globale Sphére
umspannen.

Die Tendenz zur Einbeziehung aller ist dem demokratischen Prozess ur-
spriinglich eigen. D.h. Inklusivitit ist fiir die Demokratie konzeptuell gesehen
mindestens ebenso zentral, wenn nicht sogar weitaus charakteristischer, als die

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 213

Begrenzung auf ein (Staats-)Volk. Auf diesen Aspekt wird im folgenden Teilab-
schnitt (Kap. 6.2) noch ausfiihrlicher anhand von Catherine Colliot-Thélénes
Konzeption einer Demokratie, die sich von der Verklammerung mit einem De-
mos 16st (vgl. Colliot-Théléne 2011), zu sprechen kommen sein. An dieser Stelle
sei darauf verwiesen, dass eine Ausweitung der Demokratie auf die transnationa-
le Ebene in begrifflicher Hinsicht ohnehin kein Problem darstellt, sofern Demo-
kratie weniger als Verfassungsform eines Staatsvolks, sondern als Teilhabemo-
dus von Individuen betrachtet wird. Dann lasst sich mit Etienne Balibar sagen,
,,dall die Demokratie nicht nur ein Staat ist, der auf gleichem Recht beruht, d.h.
auf gleichformiger Behandlung ihrer Mitglieder [...], sondern auch ein histori-
scher ProzeB3, indem diese Rechte auf die ganze Menschheit ausgedehnt werden®
(Balibar 1993: 204, Herv. i. Orig.). Dies ist ein Gedankengang, der von Colliot-
Thélene stark gemacht wird. Er basiert auf der Annahme, dass Demokratie nicht
ausschlieBlich und nicht notwendigerweise auf eine Staats- bzw. Regierungsform
zu beschrénken ist. Stattdessen ist in konzeptioneller wie normativer Hinsicht die
Frage nach der Zugehorigkeit zu einer politischen Gemeinschaft nicht in natio-
nalstaatlichen Termini zu behandeln, sondern als Frage der Gewéhrung des
Rechts auf Freiheit, Gleichheit und Teilhabe. Der Gegensatz zwischen Demokra-
tie und Menschenrechten 19st sich auf, sobald die politische Dimension der De-
mokratie richtig verstanden wird. Mit Claude Lefort ldsst sich zeigen, dass ers-
tens die Anerkennung dieses Rechts nicht einer homogen verfassten Entitét wie
dem Demos zukommt, sondern dass Individuen sich dieses Recht wechselseitig
zuerkennen, und zwar als je Einzelne, unabhingig von nationaler Zugehdrigkeit
(vgl. Lefort 1990: 246). Lefort zufolge findet in einer so verstandenen Demokra-
tie eine ,,Dekorporierung von Macht und Recht” (ebd.: 259) statt. Als souverdn
ist dann eine Vielheit unterschiedlicher Individuen anzusehen statt eine mittels
nationaler, ethnischer oder anderweitiger Kriterien konstruierte Einheit. Dieses
Recht der vielen Einzelnen, das in der Demokratie zum Ausdruck kommt, meint
somit eine Teilhabe, die nicht die Integration von Einzelnen in einen Volkskor-
per bedeutet, sondern die Anerkennung des Einzelnen im politischen Prozess
(vgl. Menke/Pollmann 2007: 182/183). Und in dasselbe Horn stoft Balibar,
wenn er darauf verweist, dass die Einzelnen das Recht auf Teilhabe nicht als be-
stimmte Mitglieder, sondern als unbestimmte Einzelne haben (vgl. ebd.: 185):

»What is at stake in this conception, which for us represents both the incontestable and
uncomfortable heritage of modernity, is in the first place an extensive universality — that
is, a cosmopolitical horizon, approached in different degrees by various national or federal
citizenships, or, better yet, by the articulation of national citizenship and international law.

But even more important is what I would call an intensive universality, which gives as a

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | Grenzen der Menschenrechte

support or ,subject for political participation common humanity, the Gattungswesen or
,species-being* as Hegel and Feuerbach called it, the man without particular qualities (if
not without properties). This intensive universality excludes exclusion, forbids the denial
of citizenship in the name of determinations of condition, status, or nature.” (Balibar
2004b: 312, Herv. i. Orig.)

Fiir Balibar gibt es also zwei Arten der Universalisierung der Demokratie, eine
intensive und eine extensive. Auf die extensive Variante, die in der Ausdehnung
bestimmter Werte der Moderne, u.a. der Idee einer auf Gleichheit und Freiheit
beruhenden Demokratie, iiber den ganzen Globus besteht, folgt eine intensive
Variante, die in Bezug auf Demokratie als Praxis die entscheidendere ist. Sie
vollzieht sich durch die Verwirklichung der Idee einer Demokratie als inklusiver
Praxis, d.h. der Idee, dass nicht nur Mitglieder eines bestimmten politischen
Gemeinwesens, sondern prinzipiell alle Menschen als politisch Partizipierende
anzusehen sind.

6.2 WELTWEITE BURGER_INNENRECHTE

Im Zusammenhang der Diskussion iiber Bedingungen und Mdoglichkeiten trans-
nationaler Demokratie bzw. eines demokratischen Weltbiirgerrechts'? wird seit
den 1990er Jahren u.a. die Idee eines Weltbiirgertums revitalisiert, die bereits im
18. Jahrhundert von verschiedenen Theoretiker innen behandelt wurde. Neben
der beriihmten und breit rezipierten Weltbiirgerrechtsidee Immanuel Kants fin-
den sich weitere Ansétze zu einer Konzeption kosmopolitischer Biirgerschaft
u.a. bei Christoph Martin Wieland, Anarchasis Cloots, Georg Forster und No-
valis (vgl. Kleingeld 2012). Der jeweilige Rekurs auf einen zunichst als Ideal
gefassten Kosmopolitismus féllt dabei recht unterschiedlich aus. So gibt es indi-
vidualistische Zuginge, die ausgehend von einer kosmopolitischen Gesinnung
der Einzelmenschen eine entsprechende moralisch-ethische Verbundenheit uni-
verseller Reichweite entwerfen, kulturelle Ansétze eines in identitdrer Hinsicht
offenen Kosmopolitismus der Vielfalt bis hin zu rechtlichen und politischen Ge-
staltungsideen fiir eine biirgerliche Weltordnung. Anhand vier dieser Kosmopoli-
tismusvarianten kann hier exemplarisch aufgezeigt werden, dass das Weltbiirger-
tum sowohl als Mdglichkeit der Transzendenz parochialer zwischenmenschli-
cher Interaktionsformen als auch als Imago einer alternativen Politikgestaltung
gefasst wird. Weltbiirgerschaft wird vornehmlich, aber nicht ausschlielich als

12 Vgl v.a. die Beitrdge in Lutz-Bachmann/Bohman 1996 sowie Gabriéls/Kreide 2002.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 215

metaphorische Uberschreitung lokal beschriinkter Strukturen und Handlungsop-
tionen verstanden. Gleichzeitig zeigen die Varianten nicht zuletzt auch in zeitdi-
agnostischer Perspektive, dass eine national begrenzte Vorstellung von politi-
schen Handlungsspielrdumen der Realitdt grenzeniiberschreitender Betroffenheit
vielféltiger Bevolkerungsgruppen, z.B. in der Folge von Kriegen, Verdnderun-
gen territorialer Grenzen und anderer binnen- wie auflenpolitischer Aktionen,
nicht gerecht wird. In normativer Hinsicht erhélt die kosmopolitische Idee durch
die Erwartung einer befriedenden und verbindenden Kraft besonderes Gewicht
in der Debatte um eine Ergénzung oder gar Ersetzung nationalstaatlich orientier-
ter Politik.

1) Eine moralische Variante des Kosmopolitismus vertritt z.B. Wieland, der un-
ter Weltbiirgertum eine Idee versteht, die der moralischen Gesinnung und der
Identitétsstiftung des Individuums forderlich ist. In seiner 1788 publizierten
Schrift ,,Das Geheimnifl des Kosmopolitismus-Ordens® postuliert er eine Ethik
der Vorurteilslosigkeit und Unparteilichkeit in kulturellen und politischen Be-
langen. Diese Ethik wiederum steht im Zusammenhang mit der stoizistischen
Idee eines — allerdings eher metaphorisch verstandenen — gemeinsamen ,Staa-
tes, dem alle Menschen, die sich als Kosmopoliten verstehen, angehdren:

,,Die Kosmopoliten fithren den Nahmen der Weltbiirger in der eigentlichsten und eminen-
testen Bedeutung. Denn sie betrachten alle Volker des Erdbodens als eben so viele Zweige
einer einzigen Familie und das Universum als einen Staat, worin sie mit unzdhligen an-
dern verniinftigen Wesen Biirger sind, um unter allgemeinen Naturgesetzen die Vollkom-
menheit des Ganzen zu befordern, indem jedes nach seiner besondern Art und Weise fiir
seinen eigenen Wohlstand geschéftig ist.” (Wieland 1857: 406)

Wieland versinnbildlicht den Weltstaat als weltumspannendes Reich kosmopoli-
tischer Sitten, dem jedoch keine konkretere Annahme iiber politische, gar institu-
tionelle Strukturen und Organisationsformen zugrunde liegt. Gleichwohl werden
aus dem kosmopolitischen Sittlichkeitsethos durchaus politische Pflichten abge-
leitet. Die Abschaffung etwa moralischer, aber auch sozialer Missstinde auf der
Welt begreift Wieland als eine politische Angelegenheit iiber Grenzen hinweg,
die letztlich nicht von Individuen allein, sondern institutionell zu bewerkstelligen
sei (vgl. ebd.: 410f.). Eine Grenzziehung zwischen einem ,rein‘ moralischen und
einem politischen Kosmopolitismus erscheint insofern nicht plausibel, als die
kosmopolitische Moral den politischen Kurs vorgibt (vgl. Kleingeld 1999: 508).
Wihrend die Vorstellung einer institutionellen Umsetzung freilich vage bleibt —
statt radikaler Reformen, geschweige denn Revolutionen, sei eine kosmopoliti-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | Grenzen der Menschenrechte

sche Ordnung allein mit den ,Waffen der Vernunft* durchzusetzen (vgl. Wieland
1857: 415) — meint Wieland immerhin anhand des Kriteriums der Vernunft ,ech-
te* Kosmopoliten von bloen Erdbewohnern, die sich lediglich in lokalen (Denk-
und Aktions-)Radien bewegen, unterscheiden zu konnen. Nur ,kluge® Biirger
seien zum echten Kosmopolitismus befdhigt, womit Wieland den spéteren Typus
des gebildeten Jet-Set-Kosmopoliten mehr oder weniger vorwegnimmt, den
Kwame Anthony Appiah — in karikierender Weise — dem provinziellen Durch-
schnittsbiirger gegeniiberstellt: ,,You imagine a Comme des Garcons-clad so-
phisticate with a platinum frequent-flyer card regarding, with kindly condescen-
sion, a ruddy-faced farmer in workman’s overalls. And you wince.” (Appiah
2006: xiii)

2) Komplementdr zum moralischen bzw. ethisch-sittlichen Kosmopolitismus, der
die Menschheit als groBe, in ethischer Gemeinschaft vereinte Familie imaginiert,
betont die Variante des kulturellen Kosmopolitismus die Differenzen zwischen
einzelnen Menschen und Kulturen — und damit den Pluralismus innerhalb der
Menschheit als Ganzes. Dabei wird die Kulturdiversitdt als etwas intrinsisch
Wertvolles aufgefasst, deren Erfahrung die eigene Weltanschauung zu berei-
chern vermag. Das Gewicht auf der Differenz muss daher nicht unbedingt einen
kulturrelativistischen oder ethnozentrischen Beigeschmack haben (vgl. Kleingeld
1999: 517). Analog dazu wird die Forderung des wechselseitigen Verstidndnisses
der Kulturen aus intrinsischen Griinden begriifit. Die dieser Version des Kosmo-
politismus zugrunde liegende Annahme lautet, dass alle menschlichen Kulturen
von gleichwertiger Bedeutung seien, weil alle Menschen iiber die gleichen es-
sentiellen natiirlichen Anlagen — Vernunft, Gefiihle, Vorstellungskraft — verfiig-
ten, die sich nicht zuletzt in Abhdngigkeit von dufleren Umstéinden entwickelt
hétten, wie etwa Georg Forster 1791 in seinem Aufsatz Uber lokale und allge-
meine Bildung schreibt (vgl. Forster 1990: 45-56). Mit dem Verweis auf die uni-
versal-essentielle Beschaffenheit des Menschen wird die (moralische) Ebenbiir-
tigkeit und Gleichwertigkeit der Menschen nochmalig unterstrichen. Georg Fors-
ter, einer der ersten Globetrotter im buchstdblichen Sinne des Wortes, kann auf-
grund seiner personlichen Erfahrung, die er in zahlreichen Reisen um die Welt,
seiner Kontaktfreude gegeniiber Menschen aus anderen Teilen der Erde — die er
dem damaligen Lesepublikum anhand von plastischen Schilderungen erfahrbar
macht (vgl. Forster 2007) — als die Verkdrperung eines Kosmopolitismus der
Neugierde und Offenheit gegeniiber dem ,Anderen‘ gelten. Fraglich bleibt je-
doch, inwiefern Forster seine Privilegierung als Weiller und Wissenschaftler im
damaligen Kontext reflektieren konnte — seine personliche Biographie stellt in
der damaligen Zeit eine Ausnahme dar.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 217

3) Neben dem moralischen und dem kulturellen Kosmopolitismus, die sich den
aufkldrerischen Ideen verpflichtet sehen, bildet sich kurze Zeit spéter erstmalig
auch eine aufklarungskritische Haltung aus, die sich gegen das Primat des Ratio-
nalismus, d.h. gegen die vereinseitigende Dominanz von Vernunftrecht und
-prinzipien wendet. Autoren wie Friedrich Schlegel oder Novalis entwickeln Vi-
sionen eines sogenannten intrinsisch guten Kosmopolitismus, der auf morali-
schen Grundlagen basiert und als hoffnungstragendes Ideal der Humanitit aufge-
laden wird (vgl. Schlegel 1988: 69). Ahnlich wie Schlegels letztlich unscharf
bleibende Vorstellungen einer metaphysischen Kosmopolis enthélt Novalis’ Bild
eines landeriibergreifenden menschlichen Miteinanders, das er in seiner Rede
iiber ,,Die Christenheit oder Europa® aus dem Jahre 1799 entwirft, die nebuldse
Impression einer im mittelalterlichen Europa verorteten Gegenwelt zur rationa-
listischen Aufklérung des 18. Jahrhunderts. In der Projektion eines vermeintlich
goldenen Mittelalters, das im Ideal einer spirituellen Gemeinschaft, der Parousia,
gipfelt (vgl. Novalis 1969: 517), verortet Novalis einen romantisch-utopischen
Kosmopolitismus, dessen Eurozentrismus ebenso wie die Uberhdhung christli-
cher Werte insofern als besonders problematisch zu erachten sind, als damit die
Zugehorigkeit zur Parousia zu einer spirituellen und damit esoterischen Angele-
genheit gemacht wird. Exklusivitét ist dieser Kosmopolitismus-Variante inhé-
rent, womit sie der eigentlich intendierten Idee weltweiter Verbundenheit wider-
spricht, die bereits in den antiken Ansétzen zu kosmopolitischem Denken eine
Rolle spielt. Seneca etwa schreibt: ,,Patriam meam esse mundum sciam et prae-
sides deos* (1999: 20, 5)."* und meint damit, dass der Mensch gleichermaBen
sowohl in einer lokalen Gemeinschaft mit ihren spezifischen Sitten und Gepflo-
genheiten als auch in einer weiter gefassten, ideellen Gemeinschaft, der Kosmo-
polis, lebt.'* Wihrend innerhalb der Stoa das Verhiltnis der moralischen Pflich-
ten gegeniiber der lokalen politischen Gemeinschaft und der globalen Gemein-
schaft auszutarieren ist, besteht fiir einen spirituell aufgeladenen Kosmopolitis-

13 Dt.: ,,Mein Vaterland ist die Welt, weif3 ich, und dessen Leiter die Gotter.*

14 Epiktet sieht die Biirgerpflichten gegeniiber der jeweiligen Gemeinschaft als bedeut-
sam an, obwohl er betont, dass der Mensch Biirger des Kosmos sei und damit eben-
falls der ,,gottlichen Weltregierung™ (Epiktet 1994: 2, 10) unterstellt. In dhnlicher
Weise weisen Autoren des 18. Jahrhunderts Moglichkeiten fiir einen Mittelweg zwi-
schen einem Kosmopolitismus, der nationale, kulturelle oder politische Zugehorigkeit
als zweitrangig oder gar irrelevant hélt, und einem Nationalismus, der unbedingte Va-
terlandstreue verlangt, auf. So duBert etwa Johann Bernhard Basedow: ,,Meine Ab-
sichten und Arbeiten sind zugleich patriotisch und weltbiirgerlich.* (Basedow 1771,
zit. n. Horstmann 1976: 1162)

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | Grenzen der Menschenrechte

mus kein Loyalititskonflikt, da sich die Parousia als Fluchtperspektive anbietet,
ohne die bestehenden politischen Verhéltnisse anzutasten.

4) Auf eine Umgestaltung realpolitischer Strukturen hingegen zielt der internati-
onal-foderative Kosmopolitismus, der ebenfalls im ausgehenden 18. Jahrhundert
entwickelt wird und der sich weniger mit dem Individuum und seiner ethischen
Haltung gegeniiber anderen und der Welt als mit der Vorstellung eines mogli-
chen weltweiten Staatenbundes beschéftigt. Kant, als sicherlich prominentester
Vertreter eines solchen kosmopolitisch inspirierten transnationalen Fdderalis-
mus, zeigt sich allerdings als ambivalenter Theoretiker eines Weltbiirgerrechts,
wie gleich noch zu zeigen sein wird. In seiner kurzen Abhandlung iiber die /dee
zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht (1784) rechtfertigt
Kant eine Nationengemeinschaft, die eine stirkere Kohésion der Foderation auf
der Grundlage eines supranationalen Gesetzes anstrebt und die man daher auf-
grund ihrer ansatzweise staatlichen Elemente als Staat der Staaten, namlich als
Hkinftigen gro3en Staatskorper [...], wovon die Vorwelt kein Beispiel aufzuzei-
gen hat“, auffassen kann (Kant 1977c: 47). Ein Jahrzehnt spéter hingegen, in der
Schrift Zum ewigen Frieden (1795), stellt Kant die foderative Gemeinschaft eher
als Biindnis zwischen Staaten ohne iibergeordnete institutionelle Struktur dar,
das in erster Linie der Sicherung des zwischenstaatlichen Friedens dient. Johann
Gottlieb Fichte setzt sich mit Kants Idee einer Weltrepublik zustimmend ausei-
nander und interpretiert sie als Zwischenstation auf dem Wege hin zum Vélker-
staat — analog zur Einzelstaatsentwicklung iiber Schutzbiindnisse: ,,[D]er von
Kant vorgeschlagene Volkerbund zur Erhaltung des Friedens ist lediglich ein
Mittelzustand, durch welchen die Menschheit zu jenem grossen Ziele wohl diirf-
te hindurchgehen miissen.* (Fichte 1971c: 433) Obgleich Fichte in seinen Schrif-
ten nach 1800 seine kosmopolitischen Ideen widerruft und sich zunehmend nati-
onalistisch duBert (vgl. Fichte 1971b), argumentiert er im ,,Grundriss des Volker-
und Weltbiirgerrechts” (1796) wenn nicht fiir einen Volkerstaat, so doch fiir ein
Biindnis der Staaten. Fichte stellt einen vertragsrechtlichen Bund von Staaten vor
(vgl. Fichte 1971a: § 16), die sich reziprok jeweils Unabhingigkeit sowie die
Unverletzlichkeit des gemeinsamen Vertrags garantieren. Als gemeinsames
Biindnis libertragen sie sich wechselseitig die Macht, andere Staaten, die den
Bund nicht anerkennen oder vertragsbriichig werden, ,,auszutilgen” (Fichte
1971a: 379). Eine solch drastische Idee einer iiber die einzelstaatliche Souverani-
tit hinausgehenden Koerzitivmacht findet sich in Kants Friedenschrift hingegen
nicht. Allerdings betont Fichte, dass aus dieser Macht, zu zwingen, kein Volker-
staat folgt. Aus der gegenseitigen vertraglichen Unabhéngigkeitsanerkennung
resultiert ein freiwilliger Bund von Staaten (vgl. ebd.: 380).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 219

Keine der hier benannten historischen Kosmopolitismusvarianten vermag wirkli-
che Ankniipfungspunkte fiir ein demokratisches Weltbiirgerrecht zu bieten, auch
wenn seit den 1990er Jahren versucht wird, insbesondere Kants Konzeption ei-
nes vernunftrechtlich-weltbiirgerlichen Kosmopolitismus im Zuge des 200. Jubi-
laums seiner Friedensschrift fiir die Debatte iiber die Bedingungen der Moglich-
keit einer globalen Biirger innenschaft fruchtbar zu machen. Wahrend sich die
Debatte vornehmlich auf die zentralen friedenstheoretischen Aspekte kon-
zentriert, werden dariiber hinaus sowohl das Weltbiirgerrecht als auch die Idee
einer weltbiirgerlichen Verfassung unter demokratietheoretischen und gerechtig-
keitsphilosophischen Gesichtspunkten gewiirdigt.!® Dabei diirften einige der sich
mit Kants hoffnungsfrohen Formulierungen verbindenden normativen Erwartun-
gen hinsichtlich eines globalen Biirgerrechts jedoch auch enttduscht worden sein.
Kant schreibt zwar, dass durch das Weltbiirgerrecht ,,entfernte Welttheile mit ei-
nander friedlich in Verhéltnisse kommen, die zuletzt 6ffentlich gesetzlich wer-
den, und so das menschliche Geschlecht endlich einer weltbiirgerlichen Verfas-
sung immer ndher bringen konnen“ (Kant 1977d: 214). Doch bei genauerem
Hinsehen stellt seine Idee eines Weltbiirgerrechts kein Recht dar, das eine Basis
fiir eine globale demokratische Biirger innenschaft, geschweige denn eine trans-
nationale politische Ordnung begriindet. Nicht erst die ambitionierte Beschéfti-
gung mit Kants Friedensschrift gegen Ende des 20. und Beginn des 21. Jahrhun-
derts fiihrt zu einer missverstdndlichen Rezeption des kantischen Weltbiirger-
rechts. Schon Fichte interpretiert es vor der Hintergrundfolie des Kontraktualis-
mus im Lichte einer vermeintlich menschenrechtlichen Konzeptionalisierung:
Da der ,,fremde Ankommling* im Voraus kein wechselseitiges Vertragsverhalt-
nis mit dem besuchten Staat eingehen konnte, welches fiir die Bewohner des
Landes Grundlage aller Rechtlichkeit darstellt, gilt fiir den Besucher ,,das ur-
spriingliche Menschenrecht, das allen Rechtvertragen vorausgeht, und allein sie
moglich macht: das Recht auf die Voraussetzung aller Menschen, dass sie mit
ihm durch Vertrige in ein rechtliches Verhdltnis kommen koénnen* (Fichte
1971a, 383f., Herv. i. Orig.). Fichte begreift dieses kosmopolitische Privatrecht
jedoch falschlicherweise als Ausgangspunkt fiir eine transnationale Rechtsord-
nung, die eine Alternative zum herkdmmlichen Voélkerrecht, das lediglich Inter-
aktionen zwischen Staaten, nicht aber zwischen Staaten und Individuen vorsieht,
darstellt. Der Kern eines solchen kosmopolitischen Rechts bestiinde darin, dass
Staaten und Individuen, die Biirger anderer Staaten sind, unmittelbar Bezichun-
gen miteinander aufnehmen konnen (vgl. Kleingeld 1999: 513). Fichtes Interpre-
tation des kantischen Weltbiirgerrechts beruht auf der in begrifflicher Hinsicht

15 Vgl. die Beitrdge in Lutz-Bachmann/Bohman 1996 und in Merkel/Wittmann 1996.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | Grenzen der Menschenrechte

problematischen Gleichsetzung von Menschenrechten mit vorstaatlichem, kos-
mopolitischem Privatrecht. Damit liegt er in Bezug auf Kant nicht falsch, wie
gleich zu erldutern sein wird. Nur eignet sich Kants Konzeption eines Weltbiir-
gerrechts nicht dafiir, ein demokratisches Weltbiirger innentum zu plausibilisie-
ren.

Kant bezieht sich zunéchst auf das fiir das ausgehende 18. Jahrhundert cha-
rakteristische Faktum, dass,

,»[d]a es nun mit der unter den Volkern der Erde einmal durchgéngig iiberhand genomme-
nen (engeren oder weiteren) Gemeinschaft so weit gekommen ist, [...] die Rechtsverlet-
zung an einem Platz der Erde an allen gefiihlt wird: so ist die Idee eines Weltbiirgerrechts
keine phantastische und iiberspannte Vorstellungsart des Rechts, sondern eine notwendige
Ergidnzung des ungeschriebenen Kodex, sowohl des Staats- als Volkerrechts zum offentli-
chen Menschenrechte iiberhaupt, und so zum ewigen Frieden, zu dem man sich in der
kontinuierlichen Anndherung zu befinden, nur unter dieser Bedingung schmeicheln darf.
(Kant 19774, 216f., Herv. i. Orig.)

Mit dem Weltbiirgerrecht meint Kant, anders als das Zitat zu verheiflen ver-
spricht, allerdings lediglich ein Recht der ,,Wirtbarkeit®, also ein Besuchsrecht.
Der Wortlaut des dritten Definitivartikels lautet: ,,Das Weltbiirgerrecht soll auf
Bedingungen der allgemeinen Hospitalitdt eingeschrankt seyn® (ebd.: 213, Herv.
i. Orig.). Diese Hospitalitdt umfasst das Recht von Individuen, ,,vermoge des
Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes der Oberfliche der Erde, auf der, als
Kugelfldche, sie sich nicht ins Unendliche zerstreuen kénnen, sondern endlich
sich doch neben einander dulden miissen” (ebd.: 214), in einem anderen Land,
das nicht die eigene Nation ist, als Besucher aufgenommen zu werden. Die Auf-
nahme in einem fremden Land stellt allerdings keinen (moralischen oder politi-
schen) Anspruch dar, den das Individuum generell geltend machen konnte. So-
mit kdnnen Staaten die Einreise eines Besuchers prinzipiell untersagen, unter ei-
ner Ausnahme allerdings, wenn dessen Leben bedroht ist:

»[D]a bedeutet Hospitalitdt (Wirtbarkeit) das Recht eines Fremdlings, seiner Ankunft auf
dem Boden eines andern wegen, von diesem nicht feindselig behandelt zu werden. Dieser

kann ihn abweisen, wenn es ohne seinen Untergang geschehen kann.“ (Ebd.: 213).

Das Weltbiirgerrecht stellt eine ,,notwendige Ergénzung des ungeschriebenen
Kodex, sowohl des Staats- als Volkerrechts zum 6ffentlichen Menschenrechte
iiberhaupt, und so zum ewigen Frieden* (ebd.: 216) dar. In anderen Worten, es
besteht im Wesentlichen in einem Recht, das parallel zum Recht des Staates

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 221

bzw. zum Volkerrecht Individuen zuzusprechen ist, die sich im transnationalen
Raum bewegen.

Besuchsrecht bedeutet bei Kant, dass einem sogenannten Fremdling der Zu-
tritt zu einem Land nicht verwehrt werden darf, sofern dieser friedliche Absich-
ten hegt. Gleichwohl kann er abgewiesen werden, sofern keine humanitiren
Griinde, etwa in Form der Gefahr seines ,,Untergang[s]“ (ebd.: 213), dagegen
sprechen. Kant selbst betont, dass es sich bei dem Besuchsrecht nicht um ein
Gastrecht handelt, als das es allerdings in der Rezeption hdufig missverstanden
wurde. Das Besuchsrecht leitet sich aus dem urspriinglich gemeinsamen Besitz
am globalen Erdboden ab. Erldutert wird dieses Argument anhand des in der Me-
taphysik der Sitten hergeleiteten subjektiven Rechts, des ,,suum®, das von Kant
aufgeteilt wird einerseits in ein inneres Recht im Sinne der angeborenen Freiheit,
die sich im Besitz des eigenen Korpers und der natiirlichen Ehre ausdriickt, und
andererseits in ein dufBeres, also erworbenes Recht (Privatrecht) (vgl. Kant
1977b: 345, 346; Brandt 2004: 143, 144). Aus dem Besitz am eigenen Korper
folgt ndmlich, dass jeder Mensch einen Ort auf der Welt haben miisse: ,,Alle
Menschen sind urspriinglich (d.i. vor allem rechtlichen Act der Willkiir) im
rechtméBigen Besitz des Bodens, d.i. sie haben ein Recht, da zu sein, wohin sie
die Natur, oder der Zufall (ohne ihren Willen) gesetzt hat.“ (Kant 1977b: 373)
Die Aufteilung des Erdbodens in staatliche Territorien kann dieses urspriingliche
Recht nicht vollstidndig trumpfen, weshalb ein Besuchsrecht Fremden prinzipiell
zu gewihren sei. Gleichwohl kann der Staat es, wie bereits erwihnt, aufgrund
seiner Souverdnitit durchaus einschrianken. Kant vertraut jedoch ganz offenkun-
dig darauf, dass Staaten ein Interesse an dem Besuch von Fremden haben. Im 18.
Jahrhundert waren dies vornehmlich Handelsreisende, und vom Handelsgeist
verspricht sich Kant eine friedenstiftende Wirkung, weil er den in der dkonomi-
schen Zielverfolgung verkorperten Eigennutz als auf Wechselseitigkeit beruhen-
den ansieht. Dabei libersieht er jedoch geflissentlich, dass auf etlichen Kontinen-
ten des Globalen Siidens genau aus solchermaBen 6konomisch motivierten Ge-
biets- und Rohstoffanspriichen die von ihm moralisch verurteilte Kolonisierung
ebenso wie die mit ihr einhergehende Versklavung unzdhliger Menschen auf der
Tagesordnung steht. Seine moralische Verurteilung kolonialistischer und imperi-
alistischer Handlungen resultiert aus der Annahme, dass sich das Hospitalitéts-
recht allein auf eine Befugnis fremder Ankommlinge ,,auf die Bedingungen der
Moglichkeit, einen Verkehr mit den alten Einwohnern zu versuchen* (Kant
1977d: 213, Herv. i. Orig.), erstreckt. Die Wahrscheinlichkeit herrschaftsbezo-
gener und gewaltformiger Implikationen wirtschaftlicher Interessen wird hinge-
gen von Kant ausgeklammert. Dem angeblich so friedlich-unschuldigen Han-
delsgeist schreibt Kant iiberdies eine Natiirlichkeit zu, die von staatlich definier-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | Grenzen der Menschenrechte

tem, d.h. willentlich gesetztem, Recht akzeptiert werden muss. Zum einen be-
dient er sich hierbei einer zeittypischen anthropologischen Erlduterung, wenn
von einem naturgegebenen wechselseitigen Eigennutz die Rede ist, zum anderen
einer phanomenologischen, da in der Tat Handelswege notwendigerweise territo-
rieniibergreifend sind. Beide Argumentationsstringe zielen jedenfalls weniger
darauf ab, ein individuelles Recht zu begriinden, als vielmehr die mutmaBlich
befriedende Funktion des Besuchsrechts hervorzuheben. Mit beiden Argumenta-
tionsstringen werden zudem Okonomisch motivierte Interaktionen zwischen
Staaten und Individuen, die in der Regel auf Handelvertrdgen beruhen, entpoliti-
siert. Das Recht auf Hospitalitdt erweist sich letztendlich als ein {iberhaupt nur
auf eine bestimmte, exklusive Personengruppe zutreffendes und anwendbares
Recht, das eher moralischen Charakter hat. Hinzu kommt, dass Kants Verortung
des Besuchsrechts im Friedensdiskurs dem Weltbiirgerrecht einen instrumentel-
len Beigeschmack gibt, da es kein Recht auf individuelle grenziiberschreitende
Freiziigigkeit darstellt, sondern ein Recht, das vornehmlich zum Zwecke zwi-
schenstaatlichen Friedens zu gewihren ist. Nun mag Frieden durchaus kein hoch
genug zu schitzendes Gut sein. Dennoch verfiigt das kantische Weltbiirgerrecht
nicht iiber das Potential, im Sinne eines menschenrechtlich begriindeten, univer-
sal giiltigen Biirger innenrechts gelesen zu werden, das sdmtlichen Individuen
des Globus zugesprochen wiirde. Es gilt nur fiir Menschen, die nicht die Absicht
haben, ihren Aufenthalt l&nger als nur fiir ,einen Besuch® in einem fremden Land
zu gestalten. Und obwohl es sich bei dem Besuchsrecht tatsdchlich um ein kos-
mopolitisches Recht handelt, das dem Aufbau einer geeinten politischen Welt
dient — was fiir Kant keinesfalls gleichbedeutend mit einem Weltstaat ist —, ist es
gerade dieser kosmopolitische Aspekt, der in der heutigen Rezeption des kanti-
schen Ansatzes zu Missverstdndnissen fiihrt. Daher ist zu betonen, dass es Kant
beim Weltbiirgerrecht nicht um ein Gastrecht, sondern um ein Recht auf allge-
meine Gastfreundlichkeit geht. Das bedeutet, dass Kant ein universales Recht auf
das Betreten fremden Bodens ohne zeitliche Begrenzung keinesfalls vorsieht. Im
Gegenteil, seine Formulierung ist unmissverstindlich, so lautet die Unteriiber-
schrift des entsprechenden Dritten Definitivartikels, in dem das Weltbiirgerrecht
erldutert wird, wie bereits oben zitiert: ,,Das Weltbiirgerrecht soll auf Bedingun-
gen der allgemeinen Hospitalitit eingeschriankt seyn.” (Kant 1977d: 213, Herv.
i. Orig.)'¢

16 Das kantische Besuchsrecht stellt somit den einzigen Inhalt des Weltbiirgerrechts dar,
es kann weder fiir eine aktuelle Interpretation des Asyl- noch eines Aufenthaltsrechts
in Anspruch genommen werden (vgl. Colliot-Thélene 2011: 148; Simmons 1998).

Abgesehen davon, dass das Ansinnen, ein Weltbiirger innenrecht im Kontext von

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 223

In der doppelten Absicht, zum einen Kants Engfiihrung des Weltbiir-
ger_innenrechts auf ein global zu respektierendes Besuchsrecht zu vermeiden,
zum anderen ein globales Biirger innenrecht als echtes subjektives Recht zu
konzipieren, entwirft Catherine Colliot-Théléne die Idee einer ,Demokratie ohne
Demos‘ (vgl. Colliot-Théleéne 2011). Thr Ansatz ist dabei durchaus im Anschluss
an die in Kap. 6.1 diskutierte Idee einer Demokratie als Praxis zu verstehen. Im
Mittelpunkt der Ausfithrungen zu einer weltweiten Biirger innenschaft steht die
Konzeptualisierung eines entsprechenden politischen Subjekts globaler Demo-
kratie. Zunéchst kritisiert Colliot-Théléne an der zeitgendssischen Debatte iiber
das Verhiltnis von Menschenrechten und Demokratie, dass die Frage nach dem
politischen Subjekt falsch gestellt sei, solange dieses vornehmlich in Kollektiven
wie der Nation, dem Demos oder dem Nationalstaat verortet werde. Die Fokus-
sierung auf Kollektive, die dariiber hinaus in ihrer historischen Entwicklung
ebenso wie in ihrer konzeptuellen Konstruktion durchaus skeptisch zu betrachten
seien, verhindere eine Auseinandersetzung mit deren internen Spannungen und
Widerspriichen in Bezug auf die Exklusion von bestimmten Individuen oder
Gruppen von Individuen. Thr zentrale These bezieht sich hingegen darauf, dass
sich das moderne politische Subjekt einer begrifflichen Zuordnung zur Gemein-
schaft entziehe (Colliot-Théléne 2011: 9, 193ff.).!” Colliot-Théléne entkoppelt
den Status des politischen Subjekts radikal von der Mitgliedschaft zu einer defi-
nierten politischen Gemeinschaft, indem sie argumentiert, dass keine begriffliche
Notwendigkeit dafiir vorliegt, das politische Subjekt als Akteur in einer demo-
kratischen Praxis auf die Zugehorigkeit zu einem bestimmten Demos festzulegen
und damit auf das Kriterium der Mitgliedschaft zu reduzieren. Diese Annahme

Asyl- oder Aufenthaltsrecht zu verorten, auch unabhéngig von Kant als wenig weiter-
fiihrend fiir den hier interessierenden Kontext zu erachten ist, beziehen sich Asyl- und
Aufenthaltsrecht stets auf eine definierte politische Gemeinschaft, die iiber die Ge-
wihrung entsprechender Rechte, an dieser Gemeinschaft temporér oder auf Dauer im
Sinne einer nicht-vollumfanglichen, sondern eingeschriankten Mitgliedschaft teilzuha-
ben, entscheidet. Wie bereits in den Teilkapiteln 3.3, 5.1, 5.2 und 5.3 thematisiert,
konterkariert die normenhierarchische Prioritdt des Kollektivs jedoch in begriindungs-
theoretischer Hinsicht die Idee subjektiver Rechte. Uberdies werden die Betroffenen
auf eine bestimmte Identitit als Auslédnder in reduziert, ohne dass ihre tatsdchlichen
vielfdltigen Interessen und Affiliationen sowie ihre eigenen Selbstzuschreibungen —
eventuell gar ein bestehendes oder beabsichtigtes ,Gefiihl der Zugehorigkeit® — in Be-
zug auf das Zielland ihrer Migration beriicksichtigt werden (vgl. Kostakopoulous
2009: 287).
17 Vgl. dazu ausfiihrlicher Martinsen 2015a.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | Grenzen der Menschenrechte

einer konzeptuellen Unabhingigkeit von politischem Subjekt und Zugehorigkeit
konfligiert allerdings, darauf wurde schon mehrfach hingewiesen, mit der Idee
demokratischer Selbstregierung, fiir die nach herkdémmlichem Verstindnis die
Zugehorigkeit der Beteiligten zu einer wie auch immer definierten politischen
Gemeinschaft bedeutsam ist. Ich habe jedoch bereits gezeigt, dass das Konzept
der Zugehorigkeit vor allem insofern problematisch ist, als die Unterscheidung
zwischen Zugehorigen und Nicht-Zugehorigen zum Dreh- und Angelpunkt des
Zugangs zur politischen Teilhabe gemacht wird. Unter den Bedingungen natio-
nalstaatlicher Souverénitit bedeutet die Differenzierung zwischen Staatsbiir-
ger_innen und Nicht-Staatsbiirger innen einen Unterschied ums Ganze hinsicht-
lich der Moglichkeit zur Mitwirkung an demokratischen (Entscheidungs-)Pro-
zessen. Nachdem (ménnliche) Arbeiter und schlieBlich Frauen im Laufe der his-
torischen Kédmpfe um Gleichberechtigung beziiglich des Rechts auf politische
Teilhabe erfolgreich waren, hat der Status der Ausldnder_in bis heute dem Pro-
zess einer Angleichung von Rechten widerstanden. Die Unterscheidung zwi-
schen Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit ist im Hinblick auf das Recht poli-
tischer Teilhabe eine fundamentale. Das Recht auf Mitgestaltung der politischen
Angelegenheiten erweist sich aufgrund seiner Abhdngigkeit von einer Staatsbiir-
gerschaft bereits historisch als ein oligarchisches Gut (vgl. Kostakopoulou 2009:
276ff.) und zeitigt nun global gesehen Auswirkungen, die, wie bereits in Kap.
4.1 thematisiert, als Apartheid bezeichnet werden konnen (vgl. Balibar 2004a:
43f., 121ff.; Hayden 2009: 80). Die konzeptuelle Unterscheidung zwischen Men-
schen- und Biirger innenrechten fiihrt zudem dazu, dass sich unter den Bedin-
gungen nationalstaatlicher Souverdnitdt sogar Menschenrechte fiir bestimmte
Personengruppen als faktisch wirkungslos erweisen. Fiir Fliichtlinge, Staatenlose
und undokumentierte Migrant_innen steht in vielen Féllen das nackte Uberleben
auf dem Spiel, wie es die Fliichtlingskatastrophen auf dem Mittelmeer offenba-
ren (vgl. u.a. Heck 2011; Kopp 2011).'® Die Abschottung vieler Lander des Glo-
balen Nordens bzw. Westens gegeniiber Migrierenden gerdt somit in krassen
Widerspruch zumindest zu dem universalen normativen Anspruch der Men-
schenrechte. Sowohl die gegenwértige Demokratietheorie als auch der Men-

18 Im Einzelnen modgen sich die Aussichten in Bezug auf einen legalen Status im Ziel-
land und verbesserte Lebensbedingungen der genannten Personengruppen unterschei-
den. Hier geht es um den Umstand, dass bestimmte zentrale Bereiche eines men-
schenwiirdigen Lebens wie z.B. ein gesicherter Aufenthalt, eine angemessene Ge-
sundheitsversorgung sowie soziale und vor allem politische Rechte fiir die Mehrzahl
der Betroffenen von Migration, Flucht oder Staatenlosigkeit mehr oder weniger unzu-

ginglich bleiben.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 225

schenrechtsdiskurs muss sich nach Ansicht von Colliot-Théléne daher mit den
Exklusion begiinstigenden Implikationen des Begriffs der Volkssouverdnitét
stirker auseinandersetzen. Solange, wie dieser sich ,,s0 hartnickig halt* (Colliot-
Théléne 2011: 190), sei etwa das Problem der Rechte fiir Ausldnder_innen in-
nerhalb von Nationalstaaten nicht im Rahmen einer Menschenrechtstheorie zu
16sen, da der Rekurs auf ein Kollektiv wie den Demos immer schon die Exklusi-
on ,der Anderen‘ beinhalte. Zugleich warnt Colliot-Théléne jedoch davor, das
demokratische Volk fiir seine territoriale und konzeptionelle Abgeschlossenheit
verantwortlich zu machen. Sie geht davon aus, dass sich die rechtliche Kodifi-
zierung des Unterschieds zwischen Staatsbiirger in und Ausldnder in nicht
zwangslaufig aus der Demokratie ergibt. Die Ausschlussmechanismen von Nati-
onalstaaten (bzw. supranationalen Gebilden wie der EU) griinden nicht in der
Demokratie, sondern, umgekehrt, das Demokratieverstdndnis erhilt erst durch
die Exklusionspraxis von Staaten seine Engfiihrung mit einem begrenzten De-
mos (vgl. ebd.: 194). Mit Colliot-Théléne ist daher vielmehr ,,anzuerkennen,
dass allein die Forderung nach Gleichheit der Rechte die gemeinschaftszentrierte
Logik aufbricht, die das Postulat des souverdnen Volkes beinhaltet (ebd.: 195-
196). Statt in der Bildung eines nach auflen sich begrenzenden Kollektivs wiirde
der Sinn moderner Demokratie im Kampf fiir gleiche Rechte aller Individuen
verortet werden — und dies unabhéngig von nationalstaatlicher Zugehorigkeit.
Der Kampf um gleiche Rechte aller setzt keinen Demos, keine begrenzte Ge-
meinschaft, kein identitétsstiftendes Kollektiv voraus. Er ist herausgelost aus ei-
nem nationalstaatlichen Rahmen, der lediglich eine historische Erscheinungs-
form und in begrifflicher Hinsicht nicht konstitutiv fiir eine demokratische Pra-
xis ist (vgl. Kap. 6.1). Eine solchermafBlen verstandene ,,Demokratie ohne Volk*
(Colliot-Thélene 2011) bedeutet allerdings nicht ein Verschwinden demokrati-
scher Akteur innen. Vielmehr bedeutet sie, dass der Kreis der politischen Sub-
jekte nicht auf einen begrenzten Demos festgelegt wird. Die Wendung ,Demo-
kratie ohne Volk* steht somit fiir ein Nachdenken tiber das Politische, das an-
schlussfihig fiir Uberlegungen zu globalen Biirger innenrechten und transnatio-
naler Demokratie ist. Der Fokus richtet sich ndmlich auf die Figur des individu-
ellen Rechtssubjektes, das die Nachfolge der Nation bzw. des Demos antritt. Je
mehr Bedeutung die Figur des Rechtssubjektes fiir das Verstindnis von Demo-
kratie erhilt, desto mehr verliert die Fiktion der Selbstgesetzgebungsidee an
Glaubwiirdigkeit (vgl. ebd.: 29f). Die Etymologie des Demokratiebegriffs
scheint Colliot-Thélénes Ansatz Liigen zu strafen. Doch sollte nicht vergessen
werden, dass es in programmatischer Hinsicht zwei historische Errungenschaften
sind, die groBere Relevanz fiir ein addquates Verstindnis moderner demokrati-
scher Partizipation haben als die Idee der ,Herrschaft® (,kratia‘) eines Volkes

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | Grenzen der Menschenrechte

(,demos®). Den individualitdts- und pluralititsvergessenden Konnotationen des
Begriffs Demos, die in dem hier zu untersuchenden Feld als problematisch ein-
zustufen sind, stehen zum einen der historischen Errungenschaft der Idee der
Gleichheit der Individuen (vgl. Menke 2000), zum anderen der seit dem 18.
Jahrhundert aufkommenden und seitdem nachhaltigen Idee subjektiver Rechte
gegeniiber.

Die Herausbildung eines subjektiven Rechtsverstéindnisses ist eines der mar-
kanten Merkmale der Moderne. Max Weber, darauf wurde in Kap. 2.3 bereits
eingegangen, erldutert die Etablierung der Figur des Rechtssubjekts anhand von
zwei Faktoren, zum einen anhand der grundlegenden Verdnderung der politi-
schen Ordnung, bei der das stindebezogene Geflecht vielféltiger intermedidrer
Rechte und Pflichten durch den modernen Staat, der sich das zentralistische Ge-
waltmonopol aneignet, ersetzt wird (vgl. Weber 1980: 971f.).

Ungeféhr zeit-, aber nicht deckungsgleich spielt der zweite Faktor, die Ent-
stehung der biirgerlich-gesellschaftlichen Sphire, die sich von den mittelalterlich
geprigten Regulierungskréften 16st, eine entscheidende Rolle. Hier bildet sich
eine Sphiére aus, in der die Freiheit der Individuen, vornehmlich, um wechselsei-
tige Privatvertridge abzuschlieBen, staatlichen Schutzes bedarf. Es ist jedoch auch
genau diese zweigleisige Entwicklung, die im Zusammentreffen der Schutzrech-
te fiir Biirger durch den Staat eine Doppeldeutigkeit in die Figur subjektiver
Rechte einschreibt, die bis heute bestimmend ist (vgl. Menke 2009: 2). Exempla-
risch zeigt sie sich an der ,,unaufgeldsten Spannung im Verstdndnis rechtlich
verbiirgter Freiheit”, die schon bei Kant im Begriff des Rechts insofern besteht,
als hier die Idee verniinftiger Autonomie und der Begriff privater Willkiir ,,hart
aufeinander[treffen] (ebd.; vgl. auch Habermas 1994: 142f.). Es ist die Span-
nung zwischen dem Aspekt des Potentials zur Ermdchtigung der Individuen
durch subjektive Rechte einerseits, die sich in unterschiedlichen Formen der
Teilnahme an sozialen Praktiken ausdriicken kann, und dem Aspekt der Abwehr
duBerer Bemichtigungen andererseits. ,Erméchtigung durch subjektive Rechte’
bedeutet hierbei die Mdéglichkeit der Inanspruchnahme eines Rechtstitels, der in
einer Verpflichtung anderer — und zwar asymmetrisch, nicht wechselseitig! — re-
sultiert. In ein Spannungsverhdltnis tritt das Rechtssubjekt als soziales Mitglied
der Gesellschaft mit dem privaten Individuum, dessen Freirdume gegen Zugriffe
seitens anderer Individuen und insbesondere seitens des Staates geschiitzt wer-
den sollen (vgl. Menke 2009: 2f.).

Die Figur des Rechtssubjekts versucht nun Colliot-Théléne trotz deren inha-
renten Spannung zwischen Erméchtigung und privater Willkiir fiir die Debatte
iiber ein Konzept weltweiter Biirger innenrechte fruchtbar zu machen. Thre
Grundannahme besteht darin, dass das Rechtssubjekt mit der Figur des politi-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 227

schen Subjekts zu identifizieren sei. Da es ihrer Ansicht nach keinen begriffli-
chen Grund fiir die Herleitung des politischen Subjekts aus einem vorab definier-
ten Kollektiv gibt, kann dieses als unabhéngig von einer Zuordnung zur Gemein-
schaft verstanden werden. Politische Teilhabe ist der Inbegriff des Rechts des
politischen Subjekts. Doch steht Teilhabe in dieser Lesart dem Subjekt per se zu
und wird ihm nicht erst durch ein Kollektiv verlichen. Gewdhnungsbediirftig ist
daher auch die entsprechende Schlussfolgerung aus diesen Annahmen — denn
wenn das Recht nicht etwas qua Mitgliedschaft Gegebenes ist, bedeutet dies
wiederum, dass es sich die Gewdhrung seines Rechts erkdimpfen bzw. im Fall,
dass es liber dieses bereits verfiigt, aktiv bewahren muss. Biirger in ist demnach
der Mensch, ,,der aktiv wird, um seine Rechte zu verteidigen oder neue zu er-
streiten* (Colliot-Théléne 2011: 233). Fiir Colliot-Théléne stellt diese Interpreta-
tion der Figur des politischen Subjekts die einzig angemessene unter den Bedin-
gungen einer zunehmenden Aushohlung von nationalstaatlicher Souverdnitét
dar. Sie ist dabei der Auffassung, dass sich die moderne Demokratie in Zukunft
stirker als je mit der Idee des Rechtssubjekts verbinden werde und daher ent-
sprechend das vorherrschende Demokratieverstindnis unweigerlich einer ,,tief
greifenden Revision® (ebd.: 14) zu unterziehen sei. Und dies, obwohl die Vo-
raussetzung fiir dessen Herausbildung, ndmlich das Rechtssetzungsmonopol des
Staates, im Zuge der Transnationalisierung von Recht und Souverinitét bereits
am Verschwinden ist. Mit dieser These bezieht Catherine Colliot-Théléne nicht
nur gegen die in der franzdsischen Diskussion des ausgehenden 20. Jahrhunderts
hiufig anzutreffende republikanistische Argumentationslinie Stellung, der zufol-
ge der ,Wert‘ von Demokratie vor allem in der ,Gemeinschaft® liege — sei es nun
in der Gemeinschaft des Staates (wie z.B. bei Hegel) oder in der der Biir-
ger_innen (wie z.B. bei Rousseau). Sie geht so weit, zu argumentieren, dass der
Sinn von Demokratie nicht in erster Linie oder gar ausschlieBlich in der soge-
nannten Herrschaft des Volkes bestehe. Threr Auffassung nach liegt der Sinn von
Demokratie in der politischen Verwirklichung einer Gleichheit vor dem Gesetz.
Dabei sei jedoch zu beachten, dass Gleichheit vor dem Gesetz nichts Vorfindli-
ches sei, sondern etwas, um das immer wieder gekdmpft und gerungen werden
miisse (vgl. Colliot-Théléne 2009b: 236, 2011: 90 sowie 2005). Dieser Kampf
um Gleichheit sei im Grunde genommen gleichbedeutend mit dem Kampf um
den Status, ein politisches Subjekt zu sein.

Mit der Bezeichnung ,Kampf um gleiche subjektive Rechte® ist bereits Col-
liot-Thélenes demokratietheoretische Programmatik in wenigen Worten umris-
sen, sie wird jedoch nur verstindlich, wenn die historische Bedeutung der Figur
des Rechtssubjekts herausgestellt werden kann. Die Figur des Rechtssubjekts hat
nach Colliot-Thélénes Auffassung ein Element in die Politik eingefiihrt, das zur

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | Grenzen der Menschenrechte

tief greifenden Anderung von Herrschaftsstrukturen beitrug. Die Herausbildung
der Rechtssubjekt-Figur, die im Zusammenhang mit der Etablierung des moder-
nen Nationalstaats stattfand, hatte die Demontage des bis dahin bestehenden
Rechtspluralismus zur Folge, der zuvor gro3e Unterschiede in der Gewéhrung
von Rechten und Privilegien gegeniiber Personen zugelasen hatte. Im Gegensatz
zu feudalistischen und regionalen Auspragungen des Rechts kommt der Status
des modernen Rechtssubjekts jedem Menschen zu. Colliot-Thélene betont hier-
bei, dass die Loslosung des politischen Subjektstatus von feudalen Privilegien
zwar im Rekurs auf den durchaus problematischen Begriff der menschlichen Na-
tur begriindet worden sei, dass das Rechtssubjekt als politisch relevante Figur je-
doch vielmehr ein ,,Produkt der Geschichte* (Colliot-Théléne 2011: 219) selbst,
namlich der Zerschlagung stindischer Rechte durch die Macht des Staates, sei.
Die Gleichheitsidee, die dem Begriff des Rechtssubjekts zugrunde liege, komme
auch dem modernen politischen Subjekt zu: Das Besondere an der modernen
Konzeption des politischen Subjekts sei es, dass sie sich ableite ,,von dem Indi-
viduum, das als solches befugt ist, Rechte geltend zu machen (Colliot-Thélene
2011: 219, Herv. d. Verf.). Die entscheidende Bedeutung erhilt der Demokratie-
begriff somit nicht durch die ,Herrschaft des Volkes‘, wie der etymologische
Wortsinn es nahezulegen scheint, sondern durch die Fokussierung auf das Indi-
viduum in seiner Eigenschaft als Rechtssubjekt. Demokratie werde erst dann
richtig verstanden, wenn sie als Austragung von Auseinandersetzungen um die
Verwirklichung bestimmter Rechte von Individuen aufgefasst werde (vgl. ebd.:
91, 176ff. u. 218ff.). Die Emphase gegeniiber der Idee der Volkssouverénitit,
wie sie bei etlichen Theoretiker innen im Kontext der franzésischen Revolution
und in deren Vorfeld anzutreffen ist, teilt Colliot-Théléne keineswegs, sie hélt
sie vielmehr fiir heutzutage iiberholt (vgl. ebd.: 28). Das Konzept der Selbstge-
setzgebung durch das Volk betrachtet sie dabei durchaus mit historischem Inte-
resse, war doch die Profilierung der Idee, dass das ,Volk® anstelle eines Monar-
chen oder einer aristokratischen Elite das politische Geschehen bestimmt, fiir
den Prozess der Uberwindung feudaler Herrschaftsstrukturen maBgeblich. Prob-
lematisch am Begriff der Volkssouverdnitét ist in ihren Augen allerdings die
konzeptuelle Verkniipfung des Rechts auf politische Partizipation mit der Idee
der Zugehorigkeit zu einem bestimmten (Staats-)Volk. Insbesondere die klassi-
sche Sicht auf den Gesellschaftsvertrag als Ursprungsmoment der Konstituie-
rung eines souverdnen Volkes lege zudem zu viel Gewicht auf den Aspekt der
Selbstregierung und vernachlédssige dabei die Bedeutung der Gleichheit vor dem
Gesetz. Zentral fiir Colliot-Thélénes Interpretation der Demokratie als Gleichheit
der Rechtssubjekte ist daher der Gedankengang Immanuel Kants: Gleiche Frei-
heit fiir alle wird hier als der eigentliche Sinn des Gesellschaftsvertrags und da-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 229

mit als das einzige Kriterium fiir die Legitimitét von Gesetzen verstanden (vgl.
ebd.: 97f. sowie Kant 1977b: 345f.). Andersherum gewendet ist gleiche Freiheit
allein im Status des Rechtssubjekts verbiirgt, das begrifflich unabhéngig von ei-
nem (vorgingigen) Kollektiv gefasst wird."

Wenn Colliot-Théléne heute, 200 Jahre spéter, alles daran setzt, die Ver-
kniipfung von Volkssouverdnitdt und Demokratie wieder zu entzerren, dann liegt
der Grund in der historischen Kontingenz der Verbindung von Demokratie, Na-
tion und Staat. Die Verschrankung von politischer Teilhabe und Staatszugeho-
rigkeit wurde durch das Aufkommen des modernen Staates begiinstigt — er fun-
gierte erfolgreich als Garant fiir die Gewahrung genau jener subjektiven Rechte
von Individuen, die Colliot-Théléne als zentral fiir eine Demokratieform unab-
hingig vom Staat ansieht. Historisch gesehen geht die Errungenschaft der sub-
jektiven Rechte tatsdchlich einher mit der Profilierung der Idee eines ,Staats-
volks‘, die sich umso rascher etablierte, wie in ihr das Potential einer Verwirkli-
chung der emanzipativen Vorstellungen freier und gleicher Individuen in Form
eines kollektiven Entschlusses, sich selbst Gesetze zu geben, entdeckt wurde.
Die Texte der Revolutionszeit gelten in der Politischen Ideengeschichte als
wichtige Wegbereiter fiir die nachhaltige Ausgestaltung der Idee demokratischer
Volkssouverdnitdt. Anhand von ausgewihlten Texten, etwa Maximilien Robe-
spierres oder auch des Marquis d’Argenson (vgl. D’Argenson 1985), versucht
Colliot-Théléne aufzuzeigen, dass es in der Zeit des ausgehenden 18. Jahrhun-
derts gleichwohl einen Schliissel fiir ein alternatives Verstindnis von Demokra-
tie gibt: Im Unterschied zur Idee der Selbstregierung durch das Volk liege dieser
im Begriff der Gleichheit im Sinne voller Biirgerrechte. Nach Colliot-Théléne
lasst sich Demokratie somit weniger als bestimmte Herrschaftsbeanspruchung
eines Volkes (im Sinne eines Herrschaftsanspruchs der Vielen im Gegensatz zu

19 Aus genau diesem Grund ist die kantische Konzeption des Rechtssubjekts fiir Colliot-
Thélénes Demokratieversténdnis so entscheidend: Wihrend in der rousseauschen Les-
art das Moment der Volkssouverédnitéit konstitutiv fiir die Begriindung legitimer Zu-
schreibung von Rechten ist, betrachtet Kant diese als davon losgelost. Der wesentliche
Unterschied zwischen beiden Ansétzen besteht jedoch darin, dass Rousseau aufgrund
seiner Fokussierung auf das Kriterium der Volkssouverénitét die Differenz zwischen
dem realen und dem — fiktiv gesetzten — souverdnen Volk mithilfe der Vorstellung ei-
ner Ursprungsvereinigung in Form einer Unterwerfung unter die volonté générale zu
eliminieren sucht. Fiir Kant hingegen sei die Differenz zwischen Real- und Fiktivvolk
nicht erheblich, da fiir ihn das Kriterium einer legitimen Staatsform in der formalen
Gleichheit der Rechtssubjekte liegt.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | Grenzen der Menschenrechte

dem der Wenigen) denn als allgemeine Offnung des Status voller Biirgerrechte
fiir alle begreifen (vgl. Colliot-Théléne 2011: 72ft.).

Colliot-Thélene schaut also auf die Anfange der Diskussion um die Bedeu-
tung der Demokratie in der Absicht zuriick, hier auf einen bislang wenig beach-
teten Zusammenhang zwischen Demokratie und Rechtssubjektfigur aufmerksam
zu machen, den sie fiir ihre eigene Lesart fruchtbar zu machen beansprucht. Ge-
nerell ist beim Rekurs auf Autoren des 18. Jahrhunderts sicherlich zu beachten,
dass weder Kant noch Rousseau von ,Demokratie‘ im heutigen Versténdnis, also
in einem von einer liber mehrere Jahrzehnte bestehenden rechtsstaatlichen Praxis
geprigten Verstindnis, sprechen, wenn es um die Frage nach der Gestalt und der
Auspragung der Herrschaftsform einer politischen Gemeinschaft geht. Beide
verwenden den fiir ihre Zeit typischen Begriff der ,Republik‘, also einen Termi-
nus, der einen biirgerlich-rechtlichen Zustand benennt. Genau diesen Bedeu-
tungsgehalt, ndmlich die Markierung eines Rechtsstatus, aus dem das politische
Subjekt hervorgehen kann, meint Colliot-Théléne nun enger an den Begriff der
Demokratie kniipfen zu kdnnen, als es die Mehrheit der heutigen Demokratieauf-
fassungen vorsieht, die eher die konzeptuelle Verschrankung des Demokratiebe-
griffs mit der Idee der Volkssouverénitét beinhalten. Ja, ihre Argumentation gip-
felt in der Aussage, dass ,,dem Begreifen der Realitit moderner Demokratien
hauptséchlich die Idee der Selbstgesetzgebung entgegensteht™ (ebd.: 15).

Das Erfordernis eines Kampfes der politischen Subjekte um Rechte verweist
auf einen weiteren Aspekt, der fiir die Konzeption einer Demokratie ,ohne Volk*
relevant ist: Es ist die Offnung, die durch Demokratie erreicht wird. Der eigent-
liche Clou einer vom Volksbegriff entkoppelten Demokratie besteht fiir Colliot-
Théléne — iibrigens ebenso wie fiir Lefort oder Ranciére — ndmlich darin, dass
Demokratie einen 6ffnenden statt abschlieBenden Charakter erhélt. Diese Auf-
fassung beruht, wie bereits erldutert, auf der Ansicht, dass Demokratie eine be-
stimmte Praxis verkorpert — und damit nicht lediglich ein Produkt der Geschich-
te, sondern die Geschichte selbst darstellt. Dieser zweite Aspekt steht im Kontext
einer bestimmten Erwartungshaltung gegeniiber der Politischen Philosophie ins-
gesamt. Soll diese sich als kritisch erweisen, muss sie, so liee sich in Anleh-
nung an die genannten Autor innen sagen, durchaus den markanten Phdnome-
nen der Globalisierung Rechnung tragen konnen. Eines der entscheidendsten
Merkmale der Globalisierung ist die Aushohlung des nationalstaatlichen
Rechtsmonopols. Nachdem die ,,moderne Philosophie unzweifelhaft eine Philo-
sophie des souverdnen Staats gewesen* sei, miisse sie nun jedoch ihr begriffli-
ches und kriterielles Fundament iiberdenken. Wenn das politische Subjekt im in-
dividuellen Rechtssubjekt verortet wird, verlieren die Konzepte der Nation und
des Staates ihre prioritire Bedeutung und werden in den geschichtlichen Kontext

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 231

geriickt. Eine reflektierte Politische Theorie erhélt durch die derzeitigen ge-
schichtlichen Prozesse durchaus die ,,Mittel an die Hand, die Voraussetzungen
der Politik nach dem Ende des staatlichen Machtmonopols zu denken* (ebd.:
231).

Es mag an dieser Stelle eingewandt werden, dass die Eindringlichkeit, mit
der etwa Colliot-Théléne die regelrecht romantische Aufgabe eines globalen
Biirger innentums beschwort, gemeinsam fiir eine politische Gleichberechti-
gung, das heif3t fiir das Recht auf gleiche politische Teilhabe fiir alle, zu kidmp-
fen, befremdlich anmutet. Die Annahme einer kollektiv geteilten Zugehorigkeit
zu einem globalen Weltbiirger innentum erinnert an die historischen Varianten
eines ethischen bzw. kulturellen Kosmopolitismus, die zu Beginn dieses Teilka-
pitels vorgestellt wurden. Colliot-Théléne schreibt einem vermeintlich offenen,
nicht-exklusiven Kreis globaler Biirger innen eine nicht niher begriindete, mut-
maBliche Ubereinstimmung hinsichtlich einer normativen Beantwortung der
Frage nach der Offaung von politischen Gemeinwesen zu, die zumindest in em-
pirischer Hinsicht dahingestellt bleiben muss. Angesichts der verschiedenen
Angste, Hoffnungen und Erwartungen, die sich mit den Phinomenen der Globa-
lisierung verbinden, diirften die Einstellungen zur Frage einer Uberwindung der
nationalstaatlich organisierten Sphire, abhéngig von regionaler, kultureller und
sozialer Verortung, umso heterogener ausfallen. So zeugen sowohl die européi-
sche AuBlenpolitik als auch die staatlichen Politiken mehrerer europdischer Léin-
der eher von der Haltung der AbschlieBung gegeniiber ,Fremden‘ und Nicht-
Staatsbiirger innen sowie des Riickbezugs auf einen eng auf die nationale Zuge-
horigkeit zugeschnittenen Volksbegriff. Und auch auf der formaljuristischen
Ebene wird in vielen Landern auf ebenjenen Volksbegriff rekurriert, der von
Colliot-Théleéne kritisiert wird. In Deutschland werden z.B. Vorstdfe zu einer
Ausweitung des Wahlrechts fiir Nicht-Staatsbiirger innen vom Bundesverfas-
sungsgericht abgelehnt, indem argumentiert wird, dass laut Verfassungstext die
Staatsgewalt vom Volke ausgehe, von dessen Zugehorigkeit Nicht-Staatsan-
gehdrige ausgeschlossen seien.?

Demgegeniiber ldsst sich jedoch auf bestehende Bestimmungen einiger we-
niger Nationalstaaten verweisen, die Nicht-Staatsbiirger innen ein Recht auf po-
litische Teilhabe iiber die Grenzen kommunaler Politik hinaus gewéhren. In aus-
gewihlten skandinavischen Lidndern sowie in den Niederlanden kénnen Men-
schen auch ohne nationale bzw. EU-Staatsbiirgerschaft aktiv und passiv am poli-
tischen Prozess teilhaben, zumindest dann, wenn sie eine bestimmte Mindestau-

20 Vgl. Art. 20 Abs. 2 Satz 1 GG sowie BVerfGE Bd. 83 (1990), 39 (Abs. 25) und 50
(Abs. 53). Vgl. hierzu Benhabib 2008a.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | Grenzen der Menschenrechte

fenthaltsdauer in dem Land nachweisen konnen.?! Die Gewihrung hingt z.T.
von bilateralen Vertrdgen ab, d.h. die politische Partizipation wird nicht um-
standslos und inklusiv allen Ausldnder innen erlaubt, sondern haufig lediglich
bestimmten Gruppen von Auslidnder innen, die aus Staaten stammen, mit denen
es spezielle Abkommen gibt. Dennoch wird in diesen Fillen die Gleichheit vor
dem Gesetz iiber die Zugehdrigkeit zum (national definierten) Volk gestellt. Ob
die politische Inklusion von Nicht-Staatsbiirger innen iiber den Weg eines poli-
tischen Kampfes auf der StraBle oder iiber den Weg einer Verfassungstexténde-
rung vollzogen wird, wire aus Sicht Colliot-Thélénes vermutlich unerheblich.
Viel wichtiger wére wohl, dass die Politische Philosophie schon eine addquate
Menschenrechtskonzeption bereithilt, die fiir das Recht auf politische Partizipa-
tion offen ist.

6.3 EIN MENSCHENRECHT AUF DEMOKRATIE
— ABER WIE?

In den Jahren 1999, 2008 und 2011 gibt es innerhalb der Vereinten Nationen
Vorstofe, ein Recht auf Demokratie im Rahmen von UN-Resolutionen zu defi-
nieren.?? Diese VorstdBe verweisen auf eine Leerstelle im Menschenrechtskata-
log der Aligemeinen Erklirung der Menschenrechte (1948), die zum Teil, aber
nicht ausschlieBlich mit dem spezifischen historisch-politischen Entstehungskon-
text im Spannungsfeld der Sieger- und spiteren Blockméchte zu erkléren ist.
Wihrend der Jahre 1946 bis 1948 behandelte der Unterausschuss der Menschen-
rechtskommission im Zuge der Diskussion iiber den Entwurf fiir eine internatio-
nale Menschenrechtserkldrung die Frage, welche Regierungsform am besten zur
Beforderung von Menschenrechten geeignet sei (vgl. Morsink 1999: 59ft.). Eine
eindeutige Antwort war angesichts der weltanschaulichen und politischen Diffe-
renzen zwischen den politischen Michten nicht moglich. Innerhalb der Debatte
konnte sich offensichtlich nicht auf eine klare Vorgabe hinsichtlich einer demo-
kratischen Grundordnung von politischen Gemeinschaften, geschweige denn auf
ein unmissverstindliches Bekenntnis zu einem individuellen Recht auf demokra-
tische Teilhabe verstindigt werden. Ungeachtet des insgesamt als diplomati-

21 So konnen etwa in Schweden Nicht-Staatsbiirger_innen und Nicht-EU-Biirger_innen
nach drei Jahren Aufenthaltsdauer sowohl aktiv als auch passiv politisch partizipieren
(vgl. Bauer 2008: 4).

22 Vgl. CHR Res. 1999/57, ,Promotion of the right to democracy” (27.04.1999);
A/HRC/Res/8/5 (18.06.2008); A/HRC/RES/18/6 (13.10.2011).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 233

schen und diskurspolitischen Erfolg zu bezeichnenden Resultats einer gemein-
samen Erkldrung fiel das Ergebnis der entsprechenden Verhandlungen zwischen
den beteiligten Parteien daher — wenig iiberraschend — in Bezug auf den Status
demokratischer Mitbestimmung eher konturenlos aus. Zum einen findet sich im
Menschenrechtskatalog Art. 21 Abs. 1 AEMR (1948), der ein Recht des Indivi-
duums auf Gestaltung der 6ffentlichen Angelegenheiten innerhalb seines jewei-
ligen Landes formuliert. Hier ist jedoch nicht explizit von einem Recht auf De-
mokratie die Rede (vgl. Charlesworth 2013). Im Zusammenhang mit Rechten
und Pflichten des Individuums innerhalb der politischen Gemeinschaft themati-
siert Art. 29 AEMR (1948) zum anderen, dass allein ein Gesetz, das ,,die Aner-
kennung und Achtung der Rechte und Freiheiten anderer zu sichern und den ge-
rechten Anforderungen der Moral, der 6ffentlichen Ordnung und des allgemei-
nen Wohles in einer demokratischen Gesellschaft zu geniligen vorsieht, dazu be-
rechtigt sei, den Einzelnen Beschrinkungen aufzuerlegen.” Die Bezugnahme auf
eine demokratische Gesellschaft stellt jedoch eine recht weiche und unklare Be-
stimmung dar. Mit ihr ist kaum etwas {liber die konkrete Ausgestaltung der 6f-
fentlich-rechtlichen Ordnung eines politischen Gemeinwesens und erst recht
nichts iiber ein individuelles Recht auf demokratische Partizipation gesagt.

Umso mehr erstaunt das Fortbestehen der Leerstelle auch iiber die 1990er
Jahre hinaus, und die drei genannten Versuche, das Thema auf die politische
Agenda der Vereinten Nationen zu bringen, ist auch als Verweis auf ein wichti-
ges Desiderat in Bezug auf die Praxis der Menschenrechte zu lesen. Gleichwohl
wird dem Anliegen einer Verankerung eines Rechts auf Demokratie durchaus
auch mit einer gewissen Skepsis begegnet. Die Vorstellung eines regelrecht vor-
schriftsmédBigen Zwangs zur Demokratie mutet kontraintuitiv an, wie bereits in
der Einleitung angedeutet wurde (vgl. Peter 2015: 481). Gegner innen eines
Menschenrechts auf Demokratie sehen in ihm eine Gefahr fiir das Menschen-
recht auf Selbstbestimmung, das Vélkern die Wahl ihrer eigenen Verfassung und

23 Vollstandig lautet Art. 29 AEMR (1948): ,,1. Jeder hat Pflichten gegeniiber der Ge-
meinschaft, in der allein die freie und volle Entfaltung seiner Personlichkeit moglich
ist. 2. Jeder ist bei der Ausiibung seiner Rechte und Freiheiten nur den Beschrankun-
gen unterworfen, die das Gesetz ausschlieflich zu dem Zweck vorsieht, die Anerken-
nung und Achtung der Rechte und Freiheiten anderer zu sichern und den gerechten
Anforderungen der Moral, der &ffentlichen Ordnung und des allgemeinen Wohles in
einer demokratischen Gesellschaft zu geniigen. 3. Diese Rechte und Freiheiten diirfen
in keinem Fall im Widerspruch zu den Zielen und Grundsdtzen der Vereinten Natio-
nen ausgeiibt werden. www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.
2018).

12.02.2026, 08:38:31.


http://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf

234 | Grenzen der Menschenrechte

Entwicklung zuschreibt. Genau diese Wahlfreiheit wiirde durch ein Menschen-
recht aus Sicht etlicher Theoretiker innen unterminiert. Zwar konne diese Ge-
fahr durch ein richtiges Verstidndnis des Rechts auf Selbstbestimmung als Recht
auf Demokratie gebannt werden (vgl. Christiano 2015b), doch miisse dafiir die
Prioritdtenreihenfolge zwischen beiden Rechten geklart werden bzw. plausibili-
siert werden, dass diese im Idealfall miteinander identifiziert werden konnen. In
dieser Lesart wiirde das Recht auf Selbstbestimmung als Recht interpretiert, das
im Schutz gleicher Interessen an Demokratie griindet (vgl. Gould 2006; Alt-
man/Wellman 2009). Folgt man dieser Argumentation einer Ineinssetzung beider
Rechte, wodurch jeglicher Konflikt zwischen beiden ausgeschlossen wiirde, ent-
steht jedoch der Eindruck einer Tautologie — als ob ein Recht auf Demokratie
nur fiir ohnehin demokratisch verfasste Volker gilte (vgl. Peter 2015: 481).

In der Tat wird im Diskurs des Internationalen Rechts die Idee eines Men-
schenrechts auf Demokratie eher skeptisch betrachtet. In Bezug auf die genann-
ten VorstoBe seitens der Vereinten Nationen zeigt sich die Komplexitét der wi-
derstreitenden Auffassungen zwischen der Perspektive der normativen Politi-
schen Demokratietheorie und der Perspektive des Internationalen Rechts beson-
ders deutlich. Wird die Rolle der Menschenrechte generell darin verortet, Stan-
dards zur Beurteilung staatlichen Handelns und des Handelns von internationa-
len Institutionen bereitzustellen (vgl. Koskenniemi 2011), stellt sich die Frage,
worin genau der Standard eines Menschenrechts auf Demokratie bestehen konn-
te. Die Antwort héngt dabei entscheidend davon ab, ob die Idee eines Menschen-
rechts auf Demokratie als individuelles Recht auf demokratische Partizipation
oder als Recht auf kollektive Selbstbestimmung zu verstehen ist. Beide Varian-
ten sind, dies wurde bereits im Rahmen der Erlduterung verschiedener Facetten
des Verhiltnisses zwischen Menschenrechten und Demokratie (vgl. insb. Kap.
6.1) angedeutet, umstritten. So wird gegen eine Lesart des Menschenrechts auf
Demokratie im Sinne eines universalen Standards, der auf jeglichen nationalen
Kontext anzuwenden wire, eingewandt, dass der Fokus auf Nationalstaatlichkeit
die demokratischen Potentiale auf transnationaler Ebene ignoriert. Der eigentli-
che Konfliktpunkt liegt jedoch in der Kontroverse, inwiefern ein Menschenrecht
auf Demokratie als subjektives Recht des Individuums verstanden werden kdnne
(vgl. Steiner 2008). Aus Sicht des Internationalen Rechts boten die bislang vor-
liegenden Dokumente keinen Anlass zu der Annahme eines individuellen Rechts
auf Demokratie. Daher ignoriere die optimistische Lesart des UN-Menschen-
rechtsausschusses (Human Rights Committee, kurz HRC), der zufolge der Arti-
kel 25 IPBPR (1966) ,,at the core of democratic government based on the
consent of the people” (General Comment 25 on Article 25, 1996) liege, dass es
sich hier eigentlich nur um eine recht diinne Konzeption von Demokratie hande-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 235

le. Als diinn ist die Konzeption deshalb anzusehen, weil sie politische Partizipa-
tion im Wesentlichen als Recht des/der Staatsbiirger in auf Wahlen versteht.
Weder sei damit ein Recht auf demokratische Selbstbestimmung im starken Sin-
ne noch ein individuelles Recht auf Teilhabe an dieser demokratischen Selbstbe-
stimmung gemeint (vgl. Charlesworth 2013: 275).

Als ebenso diinn liest sich beispielsweise der Bezug auf Demokratie in der
Satzung des Europarats (EGMR-E 1) aus dem Jahre 1949, bestitigt sie doch le-
diglich

,ihre unerschiitterliche Verbundenheit mit den geistigen und sittlichen Werten, die das
gemeinsame Erbe ihrer Volker und von jeher die Quelle fiir Freiheit der Einzelperson, po-
litische Freiheit und Herrschaft des Rechts sind, jene Prinzipien, welche die Grundlage je-

der wahren Demokratie bilden.*2*

Und auch die Europdische Menschenrechtskonvention (EMRK)? des Jahres
1950 behandelt Demokratie nicht an zentraler Stelle, sondern als weder ausfiihr-
licher definierte noch ndher differenzierte Rahmenbedingung der Gewéhrung
von Menschenrechten innerhalb der Mitgliedstaaten des Europarates und der Eu-
ropdischen Union. Art. 10 und 11 EMRK (1950) beinhalten iibereinstimmend
mit der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte (1948) lediglich ein Recht

24 http://conventions.coe.int/Treaty/ GER/Treaties/Html/001.htm (24.11.2018).
25 https://www.echr.coe.int/Documents/Convention DEU.pdf (24.11.2018).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | Grenzen der Menschenrechte

auf Freiheit der MeinungsiuBerung?® und auf Versammlungs- und Vereinigungs-
freiheit®’.

Als etwas forciertere Lesart ldsst sich eventuell die Charta von Paris fiir ein

neues Europa (1990) begreifen. Sie sieht fiir die EU-Mitgliedstaaten die Aufga-
be vor, ,,die Demokratie als die einzige Regierungsform unserer Nationen aufzu-
bauen, zu festigen und zu stirken.“?® Und #hnlich schligt die Charter of the Or-
ganization of American States (OAS) vor, dass die Staaten ,,promote and consol-

26

27

28

Artikel 10 — Freiheit der MeinungsduBerung: ,,1. Jede Person hat das Recht auf freie
Meinungsduferung. Dieses Recht schliefit die Meinungsfreiheit und die Freiheit ein,
Informationen und Ideen ohne behdrdliche Eingriffe und ohne Riicksicht auf Staats-
grenzen zu empfangen und weiterzugeben. Dieser Artikel hindert die Staaten nicht,
fir Radio-, Fernseh- oder Kinounternehmen eine Genehmigung vorzuschreiben. 2.
Die Ausiibung dieser Freiheiten ist mit Pflichten und Verantwortung verbunden; sie
kann daher Formvorschriften, Bedingungen, Einschriankungen oder Strafdrohungen
unterworfen werden, die gesetzlich vorgesehen und in einer demokratischen Gesell-
schaft notwendig sind fiir die nationale Sicherheit, die territoriale Unversehrtheit oder
die 6ffentliche Sicherheit, zur Aufrechterhaltung der Ordnung oder zur Verhiitung von
Straftaten, zum Schutz der Gesundheit oder der Moral, zum Schutz des guten Rufes
oder der Rechte anderer, zur Verhinderung der Verbreitung vertraulicher Informatio-
nen oder zur Wahrung der Autoritit und der Unparteilichkeit der Rechtsprechung.”,
https://www.echr.coe.int/Documents/Convention DEU.pdf (24.11.2018).

Artikel 11 — Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit: ,,1. Jede Person hat das Recht,
sich frei und friedlich mit anderen zu versammeln und sich frei mit anderen zusam-
menzuschliefen; dazu gehort auch das Recht, zum Schutz seiner Interessen Gewerk-
schaften zu griinden und Gewerkschaften beizutreten. 2. Die Ausiibung dieser Rechte
darf nur Einschrankungen unterworfen werden, die gesetzlich vorgesehen und in einer
demokratischen Gesellschaft notwendig sind fiir die nationale oder 6ffentliche Sicher-
heit, zur Aufrechterhaltung der Ordnung oder zur Verhiitung von Straftaten, zum
Schutz der Gesundheit oder der Moral oder zum Schutz der Rechte und Freiheiten an-
derer. Dieser Artikel steht rechtméBigen Einschrankungen der Ausiibung dieser Rech-
te fiir Angehdrige der Streitkréfte, der Polizei oder der Staatsverwaltung nicht entge-
gen.” https://www.echr.coe.int/Documents/Convention DEU.pdf (24.11.2018). Zur
Bedeutung der EMRK fiir den Menschenrechtsdiskurs, vor allem hinsichtlich ihrer
Wirkung auf Instrumentarien und Institutionen des Menschenrechtsschutzes, vgl. insb.
Lemke 2009.

https://www.bundestag.de/blob/189558/.../charta-data.pdf (24.11.2018).

12.02.2026, 08:38:31.


https://www.echr.coe.int/Documents/Convention_DEU.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.echr.coe.int/Documents/Convention_DEU.pdf

Aporie versus Aspiration | 237

idate representative democracy, with due respect for the principle of non-inter-
vention*.?’

Insgesamt betrachtet ldsst sich konstatieren, dass im Internationalen Recht —
nach langjdhriger Zuriickhaltung — seit den 1990er Jahren ein institutioneller Zu-
gang zu Demokratie (allerdings begrenzt auf die Beteiligung in repridsentations-
basierten Wahlprozessen) Konsens ist. Nach wie vor wird auf internationaler
Ebene davor zuriickgeschreckt, ein substantielles Verstindnis von Gleichheit zu
beflirworten. Zwar wird durchaus ein enger Zusammenhang von Menschenrech-
ten und Demokratie angenommen — Demokratie gilt als entscheidend fiir die
Gewibhrleistung und Beférderung von Menschenrechten, der Respekt der Men-
schenrechte wiederum als essentiell fiir demokratische Verhiltnisse —, doch ge-
schieht dies zumeist um den Preis einer recht vagen Konzeption der Menschen-
rechte, die weit entfernt davon ist, ein explizites Menschenrecht auf Demokratie
zu formulieren (vgl. Charlesworth 2013: 277). Dies liegt sicherlich auch daran,
dass ein ,right to democracy‘ durchaus mit einer nicht unumstrittenen ,pro-
democratic intervention® (vgl. Reisman 2000) identifiziert werden kann. Aus
diesem Grund wird das Verhdltnis von Menschenrechten und Demokratie aus
der Perspektive des Internationalen Rechts zwar als ,,mutual dependence*
(Charlesworth 2013: 279) angesehen, doch folgende Problem stiinden einer Ka-
tegorisierung als Menschenrecht auf Demokratie entgegen: Zum einen wiirde
vermutlich die Annahme eines Menschenrechts auf Demokratie Staaten, die oh-
nehin zu imperialistischen Praktiken neigen, verstirkt dazu animieren, um de-
mokratischer Ziele willen weltweit zu intervenieren und die Selbstbestimmungs-
rechte politischer Kollektive zu missachten. Diese Praxis konnte sich auf eine
bereits bestehende, aber bislang kontrovers beurteilte Auffassung innerhalb des
internationalen Rechtsdiskurses berufen, nach der die Legitimitit staatlicher Au-
toritdt von externen Kriterien abhidngig gemacht werden konnte. Hierbei wiirde
ein international vereinbartes Recht auf Demokratie eine entscheidende Rolle
spielen. Allerdings bestiinde zum anderen die Gefahr, dass dieses Menschenrecht
auf Demokratie letztlich aus pragmatischen Griinden lediglich mit einem einfa-
chen System regelmifBiger Wahlen gleichgesetzt wiirde, ohne weitergreifende
Formen demokratischer Gleichheit zu beriicksichtigen (vgl. Marks/Clapham
2005: 70).

29 http://www.oas.org/en/sla/dil/inter american_treaties A-41 charter OAS.asp (24.11.
2018). Siehe auch die Inter-American Democratic Charter (2001), die mit Art. 7 und
21 ein Recht auf Demokratie enthélt, vgl. http://www.oas.org/charter/docs/resolutio
nl_en p4.htm (24.11.2018) sowie Charlesworth 2013: 277.

12.02.2026, 08:38:31.


http://www.oas.org/charter/docs/resolutio
https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.oas.org/charter/docs/resolutio

238 | Grenzen der Menschenrechte

Hilary Charlesworth hilt dagegen, dass die Rolle des Internationalen Rechts
genau dadurch stark gemacht werden konne, dass sein Potential, ein ,,authoritati-
ve vocabulary of critique of institutional power and standards by which power
can be held accountable” (Charlesworth 2013: 281; vgl. auch Koskenniemi
2011: 324), hervorgehoben werde. Hierfiir sei es erforderlich, Demokratie als
kritisches Instrument zu betrachten, und zwar Demokratie verstanden als Praxis
der Selbstbestimmung auf einer Basis der Gleichheit von Biirger innen. An die-
sem Punkt miisste m.E. allerdings die Voraussetzung dafiir bestehen, dass statt
einer Beschrinkung auf Staatsbiirger innen von begrenzten Nationalstaaten ein
Recht auf Demokratie gemeint ist, das mit einer prinzipiellen Offnung demokra-
tischer Strukturen und Rechte zur transnationalen Sphére vereinbar ist. Ein sol-
chermaflen verstandenes Menschenrecht auf Demokratie wiirde das gemeinhin
iibliche reduktionistische Verstindnis von Demokratie als Modus von Wahlen
(das in der realpolitischen Praxis insbesondere in Transformationsgesellschaften
nicht selten mit gegebenen hierarchischen und traditionalen Strukturen kompati-
bel ist) herausfordern und im Idealfall die Option demokratischer Erméchti-
gungskdmpfe erdffnen (vgl. Colliot-Théléne 2011: 233; vgl. auch die Diskussion
dieses Punktes im vorherigen Abschnitt 6.2).

Im Folgenden soll der Blick von der Diskussion iiber die Potentiale des In-
ternationalen Rechts hinsichtlich eines Menschenrechts auf Demokratie wieder
zuriick zur systematischen Debatte gelenkt werden, die in den beiden ersten Ab-
schnitten des 6. Kapitels die Beleuchtung zentraler Aspekte des Verhiltnisses
von Menschenrechten und Demokratie zum Gegenstand hatte. Nachdem in Kap.
6.1 die enge begriffliche Verflechtung von Menschenrechten und Demokratie
dargelegt und in Kap. 6.2 Catherine Colliot-Thélénes Ansatz eines weltweiten
Biirger_innenrechts vorgestellt und aufgrund ihrer vorschnellen Identifizierung
von Menschen- und Biirger innenrechten entkréftet wurde, widmet sich der letz-
te Abschnitt dieses Kapitels der Frage nach der Integration eines Menschen-
rechts auf Demokratie in eine politische Konzeption der Menschenrechte.

Es ist bereits auf das sogenannte Paradox demokratischer Legitimitét hinge-
wiesen worden, dem zufolge der Ausschluss betroffener Personen(-gruppen) aus
dem Bereich der Mitbestimmung als nicht statthaft anzusehen ist (vgl. Benhabib
2008c: 61). Sowohl anhand der Rekonstruktion feministischer Kritik am Begriff
individueller Autonomie (vgl. Kap. 4.2) als auch der Erlduterung der begriffli-
chen Grenzen der derzeitigen Menschenrechtskonzeption in Bezug auf die Ge-
wihrung von Teilhabe im gesellschaftlich-sozialen und politischen Bereich (vgl.
Kap. 5.2 und 5.3) konnte gezeigt werden, dass das Problem der Exklusion eine
besondere Herausforderung fiir die Diskussion iiber ein Menschenrecht auf poli-
tische Partizipation darstellt. Demokratische Legitimitdt wird zum einen als Be-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 239

dingung dafiir angesehen, dass Menschenrechte einen Anspruch auf Giiltigkeit
erheben konnen. Zum anderen folgt aus dem begrifflichen Erfordernis der Inklu-
sion in normativer Hinsicht, dass eine Begrenzung demokratischer Teilhabe auf
ein nationalstaatlich verfasstes Gemeinwesen als nicht plausibel anzusehen ist.
In dieser Lesart eines wechselseitigen Verweisungszusammenhangs von demo-
kratischer Legitimitdt und Menschenrechten verhilt es sich gerade umgekehrt so,
dass Menschenrechte ihre politische Legitimitét einbiiBen, wenn sie kein Recht
auf politische resp. demokratische Teilhabe enthalten (vgl. Peter 2013: 2-5). Im
Verlauf der Untersuchung konnte dargelegt werden, dass das Problem des Aus-
schlusses bestimmter Personengruppen aus dem Bereich der politischen Mitbe-
stimmung mit der Idee universalisierbarer Menschenrechte in einen normativen
wie begrifflichen Konflikt gerdt. Im folgenden Abschnitt dieser Studie soll nun
diskutiert werden, inwiefern die Annahme eines Menschenrechts auf politische
Partizipation bzw. eines Menschenrechts auf Demokratie, wie es von einigen
Theoretiker _innen gefordert wird,* plausibel zu machen ist.

Zunichst einmal ist zu sagen, dass sich in begriindungstheoretischer Hinsicht
die Ansitze, die fiir ein Menschenrecht auf Demokratie pladieren, danach unter-
scheiden lassen, ob ihre jeweilige Argumentation auf intrinsische oder instru-
mentelle Griinde aufbaut. Eine intrinsische Begriindung besteht z.B. im Schutz
wesentlicher normativ gerechtfertigter Rechte von Individuen, die nur im Rah-
men demokratischer regionaler, nationaler und internationaler politischer Ge-
meinschaften — im Sinne einer ,minimally egalitarian democracy‘ — gewéhrleis-
tet werden (vgl. Christiano 2011: 143ff.). Instrumentelle Griinde stellen hinge-
gen zum einen die Sicherstellung binnenstaatlichen Friedens, zum anderen das
Streben nach internationaler Stabilitdt und zum dritten empirische Befunde wie
beispielsweise die Begiinstigung sozialer und personlicher Integritdt innerhalb
von demokratisch verfassten Staaten dar.’! Bei der intrinsischen Begriindung
stellt sich jedoch stirker noch das Problem einer Rechtfertigung der universellen
Reichweite angesichts einer pluralistisch verfassten Welt. Wahrend interkulturel-
le Ansiétze versuchen, die Legitimation der Menschenrechte anhand der grundle-
genden Werte, beispielsweise Freiheit, zu rechtfertigen, gehen Konzeptionen
verniinftiger Ubereinkunft davon aus, dass Menschenrechte auf der Grundlage
des Rechtfertigungs- und Betroffenheitsprinzips Bedingungen fiir entsprechende

30 Vgl. exemplarisch die eher skeptischen Ansdtze bei Reidy 2012; Christiano 2015a,
2015b; Miller 2015 und die eher zustimmenden bei Cohen 2004; Christiano 2011;
Lister 2012; Benhabib 2012; Gould 2013; Peter 2013.

31 Vgl. Christiano 2011: 117ff,; siche auBerdem Czempiel 1996 sowie dagegen Geis
2001.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | Grenzen der Menschenrechte

Institutionen formulieren (vgl. Kreide 2008: 143; siehe auch Habermas 1999b).
Einen breiteren bzw. offeneren Ansatz vertritt hier, wie gesagt, Carol Gould, die
davon ausgeht, dass Menschenrechte und Demokratie gleichermallen in einer
weit gefassten Konzeption positiver Freiheit wurzeln, die im Wesentlichen da-
von ausgeht, dass Menschen befzhigt sein sollten, iiber die Bedingungen ihres
gemeinschaftlichen Seins entscheiden zu kdnnen. Die Teilhabe an einer demo-
kratischen Bestimmung dieser Bedingungen sei daher jedem Menschen zuzuge-
stehen (vgl. Gould 2013: 288ff.). Die liberzeugendste Variante, einen solchen
Zugang zu gewéhren, besteht darin, ihn als Menschenrecht zu bezeichnen. Zum
Kern eines jeglichen Menschenrechtskatalogs muss in dieser Lesart das Recht
auf Mitbestimmung zdhlen. Menschenrechte vermdgen somit Anspriiche auf die
Bedingungen zu formulieren, die gegeben sein miissen, damit jedes Individuum
gleichberechtigt am politischen wie gesellschaftlichen Leben teilhat (vgl. auch
Kreide 2008: 180f.). Ob Teilhabe ausschlieBlich in Form von Inklusion in eine
begrenzte politische Gemeinschaft oder ob sie unabhingig davon gewéhrt wer-
den kann, z.B. im Rahmen einer globalen Gemeinschaft (vgl. Baynes 2009a: 6),
bleibt an dieser Stelle offen.

Interessant ist jedoch in Bezug auf diese Frage die Beobachtung, dass trotz
der teilweise nicht zu iiberbriickenden Differenzen innerhalb des politiktheoreti-
schen Diskurses beziiglich der Begriindung eines Menschenrechts auf Demokra-
tie in jiingerer Zeit ein Fluchtpunkt im arendtschen ,Recht auf Rechte® gesucht
wird. Dieses wird von vielen Theoretiker innen in merkwiirdiger Ubereinstim-
mung als Matrix eines Menschenrechts auf Mitbestimmung gedeutet — und zwar
merkwiirdig in doppelter Hinsicht. Zum einen unterscheidet sich diese Interpre-
tation von der urspriinglichen Intention Arendts, die das Recht auf Rechte am
ehesten als priexistierendes politisches Ur-Recht auf Zugehorigkeit zu einer po-
litischen Gemeinschaft verstanden wissen wollte. Zum anderen erstaunt der ge-
meinsame Fluchtpunkt angesichts der Heterogenitit der Begriindungsansitze,
stehen sich hier interessebasierte (vgl. Christiano 2011) handlungsbasierten An-
sitzen (vgl. Birmingham 2006) gegeniiber, die sich wiederum von diskurstheore-
tischen Theorien einer griindegeleiteten Ubereinkunft (vgl. Cohen 2004, 2006)
unterscheiden.

Abweichend von Arendts — freilich recht vage gebliebener — Bestimmung
des Rechts auf Rechte als grundlegendes Recht auf Zugehorigkeit zu einer politi-
schen Gemeinschaft lesen also heutige Ansitze es mehrheitlich als Grund-Men-
schenrecht. Es wird folglich als ein abstraktes Prinzip, das interpretiert und mit
Bedeutung gefiillt werden kann, verstanden. So liest Rainer Forst etwa das Recht
auf Rechte nicht als ein Recht auf Mitgliedschaft, sondern als ein prinzipielles
Recht eines jeden Individuums auf Rechtfertigung: Dieses grundlegende Recht

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 241

konstituiert den inneren Kern einer jeglichen gerechtfertigten sozialen oder poli-
tischen Struktur — ohne dass dieses dessen legale Regeln und Institutionen ein-
fach spiegelt. Vielmehr geht es um einen begrifflich-diskursiven, reziproken
Verstidndigungsprozess aller Betroffenen iiber seinen Gehalt (vgl. Forst 1999:
49). In diesem Sinne wird es jedoch zumeist als moralisches Recht verstanden,
das seine volle Wirkung erst durch eine Transformation in staatsbiirgerliches
Recht (das nicht notwendigerweise nationalstaatlich definiert sein muss) erhalt.
Im Rahmen von demokratischen Iterationen, so Benhabib, sei dieses geféfhafte
Recht in Abhéngigkeit der jeweiligen politischen Gemeinschaft mit unterschied-
lichen Gehalten zu fiillen (vgl. Benhabib 2012: 195).32 Sowohl Forst als auch
Benhabib begriinden das Recht auf Rechte diskurstheoretisch bzw. in Bezug auf
die fiir die Diskurstheorie zentrale Theorie des Sprechaktes, die eine wechselsei-
tige Verpflichtung von Sprecher innen und Zuhérer innen bei der Darlegung
von Griinden vorsieht. Benhabibs Anliegen besteht vor allem darin, Rechtferti-
gungsstrategie und Herleitung des Gehalts von Menschenrechten zu verlagern —
weg von der auf Rawls zuriickgehenden, mittlerweile weit verbreiteten Mini-
malkonzeption®* hin zu einem diskurstheoretischen Verstéindnis von Menschen-
rechten als Ergebnis verniinftiger Ubereinkunft iiber Griinde (Benhabib 2012:
194).3* Benhabib begreift Menschenrechte somit als moralische Rechte, die in
ein System legaler Normen einzubetten sind, um kommunikative Freiheit zu ga-
rantieren. Eine entscheidende Rolle kommt hierbei dem grundlegenden Recht
auf Rechte zu — sei es in Form eines Rechts auf Rechtfertigung, eines Rechts auf
basale Freiheit oder des Rechts auf 6ffentlichen Vernunftgebrauch. Benhabib

32 Vgl. kritisch dazu Zafer/Millan 2014; Meckled-Garcia 2014.

33 Zuweilen mutet die Auslegung des Rechts auf Rechte bei Benhabib nach einem Recht
an, das die Elemente der rawlsschen Minimalliste enthélt: ,,The core content of human
rights would form part of any conception of the right to have rights as well: these
would include minimally the rights to life, liberty [...]; some form of personal proper-
ty; equal freedom of thought (including religion), expression, and association. Fur-
thermore, liberty requires provisions for the ,equal value of liberty* (Rawls) through
the guarantee of socio-economic goods, including adequate provisions of basic nour-
ishment, shelter and education.” (Benhabib 2000: 19)

34 Allerdings findet sich hier die Problematik, dass vernunft- und griindebasierte Ansét-
ze, wie sie etwa Habermas, Benhabib und Forst vertreten, sich mit der begriindungs-
theoretischen Frage auseinandersetzen miissen, ob Rechte entweder aus den (meta-
physischen) Bedingungen kommunikativer Freiheit abgeleitet werden oder aber aus
der verniinftigen Reflexion der Betroffenen iiber ihre Praktiken und Institutionen (vgl.
Baynes 2009a: 1-3).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | Grenzen der Menschenrechte

versucht diese drei Spezifizierungen des diskurstheoretischen Begriindungs-
spektrums in der Annahme zu biindeln, dass jeder Mensch als moralisches We-
sen zur (kommunikativen) Freiheit fahig sei und somit das fundamentale Recht
auf Rechte die Anerkennung dieser Féhigkeit darstelle, die sich darin ausdriickt,
sowohl als ein allgemeines als auch ein spezifisches ,Anderes‘ angesehen zu
werden (vgl. Benhabib 1992: 35ff.). Bei der Begriindung des Rechts auf Rechte
durch eine diskurstheoretische Konzeption von Freiheit besteht der Vorteil darin,
dass hierfiir keine metaphysische Auffassung von Menschen- oder gar Natur-
rechten bendtigt wird. Im Unterschied zu einem handlungsbezogenen Ansatz
wird hier von Individuen ausgegangen, die sich prinzipiell wechselseitig aner-
kennen — und sich im Zuge dieser Anerkennung reziprok das Recht auf Rechte
zugestehen (vgl. Benhabib 2012: 198). Das Recht auf Rechte erhilt somit zwei
Dimensionen, zum einen in substantieller Hinsicht als spezifischer Inhalt eines
als fundamental angesehenen Menschenrechts, zum anderen in rechtfertigender
Hinsicht, insofern es die Bedingungen des offentlichen Vernunftgebrauchs bei
der Ubereinkunft iiber Gehalte der Menschenrechte konturiert (vgl. Cohen 2004,
2006).

Gould, die bei ihrer Begriindung eines Menschenrechts auf Demokratie
ebenfalls auf das arendtsche Recht auf Rechte rekurriert, versucht hingegen in
ihrem Begriindungsansatz eine Vermittlung zwischen einem handlungs- und ei-
nem interessebasierten Zugang zu finden (Gould 2013: 290). Thr Ansatz dhnelt
dabei Peggy Birminghams Interpretation des Rechts auf Rechte, die davon aus-
geht, dass ,,[t]he right to have rights is inspired by a new principle of humanity;
the principle of publicness that demands that each actor by virtue of the event of
natality itself has the right to temporary sojourn on the face of the earth” (Bir-
mingham 2006: 58). Gould legt den Schwerpunkt allerdings weniger auf den
Aspekt der Natalitit, der fiir Arendt so bedeutsam ist, sondern bestimmt den Ge-
halt des sogenannten tempordren Aufenthalts eines jeden Individuums auf der
Erde als positive Freiheit, d.h. als Moglichkeit zur Teilhabe an individuellen und
gemeinsamen Handlungen (vgl. Gould 2013: 294). Ein entsprechendes Recht auf
Rechte habe die Garantie dieser Freiheit zum Ziel, und das sei am plausibelsten
in Form eines Rechts auf demokratische Teilhabe zu verwirklichen. Es ist also
der enge begriffliche Zusammenhang zwischen privater und politischer (6ffentli-
cher) Autonomie, von dem sich Gould eine mégliche Uberwindung der Dicho-
tomie zwischen moralischen Rechten, die im Bereich der privaten, und politi-
schen Rechten, die im Bereich der 6ffentlichen Selbstbestimmung anzusiedeln
sind, verspricht.

Im Unterschied zu Joshua Cohen, dessen Auffassung, dass Demokratie als
eine Forderung der Gerechtigkeit zu verstehen sei und daher Demokratie aus den

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 243

Menschenrechten abzuleiten seien und nicht umgekehrt, Gould grundsétzlich
teilt, betont sie, dass ein Menschenrecht auf Demokratie im Sinne des Rechts auf
Rechte allen Menschen, unabhidngig von einer Staatsbiirgerschaft, zukommen
miisse (vgl. ebd.: 288). Dieses Recht auf Menschenrechte ermdgliche es den In-
dividuen, an der Mitbestimmung iiber die politischen Bedingungen fiir die Ent-
wicklung und Beforderung menschlicher Handlungen teilzuhaben. Gould
erldutert diesen Zusammenhang wie folgt:

~Inasmuch as people are social beings, or [...] ,individuals in relations‘, engaging in
common or joint activities with others can be seen as itself one of the prime conditions for
their freedom. Common activities are here broadly understood to be activities orientated to
shared goals. If none are to dominate others in these joint activities, they must have equal

rights to participate in determining their course. (Ebd.: 292)

Goulds Konzeption des Rechts auf Rechte stellt somit im Kern ein Recht auf
Ausiibung positiver Freiheit dar. Positive Freiheit ist ihrer Ansicht nach nur im
Rahmen von Demokratie moglich. Doch ist an diesem Punkt zu fragen, was un-
ter Demokratie genauer verstanden werden sollte. Gould geht hier weiter als die
meisten Definitionen von Demokratie als Form der Entscheidungsfindung auf
der Grundlage von gleichen Rechten. Weder will sie den Prozess der Entschei-
dungsfindung auf eine begrenzte politische Gemeinschaft beschrinkt sehen noch
die Reichweite potentieller Betroffenheit aus dem Blick verlieren. Im Gegenteil,
gemil dem ,,all-affected“-Prinzip sieht Gould keinen hinreichenden Grund, de-
mokratische Partizipation zu beschrianken. Daher betrachtet sie Demokratie we-
niger als eine spezifische nationale oder transnationale Regierungs- und Herr-
schaftsform, sondern als ein individuelles politisches Recht im Sinne des arendt-
schen Rechts auf Rechte.

Wie bereits in den Kapiteln 6.1 und 6.2 erldutert wurde, kann davon ausge-
gangen werden, dass Menschenrechte und Demokratie nicht in Konflikt zuei-
nander stehen miissen, sondern durchaus als wechselseitig aufeinander verwie-
sen angesehen werden konnen. Die Voraussetzung hierflir ist allerdings, dass
Demokratie nicht reduziert wird auf das Prinzip der Volkssouverénitét. Stattdes-
sen kann Demokratie vornehmlich als Inhalt des subjektiven Rechts eines jeden
Individuums auf politische Praxis begriffen werden. Dann gestaltet sie sich als
Praxis von Individuen, die sich auf dieses Recht im Sinne eines Erméachtigungs-
rechts berufen. Unter einer solchen Pridmisse der Demokratie ohne Zugehorig-
keitserfordernis ergéinzen Menschenrechte und Demokratie einander nicht nur
auf nationaler, sondern auch auf transnationaler Ebene — sofern ein entsprechen-
des institutionelles Setting diesen spezifischen o6ffentlichen Raum ermdéglicht

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | Grenzen der Menschenrechte

(vgl. Archibugi et al. 2010). Auch wenn nicht viele Theoretiker innen so weit
gehen wie Catherine Colliot-Théleéne, die argumentiert, dass die Identifizierung
von Demokratie und Volkssouverdnitét vollstindig aufzugeben sei, teilen einige
— zumindest implizit — durchaus die These, dass die Moglichkeit zur demokrati-
schen Teilhabe zum Kernbestand eines Menschenrechtskatalogs zdhlen sollte.
Fiir Fabienne Peter zdhlt zumindest ein Recht auf politische Partizipation zur
Minimalliste der Menschenrechte (vgl. Peter 2013: 1), d.h. es gehort zu den un-
verzichtbaren Rechten, die kulturspezifischen oder rechtlichen Interpretationen
der Menschenrechtsgehalte enthoben sind. Im Zentrum von Peters Interesse liegt
jedoch nicht nur die Frage, ob ein Recht auf politische Partizipation Teil des
Kemnbestands an Menschenrechten sei. Sie behandelt diese Thematik innerhalb
eines groferen Rahmens, der die Frage nach der politischen Legitimitdt der
Menschenrechte umfasst. Thre Ausfithrungen sind insofern fiir den hier interes-
sierenden Zusammenhang relevant, als sie explizit dafiir argumentiert, ein Recht
auf politische Partizipation nicht als moralisches Recht, das erst einer politischen
Verwirklichung im Sinne eines ,,juridico-civil sense* (Baynes 2009a: 4) bedarf,
zu begreifen, sondern bereits als politisches Recht. Peters These lautet, dass eine
Liste an Menschenrechten — gleich welchen Umfangs — keine politische Legiti-
mitét fiir sich beanspruchen kdnne, solange ein Recht auf politische Partizipation
ausgeklammert bleibe. Fehle ein solches Recht, ergeben sich zwei gravierende
Probleme: Erstens seien die anhand der Liste konturierten Menschenrechtsstan-
dards nicht mit den demokratischen Prinzipien nationaler und transnationaler In-
stitutionen kompatibel. Zweitens lassen sich die aus einer entsprechenden Liste
abzuleitenden Menschenrechtsstandards in normativer Hinsicht nicht rechtferti-
gen, wenn diese die Option politischer Mitbestimmung auflen vor lassen. Mit
anderen Worten: Das Erfordernis politischer Legitimation bedeute, dass Men-
schenrechtsstandards nicht einfach nur normative Vorgaben fiir politische Hand-
lungen formulieren, sondern dass diese Standards selbst politisch gerechtfertigt
werden kdnnen miissen. Im Unterschied zu moralischen Konzeptionen der Men-
schenrechte rekurriert Peters Auffassung von Menschenrechten nicht auf einen
abstrakten Begriff von Humanitit, sondern auf ebenjenes Erfordernis politischer
Legitimitét (vgl. Peter 2013: 2ff., 2015: 482). Dieses erldutert sie aus einer kanti-
schen Perspektive. Das Problem zeitgendssischer Ansétze politischer Legitimitt
besteht fiir Peter in deren Neigung, den verpflichtenden Charakter, ja die Rolle
des Zwangs (coercion) dabei herunterzuspielen. Dieses Problem ldsst sich nach
Auffassung Peters mit Kants Konzeption des Rechts umgehen: Das Recht ist
ndamlich, wie dem beriihmten § D der Kantischen Rechtslehre zu entnehmen ist,
mit der Befugnis, zu zwingen, verbunden (vgl. Kant 1977b: 338f.). Die Zwangs-
befugnis erfiillt jedoch zugleich das kantische Erfordernis der Rechtfertigbarkeit,

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 245

denn dieses sogenannte strikte Recht verbiirgt allein die ,,Moglichkeit der Ver-
kniipfung des allgemeinen wechselseitigen Zwanges mit jedermanns Freiheit
(ebd.: 339). Und genau auf diese Rechtfertigbarkeit der Zwangsbefugnis kommt
es nun Peter an. Ausgehend von Kants Konzeption des Rechts,

,political legitimacy is seen as related to the justification of coercion. The significance of
coercion, in Kant’s political philosophy, stems from his relational concept of rights.
Rights, according to Kant, shape external relations between individuals, not the fulfillment

of an isolated individual’s interests.” (Peter 2013: 9)

In der Rechtslehre der Metaphysik der Sitten erachtet Kant Freiheit als das ein-
zige natiirliche, angeborene Recht des Menschen, und diese Freiheit konne — z.B.
in sozialen Kontexten — nur unter der Bedingung wechselseitiger Einschrankung
beschrankt werden. Rechte sind also notwendig fiir den Erhalt wechselseitiger
Symmetrie individueller Freiheit. Doch setzt dies wiederum voraus, dass sie
auch tatsdchlich genau jenen Zwang ausiiben, der verhindert, dass die Freiheit
des einen Individuums durch den Freiheitsgebrauch anderer Individuen behin-
dert wird.> Peter argumentiert, dass politische Legitimitit nur durch Recht ent-
steht, dem alle Individuen geméf 6ffentlicher Vernunft beistimmen kdnnen, wo-
bei sie abweichend von Kant unter 6ffentlicher Vernunft nicht eine substantielle
Idee, sondern die von allen offentlich geteilte Vernunft versteht. Der Fokus liege
somit weniger darauf, was im Einzelnen zu rechtfertigen sei, sondern unter wel-
chen Bedingungen die Rechtfertigung stattfinden sollte — dies ist ein wichtiger
Aspekt, der auch flir meine eigene Argumentation wichtig ist. Denn es geht bei
der Diskussion um ein Menschenrecht auf politische Partizipation weniger um
die Inhalte der Partizipation im Detail, sondern um das grundlegende Recht, an
der offentlichen Willensbildung und Entscheidung tatsdchlich teilzuhaben. Am
Beispiel von Art. 21 AEMR (1948) verdeutlicht Peter, dass das in ihm benannte
Recht auf die Mitgestaltung der 6ffentlichen Angelegenheiten eines Landes aus
kantischer Perspektive einen wichtigen, wenn nicht den zentralen Stellenwert in-
nerhalb des Menschenrechtskatalogs einnehmen miisse, da politische Legitima-
tion, richtig verstanden, nur durch die Teilhabe an politischen Prozeduren, in de-
ren Rahmen Rechtfertigungsprozesse stattfinden konnen, erlangt wird.

Mit Peter ldsst sich somit eine politische Konzeption der Menschenrechte
umreiflen, die anders als moralphilosophisch argumentierende Menschenrechts-
theorien davon ausgeht, dass Menschenrechte spezifische Rechte sind, die im
Rahmen offentlicher Auseinandersetzungen ermittelt und gerechtfertigt werden.

35 Vgl Kant 1977b: 338; vgl. auch Ripstein 2004:8; Flikschuh 2008: 389f.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | Grenzen der Menschenrechte

Auf eine Begriindung im engeren (meta-)moraltheoretischen Sinne wird dabei
verzichtet, da es fiir die Plausibilitdt weltweit giiltiger Menschenrechte nicht auf
letztbegriindende Argumente ankommt, sondern auf eine Verstindigung iiber 6f-
fentlich ausgetauschte und prinzipiell falsifizier- und revidierbare Vernunftgriin-
de. Das heiBit, Menschenrechte beziehen weder ihren Gehalt noch ihre Giiltigkeit
aus dem Konstrukt einer menschlichen Natur oder ,,from essential features of
humanity as such, but from institutionalized relations between individuals and
their governments and other political agents™ (Peter 2013: 3). Damit sind Men-
schenrechte nicht als zeitlos (vgl. Beitz 2009: 109f.) und dennoch als universal
(vgl. Raz 2010: 41) zu erachten, und zwar universal in dem Sinne, dass univer-
selle Normen in normativer Hinsicht globale Reichweite, unabhéngig von der
Implementierung bestimmter Regierungen (vgl. auch Nickel 2007: 10), haben.
Menschenrechte definieren Standards fiir die Evaluation und die Kritik geméf
einer globalen 6ffentlichen Vernunft, sie richten sich in erster Linie an politische
Institutionen und Akteur_innen, die im Idealfall Partizipierende einer demokrati-
schen Praxis sind. Somit bilden Menschenrechte die Basis fiir einen Bereich von
Gleichheit in einer globalisierten Welt, indem sie nationalstaatliche Entschei-
dungsprozesse beschrinken und zugleich den Raum 6ffnen fiir transnationale
demokratische Auseinandersetzungen. Peter selbst hilt ein Menschenrecht auf
demokratische Partizipation fiir ein Ideal, das flexibler charakterisiert werden
und auch schwéchere Interpretationen von politischer Partizipation zulassen soll-
te. Diese Auffassung ist insofern als problematisch anzusehen, als moglicher-
weise das Recht auf freie Meinungsduflerung als bereits hinreichendes Kriterium
politischer Beteiligung innerhalb eines politischen Gemeinwesens oder auf glo-
baler Ebene erachtet werden konnte, ohne dass vom Wahlrecht weiterhin ausge-
schlossene Personen damit eine echte Chance auf Mitbestimmung erhielten. Mit
Gould miisste daher eine solche ErmadBigung des Rechts auf Demokratie auf ein
sehr basal gehaltenes Recht auf politische Partizipation mit dem Verweis, dass
ein Recht auf offentliche Meinung das Kriterium der Ausiibung positiver Frei-
heit nicht zu erfiillen vermag, abgelehnt werden. Und auch ein Verweis auf die
globale Reichweite dffentlicher Vernunftgriinde, z.B. in Form einer Beteiligung
an weltweiten 6ffentlichen Debatten, wiirde es Menschen ohne Staatszugehorig-
keit nicht ermdglichen, iiber die Bedingungen des politischen und sozialen Le-
bens im Aufenthalts- oder Zielland mitzubestimmen.

Ich mochte daher das Augenmerk auf einen weiteren Ansatz zur Bestim-
mung des arendtschen Rechts auf Rechte als ein Menschenrecht auf Demokratie
lenken. Sofia Nésstrom bietet nicht nur eine eindeutige Bestimmung des arendt-
schen Rechts auf Rechte, sondern zudem eine neuartige Interpretation seines
normativen Fundaments an (vgl. Ndsstrom 2014). Das Recht, Rechte zu haben,

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 247

sollte laut Nasstrom nicht nur einfach als politisches Recht auf Teilhabe verstan-
den werden. Fiir Nésstrom gibt es nur eine einzige plausible Auslegung dieses
Rechts auf Rechte, und diese besteht darin, es als Menschenrecht auf Demokratie
zu begreifen. Es geht Ndsstrom nicht so sehr darum, zu beurteilen, inwiefern ei-
ne globale Umsetzung dieses fundamentalen Rechts moglich oder wahrschein-
lich ist. Stattdessen lésst sie sich auf das origindre Anliegen Arendts ein, die Pa-
radoxie moderner Demokratien aufzuzeigen: Die Ausweitung der Zuschreibung
eines Rechts auf politische Teilhabe innerhalb von demokratischen Nationalstaa-
ten geht einher mit dem Ausschluss einer grolen Anzahl an Menschen aus dem
Bereich des Politischen. Aufgrund der Nicht-Identitdt von Menschen- und Biir-
ger_innenrechten koénnen bestimmte Menschen ausgeschlossen werden, sofern
sie nicht iiber eine Staatsbiirgerschaft verfiigen. Dieser Umstand hat eine doppel-
te Dimension: Dadurch, dass den Exkludierten das Recht auf Mitgliedschaft in
einer organisierten politischen Gemeinschaft verwehrt wird, werden sie nicht
mehr als Gleiche gezéhlt, d.h. selbst wenn sie vor Ort anwesend sind, werden sie
nicht gleichermaflen beriicksichtigt. Damit aber stehe die menschliche Wiirde
auf dem Spiel, die eigentlich in modernen Demokratien geschiitzt werden sollte,
und dies macht die Brisanz aus, die im Ausschluss aus dem politischen Bereich
liegt (vgl. ebd.: 544). Arendts Verstdndnis von Demokratie beschrénkt sich al-
lerdings nicht auf eine Staats- oder Regierungsform, sondern begreift sie, weiter
gefasst, als freiheitliche politische Handlungen in Gleichheit, die nicht an be-
stimmte Institutionen gebunden sind, sondern als menschliche Aktivititen in Er-
scheinung treten. Thr Begriff von politischen Handlungen bietet jedoch in seiner
Unbestimmtheit keine normative Basis, um z.B. die Exklusion von Nicht-
Biirger_innen aus dem Bereich des Politischen als problematisch zu beurteilen.
Somit kann auch die Unbestimmtheit der Normativitit des Rechts auf Rechte in
der Tat nicht aufgehoben werden — schlieBlich gilt, ,,[th]e right to have rights has
no other guarantee than the one we accomplish through our own deeds” (ebd.:
551). Das Recht auf Rechte bildet somit einen normativen Hohlraum (,,lacuna®).
Und genau hierin liegt nach Ansicht Sofia Nésstroms der Schliissel fiir ein an-
gemesseneres und entsprechend iiberzeugenderes Verstdndnis des Rechts auf
Rechte. Die Einsicht ndmlich, dass unsere Rechte von nichts anderem abhéngen
als von politischen Handlungen, ist eine Biirde, die sich Menschen im Rahmen
politischer Handlungen unter demokratischen Bedingungen selbst auferlegen —
und zwar allen, sowohl den Zugehdrigen als auch den Ausgeschlossenen. Die
normative Kraft des Rechts, Rechte zu haben, besteht gerade in seiner 6ffentli-
chen Einforderung (,,claiming*), die sowohl von Zugehdorigen als auch Exkludi-
erten geduBert werden kann. An dieser Stelle kommt in Arendts Argumentation
Montesquieus Idee verschiedener politischer Prinzipien ins Spiel, die jeweils ei-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | Grenzen der Menschenrechte

ne bestimmte politische Verfassungsform motivieren und zugleich charakterisie-
ren. Nach ihrer Auffassung ist Freiheit das Prinzip der Demokratie (einer Regie-
rungs- und, zumindest in Arendts Sinne, Handlungsform, die Montesquieu in der
heutigen Ausgestaltung freilich nicht denken konnte). Nésstrom hingegen ist der
Uberzeugung, dass Arendts Perspektive, Freiheit als das Prinzip politischer
Handlungen zu verstehen und damit die Normativitdt des Rechts auf Rechte zu
erldutern, den eigentlichen Punkt verfehlt. Die Forderung nach einem Recht auf
Rechte zielt nicht allein auf die Erméglichung von Handeln in Freiheit, wie ge-
meinhin angenommen wird (vgl. Ingram 2008), sondern das Ziel, das betont
Nésstrom mit Nachdruck, ,,is to enact a responsibility which, if not limited and
divided between equals, denies us the right to be human* (Nésstrom 2014: 551).
Menschen tragen in modernen Demokratien die Verantwortung®® fiir die Abwe-
senheit einer hoheren Ordnung der Politik, und in Abwesenheit eines Gottes oder
eines anderen transzendenten Prinzips ist diese Verantwortung prinzipiell unbe-
grenzt (vgl. ebd.: 557). Diese Verantwortung zu tragen, bedeutet zum einen tat-
séchlich Freiheit, zum anderen jedoch, insbesondere in ihrer Unbegrenztheit,
auch eine Biirde. Gleichwohl besteht allein in der Ubernahme dieser Verantwor-
tung die Chance, niemanden auszuschlieBen. Um Missverstidndnisse zu vermei-
den, sei hier betont, dass es Nasstrom nicht um moralische Verantwortung im
Sinne des Mitleids und ethischer Fiirsorge mit Ausgeschlossenen geht. Es ist
vielmehr eine demokratische Verantwortung, die von allen gemeinsam zu tragen
ist, weil es keine andere Moglichkeit gibt, die zu gewéhrleistenden politischen
Rechte mittels einer hdheren Ordnung zu rechtfertigen. Arendt (und in ihrem
Gefolge auch Nisstrom) argumentiert daher im Grunde genommen dafiir, das
Recht auf Rechte als Recht auf Zugehorigkeit zu verstehen: ,,By granting every-
one a right to citizenship, it establishes a room for freedom, a constitution in
which everyone are equally responsible for deciding and judging what is right
and wrong.” (Ebd.: 558) Nisstrom scheint eine Konstruktion vorzuschweben,
bei der alle Menschen gemeinsam die Verantwortung dafiir tragen, dass jeder
Mensch als zugehorig gezdhlt wird. Diese Verantwortung hitten die Biir-
ger_innen eines Nationalstaates sowohl gegeniiber Landsleuten als auch gegen-
iiber Nicht-Angehorigen des Staates. Sofia Nisstrom konstatiert in diesem Zu-
sammenhang das Wachstum einer prekdren Klasse, unabhédngig von national-
staatlichen Grenzen. In erster Linie meint sie damit wie Arendt Migrant innen,

36 Fiir Konzeptionen gemeinsamer Verantwortung vgl. u.a. Young 2006, 2007. Diese
ebenso wie Niasstroms Ansatz grenzen sich ab von der sogenannten Responsibility to
Protect (z.B. der Internationalen Gemeinschaft), die tiblicherweise mit ,politischer*

Verantwortung identifiziert wird (vgl. Beardsworth 2015).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 249

Fliichtlinge und Staatenlose, doch sie geht dariiber hinaus und begreift auch Ar-
me und Arbeitslose, die in demokratisch verfassten Staaten zwar qua Staatsbiir-
gerschaft {iber das formale Teilhaberecht verfiigen, aber in sozialer und kulturel-
ler Hinsicht zunehmend ausgeschlossen werden, mit ein. Wenn also Néasstrom
argumentiert, dass die Exklusion aus dem Bereich der politischen Partizipation
falsch sei, weil es das Recht auf Demokratie verletze, dann ist damit kein zirku-
larer Schluss gemeint, sondern der Umstand, dass es sich um ein basales Men-
schenrecht handele, das nicht verletzt werden diirfe (vgl. Néasstrom 2014: 561).
Dieser Punkt ist nur zu verstehen, wenn wir uns vor Augen halten, dass es sich
bei dem Recht auf Rechte um ein spezifisches Recht handelt, das nicht — wie
dies von vielen Menschenrechtskonzeptionen hdufig getan wird — als in der
menschlichen Natur oder in einem abstrakten Begriff der Wiirde ,griindend® ver-
standen werden kann. Es ist ein Recht, das in seiner Beanspruchung zum Tragen
kommt und seine normative wie faktische Wirkméchtigkeit im Akt seiner Inan-
spruchnahme erst entfaltet:

,,The right to have rights cannot be grounded, be it in nature or in history. It only exists in
its actualization. This performative or political reading of the right to have rights has the
merit of avoiding the fallacy of the natural and the historical account. [...] Instead of fall-
ing into the trap of conferring the right on those who already enjoy citizenship in a politi-

cal community, it makes political action itself into the guarantor of right.* (Ebd.: 549)

Ubereinstimmend mit James D. Ingram geht Nisstrom davon aus, dass das Recht
auf Rechte tiberall dort ,erscheint‘, wo Menschen sich auf es berufen, auch wenn
es ihnen verwehrt wird (vgl. Ingram 2008: 413f.). Dies kann innerhalb von de-
mokratisch verfassten Gemeinschaften stattfinden, wenn Personen, die vom all-
gemeinen Wahlrecht ausgeschlossen sind oder iiber keinen offiziellen Aufent-
haltsstatus verfiigen, fiir ein Recht auf Mitbestimmung demonstrieren; dies kann
transnationale Kontexte betreffen, z.B. die globale Zivilgesellschaft, in der Be-
troffene iiber nationalstaatliche Grenzen hinweg ein Anliegen haben und um ent-
sprechendes Recht kdampfen. In diesem Sinne spricht Monika Krause auch von
der ,,portable polis* (Krause 2008: 342). Krause begreift die Proteste und De-
monstrationen undokumentierter Migrant_innen, die in westlichen Demokratien
fiir bestimmte Rechte kdmpfen, als Beispiel dafiir, wie politische Handlungen im
offentlichen Raum als Antithese zur vorherrschenden Rechtsordnung entstehen
konnen. Sie bezieht sich hier auf Jennifer Rings Auseinandersetzung mit Arendts
Figur des Parias als politisch handelnder Person (vgl. Ring 1991). Der Paria als
politischer Akteur hat in der Arendt-Rezeption weniger Beachtung gefunden als
der griechische Polisbiirger. Als Auflenseiter der Geschichte steht der Paria in

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | Grenzen der Menschenrechte

Arendts Werk dem griechischen Polis-Akteur gegeniiber. Wahrend dieser als re-
gelrechter Heros im Lichte der Offentlichkeit das Idealbild des Aktivbiirgers
verkorpert, agiert jener als ,,Aulenseiter der Geschichte* (ebd.: 433, iibers. v.
F.M.) durchaus ebenfalls politisch — jedoch vornehmlich im Verborgenen. Weil
der Paria keinen festen Ort fiir seine politischen Handlungen hat — der Zugang
zum Bouleuterion und Ekklesiasterion ist ihm verwehrt — benétigt er ,,a place for
political action that must at times be portable, capable of retreating in hiding if
necessary” (ebd.: 440). Auf diese Form der tragbaren Polis soll gleich noch am
Beispiel der Sans Papiers ausfiihrlicher zu sprechen kommen sein. Vorerst lassen
sich die Ansitze von Nasstrom, Ingram und Krause dahingehend zusammenfas-
sen, dass sie im arendtschen Recht auf Rechte ein Erméchtigungsprinzip entde-
cken, das dort in Anspruch genommen wird, wo Menschen auf Rechte pochen,
die ihnen (noch) nicht zugestanden werden. Genau hierin liegt der von Nésstrom
angesprochene normative Hohlraum, die Liicke zwischen der Forderung nach
dem Recht auf Mitbestimmung und der Gewidhrung dieses Rechts (vgl. das in
Kap. 5.2 diskutierte Beispiel von Judith Butler iiber die auf Spanisch gesungene
Nationalhymne der USA). Diese Liicke betrifft genau jene politische Trennlinie
zwischen denen, die aufgrund ihrer bereits bestehenden Teilhabe an der Volks-
souverdnitit den politischen Raum mitsamt seinen Gesetzen und Institutionen
gestalten, und jenen, die auf die Liicke, die in diesem Raum entsteht, zuriickge-
worfen sind. Nésstrom geht nun noch einen Schritt weiter, indem sie diese Liicke
nicht nur benennt, sondern argumentiert, dass das Recht auf Rechte kein Recht
ist, das Menschen als politische, sondern ausschlieB8lich als demokratische Le-
bewesen teilen, die die Verantwortung dafiir annehmen miissen, dass es kein ho-
heres Recht in der Politik gibt. Dies bedeutet, dass Exklusion von ,Anderen’
immer eine Entscheidung ist, fiir die Verantwortung {ibernommen werden muss.
Die politische Autonomie derjenigen, die iiber sie faktisch verfligen, miisste sich
in dieser Lesart normativ mit der von Gould geforderten Mdglichkeit der Ge-
wiahrung positiver Freiheit fiir alle verbinden lassen. Nasstrom nennt dies das Er-
fordernis eines ,,binding of freedom® (Nésstrom 2014: 562). Der Clou ihrer In-
terpretation des Rechts auf Rechte liegt also darin, das montesquieusche politi-
sche Prinzip von Demokratien in der gemeinsamen Verantwortung, demokrati-
sche Teilhabe als Menschenrecht zu gewéhren, zu verorten.

Der emphatisch aufgeladene Verantwortungsbegriff erweist sich jedoch inso-
fern als problematisch, als es Exkludierte in die Abhingigkeit derjenigen bringt,
die iiber das Recht zur politischen Teilhabe bereits verfiigen. Mit Ranciére ldsst
sich dagegen anfiihren, dass statt auf Verantwortung auf Selbsterméchtigung in
Form von politischer Subjektivation gesetzt werden sollte (vgl. Ranciére 1997:
72f., 77 sowie 2002b: insb. 47/48 u. 52f.). Anhand des Beispiels der ,,Sans Pa-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 251

piers“-Bewegung in Frankreich in den 1990er Jahren soll daher die partizipative
Einbringung von Anliegen auferhalb bestehender Strukturen in das politische
Forum als ein solcher Erméachtigungskampf um positive Freiheit erldutert wer-
den.?” So singulir dieses Beispiel zuniichst anmuten mag, verdeutlicht es doch
genau jene Kdmpfe ums Recht unabhéngig von der Zugehorigkeit zu einem Na-
tionalstaat.’® Ranciére bezeichnet die Protestaktionen der ,,Sans Papiers* als den
Prozess einer politischen Subjektwerdung von Menschen, die als Fliichtlinge o-
der Staatenlose zwar nicht liber Staatsbiirger innenrechte verfiigen, durch den
offentlichen Verweis auf ihre rechtlose Situation und die damit verbundene For-
derung nach politischer Gleichberechtigung sich aber quasi als politisch Han-
delnde erweisen.>® Auf der einen Seite verfiigen die Sans Papiers faktisch nicht
iiber die gleichen Rechte wie die franzdsischen Staatsbiirger innen. Auf der an-
deren Seite werden sie, indem sie sich 6ffentlich Gehor verschaffen, nach An-
sicht von Ranciére jedoch zu politischen Subjekten, die den Anspruch auf
Gleichbehandlung nicht nur hinsichtlich ihrer sozialen Stellung, sondern auch in
Bezug auf zu erkdmpfende politische Rechte formulieren.

Den Prozess der politischen Subjektivierung entfaltet Ranciére u.a.*> an dem
historischen Beispiel der Diskrepanz zwischen deklarierten allgemeinen Men-
schen- und Biirgerrechten und dem Ausschluss von Frauen aus ebendiesem Gel-
tungsbereich wéhrend der Franzosischen Revolution (vgl. Ranciere 2011b: 73f.):
Olympe de Gouges’ Gegenentwurf zu den ,,droits de I’homme et du citoyen®,
nidmlich die analoge Erkldrung der Rechte der Frau und Biirgerin (1791), geht
von der historischen Erfahrung aus, dass Frauen, obwohl sie nicht iiber politische
Rechte verfiigen, dennoch fiir ihre politische Meinung und entsprechendes 6f-
fentliches Handeln durchaus bestraft werden konnten, und zwar, weil dies als
,unerwiinschte Einmischung” in die den Ménnern vorbehaltene Sphire aufge-
fasst wurde (Burmeister 1999: 8; Jung 1989: 86). Aus dem Recht, das Schafott
zu besteigen, schlussfolgert de Gouges das Recht auf politische Partizipation:
,,Die Frau hat das Recht, das Schafott zu besteigen; sie muss gleichermaBen das

37 Ausfiihrlicher dazu vgl. Martinsen 2014.

38 Dass das Beispiel der Sans Papiers mittlerweile weder singuldr noch auf den Kontext
des franzosischen Nationalstaates beschrinkt geblieben ist, zeigen die vielfdltigen 6f-
fentlichen Proteste von Fliichtlingen, Migrant_innen und Staatenlosen in fast simtli-
chen westlichen Demokratien.

39 Vgl. Ranciere 2011a: 480; vgl. auch Ludwig 2008: 40f.; Krause 2008: 340ff. und
Schaap 2011: 34f. sowie Schwenken 2009.

40 An anderer Stelle erlautert Ranciére den Prozess des Subjektstatuserwerbs anhand der

proletarischen Subjektivierung (vgl. Ranciere 2002b: 50f.).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | Grenzen der Menschenrechte

Recht haben, die Tribiine zu besteigen.“ (De Gouges 1999: 162) Nach Rancieres
Deutung beruht de Gouges’ ,,Syllogismus* (Ranciere 2011b: 73) auf einer Ablei-
tung aus der politischen Gleichheit, die durch die MaB3gabe des politischen Biir-
gers gesetzt, von einer massiven (sozialen) Ungleichheit allerdings konterkariert
wird, der die Individuen, die nicht politisch werden kénnen, sondern privat ver-
bleiben, ausgesetzt sind. Wird zugleich die universelle Giiltigkeit von Menschen-
und Biirgerrechten propagiert, resultiert daraus schlieBlich folgender Wider-
spruch: ,,.Die ,Rechte der Frau und Biirgerin‘ sind die Rechte derjenigen, die
nicht die Rechte haben, die sie haben, und die die Rechte haben, die sie nicht ha-
ben.” (Ebd.: 74) Willkiirlich wiirden den Frauen also die Rechte vorenthalten,
die die Erkldrung der Menschenrechte unterschiedslos den Mitgliedern der fran-
zOsischen Nation und der menschlichen Gattung zuspricht. ,,Durch ihr Handeln
aber liben sie gleichzeitig das Recht von Biirgerinnen aus, das das Gesetz ihnen
nicht zugesteht, und dadurch zeigen sie, dass sie sehr wohl diese ihnen verwehr-
ten Rechte haben.” (Ebd.: 74)

Regelrecht emphatisch entwirft Ranciére in diesem Zusammenhang das Bild
eines demokratischen Prozesses, der Handlungen von Akteur innen umfasst,
,,die auf das Intervall zwischen den Identititen einwirken und so die Aufteilun-
gen von Privatem und Offentlichem, Universalem und Partikularem veréindern
(ebd.: 65). Die Verwendung des Begriffs ,,Intervall® ist dabei sogar nicht einmal
in einem metaphorischen, sondern durchaus in einem konkreten Sinne zu verste-
hen. Der Raum, der sich zwischen denjenigen, die innerhalb, und denjenigen, die
auflerhalb der Ordnung stehen, befindet, wird in dem Moment durch letztere ein-
genommen, in dem sie ihn, ohne dass ihnen das Recht zustiinde, durch ihre De-
monstration besetzen. Bereits in den 1990er Jahren beginnen undokumentierte
Migrant_innen in Frankreich Kirchen zu besetzen und im Rahmen von Demonst-
rationen im 6ffentlichen Raum gegen die Bedingungen ihrer Illegalitit zu protes-
tieren (vgl. Ludwig 2008: 81ft.). Durch solcherlei Usurpationen des 6ffentlichen
(im Falle der Kirche halb-6ffentlichen) Raumes wird das (staatsbiirgerliche)
Publikum Zeuge einer regelrecht paradoxalen Situationen — u.a. einer Szene wie
jener, in der ,,neben dem demokratischen Monument der Bastille undokumen-
tierte Migrant_innen per Megaphon ihr Rechte einfordern, Abschiebungen und
exekutive Gewalt anklagen, wihrend Polizisten sich unterhaltend danebenstehen
und die Strafe gesperrt halten™ (ebd.: 81). Im Anschluss an die Demonstrationen
und Protestaktionen von undokumentierten Migrant _innen in Frankreich charak-
terisiert Andrew Schaap ebenfalls die spezifischen Merkmale politischer Subjek-
tivation anhand des von Ranciére betonten ,,Unrechts (Ranciére 1997: 71,
2002b: 50), das in ebenjener paradoxalen Form sichtbar wird und das Ausge-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 253

schlossenen den Anlass bietet, sich im Sinne eines politischen ,Handelns als ob*
dennoch das Recht zu nehmen, am politischen Prozess teilzuhaben:

,,By publicizing their political exclusion, the sans papiers draw attention to their plight and
the ways in which they are denied the same universal human rights from which the French
state claims to derive its legitimacy. [...] They demonstrate their equality as speaking be-
ings despite being deprived of legal personhood. The sans papiers enact the right to have
rights when they speak as if they had the same rights as the French nationals they address.
They occupy a church to draw attention to their economic participation within French so-
ciety rather than remaining unseen and unheard on threat of deportation. Instead of hiding
from the police they turn up to police headquarters and say ,we are the sans papiers of
Saint-Bernard and we have business in this building‘.“ (Schaap 2011: 34, Herv. i. Orig.)

In dieser Szene taucht nicht nur der sogenannte ,,Anteil[...] der Anteillosen [la
part des sans-part]“ (Ranci¢re 2002a: 22) plotzlich und unerwartet im 6ffentli-
chen Raum auf, in dem er — gemil der herkémmlichen Logik der Reprisentati-
onsordnung — nicht erscheinen diirfte. Dariiber hinaus bemdchtigt sich dieser
»Anteil der Anteillosen* au3erdem der spezifischen Handlungsweisen politischer
Partizipation, und zwar so, als ob ihm diese zustiinden. Das Paradox dieser Er-
machtigungsstrategie driickt sich darin aus, dass nicht nur auf das Unrecht der
Nicht-Teilhabe aufmerksam gemacht wird, sondern dass das Aufmerksamma-
chen selbst bereits eine politische Handlung darstellt, die eigentlich ausgeschlos-
sen ist. Der Kern dieser politischen Handlung besteht in der Forderung nach
Teilhabe, und zugleich, wihrend diese Forderung 6ffentlich ausgesprochen wird,
wird Teilhabe im Grunde genommen bereits praktiziert. Kurzum: Die Exkludier-
ten vollziehen in diesem Augenblick eine ,,Praktik des Als-ob* (Ranciére 2002c:
101), sie sind zwar rechtlos, aber ,,nicht ohne Stimme* (Schwenken 2006).

Es ist allerdings fraglich, ob Ranciéres kritische Absicht, die Kontingenz und
teilweise Willkiirlichkeit des Rechtsstatus (von dem jedoch kategorial sowohl
der Zugang zu als auch der Ausschluss aus dem politischen Raum abhéingt) an-
hand von (Selbst-)Erméchtigungsstrategien, d.h. bottom-up, zu skandalisieren,
nicht durch seine Uberhohung eines zu weit gefassten und damit unspezifischen
Begriffs von politischer Partizipation infrage gestellt wird. Ahnlich wie bei
Sauers Konzeption die Gefahr besteht, dass mit der Affirmation von Praxen so-
zialer Partizipation, die bestimmten Bevdlkerungsgruppierungen zugeschrieben
werden, eher eine Essentialisierung dichotomer Rollenbilder stattfindet, so droht
eine zu starke Affirmation der subversiven Einbringung in das bestehende ge-
sellschaftliche und politische System bestimmte Personengruppen auf Identitéts-
und Betroffenenpolitiken festzuschreiben, die von den Betroffenen selbst even-

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | Grenzen der Menschenrechte

tuell nicht beansprucht werden. Es ist letztlich nicht ausgemacht, ob Mig-
rant_innen iiberhaupt hauptsidchlich oder gar ausschlieBlich unter dem Rubrum
ihrer spezifischen Betroffenheit als Nicht-Représentierte/ Ausgeschlossene wahr-
genommen werden wollen.*! Naheliegender ist eventuell, dass Migrant_innen in
einem viel allgemeineren und zugleich bescheideneren Sinne politisch aktiv sein
wollen, einfach, indem sie am politischen Prozess, im Rahmen von Wahlen, teil-
nehmen konnen wie alle anderen auch. Als Teilhabeberechtigten stiinde es ihnen
dann frei, Identitits- und Betroffenenbelange, z.B. delegiert an die Représen-
tant_innen, in den politischen Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozess
einzuspeisen (vgl. Martinsen 2014: 210f.).

Meines Erachtens verweisen sowohl das Konzept einer sozial-partizipativen
Fundierung von Représentation als auch die Erméachtigung im Sinne einer politi-
schen Praxis ,,als ob“ — unabhéngig von ihren erwartbaren Effekten hinsichtlich
einer Vitalisierung bestehender demokratischer Strukturen allein schon aufgrund
des Sensationscharakters der Protestaktionen und der daraus eventuell ausgehen-
den Impulse fiir (tages-)politische Debatten iiber die Rechte von Migrant_innen
— auf ein génzlich anders gelagertes Problem. Unter den Bedingungen des beste-
henden Reprisentationssystems miisste eine Einbringung ,von unten‘, wie be-
reits erdrtert wurde, in jedem Fall ,von oben‘ aufgefangen werden. Mit anderen
Worten: Die Sichtbarmachung eines Anliegens im 6ffentlichen Raum, und sei es
durch die Betroffenen selbst, reicht nicht aus, um tatsidchlich Relevanz fiir die
demokratischen Entscheidungsverfahren zu erhalten; seine Inhalte miissten von
potentiell solidarischen Reprisentierenden in die bestehenden demokratischen
Prozesse tibertragen werden. Unter dem wirksamen Dispositiv gesetzlicher Ge-
wiahrung von Teilhabe am politischen System ausschlieBlich fiir Staats- bzw.
EU-Biirger innen impliziert sowohl das partizipativ fundierte Konzept von Re-
présentation als auch das politische ,Handeln als ob‘, dass potentielle Reprasen-
tant_innen nicht nur eine hohe politische, sondern dariiber hinaus insbesondere
auch moralische Sensibilitét fiir die Belange von Nicht-Reprisentierten aufwei-
sen miissten. Aus diesem Grund bleiben Zweifel angebracht, ob ein solches be-

41 Laut Studien iiber die vielerorts in Deutschland existierende Institution sogenannter
Auslanderbeirdte bzw. Migrationsausschiisse, in denen sich Migrant innen ohne
Wahlrecht beratend an der kommunalen Politik beteiligen konnen, zeigt sich, dass vie-
le Mitglieder die Arbeit in diesen speziellen Gremien als besonders schwierig und
hiirdenreich ansehen, obwohl das Interesse der Migrant innen an der politischen Ar-
beit grof} ist. Als besonders problematisch wird dabei angesehen, dass eine messbare
Resonanz auf die geleistete Arbeit oftmals ausbleibt und das Erleben von politischer
Ohnmacht dadurch eher verstirkt denn abgebaut wird (vgl. Roth 2009: 231f.).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 255

sonderes Gespiir fiir Betroffenen-Belange als die Regel von politischen Vertre-
ter_innen angenommen werden kann. Dariiber hinaus besteht in dieser Konstel-
lation von nicht-représentierten Betroffenen einerseits und moralisch in spezifi-
scher Weise geforderten potentiellen Repréisentant innen andererseits eine er-
hohte Gefahr fiir die Auspriagung paternalistischer Einstellungen bei sich zustin-
dig fiihlenden politischen Vertreter innen. Ein demokratisches System, dessen
normative Grundlage eine inklusive Berechtigung zur Teilhabe darstellt, sollte
jedoch weniger vom Goodwill Einzelner abhéngig sein, sondern auf sowohl ver-
lasslichen als auch effektiven legitimen Strukturen und Institutionen aufruhen,
auf deren Grundlage Individuen ihre politischen Belange einbringen kdnnen. Al-
lerdings erweisen sich weder die stirkere Einbringung von Basisanliegen in das
System der politischen Reprisentation iiber Briickenwege aus dem Bereich des
Sozialen noch ein politisches ,Handeln als ob® als tragfdhige Alternativen zur
Uberwindung der dargestellten Defizite der Reprisentationslogik. Im Gegenteil,
der grundlegende Widerspruch, ,,dass ndmlich diejenigen, iiber deren Recht auf
Inklusion oder Exklusion — iiber deren Recht auf Zugehorigkeit zum Demos also
— entschieden wird, nicht die sein werden, die die Regel festsetzen* (Benhabib
2008c: 61/62, Herv. i. Orig.), bleibt bestehen. Die Diskussion iiber die Defizite
demokratischer Reprisentation macht Folgendes deutlich: Einzig und allein das
Recht auf politische Teilhabe — mindestens in Form eines umfassenden Wahl-
rechts — verbiirgt die Chance, Benachteiligung zu artikulieren und bekdmpfen zu
konnen. Mit einem origindren Recht auf Teilhabe ist explizit nicht lediglich die
Option zur Sensibilisierung derjenigen Repridsentant_innen, die das Anliegen ei-
gentlich nicht repriasentieren, gemeint. Vielmehr geht es hier um das viel grund-
satzlichere, geradezu aristotelische Recht auf Mitbestimmung iiber die Bedin-
gungen des Politischen, das als zum menschlichen Leben, und das heit unab-
hiingig von Staatsbiirgerschaft, zugehdérig begriffen werden miisste.*?

Das Recht auf Mitbestimmung iiber die Bedingungen des Politischen lasst
sich auch noch einmal aus einer génzlich anders ausgerichteten Perspektive be-
trachten. Judith Butler bezieht sich in ebenfalls iliberraschender Weise auf
Arendts Recht auf Rechte, und zwar auf Arendts Kritik an der klassisch-liberalen
Konzeption des Individualismus, nach der Individuen vorsitzlich bestimmte
Vertrdge eingingen. Diese Auffassung unterstelle, dass Personen nur fiir diejeni-
gen durch Vereinbarungen getroffenen Beziehungen verantwortlich seien. Nach
Arendt habe jedoch niemand das Vorrecht, zu wahlen, mit wem er auf der Erde

42 Vgl. Aristoteles 1995b: 1253a10-15, 1264b17, 1280b29-1281a4 und 1323b29-36; vgl.
auch Arendt 2011: 401.

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | Grenzen der Menschenrechte

zusammenleben wolle.*® Sicherlich sei es Individuen anheimgestellt, iiber die
Art und Weise des Zusammenlebens vor Ort zu entscheiden. Doch bestehe die
politische Bedingung des Menschseins in einer Freiheit im Sinne von pluralem,
nicht individuellem Handeln: ,,Ohne diese Pluralitit, gegen die wir uns nicht ent-
scheiden konnen, haben wir keine Freiheit und daher keine Wahlmdglichkeit.
(Butler 2012: 698) Diese nicht gewéhlte und nicht wihlbare Bedingung von
Freiheit kann einzig und allein bedeuten, dass wir, indem wir frei sind, etwas im
Hinblick auf das, was von uns nicht gewdhlt wird, bejahen. Der Versuch, iiber
diese Unfreiheit, die ihre Bedingung ist, hinauszugehen, drohe, menschliche Plu-
ralitdt sowie genau jenen Status des zoon politikon aufs Spiel zu setzen (vgl.
ebd.). Daher bestehe die politische Aufgabe darin,

»Institutionen und Politiken [zu] entwerfen, die aktiv den nicht-gewédhlten Charakter der
offenen und pluralen Kohabitation bewahren und festigen. Nicht nur leben wir faktisch
mit denjenigen, die wir uns niemals ausgesucht haben und bei denen wir moglicherweise
kein unmittelbares Gefiihl von gesellschaftlicher Zugehorigkeit empfinden, vielmehr sind
wir auch verpflichtet, diese Leben und die offene Pluralitit, die die Weltbevolkerung dar-
stellen, zu bewahren.” (Ebd.: 699)

Als wesentlicher Bestandteil sowohl des von Nésstrom aufgeworfenen Prinzips
gemeinsamer demokratischer Verantwortung als auch der von Butler geforderten
Institutionen und Politiken pluralistischer Kohabitation sowie der von Gould
postulierten politischen Praxis zur Beforderung demokratischer Teilhabe an der
Entscheidung iiber die Bedingungen positiver Freiheit ist dabei das Menschen-
recht auf Demokratie anzusehen. Dass dieses selbst nicht von vornherein inhalt-
lich definiert sein kann, sondern offen fiir Auslegungen, Kontestationen und
fortwéhrende Auseinandersetzung bleiben muss, um bestehende politische Auto-
ritdten und die Bedeutung des Begriffs ,Menschheit® im Sinne einer politischen
Zuschreibung (vgl. Hoover 2013a: 217) zu befragen, ergibt sich aus dem spezifi-
schen ,,Liicke“-Charakter des fundamentalen Rechts auf Rechte, das allen, die
sich in einem Erméchtigungsprozess befinden, zusteht.

43 Arash Abizadeh hat in einem systematisch anders gelagerten, fiir die Frage der unwei-
gerlichen Koexistenz relevanten Kontext problematisiert, dass die staatliche Grenzho-
heit demokratietheoretisch nicht zu legitimieren sei, da iiber den Grenzverlauf bzw.
die Passierbarkeit von Grenzen weder von Staatsangehorigen eines Territoriums noch
von den Nicht-Staatsangehdrigen, die jedoch ebenfalls von ihnen betroffen sind, abge-
stimmt wird (vgl. Abizadeh 2017).

12.02.2026, 08:38:31.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

