
1. 4, Immanuel Kant und die philosophische 
Destruktion der Naturrechtslehre

Die philosophische Destruktion der Naturrechtslehre ist eng ver­
knüpft mit dem Kantischen Werk. Bereits in der 1762 abgeschlos­
senen Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der 
natürlichen Theologie und der Moral hat Kant sich mit der 
Wolff sehen Lehre kritisch auseinandergesetzt. Darüberhinaus hat 
Kant Vorlesungen zur praktischen Philosophie gehalten, die sich 
vornehmlich an den Initia philosophiae practicae des Wolff- 
Schülers Alexander Gottlieb Baumgartens orientieren. Die Ergeb­
nisse dieser Arbeiten fließen vor allem in die Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten (1785), in die Kritik der praktischen Ver­
nunft (1788) und in der Metaphysik der Sitten (1797) ein.

Nach Kant erscheinen in rascher Folge eine Vielzahl von Ver­
suchen, die destruierte Systematik des Naturrechts auf einer neuen 
Grundlage zu rekonstruieren. Hierzu zählt unter anderem Gottlieb 
Hufelands Lehrsätze des Naturrechts (1790). Unter Juristen tobt 
am Ende des 18. Jahrhunderts der Streit zwischen Emst Ferdinand 
Klein, der Grundsätze der natürlichen Rechtswissenschaft (1797) 
entworfen und im weitesten Sinne ein Wolffianer ist, und dem 
Kantianer Paul Johann Anselm Feuerbach, der eine Kritik des 
Natürlichen Rechts (1796) und einen Anti-Hobhes (1798) verfaßt 
hat. In der Debatte zwischen Feuerbach und Klein geht es vor 
allem um die Frage, ob die Grundlagen des Strafrechts aus einer 
natürlichen Rechtslehre entwickelt werden können oder nicht.

Weil es im Rahmen dieser Arbeit darum geht, den Zerset­
zungsprozeß des Naturrechtsdenkens anhand einer begriffs­
geschichtlichen Analyse der Obligation nachzuvollziehen, wird 
der Blick auf die Protagonisten dieser Entwicklung gerichtet: Kant 
und sein selbsternannter Schüler in rechtsphilosophischen Fragen 
Feuerbach. Die gegenläufigen Versuche einer Rekonstruktion des 
Naturrechts, von Schelling und Fichte bis zu Hegel, von 
Trendelenburg bis zu den neukantianischen Entwürfen, fallen 

167

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufgrund dieser Perspektiveneinstellung aus dem Rahmen der 
vorliegenden Studie heraus.

Fichtes Diktum, daß "die Frage vom Rechte (...) gar nicht vor 
den Richterstuhl der Geschichte"376 gehört, steht gegen die Dyna­
mik des respektlosen 19. Jahrhunderts, das den Anspruch der 
Naturrechtslehre auf Unvergänglichkeit seiner Prinzipien in phi­
lologischer Akribie zerstört. Die Rechtsphilologie hat eine Ent­
wicklung beschleunigt, deren Impuls aus der philosophischen Re­
flexion über die Bedingungen des Rechts herrührt, d. h. aus der 
Philosophie des deutschen Idealismus, insbesondere der Fichte­
sehen Naturrechtslehre stammt. Kants Kritik der Wolffschen 
Konzeption natürlicher Theologie und praktischer Philosophie hat 
die Frage nach den Prinzipien der Moral und des Rechts in einen 
neuen Zusammenhang gestellt. Zu ihren Konsequenzen gehören 
die Möglichkeiten einer anderen Metaphysik der Sitten, aber auch 
einer gegenläufigen Bewegung: statt metaphysischer Begründung 
radikale Historisierung der Prinzipien selbst.

1.4.1. Kritik der natürlichen Theologie

In einer Preisschrift der Königlichen Akademie der Wissen­
schaften aus dem Jahre 1763, die den Titel Über die Deutlichkeit 
der Grundsätze der natürlichen Theologie und der Moral trägt, 
hatte Kant Fragen aufgeworfen, die ihn auch in späteren Jahren 
nachhaltig beschäftigten.377 Die metaphysische Erkenntnis von 
Gott ist nach Kant so lange widerspruchsfrei, wie Momente der 
Zufälligkeit keine Relevanz haben. Gottes Prädikate müssen 
schlechterdings die Bedingung der Notwendigkeit erfüllen. Das 
trifft für die Prädikate Allgegenwart, Allmacht, Allwissenheit etc. 
zu. Wenn aber die natürliche Theologie Urteile über die göttliche 

376 Johann Gottlieb Fichte, Beitrag zur Berichtigung der Urteile des Publikums 
über die französische Revolution (1793). Einleitung. In: B. Willms (Hrsg.): 
Johann Gottlieb Fichte. Schriften zur Revolution. Frankfurt/M.-Berlin-Wien 1973, 
S. 99.
377 Vgl. für die Entwicklung der Kantischen Ethik: M. Riedel, Kritik der moralisch 
urteilenden Vernunft. Kants vorkritische Ethik und die Idee einer »Grundlegung 
zur Metaphysik der Sitten«. In: ders.: Urteilskraft und Vernunft. Kants 
ursprüngliche Fragestellung. Frankfurt/M. 1989, S. 61-97.

168

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorsehung und "über das Verfahren seiner Gerechtigkeit und 
Güte"378 anstellt, dann dringt sie in den Bereich des Unbestimmten 
und Unentwickelten ein. Vernunft und Urteilskraft übertreten ihre 
Kompetenz.

Am Beispiel des Begriffs der Verbindlichkeit erläutert Kant die 
Frage, ob die zur Evidenz des Grundbegriffs notwendige Deut­
lichkeit gegeben ist. "Man soll dieses oder jenes tun, und das andre 
lassen; dies ist die Formel, unter welcher eine jede Verbindlichkeit 
ausgesprochen wird."379 Das Sollen kann sich entweder auf 
Handlungen beziehen, die Mittel zu höheren Zwecken sind, oder 
auf solche, die selbst einen Zweck in sich enthalten. Soll der 
Mensch Handlungen ausüben, die dem Zweck der Glückseligkeit 
dienen, dann sind diese Handlungen nützlich, aber keinesfalls 
verbindlich. Richtet der Mensch sein Handeln auf einen höchsten 
Zweck - z. B. die größte Vollkommenheit oder die An­
gemessenheit seines Tuns für den göttlichen Willen - so orientiert 
er sich formal gesehen an der Grundregel der Verbindlichkeit, aber 
sein Handeln bleibt Mittel zum Zweck. Der Zweck beansprucht 
vollkommene Verbindlichkeit, die einzelne Handlung hingegen 
wird ihm zufällig zugeordnet. Oder anders gesagt: welche 
Handlung in einer bestimmten Situation verbindlich im Hinblick 
auf ein höchstes Ziel (Vollkommenheit etc.) ist, bleibt in 
menschlicher Perspektive problematisch.380 Die Kantische Kritik 

378 Immanuel Kant, Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der 
natürlichen Theologie und der Moral. 4. Betrachtung § 1. In: W. Weischedel 
(Hrsg.): Immanuel Kant. Vorkritische Schriften bis 1768. Werkausgabe Bd. 2. 
Frankfurt/M. 1982, S. 769.
379 Kant, Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen 
Theologie und der Moral 4. § 2, S. 770.
380 Kant, Untersuchung über die Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen 
Theologie und der Moral 4. § 2, S. 771: "Ich soll z.E. die gesamte größte 
Vollkommenheit befördern, oder ich soll dem Willen Gottes gemäß handeln; 
welchem auch von diesen beiden Sätzen die ganze praktische Weltweisheit 
untergeordnet würde, so muß dieser Satz, wenn er eine Regel und Grund der 
Verbindlichkeit sein soll, die Handlung als unmittelbar notwendig, und nicht unter 
der Bedingung eines gewissen Zwecks gebieten. Und hier finden wir, daß eine 
solche unmittelbare oberste Regel aller Verbindlichkeit schlechterdings 
unerweislich sein müsse. Denn es ist aus keiner Betrachtung eines Dinges oder 
Begriffes, welches auch sei, möglich, zu erkennen und zu schließen, was man tun 
solle, wenn dasjenige, was vorausgesetzt ist, nicht ein Zweck und die Handlung 
ein Mittel ist."

169

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


am Wolffschen Moralprinzip ist hier im Vergleich zu späteren 
Äußerungen gemäßigt.381 Gleichwohl zerschneidet Kant das Band 
zwischen praktischer Philosophie und Naturrechtslehre. Das 
Wolffsche Prinzip, Tue das Vollkommene, ist nach Kant der 
formale Grund jeglicher Verbindlichkeit, aber es enthält keine be­
stimmte Verbindlichkeit, weil materiale Grundsätze der prakti­
schen Erkenntnis unbeweisbar sind. D. h. jeder Mensch ist gehal­
ten, sich zu vervollkommnen (formal), obwohl er nicht mit letzter 
Evidenz bestimmen kann, welche Handlungen in einer bestimmten 
Situation (material) seine Vervollkommnung fördern oder ihr 
abträglich sind. Die individuellen Schwankungen in den Vorstel­
lungen der je eigenen Vollkommenheit machen eine Materiali­
sierung dieses bloß formalen Prinzips der Verbindlichkeit in einer 
systematischen Naturrechtslehre und Ethik für Kant obsolet.

Die Edition seines handschriftlichen Nachlasses ermöglicht es, 
den Weg Kants von der Wolffschen praktischen Philosophie und 
ihrer Obligationenkonzeption hin zu einem eigenen Standpunkt zu 
rekonstruieren. Zur Baumgarten’schen Vorstellung einer potestas 
obligatoria divina bemerkt Kant: "Der Wille Gottes enthält wohl 
die größesten motiva obligantia, aber nicht den Grund der Form 
moralischer Gesetze."382 Das ist zuallererst eine halbherzige 
Absage an den theologischen Voluntarismus, der im 
Naturrechtsdenken des 18. Jahrhunderts präsent war, und der auch 
schon in der Wolffschen Schule weitgehend eingeschränkt wurde. 
Wo aber liegt der Grund der Verpflichtungskraft moralischer 
Gesetze, das ist die zentrale Frage, die Kant in seiner 
Auseinandersetzung mit der Baumgarten’schen Konzeption 
beschäftigt. Kant schwankt in seinen Notizen zwischen zwei 
Positionen. Zum einen hält er an der Vorstellung fest, daß Gott der 
Grund aller Moralität ist, "wäre kein Gott, so würden alle unsere 
Pflichten schwinden."383 Zum anderen gelangt Kant zu der These, 
daß moralische Obligation nur auf einer allgemeinen Zustimmung 

381 Zum Verhältnis Wolff-Kant: C. Schröer, Naturbegriff und Moralbegründung. 
Stuttgart-Berlin 1988.
382 Kant, Erläuterungen zu A.G. Baumgartens 'Initia philosophiae practicae’. n. 
6500. In: Kants gesammelte Schriften, hrsg. von der Preußischen Akademie der 
Wissenschaften, Bd. XIX. 3. Abt. (Handschriftlicher Nachlaß 6.Band) Berlin & 
Leipzig 1934.
383 Kant, Erläuterungen zu...., n. 6674, S. 130.

170

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Menschen mit sich selbst beruhen kann. Nur unter dieser 
Bedingung ist eine Obligation als wirksame Einschränkung 
menschlicher Freiheit zu verstehen und doch nicht die Aufgabe 
jeglicher Freiheit.384 Es zeichnet sich die große Herausforderung 
ab, Willensfreiheit und moralische Verbindlichkeit, Autonomie 
des Individuums und Sittlichkeit zusammenzudenken. Es liegt, wie 
Kant formuliert, die Würde menschlicher Freiheit in ihrer 
Unabhängigkeit von äußeren Zwängen, aber diese Würde hat 
"einen hohen Preis"385: Der Mensch selbst ist Urheber des Guten 
und als solcher für sein Handeln auch in letzter Instanz 
verantwortlich. Statt diese Argumentationslinie weiter zu 
verfolgen, kehrt Kant - in der Auseinandersetzung mit Baumgarten 
- zu einer theologischen Begründung der Moralität zurück. Wenn 
Moral nicht nur regulativ sein soll, sondern mit dem Anspruch auf 
Gesetzmäßigkeit auftritt, dann muß ihre Verbindlichkeit 
letztendlich im göttlichen Willen liegen, so Kant.386 387

Die Ambivalenz der Kantischen Reflexionen zur praktischen 
Philosophie Wolffscher Prägung macht allzu deutlich, daß Kant 
bereits vor der Publikation seiner kritischen Schriften auf dem 
Wege zu seinem Konzept der Willensautonomie ist. Aber er weiß, 
daß die größten Schwierigkeiten dort auftreten werden, wo er den 
Grund moralischer Verbindlichkeit von Willkür freizuhalten und 
gleichzeitig ein allgemeinverbindliches Schema menschlicher 
Moralität anzubieten versucht. Angesichts dieser Problematik stellt 
sich Kant auch die Frage Ob die Moral nur als Religion möglich 
sey?331 Diese Frage bleibt für Kant - wie sich zeigen wird - auch 
nach den metaphysik- und theologiekritischen Abhandlungen 
mehr als eine bloß rhetorische Floskel. Nach der philosophischen 
Kritik der traditionellen Naturrechtslehre ist die Kantische 

384 Kant, Erläuterungen zu..., n. 7249-50, S. 294: "Obligation ist Einschränkung 
der Freyheit, entweder negative: um den wiederstreit zu Verhindern, und denn 
positive: um durch Einschränkung der selbstliebe Menschenliebe zu fördem.(...) 
Alle Obligation ist die Einschränkung der freyheit auf die Bedingungen der 
allgemeinen zusammenstimmung mit sich selbst. Daher ist alles, was die 
allgemeinheit der freyheit hindert, unter rechtmäßigem zwang; denn erlaubt ist, 
was der allgemeinheit der Freyheit gemäs ist."
385 Kant, Erläuterungen zu..., n. 7248, S. 294.
386 Kant, Erläuterungen zu..., n. 7258, S. 296.
387 Kant, Erläuterungen zu..., n. 7257, S. 296

171

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Obligationenlehre der Brennspiegel, in dem moralphilosophische 
und theologische Grundlegungen der Moralität Zusammentreffen.

Es kann hier nicht der Ort für eine ausführliche Auseinander­
setzung mit der Kantischen Metaphysikkritik sein. Eine Skizze des 
Zusammenhanges zwischen Kritik der Metaphysik und Theologie 
muß für den Zweck der Darstellung ausreichen. Kant deduziert 
kein systematisches Lehrgebäude aus rationalen Prinzipien der 
Erkenntnis, sondern beschreibt die Genese menschlicher 
Erkenntnis. Erkenntnis setzt sich nach Kant aus zwei Momenten 
zusammen: ein rezeptives Vermögen, Eindrücke aufzunehmen und 
Vorstellungen zu empfangen, und ein spontanes Vermögen, durch 
diese Vorstellungen einen Gegenstand zu erkennen. Anschauung 
und Begriffe sind die Elemente menschlicher Erkenntnis und die 
ihnen korrespondierenden Vermögen heißen Sinnlichkeit und 
Verstand.388 Kants Hinweis, daß die Begriffe respektive 
Kategorien des Verstandes durch Spontaneität gekennzeichnet 
sind, impliziert die Feststellung, daß sie unabhängig von der 
Sinnlichkeit im Verstand entspringen. Gleichwohl stehen 
Anschauung und Verstandeskategorie in einem Verhältnis 
wechselseitiger Abhängigkeit.389 Erfahrung - und d. h. empirische 
Erkenntnis - kann der Mensch nur machen, wenn er das An­
schauungsmaterial den Kategorien (Kausalität etc.) subsumiert und 
dadurch verfügbar macht. Die Kategorien des Verstandes sind auf 
Anschauungen angewiesen, da sie nur in der Anwendung auf 
empirisches Material Erkenntnis liefern.390 Im Wechselverhältnis 
von Anschauung und Begriff wird Erkenntnis gesichert, denn "in 
einem Erkenntnis, das mit den Verstandesgesetzen durchgängig 
zusammenstimmt, ist kein Irrtum."391

Kant unterscheidet zwischen Verstandesgrundsätzen, deren 
Anwendung auf Erfahrung gerichtet ist (immanent), und solchen, 
welche die Grenzen der Erfahrung überschreiten (transzendent). In 
diesem Bereich, jenseits der Überprüfung durch Erfahrungs­
indizien, ist der Mensch dem Schein ausgeliefert. Weil es aber um 

388 Kant, Kritik der reinen Vernunft [Sigle: KRV] A 50/ B 74. Kant wird zitiert 
nach der Werkausgabe von Wilhelm Weischedel (Hrsg.): Frankfurt/M. 1974.
389 H. Cohen, Kants Begründung der Ethik. Nebst ihrer Anwendung auf Recht, 
Religion und Geschichte. Berlin 1910^, S. 29.
390 Kant, KRV B 148.
391 Kant, KRV A293-294 / B 350.

172

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grundsätzliches geht, das nicht aus Erfahrung gewonnen werden 
kann, erweist sich der Mensch als Vemunftwesen. Die Vernunft ist 
das Vermögen, Prinzipien aufzustellen und dadurch dem Verstand 
Grundsätze zu bieten, die seine Bindung an sinnliches 
Anschauungsmaterial übersteigt.392 Das Verhältnis von Vernunft 
und Verstand ist bei Kant der Relation von Verstand und Sinn­
lichkeit analog: Der Verstand ordnet das sinnliche Material der 
Anschauung und macht es erfahrbar, die Vernunft fordert die 
Vergleichung und interne Stimmigkeit der Verstandesbegriffe, sie 
gibt "ein subjektives Gesetz der Haushaltung mit dem Vorräte 
unseres Verstandes."393 Der Verstand entwirft mit Hilfe der Kate­
gorie der Kausalität einen Ordnungszusammenhang für die sinn­
lichen Eindrücke. Er konstatiert eine zeitliche Abfolge der Er­
scheinungen und schlußfolgert, daß ein Ding oder eine Handlung 
die Ursache eines anderen Dinges respektive einer folgenden 
Handlung ist. Sobald der Verstand die Grenzen der Anwendung 
seiner Kategorien auf Erfahrung verletzt - und z. B. die Kausa­
litätskategorie im logischen Gebrauch verwendet - kommt er zu 
Fragen, die den Anfang der Welt als Ursprung zeitlicher Abfolge 
betreffen. Die möglichen Antworten sind gleichermaßen Illu­
sionen, aber diese Illusionen haben einen natürlichen Charakter, da 
dem Menschen als Vemunftwesen die Tendenz innewohnt, die 
Grenzen empirischer Gewißheit zu überschreiten. Kant spricht von 
einer unvermeidlichen und natürlichen Dialektik der Vernunft.394

Im Rahmen der Transzendentalen Dialektik verhandelt Kant 
den Widerstreit (Antinomie), in den die reine Vernunft mit sich 
selbst gerät.395 Es geht um die Fragen nach räumlichem und zeit­
lichem Anfang und Grenze der Welt, um die Einfachheit der Sub­
stanz, um Freiheit oder Notwendigkeit im Naturgeschehen und um 

392 Kant, KRV A 293-302 / B 350-359
393 Kant, KRV A 307 / B 363.
394 Kant, KRV A 298 / B 354-355:"(...) wir haben es mit einer natürlichen und un­
vermeidlichen Illusion zu tun, die selbst auf subjektiven Grundsätzen beruht, und 
sie als objektive unterschiebt, anstatt daß die logische Dialektik in Auflösung der 
Trugschlüsse es nur mit einem Fehler, in Befolgung der Grundsätze, oder mit 
einem gekünstelten Scheine, in Nachahmung derselben, zu tun hat. Es gibt also 
eine natürliche und unvermeidliche Dialektik der reinen Vernunft (...) die der 
menschlichen Vernunft unhintertreiblich anhängt."
395 E. Boutoux, Die transzendentale Dialektik In: J. Köpper/ R. Malter (Hrsg.): 
Materialien zu Kants »Kritik der reinen Vernunft«. Frankfurt/M. 1975, S. 275-92.

173

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Frage, ob es eine erste Ursache, ein schlechthin notwendiges 
Wesen gibt. In diesem Widerstreit der Vernunft und im 
"dialektischen Spiel der kosmologischen Ideen"396 zeigt sich die 
Würde der Philosophie, die den Gebrauch der Vernunft weit über 
den Bereich des bloß Erfahrbaren hinausschießen läßt. Darüber 
hinaus weist Kant nach, daß die Vemunftspekulation in dem 
Dilemma befangen bleibt, die Streitpunkte nicht auflösen zu 
können. Keiner Idee kann sie vermittelt über den Verstand eine 
adäquate Anschauung verschaffen, so daß sie genötigt ist, die 
Streitigkeit durch Rückbesinnung auf ihre eigenen Fähigkeiten 
aufzuheben. Insbesondere die Verhandlung der vierten Antinomie 
- d. i. die Frage nach einer ersten Ursache - zeigt auf, daß die 
Menschen weder die Möglichkeit haben, diese Erstursache 
sinnlich zu erfahren, noch einen Begriff derselben aufzustellen. 
Trotzdem verlangt die menschliche Vernunft, die Suche voran­
zutreiben. Im Resultat sind die Ergebnisse der reinen Vernunft 
Ideale, denen keine Existenz zugestanden wird, die aber gleich­
wohl keine "Hirngespinste" sind. Der Gegenstand des Vernunft­
ideals ist das Urwesen, das nicht die Relation eines wirklichen 
Gegenstandes zu anderen Dingen, sondern die Relation zwischen 
der Idee und den zugehörigen Begriffen markiert. Der Begriff des 
Urwesens ist Gott als transzendentale Idee, der von der Vernunft - 
als Begriff von Realität überhaupt - der Bestimmung der Natur­
dinge zugrunde gelegt wird.397 Kant hält an der Vorstellung fest, 
daß diese Idee einer ersten Ursache das Produkt eines natürlichen 
Vemunftprozesses ist, der in der Erkenntnisgenese jedes Men­
schen angelegt ist. Erkenntnis beginnt mit Erfahrung und basiert 
auf der Voraussetzung, daß etwas existiert. Wenn etwas existiert, 
dann fordert die Vernunft, daß irgend etwas notwendig existiert. 
Der Grund der Existenz des zufällig hier und jetzt Existierenden, 
das Gegenstand der Erfahrung ist, muß erschlossen werden. In 
Kants Worten heißt das, die Möglichkeit der Erfahrung wird 
abgesichert, indem ein Begriff gedacht wird, der zu allem Warum 
ein Darum in sich einschließt.398 Jeder Mensch, der Dinge 

396 Kant, KRV A 462 / B 490
397 Kant, KRV A 579f. / B 607f.
398 Kant, KRV A 585 / B 613: "Nun scheint dasjenige, dessen Begriff zu allem 
Warum das Darum in sich enthält, das in keinem Stücke und in keiner Absicht 

174

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entstehen, sich verändern und vergehen sieht, fragt nach der 
Ursache dieses Geschehens und kommt zu der Vorstellung einer 
''obersten Kausalität." Nach Kant ist es naheliegend, daß dieser 
Gedankengang zur Annahme einer höchsten Kausalität und eines 
höchsten Wesens fuhrt, das in sich Vollkommenheit und 
Notwendigkeit vereint. "Daher sehen wir bei allen Völkern durch 
ihre blindeste Vielgötterei doch einige Funken des Monotheismus 
durchschimmem, wozu nicht Nachdenken und tiefe Spekulation, 
sondern nur ein nach und nach verständlich gewordener Gang des 
gemeinen Verstandes geführt hat."399

Kant hält am Konzept der natürlichen Theologie fest, obwohl er 
eingehend die Unmöglichkeit der Gottesbeweise (ontologisch, 
kosmologisch, physikotheologisch) beweist. Seine Sympathie für 
die natürliche Theologie wird in dem Abschnitt der Transzenden­
talen Dialektik (Kritik der reinen Vernunft) deutlich, der den Titel 
"Kritik aller Theologie" trägt.400 Kant differenziert hier zwischen 
Offenbarungstheologie und rationaler Theologie. Letztere wiede­
rum ist entweder transzendentale oder natürliche Theologie. Die 
transzendentale Theologie entwickelt ihren Gottesbegriff aus 
transzendentalen Begriffen (ens originarium & realissimum, ens 
entium)401 und versucht das Dasein eines Urwesens aus einer 
Erfahrung oder abseits jeglicher Erfahrung zu bestimmen. Ihr 
rechnet Kant den Typus des Deisten zu, der sich für seine 

defekt ist, welches allerwärts als Bedingung hinreicht, eben darum das zur 
absoluten Notwendigkeit schickliche Wesen zu sein, weil es, bei dem Selbstbesitz 
aller Bedingungen zu allem Möglichen, selbst keiner Bedingung bedarf, ja 
derselben nicht einmal fähig ist, folglich, wenigstens in einem Stücke, dem 
Begriffe der unbedingten Notwendigkeit ein Genüge tut, darin es kein anderer 
Begriff ihm gleich tun kann, der, weil er mangelhaft und der Ergänzung bedürftig 
ist, kein solches Merkmal der Unabhängigkeit von allen Bedingungen an sich 
zeigt. Es ist wahr, daß hieraus noch nicht sicher gefolgert werden könne, daß, was 
nicht die höchste und in aller Absicht vollständige Bedingung in sich enthält, 
darum selbst seiner Existenz nach bedingt sein müsse; aber es hat denn doch das 
einzige Merkzeichen des unbedingten Daseins an sich, dessen die Vernunft 
mächtig ist, um durch einen Begriff a priori irgend ein Wesen als unbedingt zu 
erkennen."
399 Kant, KRVA591 / B 619
400 Vgl. A.W. Wood, Kant's Rational Theology. Cornell 1978, S. 25-63.
401 Vgl. zur Begriffsbestimmung innerhalb der deutschen Schulmetaphysik: H. 
Sidgwick, Rationale Theologie In: J. Köpper/ R. Malter (Hrsg.): Materialien zu 
Kants »Kritik der reinen Vernunft«, S. 303.

175

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gotteserkenntnis ganz auf seine Vernunft verläßt. Die natürliche 
Theologie denkt sich ihren Gott durch einen Begriff, den sie aus 
der Natur nimmt, d. h. sie schließt von der Naturordnung auf die 
Eigenschaften und das Dasein ihres Urhebers. Ihr entspricht der 
Typus des Theisten, der seinen Gott nach Analogie mit der Natur 
definiert. Insofern er Gott nicht nur zum Prinzip der natürlichen, 
sondern auch der sittlichen Ordnung macht, betreibt er Moral­
theologie.402 Kants Kritik aller Theologie mündet in die folgen­
reiche Unterscheidung von theoretischer und praktischer Erkennt­
nis. Die Grenze der theoretischen Erkenntnis im Hinblick auf den 
Gottesbegriff ergibt sich aus dem bereits Gesagten. Die absolute 
Notwendigkeit eines Welturhebers kann theoretisch nur aus Be­
griffen a priori gewonnen werden, denen der Bezug auf eine 
mögliche Erfahrung fehlt. Der "Sprung über die Grenze der Er­
fahrung" resultiert aus der Eigendynamik, die der Gebrauch der 
Kausalitätskategorie im bloß spekulativen Sinn entfaltet. Die An­
nahme einer kausalen Verknüpfung menschlichen Daseins mit der 
Erstursache entbehrt jeglicher Beweisbarkeit. In praktischer 
Hinsicht hingegen muß, um die Notwendigkeit moralischer Ge­
setze darlegen zu können, das Dasein eines höheren Wesens 
postuliert werden, und zwar "als Bedingung der Möglichkeit ihrer 
[d.i der moralischen Gesetze] verbindenden Kraft."403 Diese Dis­
kussion wird von Kant ausführlich in der Kritik der praktischen 
Vernunft geführt.

Die Theologiekritik kommt zu dem Ergebnis, daß der spekula­
tive Vemunftgebrauch keinen angemessenen Gottesbeweis führen 
kann. Die rationale Theologie hat einen bloß negativen Nutzen, 
weil sie eine Selbstkorrektur vomimmt "durch Bestimmung ihres 
Begriffs und unaufhörliche Zensur einer durch Sinnlichkeit oft 
genug getäuschten und mit ihren eigenen Ideen nicht immer 
einstimmigen Vernunft."404 Die spekulative Bestimmung eines 

402 Kant, KRV A 63 If. / B 659f.
403 Kant, KRV A 636 / B 664: "Ich behaupte nun, daß alle Versuche eines bloß 
spekulativen Gebrauchs der Vernunft in Ansehung der Theologie gänzlich 
fruchtlos und ihrer inneren Beschaffenheit nach null und nichtig sind; daß aber die 
Prinzipien ihres Naturgebrauchs ganz und gar auf keine Theologie fuhren, 
folglich, wenn man nicht moralische Gesetze zum Grunde legt, oder zum 
Leitfaden braucht, es überall keine Theologie der Vernunft geben könne."
404 Kant, KRV A 642 / B 670.

176

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


idealischen, göttlichen Wesens erweitert nicht die menschliche 
Erkenntnis über Objekte möglicher Erfahrung, sondern gibt ledig­
lich eine systematische Einheit von möglicher Erfahrung über­
haupt. Gott ist den Menschen ein regulatives Prinzip, das als 
Richtschnur der Vernunft im empirischen Gebrauch dient, weil es 
der Vernunft in der Vorstellung einer systematischen und not­
wendigen Einheit aller Erfahrung ein Harmonie-Ideal an die Hand 
gibt.405 Von der traditionellen Auffassung natürlicher Theologie 
bleibt bei Kant nur ein Restbestand übrig. Der natürliche Gang 
menschlicher Vernunft fuhrt zur Hypothese, daß ein höchstes 
Urwesen die systematische Einheit möglicher Erfahrung verbürgt 
und der Zufälligkeit menschlichen Daseins einen letzten Grund 
gibt. Ein Wissen vom Dasein Gottes ist ebensowenig erreichbar, 
wie auch die Beweise der Willensfreiheit und der Unsterblichkeit 
der Seele theoretisch unmöglich sind. Als Regulative des 
Vemunftgebrauchs aber haben sie praktische Bedeutung. Hier geht 
es um moralische Erwägungen, d. h. um die Frage, was zu tun sei, 
wenn der Wille frei, wenn ein Gott und eine zukünftige Welt ist.406 
Die natürliche Theologie erhält bei Kant als Moraltheologie einen 
Kredit, der auf praktische Lebensführung abzielt. Sie liefert den 
Begriff eines vollkommenen und vernünftigen Urwesens unter 
dem Aspekt der "sittlichen Einheit." Gott ist das Weltgesetz und 
der oberste Wille, der die Einheit der moralischen Zwecke in sich 
trägt. Er verbürgt in letzter Instanz die Verbindlichkeit der 
moralischen Gesetze.407

405 Kant, KRV A 677f. / B 705f.: "Ich werde mir also nach der Analogie der 
Realitäten in der Welt, der Substanzen, der Kausalität und der Notwendigkeit, ein 
Wesen denken, das alles dieses in der höchsten Vollkommenheit besitzt, und, 
indem diese Idee bloß auf meiner Vernunft beruht, dieses Wesen als selbständige 
Vernunft, was durch Ideen der größten Harmonie und Einheit, Ursache vom 
Weltganzen ist, denken können, so daß ich alle, die Idee einschränkende, 
Bedingungen weglasse, lediglich um, unter dem Schutze eines solchen Urgrundes, 
systematische Einheit des Mannigfaltigen im Weltganzen, und, vermittelst 
derselben, den größtmöglichen empirischen Vemunftgebrauch möglich zu 
machen, indem ich alle Verbindungen so ansehe, als ob sie Anordnungen einer 
höchsten Vernunft wären, von der die unsrige ein schwaches Nachbild ist."
406 Kant, KRV A 801-802 / B 829-830
407 Kant, KRV A 816 / B 843:"(...) wenn wir aus dem Gesichtspunkt der sittlichen 
Einheit, als einem notwendigen Weltgesetze, die Ursache erwägen, die diesem 
allein den angemessenen Effekt, mithin auch für uns verbindende Kraft geben 
kann, so muß es ein einiger oberster Wille sein, der alle diese Gesetze in sich 

177

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Vernunft im moralischen Gebrauch kann die Einheit der 
Zwecke moralischen Handelns nur dann stringent konzipieren, 
wenn sie voraussetzt, daß die sittliche Welt aus einem Prinzip 
entsprungen ist. Die Vorstellung, daß es eine Pluralität von Prin­
zipien gibt, würde nach Kant der sittlichen Ordnung den Charakter 
der Einheitlichkeit und Notwendigkeit rauben und dem syste­
matischen Bedürfnis der menschlichen Vernunft widersprechen. 
Praktisch-moralische Vernunft und transzendentale Theologie 
stehen deshalb in einem wechselseitigen Verweisungszusammen­
hang. Gemäß transzendentaler Theologie dient das "Ideal der 
höchsten ontologischen Vollkommenheit" als Prinzip einer 
systematischen Einheit, in der alle Dinge nach Naturgesetzen 
notwendig verknüpft sind; die praktische Vernunft liefert die An­
wendung dieses Einheitsprinzips. Die Lehre von den höchsten 
Zwecken (Moral) und von der zweckmäßigen Einheit derselben 
(Theologie) sind die Grundpfeiler der Kantischen Methodenlehre. 
In methodologischer Hinsicht heißt Kritik aller Theologie bei 
Kant, den theologischen Diskurs auf seine praktisch-moralischen 
Folgen hin zu befragen. Theologie ist im Kem Moraltheologie, sie 
garantiert Prinzip und Einheit der sittlichen Ordnung. Der prak­
tische Gebrauch des Ideals höchster Vollkommenheit ist jedoch 
nur regulativ, nicht aber konstitutiv. Oder in anderen Worten 
ausgedrückt heißt das: Der idealische Grund praktischer Vernunft 
gibt bloß ein regulatives Prinzip der Verbindlichkeit moralischer 
Gesetze. Der schlechthin notwendige Geltungsgrund und die Ver­
pflichtungskraft der Moralgesetze muß diesseits spekulativer 
Vermutungen liegen. An anderer Stelle, in der Kritik der prakti­
schen Vernunft, hat Kant das Fundament seiner Moralphilosophie 
gelegt. Der konstitutive Grund der Verbindlichkeit muß im Ver­
fahren der praktisch-moralischen Vernunft selbst aufgedeckt wer­
den. Der Verlust der Begründungsfunktion natürlicher Theologie 
für die praktische Philosophie erfordert eine Kompensations­

befaßt. Denn, wie wollten wir unter verschiedenen Willen vollkommene Einheit 
der Zwecke finden? Dieser Wille muß allgewaltig sein, damit die ganze Natur und 
deren Beziehung auf Sittlichkeit in der Welt ihm unterworfen sei; allwissend, 
damit er das Innerste der Gesinnungen und deren moralischen Wert erkenne; 
allgegenwärtig, damit er unmittelbar allem Bedürfnisse, welches das höchste 
Weltbeste erfordert, nahe sei; ewig, damit in keiner Zeit diese Übereinstimmung 
der Natur und Freiheit ermangele, u.s.w.”

178

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leistung. Es geht hier um die Frage, wie Verbindlichkeit der Mo­
ralgesetze (und des Rechts) überhaupt evident konzipiert werden 
kann, wenn der letzte Grund aller Verbindlichkeit nichts als ein 
regulatives Prinzip ist.

1.4.2. Kritik der praktischen Vernunft

Die Kritik der spekulativen Vernunft hat im Resultat die Unmög­
lichkeit einer Beweisführung des Freiheits- und Gottesbegriffes 
und der Unsterblichkeit der Seele offenbart. In praktischer Hin­
sicht ist dieses Ergebnis relevant, weil es die Möglichkeit eröffnet, 
diese Begriffe widerspruchsfrei zu denken und auf ihre praktische 
Bedeutung hin zu untersuchen. Der Begriff der Freiheit ist das 
Bindeglied zwischen theoretischem und praktischem Vemunftge- 
brauch. Die dritte Antinomie innerhalb der Kritik der reinen Ver­
nunft hat die Streitfrage verhandelt, ob alles Geschehen in der 
Welt notwendig nach Kausalgesetzen abläuft, oder ob es eine 
Kausalität durch Freiheit gibt. Kant löst diesen Widerstreit, indem 
er der Naturkausalität ihren Platz in der Welt der Erscheinungen 
zuweist, Freiheit aber als eine intelligible Ursache und ein Ver­
mögen absoluter Spontaneität darstellt, dem keine Erscheinung, 
und d. h. keine Erfahrungstatsache entspricht. Freiheit ist in die­
sem Verständnis "eine reine transzendentale Idee", die von der 
Vernunft geschaffen wird, um die Unabhängigkeit des Menschen 
von der Kausalkette der Naturvorgänge zu markieren. "Die Frei­
heit im praktischen Verstände ist die Unabhängigkeit der Willkür 
von der Nötigung durch Antriebe der Sinnlichkeit."408 Die bloße 
Denkmöglichkeit, daß der Mensch ein spontanes Wesen ist, das 
nicht mechanisch gemäß dem Verlauf des Naturgeschehens han­
delt, ist nach Kant nicht weniger als die Rettung menschlicher 
Moralität vor dem "Abgrund des Skeptizismus."409

Die zweite große kritische Schrift Kants stellt sich der Aufgabe, 
den fehlenden Nachweis objektiver Realität des Freiheitsbegriffes 

408 Kant, KRVA534/B562
409 Kant, Kritik der praktischen Vernunft [Sigle: KPV] Vorrede A 3-4. Vgl. A. 
Gunkel, Spontaneität und moralische Autonomie. Kants Philosophie der Freiheit. 
Bem-Stuttgart 1989, S. 197-211.

179

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu kompensieren. In der Vorrede zur Kritik der praktischen 
Vernunft macht Kant deutlich, welche fundamentale Bedeutung 
dem Freiheitsbegriff in praktisch-moralischer Hinsicht zukommt. 
Die Freiheit ist der Seinsgrund (ratio essendi) des moralischen 
Gesetzes; letzteres aber ist der Erkenntnisgrund (ratio 
cognoscendi) der Freiheit. Der theoretisch nicht zu erschließende 
Freiheitsbegriff soll vom moralischen Gesetz her zugänglich 
werden. Die Konzeption moralischer Gesetzlichkeit gründet 
wiederum in der Prämisse, daß der Mensch als sittliches Wesen 
aus der Kette der Naturkausalität heraustritt. "Wäre (...) keine 
Freiheit, so würde das moralische Gesetz in uns gar nicht 
anzutreffen sein.”410 Der Nachweis der praktischen Bedeutung des 
Freiheitsbegriffs lenkt den Blick auf eine Analyse der Bedin­
gungen menschlichen Handelns. Die zentrale Frage lautet nach 
Kant, ob der Mensch in seinem Wollen frei ist. Anders formuliert 
fragt er, ob der Bestimmungsgrund des menschlichen Willens in 
reiner oder empirisch-bedingter Vernunft liegt. Kant verfolgt für 
die Beantwortung dieser Fragestellung zwei Argumentationslinien, 
die sich wechselseitig stützen: Wenn Freiheit (Spontaneität des 
Anfangs) in praktischer Hinsicht und Notwendigkeit des 
moralischen Gesetzes gewährleistet sein sollen, dann müssen 
empirische Bedingtheit und Zufälligkeit aus der Willens­
bestimmung ausgeschlossen sein. Kant definiert vor diesem 
Hintergrund die praktischen Grundsätze der Vernunft als Statute, 
die eine allgemeine Bestimmung des Willens beinhalten. Diese 
Grundsätze erhalten den Status von Maximen, wenn sie subjektive 
Gültigkeit für den Willen des einzelnen Subjekts haben und sind 
praktische Gesetze, sobald ihre Geltung für den Willen jedes 
vernünftigen Subjekts anerkannt wird. Gesetzgebung erfordert 
nach Kant, daß zufällige subjektive Bedingungen ausgegrenzt 
werden. Diese Voraussetzung erfüllt eine Gesetzgebung, die allein 
aus der reinen Vernunft mit Notwendigkeit entspringt.411 Prak­
tische Prinzipien, die material den Willen bestimmen - z. B. nach 
Gesichtspunkten der Selbstliebe oder Glückseligkeit - genügen den 

410 Kant, KPV A 6 (Anmerkung). Vgl. für die Bestimmung der Konsequenzen 
dieses Grundsatzes für die moderne Rechtsstaatlichkeit: G.Dietze, Kant und der 
Rechtsstaat. Tübingen 1982, S. 25-46.
411 Kant, KPV A 35-38

180

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anforderungen nicht, weil sie den Zufälligkeiten der Gefühlswelt 
unterliegen. Lust und Unlust, die Gefühle von Annehmlichkeit und 
Schmerz sind nach Kants Auffassung nicht 
verallgemeinerungsfähig und deshalb für eine allgemein-verbind­
liche Gesetzgebung untauglich. Wenn der materiale Inhalt einer 
Gesetzgebung deren Verallgemeinerungsfähigkeit verhindert und 
gleichzeitig die Spontaneität und interne Notwendigkeit der 
Willensbestimmung aufhebt, dann bleibt nur die Möglichkeit 
übrig, daß ein formales Prinzip als allgemeines praktisches Gesetz 
vorgestellt wird.412 Kant macht unumwunden deutlich, welche 
Schwierigkeiten für eine praktisch-orientierte Vernunft auftreten, 
die am universalen Anspruch moralischer Gesetzmäßigkeit fest­
hält, obwohl die Begründungsfunktion der natürlichen Theologie 
entfallen ist. Durch den Einbruch materialer ethischer Prinzipien 
(Glückseligkeit etc.) würde der allgemeingültige Charakter mora­
lischer Gesetze aufgegeben. Der Bestimmungsgrund des Willens 
kann demzufolge allein in der Form des Gesetzes gefunden 
werden; dieser formale Grund ist - abseits von empirisch-materia­
ler Bestimmtheit - ein Produkt der reinen Vernunft. Der Nachteil 
dieser Konzeption ist die Unbestimmtheit der moralischen Ge­
setzgebung, ihr Vorteil hingegen liegt in der berechtigten An­
nahme, daß die Form des Gesetzes Unabhängigkeit von der 
Kausalität des Naturgesetzes garantiert. "Eine solche Unab­
hängigkeit aber heißt Freiheit im strengsten, d. i. transzendentalen 
Verstände. Also ist ein Wille, dem die bloße gesetzgebende Form 
der Maxime allein zum Gesetze dienen kann, ein freier Wille.”413

Kants Argumentationsweg läßt sich folgendermaßen skizzieren: 
Menschliches Handeln ist, wenn es den Anspruch der Rationalität 

412 Kant, KPV A 48: "Wenn ein vernünftiges Wesen sich seine Maximen als 
praktische allgemeine Gesetze denken soll, so kann es sich dieselbe nur als solche 
Prinzipien denken, die, nicht der Materie, sondern bloß der Form nach, den 
Bestimmungsgrund des Willens enthalten. (...) Nun bleibt von einem Gesetze, 
wenn man alle Materie, d.i. jeden Gegenstand des Willens (als Bestim­
mungsgrund) davon absondert, nichts übrig, als die bloße Form einer allgemeinen 
Gesetzgebung. Also kann ein vernünftiges Wesen sich seine subjektiv-praktische 
Prinzipien, d.i. Maximen, entweder gar nicht zugleich als allgemeine Gesetze 
denken, oder es muß annehmen, daß die bloße Form derselben, nach der jene sich 
zur allgemeinen Gesetzgebung schicken, sie für sich allein zum praktischen 
Gesetze mache."
413 Kant, KPV A 52.

181

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhebt, zielgerichtet; das aber bedeutet, daß jeder Willens­
entscheidung eine Zielsetzung (Maxime) zugrunde liegt. Aus jeder 
Maxime als subjektivem Grundsatz läßt sich die bloße Form, ein 
Du sollst, als objektiver Gehalt herausziehen. Wenn das so ist, 
dann kann jeder Mensch in sich - die äußeren Bedingungen brau­
chen nicht kalkuliert werden - die Möglichkeit einer allgemeinen 
Gesetzgebung erfahren.414 Auch in Ausnahmesituationen, unter 
dem Eindruck gewaltsamer Repression bleibt diese bloße Mög­
lichkeit, nach eigenen Maximen zu handeln, unangetastet. Konkret 
heißt das bei Kant: Auch wenn ein Mensch unter Androhung einer 
Todesstrafe lügt, um sein Leben zu erhalten, kann er in sich die 
Maxime Du sollst nicht lügen aufrechterhalten. Dieses Bewußtsein 
vermittelt jedem Menschen eine Erkenntnis ursprünglicher 
Freiheit.415 Das moralische Gesetz faßt Kant in der berühmten 
Formulierung, "Handele so, daß die Maxime deines Willens 
jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung 
gelten könne."416 Der Vorzug dieser Gesetzgebung gegenüber 
materialen ethischen Grundsätzen ist, daß sie unbedingt und 
kategorisch gilt und der Wille unmittelbar durch die Vernunft 
bestimmt wird. Kant spricht von diesem moralischen Gesetz als 
einem Faktum der Vernunft. Jeder Mensch kann durch Analyse 
der Beurteilung seines Handelns zu dem Ergebnis kommen, daß 
seinen Handlungen Maxime zugrunde liegen, deren formale 
Struktur die Form einer allgemeinen Gesetzgebung aufweist. D. h. 
jedes subjektive Du sollst (nicht töten, stehlen) enthält die 
Bedingung eines emphatischen Alle Menschen sollen (nicht töten, 
stehlen etc.). Die Vernunft erklärt dieses moralische Gesetz - um 
der Verallgemeinerung der Gesetzgebung willen - zu einem 
Gesetz für alle vernünftigen Wesen, die über einen Willen ver­
fugen und ihre Handlungen nach Grundsätzen kausal bestimmen 
können. Das moralische Gesetz gibt keine Empfehlungen, sondern 
befiehlt kategorisch aufgrund seiner Unabhängigkeit von äußeren 

414 H. Cohen, Kants Begründung der Ethik. Nebst ihren Anwendungen auf Recht, 
Religion und Geschichte, S. 219: "Das Gesetz selbst ist der Inhalt, zu dem 
verpflichtet wird; Bedingungen, auf die es eingeschränkt würde, gibt es nicht; nur 
den Inhalt hat der Imperativ noch, dass er der Maxime selbst die Notwendigkeit 
auferlegt, jenem Gesetze gemäß zu sein."
415 Kant, KPVA 53-54.
416 Kant, KPV A 54.

182

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bedingungen. Es ist gleichgültig gegenüber den variierenden 
Vorstellungen der Glückseligkeit und des angenehmen Lebens. 
Die Relation des Willens zum moralischen Gesetz enthält 
dementsprechend Verbindlichkeit, d. i. ein Zwang zu einer 
bestimmten Handlung, den die Vernunft ausübt.417 Die Tatsache, 
daß Kant Kausalität durch Freiheit als Nötigung des Willens durch 
reine Vernunft im praktischen Gebrauch denkt, macht das 
Kernstück seiner Lehre von der Autonomie des Willens aus. Die 
Unabhängigkeit von äußeren Zwängen gibt für die Bestimmung 
des Willens einen negativen Begriff von Freiheit. Positive Freiheit 
meint hingegen den Selbstzwang im Menschen, der durch die 
Gesetzgebung praktischer Vernunft auf den Willen selbst ausgeübt 
wird. Der Wille ist in dem Maße autonom, wie er allein durch das 
moralische Gesetz genötigt wird. Diese Argumentationslinie zeigt 
bereits die wesentlichen Merkmale des Kantischen Konzepts 
moralischer Obligation.

Die Obligationskraft des moralischen Gesetzes ist universell 
und unaufhebbar. Kant unterscheidet zwischen Handlungsregeln, 
die aus dem Glückseligkeitsprinzip (Handle so, daß die Folgen 
deines Handelns ein angenehmes Leben bewirken) entspringen 
und Ratschläge kluger Lebensführung sind, und den kategorischen 
Geboten der Sittlichkeit.418 Allein letztere gelten universell für 
jedermann und sind allgemeinverbindlich. Statt durch Welt­
kenntnis und Verstandesübung Regeln kluger Lebensführung zu 
trainieren, ist das moralische Gesetz "für den gemeinsten Verstand 
ganz leicht und ohne Bedenken einzusehen."419 Die psycho­
logische Vorstellung, daß ein moralisches Gefühl - in negativer 

417 Kant, KPV A 58: “Das moralische Gesetz ist daher bei jenen [den Menschen] 
ein Imperativ, der kategorisch gebietet, weil das Gesetz unbedingt ist; das 
Verhältnis eines solchen Willens zu diesem Gesetze ist Abhängigkeit, unter dem 
Namen der Verbindlichkeit, welche eine Nötigung, obzwar durch bloße Vernunft 
und dessen objektives Gesetz, zu einer Handlung bedeutet, die darum Pflicht 
heißt, weil eine pathologisch affizierte (...) Willkür einen Wunsch bei sich führt, 
der aus subjektiven Ursachen entspringt, daher auch dem reinen objektiven 
Bestimmungsgrunde oft entgegen sein kann, und also eines Widerstandes der 
praktischen Vernunft, der ein innerer, aber intellektueller, Zwang genannt werden 
kann, als moralischer Nötigung bedarf.” Vgl. J. Conrad, Freiheit und 
Naturbeherrschung. Zur Problematik der Ethik Kants. Würzburg 1992, S. 132-4.
418 Kant, KPV A 64-65.
419 Kant, KPV, A 65

183

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Form als Gemütsunruhe respektive Gewissensbiß - der Verbind­
lichkeitsgrund des Moralgesetzes ist, weist Kant vehement zurück. 
Verbindlichkeit ist kein bloßes Gefühl, sondern die Einsicht in den 
Zwangscharakter der praktischen Vernunft, die als Gesetzgeberin 
den Willen unmittelbar - unabhängig vom Einfluß äußerer Motive 
- bestimmt. Diese Erkenntnis der fundamentalen moralischen 
Obligation liegt nach Kant jedem Gefühl der Seelenunruhe oder - 
Zufriedenheit zugrunde.420 Kant verspricht nicht wenig. Die 
Verbindlichkeit moralischer Gesetze wird nicht aus einem 
Seinsprinzip (göttlicher Wille) oder einem principium cog- 
noscendi, das eine moralische Grundnorm (Vollkommenheit) ent­
hält, sondern aus der Selbstgesetzgebung menschlicher Vernunft 
deduziert.421 Dieses Projekt erfordert, daß die Kritik der Meta­
physik und rationalen Theologie in praktisch-moralischer Hinsicht 
verträglich gemacht wird. Das in theoretischer Hinsicht un­
befriedigende Ergebnis, daß menschliche Freiheit und göttliche 
Existenz nicht beweisbar, aber auch nicht evident bestreitbar sind, 
hat Kant zufolge keine nachteilige Wirkung auf den universalen 
Geltungsanspruch der Moralität. Denn der Mensch als Vernunft­
wesen erfährt seine Entwurzelung aus Natur- und Schöpfungs­
ordnung zwar als unlösbares theoretisches Problem, aber zugleich 
als Aufgabe sittlicher Lebensführung.422 Das Ergebnis der dritten 
Antinomie der Kritik der reinen Vernunft ist - wie bereits dargelegt 
wurde - die bloße Denkmöglichkeit menschlicher Freiheit, deren 
Beweisbarkeit nicht realisierbar ist. Im Hinblick auf die praktische 
Lebensführung wird dieser leere Gedanke als Grundpfeiler 
autonomer Begründung moralischer Normen strategisch 

420 Kant, KPV A 68-70: Kant bestimmt den Begriff der Pflicht im Rekurs auf das 
Moralgesetz und erörtert die Untauglichkeit der praktisch-materialen 
Bestimmungsgründe für ein Prinzip der Sittlichkeit. Die materialen Prinzipien der 
Erziehung (Montaigne), der bürgerlichen Verfassung (Mandeville), des 
physischen (Epikur) und moralischen Gefühls (Hutcheson), der Vollkommenheit 
(Wolff) und des göttlichen Willens (Crusius u.a. theologische Moralisten) sind 
nicht in der Lage, ein Prinzip der Allgemeinverbindlichkeit ihrer Normen zu 
liefern, weil sie auf Neigungen und Gefühle rekurrieren und lediglich deren 
mechanisches Spiel zu steuern versuchen.
421 Vgl. J.B. Schneewind, Autonomy, Obligation and virtue: An overview of 
Kant's moral philosophy. In: P. Guyer (Hrsg.): The Cambridge Companion to 
Kant. Cambridge 1992, S. 314-18.
422 Kant, KPV A 72-73.

184

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mobilisiert: Die Schaffung einer sittlichen Welt ist die dringliche 
Aufgabe eines jeden freien Willenssubjektes.

Kants Bestimmung des Moralgesetzes erfüllt die zwei traditio­
nellen Bedingungen des Gesetzesbegriffs. Es ist mit Zwangsgewalt 
ausgestattet - hier vorgestellt als Nötigung des Willens durch reine 
Vernunft im praktischen Gebrauch - und es übt auf alle ver­
nünftigen Wesen verpflichtende Kraft aus. Diese Einsicht in die 
universale Verpflichtungskraft des Moralgesetzes läßt sich in 
theoretischer Hinsicht nicht rechtfertigen, weil bei der Analyse der 
Grundkräfte oder -vermögen menschlicher Erkenntnis deren 
Grenze überschritten wird. So ist die objektive Realität des mora­
lischen Gesetzes zwar keiner Deduktion fähig, aber im praktischen 
Lebenszusammenhang kann das moralische Gesetz Rechtfertigung 
erfahren. Anders ausgedrückt heißt das: Das bloße Faktum, daß 
alle Menschen das Moralgesetz als verbindlich ansehen, beweist 
die objektive Realität menschlicher Freiheit und die Distanz 
vernünftiger Wesen zu einer Naturordnung, die unter dem Diktat 
der Naturkausalität steht.423 Das Moralgesetz ist der 
Erkenntnisgrund (ratio cognoscendi) der Freiheit. Freiheit ist der 
unbeweisbare Seinsgrund (ratio essendi) der sittlichen Ordnung 
und dient in praktisch-moralischer Hinsicht als regulatives Prinzip 
der Vernunft.

Die theoretische Vernunft hat in der Verhandlung der dritten 
Antinomie der reinen Vernunft die Möglichkeit einer "Kausalität 
durch Freiheit" offen gelassen. Im praktischen Vemunftgebrauch 
wird dieses Erklärungsdefizit kompensiert. "Diesen leeren Platz 
füllt nun reine praktische Vernunft, durch ein bestimmtes Gesetz 

423 Kant, KPV A 82-83: "Etwas anderes aber und ganz Widersinnisches tritt an die 
Stelle dieser vergeblich gesuchten Deduktion des moralischen Prinzips, nämlich, 
daß es umgekehrt selbst zum Prinzip der Deduktion eines unerforschlichen 
Vermögens dient, welches keine Erfahrung beweisen, die spekulative Vernunft 
aber (...) wenigstens als möglich annehmen mußte, nämlich das der Freiheit, von 
der das moralische Gesetz, welches selbst keiner rechtfertigenden Gründe bedarf, 
nicht bloß die Möglichkeit, sondern die Wirklichkeit an Wesen beweiset, die dies 
Gesetz als für sie verbindend erkennen. Das moralische Gesetz ist in der Tat ein 
Gesetz der Kausalität durch Freiheit, und also der Möglichkeit einer 
übersinnlichen Natur (...) und jenes bestimmt also das, was spekulative 
Philosophie unbestimmt lassen mußte, nämlich das Gesetz für eine Kausalität, 
deren Begriff in der letzteren nur negativ war, und verschafft diesem also zuerst 
objektive Realität."

185

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Kausalität in einer intelligiblen Welt (durch Freiheit), nämlich 
das moralische Gesetz, aus.”424 Das moralische Gesetz ist Indiz 
dafür, daß der Mensch aus der Kette der Naturkausalität 
herausragt, und die Ursache seiner Willensentscheidungen ist. 
Nach Kant ist nur unter dieser Bedingung die Vorstellung vom 
Menschen als sittlichem Wesen zu retten. Verantwortliches Han­
deln setzt die Trennung von Naturnotwendigkeit und Sittlichkeit 
und die Unabhängigkeit der Willensentscheidung von empirisch­
zufälligen Bedingungen voraus. Das ist die moralphilosophische 
Dimension des Kantischen Konzepts der Willensautonomie, deren 
zentrale Problemstellung so formuliert werden kann: Gerade weil 
die Vorstellung einer ”Kausalität durch Freiheit” - d. i. der Wille 
unter dem Einfluß der gesetzgebenden praktischen Vernunft 
(Moralgesetz) - theoretisch nicht beweisbar ist, steht und fällt das 
Gerüst einer universalen Sittlichkeit mit der gelingenden (oder 
mißlingenden) praktischen Rechtfertigung der Allgemeinver­
bindlichkeit des Moralgesetzes.425

Im Zentrum der Kantischen Überlegungen steht ein neues 
Konzept der Verbindlichkeit moralischer Normen. Es wurde da­
rauf hingewiesen, daß Kant seit der erwähnten Preisschrift aus 
dem Jahre 1763 in Auseinandersetzung mit der Wolff sehen 
praktischen Philosophie an einer Klärung dieses Grundbegriffes 
interessiert ist. Die Kritik der praktischen Vernunft verschärft die 
Problematik, weil die formale Bestimmung des Moralgesetzes als 
Bedingung seiner universalen Geltung erfordert, daß nur im Mo­
ralgesetz selbst der Grund seiner Verbindlichkeit liegen kann. 
Wenn diese Voraussetzung nicht erfüllt ist und die Verbindlichkeit 
des Moralgesetzes aus bestimmten Rahmenbedingungen abgeleitet 
wird, dann wäre die Unbedingtheit und Allgemeingültigkeit 
desselben in Frage gestellt. Es geht demnach um die Frage, wie 
das moralische Gesetz selbst ‘'Triebfeder” werden kann.426 Auch 

424 Kant, KPV A 85.
425 Kant, KPV A 87-88.
426 Kant, KPV A 128-129: "Da man also zum Behuf des moralischen Gesetzes, 
und um ihm Einfluß auf den Willen zu verschaffen, keine anderweitige Triebfeder, 
dabei die des moralischen Gesetzes entbehrt werden könnte, suchen muß, weil das 
alles lauter Gleisnerei, ohne Bestand, bewirken würde, und so gar es bedenklich 
ist, auch nur neben dem moralischen Gesetze noch einige andere Triebfedern (als 
die des Vorteils) mitwirken zu lassen: so bleibt nichts übrig, als bloß sorgfältig zu

186

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an dieser Stelle weist Kant auf die unvermeidlichen 
Schwierigkeiten hin, in die seine Untersuchungen geraten. Die 
Unbeweisbarkeit der Freiheit als Seinsgrund des Moralgesetzes 
und die daraus resultierende Unfähigkeit, eine Deduktion dieses 
Gesetzes vornehmen zu können, haben zur Folge, daß die 
menschliche Vernunft nicht aufschlüsseln kann, wie das Moral­
gesetz unmittelbar den Willen bestimmt. Daß es diese Aufgabe er­
füllt, läßt sich anhand seiner Wirkung im menschlichen Gemüt 
beschreiben. Das Wesentliche der Moralität aber bleibt nach Kant 
in undurchdringbare Dunkelheit gehüllt.

Wie aber läßt sich die Wirkung des Moralgesetzes auf den 
Willen beschreiben? Kant vertieft sein Konzept der Willensauto­
nomie, um dem Begriff der Verbindlichkeit schärfere Konturen zu 
verschaffen. Der Wille ist nur dann frei, wenn er nicht durch äus­
sere Motive fremdbestimmt (heteronom) ist, sondern exklusiv 
durch das Moralgesetz (autonom) restringiert wird. Die Wirkung 
des moralischen Gesetzes läßt sich in erster Instanz negativ cha­
rakterisieren, d. h. sie bewirkt ein Gefühl des Schmerzes.427 Weil 
mit der Einschränkung des Willens durch praktische Vernunft die 
Einsicht in den Grund der Freiheit einhergeht, evoziert das Mo­
ralgesetz ein positives Gefühl der Achtung. Das Widerspiel dieser 
Gefühle umfaßt die Bewegung von der Demütigung durch das 
Gesetz bis zur Achtung für das Gesetz. Die "Achtung für das Ge­
setz" ist das moralische Gefühl schlechthin und - wie Kant betont - 
die Sittlichkeit selbst. Die Distanz zwischen dem moralischen und 
anderen sinnlichen Gefühlen ist notwendige Voraussetzung dafür, 
daß der Geltungsanspruch des Moralgesetzes nicht an den Bereich 
des sinnlich Wahrnehmbaren und empirisch Zufälligen gekoppelt 

bestimmen, auf welche Art das moralische Gesetz Triebfeder werde, und was, 
indem sie es ist, mit dem menschlichen Begehrungsvermögen, als Wirkung jenes 
Bestimmungsgrundes auf dasselbe vorgehe. Denn wie ein Gesetz für sich und 
unmittelbar Bestimmungsgrund des Willens sein könne (welches doch das 
Wesentliche aller Moralität ist), das ist ein für die menschliche Vernunft 
unauflösliches Problem und mit dem einerlei: wie ein freier Wille möglich sei. 
Also werden wir nicht den Grund, woher das moralische Gesetz in sich eine 
Triefeder abgebe, sondern was, so fern es eine solche ist, sie im Gemüte wirkt 
(besser zu sagen, wirken muß), a priori anzuzeigen haben."
427 Kant, KP VA 130-131.

187

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird.428 Achtung für das Gesetz wird durch Gesetzgebung 
praktischer Vernunft bewirkt und hat mit sinnlichen Gefühlen 
allein die Analogie der Wirkungskraft gemein. Als moralisches 
Gefühl bringt sie das "Bewußtsein einer freien Unterwerfung des 
Willens unter das Gesetz (...) als mit einem unvermeidlichen 
Zwange, der allen Neigungen (...) durch eigene Vernunft angetan 
wird, verbunden,"429 zum Ausdruck. Selbstzwang ist die Kantische 
Formel für Verbindlichkeit. Diese Nötigung des Willens durch die 
eigene Vernunft enthält sowohl die Demütigung in der 
Unterwerfung und als auch die Selbsterhebung in der Einsicht, daß 
Freiheit praktisch realisierbar ist. Pflicht heißt bei Kant eine 
Handlung, deren Maxime dem Moralgesetz angemessen ist 
(objektiv), und die aus Achtung für das Gesetz (subjektiv) 
geschieht. Die subjektive Seite der Handlung macht ihren morali­
schen Wert aus. Nur derjenige, der aus Pflicht - d. h. aus Achtung 
für das Gesetz - handelt, erfüllt die Bedingungen der Moralität.430 
Das moralische Gefühl der Achtung ist mit Furcht verknüpft und 
alle Versuche, die Verbindlichkeit der Moralgesetze aus diesem 
Zusammenhang - zugunsten einer Moralordnung aus Liebe oder 

428 Kant, KPV A 135: "(...) die Triebfeder der sittlichen Gesinnung aber muß von 
aller sinnlichen Bedingung frei sein. Vielmehr ist das sinnliche Gefühl, was allen 
unseren Neigungen zum Grunde liegt, zwar die Bedingung deijenigen 
Empfindung, die wir Achtung nennen, aber die Ursache der Bestimmung 
desselben liegt in der reinen praktischen Vernunft, und diese Empfindung kann 
daher, ihres Ursprunges wegen, nicht pathologisch, sondern muß praktisch­
gewirkt heißen; indem dadurch, daß die Vorstellung des moralischen Gesetzes der 
Selbstliebe den Einfluß, und dem Eigendünkel den Wahn benimmt, das Hindernis 
der reinen praktischen Vernunft vermindert, und die Vorstellung des Vorzuges 
ihres objektiven Gesetzes vor den Antrieben der Sinnlichkeit (...) hervorgebracht 
wird. Und so ist die Achtung fürs Gesetz nicht Triebfeder zur Sittlichkeit, sondern 
sie ist die Sittlichkeit selbst, subjektiv als Triebfeder betrachtet, indem die reine 
praktische Vernunft dadurch, daß sie der Selbstliebe, im Gegensätze mit ihr, alle 
Ansprüche abschlägt, dem Gesetze, das jetzt allein Einfluß hat, Ansehen 
verschafft."
429 Kant, KPV A 143.
430 Kant, KPV A 145. Vgl. hier die Begründung der innerhalb der Metaphysik der 
Sitten grundlegenden Unterscheidung von Moralität und Legalität. "Und darauf 
beruht der Unterschied zwischen dem Bewußtsein, pflichtmäßig und aus Pflicht, 
d.i. aus Achtung fürs Gesetz, gehandelt zu haben, davon das erstere (die Legalität) 
auch möglich ist, wenn Neigungen bloß die Bestimmungsgründe des Willens 
gewesen wären, das zweite aber (die Moralität), der moralische Wert, lediglich 
darin gesetzt werden muß, daß die Handlung aus Pflicht, d.i. bloß um des Gesetzes 
willen geschehe."

188

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuneigung - zu lösen, verkennen nach Kant das Wesen des Men­
schen. "Für Menschen und alle erschaffene vernünftige Wesen ist 
die moralische Notwendigkeit Nötigung, d. i. Verbindlichkeit, und 
jede daraus gegründete Handlung als Pflicht (...) vorzustellen."431

Die Kritik der praktischen Vernunft mündet in eine emphatische 
Beschreibung der moralischen Person, die Kant in der "Idee der 
Persönlichkeit" zusammenfaßt. Das Bewußtsein der Unab­
hängigkeit vom Mechanismus der Natur, das sich als eine Wir­
kung der Willensbestimmung durch praktische Vernunft einstellt, 
ist der Ursprung der Vorstellung von Persönlichkeit. Mit der Er­
kenntnis, daß das Moralgesetz ein Produkt der Vernunft ist und 
seine Verbindlichkeit eine Form des Selbstzwanges und zugleich 
universal ist, wird die Achtung für das Gesetz zu einer Achtung 
für das Allgemein-Menschliche. Die moralische Bestimmung der 
Persönlichkeit eines Menschen betrifft - entgegen dem heute ge­
läufigen Sprachgebrauch - nicht seine Individualität, sondern 
vielmehr eine allgemeinverbindliche Moralstruktur, die in jeder 
einzelnen Person die gesamte Menschheit repräsentiert.432 Kant 
schlägt auf der Suche nach dem principium obligationis einen 
Weg ein, der ihn weit aus dem traditionellen Zusammenhang 
hinausführt. Die Entbindung des Menschen aus Natur- und 
Schöpfungsordnung fordert einen anderen Begriff der Obligation. 
Statt Verpflichtung durch ein höheres Wesen spricht Kant von 
Selbstverpflichtung durch die gesetzgebende Vernunft jedes 
einzelnen Menschen, deren formales Grundmuster ein universales 
Moralgesetz zum Ausdruck bringt. Weil die Annahme, daß ein 
Gott existiert, bei Kant nur regulativen Charakter hat, muß die 
praktische Vernunft die Verbindlichkeit ihrer moralischen Gesetze 
im reinen Selbstbezug darlegen. Der Glaube, daß ein Gott 
existiert, bleibt eine subjektive, moralische Notwendigkeit für 
jeden Menschen.433 Kants kritische Position gegenüber der 

431 Kant, KP VA 145.
432 Kant, KPVA 154-159.
433 Kant, KPV A 226: "Hier ist nun wohl zu merken, daß diese moralische 
Notwendigkeit subjektiv, d.i. Bedürfnis, und nicht objektiv, d.i. selbst Pflicht sei; 
denn es kann gar keine Pflicht geben, die Existenz eines Dinges anzunehmen (weil 
dieses bloß den theoretischen Gebrauch der Vernunft angeht). Auch wird hier 
nicht verstanden, daß die Annehmung des Daseins Gottes, als eines Grundes aller 

189

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natürlichen Theologie ist nur eine Facette seines Verdikts gegen 
die Behauptung, daß von übersinnlichen Gegenständen eine 
theoretische Erkenntnis möglich sei. Die Erkenntnis Gottes hat 
ausschließlich die praktische Absicht, einen möglichen und 
widerspruchsfreien Grund des Moralgesetzes zu denken, d. h. 
einen Gott, der menschliche Freiheit zuläßt. Der Gottesbegriff ist 
in diesem Sinn exklusiv ein Begriff der Moral.434 Die Kritik der 
praktischen Vernunft fuhrt unmißverständlich zu dem Ergebnis, 
daß die natürliche Theologie lediglich in der Gestalt einer 
"Moraltheologie" der praktischen Philosophie angemessen ist, weil 
die Idee Gottes einen Leitfaden für die Vorstellung einer sittlichen 
Einheit der Welt liefern soll.

Kants Konzeption einer selbstgesetzgebenden Vernunft, die den 
Willen unmittelbar nötigt, hebt die traditionelle Lehre von den 
natürlichen Verpflichtungen aus den Angeln. Der selbstbestimmte 
Mensch als Träger einer Vernunft und eines Willens, die 
gleichermaßen autonom sind, erkennt nur solche Verpflichtungen 
an, die er sich selbst auferlegt. Die Vorstellung, daß ein Gott letz­
ter Verpflichtungsgrund ist, dient Kant zwar als Urbild von Ver­
bindlichkeit überhaupt und als regulative Idee der praktischen 
Vernunft, konstitutiver Grund moralischer Obligation aber ist die 
gesetzgebende praktische Vernunft selbst. Angesichts der Bedeu­
tung, die der obligatio naturalis als Grundmuster moralischer und 
rechtlicher Verpflichtung innerhalb der Naturrechtslehren des 17.- 
18. Jahrhunderts beigemessen wird, muß nach den Folgen der 
Kantischen Doktrin für das Stabilitätsproblem politischer 
Herrschaft gefragt werden. Wenn die Bestimmung des freien 
Willens nicht aus der voluntas Dei oder essentia hominis erfolgt, 
dann muß von Kant befriedigend deutlich gemacht werden, wie 
moralische Verbindlichkeit im Selbstbezug (von Wille und Ver­
nunft) denkbar ist. Oder anders gefragt: Auf welche Weise können 
Autonomie des Willens und der Vernunft mit dem universalen 
Geltungsanspruch der Moralgesetzlichkeit zusammen gedacht 
werden, ohne daß die Autonomie die Verbindlichkeit der Moral 
untergräbt? Das ist die Frage nach der Möglichkeit einer Meta­

Verbindlichkeit überhaupt, notwendig sei (denn dieser beruht, wie hinreichend 
bewiesen worden, lediglich auf der Autonomie der Vernunft selbst).”
434 Kant, KPV A 252-253.

190

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


physik der Sitten als Konzeption verbindlicher Strukturen der 
Moral und des Rechts.

1.4.3. Metaphysik der Sitten

Kant hat seine Grundlegung der Metaphysik der Sitten im Jahre 
1785 publiziert. Grundlegung der Metaphysik der Sitten und Kri­
tik der reinen praktischen Vernunft sind differente Titel, hinter 
denen sich ein und dasselbe Programm verbirgt: die Vorbereitung 
der 1797 edierten eigentlichen Metaphysik der Sitten.^5 Aufgabe 
der Grundlegung späterer Metaphysik ist der Nachweis eines 
höchsten Prinzips der Sittlichkeit. Kant weist darauf hin, daß alle 
bisherigen Versuche, dieses Prinzip aufzufinden, scheitern muß­
ten, weil der Grund der moralischen Verpflichtung nicht ”in der 
dem Menschen eigenen und doch allgemeinen Gesetzgebung" ge­
sucht wurde.435 436

Kants Konzeption weist nach seinem eigenen Verständnis eine 
folgenreiche Schwierigkeit auf. Für vernünftige Wesen ist die 
Vorstellung von der Würde der Menschheit - als eine bloße Idee - 
die unaufhebbare Bedingung jeder Willensentscheidung und als 
solche Grund menschlicher Würde. In diesem Fall hat eine Idee 
praktische Kausalität und die Moralität jedes Menschen erweist 
sich im Verhältnis seiner Handlungen zur Autonomie des Willens 
und Gesetzgebung durch praktische Vernunft. "Die Abhängigkeit 

435 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: W. Weischedel (Hrsg.): 
Werkausgabe Bd. 7. Frankfurt/M. 1974 [Sigle GMS], S.16.
436 Kant, GMS BA 73: "Es ist nun kein Wunder, wenn wir auf alle bisherige 
Bemühungen, die jemals unternommen worden, um das Prinzip der Sittlichkeit 
ausfindig zu machen, zurücksehen, warum sie insgesamt haben fehlschlagen 
müssen. Man sah den Menschen durch seine Pflicht an Gesetze gebunden, man 
ließ sich aber nicht einfallen, daß er nur seiner eigenen und dennoch allgemeinen 
Gesetzgebung unterworfen sei, und daß er nur verbunden sei, seinem eigenen, 
dem Naturzwecke nach aber allgemein gesetzgebenden, Willen gemäß zu handeln. 
Denn, wenn man sich ihn nur als einem Gesetz (welches es auch sei) unterworfen 
dachte: so mußte dieses irgend ein Interesse als Reiz oder Zwang bei sich fuhren, 
weil es nicht als Gesetz aus seinem Willen entsprang, sondern dieser gesetzmäßig 
von etwas anderm genötigt wurde, auf gewisse Weise zu handeln."

191

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines nicht schlechterdings guten Willens vom Prinzip der Auto­
nomie (die moralische Nötigung) ist Verbindlichkeit.”437

Achtung für das moralische Gesetz - und d. h. moralische 
Obligation - ist zwar die Bedingung der Willensfreiheit, kann aber 
nicht menschliche Willkür ausschließen. Trotz moralischer 
Nötigung besteht neben der Freiheit, sich dem moralischen Gesetz 
zu unterwerfen, auch die Willkürfreiheit, sinnlichen Antrieben zu 
folgen.438 Zwar kann in keinem Fall die Willkür nach Kant den 
universalen Geltungsanspruch des moralischen Gesetzes aufheben, 
aber sie kann seine Verpflichtungskraft situativ einschränken.

Weil die Stabilität der moralischen Ordnung im Modus der 
Selbstgesetzgebung nicht konsistent zu beschreiben ist, ergänzt 
Kant in der Metaphysik der Sitten (1797) die Tugend- um eine 
Rechtslehre. Er beschreibt die Relation von Moral und Recht 
durch den Gegensatz und die wechselseitige Ergänzung von 
innerer (ethischer) und äußerer (juridischer) Gesetzgebung. Beide 
Gesetzgebungstypen haben zwei Komponenten: zum einen das 
Gesetz, das eine Handlung objektiv als notwendig vorstellt und 
dadurch zur Pflicht macht; zum anderen eine Triebfeder, die 
subjektiv den Bestimmungsgrund der Handlung mit dem Gesetz 
verknüpft und dadurch die Pflicht selbst zur Triebfeder macht.439 
Der Unterschied der Gesetzgebungen liegt darin begründet, daß 
die ethische Gesetzgebung eine Handlung zur Pflicht und letztere 
wiederum zur Triebfeder erhebt, während die juridische Gesetz­
gebung auch andere Triebfedern (z. B. äußeren Zwang) - als 
Bestimmung der Willkür durch Neigungen oder Abneigungen - 
zuläßt. Begrifflich erfaßt Kant diesen Gegensatz durch die 
Differenz von Moralität und Legalität. Die Legalität einer Hand­
lung erfordert, daß diese mit dem Gesetz äußerlich übereinstimmt, 
dementsprechend gehören zur rechtlichen Gesetzgebung nur 
äußere Pflichten. Die Moralität hingegen verlangt, daß aus Pflicht 
und keinesfalls aufgrund anderer Motivation gehandelt wird; 
deshalb erhebt die ethische Gesetzgebung vor allem innere 
Handlungen zu Pflichten. Der Gegensatz von Innerlichkeit und 

437 Kant, GMS BA 87.
438 Kant, Die Metaphysik der Sitten. In: W. Weischedel (Hrsg.): Werkausgabe Bd.
8. Frankfurt/M.1977 [Sigle: MS], Rechtslehre AB 5-7.
439 Kant, MS Rechtslehre AB 14.

192

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Äußerlichkeit wird von Kant nur in einer Richtung fest­
geschrieben. Innere Handlungen aus Pflicht können niemals 
Gegenstand äußerer Gerichtsbarkeit werden, aber äußere 
Rechtspflichten werden ohne weiteres für die ethische Gesetz­
gebung relevant, sobald die Rechtspflichten selbst zu Triebfedern 
des Handelns werden. Anders ausgedrückt heißt das, die 
Verpflichtungskraft der Rechtspflichten kann ethisch stabilisiert 
werden, Tugendpflichten hingegen sind in keinster Weise er­
zwingbar. Am Beispiel des Rechtsgebots der Vertragstreue (pacta 
sunt servanda) erläutert Kant diesen Zusammenhang: Die Pflicht 
zur Vertragstreue behauptet auch ohne rechtlichen Zwang Ver­
bindlichkeit aufgrund moralischer Nötigung.440 Die Differenz juri­
discher und ethischer Gesetzgebung kulminiert in der unter­
schiedlichen Weise der Verpflichtung. Nur eine Handlung aus 
Pflicht, ohne anderweitigen motivationalen Zusatz, trifft "das 
Eigentümliche der ethischen Gesetzgebung."441

In der Metaphysik der Sitten rekapituliert Kant die Ergebnisse 
seiner praktischen Philosophie. Die Begriffe Freiheit, Verbind­
lichkeit, Pflicht, Person etc. werden als Vorbegriffe des meta­
physischen Entwurfes erläutert. Es folgt eine Darlegung der 
Rechtslehre, zuerst ihrer Grundbegriffe, dann eine detaillierte 
Analyse der einzelnen Rechtsfelder (Privatrecht und öffentliches 
Recht). Der zweite Teil dieser Schrift enthält eine Tugendlehre, in 
der die Pflichten gegen sich selbst und andere verhandelt werden. 
Die Frage nach der Stabilität der politischen Ordnung verhandelt 
Kant im staatsrechtlichen Teil des öffentlichen Rechts und vor­
rangig dort, wo die Wechselbeziehung von Tugend- und Rechts­
pflichten erörtert wird.

Im folgenden soll die Kantische Konzeption und ihre Gegen­
satzpaare Moral und Recht, Innen und Außen, Tugendpflicht und 
Rechtspflicht, Selbstzwang und äußerer Zwang etc. analysiert 
werden. Abschließend stellt sich die Frage, welche Kompensation 

440 Kant, MS Rechtslehre AB 16-17.
441 Kant, MS Rechtslehre AB 18: "Die Ethik hat freilich auch ihre besondem 
Pflichten (z.B. die gegen sich selbst), aber hat doch auch mit dem Rechte 
Pflichten, aber nur nicht die Art der Verpflichtung gemein. Denn Handlungen bloß 
darum, weil es Pflichten sind, ausüben, und den Grundsatz der Pflicht selbst, 
woher sie auch komme, zur hinreichenden Triebfeder der Willkür zu machen, ist 
das Eigentümliche der ethischen Gesetzgebung."

193

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kant für das destruierte Konzept der obligatio naturalis an die 
Hand gibt und ob sein Lösungsvorschlag im Hinblick auf das 
Stabilitätsproblem politischer Herrschaft angemessen erscheint. 
Was ist Recht? Kant stellt die Grundfrage der Rechtslehre442 und 
betont, daß diese Frage nicht durch eine Analyse der empirisch 
vorfmdbaren Rechtsverhältnisse zu beantworten ist. Der Begriff 
des Rechts muß vielmehr der Vernunft gemäß bestimmt werden, 
damit er die Grundlage positiver Gesetzgebung abgeben kann. 
Recht und moralische Verbindlichkeit sind nach Kant untrennbare 
Relationsbegriffe. Der Begriff des Rechts betrifft aber nicht das 
interne Verhältnis von Moralgesetz, Willensentscheid und 
Handlung, sondern die äußere Beziehung zwischen Personen, in­
sofern diese durch Handlungen aufeinander Einfluß ausüben. 
Rechtsbeziehungen sind Wechselverhältnisse von Willkürhand­
lungen und basieren auf der Prämisse, daß die Personen sich als 
frei-handelnd betrachten. "Das Recht ist also der Inbegriff der 
Bedingungen, unter denen die Willkür des einen mit der Willkür 
des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusam­
men vereinigt werden kann."443

Das Recht verlangt vom einzelnen Menschen solche Handlun­
gen, die der Willkürfreiheit des Mitmenschen keinen Abbruch tun. 
Rechtshandlungen bringen den Respekt vor der Person des 
anderen und ihrer persönlichen Rechtssphäre zum Ausdruck. Das 
Recht verlangt allerdings nur die äußere Stimmigkeit der Hand­
lungen mit allgemeinen Gesetzen, die das soziale Leben regulie­
ren, nicht aber eine rechtliche Gesinnung. Recht zu handeln muß 
keine Maxime sein, "denn ein jeder kann frei sein, obgleich seine 
Freiheit mir gänzlich indifferent wäre, oder ich im Herzen dersel­
ben gerne Abbruch tun möchte, wenn ich nur durch meine äußere 
Handlung ihr nicht Eintrag tue."444 Das allgemeine Rechtsgesetz 
fordert die wechselseitige Angemessenheit im Gebrauch der Will­
kürfreiheit und d. h. nichts anderes als den Respekt vor der ande­
ren Person. Die rechtliche Verbindlichkeit bleibt auf diesen äuße­

442 Vgl. zur geistesgeschichtlichen Einordnung der Kan tischen Rechtslehre: W. 
Busch, Die Entstehung der kritischen Rechtsphilosophie Kants 1762-1780. Berlin- 
New York 1979.
443 Kant, MS Rechtslehre A 33 / B 33-34.
444 Kant, MS Rechtslehre A 34 / B 35. Vgl. H.-G. Deggau, Die Aporien der 
Rechtslehre Kants. Stuttgart-Bad Cannstatt 1983, S. 56-9.

194

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren Handlungsbereich beschränkt und ist als solche erzwingbar. 
Kants Deduktion des Rechtszwangs orientiert sich am Satz des 
Widerspruchs. Wenn ein übermäßiger Gebrauch der Willkürfrei­
heit zu einem Hindernis der Freiheit nach allgemeinen das soziale 
Leben strukturierenden Gesetzen und damit zum Unrecht wird, 
dann ist der Rechtszwang eine ''Verhinderung des Hindernisses 
der Freiheit” und somit der Freiheit selbst angemessen. Rechtlich 
garantierte Freiheit fordert, daß Freiheitsverletzung durch das 
Recht kompensiert wird. Aufgrund der Möglichkeit seiner Ver­
kehrung ins Unrecht ist das Recht mit einer Zwangsbefugnis 
gekoppelt.445 Im eigentlichen Gebrauch des Rechtsbegriffs (jus 
strictum) sind Verbindlichkeit der einen und Zwangsbefugnis der 
anderen Person identisch zu fassen, da das Recht - vor aller Ver­
mengung mit ethischen Komponenten - seine Verbindlichkeit 
allein aus der Möglichkeit äußeren Zwanges bezieht. Kant erwähnt 
beispielhaft das Schuldner-Gläubiger-Verhältnis, in dem die 
Nötigung durch äußeren Zwang, eine versprochene Leistung zu 
erbringen, mit der personalen Freiheit des Schuldners zusam­
menstimmt. Im genauen Verständnis des Rechtsbegriffs läßt sich 
behaupten, "Recht und Befugnis zu zwingen bedeuten also 
einerlei.”446

Die Metaphysik der Sitten bietet auf den ersten Blick eine 
durchgehende Einteilung in eine Rechtslehre, die äußere Gesetz­
gebung und erzwingbare Rechtspflichten zum Inhalt hat, und eine 
Tugendlehre, die weder äußere Gesetzgebung noch Rechtszwang 
einschließt. An der Schnittstelle steht der Pflichtbegriff als 
gemeinsames Fundament.447 Pflicht ist ein durch das Gesetz auf 
die freie Willkür ausgeübter Zwang. Ist der Zwang äußerlich, so 
gehört er in die Rechtslehre; wird er hingegen als Selbstzwang 

445 Kant, MS Rechtslehre A 34-36/ B 35-36.
446 Kant, MS Rechtslehre AB 37.
447 Kant, MS Tugendlehre A 3-4: "Der Pflichtbegriff ist an sich schon der Begriff 
von einer Nötigung (Zwang) der freien Willkür durchs Gesetz; dieser Zwang mag 
nun ein äußerer oder ein Selbstzwang sein.(...) Da aber der Mensch doch ein freies 
(moralisches) Wesen ist, so kann der Pflichtbegriff keinen anderen als den Selbst­
zwang (durch die Vorstellung des Gesetzes allein) enthalten, wenn es auf die 
innere Willensbestimmung (die Triebfeder) angesehen ist, denn dadurch allein 
wird es möglich, jene Nötigung (selbst wenn sie eine äußere wäre) mit der Freiheit 
der Willkür zu vereinigen, wobei aber alsdann der Pflichtbegriff ein ethischer 
wird."

195

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgestellt, dann handelt es sich um einen ethischen Pflichtbegriff. 
Im Gegensatz zur Rechtslehre, die unter dem Begriff des Rechts 
die formalen Bedingungen äußerer Freiheit beachtet, zielt die 
Tugendlehre respektive Ethik auf einen Zweckbegriff, der dem 
Konzept der sittlichen Autonomie des Menschen angemessen ist. 
Wenn Autonomie Selbstgesetzgebung durch praktische Vernunft 
meint, dann muß die ethische Bestimmung menschlicher Willkür­
freiheit durch einen Zweck gedacht werden, der zugleich Pflicht 
ist. Wäre der Zweck der Selbstbestimmung nicht zugleich Pflicht, 
sondern bedürfte zusätzlicher Motive, um verbindlich zu sein, so 
wäre das innerhalb der praktischen Philosophie entfaltete Muster 
ethischer Verbindlichkeit aus freiem Selbstzwang hinfällig.448 Kant 
nennt zwei Zwecke, die diese Bedingung - zugleich Pflicht zu sein 
- erfüllen: eigene Vollkommenheit und fremde Glückseligkeit.449

Die Differenz von Tugend- und Rechtspflichten markiert Kant 
in ihren unterschiedlichen Modi der Verbindlichkeit. Entsprechend 
den Ergebnissen der Kritik der praktischen Vernunft verhandelt 
Kant innerhalb der Ethik die Auswirkungen moralischer 
Gesetzgebung durch praktische Vernunft. Wie dargelegt wurde 
geht das moralische Gesetz auf die Maximen der Handlung und 
läßt der Willkürfreiheit einen Entscheidungsspielraum, welche 
konkreten Handlungen zu einem Zweck (der zugleich Pflicht ist) 
erforderlich sind. Oder anders formuliert: Im Hinblick auf den 
Zweck fremder Glückseligkeit (der zugleich Pflicht ist) können 
viele Handlungen, deren Maxime bloß zu einer allgemeinen 
Gesetzgebung tauglich sein muß, gerechtfertigt sein. Kant spricht 
deshalb von einer unvollkommenen Verbindlichkeit, bestimmte 
Handlungen auszufuhren, und einem weiten Begriff der ethischen 
Pflicht. Demgegenüber gebietet das äußerliche Gesetz konkrete 
Handlungen und offeriert einen vollkommenen Begriff der Ver­
bindlichkeit wie auch einen engen Pflichtbegriff, weil die 
Erfüllung der Rechtspflicht auf eine Zwangsverbindlichkeit 

448 Kant, MS Tugendlehre A 8-9: "Aller Pflicht korrespondiert ein Recht, als 
Befugnis (facultas moralis generatim) betrachtet, aber nicht aller Pflicht 
korrespondieren Rechte eines anderen (facultas juridica), jemand zu zwingen; 
sondern diese heißen besonders Rechtspflichten.(...) Die Tugendpflicht ist von der 
Rechtspflicht wesentlich darin unterschieden: daß zu dieser ein äußerer Zwang 
moralisch-möglich ist, jene aber auf dem freien Selbstzwange allein beruht."
449 Kant, MS Tugendlehre A 11-18.

196

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestützt wird.450 Obwohl Kant der Rechtsverbindlichkeit eine 
höhere Wirkungskraft als der ethischen Selbstbeschränkung 
zuspricht, läßt er keinen Zweifel daran, daß der ethische Pflicht­
begriff eine Erhebung menschlicher Gesinnung impliziert: Das 
Vermögen, sich selbst Zwecke des Handelns zu setzen und inneren 
Zwang zuzufugen, umschreibt die Würde des Menschen.451 Diese 
moralischen Fähigkeiten lassen sich nicht aus einem Prinzip 
deduzieren (Kritik der praktischen Vernunft), es gibt jedoch 
Indizien, die "eine Empfänglichkeit des Gemüts für den Pflicht­
begriff’ anschaulich machen. Hierzu zählt Kant das moralische 
Gefühl, die Instanz des Gewissens und die Empfindungen der 
Menschenliebe und Achtung.452 Sie sind allesamt natürliche 
Dispositionen des Menschen und als solche Bedingung der Mög­
lichkeit für die Übernahme von Verpflichtungen. Das moralische 
Gefühl und das Gewissen erhalten bei Kant den Stellenwert "un­
ausbleiblicher Tatsachen", deren Nichtvorhandensein den Zweifel 
gegen den Menschen selbst richten würde: "ohne alles moralisches 
Gefühl ist kein Mensch."453

Die bisherige Analyse der Kantischen Sittenlehre hat zu der 
Unterscheidung von Tugend- und Rechtslehre, von innerer und 
äußerer Freiheit geführt. Freiheit wird entweder durch Rechts­
pflichten und äußeren Zwang oder durch ethische Pflichten im 
Modus des Selbstzwanges eingeschränkt. Im folgenden soll an­
hand der Bestimmung des Gewissens als moralischer Instanz 
deutlich gemacht werden, daß nach Kant Rechtspflichten ohne 
ethische Pflichten und Rechtsverbindlichkeit ohne moralische 
Verpflichtung nicht denkbar sind. Hier wird der Kem der Kanti­
schen Konzeption einer obligatio ethica freigelegt454 und die Su- 

450 Kant, MS Tugendlehre A 19-23.
451 Kant, MS Tugendlehre A 32: "Die Erweiterung des Pflichtbegriffs über den der 
äußeren Freiheit und der Einschränkung derselben durch das bloße Förmliche 
ihrer durchgängigen Zusammenstimmung, wo die innere Freiheit, statt des 
Zwanges von außen, das Vermögen des Selbstzwanges und zwar nicht vermittelst 
anderer Neigungen, sondern durch reine praktische Vernunft (welche alle diese 
Vermittlung verschmäht), aufgestellt wird, besteht darin und erhebt sich dadurch 
über die Rechtspflicht: daß durch sie Zwecke aufgestellt werden, von denen 
überhaupt das Recht abstrahiert."
452 Kant, MS Tugendlehre A 35-41.
453 Kant, MS A 37.
454 Kant, MS A 54-56.

197

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ehe nach dem principium obligationis erhält genauere Konturen. 
Die "Ethische Elementarlehre" ist das Herzstück des zweiten Teils 
der Metaphysik der Sitten. Sie setzt ein mit der grundsätzlichen 
Frage, ob ein Mensch Pflichten gegenüber sich selbst haben kann. 
Kant verhandelt den traditionellen Einwand gegen eine Konzep­
tion der Selbstverpflichtung, der von Hobbes und Pufendorf über­
liefert wird und in der Naturrechtslehre die Konzeption einer 
obligatio naturalis dringlich macht. Selbstverpflichtung geht von 
der Identität des verpflichtenden und verpflichteten Subjekts aus. 
Aktive und passive Nötigung fallen zusammen "und der Satz, der 
eine Pflicht gegen sich selbst ausspricht (ich soll mich selbst ver­
binden), würde eine Verbindlichkeit verbunden zu sein (passive 
Obligation, die doch zugleich, in demselben Sinne des Verhält­
nisses, eine aktive wäre), mithin einen Widerspruch enthalten."455

Kant referiert das klassische Argument gegen die Konzeption 
der Selbstverpflichtung: Wer sich selbst verpflichtet, ist auch frei, 
sich von der Verpflichtung loszusprechen. Kant widerlegt diese 
Doktrin, indem er die Selbstverpflichtung zum Ursprung aller an­
deren Obligationsmodi erklärt. Nur wer sich selbst verpflichten 
kann, ist in der Lage, äußere Verbindlichkeiten wirksam auf sich 
zu nehmen.456 Die Gesetzgebung durch praktische Vernunft 
(Moralgesetz) ist der Grund moralischer Obligation. Allein in 
dieser Hinsicht ist der Mensch "seiner Persönlichkeit nach (...) ein 
der Verpflichtung fähiges Wesen."457 Die praktische Philosophie 
hat zu dem Resultat geführt, daß eine Deduktion dieser ursprüng­
lichen Verpflichtung jedes Menschen durch das Moralgesetz 
unmöglich ist. Hingegen läßt sich Kant zufolge eine Exposition 
respektive Rechtfertigung dieser Grundbedingung menschlicher 
Moralität durch ein moralisches Gefühl - d. i. die Achtung vor 
dem Gesetz - durchführen. Die Metaphysik der Sitten exponiert die 

455 Kant, MS A 63.
456 Kant, MS A 64: "Denn setzet: es gebe keine solche Pflichten [gegen sich 
selbst], so würde es überhaupt gar keine, auch keine äußere Pflichten geben. - 
Denn ich kann mich gegen andere nicht für verbunden erkennen, als nur so fern 
ich zugleich mich selbst verbinde; weil das Gesetz, kraft dessen ich mich 
verbunden achte, in allen Fällen aus meiner eigenen praktischen Vernunft 
hervorgeht, durch welche ich genötigt werde, indem ich zugleich der Nötigende in 
Ansehung meiner selbst bin."
457 Kant, MS A 65.

198

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gewissensinstanz als den Ort, an dem jeder Mensch sich 
Rechenschaft über die Angemessenheit seiner Handlungen zum 
Moralgesetz ablegt. Das Gewissen ist ”das Bewußtsein eines in­
neren Gerichtshofs im Menschen."458 Daß sich für jeden Mensch 
sein Gewissen als eine unvermeidliche Tatsache einstellt, wurde 
bereits erwähnt. Nach Kant heißt das, jeder Mensch fühlt sich 
durch einen inneren Richter beobachtet, der für das Moralgesetz 
Respekt, d. i. mit Furcht vermischte Achtung, erzeugt. Das 
Gewissen ist die Instanz, die Selbstverpflichtung anschaulich 
macht. Im Falle einer Pflichtverletzung spaltet sich die Persön­
lichkeit des Menschen in Ankläger und Richter seiner selbst. Diese 
Vorstellung ist nach Kant ebenso ungereimt wie es diejenigen von 
Gesetzgeber und Untertan, von Verpflichtendem und 
Verpflichtetem in ein und derselben Person sind. Die Vernunft 
wird deshalb genötigt, sich eine andere (idealische) Person zu 
schaffen, die das Richteramt ausfüllt. Dieser autorisierte Gewis­
sensrichter muß allwissend, allverpflichtend und allmächtig 
sein.459

Die Idee von einem höchsten Wesen (Gott) ist bei Kant be­
kanntlich keines theoretischen Beweises zugänglich, dessen­
ungeachtet aber von zentraler praktischer Bedeutung. Das mora­
lische Selbstbewußtsein entwickelt sein Gewissen als Gerichtshof, 
vor dem die Verantwortlichkeit begangener Handlungen gegen­

458 Kant, MS A 100. Vgl. für den geistes und kultur-historischen Hintergrund der 
Kan tischen Gewissenslehre: H.D. Kittsteiner, Die Entstehung des modernen 
Gewissens. Frankfurt/M.-Leipzig 1991, S. 226-86.
459 Kant, MS Tugendlehre A 101: "Eine solche idealische Person (der autorisierte 
Gewissensrichter) muß ein Herzenskündiger sein; denn der Gerichtshof ist im 
Innern des Menschen aufgeschlagen - zugleich muß er aber auch allverpflichtend, 
d.i. eine solche Person sein, oder als solche gedacht werden, in Verhältnis auf 
welche alle Pflichten überhaupt auch als ihre Gebote anzusehen sind; weil das 
Gewissen über alle freie Handlungen der innere Richter ist. -- Da nun ein solches 
moralisches Wesen zugleich alle Gewalt (im Himmel und auf Erden) haben muß, 
weil es sonst nicht (was doch zum Richteramt notwendig gehört) seinen Gesetzen 
den ihnen angemessenen Effekt verschaffen könnte, ein solches über alles 
machthabende moralische Wesen aber Gott heißt: so wird das Gewissen als 
subjektives Prinzip einer vor Gott seiner Taten wegen zu leistenden 
Verantwortung gedacht werden müssen; ja es wird der letztere Begriff (wenn 
gleich nur auf dunkele Art) in jenem moralischen Selbstbewußtsein enthalten 
sein." Vgl. W. Heubült, Die Gewissenslehre Kants in ihrer Endform von 1797. 
Eine Anthroponomie. Bonn 1980, S. 40-3.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über einem göttlichen Gesetzgeber verhandelt wird. Diese Vor­
stellung bewahrt Kant - und jeden Menschen mit ihm - vor der 
Aufspaltung seiner Vernunft in ein gesetzgebendes und -über­
tretendes, verpflichtendes und verpflichtetes, anklagendes und 
richtendes Vermögen, d. h. in ein doppeltes Selbst.^ Die Idee 
einer göttlichen Instanz stellt sich unmittelbar im Gewissen jedes 
einzelnen Menschen ein, der sich in dem Dilemma befindet, 
Verantwortlichkeit vor sich selbst rational nicht begreifen zu 
können; diese Idee hat deshalb auch bloß subjektiven Status und 
wird "durch praktische sich selbst verpflichtende Vernunft (...) 
gegeben."460 461

Die Bedeutung der Religion als stabilisierendes Moment in 
Kants Sittenmetaphysik ist kaum zu überschätzen. Obwohl er sie 
nicht wie die Naturrechtslehrer des 17.- 18. Jahrhunderts in der 
objektiven Form eines vinculum societatis proklamiert, bleibt sie 
bei ihm für den Einzelmenschen "ein Prinzip der Beurteilung 
seiner Pflichten als göttlicher Gebote." Die Kritik rationaler 
Theologie hat zu dem Ergebnis geführt, daß eine materiale 
Bestimmung der Pflichten gegenüber Gott außerhalb der 
praktischen Philosophie liegt. Welche konkreten Handlungen 
gottgeboten sind, darüber weiß der Philosoph keine Ausagen zu 
treffen. Es ist aber kaum verwunderlich, daß die Metaphysik der 
Sitten nicht nur mit der Möglichkeit, sondern mit der subjektiven 
Notwendigkeit schließt, in formaler Hinsicht alle Menschen­
pflichten auf einen göttlichen Willen beziehen zu müssen. "Wir 
können uns nämlich Verpflichtung (moralische Nötigung) nicht 
wohl anschaulich machen, ohne einen anderen und dessen Willen 
(von dem die allgemein gesetzgebende Vernunft nur der Sprecher 
ist), nämlich Gott, dabei zu denken."462 Der Begriff der Obligation 
bedarf eines Schema seines theologisch-juristischen Sinngehalts, 
obgleich Aufklärung als Entschuldung des Menschen gegen diese 
Vorgeschichte ankämpft. Kant ist sich der Inkonsistenzen einer 
radikalen sittlichen Autonomie des Menschen und deren unab­
sehbaren Folgen für das Stabilitätsproblem moralischer Gesetz­
mäßigkeit durchaus bewußt. Seine auf den ersten Blick rätselhaft

460 Kant, MS Tugendlehre A 102 (Anmerkung).
461 Kant, MS Tugendlehre A 103.
462 Kant, MS Tugendlehre A 181

200

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anmutende Unterscheidung zwischen dem Gesetzgeber als 
Urheber (autor) der Verbindlichkeit des Gesetzes und dem Ur­
heber des Gesetzes selbst ist Indiz hierfür. Nach Kant zeichnet sich 
ein willkürliches Gesetz dadurch aus, daß sein Gesetzgeber 
gleichsam Urheber des Gesetzes und der Verbindlichkeit ist. Das 
moralisch-praktische Gesetz, das die praktische Vernunft jedem 
einzelnen Menschen gibt, erscheint unter dem Gesichtspunkt sitt­
licher Autonomie ebenfalls willkürlich. Deshalb hält Kant an dem 
Bedürfnis fest, dieses Gesetz auf den Willen eines höchsten 
Gesetzgebers (Gott) zu beziehen, um es mit (subjektiver) Notwen­
digkeit auszustatten, obwohl es sich in theoretischer Hinsicht 
verbietet, Gott als Urheber anzusehen.463

Im Vergleich mit den Naturrechtskonzeptionen des 17. und 18. 
Jahrhunderts gewinnt die Kantische Doktrin ihr eigenständiges 
Profil. Das principium obligationis ist nach der Kritik aller 
Theologie nicht der göttliche Wille, wie von Pufendorf bis 
Achenwall behauptet wird. Der Grund moralischer Verpflichtung 
liegt bei Kant in der autonomen Gesetzgebung reiner Vernunft im 
praktischen Gebrauch, der ein göttlicher Wille lediglich als regu­
lative Idee und Veranschaulichungsschema eines reinen Selbst­
verhältnisses dient. Moral und Recht werden allerdings nicht strikt 
voneinander getrennt wie bei Thomasius und Gundling. Obwohl 
Kant Rechts- und Tugendlehre auseinanderhält, mithin kategorial 
zwischen erzwingbaren Rechts- und nicht-erzwingbaren 
Tugendpflichten unterscheidet, gibt es eine Schnittstelle, an der 
Recht und Moral ineinanderfallen.

Der Grundsatz, daß Obligation überhaupt nur im Modus des 
sich-selbst-Verpflichtens gedacht werden kann, fuhrt zu dem 
Resultat, daß Kant Rechtsverbindlichkeit - wenn sie nicht als bloß 
repressiver Mechanismus verstanden werden soll - auf moralische 
Selbstverpflichtung und Rechtspflichten auf ihren ethischen 
Gehalt zurückfuhren muß. Eine äußere politische Gesetzgebung 
muß nach Kant aus zwei Elementen zusammengesetzt sein: aus 
natürlichen Gesetzen, deren Verbindlichkeit a priori durch die 
Vernunft (die sie als moralisch-praktische Gesetze vorstellt) er­
kannt wird, und aus positiven Gesetzen, deren Verbindlichkeit sich 

463 Kant, MS Rechtslehre AB 29.

201

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als äußerer Zwangsmechanismus (affektive Bindung) beschreiben 
läßt. Wenn eine rein-positive Gesetzgebung gedacht werden soll, 
dann muß dennoch - wie Kant ausdrücklich hinzufiigt - ein 
natürliches Gesetz vorausgehen, das die Autorität und 
Verpflichtungskraft des Gesetzgebers begründet.464 Kants Lösung 
des Stabilitätsproblems politischer Ordnungszusammenhänge hat 
sowohl eine rechtliche als auch moralische Seite. Für das Heil des 
Staates (salus reipublicae) ist erforderlich, so lautet der Kemsatz 
der Kantischen Staatsrechtslehre, daß die Rechtsverfassung mit 
den Rechtsprinzipien übereinstimmt, deren Verbindlichkeit die 
Vernunft in der Form eines kategorischen Imperativs - d. h. eines 
praktisch-moralischen Gesetzes - vorgibt.465

Kant übernimmt aus den Naturrechtslehren der deutschen 
Frühaufklärung das Modell des Gesellschaftsvertrages als verbin­
dendes Glied zwischen Naturzustand und bürgerlichem Zustand. 
Wie vor ihm Pufendorf weist er darauf hin, daß Rechts Verbind­
lichkeit nicht an das wechselseitige Versprechen der Vertrags­
partner geknüpft sein kann. Das principium obligationis liegt 
seiner Ansicht nach weder im Konsens der einzelnen Gesell­
schaftsglieder, nicht im göttlichen Willen, aber auch nicht in der 
historischen Herkunft der politischen Ordnung begründet. Ob der 
Ursprung der Herrschaftsgewalt und der Grund einer juridischen 
Obligation im ursprünglichen Vertrag begründet ist oder ob die 
Gewalt zuerst und das verbindliche Gesetz nachträglich ist, diese 
Fragen sind nach Kant "den Staat mit Gefahr bedrohende Ver- 
nünfteleien."466 Politische Obligation basiert nach Kant auf dem 
unverletzbaren Gesetz, »alle Obrigkeit ist von Gott« (Römerbrief 
13.1), das als ein praktisches Vemunftprinzip unbedingten Ge­
horsam gegenüber der bestehenden Rechtsordnung fordert.467 

464 Kant, MS Rechtslehre AB 25: "Es kann also eine äußere Gesetzgebung 
gedacht werden, die lauter natürliche [Akad.-Ausg.: positive] Gesetze enthielte; 
alsdenn aber müßte doch ein natürliches Gesetz vorausgehen, welches die 
Autorität des Gesetzgebers (d.i. die Befugnis, durch seine bloße Willkür andere zu 
verbinden) begründete."
465 Kant, MS Rechtslehre A 173 / B 203.
466 Kant, MS Rechtslehre A 174 / B 204.
467 Kant, MS Rechtslehre A 174-175 / B 204-205: "Ein Gesetz, das so heilig 
(unverletzlich) ist, daß es, praktisch, auch nur in Zweifel zu ziehen, mithin seinen 
Effekt einen Augenblick zu suspendieren, schon ein Verbrechen ist, wird so 
vorgestellt, als ob es nicht von Menschen, aber doch von irgend einem höchsten 

202

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kants Rekurs auf ein weiteres theologisches Grundmuster - hier ist 
es ein Kemsatz der politischen Theologie - macht seine 
Schwierigkeiten mit der selbstformulierten Aufgabe der Aufklä­
rung in moralischen und juridischen Dingen offensichtlich. Die 
Forderung, daß jedes Obligationsverhältnis in letzter Instanz nur 
ein Selbstverhältnis sein kann, weil Abhängigkeit von einer frem­
den Instanz ein Indiz fortdauernder Unmündigkeit ist, wird von 
Kant im rechtspolitischen Verhältnis nicht eingelöst. Obwohl po­
litische Obligation unter den Vorzeichen eines contrat social 
notwendig im Modus der Selbstverpflichtung gründen muß 
(Rousseau, Du contrat social I. c.6-7) und ein praktisches Ver­
nunftprinzip indiziert, stellt Kant das Grundgesetz politischen 
Gehorsams so vor, als ob es von einem göttlichen Gesetzgeber je­
dem Menschen eingepflanzt wird.

Kants Konzeption der moralischen und juridischen Obligation 
ist zutiefst widersprüchlich. Zum einen folgt er Rousseaus Lehre 
vom Gesellschaftsvertrag und erweitert sie im Zeichen seiner Au­
tonomielehre. Die äußere Seite der Selbstunterwerfung des Wil­
lens unter ein praktisch-moralisches Gesetz ist die Einigung der 
Einzelwillen zu einem Volkswillen und dessen Unterwerfung un­
ter den souveränen Willen staatlicher Herrschaftsgewalt. Kant 
modifiziert auf diese Weise das naturrechtliche Vertragsmodell, 
das sich aus Sozial- und Unterwerfungskontrakt zusammensetzt. 
Die soziale Übereinkunft basiert nicht auf natürlichen Verpflich­
tungen zum gesellschaftlichen Handeln, sondern auf der selbst­
verpflichtenden Kraft praktisch-gesetzgebender Vernunft. Der 
Unterwerfungsvertrag operiert nicht mit der Analogie von gött­
lichem und herrschaftlichem Zwang, sondern vielmehr mit der­
jenigen von Selbstzwang und staatlicher Nötigung zur Einhaltung 
der Gesetzesordnung.468

Zum anderen scheint Kant vor den Konsequenzen seiner 
eigenen Autonomiekonzeption zurückzuschrecken. Die Zumutun­

tadelfreien Gesetzgeber herkommen müsse, und das ist die Bedeutung des Satzes: 
alle Obrigkeit ist von Gott, welcher nicht einen Geschichtsgrund der bürgerlichen 
Verfassung, sondern eine Idee, als praktisches Vemunftprinzip, aussagt: der jetzt 
bestehenden gesetzgebenden Gewalt gehorchen zu sollen; ihr Ursprung mag sein, 
welcher er wolle.”
468 Kant, MS Rechtslehre B 183-187.

203

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen für die theoretische Vernunft - im Zusammenhang mit der 
praktischen Realisierung eines freien, mündigen und 
verantwortlichen Rechtssubjektes - und die Unkalkulierbarkeit 
moralischer Autonomie - für die Stabilität der politischen Ordnung 
- lassen Kant Abstand vom eigenen Projekt nehmen. So lange 
keine politischen Institutionen existieren, die dem Entwurf 
moralischer Autonomie Gestalt verleihen, wird der einzelne 
Mensch auf sich selbst zurückgeworfen und bedient sich traditio­
neller Muster der Veranschaulichung der auf ihm lastenden 
Obligationen: Erst wenn das Individuum der Moderne seine Rolle 
erlernt hat und Verantwortlichkeit praktiziert, wird es seinen 
Schatten als Schuldner einer höheren Instanz abwerfen.

Kant hat ein Modell des Übergangs auf dem Weg zum Frie­
denszustand skizziert. Im Idealfall, wenn Rechts- und Tugend­
pflichten einander korrespondieren und die Rechtsverfassung als 
Realisierung der Rechtsprinzipien erscheint, wird der repressive 
Charakter staatlicher Institutionen auf ein Minimum reduziert. Ein 
angemessenes Verhältnis von Moral und Rechtspolitik liegt da 
vor, wo politische Obligation nicht durch despotisch gegebene 
Zwangsgesetze, sondern gemäß Vemunftgesetzgebung durch 
"einen nur nach Freiheitsprinzipien gesetzmäßigen Zwang be­
gründet"469 wird.

In seinem Traktat Zum ewigen Frieden macht Kant 
nachdrücklich deutlich, welchen Charakter seiner Meinung nach 
eine Rechtsverfassung aufweisen muß, um die Realisierung des 
Friedenszustandes zu befördern. Sein Plädoyer führt zu dem 
Ergebnis, daß nur die republikanische Verfassung der Idee eines 
ursprünglichen Sozialkontraktes angemessen ist, weil in ihr der 
personale Freiheitsbegriff respektiert wird. Dieser Typus einer 
Rechtsverfassung garantiert die Prinzipien der Freiheit der 
Gesellschaftsglieder, ihrer Abhängigkeit von einer gemeinsamen 
Gesetzgebung und ihrer Gleichheit als Staatsbürger. Auf diese 
Weise fallen innere und äußere Freiheit als die zwei Seiten einer 
moralischen Rechtsperson (persona moralis) ineinander. Die 

469 Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf / Anhang: Über die 
Misshelligkeit zwischen der Moral und der Politik, in Absicht auf den ewigen 
Frieden. In: W. Weischedel (Hrsg.): Werkausgabe Bd. 11. Frankfurt/M. 1977, S. 
235.

204

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Realisierung gesetzmäßigen Zwanges nach Freiheitsprinzipien 
impliziert, daß Selbstverpflichtung durch Gesetzgebung prak­
tischer Vernunft (ethisch) und Unterwerfung unter äußere Gesetz­
gebung durch Einwilligung (juridisch) widerspruchsfrei zu denken 
sind und eine wirksame politische Obligation ermöglichen.470

470 Kant, Zum ewigen Frieden, S. 204-5: "(...) ist meine äußere (rechtliche) 
Freiheit so zu erklären: sie ist die Befugnis, keinen äußeren Gesetzen zu 
gehorchen, als zu denen ich meine Beistimmung habe geben können.(...) Denn, 
was meine Freiheit betrifft, so habe ich, selbst in Ansehung der göttlichen, von mir 
durch bloße Vernunft erkennbaren Gesetze, keine Verbindlichkeit, als nur so fern 
ich dazu habe meine Beistimmung geben können (denn durchs Freiheitsgesetz 
meiner eigenen Vernunft mache ich mir allererst einen Begriff vom göttlichen 
Willen)."

205

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.4.1. Kritik der natürlichen Theologie
	1.4.2. Kritik der praktischen Vernunft
	1.4.3. Metaphysik der Sitten

