1. 4. Immanuel Kant und die philosophische
Destruktion der Naturrechtslehre

Die philosophische Destruktion der Naturrechtslehre ist eng ver-
kniipft mit dem Kantischen Werk. Bereits in der 1762 abgeschlos-
senen Untersuchung iiber die Deutlichkeit der Grundsdtze der
natiirlichen Theologie und der Moral hat Kant sich mit der
Wolff'schen Lehre kritisch auseinandergesetzt. Dariiberhinaus hat
Kant Vorlesungen zur praktischen Philosophie gehalten, die sich
vomehmlich an den Initia philosophiae practicae des Wolff-
Schiilers Alexander Gottlieb Baumgartens orientieren. Die Ergeb-
nisse dieser Arbeiten flieBen vor allem in die Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten (1785), in die Kritik der praktischen Ver-
nunft (1788) und in der Metaphysik der Sitten (1797) ein.

Nach Kant erscheinen in rascher Folge eine Vielzahl von Ver-
suchen, die destruierte Systematik des Naturrechts auf einer neuen
Grundlage zu rekonstruieren. Hierzu z#hlt unter anderem Gottlieb
Hufelands Lehrsdtze des Naturrechts (1790). Unter Juristen tobt
am Ende des 18. Jahrhunderts der Streit zwischen Emst Ferdinand
Klein, der Grundsdtze der natiirlichen Rechtswissenschaft (1797)
entworfen und im weitesten Sinne ein Wolffianer ist, und dem
Kantianer Paul Johann Anselm Feuerbach, der eine Kritik des
Natiirlichen Rechts (1796) und einen Anti-Hobbes (1798) verfafit
hat. In der Debatte zwischen Feuerbach und Klein geht es vor
allem um die Frage, ob die Grundlagen des Strafrechts aus einer
natiirlichen Rechtslehre entwickelt werden kénnen oder nicht.

Weil es im Rahmen dieser Arbeit darum geht, den Zerset-
zungsprozel des Naturrechtsdenkens anhand einer begriffs-
geschichtlichen Analyse der Obligation nachzuvollziehen, wird
der Blick auf die Protagonisten dieser Entwicklung gerichtet: Kant
und sein selbsternannter Schiiler in rechtsphilosophischen Fragen
Feuerbach. Die gegenldufigen Versuche einer Rekonstruktion des
Naturrechts, von Schelling und Fichte bis zu Hegel, von
Trendelenburg bis zu den neukantianischen Entwiirfen, fallen

167

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufgrund dieser Perspektiveneinstellung aus dem Rahmen der
vorliegenden Studie heraus.

Fichtes Diktum, daB "die Frage vom Rechte (...) gar nicht vor
den Richterstuhl der Geschichte"376 gehort, steht gegen die Dyna-
mik des respektlosen 19. Jahrhunderts, das den Anspruch der
Naturrechtslehre auf Unvergénglichkeit seiner Prinzipien in phi-
lologischer Akribie zerstort. Die Rechtsphilologie hat eine Ent-
wicklung beschleunigt, deren Impuls aus der philosophischen Re-
flexion iiber die Bedingungen des Rechts herriihrt, d. h. aus der
Philosophie des deutschen Idealismus, insbesondere der Fichte-
schen Naturrechtslehre stammt. Kants Kritik der Wolff'schen
Konzeption natiirlicher Theologie und praktischer Philosophie hat
die Frage nach den Prinzipien der Moral und des Rechts in einen
neuen Zusammenhang gestellt. Zu ihren Konsequenzen gehéren
die Moglichkeiten einer anderen Metaphysik der Sitten, aber auch
einer gegenldufigen Bewegung: statt metaphysischer Begriindung
radikale Historisierung der Prinzipien selbst.

1.4.1. Kiritik der natiirlichen Theologie

In einer Preisschrift der Koniglichen Akademie der Wissen-
schaften aus dem Jahre 1763, die den Titel Uber die Deutlichkeit
der Grundsitze der natiirlichen Theologie und der Moral trigt,
hatte Kant Fragen aufgeworfen, die ihn auch in spéteren Jahren
nachhaltig beschiftigten.3”” Die metaphysische Erkenntnis von
Gott ist nach Kant so lange widerspruchsfrei, wie Momente der
Zufilligkeit keine Relevanz haben. Gottes Pridikate miissen
schlechterdings die Bedingung der Notwendigkeit erfiillen. Das
trifft fiir die Pradikate Allgegenwart, Allmacht, Allwissenheit etc.
zu. Wenn aber die natiirliche Theologie Urteile iiber die gottliche

376 Johann Gottlieb Fichte, Beitrag zur Berichtigung der Urteile des Publikums
tiber die franzosische Revolution (1793). Einleitung. In: B. Willms (Hrsg.):
Johann Gottlieb Fichte. Schriften zur Revolution. Frankfurt/M.-Berlin-Wien 1973,
S. 99.

377 Vgl. fiir die Entwicklung der Kantischen Ethik: M. Riedel, Kritik der moralisch
urteilenden Vernunft. Kants vorkritische Ethik und die Idee einer »Grundlegung
zur Metaphysik der Sitten«. In: ders.: Urteilskraft und Vernunft. Kants
urspriingliche Fragestellung. Frankfurt/M. 1989, S. 61-97.

168

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorsehung und "iiber das Verfahren seiner Gerechtigkeit und
Giite">78 anstellt, dann dringt sie in den Bereich des Unbestimmten
und Unentwickelten ein. Vernunft und Urteilskraft iibertreten ihre
Kompetenz.

Am Beispiel des Begriffs der Verbindlichkeit erlautert Kant die
Frage, ob die zur Evidenz des Grundbegriffs notwendige Deut-
lichkeit gegeben ist. "Man soll dieses oder jenes tun, und das andre
lassen; dies ist die Formel, unter welcher eine jede Verbindlichkeit
ausgesprochen wird."3” Das Sollen kann sich entweder auf
Handlungen beziehen, die Mittel zu héheren Zwecken sind, oder
auf solche, die selbst einen Zweck in sich enthalten. Soll der
Mensch Handlungen ausiiben, die dem Zweck der Gliickseligkeit
dienen, dann sind diese Handlungen niitzlich, aber keinesfalls
verbindlich. Richtet der Mensch sein Handeln auf einen hochsten
Zweck - z. B. die grofite Vollkommenheit oder die An-
gemessenheit seines Tuns fiir den géttlichen Willen - so orientiert
er sich formal gesehen an der Grundregel der Verbindlichkeit, aber
sein Handeln bleibt Mittel zum Zweck. Der Zweck beansprucht
vollkommene Verbindlichkeit, die einzelne Handlung hingegen
wird ihm zufillig zugeordnet. Oder anders gesagt: welche
Handlung in einer bestimmten Situation verbindlich im Hinblick
auf ein hochstes Ziel (Vollkommenheit etc.) ist, bleibt in
menschlicher Perspektive problematisch.3® Die Kantische Kritik

378 Immanuel Kant, Untersuchung iiber die Deutlichkeit der Grundsitze der
natiirlichen Theologie und der Moral. 4. Betrachtung § 1. In: W. Weischedel
(Hrsg.): Immanuel Kant. Vorkritische Schriften bis 1768. Werkausgabe Bd. 2.
Frankfurt/M. 1982, S. 769.

379 Kant, Untersuchung iiber die Deutlichkeit der Grundsitze der natiirlichen
Theologie und der Moral 4. § 2, S. 770.

380 Kant, Untersuchung iiber die Deutlichkeit der Grundsitze der natiirlichen
Theologie und der Moral 4. § 2, S. 771: "Ich soll z.E. die gesamte grofte
Vollkommenheit beférdern, oder ich soll dem Willen Gottes gemiB handeln;
welchem auch von diesen beiden Sitzen die ganze praktische Weltweisheit
untergeordnet wiirde, so muf} dieser Satz, wenn er eine Regel und Grund der
Verbindlichkeit sein soll, die Handlung als unmittelbar notwendig, und nicht unter
der Bedingung eines gewissen Zwecks gebieten. Und hier finden wir, daB eine
solche unmittelbare oberste Regel aller Verbindlichkeit schlechterdings
unerweislich sein miisse. Denn es ist aus keiner Betrachtung eines Dinges oder
Begriffes, welches auch sei, moglich, zu erkennen und zu schlieBen, was man tun
solle, wenn dasjenige, was vorausgesetzt ist, nicht ein Zweck und die Handlung
ein Mittel ist."

169

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am Wolff'schen Moralprinzip ist hier im Vergleich zu spéteren
AuBerungen gemiBigt.’8! Gleichwohl zerschneidet Kant das Band
zwischen praktischer Philosophie und Naturrechtslehre. Das
Wolff'sche Prinzip, Tue das Vollkommene, ist nach Kant der
formale Grund jeglicher Verbindlichkeit, aber es enthilt keine be-
stimmte Verbindlichkeit, weil materiale Grundsitze der prakti-
schen Erkenntnis unbeweisbar sind. D. h. jeder Mensch ist gehal-
ten, sich zu vervollkommnen (formal), obwohl er nicht mit letzter
Evidenz bestimmen kann, welche Handlungen in einer bestimmten
Situation (material) seine Vervollkommnung fordern oder ihr
abtriglich sind. Die individuellen Schwankungen in den Vorstel-
lungen der je eigenen Vollkommenheit machen eine Materiali-
sierung dieses bloB formalen Prinzips der Verbindlichkeit in einer
systematischen Naturrechtslehre und Ethik fiir Kant obsolet.

Die Edition seines handschriftlichen Nachlasses ermoglicht es,
den Weg Kants von der Wolff'schen praktischen Philosophie und
ihrer Obligationenkonzeption hin zu einem eigenen Standpunkt zu
rekonstruieren. Zur Baumgarten'schen Vorstellung einer potestas
obligatoria divina bemerkt Kant: "Der Wille Gottes enthdlt wohl
die groBesten motiva obligantia, aber nicht den Grund der Form
moralischer Gesetze."382 Das ist zuallererst eine halbherzige
Absage an den theologischen Voluntarismus, der im
Naturrechtsdenken des 18. Jahrhunderts prasent war, und der auch
schon in der Wolff'schen Schule weitgehend eingeschrénkt wurde.
Wo aber liegt der Grund der Verpflichtungskraft moralischer
Gesetze, das ist die zentrale Frage, die Kant in seiner
Auseinandersetzung mit der Baumgarten'schen Konzeption
beschiftigt. Kant schwankt in seinen Notizen zwischen zwei
Positionen. Zum einen hilt er an der Vorstellung fest, daB Gott der
Grund aller Moralitdt ist, "wire kein Gott, so wiirden alle unsere
Pflichten schwinden."38 Zum anderen gelangt Kant zu der These,
daB moralische Obligation nur auf einer allgemeinen Zustimmung

381 Zum Verhiltnis Wolff-Kant: C. Schroer, Naturbegriff und Moralbegriindung.
Stuttgart-Berlin 1988.

382 Kant, Erliuterungen zu A.G. Baumgartens 'Initia philosophiae practicae'. n.
6500. In: Kants gesammelte Schriften, hrsg. von der PreuBischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. XIX. 3. Abt. (Handschriftlicher NachlaB 6.Band) Berlin &
Leipzig 1934.

383 Kant, Erlduterungen zu...., n. 6674, S. 130.

170

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Menschen mit sich selbst beruhen kann. Nur unter dieser
Bedingung ist eine Obligation als wirksame Einschrinkung
menschlicher Freiheit zu verstehen und doch nicht die Aufgabe
jeglicher Freiheit.38 Es zeichnet sich die groBe Herausforderung
ab, Willensfreiheit und moralische Verbindlichkeit, Autonomie
des Individuums und Sittlichkeit zusammenzudenken. Es liegt, wie
Kant formuliert, die Wiirde menschlicher Freiheit in ihrer
Unabhingigkeit von duBleren Zwingen, aber diese Wiirde hat
"einen hohen Preis"385: Der Mensch selbst ist Urheber des Guten
und als solcher fiir sein Handeln auch in letzter Instanz
verantwortlich. Statt diese Argumentationslinie weiter zu
verfolgen, kehrt Kant - in der Auseinandersetzung mit Baumgarten
- zu einer theologischen Begriindung der Moralitit zuriick. Wenn
Moral nicht nur regulativ sein soll, sondern mit dem Anspruch auf
Gesetzmdfligkeit auftritt, dann muB ihre Verbindlichkeit
letztendlich im gottlichen Willen liegen, so Kant.386

Die Ambivalenz der Kantischen Reflexionen zur praktischen
Philosophie Wolff'scher Prigung macht allzu deutlich, da8 Kant
bereits vor der Publikation seiner kritischen Schriften auf dem
Wege zu seinem Konzept der Willensautonomie ist. Aber er weil,
daB die groBten Schwierigkeiten dort auftreten werden, wo er den
Grund moralischer Verbindlichkeit von Willkiir freizuhalten und
gleichzeitig ein allgemeinverbindliches Schema menschlicher
Moralitit anzubieten versucht. Angesichts dieser Problematik stellt
sich Kant auch die Frage Ob die Moral nur als Religion méglich
sey?387 Diese Frage bleibt fiir Kant - wie sich zeigen wird - auch
nach den metaphysik- und theologiekritischen Abhandlungen
mehr als eine blof rhetorische Floskel. Nach der philosophischen
Kritik der traditionellen Naturrechtslehre ist die Kantische

384 Kant, Erlduterungen zu..., n. 7249-50, S. 294: "obligation ist Einschrankung
der Freyheit, entweder negative: um den wiederstreit zu Verhindern, und denn
positive: um durch Einschrankung der selbstliebe Menschenliebe zu fordemn.(...)
Alle obligation ist die Einschrankung der freyheit auf die Bedingungen der
allgemeinen zusammenstimmung mit sich selbst. Daher ist alles, was die
allgemeinheit der freyheit hindert, unter rechtmifigem zwang; denn erlaubt ist,
was der allgemeinheit der Freyheit gemis ist."

385 Kant, Erlduterungen zu..., n. 7248, S. 294.

386 Kant, Erlduterungen zu..., n. 7258, S. 296.

387 Kant, Erlduterungen zu..., n. 7257, S. 296

171

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Obligationenlehre der Brennspiegel, in dem moralphilosophische
und theologische Grundlegungen der Moralitidt zusammentreffen.

Es kann hier nicht der Ort fiir eine ausfiihrliche Auseinander-
setzung mit der Kantischen Metaphysikkritik sein. Eine Skizze des
Zusammenhanges zwischen Kritik der Metaphysik und Theologie
muB fiir den Zweck der Darstellung ausreichen. Kant deduziert
kein systematisches Lehrgebdude aus rationalen Prinzipien der
Erkenntnis, sondern beschreibt die Genese menschlicher
Erkenntnis. Erkenntnis setzt sich nach Kant aus zwei Momenten
zusammen: ein rezeptives Vermogen, Eindriicke aufzunehmen und
Vorstellungen zu empfangen, und ein spontanes Vermégen, durch
diese Vorstellungen einen Gegenstand zu erkennen. Anschauung
und Begriffe sind die Elemente menschlicher Erkenntnis und die
ihnen korrespondierenden Vermogen heiflen Sinnlichkeit und
Verstand.388 Kants Hinweis, daf die Begriffe respektive
Kategorien des Verstandes durch Spontaneitit gekennzeichnet
sind, impliziert die Feststellung, dafl sie unabhdngig von der
Sinnlichkeit im Verstand entspringen. Gleichwohl stehen
Anschauung und Verstandeskategorie in einem Verhiltnis
wechselseitiger Abhdngigkeit.2® Erfahrung - und d. h. empirische
Erkenntnis - kann der Mensch nur machen, wenn er das An-
schauungsmaterial den Kategorien (Kausalitit etc.) subsumiert und
dadurch verfiigbar macht. Die Kategorien des Verstandes sind auf
Anschauungen angewiesen, da sie nur in der Anwendung auf
empirisches Material Erkenntnis liefern.3% Im Wechselverhiltnis
von Anschauung und Begriff wird Erkenntnis gesichert, denn "in
einem Erkenntnis, das mit den Verstandesgesetzen durchgingig
zusammenstimmt, ist kein Irrtum."39!

Kant unterscheidet zwischen Verstandesgrundsitzen, deren
Anwendung auf Erfahrung gerichtet ist (immanent), und solchen,
welche die Grenzen der Erfahrung iiberschreiten (transzendent). In
diesem Bereich, jenseits der Uberpriifung durch Erfahrungs-
indizien, ist der Mensch dem Schein ausgeliefert. Weil es aber um

388 Kant, Kritik der reinen Vernunft [Sigle: KRV] A 50/ B 74. Kant wird zitiert
nach der Werkausgabe von Wilhelm Weischedel (Hrsg.): Frankfurt/M. 1974.

389 H. Cohen, Kants Begriindung der Ethik. Nebst ihrer Anwendung auf Recht,
Religion und Geschichte. Berlin 19102, S.29.

390 Kant, KRV B 148.

391 Kant, KRV A293-294 / B 350.

172

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundsitzliches geht, das nicht aus Erfahrung gewonnen werden
kann, erweist sich der Mensch als Vernunftwesen. Die Vernunft ist
das Vermogen, Prinzipien aufzustellen und dadurch dem Verstand
Grundsidtze zu bieten, die seine Bindung an sinnliches
Anschauungsmaterial iibersteigt.?2 Das Verhdltnis von Vernunft
und Verstand ist bei Kant der Relation von Verstand und Sinn-
lichkeit analog: Der Verstand ordnet das sinnliche Material der
Anschauung und macht es erfahrbar, die Vernunft fordert die
Vergleichung und interne Stimmigkeit der Verstandesbegriffe, sie
gibt "ein subjektives Gesetz der Haushaltung mit dem Vorrate
unseres Verstandes."3% Der Verstand entwirft mit Hilfe der Kate-
gorie der Kausalitit einen Ordnungszusammenhang fiir die sinn-
lichen Eindriicke. Er konstatiert eine zeitliche Abfolge der Er-
scheinungen und schluBfolgert, da8 ein Ding oder eine Handlung
die Ursache eines anderen Dinges respektive einer folgenden
Handlung ist. Sobald der Verstand die Grenzen der Anwendung
seiner Kategorien auf Erfahrung verletzt - und z. B. die Kausa-
litdtskategorie im logischen Gebrauch verwendet - kommt er zu
Fragen, die den Anfang der Welt als Ursprung zeitlicher Abfolge
betreffen. Die moglichen Antworten sind gleichermaBen Illu-
sionen, aber diese Illusionen haben einen natiirlichen Charakter, da
dem Menschen als Vernunftwesen die Tendenz innewohnt, die
Grenzen empirischer GewiBheit zu iiberschreiten. Kant spricht von
einer unvermeidlichen und natiirlichen Dialektik der Vernunft.3%
Im Rahmen der Transzendentalen Dialektik verhandelt Kant
den Widerstreit (Antinomie), in den die reine Vernunft mit sich
selbst gerit.3»s Es geht um die Fragen nach rdumlichem und zeit-
lichem Anfang und Grenze der Welt, um die Einfachheit der Sub-
stanz, um Freiheit oder Notwendigkeit im Naturgeschehen und um

392 Kant, KRV A 293-302 / B 350-359

393 Kant, KRV A 307/ B 363.

394 Kant, KRV A 298 / B 354-355:"(...) wir haben es mit einer natiirlichen und un-
vermeidlichen Illusion zu tun, die selbst auf subjektiven Grundsétzen beruht, und
sie als objektive unterschiebt, anstatt daB8 die logische Dialektik in Auflésung der
Trugschliisse es nur mit einem Fehler, in Befolgung der Grundsitze, oder mit
einem gekiinstelten Scheine, in Nachahmung derselben, zu tun hat. Es gibt also
eine natiirliche und unvermeidliche Dialektik der reinen Vernunft (...) die der
menschlichen Vernunft unhintertreiblich anhéngt."

395 E. Boutoux, Die transzendentale Dialektik In: J. Kopper/ R. Malter (Hrsg.):
Materialien zu Kants »Kritik der reinen Vernunft«. Frankfurt/M. 1975, S. 275-92.

173

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Frage, ob es eine erste Ursache, ein schlechthin notwendiges
Wesen gibt. In diesem Widerstreit der Vernunft und im
"dialektischen Spiel der kosmologischen Ideen"3s zeigt sich die
Wiirde der Philosophie, die den Gebrauch der Vernunft weit iiber
den Bereich des bloS Erfahrbaren hinausschieBen 148t. Dariiber
hinaus weist Kant nach, daB die Vernunftspekulation in dem
Dilemma befangen bleibt, die Streitpunkte nicht auflésen zu
konnen. Keiner Idee kann sie vermittelt iiber den Verstand eine
addquate Anschauung verschaffen, so daBl sie genétigt ist, die
Streitigkeit durch Riickbesinnung auf ihre eigenen Fihigkeiten
aufzuheben. Insbesondere die Verhandlung der vierten Antinomie
- d. i. die Frage nach einer ersten Ursache - zeigt auf, daB} die
Menschen weder die Moglichkeit haben, diese Erstursache
sinnlich zu erfahren, noch einen Begriff derselben aufzustellen.
Trotzdem verlangt die menschliche Vernunft, die Suche voran-
zutreiben. Im Resultat sind die Ergebnisse der reinen Vernunft
Ideale, denen keine Existenz zugestanden wird, die aber gleich-
wohl keine "Hirngespinste" sind. Der Gegenstand des Vernunft-
ideals ist das Urwesen, das nicht die Relation eines wirklichen
Gegenstandes zu anderen Dingen, sondern die Relation zwischen
der Idee und den zugehdorigen Begriffen markiert. Der Begriff des
Urwesens ist Gott als transzendentale Idee, der von der Vernunft -
als Begriff von Realitdt iiberhaupt - der Bestimmung der Natur-
dinge zugrunde gelegt wird.?’ Kant hilt an der Vorstellung fest,
daf} diese Idee einer ersten Ursache das Produkt eines natiirlichen
Vemnunftprozesses ist, der in der Erkenntnisgenese jedes Men-
schen angelegt ist. Erkenntnis beginnt mit Erfahrung und basiert
auf der Voraussetzung, daB etwas existiert. Wenn etwas existiert,
dann fordert die Vernunft, daf} irgend etwas notwendig existiert.
Der Grund der Existenz des zufillig hier und jetzt Existierenden,
das Gegenstand der Erfahrung ist, mul erschlossen werden. In
Kants Worten heifit das, die Moglichkeit der Erfahrung wird
abgesichert, indem ein Begriff gedacht wird, der zu allem Warum
ein Darum in sich einschlieBt.38 Jeder Mensch, der Dinge

396 Kant, KRV A 462 / B 490

397 Kant, KRV A 579f. / B 607f.

398 Kant, KRV A 585 / B 613: "Nun scheint dasjenige, dessen Begriff zu allem
Warum das Darum in sich enthilt, das in keinem Stiicke und in keiner Absicht

174

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

entstehen, sich verdndern und vergehen sieht, fragt nach der
Ursache dieses Geschehens und kommt zu der Vorstellung einer
"obersten Kausalitdt." Nach Kant ist es naheliegend, dafl dieser
Gedankengang zur Annahme einer hochsten Kausalitit und eines
hochsten Wesens fiihrt, das in sich Vollkommenheit und
Notwendigkeit vereint. "Daher sehen wir bei allen Volkern durch
ihre blindeste Vielgétterei doch einige Funken des Monotheismus
durchschimmern, wozu nicht Nachdenken und tiefe Spekulation,
sondern nur ein nach und nach verstindlich gewordener Gang des
gemeinen Verstandes gefiihrt hat."3%

Kant hilt am Konzept der natiirlichen Theologie fest, obwohl er
eingehend die Unmoglichkeit der Gottesbeweise (ontologisch,
kosmologisch, physikotheologisch) beweist. Seine Sympathie fiir
die natiirliche Theologie wird in dem Abschnitt der Transzenden-
talen Dialektik (Kritik der reinen Vernunft) deutlich, der den Titel
"Kritik aller Theologie" tragt.40 Kant differenziert hier zwischen
Offenbarungstheologie und rationaler Theologie. Letztere wiede-
rum ist entweder transzendentale oder natiirliche Theologie. Die
transzendentale Theologie entwickelt ihren Gottesbegriff aus
transzendentalen Begriffen (ens originarium & realissimum, ens
entium)4! und versucht das Dasein eines Urwesens aus einer
Erfahrung oder abseits jeglicher Erfahrung zu bestimmen. Ihr
rechnet Kant den Typus des Deisten zu, der sich fiir seine

defekt ist, welches allerwirts als Bedingung hinreicht, eben darum das zur
absoluten Notwendigkeit schickliche Wesen zu sein, weil es, bei dem Selbstbesitz
aller Bedingungen zu allem Madglichen, selbst keiner Bedingung bedarf, ja
derselben nicht einmal fahig ist, folglich, wenigstens in einem Stiicke, dem
Begriffe der unbedingten Notwendigkeit ein Geniige tut, darin es kein anderer
Begriff ihm gleich tun kann, der, weil er mangelhaft und der Ergénzung bedilrftig
ist, kein solches Merkmal der Unabhingigkeit von allen Bedingungen an sich
zeigt. Es ist wahr, daB hieraus noch nicht sicher gefolgert werden kénne, daBl, was
nicht die héchste und in aller Absicht vollstindige Bedingung in sich enthilt,
darum selbst seiner Existenz nach bedingt sein miisse; aber es hat denn doch das
einzige Merkzeichen des unbedingten Daseins an sich, dessen die Vernunft
michtig ist, um durch einen Begriff a priori irgend ein Wesen als unbedingt zu
erkennen."

399 Kant, KRV A 591 /B 619

400 Vgl. A.W. Wood, Kant's Rational Theology. Cornell 1978, S. 25-63.

401 Vgl. zur Begriffsbestimmung innerhalb der deutschen Schulmetaphysik: H.
Sidgwick, Rationale Theologie In: J. Kopper/ R. Malter (Hrsg.): Materialien zu
Kants »Kritik der reinen Vernunft, S. 303.

175

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gotteserkenntnis ganz auf seine Vernunft verldfit. Die natiirliche
Theologie denkt sich ihren Gott durch einen Begriff, den sie aus
der Natur nimmt, d. h. sie schlieit von der Naturordnung auf die
Eigenschaften und das Dasein ihres Urhebers. Ihr entspricht der
Typus des Theisten, der seinen Gott nach Analogie mit der Natur
definiert. Insofern er Gott nicht nur zum Prinzip der natiirlichen,
sondern auch der sittlichen Ordnung macht, betreibt er Moral-
theologie.“2 Kants Kritik aller Theologie miindet in die folgen-
reiche Unterscheidung von theoretischer und praktischer Erkennt-
nis. Die Grenze der theoretischen Erkenntnis im Hinblick auf den
Gottesbegriff ergibt sich aus dem bereits Gesagten. Die absolute
Notwendigkeit eines Welturhebers kann theoretisch nur aus Be-
griffen a priori gewonnen werden, denen der Bezug auf eine
mogliche Erfahrung fehlt. Der "Sprung iiber die Grenze der Er-
fahrung" resultiert aus der Eigendynamik, die der Gebrauch der
Kausalititskategorie im blo8 spekulativen Sinn entfaltet. Die An-
nahme einer kausalen Verkniipfung menschlichen Daseins mit der
Erstursache entbehrt jeglicher Beweisbarkeit. In praktischer
Hinsicht hingegen muf}, um die Notwendigkeit moralischer Ge-
setze darlegen zu konnen, das Dasein eines hoheren Wesens
postuliert werden, und zwar "als Bedingung der Moglichkeit ihrer
[d.i der moralischen Gesetze] verbindenden Kraft."+3 Diese Dis-
kussion wird von Kant ausfiihrlich in der Kritik der praktischen
Vernunft gefiihrt.

Die Theologiekritik kommt zu dem Ergebnis, daB der spekula-
tive Vernunftgebrauch keinen angemessenen Gottesbeweis fithren
kann. Die rationale Theologie hat einen blo8 negativen Nutzen,
weil sie eine Selbstkorrektur vornimmt "durch Bestimmung ihres
Begriffs und unaufhorliche Zensur einer durch Sinnlichkeit oft
genug getduschten und mit ihren eigenen Ideen nicht immer
einstimmigen Vernunft."44 Die spekulative Bestimmung eines

402 Kant, KRV A 631f./ B 659f.

403 Kant, KRV A 636 / B 664: "Ich behaupte nun, daB alle Versuche eines bloB
spekulativen Gebrauchs der Vernunft in Ansehung der Theologie ginzlich
fruchtlos und ihrer inneren Beschaffenheit nach null und nichtig sind; daf aber die
Prinzipien ihres Naturgebrauchs ganz und gar auf keine Theologie fiihren,
folglich, wenn man nicht moralische Gesetze zum Grunde legt, oder zum
Leitfaden braucht, es iiberall keine Theologie der Vernunft geben kénne."

404 Kant, KRV A 642 /B 670.

176

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

idealischen, gottlichen Wesens erweitert nicht die menschliche
Erkenntnis iiber Objekte moglicher Erfahrung, sondem gibt ledig-
lich eine systematische Einheit von moglicher Erfahrung iiber-
haupt. Gott ist den Menschen ein regulatives Prinzip, das als
Richtschnur der Vernunft im empirischen Gebrauch dient, weil es
der Vernunft in der Vorstellung einer systematischen und not-
wendigen Einheit aller Erfahrung ein Harmonie-Ideal an die Hand
gibt.%5 Von der traditionellen Auffassung natiirlicher Theologie
bleibt bei Kant nur ein Restbestand iibrig. Der natiirliche Gang
menschlicher Vernunft fiihrt zur Hypothese, dal ein hochstes
Urwesen die systematische Einheit moglicher Erfahrung verbiirgt
und der Zufilligkeit menschlichen Daseins einen letzten Grund
gibt. Ein Wissen vom Dasein Gottes ist ebensowenig erreichbar,
wie auch die Beweise der Willensfreiheit und der Unsterblichkeit
der Seele theoretisch unméglich sind. Als Regulative des
Vernunftgebrauchs aber haben sie praktische Bedeutung. Hier geht
es um moralische Erwigungen, d. h. um die Frage, was zu tun sei,
wenn der Wille frei, wenn ein Gott und eine zukiinftige Welt ist.406
Die natiirliche Theologie erhilt bei Kant als Moraltheologie einen
Kredit, der auf praktische Lebensfiihrung abzielt. Sie liefert den
Begriff eines vollkommenen und vemiinftigen Urwesens unter
dem Aspekt der "sittlichen Einheit." Gott ist das Weltgesetz und
der oberste Wille, der die Einheit der moralischen Zwecke in sich
tragt. Er verbiirgt in letzter Instanz die Verbindlichkeit der
moralischen Gesetze.407

405 Kant, KRV A 677f. / B 705f.: "Ich werde mir also nach der Analogie der
Realititen in der Welt, der Substanzen, der Kausalitit und der Notwendigkeit, ein
Wesen denken, das alles dieses in der héchsten Vollkommenheit besitzt, und,
indem diese Idee bloB auf meiner Vernunft beruht, dieses Wesen als selbstindige
Vemunft, was durch Ideen der gréBten Harmonie und Einheit, Ursache vom
Weltganzen ist, denken konnen, so daB ich alle, die Idee einschrinkende,
Bedingungen weglasse, lediglich um, unter dem Schutze eines solchen Urgrundes,
systematische Einheit des Mannigfaltigen im Weltganzen, und, vermittelst
derselben, den groBtmoglichen empirischen Vernunftgebrauch mdglich zu
machen, indem ich alle Verbindungen so ansehe, als ob sie Anordnungen einer
hochsten Vernunft wiren, von der die unsrige ein schwaches Nachbild ist."

406 Kant, KRV A 801-802 / B 829-830

407 Kant, KRV A 816 /B 843: "(...) wenn wir aus dem Gesichtspunkt der sittlichen
Einheit, als einem notwendigen Weltgesetze, die Ursache erwigen, die diesem
allein den angemessenen Effekt, mithin auch fiir uns verbindende Kraft geben
kann, so muf} es ein einiger oberster Wille sein, der alle diese Gesetze in sich

177

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Vemunft im moralischen Gebrauch kann die Einheit der
Zwecke moralischen Handelns nur dann stringent konzipieren,
wenn sie voraussetzt, dafl die sittliche Welt aus einem Prinzip
entsprungen ist. Die Vorstellung, da8 es eine Pluralitit von Prin-
zipien gibt, wiirde nach Kant der sittlichen Ordnung den Charakter
der Einheitlichkeit und Notwendigkeit rauben und dem syste-
matischen Bediirfnis der menschlichen Vemunft widersprechen.
Praktisch-moralische Vernunft und transzendentale Theologie
stehen deshalb in einem wechselseitigen Verweisungszusammen-
hang. GemiB transzendentaler Theologie dient das "Ideal der
hochsten ontologischen Vollkommenheit" als Prinzip einer
systematischen Einheit, in der alle Dinge nach Naturgesetzen
notwendig verkniipft sind; die praktische Vernunft liefert die An-
wendung dieses Einheitsprinzips. Die Lehre von den héchsten
Zwecken (Moral) und von der zweckmiBigen Einheit derselben
(Theologie) sind die Grundpfeiler der Kantischen Methodenlehre.
In methodologischer Hinsicht heifit Kritik aller Theologie bei
Kant, den theologischen Diskurs auf seine praktisch-moralischen
Folgen hin zu befragen. Theologie ist im Kern Moraltheologie, sie
garantiert Prinzip und Einheit der sittlichen Ordnung. Der prak-
tische Gebrauch des Ideals héchster Vollkommenheit ist jedoch
nur regulativ, nicht aber konstitutiv. Oder in anderen Worten
ausgedriickt heifit das: Der idealische Grund praktischer Vernunft
gibt blof ein regulatives Prinzip der Verbindlichkeit moralischer
Gesetze. Der schlechthin notwendige Geltungsgrund und die Ver-
pflichtungskraft der Moralgesetze muB diesseits spekulativer
Vermutungen liegen. An anderer Stelle, in der Kritik der prakti-
schen Vernunft, hat Kant das Fundament seiner Moralphilosophie
gelegt. Der konstitutive Grund der Verbindlichkeit muBl im Ver-
fahren der praktisch-moralischen Vernunft selbst aufgedeckt wer-
den. Der Verlust der Begriindungsfunktion natiirlicher Theologie
fir die praktische Philosophie erfordert eine Kompensations-

befafit. Denn, wie wollten wir unter verschiedenen Willen vollkommene Einheit
der Zwecke finden? Dieser Wille muB allgewaltig sein, damit die ganze Natur und
deren Beziehung auf Sittlichkeit in der Welt ihm unterworfen sei; allwissend,
damit er das Innerste der Gesinnungen und deren moralischen Wert erkenne;
allgegenwiirtig, damit er unmittelbar allem Bediirfnisse, welches das hochste
Weltbeste erfordert, nahe sei; ewig, damit in keiner Zeit diese Ubereinstimmung
der Natur und Freiheit ermangele, u.s.w."

178

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leistung. Es geht hier um die Frage, wie Verbindlichkeit der Mo-
ralgesetze (und des Rechts) iiberhaupt evident konzipiert werden
kann, wenn der letzte Grund aller Verbindlichkeit nichts als ein
regulatives Prinzip ist.

1.4.2. Kiritik der praktischen Vernunft

Die Kritik der spekulativen Vernunft hat im Resultat die Unmog-
lichkeit einer Beweisfilhrung des Freiheits- und Gottesbegriffes
und der Unsterblichkeit der Seele offenbart. In praktischer Hin-
sicht ist dieses Ergebnis relevant, weil es die Moglichkeit erdffnet,
diese Begriffe widerspruchsfrei zu denken und auf ihre praktische
Bedeutung hin zu untersuchen. Der Begriff der Freiheit ist das
Bindeglied zwischen theoretischem und praktischem Vernunftge-
brauch. Die dritte Antinomie innerhalb der Kritik der reinen Ver-
nunft hat die Streitfrage verhandelt, ob alles Geschehen in der
Welt notwendig nach Kausalgesetzen abliuft, oder ob es eine
Kausalitit durch Freiheit gibt. Kant 16st diesen Widerstreit, indem
er der Naturkausalitdt ihren Platz in der Welt der Erscheinungen
zuweist, Freiheit aber als eine intelligible Ursache und ein Ver-
mogen absoluter Spontaneitit darstellt, dem keine Erscheinung,
und d. h. keine Erfahrungstatsache entspricht. Freiheit ist in die-
sem Verstindnis "eine reine transzendentale Idee", die von der
Vermnunft geschaffen wird, um die Unabhingigkeit des Menschen
von der Kausalkette der Naturvorgidnge zu markieren. "Die Frei-
heit im praktischen Verstande ist die Unabhingigkeit der Willkiir
von der Noétigung durch Antriebe der Sinnlichkeit."+¢ Die bloBe
Denkmoglichkeit, dal der Mensch ein spontanes Wesen ist, das
nicht mechanisch gemil dem Verlauf des Naturgeschehens han-
delt, ist nach Kant nicht weniger als die Rettung menschlicher
Moralitit vor dem "Abgrund des Skeptizismus. "4

Die zweite groBe kritische Schrift Kants stellt sich der Aufgabe,
den fehlenden Nachweis objektiver Realitit des Freiheitsbegriffes

408 Kant, KRV A 534 /B 562

409 Kant, Kritik der praktischen Vernunft [Sigle: KPV] Vorrede A 3-4. Vgl. A.
Gunkel, Spontaneitit und moralische Autonomie. Kants Philosophie der Freiheit.
Bem-Stuttgart 1989, S. 197-211.

179

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu kompensieren. In der Vorrede zur Kritik der praktischen
Vernunft macht Kant deutlich, welche fundamentale Bedeutung
dem Freiheitsbegriff in praktisch-moralischer Hinsicht zukommt.
Die Freiheit ist der Seinsgrund (ratio essendi) des moralischen
Gesetzes; letzteres aber ist der Erkenntnisgrund (ratio
cognoscendi) der Freiheit. Der theoretisch nicht zu erschlieBende
Freiheitsbegriff soll vom moralischen Gesetz her zugénglich
werden. Die Konzeption moralischer Gesetzlichkeit griindet
wiederum in der Primisse, daB der Mensch als sittliches Wesen
aus der Kette der Naturkausalitit heraustritt. "Wire (...) keine
Freiheit, so wiirde das moralische Gesetz in uns gar nicht
anzutreffen sein."41© Der Nachweis der praktischen Bedeutung des
Freiheitsbegriffs lenkt den Blick auf eine Analyse der Bedin-
gungen menschlichen Handelns. Die zentrale Frage lautet nach
Kant, ob der Mensch in seinem Wollen frei ist. Anders formuliert
fragt er, ob der Bestimmungsgrund des menschlichen Willens in
reiner oder empirisch-bedingter Vernunft liegt. Kant verfolgt fiir
die Beantwortung dieser Fragestellung zwei Argumentationslinien,
die sich wechselseitig stiitzen: Wenn Freiheit (Spontaneitit des
Anfangs) in praktischer Hinsicht und Notwendigkeit des
moralischen Gesetzes gewihrleistet sein sollen, dann miissen
empirische Bedingtheit und Zufilligkeit aus der Willens-
bestimmung ausgeschlossen sein. Kant definiert vor diesem
Hintergrund die praktischen Grundsitze der Vernunft als Statute,
die eine allgemeine Bestimmung des Willens beinhalten. Diese
Grundsitze erhalten den Status von Maximen, wenn sie subjektive
Giiltigkeit fiir den Willen des einzelnen Subjekts haben und sind
praktische Gesetze, sobald ihre Geltung fiir den Willen jedes
verniinftigen Subjekts anerkannt wird. Gesetzgebung erfordert
nach Kant, daB zufillige subjektive Bedingungen ausgegrenzt
werden. Diese Voraussetzung erfiillt eine Gesetzgebung, die allein
aus der reinen Vernunft mit Notwendigkeit entspringt.4!! Prak-
tische Prinzipien, die material den Willen bestimmen - z. B. nach
Gesichtspunkten der Selbstliebe oder Gliickseligkeit - geniigen den

410 Kant, KPV A 6 (Anmerkung). Vgl. fiir die Bestimmung der Konsequenzen
dieses Grundsatzes fiir die moderne Rechtsstaatlichkeit: G.Dietze, Kant und der
Rechtsstaat. Tiibingen 1982, S. 25-46.

411 Kant, KPV A 35-38

180

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Anforderungen nicht, weil sie den Zufilligkeiten der Gefiihlswelt
unterliegen. Lust und Unlust, die Gefiihle von Annehmlichkeit und
Schmerz sind nach Kants Auffassung nicht
verallgemeinerungsfahig und deshalb fiir eine allgemein-verbind-
liche Gesetzgebung untauglich. Wenn der materiale Inhalt einer
Gesetzgebung deren Verallgemeinerungsfahigkeit verhindert und
gleichzeitig die Spontaneitit und interne Notwendigkeit der
Willensbestimmung aufhebt, dann bleibt nur die Moglichkeit
iibrig, daB ein formales Prinzip als allgemeines praktisches Gesetz
vorgestellt wird.42 Kant macht unumwunden deutlich, welche
Schwierigkeiten fiir eine praktisch-orientierte Vernunft auftreten,
die am universalen Anspruch moralischer GesetzmiBigkeit fest-
halt, obwohl die Begriindungsfunktion der natiirlichen Theologie
entfallen ist. Durch den Einbruch materialer ethischer Prinzipien
(Gliickseligkeit etc.) wiirde der allgemeingiiltige Charakter mora-
lischer Gesetze aufgegeben. Der Bestimmungsgrund des Willens
kann demzufolge allein in der Form des Gesetzes gefunden
werden; dieser formale Grund ist - abseits von empirisch-materia-
ler Bestimmtheit - ein Produkt der reinen Vernunft. Der Nachteil
dieser Konzeption ist die Unbestimmtheit der moralischen Ge-
setzgebung, ihr Vorteil hingegen liegt in der berechtigten An-
nahme, daB die Form des Gesetzes Unabhdngigkeit von der
Kausalitdt des Naturgesetzes garantiert. "Eine solche Unab-
héngigkeit aber heifit Freiheit im strengsten, d. i. transzendentalen
Verstande. Also ist ein Wille, dem die bloBe gesetzgebende Form
der Maxime allein zum Gesetze dienen kann, ein freier Wille."4!3
Kants Argumentationsweg 148t sich folgendermafen skizzieren:
Menschliches Handeln ist, wenn es den Anspruch der Rationalitit

412 Kant, KPV A 48: "Wenn ein vemiinftiges Wesen sich seine Maximen als
praktische allgemeine Gesetze denken soll, so kann es sich dieselbe nur als solche
Prinzipien denken, die, nicht der Materie, sondem bloB der Form nach, den
Bestimmungsgrund des Willens enthalten. (...) Nun bleibt von einem Gesetze,
wenn man alle Materie, d.i. jeden Gegenstand des Willens (als Bestim-
mungsgrund) davon absondert, nichts iibrig, als die bloBe Form einer allgemeinen
Gesetzgebung. Also kann ein verniinftiges Wesen sich seine subjektiv-praktische
Prinzipien, d.i. Maximen, entweder gar nicht zugleich als allgemeine Gesetze
denken, oder es muf} annehmen, daB die bloBe Form derselben, nach der jene sich
zur allgemeinen Gesetzgebung schicken, sie fiir sich allein zum praktischen
Gesetze mache."

413 Kant, KPV A 52.

181

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erhebt, zielgerichtet; das aber bedeutet, daB jeder Willens-
entscheidung eine Zielsetzung (Maxime) zugrunde liegt. Aus jeder
Maxime als subjektivem Grundsatz 148t sich die bloie Form, ein
Du solist, als objektiver Gehalt herausziehen. Wenn das so ist,
dann kann jeder Mensch in sich - die duleren Bedingungen brau-
chen nicht kalkuliert werden - die Méglichkeit einer allgemeinen
Gesetzgebung erfahren.44 Auch in Ausnahmesituationen, unter
dem Eindruck gewaltsamer Repression bleibt diese blofe Mog-
lichkeit, nach eigenen Maximen zu handeln, unangetastet. Konkret
heifit das bei Kant: Auch wenn ein Mensch unter Androhung einer
Todesstrafe liigt, um sein Leben zu erhalten, kann er in sich die
Maxime Du sollst nicht liigen aufrechterhalten. Dieses BewuBtsein
vermittelt jedem Menschen eine Erkenntnis urspriinglicher
Freiheit.415 Das moralische Gesetz faflt Kant in der beriihmten
Formulierung, "Handele so, daB die Maxime deines Willens
jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzgebung
gelten konne."46 Der Vorzug dieser Gesetzgebung gegeniiber
materialen ethischen Grundsétzen ist, da sie unbedingt und
kategorisch gilt und der Wille unmittelbar durch die Vernunft
bestimmt wird. Kant spricht von diesem moralischen Gesetz als
einem Faktum der Vernunft. Jeder Mensch kann durch Analyse
der Beurteilung seines Handelns zu dem Ergebnis kommen, da8l
seinen Handlungen Maxime zugrunde liegen, deren formale
Struktur die Form einer allgemeinen Gesetzgebung aufweist. D. h.
jedes subjektive Du sollst (nicht toten, stehlen) enthilt die
Bedingung eines emphatischen A4lle Menschen sollen (nicht téten,
stehlen etc.). Die Vernunft erklart dieses moralische Gesetz - um
der Verallgemeinerung der Gesetzgebung willen - zu einem
Gesetz fiir alle verniinftigen Wesen, die iiber einen Willen ver-
fiigen und ihre Handlungen nach Grundsitzen kausal bestimmen
konnen. Das moralische Gesetz gibt keine Empfehlungen, sondern
befiehlt kategorisch aufgrund seiner Unabhingigkeit von duBleren

414 H. Cohen, Kants Begriindung der Ethik. Nebst ihren Anwendungen auf Recht,
Religion und Geschichte, S. 219: "Das Gesetz selbst ist der Inhalt, zu dem
verpflichtet wird; Bedingungen, auf die es eingeschrinkt wiirde, gibt es nicht; nur
den Inhalt hat der Imperativ noch, dass er der Maxime selbst die Notwendigkeit
auferlegt, jenem Gesetze gemiB zu sein."

415 Kant, KPV A 53-54.

416 Kant, KPV A 54.

182

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bedingungen. Es ist gleichgiiltig gegeniiber den variierenden
Vorstellungen der Gliickseligkeit und des angenchmen Lebens.
Die Relation des Willens zum moralischen Gesetz enthilt
dementsprechend Verbindlichkeit, d. i. ein Zwang zu einer
bestimmten Handlung, den die Vernunft ausiibt.41” Die Tatsache,
daB Kant Kausalitit durch Freiheit als Notigung des Willens durch
reine Vernunft im praktischen Gebrauch denkt, macht das
Kermnstiick seiner Lehre von der Autonomie des Willens aus. Die
Unabhiéngigkeit von dufleren Zwingen gibt fiir die Bestimmung
des Willens einen negativen Begriff von Freiheit. Positive Freiheit
meint hingegen den Selbstzwang im Menschen, der durch die
Gesetzgebung praktischer Vernunft auf den Willen selbst ausgeiibt
wird. Der Wille ist in dem MaBe autonom, wie er allein durch das
moralische Gesetz genotigt wird. Diese Argumentationslinie zeigt
bereits die wesentlichen Merkmale des Kantischen Konzepts
moralischer Obligation.

Die Obligationskraft des moralischen Gesetzes ist universell
und unaufhebbar. Kant unterscheidet zwischen Handlungsregeln,
die aus dem Gliickseligkeitsprinzip (Handle so, daB die Folgen
deines Handelns ein angenchmes Leben bewirken) entspringen
und Ratschlige kluger Lebensfithrung sind, und den kategorischen
Geboten der Sittlichkeit.418 Allein letztere gelten universell fiir
jedermann und sind allgemeinverbindlich. Statt durch Welt-
kenntnis und Verstandesiibung Regeln kluger Lebensfithrung zu
trainieren, ist das moralische Gesetz "fiir den gemeinsten Verstand
ganz leicht und ohne Bedenken einzusehen."#9 Die psycho-
logische Vorstellung, dal ein moralisches Gefiihl - in negativer

417 Kant, KPV A 58: "Das moralische Gesetz ist daher bei jenen [den Menschen)
ein Imperativ, der kategorisch gebietet, weil das Gesetz unbedingt ist; das
Verhiltnis eines solchen Willens zu diesem Gesetze ist Abhingigkeit, unter dem
Namen der Verbindlichkeit, welche eine Nétigung, obzwar durch bloBe Vernunft
und dessen objektives Gesetz, zu einer Handlung bedeutet, die darum Pflicht
heifit, weil eine pathologisch affizierte (...) Willkiir einen Wunsch bei sich fiihrt,
der aus subjektiven Ursachen entspringt, daher auch dem reinen objektiven
Bestimmungsgrunde oft entgegen sein kann, und also eines Widerstandes der
praktischen Vernunft, der ein innerer, aber intellektueller, Zwang genannt werden
kann, als moralischer Noétigung bedarf." Vgl. J. Conrad, Freiheit und
Naturbeherrschung. Zur Problematik der Ethik Kants. Wiirzburg 1992, S. 132-4.
418 Kant, KPV A 64-65.

419 Kant, KPV, A 65

183

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Form als Gemiitsunruhe respektive GewissensbiBl - der Verbind-
lichkeitsgrund des Moralgesetzes ist, weist Kant vehement zuriick.
Verbindlichkeit ist kein bloBes Gefiihl, sondern die Einsicht in den
Zwangscharakter der praktischen Vernunft, die als Gesetzgeberin
den Willen unmittelbar - un:bhingig vom EinfluB duBerer Motive
- bestimmt. Diese Erkenntnis der fundamentalen moralischen
Obligation liegt nach Kant jedem Gefiihl der Seelenunruhe oder -
zufriedenheit zugrunde.#20 Kant verspricht nicht wenig. Die
Verbindlichkeit moralischer Gesetze wird nicht aus einem
Seinsprinzip (goéttlicher Wille) oder einem principium cog-
noscendi, das eine moralische Grundnorm (Vollkommenheit) ent-
hilt, sondern aus der Selbstgesetzgebung menschlicher Vernunft
deduziert.42! Dieses Projekt erfordert, daB die Kritik der Meta-
physik und rationalen Theologie in praktisch-moralischer Hinsicht
vertrdglich gemacht wird. Das in theoretischer Hinsicht un-
befriedigende Ergebnis, daBl menschliche Freiheit und géttliche
Existenz nicht beweisbar, aber auch nicht evident bestreitbar sind,
hat Kant zufolge keine nachteilige Wirkung auf den universalen
Geltungsanspruch der Moralitdt. Denn der Mensch als Vernunft-
wesen erfahrt seine Entwurzelung aus Natur- und Schopfungs-
ordnung zwar als unldsbares theoretisches Problem, aber zugleich
als Aufgabe sittlicher Lebensfiihrung.422 Das Ergebnis der dritten
Antinomie der Kritik der reinen Vernunft ist - wie bereits dargelegt
wurde - die bloBe Denkméglichkeit menschlicher Freiheit, deren
Beweisbarkeit nicht realisierbar ist. Im Hinblick auf die praktische
Lebensfiithrung wird dieser leere Gedanke als Grundpfeiler
autonomer Begriindung moralischer Normen strategisch

420 Kant, KPV A 68-70: Kant bestimmt den Begriff der Pflicht im Rekurs auf das
Moralgesetz und erdrtert die Untauglichkeit der praktisch-materialen
Bestimmungsgriinde fiir ein Prinzip der Sittlichkeit. Die materialen Prinzipien der
Erziehung (Montaigne), der birgerlichen Verfassung (Mandeville), des
physischen (Epikur) und moralischen Gefiihls (Hutcheson), der Vollkommenheit
(Wolff) und des géttlichen Willens (Crusius u.a. theologische Moralisten) sind
nicht in der Lage, ein Prinzip der Aligemeinverbindlichkeit ihrer Normen zu
liefern, weil sie auf Neigungen und Gefiihle rekurrieren und lediglich deren
mechanisches Spiel zu steuern versuchen.

421 Vgl. J.B. Schneewind, Autonomy, obligation and virtue: An overview of
Kant's moral philosophy. In: P. Guyer (Hrsg.): The Cambridge Companion to
Kant. Cambridge 1992, S. 314-18.

422 Kant, KPV A 72-73.

184

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mobilisiert: Die Schaffung einer sittlichen Welt ist die dringliche
Aufgabe eines jeden freien Willenssubjektes.

Kants Bestimmung des Moralgesetzes erfiillt die zwei traditio-
nellen Bedingungen des Gesetzesbegriffs. Es ist mit Zwangsgewalt
ausgestattet - hier vorgestellt als Notigung des Willens durch reine
Vemunft im praktischen Gebrauch - und es iibt auf alle ver-
niinftigen Wesen verpflichtende Kraft aus. Diese Einsicht in die
universale Verpflichtungskraft des Moralgesetzes a6t sich in
theoretischer Hinsicht nicht rechtfertigen, weil bei der Analyse der
Grundkrifte oder -vermdgen menschlicher Erkenntnis deren
Grenze iiberschritten wird. So ist diec objektive Realitdt des mora-
lischen Gesetzes zwar keiner Deduktion fihig, aber im praktischen
Lebenszusammenhang kann das moralische Gesetz Rechtfertigung
erfahren. Anders ausgedriickt heiit das: Das bloBe Faktum, daf
alle Menschen das Moralgesetz als verbindlich ansehen, beweist
die objektive Realitit menschlicher Freiheit und die Distanz
vemniinftiger Wesen zu einer Naturordnung, die unter dem Diktat
der Naturkausalitit steht.422 Das Moralgesetz ist der
Erkenntnisgrund (ratio cognoscendi) der Freiheit. Freiheit ist der
unbeweisbare Seinsgrund (ratio essendi) der sittlichen Ordnung
und dient in praktisch-moralischer Hinsicht als regulatives Prinzip
der Vernunft.

Die theoretische Vernunft hat in der Verhandlung der dritten
Antinomie der reinen Vernunft die Moglichkeit einer "Kausalitt
durch Freiheit" offen gelassen. Im praktischen Vernunftgebrauch
wird dieses Erkldrungsdefizit kompensiert. "Diesen leeren Platz
fiillt nun reine praktische Vernunft, durch ein bestimmtes Gesetz

423 Kant, KPV A 82-83: "Etwas anderes aber und ganz Widersinnisches tritt an die
Stelle dieser vergeblich gesuchten Deduktion des moralischen Prinzips, nimlich,
daB es umgekehrt selbst zum Prinzip der Deduktion eines unerforschlichen
Vermogens dient, welches keine Erfahrung beweisen, die spekulative Vermnunft
aber (...) wenigstens als méglich annehmen muBte, ndmlich das der Freiheit, von
der das moralische Gesetz, welches selbst keiner rechtfertigenden Griinde bedarf,
nicht bloB die Moglichkeit, sondern die Wirklichkeit an Wesen beweiset, die dies
Gesetz als fiir sie verbindend erkennen. Das moralische Gesetz ist in der Tat ein
Gesetz der Kausalitit durch Freiheit, und also der Mboglichkeit einer
tibersinnlichen Natur (...) und jenes bestimmt also das, was spekulative
Philosophie unbestimmt lassen muBte, nimlich das Gesetz fiir eine Kausalitit,
deren Begriff in der letzteren nur negativ war, und verschafft diesem also zuerst
objektive Realitit."

185

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Kausalitit in einer intelligiblen Welt (durch Freiheit), ndmlich
das moralische Gesetz, aus."4¢ Das moralische Gesetz ist Indiz
dafiir, daB der Mensch aus der Kette der Naturkausalitit
herausragt, und die Ursache seiner Willensentscheidungen ist.
Nach Kant ist nur unter dieser Bedingung die Vorstellung vom
Menschen als sittlichem Wesen zu retten. Verantwortliches Han-
deln setzt die Trennung von Naturnotwendigkeit und Sittlichkeit
und die Unabhingigkeit der Willensentscheidung von empirisch-
zufilligen Bedingungen voraus. Das ist die moralphilosophische
Dimension des Kantischen Konzepts der Willensautonomie, deren
zentrale Problemstellung so formuliert werden kann: Gerade weil
die Vorstellung einer "Kausalitit durch Freiheit" - d. i. der Wille
unter dem EinfluB der gesetzgebenden praktischen Vernunft
(Moralgesetz) - theoretisch nicht beweisbar ist, steht und fillt das
Geriist einer universalen Sittlichkeit mit der gelingenden (oder
miBlingenden) praktischen Rechtfertigung der Allgemeinver-
bindlichkeit des Moralgesetzes.425

Im Zentrum der Kantischen Uberlegungen steht ein neues
Konzept der Verbindlichkeit moralischer Normen. Es wurde da-
rauf hingewiesen, dal Kant seit der erwahnten Preisschrift aus
dem Jahre 1763 in Auseinandersetzung mit der Wolff'schen
praktischen Philosophie an einer Klirung dieses Grundbegriffes
interessiert ist. Die Kritik der praktischen Vernunft verschirft die
Problematik, weil die formale Bestimmung des Moralgesetzes als
Bedingung seiner universalen Geltung erfordert, da nur im Mo-
ralgesetz selbst der Grund seiner Verbindlichkeit liegen kann.
Wenn diese Voraussetzung nicht erfiillt ist und die Verbindlichkeit
des Moralgesetzes aus bestimmten Rahmenbedingungen abgeleitet
wird, dann wire die Unbedingtheit und Allgemeingiiltigkeit
desselben in Frage gestellt. Es geht demnach um die Frage, wie
das moralische Gesetz selbst "Triebfeder" werden kann.42¢ Auch

424 Kant, KPV A 85.

425 Kant, KPV A 87-88.

426 Kant, KPV A 128-129: "Da man also zum Behuf des moralischen Gesetzes,
und um ihm EinfluB auf den Willen zu verschaffen, keine anderweitige Triebfeder,
dabei die des moralischen Gesetzes entbehrt werden kénnte, suchen muf}, weil das
alles lauter Gleisnerei, ohne Bestand, bewirken wiirde, und so gar es bedenklich
ist, auch nur neben dem moralischen Gesetze noch einige andere Triebfedern (als
die des Vorteils) mitwirken zu lassen: so bleibt nichts iibrig, als bloB sorgfiltig zu

186

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

an dieser Stelle weist Kant auf die unvermeidlichen
Schwierigkeiten hin, in die seine Untersuchungen geraten. Die
Unbeweisbarkeit der Freiheit als Seinsgrund des Moralgesetzes
und die daraus resultierende Unféhigkeit, eine Deduktion dieses
Gesetzes vornehmen zu konnen, haben zur Folge, daB die
menschliche Vernunft nicht aufschliisseln kann, wie das Moral-
gesetz unmittelbar den Willen bestimmt. Daf3 es diese Aufgabe er-
fiillt, 148t sich anhand seiner Wirkung im menschlichen Gemiit
beschreiben. Das Wesentliche der Moralitit aber bleibt nach Kant
in undurchdringbare Dunkelheit gehiillt.

Wie aber 1dBt sich die Wirkung des Moralgesetzes auf den
Willen beschreiben? Kant vertieft sein Konzept der Willensauto-
nomie, um dem Begriff der Verbindlichkeit schirfere Konturen zu
verschaffen. Der Wille ist nur dann frei, wenn er nicht durch dus-
sere Motive fremdbestimmt (heteronom) ist, sondern exklusiv
durch das Moralgesetz (autonom) restringiert wird. Die Wirkung
des moralischen Gesetzes 148t sich in erster Instanz negativ cha-
rakterisieren, d. h. sie bewirkt ein Gefiihl des Schmerzes.#2? Weil
mit der Einschrankung des Willens durch praktische Vernunft die
Einsicht in den Grund der Freiheit einhergeht, evoziert das Mo-
ralgesetz ein positives Gefiihl der Achtung. Das Widerspiel dieser
Gefiihle umfafit die Bewegung von der Demiitigung durch das
Gesetz bis zur Achtung fiir das Gesetz. Die "Achtung fiir das Ge-
setz" ist das moralische Gefiihl schlechthin und - wie Kant betont -
die Sittlichkeit selbst. Die Distanz zwischen dem moralischen und
anderen sinnlichen Gefiihlen ist notwendige Voraussetzung dafiir,
daBl der Geltungsanspruch des Moralgesetzes nicht an den Bereich
des sinnlich Wahrmehmbaren und empirisch Zufilligen gekoppelt

bestimmen, auf welche Art das moralische Gesetz Triebfeder werde, und was,
indem sie es ist, mit dem menschlichen Begehrungsvermégen, als Wirkung jenes
Bestimmungsgrundes auf dasselbe vorgehe. Denn wie ein Gesetz fiir sich und
unmittelbar Bestimmungsgrund des Willens sein kénne (welches doch das
Wesentliche aller Moralitdt ist), das ist ein fiir die menschliche Vemunft
unaufldsliches Problem und mit dem einerlei: wie ein freier Wille méglich sei.
Also werden wir nicht den Grund, woher das moralische Gesetz in sich eine
Triefeder abgebe, sondern was, so fern es eine solche ist, sie im Gemiite wirkt
(besser zu sagen, wirken muf}), a priori anzuzeigen haben."

427 Kant, KPV A 130-131.

187

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wird.#® Achtung fiir das Gesetz wird durch Gesetzgebung
praktischer Vernunft bewirkt und hat mit sinnlichen Gefiihlen
allein die Analogie der Wirkungskraft gemein. Als moralisches
Gefiihl bringt sie das "BewuBtsein einer freien Unterwerfung des
Willens unter das Gesetz (...) als mit einem unvermeidlichen
Zwange, der allen Neigungen (...) durch eigene Vernunft angetan
wird, verbunden,"4% zum Ausdruck. Selbstzwang ist die Kantische
Formel fiir Verbindlichkeit. Diese Notigung des Willens durch die
eigene Vernunft enthdlt sowohl die Demiitigung in der
Unterwerfung und als auch die Selbsterhebung in der Einsicht, daB
Freiheit praktisch realisierbar ist. Pflicht heilt bei Kant eine
Handlung, deren Maxime dem Moralgesetz angemessen ist
(objektiv), und die aus Achtung fiir das Gesetz (subjektiv)
geschieht. Die subjektive Seite der Handlung macht ihren morali-
schen Wert aus. Nur derjenige, der aus Pflicht - d. h. aus Achtung
fiir das Gesetz - handelt, erfiillt die Bedingungen der Moralitit.+3°
Das moralische Gefiihl der Achtung ist mit Furcht verkniipft und
alle Versuche, die Verbindlichkeit der Moralgesetze aus diesem
Zusammenhang - zugunsten einer Moralordnung aus Liebe oder

428 Kant, KPV A 135: "(...) die Triebfeder der sittlichen Gesinnung aber muf von
aller sinnlichen Bedingung frei sein. Vielmehr ist das sinnliche Gefiihl, was allen
unseren Neigungen zum Grunde liegt, zwar die Bedingung derjenigen
Empfindung, die wir Achtung nennen, aber die Ursache der Bestimmung
desselben liegt in der reinen praktischen Vernunft, und diese Empfindung kann
daher, ihres Ursprunges wegen, nicht pathologisch, sondern muf3 praktisch-
gewirkt heiflen; indem dadurch, daB die Vorstellung des moralischen Gesetzes der
Selbstliebe den Einfluf, und dem Eigendiinkel den Wahn benimmt, das Hindernis
der reinen praktischen Vemunft vermindert, und die Vorstellung des Vorzuges
ihres objektiven Gesetzes vor den Antrieben der Sinnlichkeit (...) hervorgebracht
wird. Und so ist die Achtung fiirs Gesetz nicht Triebfeder zur Sittlichkeit, sondern
sie ist die Sittlichkeit selbst, subjektiv als Triebfeder betrachtet, indem die reine
praktische Vernunft dadurch, daB sie der Selbstliebe, im Gegensatze mit ihr, alle
Anspriiche abschligt, dem Gesetze, das jetzt allein EinfluB hat, Ansehen
verschafft."

429 Kant, KPV A 143.

430 Kant, KPV A 145. Vgl. hier die Begrindung der innerhalb der Metaphysik der
Sitten grundlegenden Unterscheidung von Moralitidt und Legalitit. "Und darauf
beruht der Unterschied zwischen dem BewuBtsein, pflichtmiBig und aus Pflicht,
d.i. aus Achtung fiirs Gesetz, gehandelt zu haben, davon das erstere (die Legalitit)
auch moglich ist, wenn Neigungen blo die Bestimmungsgriinde des Willens
gewesen wiren, das zweite aber (die Moralitit), der moralische Wert, lediglich
darin gesetzt werden muf}, da8 die Handlung aus Pflicht, d.i. bloB um des Gesetzes
willen geschehe."

188

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zuneigung - zu 16sen, verkennen nach Kant das Wesen des Men-
schen. "Fiir Menschen und alle erschaffene verniinftige Wesen ist
die moralische Notwendigkeit Notigung, d. i. Verbindlichkeit, und
jede daraus gegriindete Handlung als Pflicht (...) vorzustellen."#!
Die Kritik der praktischen Vernunft miindet in eine emphatische
Beschreibung der moralischen Person, die Kant in der "Idee der
Personlichkeit" zusammenfafit. Das BewuBitsein der Unab-
héngigkeit vom Mechanismus der Natur, das sich als eine Wir-
kung der Willensbestimmung durch praktische Vernunft einstellt,
ist der Ursprung der Vorstellung von Personlichkeit. Mit der Er-
kenntnis, daB das Moralgesetz ein Produkt der Vernunft ist und
seine Verbindlichkeit eine Form des Selbstzwanges und zugleich
universal ist, wird die Achtung fiir das Gesetz zu einer Achtung
fiir das Allgemein-Menschliche. Die moralische Bestimmung der
Personlichkeit eines Menschen betrifft - entgegen dem heute ge-
laufigen Sprachgebrauch - nicht seine Individualitdt, sondern
vielmehr eine allgemeinverbindliche Moralstruktur, die in jeder
einzelnen Person die gesamte Menschheit reprisentiert.432 Kant
schlagt auf der Suche nach dem principium obligationis einen
Weg ein, der ihn weit aus dem traditionellen Zusammenhang
hinausfiihrt. Die Entbindung des Menschen aus Natur- und
Schépfungsordnung fordert einen anderen Begriff der Obligation.
Statt Verpflichtung durch ein hoheres Wesen spricht Kant von
Selbstverpflichtung durch die gesetzgebende Vernunft jedes
einzelnen Menschen, deren formales Grundmuster ein universales
Moralgesetz zum Ausdruck bringt. Weil die Annahme, daf} ein
Gott existiert, bei Kant nur regulativen Charakter hat, mufl die
praktische Vernunft die Verbindlichkeit ihrer moralischen Gesetze
im reinen Selbstbezug darlegen. Der Glaube, daB ein Gott
existiert, bleibt eine subjektive, moralische Notwendigkeit fiir
jeden Menschen.#3* Kants kritische Position gegeniiber der

431 Kant, KPV A 145.

432 Kant, KPV A 154-159.

433 Kant, KPV A 226: "Hier ist nun wohl zu merken, daB diese moralische
Notwendigkeit subjektiv, d.i. Bediirfnis, und nicht objektiv, d.i. selbst Pflicht sei;
denn es kann gar keine Pflicht geben, die Existenz eines Dinges anzunehmen (weil
dieses blofl den theoretischen Gebrauch der Vermnunft angeht). Auch wird hier
nicht verstanden, dafl die Annehmung des Daseins Gottes, als eines Grundes aller

189

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

natiirlichen Theologie ist nur eine Facette seines Verdikts gegen
die Behauptung, daB von iibersinnlichen Gegenstinden eine
theoretische Erkenntnis moglich sei. Die Erkenntnis Gottes hat
ausschlieflich die praktische Absicht, einen moglichen und
widerspruchsfreien Grund des Moralgesetzes zu denken, d. h.
einen Gott, der menschliche Freiheit zuldt. Der Gottesbegriff ist
in diesem Sinn exklusiv ein Begriff der Moral.#3¢ Die Kritik der
praktischen Vernunft filhrt unmiBverstindlich zu dem Ergebnis,
dafl die natiirliche Theologie lediglich in der Gestalt einer
"Moraltheologie" der praktischen Philosophie angemessen ist, weil
die Idee Gottes einen Leitfaden fiir die Vorstellung einer sittlichen
Einheit der Welt liefern soll.

Kants Konzeption einer selbstgesetzgebenden Vernunft, die den
Willen unmittelbar nétigt, hebt die traditionelle Lehre von den
natiirlichen Verpflichtungen aus den Angeln. Der selbstbestimmte
Mensch als Triger einer Vernunft und eines Willens, die
gleichermafen autonom sind, erkennt nur solche Verpflichtungen
an, die er sich selbst auferlegt. Die Vorstellung, daBl ein Gott letz-
ter Verpflichtungsgrund ist, dient Kant zwar als Urbild von Ver-
bindlichkeit iiberhaupt und als regulative Idee der praktischen
Vermunft, konstitutiver Grund moralischer Obligation aber ist die
gesetzgebende praktische Vernunft selbst. Angesichts der Bedeu-
tung, die der obligatio naturalis als Grundmuster moralischer und
rechtlicher Verpflichtung innerhalb der Naturrechtslehren des 17.-
18. Jahrhunderts beigemessen wird, mu8 nach den Folgen der
Kantischen Doktrin fiir das Stabilititsproblem politischer
Herrschaft gefragt werden. Wenn die Bestimmung des freien
Willens nicht aus der voluntas Dei oder essentia hominis erfolgt,
dann muBl von Kant befriedigend deutlich gemacht werden, wie
moralische Verbindlichkeit im Selbstbezug (von Wille und Ver-
nunft) denkbar ist. Oder anders gefragt: Auf welche Weise kénnen
Autonomie des Willens und der Vernunft mit dem universalen
Geltungsanspruch der Moralgesetzlichkeit zusammen gedacht
werden, ohne daBl die Autonomie die Verbindlichkeit der Moral
untergrabt? Das ist die Frage nach der Moglichkeit einer Meta-

Verbindlichkeit iiberhaupt, notwendig sei (denn dieser beruht, wie hinreichend
bewiesen worden, lediglich auf der Autonomie der Vernunft selbst)."
434 Kant, KPV A 252-253.

190

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

physik der Sitten als Konzeption verbindlicher Strukturen der
Moral und des Rechts.

1.4.3. Metaphysik der Sitten

Kant hat seine Grundlegung der Metaphysik der Sitten im Jahre
1785 publiziert. Grundlegung der Metaphysik der Sitten und Kri-
tik der reinen praktischen Vernunft sind differente Titel, hinter
denen sich ein und dasselbe Programm verbirgt: die Vorbereitung
der 1797 edierten eigentlichen Metaphysik der Sitten.435 Aufgabe
der Grundlegung spiterer Metaphysik ist der Nachweis eines
hochsten Prinzips der Sittlichkeit. Kant weist darauf hin, daf alle
bisherigen Versuche, dieses Prinzip aufzufinden, scheitern muf-
ten, weil der Grund der moralischen Verpflichtung nicht "in der
dem Menschen eigenen und doch allgemeinen Gesetzgebung" ge-
sucht wurde. 43¢

Kants Konzeption weist nach seinem eigenen Verstindnis eine
folgenreiche Schwierigkeit auf. Fiir verniinftige Wesen ist die
Vorstellung von der Wiirde der Menschheit - als eine blofe Idee -
die unaufhebbare Bedingung jeder Willensentscheidung und als
solche Grund menschlicher Wiirde. In diesem Fall hat eine Idee
praktische Kausalitit und die Moralitit jedes Menschen erweist
sich im Verhiltnis seiner Handlungen zur Autonomie des Willens
und Gesetzgebung durch praktische Vernunft. "Die Abhdngigkeit

435 Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. In: W. Weischedel (Hrsg.):
Werkausgabe Bd. 7. Frankfurt/M. 1974 [Sigle GMS], S.16.

436 Kant, GMS BA 73: "Es ist nun kein Wunder, wenn wir auf alle bisherige
Bemiithungen, die jemals untemommen worden, um das Prinzip der Sittlichkeit
ausfindig zu machen, zuriicksehen, warum sie insgesamt haben fehlschlagen
miussen. Man sah den Menschen durch seine Pflicht an Gesetze gebunden, man
lieB sich aber nicht einfallen, daf8 er nur seiner eigenen und dennoch allgemeinen
Gesetzgebung unterworfen sei, und daB er nur verbunden sei, seinem eigenen,
dem Naturzwecke nach aber allgemein gesetzgebenden, Willen gemif zu handeln.
Denn, wenn man sich ihn nur als einem Gesetz (welches es auch sei) unterworfen
dachte: so muBte dieses irgend ein Interesse als Reiz oder Zwang bei sich fiihren,
weil es nicht als Gesetz aus seinem Willen entsprang, sondern dieser gesetzmifig
von etwas anderm genétigt wurde, auf gewisse Weise zu handeln."

191

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eines nicht schlechterdings guten Willens vom Prinzip der Auto-
nomie (die moralische Notigung) ist Verbindlichkeit."437

Achtung fiir das moralische Gesetz - und d. h. moralische
Obligation - ist zwar die Bedingung der Willensfreiheit, kann aber
nicht menschliche Willkiir ausschlieBen. Trotz moralischer
Notigung besteht neben der Freiheit, sich dem moralischen Gesetz
zu unterwerfen, auch die Willkiirfreiheit, sinnlichen Antrieben zu
folgen.#3® Zwar kann in keinem Fall die Willkiir nach Kant den
universalen Geltungsanspruch des moralischen Gesetzes aufheben,
aber sie kann seine Verpflichtungskraft situativ einschrianken.

Weil die Stabilitit der moralischen Ordnung im Modus der
Selbstgesetzgebung nicht konsistent zu beschreiben ist, erginzt
Kant in der Metaphysik der Sitten (1797) die Tugend- um eine
Rechtslehre. Er beschreibt die Relation von Moral und Recht
durch den Gegensatz und die wechselseitige Ergénzung von
innerer (ethischer) und duBerer (juridischer) Gesetzgebung. Beide
Gesetzgebungstypen haben zwei Komponenten: zum einen das
Gesetz, das eine Handlung objektiv als notwendig vorstellt und
dadurch zur Pflicht macht; zum anderen eine Triebfeder, die
subjektiv den Bestimmungsgrund der Handlung mit dem Gesetz
verkniipft und dadurch die Pflicht selbst zur Triebfeder macht.43
Der Unterschied der Gesetzgebungen liegt darin begriindet, da
die ethische Gesetzgebung eine Handlung zur Pflicht und letztere
wiederum zur Triebfeder erhebt, wihrend die juridische Gesetz-
gebung auch andere Triebfedern (z. B. duBleren Zwang) - als
Bestimmung der Willkiir durch Neigungen oder Abneigungen -
zuldft. Begrifflich erfaBt Kant diesen Gegensatz durch die
Differenz von Moralitit und Legalitdt. Die Legalitdt einer Hand-
lung erfordert, daB diese mit dem Gesetz duBerlich iibereinstimmt,
dementsprechend gehoren zur rechtlichen Gesetzgebung nur
duBere Pflichten. Die Moralitit hingegen verlangt, da8 aus Pflicht
und keinesfalls aufgrund anderer Motivation gehandelt wird,
deshalb erhebt die ethische Gesetzgebung vor allem innere
Handlungen zu Pflichten. Der Gegensatz von Innerlichkeit und

437 Kant, GMS BA 87.

438 Kant, Die Metaphysik der Sitten. In: W. Weischedel (Hrsg.): Werkausgabe Bd.
8. Frankfurt/M.1977 [Sigle: MS], Rechtslehre AB S-7.

439 Kant, MS Rechtslehre AB 14.

192

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AuBerlichkeit wird von Kant nur in einer Richtung fest-
geschrieben. Innere Handlungen aus Pflicht kdnnen niemals
Gegenstand duBlerer Gerichtsbarkeit werden, aber #uflere
Rechtspflichten werden ohne weiteres fiir die ethische Gesetz-
gebung relevant, sobald die Rechtspflichten selbst zu Triebfedern
des Handelns werden. Anders ausgedriickt heifit das, die
Verpflichtungskraft der Rechtspflichten kann ethisch stabilisiert
werden, Tugendpflichten hingegen sind in keinster Weise er-
zwingbar. Am Beispiel des Rechtsgebots der Vertragstreue (pacta
sunt servanda) erldutert Kant diesen Zusammenhang: Die Pflicht
zur Vertragstreue behauptet auch ohne rechtlichen Zwang Ver-
bindlichkeit aufgrund moralischer Nétigung.44 Die Differenz juri-
discher und ethischer Gesetzgebung kulminiert in der unter-
schiedlichen Weise der Verpflichtung. Nur eine Handlung aus
Pflicht, ohne anderweitigen motivationalen Zusatz, trifft "das
Eigentiimliche der ethischen Gesetzgebung."44!

In der Metaphysik der Sitten rekapituliert Kant die Ergebnisse
seiner praktischen Philosophie. Die Begriffe Freiheit, Verbind-
lichkeit, Pflicht, Person etc. werden als Vorbegriffe des meta-
physischen Entwurfes erldutert. Es folgt eine Darlegung der
Rechtslehre, zuerst ihrer Grundbegriffe, dann eine detaillierte
Analyse der einzelnen Rechtsfelder (Privatrecht und 6ffentliches
Recht). Der zweite Teil dieser Schrift enthilt eine Tugendlehre, in
der die Pflichten gegen sich selbst und andere verhandelt werden.
Die Frage nach der Stabilitdt der politischen Ordnung verhandelt
Kant im staatsrechtlichen Teil des offentlichen Rechts und vor-
rangig dort, wo die Wechselbeziehung von Tugend- und Rechts-
pflichten erértert wird.

Im folgenden soll die Kantische Konzeption und ihre Gegen-
satzpaare Moral und Recht, Innen und AufBlen, Tugendpflicht und
Rechtspflicht, Selbstzwang und &uBerer Zwang etc. analysiert
werden. Abschliefend stellt sich die Frage, welche Kompensation

440 Kant, MS Rechtslehre AB 16-17.

441 Kant, MS Rechtslehre AB 18: "Die Ethik hat freilich auch ihre besondem
Pflichten (z.B. die gegen sich selbst), aber hat doch auch mit dem Rechte
Pflichten, aber nur nicht die Art der Verpflichtung gemein. Denn Handlungen blo8
darum, weil es Pflichten sind, ausiiben, und den Grundsatz der Pflicht selbst,
woher sie auch komme, zur hinreichenden Triebfeder der Willkiir zu machen, ist
das Eigentiimliche der ethischen Gesetzgebung."

193

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant fiir das destruierte Konzept der obligatio naturalis an die
Hand gibt und ob sein Losungsvorschlag im Hinblick auf das
Stabilitdtsproblem politischer Herrschaft angemessen erscheint.
Was ist Recht? Kant stellt die Grundfrage der Rechtslehre42 und
betont, daB diese Frage nicht durch eine Analyse der empirisch
vorfindbaren Rechtsverhdltnisse zu beantworten ist. Der Begriff
des Rechts mufl vielmehr der Vernunft gemiB bestimmt werden,
damit er die Grundlage positiver Gesetzgebung abgeben kann.
Recht und moralische Verbindlichkeit sind nach Kant untrennbare
Relationsbegriffe. Der Begriff des Rechts betrifft aber nicht das
interne Verhiltnis von Moralgesetz, Willensentscheid und
Handlung, sondern die &ulere Beziehung zwischen Personen, in-
sofern diese durch Handlungen aufeinander Einflu8 ausiiben.
Rechtsbeziehungen sind Wechselverhaltnisse von Willkiirhand-
lungen und basieren auf der Priamisse, daB die Personen sich als
frei-handelnd betrachten. "Das Recht ist also der Inbegriff der
Bedingungen, unter denen die Willkiir des einen mit der Willkiir
des andern nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusam-
men vereinigt werden kann."443

Das Recht verlangt vom einzelnen Menschen solche Handlun-
gen, die der Willkiirfreiheit des Mitmenschen keinen Abbruch tun.
Rechtshandlungen bringen den Respekt vor der Person des
anderen und ihrer personlichen Rechtssphire zum Ausdruck. Das
Recht verlangt allerdings nur die duflere Stimmigkeit der Hand-
lungen mit allgemeinen Gesetzen, die das soziale Leben regulie-
ren, nicht aber eine rechtliche Gesinnung. Recht zu handeln muf}
keine Maxime sein, "denn ein jeder kann frei sein, obgleich seine
Freiheit mir génzlich indifferent wire, oder ich im Herzen dersel-
ben gerne Abbruch tun méchte, wenn ich nur durch meine dufere
Handlung ihr nicht Eintrag tue."44 Das allgemeine Rechtsgesetz
fordert die wechselseitige Angemessenheit im Gebrauch der Will-
kiirfreiheit und d. h. nichts anderes als den Respekt vor der ande-
ren Person. Die rechtliche Verbindlichkeit bleibt auf diesen duf3e-

442 Vgl. zur geistesgeschichtlichen Einordnung der Kantischen Rechtslehre: W.
Busch, Die Entstehung der kritischen Rechtsphilosophie Kants 1762-1780. Berlin-
New York 1979.

443 Kant, MS Rechtslehre A 33 /B 33-34.

444 Kant, MS Rechtslehre A 34 / B 35. Vgl. H.-G. Deggau, Die Aporien der
Rechtslehre Kants. Stuttgart-Bad Cannstatt 1983, S. 56-9.

194

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren Handlungsbereich beschrinkt und ist als solche erzwingbar.
Kants Deduktion des Rechtszwangs orientiert sich am Satz des
Widerspruchs. Wenn ein iibermafiger Gebrauch der Willkiirfrei-
heit zu einem Hindernis der Freiheit nach allgemeinen das soziale
Leben strukturierenden Gesetzen und damit zum Unrecht wird,
dann ist der Rechtszwang eine "Verhinderung des Hindernisses
der Freiheit" und somit der Freiheit selbst angemessen. Rechtlich
garantierte Freiheit fordert, daB Freiheitsverletzung durch das
Recht kompensiert wird. Aufgrund der Mdéglichkeit seiner Ver-
kehrung ins Unrecht ist das Recht mit einer Zwangsbefugnis
gekoppelt.#5 Im eigentlichen Gebrauch des Rechtsbegriffs (jus
strictum) sind Verbindlichkeit der einen und Zwangsbefugnis der
anderen Person identisch zu fassen, da das Recht - vor aller Ver-
mengung mit ethischen Komponenten - seine Verbindlichkeit
allein aus der Moglichkeit duBeren Zwanges bezieht. Kant erwihnt
beispielhaft das Schuldner-Gldubiger-Verhdltnis, in dem die
Notigung durch dufleren Zwang, eine versprochene Leistung zu
erbringen, mit der personalen Freiheit des Schuldners zusam-
menstimmt. Im genauen Verstindnis des Rechtsbegriffs 1dt sich
behaupten, "Recht und Befugnis zu zwingen bedeuten also
einerlei.""446

Die Metaphysik der Sitten bietet auf den ersten Blick eine
durchgehende Einteilung in eine Rechtslehre, die duflere Gesetz-
gebung und erzwingbare Rechtspflichten zum Inhalt hat, und eine
Tugendlehre, die weder dulere Gesetzgebung noch Rechtszwang
einschlieBt. An der Schnittstelle steht der Pflichtbegriff als
gemeinsames Fundament.#7 Pflicht ist ein durch das Gesetz auf
die freie Willkiir ausgeiibter Zwang. Ist der Zwang duBerlich, so
gehort er in die Rechtslehre; wird er hingegen als Selbstzwang

445 Kant, MS Rechtslehre A 34-36/ B 35-36.

446 Kant, MS Rechtslehre AB 37.

447 Kant, MS Tugendlehre A 3-4: "Der Pflichtbegriff ist an sich schon der Begriff
von einer Notigung (Zwang) der freien Willkiir durchs Gesetz; dieser Zwang mag
nun ein duflerer oder ein Selbstzwang sein.(...) Da aber der Mensch doch ein freies
(moralisches) Wesen ist, so kann der Pflichtbegriff keinen anderen als den Selbst-
zwang (durch die Vorstellung des Gesetzes allein) enthalten, wenn es auf die
innere Willensbestimmung (die Triebfeder) angesehen ist, denn dadurch allein
wird es moglich, jene Notigung (selbst wenn sie eine dufere wire) mit der Freiheit
der Willkir zu vereinigen, wobei aber alsdann der Pflichtbegriff ein ethischer
wird."

195

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorgestellt, dann handelt es sich um einen ethischen Pflichtbegriff.
Im Gegensatz zur Rechtslehre, die unter dem Begriff des Rechts
die formalen Bedingungen duBerer Freiheit beachtet, zielt die
Tugendlehre respektive Ethik auf einen Zweckbegriff, der dem
Konzept der sittlichen Autonomie des Menschen angemessen ist.
Wenn Autonomie Selbstgesetzgebung durch praktische Vernunft
meint, dann muf die ethische Bestimmung menschlicher Willkiir-
freiheit durch einen Zweck gedacht werden, der zugleich Pflicht
ist. Wire der Zweck der Selbstbestimmung nicht zugleich Pflicht,
sondern bediirfte zusitzlicher Motive, um verbindlich zu sein, so
wire das innerhalb der praktischen Philosophie entfaltete Muster
ethischer Verbindlichkeit aus freiem Selbstzwang hinfdllig.+48 Kant
nennt zwei Zwecke, die diese Bedingung - zugleich Pflicht zu sein
- erfiillen: eigene Vollkommenheit und fremde Gliickseligkeit.449
Die Differenz von Tugend- und Rechtspflichten markiert Kant
in ihren unterschiedlichen Modi der Verbindlichkeit. Entsprechend
den Ergebnissen der Kritik der praktischen Vernunft verhandelt
Kant innerhalb der Ethik die Auswirkungen moralischer
Gesetzgebung durch praktische Vernunft. Wie dargelegt wurde
geht das moralische Gesetz auf die Maximen der Handlung und
1d8t der Willkiirfreiheit einen Entscheidungsspielraum, welche
konkreten Handlungen zu einem Zweck (der zugleich Pflicht ist)
erforderlich sind. Oder anders formuliert: Im Hinblick auf den
Zweck fremder Gliickseligkeit (der zugleich Pflicht ist) konnen
viele Handlungen, deren Maxime bloB zu einer allgemeinen
Gesetzgebung tauglich sein muB}, gerechtfertigt sein. Kant spricht
deshalb von einer unvollkommenen Verbindlichkeit, bestimmte
Handlungen auszufiihren, und einem weiten Begriff der ethischen
Pflicht. Demgegeniiber gebietet das &uBerliche Gesetz konkrete
Handlungen und offeriert einen vollkommenen Begriff der Ver-
bindlichkeit wie auch einen engen Pflichtbegriff, weil die
Erfiillung der Rechtspflicht auf eine Zwangsverbindlichkeit

448 Kant, MS Tugendlehre A 8-9: "Aller Pflicht korrespondiert ein Recht, als
Befugnis (facultas moralis generatim) betrachtet, aber nicht aller Pflicht
korrespondieren Rechte eines anderen (facultas juridica), jemand zu zwingen;
sondern diese heiflen besonders Rechtspflichten.(...) Die Tugendpflicht ist von der
Rechtspflicht wesentlich darin unterschieden: da8 zu dieser ein 4uBlerer Zwang
moralisch-moglich ist, jene aber auf dem freien Selbstzwange allein beruht."

449 Kant, MS Tugendlehre A 11-18.

196

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gestiitzt wird.#®® Obwohl Kant der Rechtsverbindlichkeit eine
hohere Wirkungskraft als der ethischen Selbstbeschrinkung
zuspricht, 148t er keinen Zweifel daran, daB der ethische Pflicht-
begriff eine Erhebung menschlicher Gesinnung impliziert: Das
Vermogen, sich selbst Zwecke des Handelns zu setzen und inneren
Zwang zuzufiigen, umschreibt die Wiirde des Menschen.45! Diese
moralischen Fahigkeiten lassen sich nicht aus einem Prinzip
deduzieren (Kritik der praktischen Vernunft), es gibt jedoch
Indizien, die "eine Empfinglichkeit des Gemiits fiir den Pflicht-
begriff' anschaulich machen. Hierzu zdhlt Kant das moralische
Gefiihl, die Instanz des Gewissens und die Empfindungen der
Menschenliebe und Achtung.42 Sie sind allesamt natiirliche
Dispositionen des Menschen und als solche Bedingung der Mog-
lichkeit fiir die Ubernahme von Verpflichtungen. Das moralische
Gefiihl und das Gewissen erhalten bei Kant den Stellenwert "un-
ausbleiblicher Tatsachen", deren Nichtvorhandensein den Zweifel
gegen den Menschen selbst richten wiirde: "ohne alles moralisches
Gefiihl ist kein Mensch."4s3

Die bisherige Analyse der Kantischen Sittenlehre hat zu der
Unterscheidung von Tugend- und Rechtslehre, von innerer und
duBerer Freiheit gefiihrt. Freiheit wird entweder durch Rechts-
pflichten und dufleren Zwang oder durch ethische Pflichten im
Modus des Selbstzwanges eingeschrankt. Im folgenden soll an-
hand der Bestimmung des Gewissens als moralischer Instanz
deutlich gemacht werden, da8 nach Kant Rechtspflichten ohne
ethische Pflichten und Rechtsverbindlichkeit ohne moralische
Verpflichtung nicht denkbar sind. Hier wird der Kern der Kanti-
schen Konzeption einer obligatio ethica freigelegt*s* und die Su-

450 Kant, MS Tugendlehre A 19-23.

451 Kant, MS Tugendlehre A 32: "Die Erweiterung des Pflichtbegriffs iiber den der
duBleren Freiheit und der Einschrinkung derselben durch das blole Foérmliche
ihrer durchgéngigen Zusammenstimmung, wo die innere Freiheit, statt des
Zwanges von auflen, das Vermégen des Selbstzwanges und zwar nicht vermittelst
anderer Neigungen, sondern durch reine praktische Vernunft (welche alle diese
Vermittlung verschméht), aufgestellt wird, besteht darin und erhebt sich dadurch
iber die Rechtspflicht: daB durch sie Zwecke aufgestellt werden, von denen
iiberhaupt das Recht abstrahiert."

452 Kant, MS Tugendlehre A 35-41.

453 Kant, MS A 37.

454 Kant, MS A 54-56.

197

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

che nach dem principium obligationis erhilt genauere Konturen.
Die "Ethische Elementarlehre" ist das Herzstiick des zweiten Teils
der Metaphysik der Sitten. Sie setzt ein mit der grundsitzlichen
Frage, ob ein Mensch Pflichten gegeniiber sich selbst haben kann.
Kant verhandelt den traditionellen Einwand gegen eine Konzep-
tion der Selbstverpflichtung, der von Hobbes und Pufendorf iiber-
liefert wird und in der Naturrechtslehre die Konzeption einer
obligatio naturalis dringlich macht. Selbstverpflichtung geht von
der Identitit des verpflichtenden und verpflichteten Subjekts aus.
Aktive und passive Notigung fallen zusammen "und der Satz, der
eine Pflicht gegen sich selbst ausspricht (ich soll mich selbst ver-
binden), wiirde eine Verbindlichkeit verbunden zu sein (passive
Obligation, die doch zugleich, in demselben Sinne des Verhilt-
nisses, eine aktive wire), mithin einen Widerspruch enthalten."455
Kant referiert das klassische Argument gegen die Konzeption
der Selbstverpflichtung: Wer sich selbst verpflichtet, ist auch frei,
sich von der Verpflichtung loszusprechen. Kant widerlegt diese
Doktrin, indem er die Selbstverpflichtung zum Ursprung aller an-
deren Obligationsmodi erklirt. Nur wer sich selbst verpflichten
kann, ist in der Lage, duBere Verbindlichkeiten wirksam auf sich
zu nehmen.#s6 Die Gesetzgebung durch praktische Vernunft
(Moralgesetz) ist der Grund moralischer Obligation. Allein in
dieser Hinsicht ist der Mensch "seiner Personlichkeit nach (...) ein
der Verpflichtung fihiges Wesen."45” Die praktische Philosophie
hat zu dem Resultat gefiihrt, da} eine Deduktion dieser urspriing-
lichen Verpflichtung jedes Menschen durch das Moralgesetz
unmoglich ist. Hingegen 148t sich Kant zufolge eine Exposition
respektive Rechtfertigung dieser Grundbedingung menschlicher
Moralitdt durch ein moralisches Gefiihl - d. i. die Achtung vor
dem Gesetz - durchfiihren. Die Metaphysik der Sitten exponiert die

455 Kant, MS A 63.

456 Kant, MS A 64: "Denn setzet: es gebe keine solche Pflichten [gegen sich
selbst], so wiirde es iiberhaupt gar keine, auch keine duflere Pflichten geben. -
Denn ich kann mich gegen andere nicht fiir verbunden erkennen, als nur so fern
ich zugleich mich selbst verbinde; weil das Gesetz, kraft dessen ich mich
verbunden achte, in allen Fillen aus meiner eigenen praktischen Vernunft
hervorgeht, durch welche ich genétigt werde, indem ich zugleich der Nétigende in
Ansehung meiner selbst bin."

457 Kant, MS A 65.

198

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gewissensinstanz als den Ort, an dem jeder Mensch sich
Rechenschaft iiber die Angemessenheit seiner Handlungen zum
Moralgesetz ablegt. Das Gewissen ist "das BewuBtsein eines in-
neren Gerichtshofs im Menschen."+# Daf} sich fiir jeden Mensch
sein Gewissen als eine unvermeidliche Tatsache einstellt, wurde
.bereits erwihnt. Nach Kant heifit das, jeder Mensch fiihlt sich
durch einen inneren Richter beobachtet, der fiir das Moralgesetz
Respekt, d. i. mit Furcht vermischte Achtung, erzeugt. Das
Gewissen ist die Instanz, die Selbstverpflichtung anschaulich
macht. Im Falle einer Pflichtverletzung spaltet sich die Person-
lichkeit des Menschen in Ankldger und Richter seiner selbst. Diese
Vorstellung ist nach Kant ebenso ungereimt wie es diejenigen von
Gesetzgeber und Untertan, von Verpflichtendem und
Verpflichtetem in ein und derselben Person sind. Die Vernunft
wird deshalb genétigt, sich eine andere (idealische) Person zu
schaffen, die das Richteramt ausfiillt. Dieser autorisierte Gewis-
sensrichter muB allwissend, allverpflichtend und allméchtig
sein.4%

Die Idee von einem hochsten Wesen (Gott) ist bei Kant be-
kanntlich keines theoretischen Beweises zuginglich, dessen-
ungeachtet aber von zentraler praktischer Bedeutung. Das mora-
lische SelbstbewuBtsein entwickelt sein Gewissen als Gerichtshof,
vor dem die Verantwortlichkeit begangener Handlungen gegen-

458 Kant, MS A 100. Vgl. fiir den geistes und kultur-historischen Hintergrund der
Kantischen Gewissenslehre: H.D. Kittsteiner, Die Entstehung des modernen
Gewissens. Frankfurt/M.-Leipzig 1991, S. 226-86.

459 Kant, MS Tugendlehre A 101: "Eine solche idealische Person (der autorisierte
Gewissensrichter) muf3 ein Herzenskiindiger sein; denn der Gerichtshof ist im
Innern des Menschen aufgeschlagen - zugleich muB er aber auch allverpflichtend,
d.i. eine solche Person sein, oder als solche gedacht werden, in Verhiltnis auf
welche alle Pflichten tiberhaupt auch als ihre Gebote anzusehen sind; weil das
Gewissen Uber alle freie Handlungen der innere Richter ist. -- Da nun ein solches
moralisches Wesen zugleich alle Gewalt (im Himmel und auf Erden) haben muB,
weil es sonst nicht (was doch zum Richteramt notwendig gehért) seinen Gesetzen
den ihnen angemessenen Effekt verschaffen kénnte, ein solches iiber alles
machthabende moralische Wesen aber Gott heifit: so wird das Gewissen als
subjektives Prinzip einer vor Gott seiner Taten wegen zu leistenden
Verantwortung gedacht werden miissen; ja es wird der letztere Begriff (wenn
gleich nur auf dunkele Art) in jenem moralischen SelbstbewuBtsein enthalten
sein." Vgl. W. Heubiilt, Die Gewissenslehre Kants in ihrer Endform von 1797.
Eine Anthroponomie. Bonn 1980, S. 40-3.

199

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

iiber einem gottlichen Gesetzgeber verhandelt wird. Diese Vor-
stellung bewahrt Kant - und jeden Menschen mit ihm - vor der
Aufspaltung seiner Vernunft in ein gesetzgebendes und -iiber-
tretendes, verpflichtendes und verpflichtetes, anklagendes und
richtendes Vermogen, d. h. in ein doppeltes Selbst.40 Die Idee
einer gottlichen Instanz stellt sich unmittelbar im Gewissen jedes
einzelnen Menschen ein, der sich in dem Dilemma befindet,
Verantwortlichkeit vor sich selbst rational nicht begreifen zu
konnen; diese Idee hat deshalb auch blof subjektiven Status und
wird "durch praktische sich selbst verpflichtende Vernunft (...)
gegeben, "46!

Die Bedeutung der Religion als stabilisierendes Moment in
Kants Sittenmetaphysik ist kaum zu iiberschdtzen. Obwohl er sie
nicht wie die Naturrechtslehrer des 17.- 18. Jahrhunderts in der
objektiven Form eines vinculum societatis proklamiert, bleibt sic
bei ihm fiir den Einzelmenschen "ein Prinzip der Beurteilung
seiner Pflichten als gottlicher Gebote." Die Kritik rationaler
Theologie hat zu dem Ergebnis gefiihrt, daB eine materiale
Bestimmung der Pflichten gegeniiber Gott auflerhalb der
praktischen Philosophie liegt. Welche konkreten Handlungen
gottgeboten sind, dariiber weill der Philosoph keine Ausagen zu
treffen. Es ist aber kaum verwunderlich, da8 die Metaphysik der
Sitten nicht nur mit der Moglichkeit, sondern mit der subjektiven
Notwendigkeit schliefit, in formaler Hinsicht alle Menschen-
pflichten auf einen géttlichen Willen beziehen zu miissen. "Wir
konnen uns ndmlich Verpflichtung (moralische Noétigung) nicht
wohl anschaulich machen, ohne einen anderen und dessen Willen
(von dem die allgemein gesetzgebende Vernunft nur der Sprecher
ist), namlich Gott, dabei zu denken."42 Der Begriff der Obligation
bedarf eines Schema seines theologisch-juristischen Sinngehalts,
obgleich Aufkldrung als Entschuldung des Menschen gegen diese
Vorgeschichte ankdmpft. Kant ist sich der Inkonsistenzen einer
radikalen sittlichen Autonomie des Menschen und deren unab-
sehbaren Folgen fiir das Stabilititsproblem moralischer Gesetz-
maBigkeit durchaus bewuflt. Seine auf den ersten Blick rétselhaft

460 Kant, MS Tugendlehre A 102 (Anmerkung).
461 Kant, MS Tugendlehre A 103.
462 Kant, MS Tugendlehre A 181

200

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anmutende Unterscheidung zwischen dem Gesetzgeber als
Urheber (autor) der Verbindlichkeit des Gesetzes und dem Ur-
heber des Gesetzes selbst ist Indiz hierfiir. Nach Kant zeichnet sich
ein willkiirliches Gesetz dadurch aus, daB sein Gesetzgeber
gleichsam Urheber des Gesetzes und der Verbindlichkeit ist. Das
moralisch-praktische Gesetz, das die praktische Vernunft jedem
einzelnen Menschen gibt, erscheint unter dem Gesichtspunkt sitt-
licher Autonomie ebenfalls willkiirlich. Deshalb hélt Kant an dem
Bediirfnis fest, dieses Gesetz auf den Willen eines hoéchsten
Gesetzgebers (Gott) zu beziehen, um es mit (subjektiver) Notwen-
digkeit auszustatten, obwohl es sich in theoretischer Hinsicht
verbietet, Gott als Urheber anzusehen.463

Im Vergleich mit den Naturrechtskonzeptionen des 17. und 18.
Jahrhunderts gewinnt die Kantische Doktrin ihr eigenstindiges
Profil. Das principium obligationis ist nach der Kritik aller
Theologie nicht der gottliche Wille, wie von Pufendorf bis
Achenwall behauptet wird. Der Grund moralischer Verpflichtung
liegt bei Kant in der autonomen Gesetzgebung reiner Vernunft im
praktischen Gebrauch, der ein gottlicher Wille lediglich als regu-
lative Idee und Veranschaulichungsschema eines reinen Selbst-
verhiltnisses dient. Moral und Recht werden allerdings nicht strikt
voneinander getrennt wie bei Thomasius und Gundling. Obwohl
Kant Rechts- und Tugendlehre auseinanderhilt, mithin kategorial
zwischen erzwingbaren Rechts- und nicht-erzwingbaren
Tugendpflichten unterscheidet, gibt es eine Schnittstelle, an der
Recht und Moral ineinanderfallen.

Der Grundsatz, daB Obligation iiberhaupt nur im Modus des
sich-selbst-Verpflichtens gedacht werden kann, fiihrt zu dem
Resultat, daB Kant Rechtsverbindlichkeit - wenn sie nicht als blof
repressiver Mechanismus verstanden werden soll - auf moralische
Selbstverpflichtung und Rechtspflichten auf ihren ethischen
Gehalt zuriickfilhren muB8. Eine duflere politische Gesetzgebung
mufB nach Kant aus zwei Elementen zusammengesetzt sein: aus
natiirlichen Gesetzen, deren Verbindlichkeit a priori durch die
Vermunft (die sie als moralisch-praktische Gesetze vorstellt) er-
kannt wird, und aus positiven Gesetzen, deren Verbindlichkeit sich

463 Kant, MS Rechtslehre AB 29.

201

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als duflerer Zwangsmechanismus (affektive Bindung) beschreiben
14Bt. Wenn eine rein-positive Gesetzgebung gedacht werden soll,
dann muB dennoch - wie Kant ausdriicklich hinzufiigt - ein
natiirliches Gesetz vorausgehen, das die Autoritit und
Verpflichtungskraft des Gesetzgebers begriindet.46¢ Kants Losung
des Stabilitdtsproblems politischer Ordnungszusammenhdnge hat
sowohl eine rechtliche als auch moralische Seite. Fiir das Heil des
Staates (salus reipublicae) ist erforderlich, so lautet der Kernsatz
der Kantischen Staatsrechtslehre, dal die Rechtsverfassung mit
den Rechtsprinzipien iibereinstimmt, deren Verbindlichkeit die
Vernunft in der Form eines kategorischen Imperativs - d. h. eines
praktisch-moralischen Gesetzes - vorgibt.465

Kant iibernimmt aus den Naturrechtslehren der deutschen
Frithaufklarung das Modell des Gesellschaftsvertrages als verbin-
dendes Glied zwischen Naturzustand und biirgerlichem Zustand.
Wie vor ihm Pufendorf weist er darauf hin, dal Rechtsverbind-
lichkeit nicht an das wechselseitige Versprechen der Vertrags-
partner gekniipft sein kann. Das principium obligationis liegt
seiner Ansicht nach weder im Konsens der einzelnen Gesell-
schaftsglieder, nicht im gottlichen Willen, aber auch nicht in der
historischen Herkunft der politischen Ordnung begriindet. Ob der
Ursprung der Herrschaftsgewalt und der Grund einer juridischen
Obligation im urspriinglichen Vertrag begriindet ist oder ob die
Gewalt zuerst und das verbindliche Gesetz nachtriglich ist, diese
Fragen sind nach Kant "den Staat mit Gefahr bedrohende Ver-
niinfteleien."466 Politische Obligation basiert nach Kant auf dem
unverletzbaren Gesetz, »alle Obrigkeit ist von Gott« (Romerbrief
13.1), das als ein praktisches Vernunftprinzip unbedingten Ge-
horsam gegeniiber der bestehenden Rechtsordnung fordert.467

464 Kant, MS Rechtslehre AB 25: "Es kann also eine #uBere Gesetzgebung
gedacht werden, die lauter natirliche [Akad.-Ausg.: positive] Gesetze enthielte;
alsdenn aber miifite doch ein natiirliches Gesetz vorausgehen, welches die
Autoritit des Gesetzgebers (d.i. die Befugnis, durch seine bloie Willkiir andere zu
verbinden) begriindete."

465 Kant, MS Rechtslehre A 173 / B 203.

466 Kant, MS Rechtslehre A 174 / B 204.

467 Kant, MS Rechtslehre A 174-175 / B 204-205: "Ein Gesetz, das so heilig
(unverletzlich) ist, daB es, praktisch, auch nur in Zweifel zu ziehen, mithin seinen
Effekt einen Augenblick zu suspendieren, schon ein Verbrechen ist, wird so
vorgestellt, als ob es nicht von Menschen, aber doch von irgend einem héchsten

202

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kants Rekurs auf ein weiteres theologisches Grundmuster - hier ist
es ein Kernsatz der politischen Theologie - macht seine
Schwierigkeiten mit der selbstformulierten Aufgabe der Aufkli-
rung in moralischen und juridischen Dingen offensichtlich. Die
Forderung, daB8 jedes Obligationsverhiltnis in letzter Instanz nur
ein Selbstverhiltnis sein kann, weil Abhdngigkeit von einer frem-
den Instanz ein Indiz fortdauemnder Unmiindigkeit ist, wird von
Kant im rechtspolitischen Verhiltnis nicht eingelost. Obwohl po-
litische Obligation unter den Vorzeichen eines contrat social
notwendig im Modus der Selbstverpflichtung griinden muf
(Rousseau, Du contrat social I. c.6-7) und ein praktisches Ver-
nunftprinzip indiziert, stellt Kant das Grundgesetz politischen
Gehorsams so vor, als ob es von einem géttlichen Gesetzgeber je-
dem Menschen eingepflanzt wird.

Kants Konzeption der moralischen und juridischen Obligation
ist zutiefst widerspriichlich. Zum einen folgt er Rousseaus Lehre
vom Gesellschaftsvertrag und erweitert sie im Zeichen seiner Au-
tonomielehre. Die dulere Seite der Selbstunterwerfung des Wil-
lens unter ein praktisch-moralisches Gesetz ist die Einigung der
Einzelwillen zu einem Volkswillen und dessen Unterwerfung un-
ter den souverinen Willen staatlicher Herrschaftsgewalt. Kant
modifiziert auf diese Weise das naturrechtliche Vertragsmodell,
das sich aus Sozial- und Unterwerfungskontrakt zusammensetzt.
Die soziale Ubereinkunft basiert nicht auf natiirlichen Verpflich-
tungen zum gesellschaftlichen Handeln, sondern auf der selbst-
verpflichtenden Kraft praktisch-gesetzgebender Vernunft. Der
Unterwerfungsvertrag operiert nicht mit der Analogie von gott-
lichem und herrschaftlichem Zwang, sondern vielmehr mit der-
jenigen von Selbstzwang und staatlicher Nétigung zur Einhaltung
der Gesetzesordnung.468

Zum anderen scheint Kant vor den Konsequenzen seiner
eigenen Autonomiekonzeption zuriickzuschrecken. Die Zumutun-

tadelfreien Gesetzgeber herkommen miisse, und das ist die Bedeutung des Satzes:
alle Obrigkeit ist von Gott, welcher nicht einen Geschichtsgrund der biirgerlichen
Verfassung, sondern eine Idee, als praktisches Vernunftprinzip, aussagt: der jetzt
bestehenden gesetzgebenden Gewalt gehorchen zu sollen; ihr Ursprung mag sein,
welcher er wolle."

468 Kant, MS Rechtslehre B 183-187.

203

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen fiir die theoretische Vernunft - im Zusammenhang mit der
praktischen Realisierung eines freien, miindigen und
verantwortlichen Rechtssubjektes - und die Unkalkulierbarkeit
moralischer Autonomie - fiir die Stabilitit der politischen Ordnung
- lassen Kant Abstand vom eigenen Projekt nehmen. So lange
keine politischen Institutionen existieren, die dem Entwurf
moralischer Autonomie Gestalt verleihen, wird der einzelne
Mensch auf sich selbst zuriickgeworfen und bedient sich traditio-
neller Muster der Veranschaulichung der auf ihm lastenden
Obligationen: Erst wenn das Individuum der Moderne seine Rolle
erlernt hat und Verantwortlichkeit praktiziert, wird es seinen
Schatten als Schuldner einer héheren Instanz abwerfen.

Kant hat ein Modell des Ubergangs auf dem Weg zum Frie-
denszustand skizziert. Im Idealfall, wenn Rechts- und Tugend-
pflichten einander korrespondieren und die Rechtsverfassung als
Realisierung der Rechtsprinzipien erscheint, wird der repressive
Charakter staatlicher Institutionen auf ein Minimum reduziert. Ein
angemessenes Verhiltnis von Moral und Rechtspolitik liegt da
vor, wo politische Obligation nicht durch despotisch gegebene
Zwangsgesetze, sondern gemidf Vemnunftgesetzgebung durch
"einen nur nach Freiheitsprinzipien gesetzmifigen Zwang be-
griindet"46 wird.

In seinem Traktat Zum ewigen Frieden macht Kant
nachdriicklich deutlich, welchen Charakter seiner Meinung nach
eine Rechtsverfassung aufweisen mu, um die Realisierung des
Friedenszustandes zu beférdern. Sein Pliddoyer fiihrt zu dem
Ergebnis, daB nur die republikanische Verfassung der Idee eines
urspriinglichen Sozialkontraktes angemessen ist, weil in ihr der
personale Freiheitsbegriff respektiert wird. Dieser Typus einer
Rechtsverfassung garantiert die Prinzipien der Freiheit der
Gesellschaftsglieder, ihrer Abhdngigkeit von einer gemeinsamen
Gesetzgebung und ihrer Gleichheit als Staatsbiirger. Auf diese
Weise fallen innere und dufBlere Freiheit als die zwei Seiten einer
moralischen Rechtsperson (persona moralis) ineinander. Die

469 Kant, Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf / Anhang: Uber die
Misshelligkeit zwischen der Moral und der Politik, in Absicht auf den ewigen
Frieden. In: W. Weischedel (Hrsg.): Werkausgabe Bd. 11. Frankfurt/M. 1977, S.
235.

204

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Realisierung gesetzmiBigen Zwanges nach Freiheitsprinzipien
impliziert, daB Selbstverpflichtung durch Gesetzgebung prak-
tischer Vernunft (ethisch) und Unterwerfung unter dufiere Gesetz-
gebung durch Einwilligung (juridisch) widerspruchsfrei zu denken
sind und eine wirksame politische Obligation ermdoglichen.47°

470 Kant, Zum ewigen Frieden, S. 204-5: "(...) ist meine 4uBere (rechtliche)
Freiheit so zu erkliren: sie ist die Befugnis, keinen #uBeren Gesetzen zu
gehorchen, als zu denen ich meine Beistimmung habe geben kénnen.(...) Denn,
was meine Freiheit betrifft, so habe ich, selbst in Ansehung der géttlichen, von mir
durch bloBle Vernunft erkennbaren Gesetze, keine Verbindlichkeit, als nur so fern
ich dazu habe meine Beistimmung geben kdnnen (denn durchs Freiheitsgesetz
meiner eigenen Vernunft mache ich mir allererst einen Begriff vom géttlichen
Willen)."

205

hittpe://dol.org/10.5771/9783405903668-167 - am 17.01.2026, 14:46:52. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/6783495993668-167 - am 17.01.2026, 14:46:



https://doi.org/10.5771/9783495993668-167
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.4.1. Kritik der natürlichen Theologie
	1.4.2. Kritik der praktischen Vernunft
	1.4.3. Metaphysik der Sitten

