
Jörg Michael Kastl

Generalität  
des Körpers
Maurice Merleau-Ponty und das Problem 
der Struktur in den Sozialwissenschaften

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Michael Kastl 
Generalität des Körpers

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jörg Michael Kastl

Generalität des  
Körpers  

Maurice Merleau-Ponty und das Problem  
der Struktur in den Sozialwissenschaften 

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erste Auflage 2021
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2021

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-223-3

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Walter Sprondel gewidmet

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Prolog  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  9 

I. Vom romantischen zum strukturalen Körper

1. Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty .  .  .  .  .  .  .  .  .  33 

2. Romantische Körperkonzepte in der Soziologie.   .   .   .   .   .  63 

3. Ambiguität des Körpers   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  87 
 
4. »Chair«.   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  108 

Metalog.   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .   .  133 

II. Bewegung und Satzverstehen

1. Körperschema, Bewegung, Gedächtnis .  .  .  .  .  .  .  .  .  145 

2. Saussure und die Paradoxien des Zenon  .  .  .  .  .  .  .  .  192 

3. Syntagma und Paradigma .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  232 

4. Gesellschaft, Struktur und die (In-)Visibilität des Sozialen   .  261 

Epilog  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  321

Literatur  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  342 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


9

Prolog

»Nichts ist schwerer zu wissen, als was wir eigentlich sehen«, schreibt 
Merleau-Ponty in seiner 1945 erschienenen Phänomenologie der Wahr-
nehmung (Merleau-Ponty 1966: 82). Fünfzehn Jahre später, in seinem 
letzten Lebensjahr, formuliert er in einer Arbeitsnotiz: »Der gemeinsa-
me Stoff, aus dem alle Strukturen bestehen, ist das Sichtbare« (1994a: 
257). Man kann mit solchen kryptischen Sätzen seine Probleme haben. 
Von welchem Standort aus wären Strukturen sichtbar? Walter Sprondel 
hat sich in einem 1976 veröffentlichten Aufsatz »Die Kategorie der So-
zialstruktur und das Problem des sozialen Wandels« mit der Perspekti-
vität soziologischer Aussagen über Strukturen beschäftigt. Er wählte ein 
anderes Zitat Merleau-Pontys als Motto, das dieses Problem in einen 
imaginären Dialog zwischen einem Soziologen und einem Philosophen 
einkleidet: »Vous croyez penser toujours et pour tout le monde, dit le 
sociologue au philosophe, et en cela même, vous ne faites qu’exprimer 
les préjugés ou les prétentions de votre culture. C’est vrai, mais ce n’est 
pas moins vrai du sociologue dogmatique que du philosophe. Lui- même, 
qui parle ainsi, d’où parle-t-il?« »Ihr glaubt, für immer und für jeden zu 
denken, sagt der Soziologe zum Philosophen, und gerade darin bringt ihr 
doch nur die Vorurteile und Anmaßungen eurer Kultur zum Ausdruck. 
Das stimmt, aber dies gilt ebenso für den dogmatischen Soziologen wie 
für den Philosophen. Er selbst, der so spricht, von wo aus spricht er?« 
(Merleau-Ponty 2007: 155; Übersetzung leicht geändert, jmk, franz.: 
137). Auch in dieser Formulierung scheint für Merleau-Ponty die Be-
stimmung eines »Wo«, einer Position in einem inneren Zusammenhang 
zum Geltungsanspruch von Aussagen zu stehen.  

Walter Sprondel gibt dieses »D’où parle-t-il?« an die Wissenssoziolo-
gie weiter: wessen Standpunkt kann eigentlich mit welcher Begründung 
wahrheitsfähige Feststellungen über gesellschaftliche Strukturen für sich 
beanspruchen? (Sprondel 1976: 185). Der Kosmotheoros, imaginäres 
Subjekt, das von überall und nirgendwo, vom Standort einer Standort-
losigkeit auf ein großes Objekt »blickt«, ist für Merleau-Ponty eine il-
lusionäre Position (Merleau-Ponty 2015: 156; 1994: 31 f.). Spron dels 
vorsichtige und vorläufige Antwort weist in dieselbe Richtung, sie ar-
gumentiert auf der Basis einer Weberschen Methodologie.1 Sprondels 
Anfrage und Antwort schließt einen von ihm selbst und Richard Grat-
hoff 1976 herausgegebenen Band »Merleau-Ponty und das Problem der 
Struktur in den Sozialwissenschaften« ab. Der Band ist einer der ersten 

1   In diese Richtung weist, wie zu zeigen sein wird, auch der Weg, den Mer-
leau-Ponty zwischen 1945 und 1961 eingeschlagen hatte (vgl. Métraux 
1976: 147).

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10

Buchpublikationen über Merleau-Ponty und die Sozialwissenschaften 
überhaupt und meines Wissens die bisher einzige Publikation, die ihn als 
soziologisch relevanten Strukturtheoretiker erschließen will. Den Beiträ-
gen des Grathoff/Sprondel-Bandes lag eine im Jahr 1973 als erstes »Kon-
stanzer Kolloquium zu Problemen der sozialwissenschaftlichen Theorie« 
veranstaltete Tagung zugrunde. Sie fand im Schweizer Ort Gottlieben, 
nahe Konstanz, statt, in der »Drachenburg« und dem dazugehörigen 
Waaghaus, einem verspielten historischen Fachwerkensemble direkt am 
Ufer des türkisblauen Seerheins. Dieser Hinweis auf Tagung und Ta-
gungsband ist zugleich mein Geständnis eines offensichtlichen »Plagi-
ats«. Ich rufe den Titel der damaligen Publikation als Untertitel dieses 
Buches auf, weil ich es für sinnvoll halte, an die Fragestellungen von 
damals anzuknüpfen. In den Folgejahrzehnten nach seinem Erscheinen 
blieb der Band eher unbeachtet, die Theoriediskussion lief sogar in eine 
ganz andere Richtung. Merleau-Ponty spielte bis vor kurzem in der so-
ziologischen Diskussion praktisch keine Rolle. Die phänomenologische 
Sozialtheorie spaltete sich geradezu in eine an Schütz orientierte Wis-
senssoziologie und eine an Merleau-Ponty orientierte Leibphilosophie. 
Mir geht es auch darum, zu zeigen, dass dieses Schisma – das Stichwort 
»Generalität des Körpers« deutet es schon an – das Bewusstsein für die 
sachliche Komplementarität und Zusammengehörigkeit der Themen von 
Schütz und Merleau-Ponty überlagert hat. Gerade auch vor dem Hin-
tergrund von Entwicklungen in der Körpersoziologie und der soziolo-
gischen Theorie der letzten zwei Jahrzehnte, in denen Leib und Körper 
als soziologische Kategorien zunehmend aufgewertet werden, scheint es 
mir wichtig, diesen Aspekt noch einmal so deutlich wie möglich zu reka-
pitulieren. Wissen und Körper, Generalität und Wahrnehmung gehören 
zusammen. Dazu ist eine Revision der soziologischen Merleau- Ponty-
Lektüre Voraussetzung. Um diese soll es hier gehen. 

Zum Problem der Struktur in der Soziologie

Es versteht sich in der Soziologie nicht von selbst, Merleau-Pon-
ty überhaupt als Strukturtheoretiker zu lesen. Worin besteht eigent-
lich ein »Problem der Struktur« in der Soziologie? Der erwähnte Text 
 Sprondels setzt mit der These ein, eine »von konkreten Gegenständen 
abgelöste« Begriffsbestimmung von Struktur bereite in keiner Wissen-
schaft besondere Probleme. Struktur meine in der allgemeinsten Be-
deutung nicht viel mehr als eine irgendwie geordnete und dadurch be-
stimmbare Relation von Einzelelementen im Hinblick auf ein Ganzes. 
Was »Element« und »Ganzes« dabei jeweils besagen, sei dann abhän-
gig vom konkreten Gegenstand und dem jeweiligen methodischen oder 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11

theoretischen Zugang (Sprondel 1976: 176). Auf ähnliche Weise be-
stimmt Schatzki ein gutes Vierteljahrhundert später im Anschluss an 
Bernhard Waldenfels Ordnung als »the hanging together of things, the 
existence of nexuses« (Schatzki 2002: 18). »Struktur« ist dann einfach 
»particular contingent de facto layout or reticular composition« (ebd.). 
Um die Triftigkeit von Sprondels These zu illustrieren, sei noch ein drit-
ter Autor mit einem völlig anderen Theoriehintergrund bemüht: auch 
für Niklas Luhmann ist mit einem allgemeinen Strukturbegriff nicht 
viel mehr bezeichnet als eine kontingente Relation zwischen Einzel-
elementen, eine Einschränkung von Kombinationsmöglichkeiten (Luh-
mann 1987: 387).

So unproblematisch der Strukturbegriff im Allgemeinen ist, das Pro-
blem damit beginnt in der Soziologie und den Sozialwissenschaften bei 
der Frage, was im konkreten Fall überhaupt als »Element«, »thing« und 
was als »Nex s« zu bestimmen wäre. Folgt man den theoretischen Ent-
würfen von Mead, Schütz bis Luhmann, Oevermann u.a., dann handelt 
es sich in der Sphäre des Sozialen schon immer um zeitlich verfasste Ele-
mente, Prozesse und Zusammenhänge: Nex s von Kommunikationen, 
Handlungen, Verhalten, Deutungen, Texten, Praktiken, »Doings« und 
»Sayings«. Struktur heißt dann, dass in einem gegebenen Kontext nicht 
jedes Ereignis auf jedes andere folgen kann. Im Maß, wie sich in einem be-
stimmten sozialen Prozess eine Anschlusslogik bestimmen lässt, erkennen 
wir eine Struktur. Im Hinblick auf die eingangs zitierte Merleau- Ponty-
Sentenz wäre dann zu sagen, Strukturen seien zumindest insofern sicht-
bar, als dass daran Beteiligte oder ihre direkten Beobachter wahrnehmen 
können, wie Handlungen, Verhalten, Deutungen aneinander anknüpfen, 
unabhängig davon, ob sie ein Prinzip dieser Assoziierung benennen (kön-
nen) oder nicht. Struktur beruht auf Relationierung: Kontiguität, Kova-
riation, Korrelation und dem Gegenteil davon. »Sichtbare« Struktur ha-
ben dann aber streng genommen nur zeitlich über»schau«bare Einzelfälle. 
Diese Überschaubarkeit setzt dann nicht nur Augen und Ohren, sondern 
zugleich ein Mindestmaß an Gedächtnis voraus. Weiteres Problem: der 
Einzelfall interessiert nun ausgerechnet die Soziologie sehr oft nicht oder 
jedenfalls nicht in erster Linie. 

Empirische Aussagen über Gesellschaft werden beispielsweise in Tex-
ten über Sozialstrukturanalyse gemacht. Solche Bücher tragen Titel wie 
»Die Sozialstruktur Deutschlands« (Geißler 2014). Hier werden Ele-
mente statisch gefasst, z. B. als Merkmale und Stat s von Personen oder 
sozialen Ressourcen, Artefakten, Techniken, Infrastrukturen. Struktu-
ren sind dann nicht spezifische Verknüpfungen sozialer Ereignisse in der 
Zeit, sondern statistische (und damit prinzipiell statische) Zusammen-
hänge, zum Beispiel Cluster von Eigentumsverhältnissen, Bildungsstat s, 
feste Personenmerkmalen wie Geschlecht, Religionszugehörigkeit, Beruf, 
Verfügung über Konsumgegenstände. Konfigurationen zwischen solchen 

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12

Variablen werden beschrieben, verglichen und erklärt (vgl. z.B. Geiß-
ler 2014: 2 ff.) und als solche Strukturen gleichgesetzt. Sie werden zu 
einem bestimmten Messzeitpunkt t1 synchronisch erfasst. Sie können 
sich zwar zu einem Zeitpunkt t2 verändert haben. Diese Veränderung 
erscheint dann aber nicht selbst als Struktur, sondern als sozialer Wan-
del, als dessen Ergebnis dann wieder eine andere Struktur herauskommt. 
Sichtbar sind Strukturen in diesem Verständnis streng genommen nicht. 
Ob eine bestimmte situative Relation eine Struktur ist, lässt sich in dieser 
Perspektive nur dann erkennen, wenn sich ihre übersituative Geltung be-
legen lässt, sie also in sehr vielen Fällen auftritt. Struktur ist sie nur dann, 
wenn das zutrifft und sie muss, z.B. als Vermögens- oder Ressourcenver-
teilung mit statistischen Mitteln allererst mühsam zugänglich gemacht 
werden. Das ist nur eine Version zu sagen, bei der Struktur handle es sich 
eigentlich um eine Erkenntnisrelation, letzten Endes ein Modell. Es spielt 
für das, was ich hier sagen will, keine Rolle, ob wir für die statistische 
Konstruktion eine platonische Wesens- oder Ideenschau, die geniale In-
tuition eines Zeitgeistanalytikers, die Erarbeitung einer Idealtypik, die 
Rekonstruktion einer insgeheim wirksamen Grammatik oder Regelsys-
tems einsetzen. Das sind allesamt Möglichkeiten, sich einen wie immer 
lückenhaften Überblick zu verschaffen, über etwas, was nicht gleichzei-
tig sichtbar sein kann. 

Dass es innerhalb der Soziologie überhaupt zu solch verschiedenen 
Verwendungen des Strukturbegriffs kommt, macht bereits einen Aspekt 
des Problems der Struktur deutlich. Man ist sich noch nicht einmal über 
die Frage einig, worin denn die Einzelelemente bestehen, zwischen de-
nen sich Strukturen zeigen, worin der Nexus besteht, von dem Schatz-
ki spricht. Ein Aspekt des Strukturproblems besteht darin, den Zusam-
menhang zwischen diesem und dem operativen Verständnis von Struktur 
aufzuklären. Wie lassen sich diese statisch und statistisch konstruierten 
Sozialstrukturen (und sinngemäß alle auf andere Weise gewonnenen Mo-
delle) beziehen auf Strukturen im Sinne der spezifischen Verknüpfung 
von Handlungen, Deutungen, Verhaltensweisen, Praktiken, Dinge in kon-
kreten sozialen Kontexten und Prozessen? Dazu lässt sich Max Webers 
Postulat zitieren, dass Begriffe wie Staat, Genossenschaft, Feudalismus, 
jegliche Kategorien für bestimmte Arten menschlichen Zusammenlebens 
ausnahmslos auf das verständliche Handeln beteiligter Einzelmenschen 
zu reduzieren seien (Weber 1988: 439). Werden solche Bezeichnungen 
für Institutionen, Typisierungen bestimmter Formen des Sozialen verwen-
det, bewegt man sich im Prinzip auf derselben sychronen Aussageebene 
wie bei statistischen Generalisierungen. Allerdings sind diese Ordnungs-
begriffe in der Weberschen Sicht ausdrücklich nicht als empirische Aus-
sagen zu verstehen. 

Die Webersche Position wird insgesamt als »methodischer Individua-
lismus« apostrophiert. Es gibt innerhalb der Soziologie Positionen, die 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13

Webers Position für eine unzulässige Reduktion halten. Die Gegenpo-
sition besteht darin, soziale Entitäten und deren Strukturen dem kon-
kreten Verhalten und Handeln in irgendeinem Sinne vorzuordnen und 
für diese einen autonomen – wie auch immer: als »emergent«, »syste-
misch«, »strukturalistisch«, »praxeologisch« verstandenen – ontischen 
Status in Anspruch zu nehmen. Soziales ist dann »vorgängig«, »immer 
schon«, »vorausgesetzt«, »emergent«. Die Frage ist aber, was das eigent-
lich genau heißen könnte. 

Meist unabhängig von den Fragestellungen und Stellungnahmen der 
großen Theorien stellen sich Probleme mit Strukturen im Alltag empiri-
scher Forschung. Sie werden dort irgendwie pragmatisch, ad hoc gelöst. 
Was als Teil, Element, Einzelphänomen beschrieben und was als Zusam-
menhang, Nexus und was dafür jeweils als Indikator in Anspruch ge-
nommen wird, wird im Einzelfall festgelegt. Mal werden Handlungen 
oder Einstellungen von Individuen als Folge, Ergebnis, Reaktion auf so-
zialer Ordnungen (Strukturen) verstanden oder erklärt, mal geschieht 
das Umgekehrte. Was Verstehen und Erklären dabei heißt, und worin 
der Übergang vom einen in das Andere besteht, ist dabei ebenfalls pro-
blematisch und kann weitere Aspekte eines Problems der Struktur in den 
Sozialwissenschaften bilden. 

In der soziologischen Theorie der 1960er und 1970er Jahre hat sich 
in diesem Zusammenhang der Rückgriff auf die der idealistischen Phi-
losophie entlehnten Begriffe von Subjekt(ivismus) und Objekt(ivismus) 
eingebürgert. Etwas pauschal formuliert, haben subjekttheoretische 
oder – wertend – subjektivistische Positionen demnach eine Tendenz das 
Strukturproblem nach der Seite der Akteure und Prozesse hin aufzulö-
sen und soziale Ordnungen zu einer Funktion des Handelns bzw. Verhal-
tens von Individuen (Subjekten) zu machen. Zugleich tendieren sie dazu, 
Makrophänomene auf Mikrophänomene zu reduzieren. Objektivistische 
Positionen betonen dagegen den logischen oder genetischen Vorrang von 
Systemen und Strukturen und haben eine Tendenz, individuelles Han-
deln, Merkmale von Individuen bzw. Mikroprozesse auf umgekehrte 
Weise »abzuleiten«. Damit verbindet sich eine Tendenz, Makrophäno-
mene (Gesellschaft) Mikrophänomenen (Interaktionen) vorzuordnen. 
Das alles sind bis zu einem gewissen Grad didaktische Klischees, All-
gemeinplätze, die in Einführungstexten und -seminaren zur »Soziologi-
schen Theorie« kanonisiert verwendet werden, als ob alle diese Begriffe 
eine präzise Bedeutung hätten. Zu dieser Idealisierung gehört auch das 
Wissen darüber, dass es um die Marke des Jahres 1970 herum verschie-
dene Versuche gab, diese Positionen miteinander zu vereinbaren bzw. in 
einer dritten Variante zu vermitteln oder sogar »aufzuheben«.2 

2   Ich beziehe mich, um die Architektur dieses Buches nicht noch mehr zu 
komplizieren, im Folgenden vorrangig auf Schütz/Berger/Luckmann und 

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14

Berger-Luckmanns klassischer Ausweg, in dem 1966 erstmals veröf-
fentlichten, mittlerweile klassischen Text »The Social Construction of 
Reality« entwickelt, besteht in dieser didaktischen Vereinfachung darin, 
die Konzepte vom sozialem Handeln (Weber) und den sozialen Dingen 
(Durkheim), die subjektive und die objektive Seite sozialer Ordnung zu-
sammenzubringen. Berger und Luckmann bringen ihren Vorschlag selbst 
auf die Formel einer »dialektischen Perspektive« (Berger/Luckmann 
2004: 6, 18) und berufen sich dabei ausdrücklich auf den Praxisbegriff 
von Karl Marx und dessen Kategorien der Entäußerung und Vergegen-
ständlichung (ebd.: 22). Daran anknüpfend sprechen sie von Externali-
sierung und Internalisierung der sozialen Wirklichkeit. Auch Pierre Bour-
dieus Sozialtheorie hat den Anspruch einer dialektischen Aufhebung der 
beschriebenen Dichotomien. Ihre erste Kanonisierung wurde in Gestalt 
des 2. Teils seines Entwurfs einer Theorie der Praxis 1972 zum ersten 
Mal vorgestellt, also etwa in der Zeit des eingangs erwähnten »Kon-
stanzer Konzils«. Zum Motto hat sie Marx erste Feuerbachthese, nach 
der es darum gehe, Wirklichkeit als »sinnlich menschliche Tätigkeit« = 
Praxis zu erfassen (Bourdieu 1979: 137). Bourdieu fasst seine Perspekti-
ve in die »praxeologische Formel« der »Interiorisierung der Exteriorität 
und der Exteriorisierung der Interiorität« (Bourdieu 1979: 147). Das ist 
abgesehen von Bourdieus Neigung zur Wortstapelei sehr nah an Berger/
Luckmanns Dialektik von Internalisierung und Externalisierung. Auch 
Bourdieu ruft damit die Hegel-Marxschen Begriffe von »Entäußerung« 
und »Vergegenständlichung« auf. Auch ihm geht es erklärtermaßen um 
die »dialektischen Beziehungen zwischen [...] objektiven Strukturen und 
strukturierten Dispositionen« (ebd., Hervorhebung jmk). Bourdieu hat 
zugleich den Dissens zwischen den beiden Positionen vielleicht am ener-
gischsten und plakativsten gegeißelt. Sein späteres theoretisches Haupt-
werk von 1980 (Le sens pratique, irreführend übersetzt mit Sozialer 
Sinn) beginnt geradezu fanalartig mit den Worten: »Von allen Gegensät-
zen, die die Sozialwissenschaften künstlich spalten, ist der grundlegends-
te und verderblichste der zwischen Subjektivismus und Objektivismus« 

Merleau-Ponty/Bourdieu. Man könnte und müsste z.B. auch Giddens nen-
nen, dessen erste Entwürfe seiner Theorie der Strukturierung ebenfalls in 
diese Jahre fallen. Ein Teil seiner Vorgehensweisen und Konzepte liegt näher 
an Berger/Luckmann, ein anderer an Bourdieu. Auch bei ihm spielt ein an 
Merleau-Ponty anknüpfendes Körperkonzept eine gewisse Rolle. Darüber 
hinaus wären verschiedene Spielarten der u.a. ja ebenfalls an Marx anknüp-
fenden Kritischen Theorie sowie pragmatistische Konzeptionen zu nennen. 
Das alles ist interessant, aber letztlich uferlos. Ich verzichte daher darauf ge-
recht und vollständig zu sein und halte mich in diesem Text an das selekti-
ve Relationengefüge Berger/Luckmann-Bourdieu bzw. Wissenssoziologie vs. 
Praxistheorien sowie innerphänomenologisch: Schütz vs. Merleau-Ponty – 
mit gelegentlichen Seitenblicken. Das ist für sich komplex genug.

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


15

(Bourdieu 1993: 49). Was allerdings auffällt: auch Bourdieu verwendet 
die Begriffe »subjektiv« und »objektiv« in aller Unschuld weiter, sie ver-
lieren nicht ihre Funktion. 

So deutlich die Gemeinsamkeiten zwischen der Berger/Luckmann-
schen und der Bourdieuschen Lösung bis hinein in die Terminologie 
sind, so sehr unterscheiden sie sich im Gegenstandsbezug. Im Zentrum 
von Berger/Luckmanns Ansatz geht es um eine praxis- und lebensweltbe-
zogene Konzeption gesellschaftlich produzierten Wissens. Bei Bour dieu 
nimmt diesen Platz der Habitus als Inbegriff inkorporierter Gewohn-
heiten ein. Berger/Luckmann knüpfen in diesem Punkt an Alfred Schütz 
an, während Bourdieu, wie noch zu zeigen sein wird, eng an Merleau- 
Ponty anschließt. Damit wären wir – ich weise nur als Merkposten für 
alles folgende darauf hin – wiederum bei dem eingangs bereits erwähn-
ten Schisma innerhalb der phänomenologischen Sozialtheorie. Schon da-
rüber konnte und kann man sich im Fach nach wie vor streiten, etwa im 
Diskurs zwischen Wissenssoziologie und heutigen Praxistheorien. Und 
so sehr der Wille zur Vermittlung dieses Gegensatzes insgesamt geteilt 
wird, so wenig kann man andererseits sagen, einer der vielen damals 
gleichsam in der Luft liegenden Versuche der 1970er-Jahre habe es zu 
einer für das Fach Soziologie verbindlichen Geltung gebracht. Auch heu-
te halten nicht alle soziologischen Theoretiker/innen die dialektischen 
Lösungsangebote als solche für tragfähig – ein Beispiel für eine erklär-
termaßen nicht-dialektische Theorie wäre etwa die Luhmannsche Sys-
temtheorie und deren Nachkommen. Aber auch überzeugte Dialektiker 
können es fertigbringen, angelegentlich Bourdieu mit einem Objektivis-
musvorwurf und Berger/Luckmann mit einem Subjektivismusvorwurf 
zu konfrontieren. 

Die verschiedenen Ansätze wurden und werden getrennt voneinan-
der weiterentwickelt. Dabei verändern sich zwar Semantiken. Aber man 
kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass dennoch dieselben Pro-
bleme immer weiter verhandelt werden. Ein Beispiel ist die aktuelle Dis-
kussion um die »Praxistheorien« bzw. den »Practice Turn«, in die/den 
Bourdieus, zum Teil auch Giddens Ansätze aus den 1970er-Jahren ein-
flossen (Schatzki u.a. 2001). Ihre Gemeinsamkeit liegt eben in der Be-
rufung auf ein Primat der Praxis und der Praktiken (Schatzki 2016: 
30). Der Praxisbegriff gehört freilich schon zum Gründungsinventar der 
Sozial- und Gesellschaftswissenschaften. Ursprünglich war Praxis eine 
Kampfvokabel gegen idealistische Gesellschafts- und Kulturdeutungen. 
Sie meint das, was miteinander kooperierende Menschen in einem ge-
gebenen sozialen Kontext wirklich tun und nicht nur: denken, deuten, 
vorstellen (zu tun). Das »wirklich« beinhaltet zugleich ein Materialitäts-
postulat: Menschen sind aus Fleisch und Blut, sie vollziehen an ihren 
Körper gebundene Sinnesleistungen, sie haben körpergebundene Bedürf-
nisse und bewegen sich durch raum-zeitliche Kontexte. Sie interagieren 

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16

in einer rea len, zeitlich-räumlich=historisch bestimmten materiellen Welt 
in konkreten Situationen. Sie gehen mit sicht- und greifbaren Objek-
ten, Texten, Techniken um und werden darin und im Umgang mit ihres-
gleichen mit konkreten Widerständen und Widrigkeiten konfrontiert. 
Strukturen dieser Praxis bilden sich selbst als Praxis aus diesen Prozes-
sen heraus und nicht als nachträgliche Emanationen geistiger Prozesse. 
Pierre Bourdieu zitiert in einer Anmerkung seines Entwurfs einer Theo-
rie der Praxis Radcliffe-Brown mit den Worten »Von Modellen zu sa-
gen, dass sie auf Individuen einwirken würden, ist nicht minder absurd, 
als eine Gleichung zweiten Grades für fähig zu halten, einen Mord zu 
begehen.« (Bour dieu 1979: 444). Ersetzt man hier »Individuen« durch 
»Praxis«, kommt man der praxistheoretischen Intention recht nahe. Sie 
wurde wie gesagt, auch bereits in der Soziologie der 1970er Jahre sehr 
weitgehend geteilt: in der marxistischen Soziologie sowieso, in der phä-
nomenologisch orientierten Soziologie und im Symbolischen Interaktio-
nismus, bei Schütz und Berger/Luckmann vermittelt über die Rezep tion 
des amerikanischen Pragmatismus (Mead/Dewey) und bei Bourdieu (für 
den Merleau- Pontys Praxisbegriff, wie noch zu zeigen sein wird, ein Aus-
gangspunkt hätte sein können oder auch faktisch war).

Auch der moderne praxeologische Zugang betont ein solches Materia-
litätspostulat. Aber während der klassische Praxisbegriff meist im Singu-
lar verwendet wird – die Rede ist von der Praxis oder einer (bestimmten) 
Praxis – verwenden die modernen Praxistheorien die Pluralform »Prak-
tiken«. Schon das deutet eher auf eine klassifikatorische Lagerung dieses 
Konzepts. Zugleich aber wird in den meisten modernen Praxistheorien 
ein ontologischer Vorrang von Praktiken als Konstituentien realer sozia-
ler Zusammenhänge angenommen. Soziale Praktiken sind an reale phy-
sische Körper von Menschen und ihrer Fertigkeiten (skills) gebunden, 
sowie an materielle Handlungsressourcen wie Technik(en), Dinge, Infra-
strukturen, während symbolisch-kognitive, handlungs- und wissensbezo-
gene Dimensionen sozialer Zusammenhänge eher als Derivate konkreter 
Praxen aufgefasst werden. Systematisch zentral ist in diesem Zusammen-
hang die Berufung auf gewohnheitsbezogene, habituelle, vor- oder unbe-
wusste Aspekte von Erfahrung und Handeln. Paradigmatisch hierfür und 
in der Anhäufung von Strukturvokabeln nicht mehr zu überbieten ist in 
der Praxeologie Bourdieus der Begriff des Habitus als Gesamtheit »struk-
turierter Strukturen, die wie geschaffen sind, als strukturierende Struktu-
ren zu fungieren« (Bourdieu 1993: 98). Wie zum Beispiel Archer kritisiert, 
gewinnen diese ihren Charakter und ihre Wirksamkeit als Strukturen le-
diglich aus dem Umstand, dass sie nicht oder nur begrenzt reflexiv ver-
fügbar und verhandelbar sind (Archer 2017: 126 ff.). 

Einen zentralen Anspruch praxistheoretischer Theorien sieht Schatz-
ki in der, wie er sagt, »Flachheit« ihrer Sozialontologie. Praxistheori-
en anerkennen Praktiken, so Schatzki, als einzige soziale Realitäts ebene 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17

(Schatzki 2016: 30 ff.) und weiter: »Praxisontologien sind flach, weil sie 
erstens Praktiken als zentrales Element der Konstitution sozialer Phä-
nomene begreifen und zweitens davon ausgehen, dass Praktiken sich 
nur auf einer Ebene erstrecken« (Schatzki 2016: 33). Nun könnte man 
schon hier die Frage stellen, ob sich eigentlich der Begriff »Konstitu-
tion« mit der zugleich postulierten »einzigen Realitätsebene« verträgt. 
Für Schatzki gibt es nur eine soziale Wirklichkeit. Beispielsweise weist 
er im Unterschied etwa zu Robert Schmidt auch jede Vorstellung eines 
»Emergenz«-Verhältnisses von sozialen Makro- und Mikrophänome-
nen zurück, ebenso wie eine Differenzierung zwischen Individuen und 
Strukturen, Systemen, Institutionen als zwei vermeintlich abgrenzbaren 
Ebenen: »Die Praxistheorie geht [...] davon aus, dass sowohl ihre Indi-
viduen und ihre Aktivitäten als auch Strukturen und Institutionen Pro-
dukte, Elemente oder Aspekte von Praktiken [...] sind.« (Schatzki 2017: 
34). Irgendwie scheinen also Praktiken die Rolle eines Ens Realissimum 
des Sozialen einzunehmen. 

Schon von daher bleibt unscharf, was Praktiken dann überhaupt »sind«, 
in welchem Sinne sie existieren. Praxistheo retiker scheinen »Praktiken« 
nicht etwa als konkrete Praxis- (Interaktions- oder Organisations-)-Zu-
sammenhänge zu verstehen, die sich qua zeitlich-räumlicher Beziehung 
von einer Umwelt nicht dazugehöriger Ereignisse und Zusammenhänge 
abgrenzen lassen, etwa diese Episode in einem bestimmten Büro. Schon 
die chronische Verwendung im Plural deutet auf einen eher analytischen 
Status hin. Wenn zum Beispiel Autofahren, Bürotätigkeit, Unterrichten, 
ein Flugzeug benutzen, Programmieren als Praktiken bezeichnet werden, 
dann sind damit eben nicht einmalige, empirisch lokalisierbare Hand-
lungsabläufe bezeichnet, sondern es handelt sich um Klassifikationskate-
gorien, typische und typisierte Handlungen (vgl. z.B. Schmidt 2012: Kap. 
5). Diese in einem konkreten Büro einer bestimmten Firma ablaufenden 
Interaktionen zwischen ganz bestimmten Personen, die auch von den be-
teiligten Akteuren als irgendwie zusammengehörig verstanden wird, bil-
den dann zwar eine soziale Praxis, aber keine Praktik. Praktiken sind 
allgemein präzisierbare (Klassen von) Tätigkeiten. Beispielsweise ist das 
morgendliche Kaffeekochen und Kaffeetrinken zwar Teil eines Interakti-
onszusammenhangs. Wie das in die Bürotätigkeiten eingebettet wird und 
wer daran wie teilnimmt, sagt durchaus etwas über dieses Interaktions- 
und Organisationssystem, z.B. seine Geselligkeitskultur, seine spezifische 
Vermittlung informeller und formeller Beziehungen aus. Kaffeekochen 
und –Trinken wäre aber offenkundig nicht Teil einer ganz anders zu be-
schreibenden Praktik »Bürotätigkeit«. Was ich als Praktiken voneinander 
unterscheide, ist in der Praxis (!) immer ineinander verbacken (ich kann 
autofahren und zugleich über mein Handy Kaufverhandlungen führen 
oder mit meiner Frau streiten). Die Untersuchung der Struktur eines Inter-
aktionssystems, einer sozialen Gruppe, Organisation, eines Milieus, einer 

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18

Handlungslogik eines bestimmten sozialen Zusammenhangs wäre des-
halb nicht auf einfache Weise möglich, weil sich darin verschiedene Prak-
tiken immer schon auf komplexe Weise kreuzen und vermischen. Schatz-
kis Anspruch einer flachen Ontologie erscheint dann aber ebenso fraglich 
wie die weitreichenden Konstitutionsannahmen mancher Praxistheorien, 
die Individuen oder ihre Körper gar als von Praktiken »erzeugt« auffas-
sen. Praktiken würden dann auf einer ganz anderen logischen Ebene lie-
gen als die jeweilige Praxis.  

Eine aus der Perspektive eines »kritischen Realismus« formulierte 
Kritik an den Praxistheorien hält Schatzkis Konzeption einer »flachen 
Ontologie« aus einem anderen Grund für nicht tragfähig (Lindner/Ma-
der 2017). Sie wirft ihr und den Praxistheorien schlechthin ihrerseits 
eine Spielart von »Reduktionismus« vor, die sie im Anschluss an Mar-
garet Archer als »Konflationierung« (conflation) bezeichnet. Damit ist 
eine »argumentative Vermengung verschiedener Aspekte, Dimensionen 
oder Begriffe« gemeint, »die besser auseinander gehalten werden soll-
ten« (Mader/Lindner/Pühretmeyer 2017: 25). Als Zentral-Konflationie-
rung (central conflation) bezeichnet diese Kritik »den wechselseitigen 
Kollaps von Strukturen und Akteuren in Praktiken« (Mader/Lindner/
Pühretmayer 2017: 25; vgl. auch Elder-Vass 2007: 333). Die kritisier-
ten Praxis- und Performativitätstheorien unterlägen einem »aktualisti-
schen Fehlschluss«, wenn sie eine performativitätstheoretische Subjekt-
kritik übertrieben und Individuen zum ständigen Produkt von Vollzügen 
erklärten (ebd.: 28). Sie bieten aus dieser Perspektive lediglich semanti-
sche Scheinlösungen des Problems von Struktur und Akteur an. Geltend 
zu machen sei demgegenüber eine »emergent causal power of our own« 
der Individuen und – in Übereinstimmung mit Archer – eine Aufwer-
tung der Dimension der Reflexivität (Elder-Vass 2007: 335). Damit wird 
nun wiederum das (Erkenntnis-)Subjekt in die soziologische Theorie zu-
rück getragen. Zugleich führt das bei Elder-Vass auch in Bezug auf das 
Strukturproblem zu einer »emergenztheoretischen« Position ( Elder-Vass 
2005), der Auffassung also, dass Ganzheiten Eigenschaften aufweisen, 
die ihre Teile in Isolation nicht haben (ebd.: 5 f.). Dies gilt für Elder-Vass 
im Verhältnis von Individuen und sozialer Struktur, aber auch im Ver-
hältnis von einfachen und komplexen (»kompositional« zusammenge-
setzten) sozialen Aggregaten, von Mikro- und Makrostrukturen. Auch 
diese neuerliche Runde eines alten Schlagabtauschs im Kontext der Re-
zeption der Praxistheorien legt nahe: die Diskussionen und Debatten 
der 1970er Jahre sind offensichtlich nicht ad acta zu legen. »Dialektik«, 
»Emergenz«, »flache Ontologie«, »Struktur/Akteur« – das sind nach wie 
vor eher Anzeigen für Problemstellungen als Lösungsformeln. 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19

Bourdieu, Merleau-Ponty und  
das soziologische Körperverständnis

Hat sich also im Grunde nichts verändert? Gab es keine wesentlichen 
Fortschritte auf diesem Niveau der allgemeinen Theorie? Nun hatte ich 
bereits festgehalten, dass eine entscheidende Veränderung der soziologi-
schen Debattenarchitektur gegenüber den 1970er Jahren in der gewach-
senen Bedeutung der Körpersemantik liegt. Dies gilt nicht nur für die 
eben geschilderte Diskussion im Umfeld der praxistheoretischen Ansät-
ze, sondern auch in zunehmendem Maße z.B. für darauf reagierende Ver-
treter/innen anderer, z.B. wissenssoziologischer Zugänge. Auch sie kön-
nen sich der Suggestivität dieses Themas aus unterschiedlichen Gründen 
nicht mehr entziehen (vgl. z.B. Knoblauch 2000/2017). Häufigste Refe-
renz bleibt dabei sicherlich Bourdieu. Insbesondere in der weiteren Aus-
arbeitung seiner Praxistheorie in dem 1980 erstmals erschienenen Text 
Le sens pratique findet sich, changierend mit »Habitus«, immer wieder 
»der« Körper.3 Der Körper nehme die Magie des Sozialen ernst (Bour-
dieu 1993: 107), ist da zu lesen; der »praktische Glaube« sei ein Zustand 
des Körpers (1993: 126); der Körper glaube, was er spiele, agiere die Ver-
gangenheit aus, erlebe sie wieder, lerne (1993: 135). »Körper« nimmt 
hier sinnlogisch und syntaktisch ersichtlich die Subjektposition ein. Zu-
gleich findet sich in Bourdieus Texten die entgegengesetzte Tendenz, den 
Körper zugleich als Ort und Inbegriff sozialer Strukturen zu thematisie-
ren. Der Körper als Habitus ist selbst soziale Struktur (1993: 98); sozia-
le Strukturen, soziale Ressourcen (Kapital) existieren in einem Modus 
der »Einverleibung« (incorporation/incarnation), als Disposi tion; Dispo-
sitionen sind inkarnierte soziale Strukturen (2001: 180), Körper gewor-
denes Soziales, der Habitus inkorporiertes Soziales (Bourdieu/Wacquant 
1996: 161); der Körper ist in der sozialen Welt, aber die soziale Welt 
steckt auch im Körper (2001: 194; 1996: 161).4 Weder in den »praxeo-
logischen« Ausgangstexten Bourdieus noch in den nach 2000 entstan-
denen praxistheoretischen Entwürfen wird jedoch deutlich gesagt, was 
unter »Körper« eigentlich genau verstanden wird und was nicht. Der 

3   Die deutschen Übersetzungen von Bourdieu und Merleau-Pontys Tex-
ten verwenden für das französische »corps« durchweg das deutsche Wort 
»Leib«. Ich halte das für irreführend. Das werde ich im weiteren Verlauf 
dieses Textes noch näher begründen. Hier sei vorweg festgehalten, dass das 
deutsche Wort »Körper« die beste und unproblematischste Entsprechung 
zu »corps« bildet, schon allein deshalb, weil beide Wörter den lateinischen 
Stamm teilen. 

4   Nicht zuletzt an solchen Stellen macht die kritisch-realistische Kritik einen 
»wechselseitigen Kollaps von Strukturen und Akteuren« fest (Mader/Lind-
ner/Pühretmayer 2017: 25).

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20

Körper der Medizin oder Biologie soll ausdrücklich nicht gemeint sein. 
Aber auch die Alltagsbezeichnung »Körper« als Inbegriff des von einem 
Menschen sinnlich Wahrnehmbaren trifft nicht das Gemeinte. »Körper« 
wird in den Texten durchweg mit Gewohnheiten, Fertigkeiten, implizit 
oder unbewusst bleibendem »Wissen«, mit nicht reflexivem Verhalten 
assoziiert. Wieso genau sollte man aber dazu »Körper« sagen? Mit dem-
selben Recht könnte man hierin die systematische Privilegierung eines 
bestimmten Aspekts der »Psyche« unterstellen. 

In dieser nicht weiter thematisierten Doppelgesichtigkeit spielt der 
»Körper« in der praxeologischen Logik offenbar die Hauptrolle im An-
spruch der dialektischen Aufhebung des Gegensatzes von sozialen »Ob-
jekt« und »Subjekt«, weil er sowohl in der einen wie in der anderen 
Rolle auftauchen kann. Er ist es, der nun sowohl als »strukturierende 
Struktur«, »Subjekt«, als »Akteur«, als »Agens«, als »Produzent gesell-
schaftlicher Wirklichkeit« in Erscheinung tritt (z.B. Gugutzer 2015: Kap. 
V, Gugutzer 2012: 53; Alkemeyer 2015: 476 ff.; Gebauer in Gugutzer/
Klein/Meuser 2017: 87). Zugleich ist er »strukturierte Struktur«, »Pro-
dukt gesellschaftlicher Wirklichkeit«, »verkörperte soziale Ordnung« 
(Gugutzer 2015: 54 ff., 147 ff.). Der Körper wird ebenso Subjekt der 
Praktiken wie zugleich deren strukturiertes Produkt. Stefan Hirschauer 
spricht etwa von den »Körpern der Praktiken« (Hirschauer 2004) und 
provoziert damit die Frage, ob die Praktiken die Körper hervorbrin-
gen oder die Körper die Praktiken. Wenn man anstelle der »Körper« 
»Subjekte« oder »Individuen« und anstelle der Praktiken »Strukturen« – 
dann ist man im Grunde wieder bei den Fragestellungen der 1970er Jah-
re. Der alte Gegensatz von Akteur/Handlung und sozialer Struktur, die 
alten Spiele und Verfolgungsjagden zwischen Subjektivismus- und Ob-
jektivismusvorwurf werden auch auf der neuen Bühne des Körperkon-
zepts reinszeniert (Alkemeyer u.a. 2015: 25). Das scheint für eine gewisse 
Plausibilität der kritisch-realistischen Kritik eines »Kollapses von Struk-
tur und Akteur« zu sprechen. Oder wäre an dieser Doppelgesichtigkeit 
des Körpers möglicherweise, wie man so sagt, »etwas dran«? Und sie 
wäre möglicherweise in den dialektischen Schematisierungen nur noch 
nicht adäquat und präzis genug gefasst? Ich gebe zu, dass ich durch die-
se etwas plump formulierte rhetorische Frage, schon mal ein wesentli-
ches Anliegen dieses Buches auf äußerst ungeschickte und vorschnelle 
Weise verraten habe. 

Es ist ein Allgemeinplatz festzuhalten, dass ein wie immer empha-
tisch verstandenes Körper-Konzept über Merleau-Ponty in die Soziolo-
gie Bourdieus und in sehr weitem Ausmaß in die Soziologie überhaupt 
gelangt ist (Crossley 1995/2017, Kastl 2004/2007; Prinz 2017). 

Der Bourdieuschüler Loic Wacquant geht so weit in einem gemeinsam 
mit Bourdieu heraus gegebenen Interview- bzw. Seminarband Reflexi-
ve Anthropologie diesen unwidersprochen als »soziologischen Erben« 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


21

Merleau-Pontys zu bezeichnen (Bourdieu/Wacquant 1996: 41 f.). Diese 
sehr weitgehende These verbindet er aber augenblicklich mit einem an 
Merleau-Ponty adressierten Subjektivismus-Vorwurf. Bourdieu untersu-
che auch die soziale Genese »objektiver Strukturen und Funktionsbe-
dingungen«, während Merleau-Ponty nichts über die »zweifache soziale 
Genese der subjektiven und der objektiven Strukturen« sage, die »ob-
jektiven Konfigurationen« vernachlässige (ebd. 44). Bourdieu dagegen 
gehe über Merleaus »subjektivistische Wahrnehmung« hinaus, »um die 
soziale Genese seiner objektiven Strukturen und Funktionsbedingungen 
zu untersuchen« (ebd.: 41 f. FN). In Merleau-Pontys Phänomenologie 
gäbe es »kein objektives Moment« (ebd.: 43), sie habe kein Verständnis 
für den Zusammenhang von »subjektiven« (sic!) und »objektiven Struk-
turen« (ebd.: 44; vgl. ähnlich auch Bourdieu selbst 2001: 188). Auffällig 
ist hier zum einen, dass sich der Schüler für seine Kritik der Vokabeln be-
dienen muss, die sein Meister (aber eben auch Merleau-Ponty) eigentlich 
beanspruchte, zu überwinden – die Differenz von Subjektivität und Ob-
jektivität, Struktur und Akteur (ebd. 45). Zum anderen wird dadurch in-
direkt nahegelegt, Bourdieu habe von Merleau-Ponty sozusagen nur den 
subjekt- und intentionalitätstheoretischen Aspekt des Körperkonzepts 
»geerbt«, nicht aber den strukturtheoretischen. Merleau-Pontys Kör-
perkonzept wäre dann, wie auch das Schützsche Lebensweltkonzept, ja 
die Phänomenologie insgesamt, der subjektivistischen Seite der Dichoto-
mie zuzuordnen, die Bourdieu seinem eigenen Anspruch nach dialektisch 
»aufhebt« (Bourdieu 1979: 147). Der strukturtheoretische Teil seiner 
Körper- und Habitustheorie würde dann einen genuinen Beitrag Bour-
dieus darstellen. Hierin adaptiert Bourdieu einerseits Saussures diakriti-
sche, in Bourdieus Begrifflichkeit »relationale« Logik, dass nämlich jedes 
signifikante Element »lediglich das bedeutet, was die anderen nicht be-
deuten, und dass es als in sich selbst (teilweise) unbestimmtes Merkmal 
seine vollständige Bestimmtheit nur aus seiner Relation zur Gesamtheit 
der übrigen Merkmale bezieht, als Unterschied in einem System« (Bour-
dieu 1993: 18). Was Bourdieu allerdings verwirft und was zugleich sei-
ne Zurückweisung des Strukturalismus trägt, ist jede Art von Verselbst-
ständigung der strukturalen Relationen zu einem vom sozialen Prozess 
ablösbaren reinen System von Strukturen, z.B. eine Sprachstruktur, rei-
ne Grammatik, die sich ablösen ließe vom historischen Prozess des Spre-
chens, der gesprochenen Sprache (parole) (Bourdieu 1993: 58 ff., vgl. 
Bourdieu/Wacquant 1996: 175 f.). Damit bejaht Bourdieu auf der Seite 
dessen, was er als »objektive Relationen« ansieht, zwar eine starke Stel-
lung der Strukturtheorie, weist aber jede Form – aus seiner Sicht – ob-
jektivistischer Übertreibung, jeden Strukturalismus zurück. Er versucht 
so etwas wie einen operativen Strukturbegriff herauszuarbeiten, der wie-
derum in engem Zusammenhang steht zur intentional-volitiven Dimen-
sion dessen, was er Habitus nennt.   

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22

So weit so gut. Das Ungerechte der Merleau-Ponty-Kritik Wacquants 
liegt aber darin, zu verschweigen, dass diese differenzierte Aufnahme der 
Position Saussures bis in die Details hinein von Merleau-Ponty stammt. 
Bourdieu unterschlägt oder verkennt die entscheidende Wendung in Mer-
leau-Pontys Denken in der ersten Hälfte der 1950er Jahren. Diese Wen-
dung erfolgte nicht zuletzt in den Vorlesungen der Semester 1953/4 und 
1954/5 am Collège de France, die Bourdieu mit ziemlicher Sicherheit be-
sucht hat. In ihnen vollzieht sich die Umarbeitung bzw. Ergänzung von 
Merleau-Pontys intentionalitätstheoretischen Konzepten in bzw. durch 
eine strukturale Ausdrucks- und Kulturtheorie. Die Brücke bildet da-
bei das Konzept der Bewegung und dessen Deutung im Kontext eines an 
Saussure anknüpfenden differenztheoretischen Strukturbegriffs, an den 
auch Bourdieu immer dann der Sache nach anknüpft, wenn er von der 
Relationalität des Sozialen spricht. Dabei folgt der phänomenologische 
Strukturalismus Merleau-Pontys (Bertram 2008: 182) von vorne herein 
einem operativen, prozessbezogenen Strukturbegriff. Er vermeidet also 
genau, was man dem – vermeintlich – kanonischen Strukturalismus als 
Bewegung später vorgeworfen hat: ein formalistisches, starres und un-
historisches Verständnis von Struktur. Das Körperkonzept Merleau-Pon-
tys verändert sich dabei entscheidend. Es wird eine These dieses Buches 
sein, dass Merleau-Ponty ein partiell romantisches Körperverständnis 
konsequent in ein strukturales Körperkonzept transformiert. Das entgeht 
Bourdieu seltsamerweise und darin liegt, so meine These, ein Grund für 
die widersprüchliche Rolle des Körpers in seiner Praxeologie. 

Dass Merleau-Ponty für Bourdieu eine wichtige biographische Bedeu-
tung hatte, lässt sich an in verschiedenen Texten auftauchenden Hin-
weisen Bourdieus über das akademische Milieu ablesen, das für ihn 
im Paris der 1950er-Jahre habitusprägend war. Merleau-Ponty kommt 
dabei bemerkenswert gut weg. So bezeichnet Bourdieu Merleau-Ponty 
und dessen Phänomenologie als »Gegengift« gegen den damals modi-
schen Existentialismus, weist auf Merleaus Aufgeschlossenheit gegen-
über den Humanwissenschaften hin und nennt im gleichen Zusammen-
hang die Namen Saussure, Weber und Mauss, Autoren, mit denen sich 
Merleau-Ponty in dieser Zeit intensiv auseinandersetzte (2002: 19). In 
seinem wissenschaftssoziologischen Werk Homo Academicus ist die 
Rede von Merleau-Pontys »äußerst offener und verständnisvoller Hal-
tung gegenüber den Wissenschaften vom Menschen, insbesondere der 
Biologie, der Psychologie und Linguistik« (1992a: 25). Sie habe beim 
Wechsel zwischen den intellektuellen Generationen der Nachkriegszeit 
eine eminente Rolle gespielt hat, schreibt er und hebt den »in dieser 
Hinsicht aufschlussreichen Artikel: ›Von Mauss zu Lévi-Strauss‹« (ebd.) 
hervor. Auch in diesem Zusammenhang fallen Namen strukturalisti-
scher Autoren wie Saussure, Jakobson, Lacan. Merleau-Ponty wird von 
Bourdieu im akademisch-philosophischen Milieu dieser Zeit ein »Platz 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


23

für sich« zugewiesen: »Er interessierte sich für die Humanwissenschaf-
ten, für Biologie; zudem vermittelte er einem eine Vorstellung davon – 
durch seine Schriften zur Geschichte, zur kommunistischen Partei, zu 
den Moskauer Prozessen – wie eine Reflexion aufs unmittelbar Gege-
bene aussehen könnte, die sich den sektiererischen Vereinfachungen der 
politischen Diskussion entzieht. Er schien einen möglichen Ausweg aus 
der geschwätzigen Philosophie der Bildungsinstitution zu verkörpern« 
(Bourdieu 1992b: 19).

Ab 1951 studierte Bourdieu im Hauptfach Philosophie an der Elite-
hochschule École normale supérieure (ENS), wo er 1954 die Agrégation 
erhielt. Bourdieu studierte also in Paris, als Merleau-Ponty seine Vorle-
sungen 1953/4 und 1954/5 am Collège de France hielt. Aus verschiede-
nen Seitenbemerkungen seiner (Bourdieus) Vorlesungen am Collège de 
France lässt sich schließen, dass er die Merleau-Pontys als Student be-
sucht haben muss (Bourdieu 2016/1: 218, 341 ff.; 2016/2: 551, 942-44, 
950). In diesen Vorlesungen Merleaus, besonders in der von 1953/4, voll-
zieht sich aber gerade die Einarbeitung der diakritischen, »relationalen« 
Logik der Sprachtheorie Saussures in eine umfassende Kultur- und Aus-
druckstheorie. Darüber hinaus spielt in ihnen, wie noch zu zeigen sein 
wird, ebenfalls ein emphatischer Praxisbegriff eine wichtige Rolle. Skiz-
zen und Mitschriften dieser Vorlesungen werden erst in den Jahren 2003 
und 2012 veröffentlicht. Bourdieu konnte sie also nicht kennen, war in-
sofern auf seine Erinnerungen angewiesen, die sich allerdings als sehr 
selektiv erweisen. Die Strukturalisierung der Merleau-Pontyschen Phä-
nomenologie dokumentiert sich aber auch in den noch zu Lebzeiten pu-
blizierten sprach- und kulturtheoretischen Schriften, insbesondere dem 
Band Signes, deutsch Zeichen (Merleau-Ponty 2007) sowie in der späten 
»indirekten Ontologie« (Merleau-Ponty 1994a: 233). 

Bourdieu wechselt 1955 zunächst in den obligatorischen Schuldienst. 
Im selben Jahr wird er zum Militärdienst eingezogen, der ihn nach Al-
gerien führt. Dort führt er 1958–1960 seine Feldforschungen zu den Le-
bensformen der Kabylen durch, deren Auswertung und Ausarbeitung in 
den 1960er-Jahren mündet in den bereits erwähnten, 1972 publizierten 
Entwurf einer Theo rie der Praxis. Man kann diesen als eine Bourdieu 
selbst latent bleibende Anwendung und Weiterentwicklung der Konzep-
te Merleau-Pontys, deren Entstehung in den Collège-Vorlesungen Bour-
dieu beobachtet haben muss, in einem völlig anderen Gegenstandsfeld 
betrachten. Noch während seiner Algerienzeit arbeitet Bourdieu inter-
essanterweise an einer philosophischen Dissertation zum Zeitbegriff bei 
Husserl: »Als ich meine ersten ethnologischen Untersuchungen durch-
führte, habe ich jeden Abend über die Struktur der Zeiterfahrung bei 
Husserl geschrieben« (Bourdieu 2002: 48). Auch bei diesem Thema han-
delt es sich, wie wir noch sehen werden, um ein zentrales Thema Mer-
leau-Pontys. Husserls Analysen zum inneren Zeitbewusstsein bilden den 

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24

entscheidenden Kernaspekt seines Verständnisses fungierender Intentio-
nalität (inten tionalité opérante) und stellen zugleich eine wichtige Brü-
cke zwischen seinem wahrnehmungstheoretischem Frühwerk und dem 
ontologischen Spätwerk her. 

Auch diese Ontologie Merleaus ist in den Texten Bourdieus unter-
schwellig präsent. Er ruft sie zumeist in formelhafter und summarischer 
Weise ohne jede Konkretisierung auf (z.B. Bourdieu/Wacquant 1996: 
155, 161; Bourdieu 2001: 183), wie er überhaupt jede philologisch nach-
vollziehbare Auseinandersetzung mit Merleau-Pontys Konzepten oder 
Texten vermeidet. Merleau-Pontys Name wird, wenn überhaupt, in ei-
ner gleichsam atmosphärischen Qualität beschworen. Bourdieus Buch 
 Méditations Pascaliennes (deutsch Meditationen), das man als seinen phi-
losophischen Nachlass betrachten kann, bezieht sich in seinem Titel auf 
Blaise Pascal (Bourdieu 2001), obwohl die wesentlichen Linien der Ar-
gumentation ganz offensichtlich auf Grundfiguren der Merleau-Ponty-
schen Phänomenologie abheben. Dabei handelt es sich allerdings nur auf 
einer Oberflächenebene um eine Irreführung. Merleau-Ponty war »seit 
seiner frühen Jugend ein Anhänger Pascals« (Sartre 1968: 153) und blieb 
es auch nach seinem Bruch mit dem Katholizismus, während der Rück-
griff Bourdieus auf einen christlich-katholischen Denker doch ziemlich 
überrascht. Die zentrale, für Bourdieu wesentliche Schlüsselstelle Pascals 
(Bourdieu/Wacquant 1996: 161; Bourdieu 2001: 167) konnte Bourdieu 
Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung entnehmen, wo sie 
ebenfalls zitiert wird (Merleau-Ponty 1966: 464). Sie enthält die Quint-
essenz von Merleau-Pontys und Bourdieus gemeinsamer Ontologie, die 
auf der Verschränkung und wechselseitigen Zugehörigkeit von individu-
ierten Körpern und ihrer Welt beruht. Sie spielt mit dem Doppelsinn des 
französischen Wortes »comprendre«, das im Französischen zugleich »be-
inhalten/enthalten« wie auch »verstehen« bedeuten kann: »Par l’espace, 
l’univers me comprend et m’engloutit comme un point; par la pensée, 
je le comprends.« »Durch den Raum versteht/beinhaltet das Universum 
mich und lässt mich wie einen Punkt verschwinden; durch das Denken 
beinhalte/verstehe ich es.« (Pascal 1971: 488, Nr. 348, Übers. jmk).5 Mit 
der Bezugnahme auf Pascal ist jedenfalls – willentlich oder unwillentlich 
– eine falsche, wenngleich nicht ganz irreführende Fährte ausgelegt. Im 
Kostüm Pascals agiert im Bourdieuschen Marionettentheater seines phi-
losophischen Vermächtnisses eindeutig Merleau-Ponty.  

Offensichtlich war Merleau-Ponty für Bourdieu eingestandene wie 
uneingestandene akademische Identifikationsfigur. Merleau-Ponty saß 

5   Darin ist zugleich ein Bezug/eine Stellungnahme zu Descartes angedeutet – 
insoweit nämlich hier nicht auf einen Dualismus, sondern auf einen Zusam-
menhang zwischen Res extensa - Körper (enthalten/beinhalten) und Res Co-
gitans – Geist (verstehen) angespielt wird.

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


25

im Prüfungsausschuss der École Normale Supérieur – Bourdieu, der die 
Concours zur École Normale erfolgreich durchlief und zwischen 1951 
und 1954 dort im Hauptfach Philosophie studierte, erwähnt es selbst 
in den Méditations pascaliennes (2001: 48). Zugleich hält er fest: »Ich 
mag den Intellektuellen in mir nicht, und was immer in meinen Schrif-
ten antiintellektualistisch klingt, ist vor allem gegen das gerichtet, was 
mir trotz aller Mühe, die ich mir gebe, an Intellektualismus [...] geblie-
ben ist« (ebd.: 15). Wer Bourdieus Texte kennt, weiß, dass der Inbe-
griff von Intellektuellen und Intellektualisten für ihn »die« Philosophen 
sind, Merleau-Ponty nimmt Bourdieu ausdrücklich davon aus (Bour-
dieu/Wacquant 1996: 155). Zugleich ist Merleau-Ponty der Philosoph, 
der sich die Kritik des Intellektualismus in Philosophie und Psycholo-
gie zeitlebens zum Programm gemacht hatte. Die Psychoanalyse hat die 
widersprüchlichen Aspekte von Identifikationsprozessen dargelegt, das 
komplexe Ineinander von Attraktion und Rivalität, Ambivalenz, Inter-
nalisierung und Verdrängung, Präsenz und Vergessen. Deren akademi-
sche Varianten hat Bourdieu selbst an anderen Stellen und bei anderen 
scharfsichtig analysiert. Aber sein Verhältnis zu Merleau-Ponty scheint 
ihm selbst nur begrenzt durchsichtig zu sein. Anders lassen sich sowohl 
die ins Auge stechenden Korrespondenzen wie die geradezu schreienden 
systematischen Lücken nicht erklären. Diese Problematik haben wieder-
um die modernen Praxistheorien, die ohne Bourdieu kaum denkbar sind, 
beerbt. Sie beziehen sich durchweg auf Bourdieus letztlich namensge-
bende Praxeologie, Merleau-Pontys Werk findet meist keinerlei Erwäh-
nung (so z.B. nicht in Reckwitz 2003; Schäfer 2013, Schatzki u.a. 2001, 
Schatzki 2002, Schmidt 2012/2017). Sofia Prinz spricht – zu Recht, wie 
ich meine – von »Unterschlagung« (Prinz 2017), was immer deren Me-
chanismen und Motive sind. 

Es wird eine zentrale These dieses Buchs sein, dass diese Ausblen-
dung ihren Preis hat. Er liegt in der bereits angedeuteten entscheidenden 
chronischen Unklarheit und Unentschiedenheit des Körperkonzepts im 
Spannungsfeld von Handlungs- und Strukturtheorie, sowohl bei Bour-
dieu, wie in den späteren Praxistheorien, aber auch in Teilen der soge-
nannten Körpersoziologie. Die Transformation von Merleaus Konzepten 
wird von Bourdieu auf gleichsam atmosphärische Weise übernommen, 
ist aber ungenügend reflektiert, weil er den Einfluss Merleau-Pontys auf 
sein eigenes Werk generell ausblendet, unterschätzt und nicht präzise ge-
nug analysiert. Der eingestandene Einfluss Merleau-Pontys beschränkt 
sich auf die subjektive, phänomenologische Seite, auf das, was ich in die-
sem Text ein romantisches Körperkonzept nennen werde. Bourdieu hält 
merkwürdigerweise an bestimmten Aspekten dieses romantischen Kör-
perkonzeptes fest und übersieht dabei, dass Merleau-Ponty diese Aspek-
te selbst einer konsequenten Selbstkritik unterzog. Dies beinhaltet zum 
einen die Akzentuierung einer »Generalität des Körpers«. Ausgerechnet 

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26

dieser Gesichtspunkt bleibt in der soziologischen Rezeption vollständig 
ausgeblendet. Zum anderen unternimmt Merleau-Ponty eine kritische 
Relativierung der Vorstellung einer »körperlichen Intentionalität«, an 
der Bourdieu und mit ihm weite Teile der sogenannten Körpersoziolo-
gie semantisch festhalten. Dieses Buch möchte der Frage nachgehen, ob 
in dieser doppelten Nachlässigkeit nicht ein Grund dafür liegen könnte, 
wieso letztlich auch die Bourdieuschen (und andere) Vermittlungsversu-
che von Subjektivismus und Objektivismus nicht überzeugt haben und 
mit Widersprüchen und Leerstellen behaftet bleiben. Vielleicht könnte 
eine Wiederaufnahme und Revision der soziologischen Merleau-Pon-
ty-Lektüre auf der Basis einer veränderten Quellenlage dazu beitragen, 
zu etwas präziseren Eintragungen in diese Leerstellen zu verhelfen. Al-
lerdings sind damit durchaus auch für die Autonomieansprüche des Fa-
ches Soziologie unangenehme Einsichten verknüpft.  

Die Bourdieu-Wacquantsche Tendenz, Merleau-Pontys Phänomenolo-
gie – bei aller formelhaften Anerkennung – letztlich umstandslos unter 
einem Subjektivismuslabel zu subsumieren, prägt die soziologische Mer-
leau-Ponty-Rezeption insgesamt. Die vielleicht etwas übertriebene Aus-
rufung einer »Wiederentdeckung« Merleau-Pontys durch Axel Honneth 
(Honneth 1990) steht ebenso wie ähnlich gelagerte Versuche phäno-
menologischer Autoren (Coenen 1985, Twenhöfel 1985) bis heute aus-
schließlich im Zeichen der »Wiederkehr« eines Körper- bzw. Leib-Kon-
zepts (Kamper/Wulf 1982). Solche Proklamationen sind wie auch die 
Ausrufung von »Paradigmenwechseln« und »Turns« eine beliebte Stra-
tegie, neue Leitsemantiken ins Gespräch zu bringen, und vielleicht auch 
der Versuch, ein bisschen Macht über die Diskurse auszuüben. Auch für 
die Rede von einem »Corpor(e)al Turn« oder »Body Turn« innerhalb 
der Körpersoziologie wird auf ähnlich summarische Weise Merleau-
Ponty in Anspruch genommen (Gugutzer 2015: 39, 49 ff.; Gugutzer/
Klein/Meuser 2017, Bd.1: V, 45–49, 57 ff., 315–333). Auch hier wird der 
Körper, jedenfalls im deutschen Sprachraum, sehr weitgehend als Chiffre 
für »leibliche Erfahrung« angesehen und damit eher als (Teil-)Aspekt 
der intentionalitäts- und subjektivitätstheoretischen Seite soziologischer 
Analyse verstanden. Die »Wiederentdeckung des Körpers« ist begleitet 
von der Rehabilitation einer Sphäre des Unmittelbaren, Intuitiven, 
Emotional-Affektiven, Praktischen und dabei liegt der Akzent auf einer – 
wenngleich als sozialisiert gedachten – inneren Erfahrung. Das soll einen 
unterstellten einseitigen Rationalismus, Kognitivismus, Intellektualismus 
der soziologischen Theorie konterkarieren, reparieren, kompensieren, 
komplementieren. Insbesondere die Vokabel »Leib« transportiert damit 
etwas, was ich in diesem Text ein »romantisches Körperkonzept« nennen 
werde. 

Merleau-Ponty als Leib-Philosoph (Fischer 2012: 19 ff., Gugutzer 
2015: 122 f., Knoblauch 2017: 120) – dieses in der Soziologie beliebte 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


27

Interpretationsklischee stützt sich vor allem auf die Rezeption einer 
einzigen Schrift, nämlich der Phänomenologie der Wahrnehmung von 
1945. Und darin wiederum auf wenige, besonders plakative Passagen, 
etwa die Schlusspassagen des 3. Kapitels des ersten Teils, in dem es in 
deutscher Übersetzung vielzitiert heißt: »Der Leib ist unser Mittel über-
haupt, eine Welt zu haben.« (Merleau-Ponty 1966: 176). Im französi-
schen Text steht aber zu lesen: »Le corps est notre moyen général d’avoir 
un  monde«, also besser: »Der Körper ist unser allgemeines Mittel, eine 
Welt zu haben.« Die deutsche Übersetzung unterschlägt schlicht die von 
Merleau-Ponty offensichtlich unterstellte Allgemeinheit, die »Generali-
tät« des Körpers, die noch durch das Pronomen »unser« verstärkt wird. 
Der Körper ist unser Körper, unser Zugang zu einer Welt, nicht nur dei-
ner oder meiner. Damit ist der Körper aber zugleich auch der Zugang 
zu jenem »hanging together of things, the existence of nexuses«, der für 
Schatzki Ordnung im allgemeinen und soziale Ordnung im Speziellen 
ausmacht (Schatzki 2002: 18).  

Ziel dieses Buches ist es, diese Dimension der Generalität und die 
damit in Verbindung stehenden Möglichkeiten einer strukturtheoreti-
schen Lektüre Merleau-Pontys zu konkretisieren und auszuloten, un-
ter Einbeziehung auch der späteren Publikationen, vor allem aber der in 
den 1950er Jahren entstandenen, erst in jüngster Zeit veröffentlichten 
Vorlesungsskripte. In ihnen vollzieht sich etwas, was man eine Struk-
turalisierung des Körperkonzepts nennen könnte. Ich werde dabei der 
These folgen, dass diese Strukturalisierung gleichbedeutend ist mit einer 
Temporalisierung. Alexandre Métraux hatte in seinem Beitrag zu dem 
Konstanzer Kolloquium darauf hingewiesen, dass für Merleau-Pontys 
Phänomenologie die Übertragung des Konzepts einer räumlichen Hori-
zontstruktur (und damit Figur-Hintergrund-Beziehungen) in die Zeitdi-
mension eine zentrale Bedeutung hat und dass dieses aufs Engste mit der 
Dimension der Praxis verbunden ist: »Da die Einheit der je erfahrbaren 
Welt nicht auf einer ›intellektuellen‹, sondern auf eine mit der Zeit ge-
henden ›praktischen Synthese‹ gründet und deshalb in einer geschichtli-
chen Perspektive steht, scheint der zeitliche Horizont der Wahrnehmung 
nichts anderes zu sein als das Gegenstück zur räumlichen Horizontstruk-
tur.« (Métraux 1976: 142; vgl. Kastl 1998: 413 ff.; Kastl 2004: 219 ff.; 
Kastl 2016: 82). 

Damit spricht Métraux einen zentralen Zusammenhang an: Körper 
sind in Zeit und Geschichte situiert, sie sind Kraft ihrer Materialität, 
Medium und Träger gesellschaftlicher Wirklichkeit, sozialer Praxis im 
Sinne einer steten Reproduktion, Transformation und Veränderung der 
wirklichen, wahrnehmbaren Welt und ihrer Strukturen. Das beinhal-
tet und setzt voraus, dass sie zugleich Gedächtnis sind, in dem Sinne, 
dass sich an ihnen (nur an ihnen?) Erfahrungen niederschlagen und da-
durch generalisieren können. Körper sind Träger, operative Instanz und 

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28

Umschlagsort von (sozialem) Wissen, Können und Erinnerungen. Mer-
leau-Pontys Philosophie auf diese Weise ebenso als Praxistheorie (Prinz 
2017) wie als »strukturalistische Phänomenologie« oder »phänomeno-
logischen Strukturalismus« zu lesen (Bertram 2008: 182, vgl. auch Lauer 
2013, Alloa 2012, 2017), hätte sich im disziplinären Feld der Soziologie 
bereits als Konsequenz eines Teils der Beiträge zu der Konstanzer Ta-
gung 1973 und dem dazu erschienenen Tagungsband (Grathoff/Spron-
del 1976) nahe gelegt. 

Diese Aspekte einer progressiven Merleau-Ponty-Lektüre – die Gene-
ralität des Körpers, sein strukturaler Charakter und die operative Bedeu-
tung körpergebundener sozialer Gedächtnisse – können möglicherwei-
se zu einem differenzierteren Verständnis der Tragfähigkeit dialektischer 
Lösungen und Scheinlösungen und zu einer Befriedung eines konzeptuel-
len Schismas von Wissen und Habitualität führen sowie unser Verständ-
nis des Zusammenhangs von sozialem Verhalten, sozialem Handeln und 
sozialen Strukturen differenzieren. Das zumindest wäre die Hoffnung 
und Intention dieses Textes.

*

Er ist während des Schreibens zu einem Diptychon in einem weit großflä-
chigeren Format geraten, als anfangs gedacht. Im ersten Teil versuche ich 
– ausgehend von einem bei der Konstanzer Tagung 1973 geplanten, aber 
nicht gehaltenen Vortrag von Aron Gurwitsch zur Kritik Merleau-Pon-
tys – zunächst die Dekonstruktion des »romantischen Körperkonzepts«. 
Seine Spuren finden sich nicht nur in Merleau-Pontys 1945 erschiene-
nem Werk Phänomenologie der Wahrnehmung, sondern es bestimmt bis 
heute auch die soziologische Rezeption dieses Werks, ja sehr weitgehend 
das Körperverständnis der sogenannten Körpersoziologie. Ein Ergebnis 
dieser Dekonstruktion liegt in der Herausarbeitung der für die Entwick-
lung der »strukturalistischen Phänomenologie« Merleau-Pontys (Ber-
tram 2008) wichtigen Figur der Generalität des Körpers. Diese Figur ist 
einerseits eine Provokation für jeden kulturalistischen oder soziologisti-
schen Konstruktivismus, scheint mir andererseits aber der entscheidende 
Schlüssel für bislang unbemerkte Türen zu einer nicht nur rhetorischen 
Vermittlung von Körperlichkeit und Gesellschaft zu sein.  

Nach einer kurzen Zwischenüberlegung (Metalog) geht es im zweiten 
Teil um die detaillierte Auseinandersetzung mit der struktur-, differenz- 
und ausdruckstheoretischen Weiterentwicklung von Merleau-Pontys 
Phänomenologie in den 1950er Jahren, insbesondere unter Berücksich-
tigung des erst 2011 posthum von Emmanuel de Saint-Aubert und  Stefan 
Kristensen veröffentlichten Vorlesungsskripts Le monde sensible et le 
monde de l’expression. Ich möchte zeigen, dass diese Weiterentwicklung 
systematisch nur verständlich wird vor dem Hintergrund einer Zeit- und 

PROLOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


29

Gedächtniskonzeption, die sowohl in der Phänomenologie der Wahr-
nehmung wie auch in den Vorlesungen der 1950er Jahre implizit mitge-
führt wird, deren explizite Ausarbeitung aber in den Ansätzen stecken 
bleibt. Diese Ansätze konvergieren mit Ergebnissen und Systematisierun-
gen der neueren interdisziplinären Gedächtnisforschung. Mit ihrer Hilfe 
kann das Merleau-Pontysche Anliegen der Verknüpfung eines struktura-
len Körperkonzepts (Körperschema) mit einer Ausdrucks- und Sprach-
theorie möglicherweise auf eine empirische Grundlage gestellt werden. 
Von daher eröffnet sich auch ein Zugang zu den strukturtheoretischen 
Problemen der Soziologie, wie ihn Merleau-Ponty in seiner Weberrezep-
tion entfaltet und eine abschließende kritische Auseinandersetzung mit 
der Tragfähigkeit der dialektischen Konzeptionen und ihren praxeolo-
gischen Weiterentwicklungen. 

Der Text ist Walter Sprondel gewidmet, ursprünglich zu seinem  
80. Geburtstag. Dass er zu diesem Datum noch lange nicht fertig war, 
sondern noch erhebliche Zeit brauchte, um in die Form zu finden, die er 
jetzt hat, entspricht letztlich aber auch wieder dem, was hier über Struk-
turen gesagt werden soll. Man könnte sagen, damit mache ich die Not 
zur Tugend. Ich gebe es zu. Genauso versteht es sich von selbst, dass 
die Widmung ihren Adressaten in keiner Weise für die hier entwickel-
te Position vereinnahmen soll. Vielmehr möchte sie zum Ausdruck brin-
gen, dass Gesprächsfäden in der Wissenschaft, auch wenn sie vor lan-
ger Zeit geknüpft wurden und durch verschiedenste – zufällige und wie 
wir sehen werden auch tragische – Umstände abreißen können, wieder 
aufgenommen und in ein ganz anderes Gewebe eingearbeitet werden 
können. Das hat mit einer faszinierenden Eigenschaft von Sprache zu 
tun, um die es im folgenden Text ebenfalls gehen wird. Auch in dieser 
Hinsicht führt der Text daher vor, wovon er handelt. Und nicht zuletzt 
ist da auch die Entdeckung, dass manche Perspektiven und Positionen, 
die Merleau-Ponty in den 1950er Jahren entwickelt hat, kompatibler 
mit einer an Weber, Schütz, Berger/Luckmann und Plessner anknüpfen-
den Soziologie und Sozialtheorie sind, als bislang angenommen wurde. 
 Walter Sprondel möchte ich für einen im Gedächtnis bleibenden Spazier-
gang zum schönen Ort des damaligen Geschehens und seine Erzählun-
gen und Anmerkungen danken, und Alexandre Métraux für unzählige 
schriftliche und mündliche Hinweise, wertvolle inhaltliche Anregungen 
und Hilfestellungen bei der Übersetzung einiger Zitate. Wie immer gilt: 
Die Verantwortung für das, was daraus in diesem Text geworden (oder 
nicht geworden) ist, geht, insoweit damit »Lasten« verbunden sind, zu 
Lasten des Autors. 

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. 
Vom romantischen zum strukturalen Körper

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


33

1. Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty

Die im Jahr 1973 als erstes »Konstanzer Kolloquium zu Problemen 
der sozialwissenschaftlichen Theorie« organisierte Tagung über Mer-
leau-Ponty fand in einem für die deutsche Wissenssoziologie formativen 
Milieu statt. Mit Ort und Entstehungskontext war eine ganz besondere 
Konstellation objektiver Möglichkeiten (Weber) für die Weiterentwick-
lung einer phänomenologischen Sozialtheorie verbunden. Thomas Luck-
mann war 1970 von Frankfurt nach Konstanz berufen worden. Seine As-
sistenten Walter Sprondel und Richard Grathoff nahmen den Aufbau des 
Sozialwissenschaftlichen Archivs in Angriff. In diesem Zusammenhang 
waren die Konstanzer Kolloquien konzipiert worden. Mit den an die-
sen Kolloquien von Anfang an teilnehmenden Vertretern der Konstanzer  
Literatur- und Sprachwissenschaften entwickelten sich Kooperationen, 
die später einiges an inhaltlichen Impulsen zu der Ende der Siebzigerjahre 
erfolgenden Gründung der Sektion Sprachsoziologie innerhalb der Deut-
schen Gesellschaft für Soziologie beisteuerten (Knoblauch 2000: 50). 
Thomas Luckmann war an dem Kolloquium 1973 anwesend, zusammen 
mit so ausgewiesenen Sozialphänomenologen und Merleau-Ponty-Ex-
perten wie Joseph J. Kockelmans, Alexandre Métraux, Jacques Tamini-
aux sowie Bernhard Waldenfels. Das ist schon deswegen bemerkenswert, 
weil bei diesem wie auch bei dem Folgekolloquium über den Begriff des 
Alltags bei Alfred Schütz Vertreter verschiedener sozialphänomenologi-
scher Ansätze miteinander diskutierten. In den Folgejahrzehnten bildete 
sich im sozialphänomenologischen Milieu ein zunehmendes disziplinä-
res und inhaltliches Schisma zwischen einer an Merleau-Ponty und einer 
an Schütz orientierten sozialtheoretischen Tradition heraus. Die Ausei-
nandersetzung mit Merleau-Ponty erfolgte später überwiegend im fach-
lichen Umfeld des Philosophen Bernhard Waldenfels, Anknüpfungen an 
Schütz wurden überwiegend im Kontext der Konstanzer Wissenssozio-
logie ausgearbeitet. 

Die deutsche Wissenssoziologie zeigte sich in der Ägide dieses Schis-
mas bis in die 2000er Jahre hinein überwiegend desinteressiert an einer 
Auseinandersetzung mit Merleau-Ponty. Es gab immer wieder Versu-
che, das zu verändern, letztlich mit geringem Erfolg. Vielleicht auch, weil 
diese Versuche häufig in einer mehr oder weniger deutlichen Schützkri-
tik mündeten und damit als Dissidenz gegenüber der Wissenssoziologie 
wahrgenommen wurden. Seitens der Wissenssoziologie wurden etwai-
ge Vorbehalte oder Kritikpunkte gegenüber Merleau-Ponty oder über-
haupt das komplexe Verhältnis von Schütz und Merleau-Ponty bis heute 
nicht detailliert aus- oder aufgearbeitet. Dafür wäre das erste Konstan-
zer Kolloquium eine hervorragende Möglichkeit gewesen. Die Anregung, 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Merleau-Ponty in den Mittelpunkt der Tagung zu rücken, stammte ur-
sprünglich nämlich von Aron Gurwitsch, dem engsten Freund Alfred 
Schützs, der für das Eröffnungsreferat der Tagung gewonnen werden 
konnte. Er plante einen Vortrag mit dem Titel »Merleau-Pontys Phäno-
menologie der Wahrnehmung im Lichte Husserlscher Kritik« (Grathoff/
Sprondel 1976: III). Aron Gurwitsch verstarb aber kurz vor Beginn der 
Tagung bei einem Zwischenaufenthalt in Zürich überraschend an einem 
Herzinfarkt. Sie musste ohne seinen Vortrag stattfinden. Von dem Vor-
trag selbst existiert zwar nach allem, was wir wissen, kein Manuskript. 
Es ist aber davon auszugehen, dass Vortrag und Diskussion im kundi-
gen Kreis dieses Kolloquiums wichtige inhaltliche Aspekte der Beziehung 
zwischen Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty thematisiert hätten. Um 
das zu verstehen, muss man sich die Geschichte der Beziehungen dieser 
Personen vergegenwärtigen. 

Aron Gurwitsch war die zentrale Figur in diesem Dreiecksverhältnis. 
Er gehört bis heute zu den wichtigen Phänomenologen der zweiten Ge-
neration nach Husserl. Ausgehend von einer phänomenologischen Re-
zeption der Gestalttheorie und der von ihr inspirierten Struktur- und 
Feld-Konzepte hat Gurwitsch eine eigenständige phänomenologische 
Position entwickelt, die, wie ja auch die Merleau-Pontys, in manchen 
Punkten eng an Husserl bleibt, in anderen über ihn hinaus geht. Gur-
witsch hielt im Unterschied sowohl zum späten Schütz wie auch zu Mer-
leau-Ponty zeitlebens an der Husserlschen Idee einer transzendentaltheo-
retischen Konzeption von Bewusstsein fest. Was uns bewusst wird, soll 
und kann als Ergebnis konstituierender Leistungen von Bewusstseinsak-
ten aufgefasst werden. Gurwitsch verstand aber im Unterschied zu Hus-
serl Bewusstsein als letztlich non-egologisch (vgl. ausführlich die Einlei-
tung von Landgrebe in Schütz/Gurwitsch 1985: XIII ff.). Er entwickelt, 
vermittelt über die Gestaltpsychologie und seinen Lehrer und Freund, 
den Arzt und Neurologen Kurt Goldstein, ein Interesse für psychologi-
sche Fragestellungen und die Rolle leiblicher Phänomene. Das Problem, 
das Gurwitsch nach eigenem Bekunden zur Phänomenologie geführt hat-
te, war die Auseinandersetzung mit der sogenannten Konstanzhypothe-
se bzw. Konstanzannahme in der Psychologie (Gurwitsch 1975: 6 f.; 
Métraux 1972: 4; Métraux 1976a: XVII). Darunter versteht man die 
Auffassung, dass es eine strikte Korrespondenz zwischen physikalisch 
definierbaren Reizen und psychologisch erfahrbaren Aspekten des Wahr-
nehmungsfeldes geben müsse, bei gleichartiger Reizbeschaffenheit müs-
se auch das Wahrnehmungserleben konstant bleiben umgekehrt. Dieser 
Annahme widerspricht aber in weitem Umfang die psychologische Er-
fahrung (z.B. bei der Wahrnehmung perspektivischer »Verzerrungen«, 
Synästhesien, Gestalterfahrung, bei optischen Täuschungen). Reagiert 
wurde darauf entweder mit Zusatzannahmen zur Rettung dieser physi-
kalistischen Vorstellung oder eben mit ihrer Aufgabe. Gurwitsch gehört 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

zu den Autoren, die die Aufgabe der Konstanzannahme vertreten. Für 
ihn war das eine Frage der fachlichen Unabhängigkeit der Psychologie 
von der Physik, und zugleich ein entscheidender Schritt zur Phänomeno-
logie. Denn die Konsequenz dieser Aufgabe ist, dass »die phänomenalen 
Gegebenheiten zu nehmen sind, wie sie sich darbieten« und damit ein 
Argument für das, was Husserl »phänomenologische Reduktion« nennt 
(Métraux 1973: 4; Gurwitsch 1974: 6). 

Gurwitsch und Merleau-Ponty lernten sich in den 1930er Jahren 
in Paris kennen. Gurwitsch war 1933 aus dem nationalsozialistischen 
Deutschland nach Paris immigriert und hielt an der Sorbonne Vorle-
sungen über Phänomenologie, in denen gestaltpsychologische Inhal-
te und das Werk Kurt Goldsteins eine wichtige Rolle spielten. Mer-
leau-Ponty, der sich damals auf sein Doktorat vorbereitete, besuchte 
diese Lehrveranstaltungen. Er und Gurwitsch waren einander bereits 
1933 bei einer Soirée von Gabriel Marcel vorgestellt worden (Lefort 
2010: 42). Merleau-Ponty traf sich von da an regelmäßig mit Gur-
witsch zu Gesprächen und war ihm bei der Übersetzung von Texten 
ins Französische behilflich. In diesen Kontext gehört auch eine gemein-
same Veröffentlichung im Journal de psychologie normale et patholo-
gique von 1936 (Lefort 2010: 42). Das wechselseitige Interesse setzte 
sich in den 1940-1950er Jahren fort. Insbesondere in Merleau-Pon-
tys Phänomenologie der Wahrnehmung sind in vielfacher Weise An-
regungen von Gurwitsch eingeflossen. Auch für Merleau-Ponty hatte 
die Aufgabe der Konstanzannahme eine zentrale Bedeutung. Er knüpft 
ausdrücklich an Gurwitschs Position an, »dass die zu Ende gedachte 
Kritik der Kon stanzhypothese zu einer echten ›phänomenologischen 
Reduktion‹ führen muss« (Merleau-Ponty 1966: 70). Nur von dieser 
thematischen Rahmung her wird überhaupt verständlich, wieso sich 
Merleau-Ponty in seiner Phänomenologie der Wahrnehmung über wei-
te Strecken mit der Interpretation von optischen Täuschungen, klini-
schen Phänomene, Synästhesien und anderen Beispielen befasst, in de-
nen die Konstanz annahme versagt. Die Gestaltpsychologie, aber auch 
die Analyse der ihm über Gurwitsch vermittelten neurologischen Fall-
beispiele von  Adhémar Gelb und Kurt Goldstein sowie weiterer Neu-
rologen aus deren Umfeld spielen zudem eine wichtige Rolle. Sie wur-
den dann auch für Alfred Schütz bedeutsam. 

So nahe sich hier Gurwitschs und Merleau-Pontys Ausgangspunkte 
und Interessen sind, so deutlich lässt sich hier der Punkt bestimmen, von 
dem ab sich ihre Wege trennen. Gurwitsch hatte Merleau-Pontys Werk 
Phänomenologie der Wahrnehmung mehrfach geradezu enthusiastisch 
rezensiert, es als wegweisend für Phänomenologie und Psychologie be-
zeichnet (Gurwitsch 1949/50, 1964). In seinem Buch Das Bewusstseins-
feld (1975) bezieht er sich sowohl deutlich zustimmend wie kritisch da-
rauf. Merleau-Ponty hat seinerseits dieses Werk Gurwitschs gelesen, in 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

ausführlichen Notizen kommentiert und kritisiert, aber auch eigene Po-
sitionen verändert (Merleau-Ponty 1997, vgl. darin den Kommentar von 
Stéphanie Ménasé: 325 ff.). Gurwitsch äußert sich zu seinem Verhältnis 
zu Merleau-Ponty in mehreren Briefen an Schütz. Beispielsweise schil-
dert er am 11.8.1947 seine Eindrücke bei der ersten Lektüre der Phäno-
menologie der Wahrnehmung wie folgt: »Ich höre aus dem Buch enorm 
viel aus meinen Vorlesungen heraus. Er <Merleau-Ponty, jmk> hat viel 
von mir gelernt und viel übernommen. Nicht nur in den Einzelheiten, wo 
er manches entwickelt hat. Ich zweifle daran, ob er ohne meinen Einfluß 
auf die Idee gekommen wäre, das psycho-pathologische Material phä-
nomenologisch auszudeuten. Meine Stimmung bei der Lektüre ist eine 
Mischung aus Freude und Melancholie. Ehrliche Freude über das gelun-
gene Buch, das wirklich eine schöne Leistung ist; und Freude auch da-
rüber, daß mein Einfluß dabei in einem gewissen Sinne Pate stand. Es ist 
schon ein schönes Gefühl zu wissen, daß meine Pariser Jahre nicht für 
das Nichts waren, und daß etwas bei meinen Vorlesungen heraus gekom-
men ist« (Schütz/Gurwitsch 1985: 158, vgl. auch 152).

Aron Gurwitsch und Alfred Schütz hatten sich ebenfalls in Paris ken-
nen gelernt, im Jahr 1935. Schütz war dort auf einer Geschäftsreise für 
seine Bank. Das Treffen beider ging letztlich auf Edmund Husserl zu-
rück, der Gurwitsch und Schütz aufeinander aufmerksam machte und 
Schütz anlässlich seiner Parisreise nahelegte, Gurwitsch zu treffen (Luck-
mann 1983: 320; Grathoff in Schütz/Gurwitsch 1985: 1). 1938 wur-
de Schütz, wiederum bei einem Parisaufenthalt, von Gurwitsch wegen 
des Einmarsches der Nationalsozialisten in Österreich genötigt, in Paris 
zu bleiben und seine Familie nachkommen zu lassen. Schütz emigrierte 
1939 in die USA und mit seiner Hilfe kam Gurwitsch 1940 nach New 
York nach. Über Schütz stellte sich auch die langjährige Verbindung zur 
»New School for Social Research« her (Grathoff in Gurwitsch/Schütz 
1985: 11; Benita Luckmann 1983: 320). Schütz, der auch im Exil in den 
USA bis 1956 von seiner nicht-wissenschaftlichen Tätigkeit im Banken-
sektor lebte, wurde 1952/3 zum »Full Professor« an der New School be-
stellt. Er gab aber erst 1956 seine Tätigkeit im Bankgewerbe völlig auf. 
Gurwitsch unterrichtete seit 1948 an der Brandeis-University in Massa-
chusetts, später wurde er Nachfolger seines Freundes an der New School 
(Benita Luckmann 1983: 326). Der intensive Briefwechsel beider beginnt 
im Jahr 1938 und reicht bis zum 16. Mai 1959, also bis kurz vor Schützs 
Tod vier Tage später. 

Alfred Schütz und Merleau-Ponty lernten sich im Jahr 1946 anläss-
lich einer Europareise Schützs durch die Vermittlung Gurwitschs persön-
lich kennen (Schütz/Gurwitsch 1985: 148). Auch später gab es einzelne 
Kontakte. So schickte Schütz Merleau-Ponty auf dessen Aufforderung 
sein Buch Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, allerdings ohne eine 
Reaktion zu erhalten (Schütz/Gurwitsch 1985: 332 f.). Merleau-Ponty 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

konnte Schütz 1956 für einen Beitrag über Scheler in einem von ihm he-
rausgegebenen enzyklopädischen Werk Les philosophes célèbres (Mer-
leau-Ponty 1956) gewinnen, dessen Frontispiz von Alberto Giacometti 
gestaltet wurde und in dem sich u.a. auch Beiträge von Jean Starobin-
ski, Jean Beaufret, Gilbert Ryle, Karl Loewith, Gilles Deleuze, Alphonse 
de Waelhens und von Merleau-Ponty selbst finden. Schütz schreibt, wohl 
scherzhaft, er sei von Merleau-Ponty zu dem Beitrag »gepresst« worden 
(Schütz/Gurwitsch 1985: 391). Schütz hat Merleau-Pontys Phänomeno-
logie der Wahrnehmung sehr genau gelesen. Darauf lassen wiederholte, 
differenzierte und meist zustimmende Bezugnahmen und Darstellungen 
in verschiedenen Aufsätzen schließen (z. B. Schütz 2009: 237; 2004: 143, 
213 f.; Schütz 1982: 213 ff.; Schütz 2003: 97 ff.). Besonders interessant 
ist in diesem Zusammenhang Schützs Aufsatz Sprache, Sprachpatholo-
gie und Bewusstseinsstrukturierung. Hier diskutiert Schütz Goldsteins 
Befunde sowie die Interpretationen Gurwitsch und Merleau-Pontys, er 
macht sich insgesamt eher Merleau-Pontys Lesart zu eigen (Schütz 2003: 
107). Von Merleau-Pontys Seite sind zwar keine entsprechenden Äuße-
rungen Schütz betreffend überliefert. Allerdings findet sich im Spätwerk 
beider Autoren eine auffallende Konvergenz von Themen und Positio-
nen. Dies betrifft etwa die wachsende Bedeutung eines Praxiskonzepts 
– bei Schütz angeregt durch die Auseinandersetzung mit den amerika-
nischen Pragmatisten Dewey und Mead, bei Merleau-Ponty im Kontext 
der Ausarbeitung seiner Ausdruckstheorie. Das betrifft aber auch die 
wachsende Distanz zu einem transzendentalen Verständnis von Phäno-
menologie, die Betonung der Bedeutung des Problems der »passiven Syn-
thesis« und der Horizontstruktur von Erfahrung als Schlüssel auch für 
das Verständnis sozialer und gesellschaftlicher Phänomene.1 Heute er-
folgt die Auseinandersetzung mit Schütz, Merleau-Ponty und Gurwitsch 
überwiegend in verschiedenen Fraktionen der (Sozial-) Phänomenologie, 
ja sogar disziplinär fragmentiert. Aber zu Lebzeiten arbeiten die Auto-
ren, auf die diese »Schulen« zurückgehen, in einem gemeinsamen Mi-
lieu, nahmen sich wechselseitig als relevant wahr, wenn das auch nicht 

1   Es ist auffällig, dass sich sowohl in späten und letzten Dispositionen, Auf-
zeichnungen und Texten Schützs wie Merleau-Pontys immer wieder Ver-
weise auf diese Themen finden, die allerdings unausgearbeitet bleiben. Für 
Schütz wäre hier etwa das Manuskript Hic egregie progressus sum (dt.: Bis 
zu diesem Punkt bin ich hervorragend vorangekommen) vom 7.12.1958 
zu nennen (Schütz 2004: 331–340, vgl. mit demselben Motto Schütz 1982: 
229, 232) sowie sein letzter Aufsatz Typus und Eidos in Husserls Spätphilo-
sophie (Schütz 2009: 321–348). Bei Merleau-Ponty finden sich in dem nach-
gelassenen Werk Das Sichtbare und das Unsichtbare und den dazugehörigen 
Arbeitsnotizen viele entsprechende Merkposten (z.B. Merleau-Ponty 1994a: 
199 ff., 239, 307 ff., 339).

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

zwingend heißt: dass sie sich direkt aufeinander bezogen.2 So sehr das 
aus der Sicht der Nachwelt wünschenswert gewesen wäre – man ver-
gisst, dass auch im Nachhinein als klassische Autoren gehandelte Per-
sonen dieselben Alltagsprobleme haben wie alle anderen Zeitgenossen: 
nicht alles lesen zu können, was die anderen schreiben, schon weil man 
die Zeit braucht, um die eigenen Positionen ausformulieren. Die weitere 
wechselseitige Kenntnisnahme, Kommentierung der wechselseitigen Po-
sitionen und Positionierungen wäre aus damaliger Sicht vielleicht »nur 
eine Frage der Zeit« gewesen. Nur leider: diese Zeit hatten sie dann eben 
nicht mehr. Schütz starb 1959 bereits mit 60 Jahren an einer Herzerkran-
kung, Merleau-Ponty zwei Jahre später, 1961, mit nur 53 Jahre an einem 
Herzinfarkt. Der frühe Tod unterbrach nicht nur ein jeweils laufendes 
»work in progress«, sondern verhinderte auch eine sachlich und persön-
lich nahe liegende Auseinandersetzung miteinander. Auch die dritte phä-
nomenologische Generation hat diese eigentlich fällige Auseinanderset-
zung nur sehr rudimentär geführt. 

Desto bedeutsamer war es, dass Gurwitsch als biografische Brückenfi-
gur zwischen Schütz und Merleau-Ponty 1973 nach Konstanz kommen 
sollte, an einen Ort und zu einer Zeit also, der/die für das künftige Pro-
fil der deutschen Wissenssoziologie und phänomenologischen Soziolo-
gie die Bedeutung eines formativen Milieus hatte. Aber auch hier führte 
der Tod eines wichtigen Akteurs zu einem Abbruch von objektiven Mög-
lichkeiten. Gurwitsch erlag in Zürich ebenfalls einem Herzinfarkt. Das 
Kolloquium fand ohne ihn statt. Von dem geplanten Vortrag existiert 
kein Manuskript, nur der geplante Titel ist überliefert. Er lautete: »Mer-
leau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung im Lichte Husserlscher 
Kritik« (Grathoff/Sprondel 1976: III). 

Gurwitschs Kritik an Merleau-Ponty und  
der Körper als Subjekt

Alexandre Métraux hatte sich mit Gurwitsch wenige Tage vor dessen 
Tod am 25. Juni 1973 in der Schweiz zur Besprechung der Edition von 
dessen Habilitationsschrift getroffen (Métraux 1976a: X). In den Jahren 
zuvor gab es bereits andere Treffen dieser Art. Vor diesem Hintergrund 
hielt Métraux bei dem Konstanzer Kolloquium einen Vortrag, dessen 
Manuskript er mir dankenswerterweise zur Verfügung stellte (Métraux 

2   Wie sehr Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty zumindest zeitweise und zu-
mindest im selben Untergrund, wenn auch nicht immer in die gleichen Rich-
tungen bzw. aufeinander zu ihre Tunnels vorantreiben, zeigt Kristensen (2010: 
61 ff.).

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

1973). Métraux unternimmt darin eine Würdigung der wissenschaftli-
chen Biographie Gurwitschs und überliefert zwei mündliche Äußerun-
gen, die für unsere Thematik von eminenter Bedeutung sind. Die erste 
Äußerung enthält die Geschichte einer Intuition, die zum wissenschaftli-
chen Lebensmotiv wird. Gurwitsch berichtet, dass er als Student die Vor-
lesungen von Adhémar Gelb besucht habe, dem Mitarbeiter und Kolle-
gen von Kurt Goldstein: »In einer dieser Vorlesungen kam Gelb auf die 
Konstanzhypothese zu sprechen – ein Thema, das überhaupt beherr-
schend war. Nun hatte ich schon mit Husserl mich beschäftigt, die Ide-
en studiert. Und da fiel mir ein – mitten in der Vorlesung –, dass die Auf-
gabe der Konstanzannahme eine Art rudimentäre phänomenologische 
Reduktion ist: nämlich die Psychologie unabhängig macht von der Phy-
sik im weitesten Sinne, insofern [...] die phänomenalen Gegebenheiten 
zu nehmen sind wie sie sich darbieten. Und das fiel mir ein. Ich erstaun-
te. Ich weiss, dass ich den Mund aufgerissen habe, denn Gelb sagte mir 
nachher: ›Was war mit Ihnen los?‹ Da habe ich ihm gesagt: ›Ich habe ei-
nen Einfall gehabt, aber ich möchte über den nicht sprechen.‹ Denn es 
war viel zu vage noch.« (Métraux 1973: 4). 

Was den in Konstanz geplanten Vortrag Gurwitschs betrifft, so über-
liefert Métraux folgendes: »Sein Beitrag, an dessen Konzept er in Gedan-
ken bis zu den letzten Stunden seines Lebens arbeitete, wäre – so gestand 
er mir vor einigen Tagen – einer Auseinandersetzung mit Merleau-Pon-
tys Deutung des Leibes als sujet de la connaissance gewidmet gewe-
sen. Diesem einen Aspekt hätte sein Widerspruch gegolten, nicht aber 
dem Grundsätzlichen, in welchem er mit Merleau-Ponty eins sich wuss-
te.« (Métraux 1973: 1; Unterstreichung im Original). Damit ist ziem-
lich wahrscheinlich, dass Gurwitsch eine Kritik an Merleau-Pontys Zu-
gang neu ausführen oder weiter entwickeln wollte, die er bereits Ende 
der 1940er Jahre formulierte. 

Die Episode aus der Studentenzeit Gurwitschs, die Métraux überlie-
fert, unterstreicht nochmals die Bedeutung der Kritik der Konstanzan-
nahme als Ausgangspunkt für das Phänomenologieverständnis Gur-
witschs. Es könnte sein, dass er diesen Ausgangspunkt an den nur 7 Jahre 
jüngeren Merleau-Ponty weiter gegeben hatte, als dieser seine Seminare 
im Paris der 1930er-Jahre besuchte. Die Aufgabe der Konstanzannahme 
führt zu der Frage: wie kommt es zu den Strukturen und Gestalten un-
serer Welt(wahrnehmung), wenn diese nicht in schon in einer vermeintli-
chen physikalischen Objektivität gründen? Spielen hier Bewusstseinsleis-
tungen oder Strukturen und Prozesse des Körpers eine wichtigere Rolle 
oder ist das eine falsche Alternative?  

Man kann sagen, dass Gurwitsch eindeutig den ersten Weg einschlägt. 
Bei aller Anerkenntnis der Rolle körperlich bzw. leiblich fundierter Sin-
nesleistungen setzt er in letzter Instanz auf die konstituierenden Leis-
tungen eines im Unterschied zu Husserl aber non-egologisch gedachten 

GURWITSCHS KRITIK AN MERLEAU-PONTY UND DER KÖRPER ALS SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Bewusstseins. Merleau-Ponty setzt – bei aller Anerkenntnis der Nicht-Re-
duzierbarkeit von Bewusstsein als Phänomen – mit Umwegen und Para-
doxien diesbezüglich auf die Strukturen und Prozesse des Körpers. Beide 
berufen sich dabei auf Husserl – Gurwitsch auf eine transzentaltheore-
tische Husserlsche Orthodoxie, Merleau-Ponty auf den Husserl der Ide-
en II und der Skizzen des Spätwerks, insbesondere der Ausführungen 
zu den »passiven Synthesen«. Merleau-Ponty fasst den Körper zunächst 
nach einem Subjektmodell als »schweigendes Cogito«. Das genau ist der 
Anknüpfungspunkt für Gurwitschs Kritik. Später schreibt Merleau-Pon-
ty sein Körperkonzept um – er konzipiert Körperlichkeit zunehmend als 
ein strukturales, differentielles Wahrnehmungs- und Bewegungsgesche-
hen. Mehr denn je stellt sich ihm dabei aber die Frage, ob und in welchem 
Sinn Körper oder Bewusstsein nicht falsche Alternativen darstellen. Seine 
Position bleibt, wie wir sehen werden, uneindeutig. Merleau spricht selbst 
von guter und schlechter Ambiguität. Insgesamt sind und bleiben die Un-
terschiede zwischen den Positionen beider, auch nach den Selbstkorrek-
turen Merleau-Pontys, nuanciert, subtil und zum Teil außerordentlich 
schwierig zu fassen, für die beiden Autoren aber natürlich grundlegend. 

Auch aus Äußerungen Gurwitschs im Briefwechsel mit Schütz, aus 
Veröffentlichungen Gurwitschs sowie seines Schülers Richard Zaner las-
sen sich eine Reihe von Argumentationen entnehmen, die mit Sicherheit 
in dem Konstanzer Vortrag eine Rolle gespielt hätten. Sie betreffen just 
den Komplex, für den der Name Merleau-Pontys heute wesentlich steht: 
nämlich ein ihm zugerechnetes Konzept leiblicher bzw. körperlicher In-
tentionalität. Für Gurwitsch machte ein solches Konzept von vorne he-
rein keinen Sinn. Seine Skepsis artikulierte er – bei aller zugleich geäußer-
ten Bewunderung und Hochschätzung für Merleau-Pontys Frühschrift 
Phänomenologie der Wahrnehmung3 – bereits in den späten Vierziger-
jahren im Schriftwechsel mit Alfred Schütz. »Sätze wie: ›je suis ma main‹ 
und ähnliche [kann ich nicht] akzeptieren,« schreibt Gurwitsch im Mai 
1948 nach der ersten Lektüre der Phänomenologie der Wahrnehmung 
»und die ganze Verlagerung des Bewusstseins auf den Körper bei Sartre 
wie auch bei Merleau-Ponty scheint mir die Dinge auf den Kopf zu stel-
len. Die korrekte Fragestellung ist natürlich: wie sieht Bewusstsein von 
meinem Leibe aus.« (Schütz/Gurwitsch 1985: 170). 

Auch in seinem Hauptwerk Das Bewusstseinsfeld hält Gurwitsch 
Übereinstimmungen mit Merleau-Ponty in »wesentlichen Punkten« fest 

3  Etwa in den auch inhaltlich sehr erhellenden Besprechungen der französi-
schen Originalausgabe (Gurwitsch 1949/50), in der er das Buch als »one of 
the most important publications of the phenomenological movement«, »al-
most unique in its kind« bezeichnet (ebd. 444) sowie der englischen Über-
setzung der Phänomenologie der Wahrnehmung (Gurwitsch 1964). Schon 
in der ersten Besprechung deutet er am Ende aber auch seine Kritik an. 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

(Gurwitsch 1974: 238).4 Er legt auch hier den Akzent auf die zentra-
le Rolle von Noesis und Noema, der von Husserl eingeführten Unter-
scheidung zwischen dem Leistungsaspekt von Bewusstsein (dem Wie 
der bewussten Zuwendung) und dem damit korrelierenden Inhalt. Mer-
leau-Ponty wirft er vor, diese grundlegende Unterscheidung preiszu-
geben, wenn er sich für die »Konstitution der realen Dinge und der 
Wahrnehmung« nicht auf das Bewusstsein, sondern auf die Leiblich-
keit berufe (Gurwitsch 1974: 246). Gurwitsch leugnet nicht die wich-
tige Rolle der »leiblichen Phänomene«, besteht aber darauf, dass auch 
leibliche Phänomene erfahrene Phänomene und damit Bewusstsein-
sphänomene sind: »Genau genommen handelt es sich nicht so sehr um 
die Leiblichkeit selbst qua Realität als vielmehr um das spezifische Be-
wusstsein, das wir von ihr haben. Gewiss ist dieses Bewusstsein nicht 
notwendig ein ausdrücklich setzendes und thematisierendes Bewusst-
sein; und wir gehen mit Merleau-Ponty einig, wenn er sagt: ›il y a ... 
plusieures  manières pour la conscience d’être conscience‹. Aber es muss 
betont werden, dass ein vorprädikatives, unthetisches, nicht themati-
sierendes Bewusstsein eben auch Bewusstsein ist.« (Gurwitsch 1974: 
246 f.). In einem Aufsatz aus dem Jahre 1966 mit dem Titel Edmund 
Hus serls Conception of Phenomenological Psychology wirft Gurwitsch 
Merleau-Ponty vor, er mache sich einen fehlerhaften Gebrauch der For-
mel »Intentionalität des Körpers« zu eigen. Aus Sicht einer Husserl-
schen Orthodoxie hätte dieser Ausdruck allenfalls als objektiver Geni-
tiv einen greifbaren Sinn: Körperliches als vom Bewusstsein intendiert. 
Merleau-Ponty dagegen verwende diesen Ausdruck als subjektiven Ge-
nitiv und schreibe dem Körper damit selbst Intentionalität und damit 
einen Status als Subjekt zu. 

4  Etwa das Abheben auf die immer schon gegebene Gestaltkohärenz der Or-
ganisation von Wahrnehmung und Leiblichkeit, die nicht Ergebnis einer Be-
tätigung intellektueller Funktionen ist, sondern ihrer inneren Struktur ent-
spricht (Gurwitsch 1974: 242). Auch die »Leiblichkeit« ist für Gurwitsch 
auf diese Weise gestalthaft organisiert: die Teile »implizieren sich gegensei-
tig, enthalten einander, symbolisieren und qualifizieren« (ebd.: 243); »die 
Leiblichkeit weist also die Organisationsstruktur auf, die wir als Gestalt-
kohärenz beschrieben haben«; auch Intersensorialität (ebd. 244 f.); sehr 
weit geht Gurwitsch auch darin mit, dass Wahrnehmungs – und »Leibsyn-
thesen« keine »ausdrücklichen Akte der Vereinigung« darstellen sowie Ein-
heit und Identität der wahrgenommene Dinge Korrelate der Einheit und 
Identität des eigenen Leibes sind (ebd.: 245). Aber dennoch oder gerade 
deswegen gilt für Gurwitsch immer ein Bewusstseinsvorbehalt. Leiblich-
keit ist für ihn nur bewusster Körper, Bewusstsein vom Körper, für das 
letztlich Husserls Formulierung eines »Zusammenhangs absoluten Seins, in 
den nichts hineindringen, und aus dem nichts entschlüpfen kann« Geltung 
behält (Gurwitsch 1975: 342 FN). 

GURWITSCHS KRITIK AN MERLEAU-PONTY UND DER KÖRPER ALS SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

In diesem Zusammenhang verweist Gurwitsch auf die Arbeit seines 
Schülers Richard Zaner: »a very clear and through presentation and 
critical discussion of Merleau-Ponty’s theory« (Gurwitsch 1974a: 104). 
Zaners Buch The Problem of embodiment (1964) setzt sich mit den 
Leiblichkeitskonzepten von Gabriel Marcel, Sartre und Merleau-Pon-
ty exemplarisch auseinander und unterzieht sie jeweils einer ausführli-
chen und durchaus scharfen Kritik. Er wirft Merleau-Ponty ein fehlge-
leitetes Verständnis der phänomenologischen Methode vor (Zaner 1964: 
199 ff.). Damit sagt Zaner im Grunde, Merleau-Ponty habe nicht ver-
standen, was Phänomenologie sei. Zaner zitiert in diesem Zusammen-
hang die Passage aus Gurwitschs Bewusstseinsfeld und greift deren zen-
trales Argument auf, Merleau-Ponty unterstelle dem Körper eine eigene 
Intentionalität, er behaupte zu Unrecht eine »latent science of the world 
dis closes by means of the body itself. Living the body, I am able to  learn 
what it knows.« (Zaner 1964: 205). Er gibt Merleau-Pontys These wie-
der, »that the unity of material things is due to the unity of the body, 
 established by means of the corporeal scheme; that to have a body is to 
have a ›universal montage‹ of the world as an intersensory unity; that the 
body provides a ›logic of the world‹; and that the body provides the in-
strument for my ›comprehension‹ and apprehension of the world. ›L’in-
tentionnalité opérante‹, in fact, is for him a kind of corporeal intentio-
nality, completely different from what he choses to call ›l’intentionnalité 
d’acte‹.« (Zaner 1964: 206). 

Zaner vollzieht hier eine Überpointierung von Formulierungen Mer-
leaus, er trifft aber auch einen Schwachpunkt der Argumentation. Man 
kann sich in der Tat die Frage stellen, ob es nicht einen Bruch zwischen 
dem ersten und zweiten Teil der Phänomenologie der Wahrnehmung, 
in denen Wahrnehmung und Körper im Vordergrund stehen, und dem 
dritten Teil gibt, dessen Zielkonzept das Thema der Zeiterfahrung und 
die von Zaner zitierte »fungierende Intentionalität« ist. Der genaue Zu-
sammenhang wird nämlich von Merleau-Ponty an keiner Stelle wirklich 
nachvollziehbar expliziert. Dennoch ist insbesondere Zaners Behaup-
tung einer Gleichsetzung von »intentionnalité opérante« mit einer »cor-
poreal intentionality« fragwürdig. Merleau-Ponty ist oft, zum Beispiel 
von Sartre und Simone de Beauvoir vorgeworfen worden, er lasse sich 
nie festlegen (vgl. z.B. Sartre 1968: 215 f.). Ob das eine Tugend oder 
eine Schwäche ist, sei dahin gestellt. Sicher ist in diesem Fall, eine Fest-
legung auf eine solche von Zaner behauptete Gleichsetzung hat Mer-
leau-Ponty an keiner Stelle expressis verbis formuliert. Und zwar schon 
deshalb nicht, weil der Ausdruck »körperliche Intentionalität« im Text 
der Phänomenologie der Wahrnehmung genau genommen nicht vor-
kommt. In der deutschen Übersetzung findet sich zwar eine vom Über-
setzer eingefügte Zwischenüberschrift »§ 19 Die Intentionalität des Lei-
bes« (Merleau-Ponty 1966: 165). Diese fehlt aber in der französischen 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Originalausgabe. Dort taucht eine »intentionnalité du corps« lediglich 
als Zwischenüberschrift im angehängten Inhaltsverzeichnis ohne ge-
naue Seitenzahl und ohne die in der deutschen Ausgabe gewählte Pa-
ragrapheneinteilung auf. Ob dieses Inhaltsverzeichnis überhaupt von 
Merleau-Ponty selbst stammt, ist durchaus nicht klar. Jedenfalls findet 
sich der behauptete Zentralbegriff des ganzen Werks an keiner Stelle in 
dessen Text. Erst recht behauptet Merleau-Ponty nicht eine derart tief-
greifende Kluft zwischen »intentionnalité opérante« und »intentionna-
lité d’acte«, wie Zaner sie unterstellt (»completely different«). Ganz im 
Gegenteil wird die »intentionnalité opérante« in einem Fundierungs-
verhältnis und damit eher einer Kontinuitätsbeziehung zu der »inten-
tionnalité d’acte« gesehen. Letztere wird ausdrücklich durch die erste-
re »ermöglicht« (Merleau-Ponty 1966: 475). Zutreffend ist aber sicher 
ein weiterer Befund Zaners, Merleau-Ponty akzeptiere zwar Husserls 
Befund einer Konstituiertheit der »objektiven Welt« der Naturwissen-
schaften, nicht aber die der »Lebenswelt«. 

Lebenswelt und Wissen(schaft) bei Merleau-Ponty

Damit trifft er den zentralen Punkt der Merleau-Pontyschen Phänome-
nologie und das, worin sie sich zugleich von Gurwitsch und Schütz ab-
setzt.5 Für Merleau-Ponty ist Lebenswelt nicht wie für Schütz und die 
Wissenssoziologie die Welt der unhinterfragten, selbstverständlichen 
Geltung von (Alltags-) Wissen, sondern er versteht sie als Welt der Wahr-
nehmung. Wahrnehmung ist eine Form des Bewusstseins (≠ Wissen), die 
Merleau-Ponty als nicht konstituiert auffasst. Das bedeutet, sie ist nicht 
auf greifbare Leistungen oder Akte reduzierbar. Sondern umgekehrt: alle 
Bewusstseinsleistungen und Akte rekurrieren in irgendeiner Form auf 
Wahrnehmungserfahrungen und – ob das gleichbedeutend oder eine Art 
Ergänzung darstellt, ist durchaus nicht klar – auf die primäre Zeiterfah-
rung der von ihm sogenannten »fungierenden Intentionalität«. Dabei ist 
Wahrnehmung keinesfalls gleich zu setzen mit Wissen, also mit propo-
sitionalen Urteilen jeder Art. Insofern trifft Zaners Feststellung zwar zu, 
Merleau-Ponty betrachte die Lebenswelt als nicht konstituiert. Dies ist 
der Fall, wenn man Lebenswelt wie Merleau-Ponty als Welt der Wahr-
nehmung versteht. Sie trifft aber nicht zu, wenn man unter Lebenswelt – 
wie Schütz – die Welt des unhinterfragten Alltagswissens versteht. Wenn 
Zaner sagen will, Merleau-Ponty halte es für sinnlos die Konstruktio-
nen des Alltagswissens »konstitutionsanalytisch« zu hinterfragen, irrt 
er. Wissen hat für diesen auch in seinen Alltagsformen Erkenntnis- und 

5   Zumindest wenn man von manchen Überlegungen und Notizen absieht, die 
sich sowohl beim späten Husserl wie beim späten Schütz finden.

LEBENSWELT UND WISSEN(SCHAFT) BEI MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

damit Aktcharakter. Auch das Alltagswissen beinhaltet vorwissenschaft-
liche Modelle und Theorien über die Welt, in seine Genese gehen Ur-
teile und aktive Synthesen ein, die sich analysieren lassen, auch dann, 
wenn sie – wie Schütz sagt – nur noch in sedimentierter Form greif-
bar sind. Alltagswissen hat insofern mit dem Wissen der Wissenschaf-
ten den Charakter der Konstruktion von Welt gemeinsam. Was Mer-
leau-Ponty allerdings bestreitet, ist, dass der »Wirklichkeitsakzent«, wie 
in der Schützschen Tradition behauptet wird, eine Funktion von Wissen 
sei. Die Überzeugung von der Realität eines Phänomens ist für ihn eine 
Frage der Wahrnehmung. Sowohl das wissenschaftliche wie das vorwis-
senschaftliche, alltägliche Wissen finden für Merleau-Ponty ihren Aus-
gangspunkt und ihre Erfüllungsbedingungen daher in Wahrnehmungs-
erfahrungen. »Die Wirklichkeit«, schreibt Merleau-Ponty 1945, »ist ein 
solides Gewebe, sie wartet nicht unser Urteil ab, um seltsamste Phäno-
mene sich einzuverleiben (s’annexer), noch so wahrscheinliche Phan-
tasien aber zurückzuweisen. Wahrnehmung ist nicht Wissenschaft von 
der Welt, ist nicht einmal Akt, wohlerwogene Stellungnahme, doch ist 
sie der Untergrund, von dem überhaupt erst Akte sich abzuheben ver-
mögen und den sie beständig voraussetzen.« (Merleau-Ponty 1966: 7). 
In seinem nachgelassenen Werk formuliert er 1960/1 sehr ähnlich: »Das 
Reale ist kohärent und wahrscheinlich, weil es real ist, und nicht real, 
weil es kohärent ist. [...] Eine noch so geringfügige Kleinigkeit des Wahr-
genommenen schlägt dieses sogleich dem ›Wahrgenommenem‹ zu, und 
eine noch so glaubwürdige Phantasieerscheinung gleitet hinweg über die 
Oberfläche der Welt...« (Merleau-Ponty 1994a: 62). Dies gilt für Urteile 
des Alltagswissens wie für die der Wissenschaft gleichermaßen. Insofern 
stützen sich Naturwissenschaften wie Alltagswissen, aber eben auch die 
phänomenologische Analyse auf die gemeinsame »Rechtsquelle« (Hus-
serl) der Wahrnehmung.

In seiner wissenschaftstheoretischen Vorlesung Die Humanwissen-
schaften und die Phänomenologie postuliert Merleau-Ponty sogar eine 
Parallelität von Physik und Phänomenologie. Die Wahrnehmung ist glei-
chermaßen »Ausgangslage« der Husserlschen »Wesensschau« wie der 
Konstruktion physikalischer Gesetze. »Aus dem unreinen und unvoll-
ständigen Phänomen, wie etwa dem des Falles auf schräger Ebene, lese 
ich den freien Fall heraus, der der Geist theoretisch konzipiert oder kon-
struiert« (Merleau-Ponty 1973: 160 f.). Das bedeutet: »Die Induktion 
[...], wie sie durch die Physiker tatsächlich praktiziert wird [...] ist be-
reits eine Wesenserforschung«. Aber auch: »Selbst wenn man wesensbe-
grifflich denkt, denkt man immer auf dem Fundament des Sichtbaren, 
der Tatsache.« (1973: 161). Es gäbe, so Merleau-Ponty, einen »phäno-
menologischen Positivismus« (Merleau-Ponty 1973: 139) und wenn 
das stimmt, gäbe es auch sozusagen einen »positivistische Phänomeno-
logie«. Allerdings kann man dann auch auf zwei Weisen die Modelle, 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Ideen, Wesen, Gesetze, die Idealisierungen des Wissens – kurz die Kon-
struktionen jeder Art – fälschlich mit der Wirklichkeit gleichsetzen. Ent-
weder man erklärt die Wirklichkeit schlechthin für eine Konstruktion 
oder aber man erklärt die Konstruktionen für die Wirklichkeit schlecht-
hin. Im Alltagswissen können bekanntlich beide Fehlgriffe vorkommen, 
in der Wissenschaft haben die sogenannten Geisteswissenschaften eher 
eine Neigung zum ersten, Naturwissenschaften eher zum zweiten Irrtum. 
Merleau-Ponty bezieht sich in seinen späten Werken gerne auf Einstein 
und generell die Modelle der Physik als Beispiel für den Anspruch ein 
wirkliches oder vermeintliches Wissen über eine wirklichere Wirklichkeit 
gegenüber dem »Wahrnehmungsglauben« auszuspielen (Merleau-Pon-
ty 1994a: 35; 2007: 181–289). Das ist für ihn zugleich ein Musterfall 
einer imaginären wissenschaftlichen »Kosmotheorie«, der es möglich 
wäre, eine Art Wahrnehmung der Wirklichkeit ohne Standort, von über-
all und nirgends, zu haben.6 

*

Damit zurück zu der Kritik Zaners, Merleau-Ponty sei inkonsequent, 
wenn er die »objektive Welt« der Wissenschaft für »konstituiert« (und 
damit eine Konstitutionsanalyse für sinnvoll) halte, nicht aber die Le-
benswelt. Dieser Vorwurf verliert eben an Schärfe, wenn man sich klar 
macht, dass Merleau-Ponty Lebenswelt gar nicht in einer Dimension des 
Wissens definiert und zugleich keinen kategorialen Graben zwischen All-
tagswissen und Wissenschaft sieht. Der Dissens liegt vielmehr im Status 
der Wahrnehmung. Zaner sieht hier nur eine Weigerung, das transzen-
dentaltheoretische Programm Husserls konsequent anzuwenden. Das 
betreffe die Konstitution der Außenwelt wie die des phänomenalen Kör-
pers (Leib) und damit der Wahrnehmung gleichermaßen. Merleau-Pon-
tys »existentialistisches Vorurteil«, so Zaner, hindere ihn letztlich an ei-
ner konsequenten, nämlich konstitutionstheoretischen Analyse auch der 
Wahrnehmung. Aber »Lebenswelt« als »konstituiert« zu betrachten, ist 
für Merleau-Ponty eine contradictio in adiecto. Die Zurückweisung 
einer »Konstitution der Lebenswelt« und damit der Anwendung der 
transzendentalen und eidetischen Reduktion ist gerade ein Kernelement 
von Merleau-Pontys Husserlinterpretation. Merleau-Ponty geht davon 
aus, dass Husserl in der Entdeckung der Bedeutung der Lebenswelt für 
das Bewusstseinsleben letztlich seinen transzendental- bzw. konstituti-
onstheoretischen Rahmen von innen her aufsprengt. Merleau-Ponty hat 
etwa zur selben Zeit wie Alfred Schütz, nämlich 1958/1959, Gurwitschs 
Hauptwerk Das Bewusstseinsfeld gelesen. Lester Embree berichtet von 

6   Ganz ähnlich argumentiert übrigens auch George H. Mead in seiner späten 
Zeitphilosophie gegenüber der Relativitätstheorie (Mead 1969).

LEBENSWELT UND WISSEN(SCHAFT) BEI MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

einer mündlich überlieferten Äußerung Merleau-Pontys »that Gurwitsch 
went ›too far‹« (Embree 1981: 159). Embree fügt die Bemerkung hin-
zu: »Gurwitsch’s position seems to be that Merleau-Ponty did not go 
far enough.« (ebd.). 

Merleau-Pontys Kritik an Gurwitsch 

1997 wurden von Stéfanie Ménasé Notizen Merleau-Pontys zu Gur-
witschs Hauptwerk »Das Bewusstseinsfeld« aus seinem Nachlass ver-
öffentlicht (Merleau-Ponty 1997), mit hoher Wahrscheinlichkeit Ende 
1958 oder Anfang 1959 entstanden. Sie enthalten Zusammenfassungen 
der Argumentationen Gurwitschs und teilweise angefügte Gegenpositio-
nen Merleau-Pontys. Viele Formulierungen Merleau-Pontys sind außer-
ordentlich schwierig zu verstehen. Das liegt zum einen an dem konden-
siert-metaphorischen, eher andeutenden als ausführenden Stil Merleaus, 
der sich in nicht zur Publikation bestimmten Notizen natürlich noch 
verstärkt. Zum anderen kommen in diesem Fall Probleme hinzu, die et-
was mit dem komplizierten Verhältnis der Autoren zu tun haben. Ihre 
Ausgangspunkte und Positionen liegen nahe beieinander, beide positio-
nieren sich gegenüber Husserl sowohl anknüpfend wie auch ablehnend, 
aber eben in jeweils verschiedenen Hinsichten. Merleau-Pontys Posi tion 
ist zu diesem Zeitpunkt nach wie vor in Bewegung: er ist bestimmten 
Argumenten Gurwitsch zum Zeitpunkt der Lektüre bereits entgegenge-
kommen, hat frühere Positionen, zum Teil auch die von Gurwitsch kri-
tisierten, zu diesem Zeitpunkt bereits korrigiert. Zugleich löst der Text 
weiterführende aktuelle Überlegungen aus, wie auch Ménasé betont. Es 
gibt aber auch Positionen, an denen er weiterhin festhält und die er ge-
gen Gurwitsch geltend macht. 

Gemeinsamer Ausgangspunkt beider Autoren ist wie gesagt die Auf-
gabe der Konstanzhypothese und in diesem Zusammenhang die Ausei-
nandersetzung mit gestaltpsychologisch relevanten experimentellen und 
klinischen Befunden. Für beide gibt es damit keine strikte (insofern: kon-
stante) Korrespondenz zwischen Strukturen, Ordnungen, Konfiguratio-
nen, Gestalten der Wahrnehmung und des Wahrgenommenen zu objek-
tivierbaren Reiz(an)ordnungen in einem messtheoretischen Sinn. Hier 
beginnt für Gurwitsch wie für Merleau-Ponty die genuine Zuständigkeit 
der phänomenologischen Beschreibung und Analyse. 

Gurwitsch geht davon aus, dass der strukturale »Mehrwert« des 
Wahrnehmungserlebnisses, Strukturen, Konturen, Figurationen auf kon-
stituierende, aktförmige, autonome Leistungen des Bewusstseins zurück-
geht. Hierfür muss er strikt an der bewusstseinstheoretischen Grund-
unterscheidung zwischen Noesis und Noema, also der Unterscheidung 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

zwischen Akt/Leistung/Art und Weise des bewussten Sich-Beziehens-Auf 
und dem Inhalt, dem Worauf dieses Sich-Beziehens festhalten. Was Gur-
witsch von Husserl unterscheidet, ist die Annahme, dass Bewusstsein 
letztlich non-egologisch verfasst ist. Bei Bewusstsein handelt es sich für 
ihn nicht primär um ein »ego cogito«, sondern ihm liegt ein letztlich an-
onymes Cogitare zugrunde. Dieses Cogitare = leistende, »aktförmige« 
Bewusstsein ist auch bei Wahrnehmungsvorgängen, einschließlich der 
Erfahrung des eigenen Körpers wirksam. Deshalb ist für Gurwitsch die 
Frage nach der »Konstitution« von Erfahrung immer sinnvoll. Was es 
schwierig macht, sein Verständnis von »Leistung« zu verstehen, ist aller-
dings die Zumutung, sich eine Handlung/Leistung vorzustellen, die nicht 
von einem Ich ausgeht. 

Merleau-Pontys Ansatz ist von vorne herein ein anderer. Er bringt 
den Körper (corps) als entscheidende Instanz für die Interpretation des 
strukturalen »Mehrwerts« ins Spiel. Struktur, Gestalt, Kohärenz, Kon-
tur haben unsere Wahrnehmungen kraft der Beschaffenheit, Qualität 
unseres Körpers, den er von vorne herein in einen gemeinsamen Struk-
turzusammenhang mit der auf ihn bezogenen Welt und Umwelt sieht. 
Merleau-Ponty hält im Unterschied zu Gurwitsch an der Figur eines 
freilich »inkarnierten« Egos bzw. Subjekts fest. Er fasst aber dessen, 
wie er es nennt, »intentionnalité opérante« nicht primär als »cogitare« 
= Denken, Wissen. Die Schwierigkeit bei Merleau-Ponty besteht darin, 
sich ein Subjekt, ein Ego vorzustellen, das sich nicht über seine Hand-
lungen/Leistungen konstituiert, nicht »aktiv« ist, sondern passiv oder 
medial. Das führt Merleau-Ponty zunächst zu der Kompromissbildung, 
den Körper als ein »stummes Cogito«, als eine Art (Bewusstseins-)Sub-
jekt hinter dem (Bewusstseins-)Subjekt zu fassen. Dieses »romantische 
Körperkonzept«, wie ich das später nennen werde, gibt er aber in den 
1950er Jahren auf zugunsten eines strukturalen Konzepts, das eine 
Teilrehabilitierung einer Cartesianischen Differenz beinhaltet. Die Un-
terschiede zwischen Gurwitsch und Merleau-Ponty sind deswegen subtil 
und schwierig zu verstehen, weil sie teilweise konvergent, teilweise di-
vergent argumentieren, manchmal beides zugleich. Hinzu kommt, dass 
keiner von beiden beanspruchen kann, diese schwierigen Probleme ei-
ner endgültigen Lösung entgegengeführt zu haben. Das ist im Übrigen 
bislang niemandem gelungen, weder in den Natur-, noch in den Sozial- 
bzw. sogenannten Geisteswissenschaften. Kontroversen auf diesem Ge-
biet gleichen unvermeidlich einem gemeinsamen Stochern nach Orien-
tierung im Nebel von sich selbst nur begrenzt deutlichen Vorstellungen 
und Akzentsetzungen. 

Dies vorausgeschickt möchte ich einen Aspekt von Merleaus Kritik 
an Gurwitsch herausgreifen, den ich halbwegs nachvollziehen kann, der 
zugleich eine wesentliche Differenz der beiden Orientierungen benennt 
und für die Fragestellung dieses Buchs von entscheidender Bedeutung 

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

ist. Es handelt sich um ein Argument gegen Gurwitschs Vorstellung der 
»Dingkonstitution«. Die Wahrnehmung eines Dings – zum Beispiel des 
berühmten Apfelbaums oder auch eines Kartoffelsacks – ist für Gur-
witsch immer schon in sich durch Verweisungen, Sinnsynthesen des Be-
wusstseins, von Gedächtnisbezügen überformt und darin stellt sich des-
sen Identität und Bedeutung als Ding überhaupt erst her. Für Gurwitsch 
gibt es ein Kontinuum zwischen dem sinnlichen Eindruck, der Bedeutung 
und den Verweisungen auf Gedächtnisinhalte, die ein Wahrnehmungs-
gegenstand in uns auslöst. Letztere tragen für ihn auch zur sinnlichen 
Gestalt des Gegenstandes bei, beispielsweise in dem Umstand, dass die 
Vorderseite des von mir erblickten Gegenstandes irgendwie auf seine mir 
abgewandte Rückseite verweist. Diese ist, obwohl ich sie aktual nicht 
sehe, auf bestimmte Weise mitgegeben (»appräsentiert«) und daher mit 
beteiligt an der »Gestalt« des Dings. 

Anders Merleau-Ponty. Lapidar merkt er an: »Où sont ces renvois? 
Il n’y en a pas ...« »Wo sind diese Verweisungen? Es gibt sie nicht ...« 
(Merleau-Ponty 1997: 328, Übers. jmk). Er hatte bereits in der Phäno-
menologie der Wahrnehmung die Annahme kritisiert, die aktuelle Ge-
genstandswahrnehmung würde durch Gedächtnisleistungen (Erinne-
rungen, Wissen) (mit)konstituiert. Merleau akzentuiert demgegenüber 
eine irreduzible Qualität des »Präsenzfeldes«. Das Wiedererkennen ei-
ner in der Vergangenheit erfahrenen Konstellation müsse von der Ge-
genwart ausgehen, nicht umgekehrt. Zuerst müsse »die aktuelle Er-
fahrung Form und Sinn annehmen, um gerade diese und keine andere 
Erinnerung hervorzurufen« (Merleau-Ponty 1966: 40, Übers. geän-
dert, jmk). Wäre es umgekehrt, würde sich das Ding also gleichberech-
tigt aus aktuellen Empfindungen und Erinnerungen zusammensetzen, 
»böte nichts in ihm dem uferlosen Fluss der Erinnerungen Halt« (ebd.: 
41), würde sich das wahrgenommene Ding schlechterdings nicht mehr 
grundsätzlich von seinem Bild, von einer Illusion unterscheiden. Dieses 
Argument der aktualen Dichte der Wahrnehmung greift Merleau-Pon-
ty auch hier auf: »Gurwitsch ne voit pas que, si la  ›chose‹ devait être 
préparée par ce processus où actuel et inactuel s’échangent, il n’y aurait 
jamais de ›chose‹, la zone de l’actuel, du sensible, ne pouvant elle- même 
cristalliser que par cette même conscience de ›quelque chose‹ figuré 
qu’on veut déduire.« »Gurwitsch sieht nicht, dass, wenn das Ding durch 
den Prozess, in dem Aktuales und Nicht-Aktuales sich austauschen, 
eingerichtet werden müsste, es niemals ein Ding geben würde; die Zone 
des Aktualen, des Sensiblen kann ihrerseits nur auskristallisieren durch 
eben dieses Bewusstsein eines figurierten Etwas, das man (gemeint: 
Gurwitsch, jmk) deduzieren möchte.« (Merleau-Ponty 1997: 330; 
Übers. jmk). 

Für Merleau-Ponty sind die Identität und Gestalthaftigkeit des Wahr-
nehmungsdinges und dessen innerer und äußerer Horizonte nicht 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Ergebnis einer vom Bewusstsein aktiv konstituierten noetisch-noemati-
schen Einheit, einer Synopsis von Einzelheiten, von gegenwärtigen und 
vergangenen Erfahrungen, sondern die Kohärenz des Gegenstandes ist 
»leibhaftig« im Sinne von »wirklich«. Diese Kohärenz ist »résultat du 
saisie charnelle du tout dans son unité latérale« (»Resultat eines leibhaf-
tigen Erfassens des Ganzen in seiner lateralen Einheit«). Dieses Erfassen 
ist keine Abbildung »objektiver Relationen« im Sinne der Konstanzan-
nahme einer atomistischen Physik. Gleichwohl ist sie auch nicht idiosyn-
kratisch, »subjektiv«, sondern von einem Moment der »Generalität«, 
der Geltung über diesen besonderen Fall hinaus bestimmt: »généralité 
qui lui est essentielle, qui n’est pas second ou dérivé [...] une généralité 
première, originaire, avant la multiplicité [...]. C’est la généralité du We-
sen (verbal, actif), de ce qui west et agit [...] il y a un leibhaft de l’essence« 
»Generalität, die ihr wesentlich ist, die nicht sekundär oder abgeleitet ist 
[...] eine primäre, originäre Generalität vor der Vielheit [...] Es handelt 
sich um die Generalität des Wesens (als Verb, aktiv), um das, was west 
und handelt [...] es gibt eine Leibhaftigkeit des Wesens« (Merleau-Pon-
ty 1997: 328; Übers. jmk). 

Jenseits der ontologischen und durchaus heideggernden Anklänge 
(»wesen« als ein vom deutschen Partizip des Verbs »sein« abgeleitetes 
Zeitwort), die darauf hindeuten, dass auch hier Zeit – damit in einem 
grundlegenderen Sinn Gedächtnis? – im Spiel ist, klingt eine Argumen-
tation Merleau-Pontys an, die sich von seinem Frühwerk bis in die 
späte Ontologie durchzieht. Die Welt und die Gegenstände der Wahr-
nehmung sind im Modus einer »Rationalität der Faktizität« (facti-
cité-rationalité, ebd.: 331), in der Dichte eines Präsenzfeldes gegeben, 
die jenseits von Plausibilität, Wahrscheinlichkeit oder Bezweifelbar-
keit spielt (Merleau-Ponty 1997: 331; vgl. dazu 1994a: 225). Nur 
dieses Präsenzfeld aktualer Wahrnehmung kann einen räumlich-zeit-
lichen Horizont aufweisen. Entsprechend ist es für Merleau-Ponty wi-
dersinnig die Erfahrung von Horizonten in einer Logik von Noesen 
und Noemen zu analysieren: »Absurde de vouloir analyser un hori-
zon en termes de noèse et noème, conscience de ... et objet. L’horizon 
n’est pas extension de la zone de vision claire où se réalisent ces struc-
tures: il est le milieu des ces structures cristallisées, leur Worin pré-in-
tentionnel. [...] L’horizon est à mon ici maintenant ce qu’est ma nais-
sance ou ma mort à ma vie.« »Absurd einen Horizont in den Termen 
von Noesis und Noema analysieren zu wollen, <als> Bewusstsein 
von... und Objekt. Der Horizont ist nicht die Ausweitung der Zone 
des klaren Sehens, in dem sich diese Strukturen realisieren: er ist das 
Milieu dieser kristallisierten Strukturen, ihr vor-intentionales Worin. 
[...] Der Horizont ist für mein Hier/Jetzt das, was meine Geburt oder 
mein Tod für mein Leben ist.« (Merleau-Ponty 1997: 332, Übers. 
jmk). 

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Insgesamt fällt an allen diesen Einwänden auf, dass Merleau an kei-
ner Stelle die Figur eines Körper-Subjekts, die Annahme einer Intentio-
nalität des Körpers verteidigt oder als Argument ins Spiel bringt – Denk-
figuren also, die ihm Gurwitsch zum Vorwurf macht. Vielmehr greift 
Merleau-Ponty durchweg auf Argumente des Schlussteils der Phänome-
nologie der Wahrnehmung zurück. Merleau-Ponty bezieht sich dort so-
wohl auf die Analysen der »ursprünglichen Zeit«(erfahrung) Heideggers 
wie auf die Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins Husserls (Husserl 1980, die ja von Heidegger 1928 herausgegeben 
worden waren). Die letzteren liest Merleau-Ponty aus der Perspektive 
von Analysen insbesondere des späten Husserl zu Phänomenen der Passi-
vität und »das Geflecht der passiven Synthesen, dieses mannigfaltige strö-
mende Geschehen, ohne das Bewusstsein nicht Bewusstsein wäre« (Hus-
serl 1966: XVII). Mit diesem paradoxen Ausdruck bezieht sich Husserl 
auf den Umstand, dass sich in Erfahrungen der Wahrnehmung, der Be-
wegung (Kinästhesie) und des Zeitflusses unablässig Synthesen (Reten-
tionen, Protentionen, Assozia tionen) vollziehen, Zusammenhänge und 
Einheiten zwischen Mannigfaltigem sich herstellen, ohne dass dem eine 
greifbare Eigenaktivität des Ichs entspricht, zugleich aber den Boden, die 
Ermöglichung für alle aktiven Leistungen des Ichs darstellen (Husserl 
1966: 209). An einer Stelle gebraucht Husserl sogar die Bezeichnung ei-
ner »Phänomenologie dieses sogenannten Unbewussten« (Husserl 1966: 
154). Husserl war, das »sogenannte« ist dafür ein Indiz, der Meinung 
(und auch Gurwitsch hält daran fest) dass auch diese Phänomenologie 
Konstitutionsanalyse bleibt. An manchen Stellen versteht er die passive 
Synthesis sogar als Ur-Konstitution, fasst jedenfalls »passive Produktion 
als intentionale Konstitution« (Husserl 1966: 275 f). Insofern der Begriff 
Konstitution allerdings eng mit einem Verständnis transzendentaler Sub-
jektivität verknüpft ist, wird höchst fraglich, was dann eigentlich Konsti-
tution und die Begriffe »aktiv« und »passiv« noch meinen. 

Merleau-Ponty zieht daraus die Konsequenz, den Begriff der Konsti-
tution als letztlich idealistisches Relikt einer »reflexiven Analyse« zu ver-
werfen und von einem nicht weiter reduzierbaren Status einer Schicht 
der »Passivität« in Bewusstseinserfahrungen der Wahrnehmung, der Be-
wegung, der Zeiterfahrung insgesamt auszugehen. Die Paradoxie des 
Ausdrucks »passive Synthesis« versucht er durch die Formulierung zu 
entschärfen, »dass das Mannigfaltige zwar von uns durchdrungen ist, 
gleichwohl aber nicht wir es sind, die seine Synthese vollbringen.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 485). Die Zeiterfahrung – temporalisation=intentionna-
lité opérante – enthält dafür das Paradigma: »offenkundig bin ich zwar 
nicht der Urheber der Zeit, so wenig wie der meines Herzschlages, nicht 
ich bin es, der die Initiative der Zeitigung (temporalisation) ergreift; es ge-
schah nicht nach meiner Wahl, dass ich geboren wurde, und bin ich einmal 
geboren, so bricht durch mich hindurch die Zeit hervor, was immer ich 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

tun mag.« (Merleau-Ponty 1966: 485).7 Festzuhalten ist: Merleau-Ponty 
beruft sich in seiner Gurwitschkritik nicht in erster Linie auf ein subjekti-
ves Körper- (oder Leib)konzept, sondern auf eine grundlegende operative, 
in seinem Verständnis nicht-konstituierende Schicht des Bewusstseins, der 
Zeiterfahrung. Es geht dabei nicht um Zeiterfahrung im Sinne von Erinne-
rung, der Verweisung auf Gedächtnisinhalte und der bewussten Artikula-
tion von Erwartungen an die Zukunft, sondern im Sinne der von Husserl 
herausgearbeiteten passiven Schicht der »Temporalisation«. 

Das erklärt auch die Funktion von Metaphern wie »Sedimenta tion«, 
»Gefrieren«, »Kristallisation« (Merleau-Ponty 1994a: 326, 298). Hier 
handelt es sich um anonyme, nicht gemachte, quasi-naturale, zeitliche 
Prozesse, die zugleich ihre eigene Prozessualität dinglich verdichten. In 
den Gurwitsch-Notizen formuliert er, gleichermaßen gegen Gurwitsch 
wie gegen Husserl gewandt: »H. ne voit pas que le monde sensible est 
mouvement gelé, cristallisé, mais conservé dans l’épaisseur du Gestalt-
hafte.« »H. <gemeint ist wohl Husserl, jmk> sieht nicht, dass die sensible 
Welt gefrorene, kristallisierte Bewegung ist, aber bewahrt in der Dichte 
des Gestalthaften.« (Merleau-Ponty 1997: 329). Seine Notizen zu Gur-
witsch münden in die Aussage: »Il n’y a pas de sens à constituer le Le-
benswelt: c’est le détruire.« »Es macht keinen Sinn die Lebenswelt zu 
konstituieren: das hieße sie zu zerstören.« (Merleau-Ponty 1997: 338; 
Übers. jmk). 

Hier kommt es zu einer interessanten zeitlichen und inhaltlichen Kon-
vergenz mit Alfred Schütz. In einem Brief an Gurwitsch am 28. Juli 1958 
(also möglicherweise im selben Jahr, an dessen Ende die Notizen Mer-
leau-Pontys zu Gurwitsch zustande kamen!) nimmt Schütz die Lektü-
re von Gurwitsch Aufsatz Der Begriff des Bewusstseins bei Kant und 
Husserl zum Anlass eine tiefgreifende eigene Diskrepanz zu Husserls 
transzendental- und konstitutionstheoretischen Ansatz (und damit auch 
eine Diskrepanz zu Gurwitsch) zu formulieren. Er lobt zunächst Gur-
witschs Darstellung der Husserlschen Position, aus der er sehr viel ge-
lernt habe. Er fährt dann fort: »Aber gerade weil Du seine <Husserls, 
jmk> Bewußtseinstheorie so klar dargestellt hast, hat sich in mir der Ver-
dacht, unter dem ich seit vielen Jahren leide, verfestigt, daß die Lehre von 
der Intentionalität niemals zur Konstituierung der objektiven Welt füh-
ren kann, sondern diese als unbefragten Boden der Lebenswelt schlicht 
voraussetzt.« (Gurwitsch/Schütz 1985: 539).

7   Die Assoziation mit »Herzschlag«, »Geburt« und »Tod« markiert auch hier 
beim »späten« Merleau-Ponty einen – ebenso strukturalen wie prozessbe-
zogenen – Körperbezug. Die Gleichsetzung von Wahrnehmungsphänome-
nen mit dem Herzschlag beinhaltet ja die These: Diese Wahrnehmung, die-
ses Bewusstsein dieses Dings ist, so wie der Herzschlag, die mir zugängliche 
Seite von unzähligen anonymen strukturierten Prozessen in/an diesem Kör-
per (vgl. dazu Kapitel I.4.). 

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Sieht man einmal von der Problematik ab, was Schütz hier unter »ob-
jektiv« verstanden wissen will,8 so ist doch augenfällig, dass auch er 
dem Konstitutionsbegriff skeptisch gegenübersteht. In diesem Zusam-
menhang kritisiert Schütz unverhohlen den Begriff der »passiven Syn-
thesis«: »Was ist der Sinn der Rede von einer passiven Synthesis? Ist das 
nicht ein hölzernes Eisen? Gibt es denn passive Bewußtseinsleistungen?«. 
Er sieht darin einen Versuch den transzendentalen Ansatz zu retten und 
die »Identität der Dinge« letztlich dann doch als eine Bewusstseinsleis-
tung, als bloße Identität des »noematischen Sinns« zu verkaufen und der 
Einsicht einer vorauszusetzenden Identität des »objektiven Gegenstan-
des« (Schütz/Gurwitsch 1985: 440) auszuweichen.

Schützs Auffassung ist in diesem Punkt konvergent mit Merleau-Pon-
tys Gurwitschkritik. Dies betrifft auch die Einschätzung des Begriffs der 
passiven Synthesis. Zwar hat dieses Konzept eine wichtige Funktion für 
Merleau-Pontys Begriff der »intentionnalité opérante«. Aber auch er hat-
te schon in der Phänomenologie der Wahrnehmung kritisiert, dass da-
mit »nicht die Lösung des Problems«, sondern dieses selbst bezeichnet sei 
(Merleau-Ponty 1966: 476). Schützs Kritik an diesem Begriff erscheint 
eher noch schroffer. Beide halten in den letzten Notizen ihres Lebens – 
Merleau-Ponty wird Schütz nur um zwei Jahre überleben – als wesentli-
che Problemstellungen die Aufklärung des Horizontbegriffs, damit auch 
der passiven Synthesis und der Sedimentierung fest. Beide formulieren 
unabhängig voneinander eine Kritik am bewusstseinstheoretischen Para-
digma Husserls und Gurwitschs, setzen am gleichen Punkt, nämlich der 
Dingkonstitution an, und sehen das Problem im Konzept der passiven 
Synthesis. Man könnte auch sagen: beide machen die Einsicht geltend, 
dass die Wirklichkeit einer Erfahrung und eines Gegenstands nicht in sei-
ner Bedeutung aufgeht. Sondern umgekehrt, die Bedeutung eines Objekts 
setzt dessen Identität, die in der Wahrnehmung primordial erfahren wird, 
schon voraus. Diese Erfahrung der Dichte eines wahrgenommenen Ge-
genstands bleibt immer der »Rechtsgrund« der möglichen Bedeutungen, 
die er annehmen kann, die sich verändern und korrigiert werden können 
und in der Folge auch das Wissen, das ich darüber haben kann. 

Die Selbstkritik Merleau-Pontys –  
der Körper ist kein Subjekt

Merleau-Ponty pariert insgesamt Gurwitschs Kritik (und damit indirekt 
die Zaners) mit einem Gegenangriff. Für ihn sind deren Vorwürfe, soweit 

8   Ich glaube, dass er einfach »wirkliche Welt« meint und sich damit dem Ver-
ständnis Merleau-Pontys annähert.

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

sie die unterstellte Verfehlung des Verzichts auf die eidetische Methode 
und die noetisch-noematischen Analyse betreffen, obsolet. Denn das ist 
für ihn kein Gegenstand des Vorwurfs, sondern bezeichnet geradezu den 
zentralen Punkt seines Anliegens. Er wirft im Gegenzug Gurwitschs Fest-
halten daran eine »analytisch-rationalistische« Reduktion der phäno-
menologischen Erfahrung vor (1997: 328). Auffallenderweise kommen-
tiert er aber Gurwitschs in Das Bewusstseinsfeld geäußertem Vorwurf, 
er, Merleau-Ponty, würde an die Stelle des Bewusstseins den Körper set-
zen, nicht weiter (Gurwitsch 1974: 246). Dies dürfte, wie gleich zu zei-
gen sein wird, auch daran liegen, dass Merleau-Ponty diesen Vorwurf, 
wenngleich theoretisch anders eingebettet, bereits an sich selbst gerich-
tet und auf gewisse Weise korrigiert hatte. 

Im Zentrum der Kritik Gurwitschs und Zaners steht die Formel einer 
»körperlichen« oder »leiblichen Intentionalität« im Sinne eines subjek-
tiven Genitivs. Wir hatten bereits festgehalten, dass diese Formel genau 
genommen nicht Bestandteil des manifesten Textes der Phänomenologie 
der Wahrnehmung ist. Es muss außerdem betont werden, dass sich Mer-
leau-Ponty kaum jemals des deutschen Begriffs »Leib« bedient. Auffällig 
ist zudem, dass er – man könnte fast sagen: in Aufnahme eines naiven 
Dualismus – die Begriffe »Geist« und »Bewusstsein« weiterverwendet, 
obwohl er keinen Zweifel daran lässt, dass ihm an einer »radikalen Kri-
tik« der Differenz »psychisch vs. physisch« gelegen ist (Merleau-Ponty 
1997: 327). 

Der Ausdruck »körperliche« bzw. »leibliche Intentionalität« findet 
sich wie gesagt als solcher nicht im Text; wohl aber finden sich immer 
wieder Formulierungen, die so ein Konzept durchaus nahelegen könn-
ten. Dazu gehört etwa der Satz »ich bin mein Körper«, der allerdings 
nicht auf Merleau-Ponty, sondern auf Gabriel Marcel zurückgeht.9 Un-
tersucht man solche Stellen näher, so sticht ins Auge, dass diese und ähn-
liche Formulierungen aber wenig konsistent eingesetzt werden. »Mein 
Körper steht nicht vor mir (wie ein Gegenstand)«, schreibt Merleau-Pon-
ty beispielsweise und dann, mit zweimaligem Ansetzen, als ob es sich nur 
um gleichgültige Formulierungsvarianten handelte: »sondern ich bin in 
meinem Körper, oder vielmehr ich bin mein Körper« (1966: 180). In di-
rektem Widerspruch zu der letztgewählten Formulierung heißt es dann 
einige Zeilen weiter, wieder völlig verträglich zu Gurwitschs »leiblichem 
Bewusstsein« als bloß objektivem Genitiv: »Wir sind es selbst, die die-
se Arme und Beine zusammenhalten, sie zugleich sehen und berühren« 
(ebd.). Ein weiteres Beispiel findet sich in einem auf Descartes Bezug neh-
menden Absatz, in dem er darauf hinweist, dass der Körper eine »zwei-
deutige Weise des Existierens« (existence ambigu) innehabe, weder Ob-
jekt noch Bewusstsein sei (1966: 234). Hier wird die Formulierung »So 

9 v gl. Merleau-Ponty 1966: 207, FN 

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS – DER KÖRPER IST KEIN SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

bin ich selbst mein Körper« sogleich unter den Vorbehalt gestellt »zu-
mindest in dem Maße, in dem ich einen Erwerb mein Eigen nenne«. Die 
Fortsetzung – »umgekehrt ist mein Körper wie ein natürliches Subjekt« 
– bleibt ebenfalls unentschlossen: »ist wie ein Subjekt« sagt er und nicht 
schlicht »ist ein Subjekt«. An anderen Stellen formuliert Merleau-Ponty 
jedoch ausdrücklich, der Körper sei »gleichsam ein natürliches Ich und 
selbst das Subjekt der Wahrnehmung« (1966: 243).10 

Das eigentlich konzeptuelle Element dazu ist nicht eine »Intentiona-
lität des Körpers«, sondern das »schweigende Cogito« (Merleau-Pon-
ty 1966: 458), das erst am Ende des ganzen Buchs ins Spiel kommt. Es 
kündigt sich allerdings an in Wendungen, in denen der Körper als Sub-
jekt eines stummen Wissens in Erscheinung tritt, wie etwa »mein Kör-
per [...] versteht (comprend)« (ebd.: 168), »...der Körper habe verstan-
den« (ebd.: 177), ein »Wissen, das in den Händen ist« (ebd.: 174), die 
Hand »weiß [...] das Harte und Weiche« – ein fast fichteanischer Ak-
kusativ! – und ebenso: der Blick »weiß [...] das Mondlicht« (ebd.: 367, 
vgl. französisch: »ma main sait le dur et le mou, [...] mon regard sait la 
lumière lunaire«). Das klingt schon wegen der Beschwörung des Mond-
lichts romantisch. In einer Fußnote schreibt Merleau-Ponty, an die For-
mulierung Paul Guillaumes anschließend, das Auge trage der Beleuch-
tung Rechnung: »Das Auge ist nicht der Geist, sondern ein materielles 
Organ. Wie vermöchte es jemals wem dann auch ›Rechnung zu tragen‹? 
Es vermag es nur, wenn wir dem objektiven Körper den phänomenalen 
Körper zur Seite stellen, ihn als erkennenden Körper (»corps-connais-
sant«) begreifen, und als Subjekt der Wahrnehmung an die Stelle des 
Bewusstseins die Existenz, d.h. das Zur-Welt-sein-durch-einen-Leib set-
zen.« (Merleau-Ponty 1966: 358). In dieser Formulierung zeigt sich die 
Problematik als eine Art Doppelgängertum von »objektivem Körper«, 
dem ein »phänomenaler Körper« »an die Seite gestellt« wird. Das er-
scheint, gerade im Hinblick auf Merleau-Pontys kritische Bewertung 
dua listischer Positionen, mindestens so rätselhaft, wie Descartes’ »Ge-
spenst in der Maschine« (Ryle 2018: 13). 

Unvermittelt und gegenläufig dazu taucht an anderen Stellen wie-
derum ein Begleit- »Wir« oder -»Ich« auf, in Gestalt eines Bewusst-
seins, das sich auf die Fundierungen des Körpers stützt, auf sie rekur-
riert. Das wiederum ist nahe an Husserls Formulierungen vom Leib als 
Mittel der Wahrnehmung bzw. des Bewusstseins: »Indem meine Hand 
[...] das Harte und Weiche, mein Blick [...] das Mondlicht weiß, verbinde 
ich mich in gewisser Weise dem Phänomen selbst und kommuniziere mit 
ihm.« (ebd.: 367: kursiv jmk). An anderer Stelle betont Merleau-Pon-
ty, die Bewegungserfahrung unseres Körpers sei »kein Sonderfall einer 

10  ähnlich: »Nous avons rejeté le formalisme de la conscience et fait du corps 
le sujet de la perception« (1945: 260)

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Erkenntnis; sie eröffnet uns eine Weise des Zugangs zur Welt und zu 
den Gegenständen, eine ›Praktognosie‹, die es als eigenständig, ja viel-
leicht als ursprünglich anzuerkennen gilt.« (ebd.: 170). Die Verwen-
dung der ersten Person Plural (»uns«) bringt ein Motiv ins Spiel, das 
später unter dem Stichwort »Generalität des Körpers« firmieren wird. 
Hier will ich aber auf etwas anderes hinaus. In der Formulierung wird 
nämlich ein Erkenntnischarakter zunächst dementiert, ein Komma wei-
ter aber sofort wieder als Fremdwort ins Spiel gebracht (»Praktogno-
sie« = Praxis-Erkenntnis). Berühmt ist die Formulierung: »Mein Kör-
per hat seine Welt oder begreift (eigentlich: comprend=versteht/enthält) 
seine Welt, ohne erst den Durchgang durch ›Vorstellungen‹ nehmen 
oder sich einer ›objektivierenden‹ oder ›Symbolfunktion‹ unterordnen 
zu müssen.« (ebd.: 170). Auch hier tritt der Körper als freilich vieldeu-
tiges Subjekt eines Habens und Verstehens auf, das allerdings durch die 
Pascalsche Doppeldeutigkeit von comprendre=verstehen/enthalten un-
terminiert wird.

Deutlich wird Merleau-Pontys Unentschlossenheit auch in dem viel-
zitierten Satz »Der Körper ist unser Mittel überhaupt eine Welt zu ha-
ben« (ebd.: 176).11 Hier wird ein Subjekt im Plural (»uns«) vom Körper 
unterschieden, zugleich wird der Körper selbst wieder zum Subjekt ei-
nes Habens und überdies sehr raffinierter reflexiver Handlungen: »bald 
beschränkt er sich auf die zur Erhaltung des Lebens erforderlichen Ges-
ten [...] bald spielt er auf diesen ersten Gesten und geht von ihrem un-
mittelbaren zu einem übertragenen Sinne ihrer über« (ebd.). In den 
Beschreibungen, die den Teil der Phänomenologie der Wahrnehmung 
einleiten, in dem es um Gewohnheiten geht, ist es wiederum »eine Frau« 
(und nicht etwa ihr Körper), »die ohne jede Berechnung zwischen der 
Feder ihres Hutes und Gegenständen, die sie zerknicken könnten, einen 
Sicherheitsabstand einhält« (ebd.: 172) oder der Blinde (und nicht etwa 
sein Körper), für den der Stock Teil seiner selbst wird. 

Dies alles deutet in der Tat nicht darauf hin, dass Merleau-Ponty ein 
präzises Konzept von Körperlichkeit und seines Verhältnisses zum Be-
wusstsein hat, das es ihm erlauben würde, eine »körperliche« Intentio-
nalität von einer nicht-körperlichen, z.B. »geistigen« (?) Intentionalität 
zu unterscheiden. Der Schlussteil der Phänomenologie der Wahrneh-
mung mündet denn auch nicht darin, sondern in der Unterscheidung 
von »intentionnalité des actes« und »intentionnalité  opérante«. Letz-
teres ist ein Ausdruck, der Husserls Begriff einer »fungierenden In-
tentionalität« im Französischen wiederzugeben versucht und der – in 
Anschluss sowohl an Husserl wie an Heidegger – als Versuch verstan-
den werden kann, den ursprünglich räumlichen Horizontbegriff auch 

11  Ähnlich: »Bewusstsein ist Sein beim Ding durch das Mittel des Körpers.« 
(ebd.: 167 f.)

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS – DER KÖRPER IST KEIN SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

sinngemäß auf die Dimension der Zeit auszuweiten (Métraux 1976: 
142; vgl. aber schon Heidegger 1989: 378). 

Es scheint, als ob Merleau-Ponty während der Abfassung ge-
schwankt habe – zwischen der Variante, die sich letztendlich im Text 
durchgesetzt hat, die »passive Synthesis« als Problemanzeige zu verste-
hen und der verführerischen Variante, den Körper als »geheimes Sub-
jekt« der passiven Synthesis zu verstehen. Diese letztere ist die Lesart, 
die sich – wie unscharf und vage auch immer – in der Rezeption des 
Werks durchgesetzt hat. Eindeutig ist aber: »Körper« ist und bleibt in 
der Phänomenologie der Wahrnehmung eine vage und unscharfe Ka-
tegorie. Hier hat Gurwitschs und Zaners Kritik ihr klares Recht, auch 
wenn sie die Eindeutigkeit von Merleau-Pontys Position offensicht-
lich überzeichnet.

Sie gewinnt dadurch an Plausibilität, dass Merleau-Ponty selbst eine 
im Verlauf der 1950er Jahre immer deutlicher werdende Distanz zu sei-
nem eigenen Körperkonzept artikuliert. Anlässlich einer Diskussion in 
Genf im Jahre 1951 formuliert er, er trage Ambiguitäten in der Sache 
Rechnung, reflektiere lediglich »Körper« »in allen Bedeutungen, die das 
Wort haben kann« (»dans tous les sens que le mot peut avoir«). Aus-
drücklich meint er damit: in der »gewöhnlichen Erfahrung oder auch in 
der organisierten gewöhnlichen Erfahrung, die sich Wissenschaft nennt« 
(»dans l’ experience courante, ou dans l’experience courante organisée 
qui s’appelle la science«) (Merleau-Ponty 2000a: 337; Übers. jmk). Kris-
tensen sieht den Übergang in alternative Konzepte in der Vorlesung von 
1953 vollzogen und schreibt insgesamt: »Das frühe Hauptwerk bewegt 
sich [...], obwohl es die Grundgedanken des Spätwerks in nuce bereits 
enthält, noch weithin in den Bahnen der klassischen Bewusstseinsphilo-
sophie, etwa, wenn die immanente Einheit des Leibes als Synthesis kon-
zeptualisiert wird. Die leibliche Einheit wird damit gleichsam nach dem 
Modell der reflexiven Synthesis eines intentionalen Bewusstseins entfal-
tet. Endgültig aufgegeben wird dieses bewusstseinstheoretische Relikt 
methodisch erst in der 1953 am Collège de France gehaltenen Vorle-
sung Le monde sensible et le monde de l’expression (Die sinnliche Welt 
und die Welt des Ausdrucks), die vor kurzem zugänglich gemacht wur-
de.« (Kristensen 2012: 27). In dieser Vorlesung vollzieht Merleau-Ponty 
gleich am Anfang eine Umakzentuierung der Phänomenologie der Wahr-
nehmung. Neue Ideen würden darin allzusehr durch ihre Bezugnahme 
auf klassische Konzepte bestimmt (Merleau-Ponty 2011: 46) bzw. so 
wahrgenommen. Er selbst vertrete, so ist in den Arbeitsnotizen zu lesen, 
keinen »Antiintellektualismus«, sondern einen »neuen Typ der Analyse, 
der auf das Begriffsvermögen selbst« anzuwenden wäre, ihm gehe es um 
einen »Polymorphismus des Bewusstseins«, ein indirektes Bewusstsein, 
das Bewusstsein als »Abstand/Abständigkeit« (écart) (Merleau-Ponty 
2011: 173). 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Noch deutlicher findet sich diese Selbstkritik in den Arbeitsnoti-
zen aus dem Jahr 1959. Merleau-Ponty kritisiert darin sein Konzept 
eines »schweigenden Cogitos«: »Was ich schweigendes Cogito nenne, 
ist unmöglich«, schreibt er (Merleau-Ponty 1994a: 222). Es ging bei 
dieser Formel um die Annahme einer vorsprachlichen, körperlichen (?) 
»Erfahrung meiner selbst durch mich selbst«, einer »Selbstgegenwart bei 
sich selbst« (Merleau-Ponty 1966: 459 f.), die Idee »d’un autre je pense 
derrière le je pense« »eines anderen Ich hinter dem ich denke« (ebd. 
2015: 329; Übers. jmk). Das Cogito sei, so hält Merleau-Ponty sich selbst 
entgegen, an das Sprechen gebunden, das »Ich denke« ein Niederschlag 
des Einsatzes der Worte. Aber dieses reine Selbstbewusstsein sei deshalb 
eine »Mythologie«, weil die Worte nicht auf positive, fixe Bedeutungen, 
sondern »nur auf Differenzen von Bedeutungen« in einem intersubjek-
tiven diakritischen System (1994a: 227) zurückgreifen könnten – nicht 
als eine »reine Sprache«, sondern als »wilde« »Praxis des Sprechens«, 
auf die Institutionen einer »sukzessiven und simultanen Gemeinschaft 
der sprechenden Subjekte« (1994a: 228). Der »Übergang vom Wahr-
nehmungssinn zum sprachlichen Sinn, vom Verhalten zur Thematisie-
rung« (ebd.) bleibt für Merleau-Ponty ein philosophisches Problem, das 
weder durch ein »schweigendes Cogito«, eine körperliche Kontinuität 
noch durch die Annahme einer idealen Sprache gelöst werden kann. 
Stattdessen gehe es darum eine Theorie des »wilden Geistes, eines Geistes 
der Praxis« zu entwerfen (1994a: 228).12 

Was Merleau-Ponty damit meint, führt er hier nicht weiter aus. Der 
Begriff des »wilden Denkens« findet sich aber auch an einer Stelle im 
Text von Das Sichtbare und das Unsichtbare. Er beschreibt damit das 
Auftauchen von Sprache im Spannungsverhältnis von uns, den Ande-
ren und den Dingen, die wir sehen. Gemeint ist damit ein wahrneh-
mungsnahes, insofern »wildes« Denken, in dem zwar »schon ziemlich 
abstrakte Motive und Kategorien am Werke sind«, das sich aber durch 
Anleihen bei den Strukturen der sinnlichen (»sensible<n>«) Welt bil-
deten, die allen »sensiblen« (d.g. empfindungsfähigen und empfindba-
ren) Körpern gemeinsam sei (ebd.: 29). Als Beispiel nennt er die Erfah-
rung des Kindes, das weit mehr »versteht als das, was es sagen kann«, 
dessen Antworten »über das hinaus gehen, was es definieren könnte«. 
Zugleich sieht Merleau-Ponty das Denken des Kindes auch als Para-
digma für das wilde Denken der Erwachsenen. Interessant ist, dass Clau-
de  Lévi-Strauss seinem Freund Merleau-Ponty posthum sein berühm-
tes, 1962 erschienenes Buch mit eben dem Titel »Das wilde Denken« 
widmet. Es setzt ein mit einem Plädoyer die Gleichwertigkeit und den 
Reichtum der Sprachen der außereuropäischen Kulturen anzuerkennen. 

12   Auch das ist – nebenbei bemerkt – ein Gedanke, der sehr nahe an George 
Herbert Meads These der Entstehung des Selbst liegt. 

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS – DER KÖRPER IST KEIN SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

Auch diese Sprachen seien wie jede europäische Sprache bestimmt von 
einem »Wuchern der Begriffe«, dem »eine intensive Aufmerksamkeit für 
die Eigenheiten des Wirklichen, einem wacheren Interesse für die Unter-
scheidungen, die man einführen kann, entspricht« (Lévi-Strauss 1981: 
13). Lévi-Strauss sieht darin eine mögliche Spielart auch wissenschaftli-
chen Denkens. Seine Wissenschaftlichkeit liege eben darin, dass es sich 
nicht der Aufgabe verschreibe, sich von der Sphäre der Wahrnehmung 
zu lösen (ebd.: 27) – hier liegt nun der deutliche Bezug zu Merleau! –, 
sondern zunächst »das Schwierigste in Angriff nimmt: die Systematisie-
rung auf der Ebene der sinnlich wahrnehmbaren Gegebenheiten« (ebd.: 
23), eine »Wissenschaft vom Konkreten«, man könnte auch sagen: vom 
Sichtbaren. Dieses taxonomische Prinzip stelle aber eine durchgehende 
Struktur von Sprachlichkeit überhaupt dar, beinhaltet eine Art univer-
seller »Bricolage« (»Bastelei«), die auf der Grundlage von eingeschränkt 
verfügbarem Material eine unbestimmte Menge an (Re-)Kombinations-
möglichkeiten zulässt und dadurch immer neue systematische Strukturen 
erzeugt (ebd.: 34 ff.). Sie ist aber auch, sagt Lévi-Strauss, komplementär 
zu jenem anderen Typus von Wissenschaft, der sich vom Wahrnehmba-
ren mit Hilfe von Modellen löst, deswegen aber »nicht weniger wissen-
schaftlich, und ihre Ergebnisse [...] nicht weniger wirklich.« (ebd.: 29). 

Unverkennbar sind Lévi-Strauss’ Ausführungen sowohl von einer 
Adap tion der Sprachtheorie Saussures geprägt, wie zugleich von der An-
nahme eines Primats der Wahrnehmung, in dem Sprachen immer auch 
die Möglichkeit haben, natürliche Differenzen symbolisch aufzugreifen 
und zu organisieren. Diese Argumentationslogik wie auch der oben zitier-
te Ausdruck eines »wilden Geistes« als eines »Geistes der Praxis« dürfte 
sich der Kommunikation mit Merleau-Ponty verdanken, die sich gerade 
Ende der 1950er Jahre noch intensivierte. Merleau-Ponty wiederum an-
tizipiert durch solche Formeln eine Art praxeologischen Strukturalismus. 

Es gibt noch eine weitere Stelle in den Arbeitsnotizen der ausgehenden 
1950er Jahre, in der Merleau-Ponty sich kritisch zur Phänomenologie 
der Wahrnehmung äußert. Auch da moniert er eine zu große Determina-
tion durch klassische Konzepte der Philosophie. »Die Probleme, die ich 
in der Ph.P <Phénomenologie de la perception> gestellt habe«, schreibt er 
in einer Notiz vom Juli 1959, »sind unlösbar, weil ich dort von der Un-
terscheidung ›Bewusstsein‹ – ›Objekt‹ ausgehe« (Merleau-Ponty 1994a: 
257). Die Fortführung hat wiederum direkt mit dem Körperkonzept zu 
tun: »Wenn man von dieser Unterscheidung ausgeht, wird man nie be-
greifen, dass ein bestimmtes Faktum der ›objektiven‹ Ordnung (eine be-
stimmte Gehirnverletzung) eine bestimmte Störung im Weltbezug nach 
sich ziehen kann.« (1994: 257). Bewusstsein könnte, anders gesagt, nicht 
durch eine Gehirnverletzung tangiert werden (was definitiv der Fall ist), 
wenn es nicht zugleich auch in einem inneren Konnex zu den materiellen 
Strukturen des Gehirns stehen würde. Genau in diesem Zusammenhang 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

taucht die Formel des Sichtbaren als des gemeinsamen Stoffs aller Struk-
turen auf. Kurz später wird auch hier der diakritische Strukturbegriff Fer-
dinand Saussures thematisch. Der Körper rückt aus dem Mittelpunkt, 
eine weitere Arbeitsnotiz aus dieser Zeit lautet: »Notre corporéité: ne pas 
la mettre au centre comme j’ai fait dans Ph.P« »Unsere Körperlichkeit: sie 
nicht ins Zentrum stellen, wie ich es in der Phänomenologie der Wahrneh-
mung getan habe.« (zitiert bei Alloa 2009: 254; 2012: 43). 

Neuer Wein in alten Schläuchen?  
Von der Persistenz des 19. Jahrhunderts

All das verweist auf den Weg, den Merleau-Ponty im Jahrzehnt der 
1950er Jahre von einer intentionalitätstheoretischen zu einer struktura-
len Körperkonzeption zurücklegte. Auch dieser Akzentwechsel ist frei-
lich durch die Ambivalenzen der Argumentation der Phänomenologie 
der Wahrnehmung vorgezeichnet. Bereits dort taucht ja zugleich eine 
strukturtheoretisch akzentuierte Argumentation in Gestalt des Themas 
»Körperschema« auf. In Anknüpfung an Head und Grünbaum versteht 
Merleau-Ponty darunter nicht die Repräsentation eines statischen Kör-
perbilds, sondern bereits eine operative Struktur: »ein System von Äqui-
valenzen [...] unmittelbar gegebene Invariante, auf Grund deren die ver-
schiedensten Bewegungsaufgaben augenblicklichster Transposition fähig 
sind« (Merleau-Ponty 1966: 171). Dazu passen die an diese Bestimmung 
anschließenden Beispiele der »geregelten Improvisation« eines Tanzes, 
einer Frau, die sich mit ihrem Hut samt Feder sicher durch die Welt be-
wegt oder eines Organisten, der sich auf einem ihm noch unbekannten 
Instrument einspielt (ebd. 172 ff.). 

Es ist verführerisch und provozierend zugleich auf solche Phänomene 
die alten »klassischen Konzepte« zu projizieren, wie Merleau-Ponty in 
einem kritischen Rückblick andeutet (Merleau-Ponty 2011: 45 f.) und 
nun kurzerhand »den« Körper als geheimes Subjekt dieser «passiven 
Synthesen« zu betrachten, ihn zu einer Art Tiefensubjekt hinter dem be-
wussten, »intellektuellen« Oberflächensubjekt zu stilisieren. Solche Ar-
gumentationsfiguren tauchen nicht zuletzt aufgrund ihrer polemogenen 
Eignung bereits in der Philosophie des 19. Jahrhunderts von Feuerbach 
über Schopenhauer bis zu Nietzsche auf. Sie sind auch noch wirksam im 
Werk Gabriel Marcels, der für die fachliche Sozialisation Merleau-Pon-
tys ja eine wichtige Rolle spielte. 

Man könnte diese Figur nicht nur wegen ihres Ursprungs im 19. Jahr-
hundert als »romantisch« charakterisieren. Der Körper wird zur Chiff-
re einer inneren, höchstpersönlichen, holistischen, nicht strukturierten, 
»tieferen« = nicht oder nicht vollständig mitteilbaren bzw. sprachlich 

NEUER WEIN IN ALTEN SCHLÄUCHEN? 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

einholbaren originären Erfahrung – »unnennbar« wurde in der deut-
schen Romantik sehr oft formuliert. Der Körper wird zum Subjekt eines 
»schweigenden« (»tacit«), sprachlosen Wissens und der Geschwätzig-
keit des denkend-sprechenden, »aufgeklärten« Subjekt gegenüber ge-
stellt (Lakoff/Johnson 2018: 256 ff.). Genau genommen wird dadurch 
kein einziges Problem gelöst, sondern für ein Problem nur ein ominö-
ses, ungreifbares X, ein Tiefensubjekt hinter dem wahrnehmbaren Kör-
per und dem denkend-sprechenden Ich eingesetzt, eine Metapher für 
eine Lösung erklärt. Diese ist aber rein rhetorisch und darin liegt, könn-
te man etwas boshaft sagen, die besondere tiefe, leere Geschwätzigkeit 
des romantischen Elementes. 

Diese Strategie weist eine doppelte Unredlichkeit auf. Zum einen greift 
sie die Unredlichkeiten des bewusstseinsphilosophischen Ansatzes auf. 
Dieser beruht bereits auf einer Verkürzung von Bewusstsein bzw. Inten-
tionalität auf die Selbstbeweglichkeit, Selbstreferenz, Spontanität einer 
Folge von Denkakten (Vorstellungen). Ich kann mir jederzeit sagen: ich 
stelle mir einen Tisch vor und nun mich selbst und nun x und ich setze 
es unmittelbar um, sobald ich mir das sage.13 Das ist das paradigmati-
sche Modell für autonome Subjektivität – von Fichte bis Luhmann (Kastl 
2001: 109 ff.; 206 ff.) und es erklärt, wie man auf die mehr als seltsamen 
Eigenschaften des »guten, alten Subjekts« (Luhmann) kommt: als myste-
riöser »Quellpunkt« von Intentionalität, Spontaneität und zugleich Ga-
rant einer zirkulären Einheit der Erfahrung und seiner selbst. Die andere 
Unredlichkeit besteht darin – unter dem Deckmantel eines erklärten An-
ti-Rationalismus – diese Elemente des klassischen Subjektkonzeptes auf 
den »Leib«/»Körper« bzw. damit assoziierte Komplexe (Wille, Instinkt, 
Gefühl, Unbewusstes usw.) zu projizieren und diesen damit zum eigent-
lichen Subjekt zu stilisieren. Damit sind nun zwar die Akzente und Sen-
sibilitäten verschoben, aber kategorial ist damit nichts gewonnen. Ein 
Rätsel wird für ein anderes eingetauscht. 

Einer der Gewährsleute des »corporeal turn«, Friedrich Nietzsche, hat 
diese Falle im Grunde vorweggenommen. In seinem für heutige Begriffe 
äußerst schwülstigen Werk »Also sprach Zarathustra«, nach dem Urteil 
Thomas Manns »bei weitem nicht sein bestes Buch«, zelebriert er den 
romantischen Körper genau in diesem Sinne. Den »Leib« mythologisiert 
Zarathustra zur »großen Vernunft« hinter der »kleinen« des Geistes, 
zur Vielheit »mit einem Sinn« (kursiv jmk), zum »mächtigen Gebieter«, 

13   Im Kontrast dazu aber: ich kann mich auf den Kopf stellen, aber es wird mir 
nicht gelingen, in der gleichen Weise zu entscheiden, das, was ich wahrneh-
me, insgesamt oder auch nur im unauffälligsten Detail »anders zu sehen« 
als ich es eben sehe. Ich kann jederzeit an etwas anderes denken oder versu-
chen anders zu denken, aber ich kann niemals aus einer grünen Zahnbürste 
eine rote »machen«.

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

»unbekannten Weisen«, zum eigentlichen »schaffenden Selbst«, das 
»über sich hinaus schaffe«, das letztlich auch Schöpfer des »kleinen« 
Geistes sei (»Der schaffende Leib schuf sich den Geist als eine Hand sei-
nes Willens«, alles Nietzsche 1977: 36 f.). In den späten Aphorismen des 
Nachlasses dagegen nimmt Nietzsche das romantische Pathos heraus. 
Hier begründet er das Philosophieren »am Leitfaden des Leibes« schlicht 
methodologisch. Der Leib, ausdrücklich nicht zu lösen von »der Physio-
logie«, sei das »reichere, deutlichere faßbarere Phänomen«, jenseits jedes 
Einheitsprinzips »ungeheuer kompliziert«, »ungeheure Vielfachheit«, = 
konkret (dicht, zusammen gewachsen), aber deshalb »besser studierbar«. 
»Es gibt keinen Willen«, schreibt der ehemalige Schopenhauerianer nun-
mehr, keine Einheit im Bewusstsein, das Studium des Leibes sei »metho-
disch voranzustellen, ohne etwas auszumachen über seine letzte Bedeu-
tung.« (Nietzsche 1992: 354 f., 369; kursiv jmk). 

Man könnte die konzeptuellen Verschiebungen im Werk Merleau-Pon-
tys als Wiederholung dieser Zurücknahme in der von vorne herein um 
eine Stufe nüchterneren Semantik des 20. Jahrhunderts charakterisieren. 
Auch Merleau-Ponty distanziert sich von einem in seiner eigenen Phä-
nomenologie nachklingenden romantischen Körperkonzept. Der selbst 
bescheinigte »Rückfall« in traditionelle Formulierungslogiken – wo vor-
her »Subjekt«, »Bewusstsein«, »Geist« stand, einfach »Körper« einzu-
setzen (z.B. »der Körper weiß..., versteht...«) – wird von da an auffal-
lend vermieden. War in der Phänomenologie der Wahrnehmung noch 
von einer »wissenden Hand« die Rede (Merleau-Ponty 1966: 174, 367), 
so verschwinden solche Formulierungen in den Vorlesungen und Texten 
der 1950er Jahre zusehends. Sie werden durch Formulierungen ersetzt, 
in denen der Körper das Denken artikulieren hilft, ihm zu Struktur ver-
hilft, aber nicht an seine Stelle tritt: »La geste de la main ne contient 
pas la pensée, il la ponctue, il l’installe dans le monde, il la fait exister 
[...]. Donc, on ne pense pas avec ses mains, mais on ne pense pas sans le 
corps transfiguré, porteur des significations, qui est le schema  corporel.« 
»Die Geste der Hand enthält nicht das Denken, sie interpunktiert es, 
verankert es in der Welt, lässt es existieren [...] Insofern denkt man nicht 
mit seinen Händen, aber man denkt auch nicht ohne den in Gestalt 
des Körperschemas transfigurierten Körper, Träger der Bedeutungen« 
(Merleau-Ponty 2011: 162/f.128, Übers. jmk).14 

Auch im Spätwerk bedient sich Merleau-Ponty einer Metaphorik 
der Hände zur Beschreibung von Phänomenen der Intentionalität. Aber 
auch dort werden sie nicht mehr selbst zu wissenden Subjekten stili-
siert. Vielmehr greift Merleau-Ponty dort auf die von Husserl in den 
Ideen II exponierte Beschreibung der linken Hand zurück, die die rechte 

14   Man beachte auch, dass hier stillschweigend das Körperschema, also ein 
strukturales Konzept an die Stelle von bloß »corps« tritt.

NEUER WEIN IN ALTEN SCHLÄUCHEN? 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

umfasst (Husserl 1952: 145). Dieses Bild wird zum Ausgangspunkt für 
die Entfaltung des Begriffs »Chair« als eines Strukturzusammenhangs 
von »Sensiblem« (sensibles) im Doppelsinn von »Empfindungsfähigem» 
und »Empfindbarem«, in dem die Unterscheidung von Subjekt und Ob-
jekt, und damit von Noesis und Noema keine Rolle spielt (Merleau-Pon-
ty 2007: 243). Damit ist nichts Mystisches gemeint, sondern das Aller-
offensichtlichste und in der Alltags - wie in der naturwissenschaftlichen 
Erfahrung gleichermaßen Greifbare: der irreduzible Oberflächencharak-
ter (»grain serré« = dichte Körnigkeit/körnige Struktur) der Wirklichkeit, 
all dessen, was wir als »winziges Häutchen« zwischen dem Innenhori-
zont und dem Außenhorizont der Sachen (Merleau-Ponty 1994a: 339) 
eben mesoskopisch »sehen«, wahrnehmen können. Die Ordnung des 
Sensiblen bilde den »Rechtsgrund für alle Konstruktionen des Erken-
nens« (Merleau-Ponty 2007: 244). In dieser Hinsicht argumentiert also 
auch der späte Merleau-Ponty weiterhin in der Logik der Phänomenolo-
gie der Wahrnehmung. Den Ausdruck »Rechtsgrund« entnimmt er Hus-
serls Ideen II.15 Die Sichtbarkeit der Wahrnehmungsdinge bewahrt aber 
zugleich eine Opazität, »ein Sein auf Entfernung [...], die hier und jetzt 
erfolgende blitzartige Bekundung eines unerschöpflichen Reichtums, und 
dass die Sachen sich vor uns nur halb öffnen, gleichzeitig enthüllt und 
verborgen sind.« (Merleau-Ponty 2007: 245). Subjekt und Objekt er-
scheinen hier nur noch in Anführungszeichen, ohne dass aber dadurch 
Bewusstsein in irgendeiner Hinsicht in Frage gestellt wäre – denn die-
ser Strukturzusammenhang ist geradezu seine Existenzbedingung. Auch 
die Stichworte, die in dieses Konzept führen – »empfindendes, mit Emp-
findnissen belegtes Ding« (Husserl 1952a: 119); »subjektives Objekt« 
(ebd.: 124) entnimmt Merleau-Ponty dem Werk Husserls. Letztlich ar-
gumentiert er mit Husserl gegen Husserl, wenn er Konstitution zu einem 
unmöglichen Unterfangen erklärt. Vielmehr: »Als Projekt einer intellek-
tuellen Inbesitznahme der Welt wird die Konstitution für den reiferen 
Husserl immer mehr zu dem Mittel, eine Rückseite der Dinge zu enthül-
len, die wir nicht konstituiert haben.« (2007: 262). 

Bevor ich an diesem Punkt wieder anknüpfe – letztlich geht es hier um 
das mühevolle, aber möglicherweise lohnende Projekt einer »Entmeta-
phorisierung« des Spätwerks Merleau-Pontys – möchte ich zunächst eine 
Zwischenreflektion zum Stellenwert des romantischen Körperkonzepts 
in der soziologischen Rezeption Merleau-Pontys einschalten. 

15  »Ist das Ding [...], so muss es in einer Art bestimmbar sein, die das Irrelative in 
den Relativitäten herausbestimmt und andererseits aus dem heraus bestimmt, 
was allen Rechtsgrund enthält, aus den Gegebenheiten der Erfahrung, also aus 
den sinnlichen Relativitäten.« (Husserl 1952: 76)

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

2. Romantische Körperkonzepte  
in der Soziologie

»Wenn ich sage: ›Ich bin wütend, dass ich beim Zu-
sammenstoß verletzt wurde‹, so werde ich vielleicht 
nichts dagegen einzuwenden finden, wenn für ›ich 
wurde verletzt‹ ›mein Bein‹ eingesetzt wird, aber ich 
würde sicherlich Einspruch erheben, wenn ›ich bin 
wütend‹ in dieser Weise rekonstruiert werden soll-
te. Es wäre ebenso absurd, davon zu reden, dass sich 
mein Kopf erinnere oder dass mein Gehirn nun divi-
diere oder dass mein Körper mit der Müdigkeit kämp-
fe. Vielleicht hat die Absurdität solcher Zusammen-
stellungen Leute dazu getrieben zu behaupten, eine 
Person wäre die Vereinigung eines Körpers mit einem 
Nicht-Körper.« (Ryle 2018: 256).

Das »Wissen des Körpers« 

Die »Wiederentdeckung Merleau-Pontys« in der Soziologie (Honneth 
1990: 134)1 ist eng verknüpft mit der »Wiederentdeckung des Körpers« 
(z.B. Hirschauer 2008: 9742, Hillebrandt in Hubrich 2013: 5). Dass 
auch im soziologischen Diskurs des ausgehenden 20. und beginnenden 
21. Jahrhunderts ein »romantisches Körperkonzept« eine Rolle spielt, 
zeigt sich in der umstandslosen Inanspruchnahme Merleau-Pontys für 
den Entwurf eines Konzepts »körperlicher« bzw. »leiblicher Intentiona-
lität«, »leiblicher Erkenntnis« bzw. eines damit verknüpften »Subjektsta-
tus« des Körpers (z.B. Gugutzer 2015: 123; Crossley 1995: 45; Cross-
ley 2017: 321 ff.; Keller/Meuser 2011: 16; Böhle/Porschen 2011; vgl. 
aber auch –differenzierter in der Darstellung – Bongaerts 2003, Coenen 
1985). Die Rede vom »Körper als Agens« (Gugutzer 2015: 122) oder 

1   Honneth argumentiert im Hinblick auf die folgenden Probleme insgesamt 
sehr umsichtig, wenn er von einer »leibgebundenen Vernunft« und dem 
menschlichen Körper (Leib) als »Medium von kognitiven Akten« spricht 
(Honneth 1990: 134, 137).  

2  Interessant ist in diesem Zusammenhang Hirschauers Feststellung »Nach 
der kommunikationstheoretischen Wende der 1980er Jahre gibt es eine 
Wiederentdeckung des Körpers.« (ebd.). Man könnte sagen: im Werk Mer-
leau-Pontys ist – in umgekehrter Reihenfolge – bereits beides zugleich vor-
gezeichnet. Nach der Phänomenologie der Wahrnehmung wendet er sich ei-
ner Ausdruckstheorie zu.

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

als »Produzent von Sozialität« (Hubrich 2013: 95), Formulierungen wie 
»der Leib ist also immer verstehender und wissender Leib, er hat ein in-
tentionales Verständnis für Handlungssituationen« (Haller in Gugutzer 
2017: 48) legen nahe, dass hier Leib und Körper eingesetzt werden, wo 
ebensogut Akteur, Subjekt, Mensch, Individuum stehen könnte. In der 
wissenssoziologischen Diskussion zeigt sich diese Verschiebung im zu-
nehmenden Rückgriff auf den Terminus »Körperwissen« in einem Dop-
pelsinne, den Stefan Hirschauer anlässlich des DGS-Kongresses 2006 
mit dem Thema »Die Natur der Gesellschaft« skizziert hatte: nicht (nur) 
»Wissen vom Körper«, sondern in der Bedeutung eines subjektiven Ge-
nitivs: das, was ein »wissender Körper« weiß (Hirschauer 2008: 977). 
Das ist nicht weit entfernt von jenem subjektiven Genitiv »körperlicher 
Intentionalität«, den Gurwitsch und Zaner Merleau-Ponty ankreiden. 
Es handelt sich nur um eine Variante des zum Schlagwort gewordenen 
»Wissens, das in den Händen ist« (Merleau-Ponty 1966: 174). 

Zwischen 2009 und 2019 kam es zu insgesamt drei Tagungen der 
Sektionen Soziologie des Körpers und Wissenssoziologie mit dem Titel 
»Körperwissen«. Auch deren Promotoren, Reiner Keller und Michael 
Meuser verwenden diesen subjektiven Genitiv: »Körperwissen ist näm-
lich nicht nur Wissen vom Körper, sondern auch ein Wissen des Kör-
pers«, bei dem »Körper als eigenständige Träger von Wissen fungieren, 
das nicht in kognitive Prozesse übersetzt ist, ja nicht übersetzt werden 
kann.« (Keller/Meuser 2011: 10).3 Ganz ähnlich und im Sinne eines ro-
mantischen Konzepts im Sinne Lakoff/Johnsons formulieren Böhle/Por-
sche, Körperwissen verweise auf die »Feststellung, dass wir mehr wis-
sen, als wir sagen können. Körperwissen ist in dieser Sicht ein besonderes 
Wissen. Es unterscheidet sich von denjenigen Formen des Wissens, die 
sich explizit darstellen und beschreiben lassen.« (Böhle/Porschen 2011: 
54). Gemeint sind damit immer die auch von Merleau-Ponty beschriebe-
nen »Körpertechniken, körperliche Routinen und Fertigkeiten des Han-
deln-Könnens unterhalb und oberhalb der Schwelle reflexiver Zuwen-
dung«(ebd.). Später folgen auch Verweise auf die Praxistheorie und es 
fallen die Stichworte »leibliche Erkenntnis« und »eibliche Intentionali-
tät« (ebd.: 16). 

Diese Terminologie wirft natürlich die Frage auf, was überhaupt die 
Bezeichnung »Wissen« rechtfertigt, was denn das Gemeinsame des »Kör-
perwissens« und des Wissens im herkömmlichen Sinne sei. Die Antwort 
könnte lauten: es liegt in dem Umstand, dass überhaupt ein Weltbezug 
vorliegt, dass ein Subjekt sich sinnvoll verhält, auf etwas orientiert ist. 
Ich weiß explizit und kann es jemandem erklären, der es nicht weiß, dass 

3  Die Frage ist natürlich, ich werde sie später aufgreifen, wieso man etwas, das er-
klärtermaßen nicht »kognitiv« und propositional verfasst ist, eigentlich »Wis-
sen« nennen sollte.

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

dieser Gegenstand ein Fahrrad ist, zwei Räder, Lenker, Sattel und Peda-
le hat, dass man damit fahren kann. Man könnte sagen, dies »weiß« ich 
alles »implizit« auch, wenn ich mir darüber gerade keine Gedanken ma-
che, einfach losfahre und damit auf praktische Weise zeige, dass ich mit 
dem Fahrrad und allen seinen Teilen etwas anfangen kann. Und das sei 
dann eben ein »Körperwissen«. Der Fall, dass jemand der Fahrrad fah-
ren kann, aber nicht auf explizite Art »weiß«, dass es sich um ein Fahrrad 
handelt und wie seine Teile heißen, ist gewiss hergeholt, aber nicht un-
möglich. Realistischer ist der Fall, dass jemand zwar weiß, was ein Fahr-
rad ist, aber nicht radfahren kann, zum Beispiel, weil sie oder er es nie 
gelernt hat oder aus körperlichen Gründen (Behinderung, fortgeschrit-
tenes Alter) vorübergehend oder auf Dauer daran gehindert ist. Man 
müsste dann sagen, die Person verfüge über ein (Nicht-Körper-) Wissen 
über Fahrräder und Fahrradfahren, nicht aber über ein Körperwissen 
über Fahrräder und Fahrradfahren. Das ist zwar möglich, aber es ergibt 
sich daraus eine recht umständliche und semantisch konfuse Taxonomie. 

Den Sachverhalt drückt man einfacher aus, indem man sagt, dass die 
Person zwar weiß, was ein Fahrrad ist, aber selbst nicht fahrradfah-
ren kann. Auch die Unterscheidung zwischen »Wissen, dass« und einem 
»Wissen, wie«, die in diesem Zusammenhang oft ins Spiel gebracht wird, 
führt nicht weit. Sie beruht im Wesentlichen auf dem Problem einer fal-
schen Lehnübersetzung des englischen »knowing how«, wie der Über-
setzer von Ryles Buch Begriff des Geistes sehr überzeugend darlegt (Ryle 
2018: 27, FN). Denn im Deutschen kann anders als in der Semantik des 
englischen »Knowing how to do something« auch der Nicht-Radfahrer 
wissen, wie man das macht: man steigt auf, tritt in die Pedale und fährt 
los, mit dem Lenker steuert man, mit den Pedalen sorgt man für den An-
trieb. Das alles kann man auf die Frage antworten: »Aber wie fährt man 
denn nun mit dem Fahrrad?« Dass man das weiß, hilft möglicherweise 
dabei, es einmal auszuprobieren. Aber es gewährleistet nicht, dass man 
ohne weiteres fahren kann, das Gleichgewicht halten kann, den rich-
tigen Anfangsimpuls findet. Ein anderes Beispiel: jeder weiß, wie man 
eine Geige spielt. Man nimmt die Geige in die linke Hand, legt sie auf 
die linke Schulter mit dem Steg (dem langen, dünnen Teil) nach vorne, 
nimmt den Bogen in die rechte Hand und streicht damit über die Sai-
te. Die linke Hand verkürzt die Saitenlänge und damit lassen sich alle 
Töne spielen. Es ist klar, dass zwischen diesem – Schützsch gesprochen 
– Rezeptwissen (und auch seiner beliebigen Verfeinerung) und dem Gei-
ge-Spiele-Können selbst ein grundsätzlicher Unterschied besteht. Selbst 
wenn es möglich wäre (was es nicht ist), ein erschöpfendes Wissen über 
alle für das Geigespielen entscheidenden Faktoren zu formulieren: es 
wäre zu nichts nütze, weil das Verstehen solcher komplexer Deklarati-
onen, die vermutlich nicht in ein Buch passen würden, einen unweiger-
lich am Spielen hindern würden. 

DAS »WISSEN DES KÖRPERS« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Insoweit ich zeige, dass ich Geige spielen kann, sage ich nichts über 
das Geigespielen, sondern ich spiele eben Geige. In der Alltagssprache 
spricht man im ersten Fall von einem Wissen und im zweiten Fall von ei-
nem Können. Gilbert Ryle hat in seinem wenige Jahre nach der Phäno-
menologie der Wahrnehmung erschienenen Werk The concept of mind 
die grundlegende Differenz von Wissen und Können auf sehr klare Weise 
analysiert (Ryle 2018: 2. Kap.). Insbesondere hat er dabei gezeigt, dass es 
beim Können durchaus nicht um ein »implizites Wissen« und beim Wis-
sen nicht um eine bloße Vorstufe eines Könnens geht. Das verdeckt eine 
wichtige sprachanalytische, (phänomeno-) logische und zugleich prag-
matische Differenz: Können heißt, eine Tätigkeit adäquat und auf ge-
lungene Weise auszuführen, bei Wissen handelt es sich dagegen um eine 
Handlung eines höheren logischen Typs, nämlich (richtige) Aussagen/
Propositionen zu machen, eine Kenntnis über... zum Ausdruck zu brin-
gen. Im einen Fall geht es um ein praktisches Tun, im anderen Fall geht 
es um ein theoretisches Verhalten, das typischerweise in diskursiven Si-
tuationen der Konversation, der Information und im Extremfall: der Be-
lehrung, Unterweisung, »der didaktischen Rede« seinen pragmatischen 
Sinn findet (Ryle 2018: 424 ff.). Ryle weist aber darauf hin, dass Wissen 
und Können auf einer anderen Ebene auch eine Gemeinsamkeit aufwei-
sen, aber eine andere als die, die das romantische Körperkonzept unter-
stellt. Beide können erworben, gelernt werden – man kann lernen Geige 
zu spielen und man kann Wissen über die Akustik des Geigentons ler-
nen. Wissen und Können sind mit anderen Worten beides Formen des 
Gedächtnisses. Damit befindet sich Ryle im Einklang mit der Termino-
logie der modernen Psychologie und Neuropsychologie des Gedächtnis-
ses, in der zwischen Gedächtnisformen unterschieden wird, die sich da-
rin zeigen, dass man Aussagen über in der Vergangenheit Gelerntes oder 
Wahrgenommenes machen kann (deklarativ) und solche, die sich dar-
in zeigen, dass man über ein bestimmtes erworbenes Verhaltens- oder 
Tätigkeitsmuster verfügt (non-deklarativ) (Squire/Kandel 2009;  Squire/
Dede 2015).4  

Von einem Körperwissen im Sinne eines subjektiven Genitivs zu reden 
ist also schon deshalb irreführend, weil damit ein Können für ein Wis-
sen ausgegeben wird und damit diese wichtige Differenz eliminiert wird. 

4  In der aktuellen Gedächtnisforschung kommt als weiteres Element Erinnern 
hinzu, das ebenfalls deklarativ ist, insofern Sich-Erinnern-Können heißt, 
Propositionen über vergangene selbst erfahrene Situationen machen zu kön-
nen. Sie enthält also einen expliziten Vergangenheitsbezug, während Wissen 
und Können nur beinhalten, etwas gelernt und nicht vergessen bzw. verlernt 
zu haben (vgl. dazu Ryle 2018: 373 ff.). Es ist nach Ryle (und auch für die 
moderne Gedächtnisforschung) ein Unterschied, ob ich weiß, dass mir der 
Blinddarm herausgenommen wurde oder, ob ich mich daran erinnere (Ryle 
2018: 375). 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Das Körperwissen meint ein Können, insofern »weiß« der Körper nichts. 
Es wäre aber ebenso fehlerhaft zu formulieren: der Körper von mir, dir 
oder einer dritten Person könne Geige spielen oder Fahrrad fahren. Das 
ist nur eine ungewöhnliche Weise zu sagen: ich, du oder eine dritte Per-
son können Geige spielen. Sowohl beim Wissen wie beim Können ist Ler-
nen im Spiel, also Gedächtnis, also der Umstand, dass ich Erfahrungen 
gemacht habe und etwas davon bewahrt habe. »Körper« müsste dann 
solche Prozesse beinhalten, damit eine solche Aussage Sinn macht. Dann 
aber besteht keine Differenz mehr zwischen »mir« und »meinem Kör-
per« und die Verwendung des Subjekts »Körper« ist letztlich nur eine 
unklare Ausdrucksweise. Wie gesagt, mein Körper oder auch mein Herz 
als Körperteil weiß nicht, wie sehr es schlagen muss, damit ich diesen 
Anstieg bewältigen kann. Auch die Hand weiß nicht, welchen Druck 
sie auf ein Sektglas ausüben kann, ohne dass es zerbricht. Ich weiß das 
streng genommen auch nicht. Aber ich kann diesen Anstieg bewältigen 
und ich kann mit diesem Sektglas umgehen. Zudem gibt es keinen plau-
siblen Grund, für dieses »ich« (oder analog: dieses »du, er, sie, wir, ihr, 
sie«) das Wort »Körper« einzusetzen. 

Bei dem Begriff »Körperwissen« und bei allen anderen Ausdruckswei-
sen, in denen so etwas wie eine »körperliche Intentionalität« unterstellt 
wird, handelt es sich um Metaphern, die Erkenntnisse versprechen, die sie 
nicht einlösen. Dafür ist ausgerechnet Pierre Bourdieu ein gutes Beispiel. 
Auch Bourdieu setzt Körper/Leib immer wieder in eine Subjektposition 
ein: »Der Körper glaubt, was er spielt, er ruft sich nicht die Vergangen-
heit ins Gedächtnis, sondern agiert die Vergangenheit aus, die damit als 
solche aufgehoben wird, erlebt sie wieder.« (Bourdieu 1993: 135). Schon 
diese Formulierung zeigt die ganze Paradoxie. Folgt man Bour dieu, muss 
man in seinen »Körper« eine komplexe reflexive Bewusstseinsstruktur 
projizieren (»glauben, was man spielt«, »Vergangenheit wieder erleben, 
ohne sie ins Gedächtnis zu rufen«), so dass sich die Frage stellt, was denn 
diesen Körper von dem unterscheiden soll, was man ansonsten unter 
den Titeln »Intentionalität« und »Bewusstsein« analysieren würde. In 
einem Programm für eine Soziologie des Sports unterscheidet Bourdieu 
das »Verstehen mittels des eigenen Körpers« vom »Verstehen mit dem 
Bewusstsein« (Bourdieu 1992b: 205), in seinen Meditationen zwischen 
einer »körperlichen Erkenntnis« im Unterschied zum »absichtlichen, be-
wussten Entziffern« (Bourdieu 2001: 174). Damit ist ein Sprachgebrauch 
auf den Punkt gebracht, der auch in der bourdieuaffinen Körper- und 
Praxissoziologie um sich gegriffen hat, deswegen aber nicht logischer 
wird. Es ist klar, dass sich diese Spielart eines romantischen Körperkon-
zepts vom frühen Merleau-Ponty ableitet. Zugleich finden sich aber bei 
Bourdieu unvermittelt Aspekte jenes strukturalen Körperkonzepts, wie 
es Merleau-Ponty dann in den 1950er Jahren entwickelt hat, etwa in der 
Formel vom Habitus als einer »strukturiert-strukturierenden Struktur«. 

DAS »WISSEN DES KÖRPERS« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Diese Diskrepanz kann man nur als Beleg für eine ungenügende reflek-
tierte und bearbeitete Anknüpfung an Merleau-Ponty werten. Bourdieu 
hat mit Sicherheit die Vorlesungen Merleau-Pontys der Fünfzigerjahre 
am Collège de France besucht. Dafür finden sich eine Reihe von Bele-
gen in seinen eigenen, 2016 veröffentlichten, am Collège de France ge-
haltenen Vorlesungen (Bourdieu 2016/1: 218, 286, 341 f., 676; 2016/2: 
363 f., 502, 551, 942, 94, 950). 

Leib- und Körpersoziologie? 

Wer Merleau-Ponty und Bourdieu in der französischen Originalfassung 
und zum Vergleich in deutscher Übersetzung liest, wird feststellen, dass 
der französische Ausdruck »corps« mit einer gewissen Willkürlichkeit 
mal mit »Körper«, mal mit »Leib« übersetzt wird. Bekanntlich gibt es 
diese Differenz nur in der deutschen Sprache. Festzuhalten ist allerdings, 
dass »Leib« in der deutschen Alltagssprache praktisch nicht mehr ver-
wendet wird. Allenfalls taucht er in wenigen Relikten eines vergange-
nen Sprachgebrauchs in bestimmten Redewendungen oder spezifischen 
Wortbildungen auf (»Leib und Leben«, »mit Leib und Seele«, »leib-
haftig«, »beleibt«, »Leibspeise«). Ansonsten findet man den Begriff nur 
in wissenschaftlichen Sondersemantiken. Hier wäre an erster Stelle die 
christliche Theologie (»Leib Christi«) zu nennen, die Philosophie und 
seltsamerweise auch die Soziologie. Die Rede vom »Leib« in der So-
ziologie beruft sich dabei wesentlich auf den Sprachgebrauch der deut-
schen Philosophie des 19. und des 20. Jahrhunderts. Es wird dabei un-
terstellt, Körper und Leib seien nicht etwa Synonyme für dieselbe Sache, 
sondern es spiegle sich in der Differenz der Wörter eine unterschiedli-
che Bedeutung. Merleau-Pontys Phänomenologie wird in Deutschland 
umstandslos für eine »Leibphänomenologie« vereinnahmt, obwohl er 
selbst diesen Begriff nicht oder nur sehr selten und dann dezidiert als Zi-
tat (meist Husserls) verwendet. In der Soziologie greift Gesa Lindemann 
außerdem Helmuth Plessners Unterscheidung von Körper-Sein und Kör-
per-Haben auf. Sie versteht Körper-Sein synonym zu »Leib« (Lindemann 
2005, 2017). Sie und Robert Gugutzer rekurrieren zudem auch auf die 
Leib- bzw. sogenannte Neophänomenologie von Hermann Schmitz (vgl. 
Gugutzer 2012, 2020; Lindemann 2017). 

Robert Gugutzer hat kürzlich die Leib-Körper-Dichotomie, wie er sie 
versteht, wieder sehr klar auf den Punkt gebracht (Gugutzer 2020, vgl. 
auch Gugutzer 2015: 142). Dem Leib weist er die Attribute des »Le-
benden«, des »Subjektiven«, der interozeptiven Selbstwahrnehmung 
(sich spüren), des »leiblich-affektiven« Betroffenseins, der unteilba-
ren Ausgedehntheit, des »Hinausreichens« über die Körpergrenze, der 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

Unmittelbarkeit zu. Leib steht also für eine lebendige, von innen her 
wahrgenommene, nicht teilbare Erfahrungsganzheit eines Körper-Seins, 
der »Leib ist immer mein Leib [...] alles Leibliche <ist> immer etwas Sub-
jektives, während alles Körperliche auch etwas Objektives ist.« (Gugut-
zer 2020: 33). Objektiv heißt hier: dem Körper werden demgegenüber 
die Attribute der Dinghaftigkeit und Gegenständlichkeit, der Fremd-
wahrnehmbarkeit (Sehen/Tasten), der Objektivierbarkeit, der teilbaren 
Ausgedehntheit, des Zusammenfallens von Kontur und Grenze zugeord-
net. Daran fällt zweierlei auf.

•  (1) Zum einen ist der »Leib« in Gugutzers Darstellung mehr oder 
weniger gleichbedeutend mit dem romantischen Körpersubjekt oder 
Subjekt-Körper. Der Leib, so macht Gugutzer geltend ist der Körper, 
insofern er Subjekt ist. Damit greift aber auch in diesem Fall die Gur-
witsch-Kritik an Merleau-Ponty (und damit dessen Selbstkritik an 
der Semantik der Phänomenologie der Wahrnehmung). Eine solche 
Formel, so folgt aus Gurwitschs Argumentation, ist nur eine Mysti-
fikation einer bestimmten Weise des Bewusstseins vom eigenen Kör-
per. 

•  (2) Die Attribute, mit denen Gugutzer Leib vom Körper unterschei-
det (Unteilbarkeit, Unmittelbarkeit, Selbstgewissheit, Interiorität vs. 
Dinghaftigkeit, Wahrnehmbarkeit von außen, teilbare Ausgedehnt-
heit) entsprechen auffallend den beiden ontologischen Sphären, die 
Descartes als »res cogitans« und »res extensa« entworfen hatte. »Un-
ter einem Körper«, schreibt dieser in seinen Meditationen, » verstehe 
ich alles, was fähig ist, durch irgendeine Gestalt eingeschränkt zu wer-
den, das durch einen Ort umrissen wird und einen Raum so einnimmt, 
dass es aus ihm jeden anderen Körper ausschließt; was durch den 
Tastsinn, das Sehvermögen, das Gehör, den Geschmackssinn oder Ge-
ruchssinn erfasst wird, sowie auf verschiedene Weise bewegt werden 
kann« (Descartes 2008, S. 51). Für das Bewusstsein trifft dagegen zu, 
was Gugutzer auch für den Leib geltend macht, es kann nicht »ge-
teilt« werden, es nimmt keinen Raum ein, es ist kein Ding, das man 
von außen besehen oder betasten kann, es ist nur für mich selbst zu-
gänglich. 

Das ist deshalb ein ironischer Befund, weil Gugutzer und mit ihm weite 
Teile der Körpersoziologie Descartes »Dualismus« für überwunden bzw. 
aufgehoben erklären und dabei übrigens ausgerechnet Merleau-Pontys 
angeblicher »Leibphänomenologie« ein erhebliches Verdienst zurechnen 
(Gugutzer 2012, S. 29; Schroer 2005, S. 12). 

Über diese philosophischen Ungereimtheiten hinaus kann man sich 
zudem fragen, ob der aktuelle leibtheoretische Diskurs einen historischen 
Sprachgebrauch der deutschen Sprache wirklich abbildet, oder nicht 
vielmehr künstlich purifiziert, ja umdeutet. So wird es zum Beispiel 

LEIB- UND KÖRPERSOZIOLOGIE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

als unumstößliche Selbstverständlichkeit angesehen, dass »Leib« im 
Unterschied zum lateinischen »corpus-Körper« nur für den lebenden, 
nicht auch für den toten menschlichen Körper verwendet werden könne 
(z.B. Gugutzer 2015: 16). Aber das trifft so nicht zu. In der Lutherbibel 
beispielsweise kann »Leib« durchaus für den toten menschlichen Kör-
per stehen. So ist etwa, wenn sich Joseph von Arimathia den Leichnam 
Jesu erbittet, von dessen »Leib« die Rede (Matth. 27, 58; Lukas 23, 52). 
Im apokryphen Buch Judith 13,9 tötet Judith den assyrischen Feldherrn 
Holofernes: »Sie hieb zweymal in den Hals mit aller macht / Darnach 
schneit sie jm den Kopff abe« – er muss also unstreitig tot sein – weiter 
heißt es: »vnd weltzet den Leib aus dem Bette«. 

Ebenso wenig trifft zu, dass sich der Gebrauch des Wortes »Leib« nur 
auf eine subjektive Dimension erstreckt. »Leib« kann sich durchaus auf 
objektive Körperteile beziehen, Unterleib, Bauch, Rumpf. Man verglei-
che in diesem Zusammenhang Ausdrücke wie Leibchen, Leibbinde, be-
leibt, Leibschmerzen. Der Ausdruck oszilliert noch bis in den philosophi-
schen Sprachgebrauch hinein zwischen objektivem und empfundenem 
Körper. Bei Husserl finden sich zahlreiche Stellen, in denen Leib »als 
Materie im objektiven raum-zeitlichen Sein« (Husserl 1952b, S. 115), 
als »materielles Ding« adressiert wird, als etwas, das in den »Kausalzu-
sammenhang der physischen Natur« (Husserl 1952a, S. 138) verfloch-
ten ist. Husserl setzt mithin »Leib« ein wie französische Autoren das 
Wort »corps«. Mit beiden Ausdrücken wird die Doppelaspektivität von 
Körperlichkeit abgebildet und hier wie dort wird nur durch den Kon-
text oder eben durch ergänzende Attribute kenntlich, ob eher der »ex-
tensionale«, »materielle«, »objektive« Aspekt oder der innerer Erfah-
rung gemeint ist (vgl. dazu Husserl 1952a, S. 145, 161). Selbst der späte 
Heidegger kommt nicht um den Aspekt der »materiellen Gegebenheit« 
des Leibes herum, das Phänomen des Leiblichen reicht auch für ihn »bis 
hin zur letzten Muskelfaser und zum verborgensten Hormonmolekül« 
(Heidegger 1987, S. 292). Auch in Plessners Aufsatz Lachen und Weinen 
werden Leib und Körper überwiegend stellvertretend füreinander einge-
setzt, Plessner kann ebenso formulieren, jemand »habe seinen Leib« wie 
jemand »habe seinen Körper« (Plessner 2003, S. 238, 241; 1975, S. 232 
ff., 237). Auch er folgt mithin keinesfalls einer purifizierten Leib/Kör-
per-Dichotomie, sondern bleibt in der Verwendung beider Wörter bei ei-
ner konstitutiven Doppeldeutigkeit (Plessner 1975, S. 237). Festzuhalten 
bleibt also, dass sich der soziologische Sprachgebrauch sich hier auf ei-
nen philosophischen Sprachgebrauch beruft, dessen vermeintliche Klar-
heit einen rein imaginären Charakter hat. 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Die Soziologie und der deutsche Leib  
(Hermann Schmitz)

Möglicherweise haben unter anderem diese Ambiguitäten des Leib- bzw. 
Körperkonzepts dazu beigetragen, dass die Soziolog/innen Gesa Linde-
mann und Robert Gugutzer an eine eigenständige, neuere philosophische 
Konzeption von Leiblichkeit anschließen. Sie scheint sich, zumindest auf 
den ersten Blick, den bewusstseinsphilosophischen Äquivokationen zu 
entziehen, weil sie von vorneherein das »leibliche Spüren« in den Vorder-
grund stellt (Gugutzer 2015b: 18-20; Lindemann 2005, 2017; Schmitz 
2011). Die Rede ist von der »Neophänomenologie« des norddeutschen 
Philosophen Hermann Schmitz. 

»Leiblich ist«, schreibt Schmitz, »was jemand in der Gegend [...] 
seines materiellen Körpers von sich selber (als zu sich selber, der hier und 
jetzt ist, gehörig) spüren kann, ohne sich der fünf Sinne (Sehen, Tasten, 
Hören, Riechen, Schmecken) und des aus ihrem Zeugnis abgeleiteten 
perzeptiven Körperschemas (der habituellen Vorstellung vom eigenen 
Körper) zu bedienen. Als Leib kann dann das Ganze der leiblichen 
Regungen [...] verstanden werden.« (Schmitz 2011: 5). »Alle leiblichen 
Regungen« wiederum, so schreibt er, »haben Platz im Spielraum von Enge 
und Weite.« (Schmitz 2011, S. 15). Daran fällt zunächst auf, dass auch 
Schmitzs Leib-Konzept nicht die gesamte Palette der historischen und 
aktuellen Bedeutungsmöglichkeiten des deutschen Wortes Leib aufnimmt. 
Wohl aber realisiert sie eine kaum noch fassbare Sonderbedeutung, 
eine historische Bedeutungsschicht des deutschen »Leib«: nämlich als 
Innenraum, Rumpf und Bauch und damit von (Bauch-) Gefühl, von 
wechselnden Spannungs- bzw. Entspannungsverhältnissen, eben von 
»Enge und Weite«. Zudem resultiert die phänomenologische bzw. 
phänomenale Einengung auf eine Dimension (der Enge/Weite) aus der 
im Grunde nicht weiter begründeten definitorischen Prozedur, aus der 
»leiblichen Erfahrung« die fünf klassischen Sinne herauszunehmen oder 
umgekehrt, jene aus dieser. Argumentiert man von der Körpererfahrung 
des Alltags her, dann ist das eine auf den ersten Blick kontraintuitive 
Operation. 

Schmitz verwendet, wie eben zitiert, den Ausdruck eines »materiellen 
Körpers«. Dieser materielle Körper eines Menschen ist im Alltagssprach-
verständnis (im Unterschied etwa zu seiner Seele, seinem Charakter, sei-
nem Geist u.ä.) das an Menschen, was prinzipiell der Wahrnehmung 
durch die Sinne, der Sensorik zugänglich ist. Der Körper der Anderen ist 
für mich von vorne herein nur über die fünf klassischen Sinne zugäng-
lich, die Schmitz nennt und die er aus der Definition des Leibes ausschlie-
ßen will. Mein eigener Körper ist mir zwar – auf freilich andere Weise 
als die Körper der Anderen – über diese Sinne zugänglich, aber mit der 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Einschränkung, dass es Teile meiner Körperoberfläche gibt, die ich nicht 
oder nur unter Zuhilfenahme von Techniken sehen kann. Das Körper-
innere ist mit diesen Sinnen normalerweise nicht wahrnehmbar, weder 
bei mir noch bei anderen. Wir haben aber auch als Alltagsmenschen ein 
mehr oder weniger umrissenes Verständnis eines »Körper-Inneren«. Das 
ist alles, was normalerweise nicht, aber in Ausnahmesituationen wie Un-
fällen, Verletzungen, anatomischen Sektionen, medizinischen Operatio-
nen oder Untersuchungen an anderen prinzipiell sichtbar gemacht wer-
den kann. Das sind aber, wenn man nicht gerade Chirurg ist, seltene 
Sondersituationen. Allerdings hat auch der moderne Alltagsmensch – via 
Anatomie und darüber verbreiteten Bildern – ein Grundwissen darüber, 
wie das Körperinnere »aussieht«. 

Das je eigene Körperinnere ist aber wenngleich in spezifischen sen-
sorischen Modi auch unmittelbar zugänglich und damit der Wahrneh-
mung erschlossen. Dazu gehören z.B. Empfindungen von Druck, Span-
nung/Entspannung, Schmerz, Lage und Muskeltonus, Berührungsgefühle 
etwa der Zunge am Gaumen, der Zähne aufeinander, Mangel/Fülle-Ge-
fühle (Hunger, Durst, Luftnot, Verlangen, Sättigung, Befriedigung), Tem-
peratur (Fieber, Frösteln, Wärme), Übelkeit-Wohlgefühl. Wir haben eine 
differenzierte alltagssprachliche Semantik für die Beschreibung solcher 
Wahrnehmungen des Körperinneren zur Verfügung. Sie lässt sich aber 
durchaus auf eine wissenschaftliche Taxonomie sensorischer Organe und 
Leistungen beziehen. In ihr werden den »exterozeptiven« klassischen 
Sinnen Sehen, Hören, Tasten, Riechen, Schmecken im Wesentlichen zwei 
weitere Gruppen von Sinnen bzw. sensorischen Leistungen gegenüber-
gestellt: 

•  propriozeptive Sinne (Tiefensensibilität, Muskelspindeln, Sehnenor-
gane), die Lage und Bewegung des Körpers registrieren;

•  enterozeptive Sinne (Spüren innerer Organe sowie von Funktionen 
bzw. funktionalen Zuständen wie Atmung (Sauerstoffsättigung), 
Kreislauf (Blutdruck), Stoffwechsel, also Zustände wie Atemlosig-
keit, Durst, Hunger, Sättigung, Harndrang, Schmerzsinn, Tempera-
tursinn u.a. (zu dieser Systematik Birbaumer/Schmidt 2010; S. 301). 

Proprio- und enterozeptive Sinnesmodi umfassen in ihrem Zusammen-
spiel in etwa, was die Neophänomenologen und Hermann Schmitz als 
»leibliches Spüren« bezeichnen (Gugutzer 2015b, S. 18–20; Lindemann 
2005, 2017; Schmitz 2011). Dafür sprechen nicht zuletzt Schmitzs Bei-
spiele. Auch er nennt zum Beispiel das Verhältnis von Mund/Zunge 
(ebd.: 55 ff.). Auch Schmitz streicht die Bedeutung von Bewegungsemp-
findungen heraus (ebd.: 4). Gerade bei Bewegungsphänomenen wird al-
lerdings das Künstliche seines Verfahrens besonders deutlich, wenn er 
ausdrücklich anmerkt, »leiblich« daran sei nur das »Gespürte«, es gel-
te »von der Bewegung sichtbarer und tastbarer Körperteile abzusehen« 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

(ebd.: 4). Damit vollzieht Schmitz, was er anderen »traditionellen« 
Ansätzen, im Grunde der ganzen abendländischen Philosophie 
vorwirft, nämlich in Erfahrungszusammenhänge künstliche Trennungen 
einzuführen. Die Erfahrung und vor allem auch der sukzessive Erwerb 
und die Raffinierung von Bewegungsmöglichkeiten leben ja, im 2. Teil 
wird uns das noch ausführlich beschäftigen, gerade von der komplexen 
multimodalen, wechselseitigen und immer präziseren Artikulation aller 
Sinnesqualitäten, der Feinabstimmung enterozeptiver, visueller, ggf. 
haptischer Qualitäten.5  

Schmitz vermeidet es aber grundsätzlich auf das Körperinnere bezoge-
ne Sinnesleistungen als solche zu bezeichnen. Er möchte »Leiblichkeit« 
und Wahrnehmung entkoppeln und sieht die Erweiterung der Palette 
der klassischen fünf Sinne durch proprio- und enterozeptive Sinne so-
gar kritisch. Das stellt seiner Auffassung nach nur einen ungenügenden 
Reparaturversuch dar, die Errichtung von objektivistischen Residual-
terminologien, die seiner Meinung nach eine epochale »Leibvergessen-
heit« übertünchen (sollen). Schmitz sieht darin einen abendländischen 
Verhängniszusammenhang am Werk. Dessen Ursprünge sieht er (übri-
gens ähnlich wie Adorno/Horkheimer) bereits im Seelenbegriff der Anti-
ke. Noch nicht in Homers Ilias, wohl aber in der Odyssee mit dem Bild 
des sich an den Mast bindenden Odysseus beginnt für ihn eine Verdrän-
gungsgeschichte des Leiblichen. Sie geht mit einer Inthronisierung der 
Distanzsinne, insbesondere des Sehens, des Sich-von-Außen-Sehens und 
damit letztlich der Herrschaft des Geistes, »der Vernunft ... über die un-
willkürlichen Regungen« (ebd.: 141) einher. Das führt – über die Statio-
nen der antiken Philosophie Platons und Aristoteles, des Christentums – 
in die Irrtümer der abendländischen Philosophie, der Naturwissenschaft 
und des modernen Menschenbildes insgesamt. Inbegriff dieses Irrtums 
ist der Dualismus von Seele bzw. Geist und Körper, »zwischen denen 
der spürbare Leib vergessen wird« (ebd.: 77, 141). Das beinhaltet einen 
seiner Auffassung nach »privatistischen, innerlichen« Seelen- und Be-
wusstseinsbegriff (ebd.: 5): »Die Weltspaltung durch Absonderung des 
Erlebens eines jeden Bewussthabers in einer diesem zugeordneten priva-
ten Innenwelt namens ›Seele‹ mit Introjektion des an der verbleibenden 
Außenwelt abgeschliffenen Materials (einschließlich des Leibes) in die 

5   Ein anderes Beispiel für eine solche künstliche Trennung ist der Umstand, 
dass Schmitz glaubt den Blick ohne das Sehen und das Gesehene analysie-
ren zu können, alleine über seinen Bezug zu Weite und Enge (Schmitz 2011: 
31). Damit soll nicht gesagt sein, dass Schmitz nicht überzeugende und be-
eindruckende Beschreibungen gelingen würden – möglicherweise resultieren 
diese gerade aus dieser Einengung und Fokussierung. Aber gerade an seinen 
gelungenen Beschreibungen kann man zeigen, dass diese von der Einbezie-
hung des zunächst Ausgeschlossenen leben.

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Seelen steht für mich am Anfang der Verfehlungen des abendländischen 
Geistes.« (Schmitz 2011: 158).

In dem so durch die Jahrtausende verdrängten »leiblichen Spüren« 
sieht aber Schmitz gerade die Gewähr für den Zugang zu Wirklichkeit, 
auch zu intersubjektiver Wirklichkeit vor jeder Spaltung der Erfahrung 
in Körper und Geist bzw. Subjekt und Objekt. Von hier aus kritisiert 
Schmitz auch Merleau-Ponty. Diesem gesteht er zwar zu, einerseits zu 
Recht die körperliche Erfahrung in den Mittelpunkt gerückt zu haben. 
Er wirft ihm aber vor ein von vorne herein verarmtes, nämlich aus-
schließlich auf das Sehen und damit auf den »objektiven Körper« (?) 
reduziertes Verständnis zu haben und letztlich einen dualistischen An-
satz zu pflegen, der im Horizont der »traditionellen Bewusstseinsphilo-
sophie« bleibe (ebd.: 162 ff.). Schmitz schreibt: »Vom Leib, von leibli-
cher Ausdehnung und Dynamik weiß Merleau-Ponty nichts. Leibliche 
Regungen wie Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Wollust, Ekel, Frische 
und Müdigkeit kommen kaum zu Wort und werden nirgends themati-
siert.« (ebd. 164). Im Maße wie die Merleau-Pontysche Phänomenologie 
den Subjektbegriff weiterführe, sei sie auf Oberflächenphänomene fixiert 
und führe letztlich einen traditionellen transzendentalphilosophischen 
Begriff der synthetischen Konstitution der Welt weiter (vgl. ebd.: 165). 
Ich gehe an dieser Stelle nicht auf diese Kritik ein. Offensichtlich ver-
fügt auch Schmitz nur über eine äußerst selektive Kenntnis der Phäno-
menologie der Wahrnehmung und hat die Schriften Merleau-Pontys aus 
den 1950er-Jahren nie gelesen. Als interessanter wird sich im folgenden 
Abschnitt erweisen, wo er in jedem Fall Recht hat: nämlich, darin, dass 
Merleau-Ponty faktisch eine Teilrehabilitierung von etwas vollzieht, was 
ich eine »Cartesianische Differenz« nennen würde, um den Ausdruck ei-
nes »Cartesianischen Dualismus« zu vermeiden.

Die vorher entworfene »sensorische Definition« von »Körper« im All-
tagssprachgebrauch kommt im Großen und Ganzen dem sehr nahe, was 
der ja auch von den Körpersoziologen so ungeliebte René Descartes un-
ter »Körper« verstanden wissen wollte. »Unter einem Körper«, schreibt 
dieser in seinen Meditationen, »verstehe ich alles, was fähig ist, durch ir-
gendeine Gestalt eingeschränkt zu werden, das durch einen Ort umrissen 
wird und einen Raum so einnimmt, dass es aus ihm jeden anderen Kör-
per ausschließt; was durch den Tastsinn, das Sehvermögen, das Gehör, 
den Geschmackssinn oder Geruchssinn erfasst wird, sowie auf verschie-
dene Weise bewegt werden kann« (Descartes 2008, S. 51).  Descartes 
argumentiert hier auf der Basis des Kenntnisstandes seiner Zeit. Er er-
wähnt aber an anderen Stellen auch die Wahrnehmung von Schmerz, 
Hunger und Durst, also Musterfälle für interozeptive Wahrnehmungen 
und für »leibliche Regungen« im Sinne von Schmitz. Der Zusammen-
hang, in dem er das tut, zeigt zugleich, dass seine Position nicht so unbe-
darft ist, wie Schmitz unterstellt: Descartes möchte nämlich zeigen, dass 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

»ich«, meine Seele, mein Geist »zu meinem Körper nicht etwa nur so 
hinzugefügt bin, wie ein Seemann sich auf einem Schiff aufhält, sondern 
dass ich mit ihm aufs engste verbunden und gewissermaßen vermischt 
bin, so dass ich mit ihm zu einem einzigen Etwas zusammengesetzt bin.« 
(Descartes 2008: 165). Das ist durchaus ein Argument in Schmitz Sin-
ne. Aber Descartes zieht daraus, aus gutem Grund, nicht den Schluss auf 
eine Unterscheidung von Körper und Bewusstsein verzichten zu können. 
Die Differenz von Extensionalität und Bewusstseinserfahrungen wird 
dadurch, wie noch zu zeigen sein wird, nämlich keinesfalls aufgehoben. 
Man muss diese Differenz nicht in einen ontologischen Dualismus über-
höhen, aber sie ist gerade in den von Schmitz so hervorgehobenen Be-
wegungserfahrungen nicht reduzierbar. Ohnehin gilt auch für Schmitz 
(reduziertes) Leibverständnis das Gurwitschargument in gleicher Weise 
wie für die Merleau-Pontyschen Romantismen: das »Spüren des eigenen 
Leibes« ist selbstverständlich ebenso eine Form des Bewusstseins, eines 
Bewusstseins, das an diesen extensionalen Körper gebunden ist, aber 
nicht in der Extensionalität aufgeht – aus dem schlichten Grund seiner 
zeitlichen Verfasstheit. 

Schmitz sogenannte Neophänomenologie unternimmt dazuhin eine 
willkürliche Trennung der Wahrnehmung in Intero- und Exterozep tion 
und verkennt, dass sich Erfahrung, Wirklichkeit, Sinn, Bedeutung erst 
durch das Geflecht und die wechselseitige Artikulation aller Sinne bzw. 
Sinnesmodalitäten ergibt, eine Korrelationsmatrix, die, würde man sie 
nur auf die Leistungen der Interozeption beschränken, sofort einen ein-
schneidenden Verlust an jener Resonanzfähigkeit hinnehmen müsste, um 
die es Schmitz geht. Seine eigenen Beispiele belegen das zur Genüge. Dö-
sen ist eben nicht nur »Spüren«, dazu gehört auch eine bestimmte Qua-
lität des Sehens, »Weite« hat auch und vor allem eine visuelle Dimen-
sion. Das Erschrecken angesichts eines Schusses, der in meiner Nähe 
abgefeuert wird (Enge – Zusammenreißen des Körpers) hat ein taktiles 
Element, das Zusammenreißen antizipiert das Vermeiden einer Berüh-
rung, bei allem ist durchaus eine Dimension von Distanz/Abstand/Rich-
tung wirksam (vgl. Schmitz 2011: 9, 15). Positiv gesehen liefert Schmitz 
eine durchaus »alte«, durchaus überfällige Phänomenologie der Proprio- 
bzw. Interozeption, so wie Merleau-Ponty sich vorrangig mit dem Sehen, 
Ihde mit dem Hören, Plessner mit einer vergleichenden Ästhesiologie der 
Sinne insgesamt befasst hat. Aber er gibt dem eine maßlos übertriebene 
paradigmatische und universalhistorische Bedeutung. Seine Neophäno-
menologie hat, wie von verschiedenen Kritikern festgestellt wurde, einen 
völlig überzogenen, manischen Anspruch, angeblich die Rätsel von Be-
wusstsein und Körper und in eins damit einen abendländischen Verhäng-
niszusammenhang aufgeklärt zu haben. An manchen Stellen mündet das 
übrigens unverhohlen in eine irrationale Esoterik, so etwa, wenn er – im 
Rekurs auf Nahtoderfahrungen oder den Traumreisen von Schamanen 

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

– festhält: »Wichtig scheint mir aber, festzustellen, dass eine Ausfahrt des 
Leibes aus dem Körper, wenn sie stattfinden sollte, nichts Erstaunliches 
hätte; ich sehe keine vernünftigen Bedenken gegen eine solche Möglich-
keit.« (Schmitz 2011: 144).

Insgesamt handelt es sich eindeutig um eine weitere Spielart eines ro-
mantischen Körperkonzepts, das eine große Faszinationskraft Schopen-
hauerscher Konstrukte nicht verleugnen kann und will. Wenn Schmitz 
sich auf Schopenhauer bezieht, fallen Worte wie »großartig«, »bro-
delnd«, »ungeheuerlich« (Schmitz 2011: 155 f.). Das »leibliche Spüren«, 
die innere Affektation des eigenen Willens wird zum Garant für einen 
unvermittelten Zugang zu einer wirklichen Wirklichkeit, die man nicht 
zu sehen, zu tasten, zu hören braucht, die kein Moment von Distanz be-
inhaltet und daher vom »Schleier der Maja« der Distanzsinne unberührt 
bleibt. Der Wille und der Leib sind eins und sie bilden das gesuchte Ding 
an sich. Schmitz zitiert Schopenhauers Aufzählungen: »alles Begehren, 
Streben, Wünschen, Verlangen, Sehnen, Hoffen, Lieben, Freuen, Jubeln 
[...] Verabscheuen, Fliehen, Fürchten, Zürnen, Hassen [...] aber auch 
leise und sanfte Bewegungen« (ebd.). Der Schopenhauerianer Richard 
Wagner hat das alles in eine musikalische Ästhetik und in schwülstige 
Opernlibretti übersetzt. Safranski hat diese »expansive Innerlichkeit« als 
romantische Figur charakterisiert: das Fühlen des Unsagbaren, Unnenn-
baren, einer Sprache, »die nur das Empfinden versteht«, die Expansivität 
und Entgrenzung dieser Empfindung in den Anspruch, eine, die eigent-
liche Welt zu eröffnen, »Schauplatz des Seins« zu sein (Safranski 2007: 
271 ff.). Der junge Nietzsche erklärt und verklärt das mit dem Prädikat 
»dionysisch«. All das klingt unverkennbar in Schmitz’ Philosophie an, 
in einer moderneren Semantik, die gleichwohl nach dem ganzen Muff 
des 19. Jahrhunderts riecht. Auch Hermann Schmitzs Phänomenologie 
verwaltet etwas vom Erbe dieser alles in allem verhängnisvoll deutschen 
Form von Romantik.

Sie vollzieht eine Figur der Entgrenzung, Totalisierung und Expan-
dierung des »Spürens und Fühlens«, des »Betroffenseins« von der Welt, 
das aber ausdrücklich nicht sprachlich und perzeptiv vermittelt sein soll. 
 Robert Gugutzer bringt es so auf den Punkt: »Leiblich sein heißt bei 
Schmitz verkürzt, von etwas oder jemandem spürbar betroffen zu sein« 
(Gugutzer 2012: 12). Schmitzs Leibbegriff ist die Figur einer expansiven, 
dynamischen Innerlichkeit, die sich – ähnlich Schopenhauers Willen – 
zur Wirklichkeit an-sich erklärt und darin ein durchaus auch total(itär)es 
Moment verbirgt, nicht zuletzt in einem politischen Sinn. Das zeigt sich 
an vielen Stellen seines Werks durchaus unfreiwillig. Das beginnt bei der 
Wahl seiner Beispiele. Die Verklärung der »primitiven Gegenwart« (sic!) 
des leiblichen Betroffenseins, das Faszinosum von Zuständen »persona-
ler Regression« durch »Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Wollust, Ekel« 
(Schmitz 2011: 163), das Faszinosum des Stöhnens, der Heftigkeit, das 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Zusammenzucken angesichts eines Schuss’ (Schmitz 2011: 15) und der 
damit verknüpfte Beweischarakter »da zu sein«. Während man bei Mer-
leau-Pontys Phänomenologie irgendwie den kulturellen Hintergrund des 
französischen Impressionismus in Malerei und Musik heraus hören könn-
te, erinnert Schmitz’ Körperphänomenologie an das Körpergefühl von 
Kampf als Erlebnis und anderer Schriften Ernst Jüngers – natürlich den 
anderen Zeitumständen angemessen: urbaner, alltäglicher, ziviler. Günter 
Safranski hat auf Jüngers Ästhetik des »plötzlichen Schreckens« hinge-
wiesen und argumentiert, sie ginge ebenfalls mit einer aus dem 19. Jahr-
hundert stammenden, »romantischen« (in diesem Fall auf Kierkegaard 
rückdatierbaren) Idee des entscheidenden »Augenblicks« einher, in dem 
der Einzelne einen Sprung in den Glauben wage. Zugleich ist wichtig zu 
sehen, wie diese Semantik bei Heidegger und Spengler in einen als Onto-
logie verkleideten politischen Entwurf der historischen »Situation« mün-
det, in der »das Entscheidende plötzlich geschieht, jäh wie ein Blitz, ein 
Erdbeben« und in der es deshalb um Entschlossenheit und Entscheidung 
gehe. Für Heidegger und andere Rechtsintellektuelle war das 1933 be-
kanntlich die Machtergreifung Adolf Hitlers. Ihre Entscheidungen waren 
möglicherweise entschlossen, erwiesen sich aber später auch in den eige-
nen Augen (oder nicht?) als voreilig (vgl. Safranski 2007: 342 f.). 

Auch zu dieser Tradition steht Schmitzs Körperphänomenologie bis 
in die explizit politischen Aussagen hinein in einem Kontinuitätsverhält-
nis. Deutlich wird dies, wenn er etwa die Zeit um 1900 als ausgespro-
chen »begabt« für die Wiederentdeckung der verdrängten Leiblichkeit 
rühmt, aber dabei einräumt, dies schließe auch »dämonische Atmosphä-
ren ein, bis zu dem, was C.G. Jung über die Wiederkehr des Wotan-Ar-
chetypus in den Sturmabteilungen (SA) der Nationalsozialisten« aus-
führe. Aber Schmitz ist sichtlich fasziniert. Er fügt den Satz an: »Die 
gesteigerte Aufgeschlossenheit setzte vom Leiblichen her geniale (sic!) 
Gestaltungskräfte mit hochgespanntem Sendungs- und Ermächtigungs-
bewusstsein frei.« (Schmitz 2011: 119). In seinem Hitlerbuch entwickelt 
Schmitz dementsprechend eine Semantik der Beschreibung von Erleb-
niszuständen, die sehr nahe an den von Ernst Jünger geschilderten, aber 
auch verklärten und idealisierten Kriegserfahrungen liegt. In deren Lo-
gik unternimmt Schmitz eine Deutung der Person Hitlers  ausschließlich 
aus dessen Front erfahrung heraus. Hitler erscheint dann als begabt, fas-
zinierend, »von dämonischem Wahn unwiderstehlich getrieben«, was 
schließlich zu einer »verhängnisvollen Explosion des Sendungsbewusst-
seins« führe (Schmitz 2011: 19). Der »nationalsozialistischen Volksge-
meinschaft« versucht Schmitz unverhohlen positive Züge abzugewin-
nen, Hitler sei lediglich als Person daran gescheitert, diesen zur vollen 
Entfaltung zu verhelfen (vgl. Schmitz 1999: 320 ff.; 403 f.). Solche po-
sitiven Elemente sind für Schmitz zum Beispiel: die gelebte Empfindung 
von Pflichten gegenüber der Volksgemeinschaft (ebd.: 340); das »Glück 

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

der Volksgemeinschaft« als »Führung durch den Nomos einer implantie-
renden Situation«, der nicht als »auferlegtes Gesetz«, sondern als »Teil 
des eigenen Willens« (ebd.) verstanden werde; »freie und spontane Ent-
faltung, indem es <das Volk, jmk> zugleich geführt wird« (ebd.: 320); 
»Tiefe eines aus dem Ganzen schöpfenden gemeinsamen Wollens« (ebd.: 
404).

Zu diesem Programm passt, dass Schmitz schon zuvor Grundprinzipi-
en universalistischer Ethik, z.B. Kants Begriff der Menschenwürde und 
des Werts des Lebens demontiert hatte (Schmitz 1999: 195–199). Das 
ist affin zur Verklärung (und nicht wie bei Kant zu einer ambivalenten 
Betrachtung) eines »Opfers des eigenen Lebens« für andere (ebd.: 198). 
Auch Haltungen wie Autonomie, Emanzipation, Kultivierung von Iro-
nie, Besonnenheit, Realismus – Inbegriffe aufgeklärter Personalität wer-
den von Schmitz denunziert. Es riecht ein wenig nach der Jüngerschen 
Verachtung der Zivilisten, die nicht wissen, was Krieg ist, wenn Schmitz 
das mit der vermeintlichen »Tiefe« einer »nachhaltigen leiblichen Be-
troffenheit als personaler Regression« kontrastiert. »Wenn diese zu kurz 
kommt«, schreibt er, »fehlt dem Leben die Schicksalhaftigkeit, das Er-
littene, die Fülle, die ihm allein aus dem Durchmachen von Höhen und 
Tiefen zukommen kann; die Erhebung auf ein Niveau personaler Eman-
zipation ist dann eine hohle, verstiegene Gebärde, Verschanzung über ei-
ner Leere.« (Schmitz 1990: 156). Das greift im Grunde die altbekannte 
Denunziationsfigur einer oberflächlichen westlichen apollinischen »Zi-
vilisation« auf, der ein(e) Kult(ur) dionysischer »Tiefe« und »Ursprüng-
lichkeit« entgegensetzt wird. 

Aus der Heideggerschen Seinsvergessenheit wird bei Schmitz eine 
Leibvergessenheit: in der von einer durch eine »autistische Abkapselung 
des Individuums« bestimmten Aufklärung und (west-) »europäischen In-
tellektualkultur« (Schmitz 1999: 240) würde, so Schmitz, das »Individu-
um in eine abgegrenzte Innenwelt eingesperrt, <der> Leib und damit die 
leibliche Kommunikation – die Grundlage aller zwischenmenschlichen 
Kontakte – <vergessen> und gemeinsame Atmosphären und Situationen 
zersetzt« (Schmitz 1999: 241). Gerade das »deutsche Volk«, so Schmitz, 
habe eine »Begabung« dafür, »dem gedankenlosen Verfallen an die mo-
derne Aufklärung und damit an die modernen Aporien der autistischen 
Verfehlung des abendländischen Geistes« (Schmitz 1999: 403) zu »ent-
sagen«. Das deutsche Volk habe, so Schmitz, eine »besondere Sensibilität 
für die Grundformen der Lebenserfahrung«, die »Leiblichkeit, für die es 
im Englischen und im Französischen nicht einmal ein Wort gibt, Atmo-
sphären des Gefühls, gemeinsame zuständliche Situationen« (ebd.). Man 
beachte, wie Schmitz hier Wort und Konzept des Leibes unversehens zu 
einem nationalen Schibboleth geraten. 

Das Hitlerbuch Schmitzs schließt mit einem in seiner deutlichen Un-
deutlichkeit höchst fragwürdigen Fazit: »Der freiheitlich-demokratische 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Rechtsstaat müsste zu einem freiheitlich-demokratischen Rechts- und 
Pflichtenstaat weiterentwickelt werden. Wenn die Gemeinschaft dann 
wieder die Tiefe eines aus dem Ganzen schöpfenden gemeinsamen Wol-
lens gewinnt und nicht mehr nur der Spielplatz für den Austausch mür-
rischer Interessengegensätze und individueller Ansprüche ist, kann sie 
sich mit Bedeutsamkeit und Gefühl so vollsaugen, dass das Leben aus 
der Quelle privater und öffentlicher Schicksale Reichtum und Stolz ge-
winnt.« (Schmitz 1999: 404; kursiv jmk). Das alles ist in der Gesamt-
heit – bei allen Verdiensten um eine »alte« Phänomenologie der Pro-
prio- und Enterozeption – eindeutig ein totalitäres und neofaschistisches 
Programm. Schmitzs am Ende des Buches angedeutete politische Uto-
pie besteht denn in der »Vollendung« der »Wiedervereinigung Deutsch-
lands« durch die »Wiedervereinigung des ost- und weströmischen Rei-
ches« (sic!). In dessen Trennung sieht Schmitz eine weitere historische 
Wurzel für die angebliche »Leibvergessenheit« der westlichen Moder-
ne. Das dürften insgesamt genügend Indizien dafür sein, dass sich für 
die Soziologische Theorie eine unkritische Anknüpfung an Schmitz von 
selbst verbietet. 

Fragwürdige Übersetzungen –  
ein leibhaftiges Problem

»Leib« ist ein deutsches Wort. Wie wir gesehen haben, entwirft Hermann 
Schmitz seine Leibmetaphysik auch in einem durchaus politisch 
gemeinten Sinne als deutsch. Wir haben auch gesehen, dass seine Kritik 
Merleau-Pontys mit nicht verhohlenen nationalen Stereotypen arbeitet. 
Dieser wird praktisch mit einem Vorwurf mangelnder Tiefe konfrontiert, 
er wird zum reinen Apolliniker und Olympier stilisiert (Schmitz 2012: 
163 f.), während Schmitz, sich selbst mit den wirklichen Themen der 
Leiblichkeit und ihrer Dynamik befasst sieht. Sein »Leib« ist, er betont 
es selbst, im Hinblick auf Merleau-Ponty eine inkompatible Semantik. 
Zu Recht stellt Schmitz fest, dass diese seine Begriffe und Themen bei 
Merleau-Ponty nicht auftauchen (Schmitz 2011: 163). Die zwei wesentli-
chen Unterschiede sind schnell benannt. Durch die künstliche Scheidung 
entero- und exterozeptiver Sensoriken führt das Leiblichkeits-Konzept 
Schmitz’ zu einem regressiven Verständnis von Körpererfahrung. Insbe-
sondere wird dadurch das von Merleau-Ponty betonte Moment der Ge-
neralität des Körpers abgekappt, auch wenn Schmitz das bestreitet. Das 
verkennt einerseits, dass sich die Erfahrung des eigenen Körpers trotz ge-
wisser Eigentümlichkeiten nicht grundsätzlich vom Bewusstsein von Ge-
genständen oder Sachverhalten in der Welt unterscheidet. Die andere Sei-
te dieser Medaille ist, dass Bewusstsein von irgendeinem Weltsachverhalt 

FRAGWÜRDIGE ÜBERSETZUNGEN – EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

(einschließlich seiner sprachlichen Vermittlung), wegen seiner Angewie-
senheit auf Sensomotorik, Wahrnehmung und Bewegung nicht weniger 
»körperlich« ist als das vom eigenen Körper. Genau das hatte ja die frü-
he Merleau-Ponty-These besagt, der Körper sei »unsere« nicht nur in-
dividuelle, sondern zugleich »generelle« Befähigung eine Welt zu haben 
(»le corps est notre moyen général d’avoir un monde«, Merleau-Ponty 
1966, S. 171; die Generalität wird in der deutschen Übersetzung unter-
schlagen!). Selbstverständlich ist auch die Erfahrung des Sehens eben-
so »leiblich« im Sinne der »alten« deutschen Phänomenologie wie die 
interozeptive Wahrnehmung der Weitung des Atemholens. Aber ebenso 
selbstverständlich handelt es sich im einen wie im anderen Fall um Be-
wusstsein. Das alles wirft ein ganz anderes Problem auf. Soll man wirk-
lich den Begriff »Leib« im Zusammenhang mit Merleau-Ponty und vor 
allem in Übersetzungen seiner Texte weiterverwenden, nachdem dieses 
Wort durch die sogenannte »Neue Phänomenologie« derart in Beschlag 
genommen, ja diskreditiert wurde? 

Ich denke, nein. Man sollte sich meines Erachtens dazu durchringen, 
längst überfällige Neu-Übersetzungen aufzulegen, die der erklärten Mo-
dernität Merleau-Pontys gerecht werden und sich auch in anderer Hin-
sicht von dem mitunter schwer erträglichen sprachlichen Schwulst der 
deutschen phänomenologischen Bewegung lösen. Es wäre einen eigenen 
philologischen Beitrag wert, aufzuzeigen, welcher Wust an inhaltlichen 
Missverständnissen, Widersprüchlichkeiten und sprachlichen Inkonse-
quenzen durch die Entscheidung der verschiedenen deutschen Überset-
zer*innen entstanden ist, Merleau-Pontys Texten die Differenz von Leib 
und Körper aufzuoktroyieren. Dass Merleau-Ponty daran liegt, »objek-
tive« und »subjektive« Körpererfahrung als zwei Seiten eines und des-
selben Körpers aufzufassen, dass er auch in seinem Spätwerk an einer 
irreduziblen Ambiguität des Körpers und seiner Erfahrung festhält, 
zeigen schon Formulierungen wie etwa die folgende: »Déjà, le cube 
rassemble en lui des visibilia incompossibles, comme mon corps est d’un 
seul coup corps phénomenal et corps objectif ...«. Man hätte dies getrost 
folgendermaßen übersetzen können: »Bereits ein Würfel schließt in sich 
nicht zu vereinbarende Sichtbarkeiten zusammen, so wie mein Körper 
zugleich phänomenaler Körper und objektiver Körper ist« – und es wäre 
plausibel gewesen. In der deutschen Übersetzung von Giuliani/Walden-
fels liest sich das so: »Schon der Würfel enthält inkompossible Visibilia, 
ebenso wie mein Leib aufs Mal phänomenaler Leib und objektiver Kör-
per ist.« (Merleau-Ponty 1994a: 179). Das ist gerade, wenn ich die Leib-/
Körperdifferenz für sinnvoll halte, aber geradezu widersinnig: der Leib 
ist Leib und Körper? Eine Seite weiter wird das im französischen Text 
noch deutlicher, in seiner deutschen Übersetzung aber noch undeutli-
cher. »Nous disons donc que notre corps est un être à deux feuillets, d’un 
côté chose parmi les choses et, par ailleurs, celui qui les voit et les touche 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

[...] qu’il réunit en lui ces deux propriétés, et sa double appartenance 
à l’ordre de l’ ›objet‹ et à l’ordre du ›sujet‹ nous dévoile entre les deux 
ordres de relations très inattendues.« Auf deutsch: »Wir sagen, dass un-
ser Körper ein zweiseitiges Sein ist: auf der einen Seite ein Ding unter 
Dingen und auf der anderen dasjenige, was sieht und berührt [...] dass 
<d>er <Körper> in sich jene zwei Eigenschaften vereinigt und seine dop-
pelte Zugehörigkeit zur Ordnung des ›Objekts‹ und des ›Subjekts‹ ent-
hüllt uns sehr unerwartete Beziehungen zwischen diesen beiden Ordnun-
gen.« (Übersetzung jmk). 

Es verstellt das Verständnis, wenn hier die deutsche Übersetzung 
durchgängig »Leib« statt »Körper« einsetzt. Ein »Leib«, der »Ding un-
ter Dingen« ist, straft die Behauptung, »Leib« bezeichne den von innen, 
subjektiv erfahrenen, lebendigen Körper, Lügen. Es sei denn, man ringt 
sich zu der Meinung durch, der »objektiv(iert)e«, von außen betrachtete 
Körper, der naturwissenschaftliche Körper bilde seinerseits einen nicht 
reduziblen Aspekt »subjektiver« Erfahrung, des Leibs. Aber auch dann 
wäre durch die idiosynkratisch-deutsche Leib-Metaphorik gar nichts ge-
wonnen, außer chronischen Übersetzungsproblemen und unerwünsch-
ten Interferenzen mit unberechenbaren weiteren Bedeutungskonnota-
tionen. Es lassen sich in den deutschen Übersetzungen unzählige weitere 
Beispiele für offensichtlich sinnlose oder widersprüchliche Formulierun-
gen finden. So gibt es Stellen, in denen in völligem Gegensatz zu dem 
purifizierten Verständnis von einem »objektiven Leib« die Rede (1966: 
131 FN, 402). Es wird – was völlig unlogisch ist – »mon corps pour moi 
et mon corps pour autrui« mit »mein Leib für mich und mein Leib für 
andere« übersetzt (1966: 131). Wenn Merleau-Ponty formuliert »Eine 
Augenverletzung genügt, um das Sehen auszuschalten, wir sehen also 
mittels des Leibes (corps!).« (Merleau-Ponty 1976: 219), dann meint 
er genau nicht Leib als subjektives Bewusstsein, sondern als materiel-
le Struktur. Völlig unsinnig sind Komposita wie »phänomenaler Leib«, 
wenn Leib angeblich genau den phänomenalen Körper bedeutet (ebd.). 
Ein besonders amüsantes Beispiel findet sich übrigens just in dem Grat-
hoff/Sprondel-Band von 1976. Dort übersetzt Richard Grathoff, der den 
Beitrag von Jacques Taminiaux ins Deutsche übertragen hatte, »sujet 
corporel« mit »beleibtes Subjekt« (Grathoff/Sprondel 1976: 105). Die 
hier ganz unerwünschte Assoziation eines egal, ob von außen oder von 
innen wahrgenommenen, jedenfalls allzu dicken Bauchs, des »Leibesum-
fangs«, hätte man durch die schlichte Wiedergabe von »corporel« mit 
»körperlich« sehr leicht vermeiden können. 

Es geht wohlgemerkt nicht bloß um unschöne Übersetzungen, sondern 
um ein Problem in der Sache. Merleau-Ponty hat wie auch Plessner in al-
len Phasen seiner Arbeit immer betont, dass in die Erfahrung von Körper 
gerade dessen Doppelaspektivität eingeht. Der Körper ist für ihn sowohl 
(von innen), im Vollzug erfahrener Körper wie zugleich objektivierter 

FRAGWÜRDIGE ÜBERSETZUNGEN – EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

und objektivierbarer, als materielles und ausgedehntes Ding erfahrba-
rer Körper. Diese Ambiguität bekommt der Körper nicht erst in der Dif-
ferenzierung zwischen lebensweltlicher und (natur-) wissenschaftlicher 
Erfahrung. Der objektive Körper ist konstitutiver Bestandteil des phä-
nomenalen Körpers, auch im Alltag. Besonders virulent ist das in der Er-
fahrung von Schädigung, Verletzung, Krankheit und Behinderung, die 
denn auch – insbesondere in Merleau-Pontys frühen Werken – immer 
wieder aufgegriffen werden, etwa in der Integration der Fallanalysen 
von Kurt Goldstein: »Mein Körper ist jener Bedeutungskern, der sich 
wie eine allgemeine Funktion verhält, jedoch existiert und der Krankheit 
zugänglich ist.« (1966: 177, vgl. auch 1994: 180). Schon in der Struk-
tur des Verhaltens, Merleau-Pontys erstem Buch, stand zu lesen: »Eine 
Augenverletzung genügt, um das Sehen auszuschalten, wir sehen also 
mittels des Körpers. Eine Krankheit genügt, um die phänomenale Welt 
zu modifizieren, der Körper bildet also einen Schirm zwischen uns und 
den Dingen.« (Merleau-Ponty 1976: 219 f.; Übers. geändert jmk). Selbst 
das Bewusstsein ist verletzlich und »empfänglich für Krankheit« (Mer-
leau-Ponty 1966: 165) – was nur den Schluss zulässt: es ist nicht gleich-
bedeutend mit dem Körper, aber es ist auch etwas am Körper, an ihn, 
an dessen Struktur gebunden. Darauf wird noch zurückzukommen sein. 

Man muss diesen Gedanken ausweiten. In jeder Erfahrung der mög-
lichen Schädigung einer Struktur des massiven Körpers, in jeder Einwir-
kung, die zu einer Funktionseinbuße, Behinderung meiner selbst oder 
des Anderen führen kann (einschließlich einer Behinderung meines »Be-
wusstseins«, »Denkens«, »Geistes«), in der Erfahrung von Gewalt, aber 
auch von Sexualität, des Alterns, der Abnutzung des Körpers, des Todes, 
der experimentellen Manipulation liegt schon eine Erfahrung dieses ir-
reduziblen Doppelcharakters des Körper vor. Der »objektive« Körper, 
auch der der Naturwissenschaft, liegt durchaus nicht außerhalb der phä-
nomenologischen Erfahrung. Auch und gerade nicht bei Husserl selbst, 
der die »Absolutheit« des Geistes gegenüber seiner eigenen Analyse der 
Bindung des Geistes und der Seele an den Körper nur durch ein reichlich 
schwaches Argument sichern konnte. Es klingt fast ironisch, wenn Hus-
serl in den Ideen II formuliert, der Geist könne als abhängig von Natur 
gefasst und selbst naturalisiert werden – »aber nur bis zu einem gewis-
sen Grade« (Husserl Ideen II: 297). Wie kann ein »gradueller« Abstand 
letztlich eine »Absolutheit des Geistes« begründen, also dessen »Losge-
löst«-heit (absolutus=losgelöst) von Bindungen? Wie kann »Losgelöst-
heit« eine Frage des Grades sein? 

Man sieht, dass sich hinter einer vermeintlich harmlosen philologi-
schen Frage dann doch ein Problem in der Sache verbirgt. Merleau-Pon-
tys Fassung des Freiheitsproblems folgt letztlich der Diktion Heideggers: 
Freiheit setze gerade »Offenheit für ...« und damit Bindung und Faktizi-
tät voraus, sei immer schon bestimmte »Freiheit zu ...« (vgl. dazu 1966: 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

493 ff.). Von diesem komplexen Problem einmal abgesehen, liegt es in 
der Konsequenz Husserls, diesen Bruch der Argumentation ganz offen 
zu präsentieren, auch das Eingeständnis eines Konvergenzpunktes der 
phänomenologischen Erfahrung mit der naturwissenschaftlichen Erfah-
rung. Während die Modelle und Theorien der Naturwissenschaften auf 
einer anderen Ebene liegen und deshalb notwendig den stetigen Gegen-
stand kritischer Kritik der Phänomenologie darstellen müssen, wenn sie 
den Status einer wirklicheren Wirklichkeit beanspruchen, trifft dies nicht 
auf die klinische, experimentelle und technische Erfahrung selbst zu. Kli-
nisch belegte, experimentell reproduzierbare oder technisch realisier bare 
Phänomene sind in gleichem Sinne Phänomene, originär erfahrbar für 
die phänomenologische Analyse wie alle anderen Gegenstände phäno-
menologischer Erfahrung. Zu erinnern wäre in diesem Zusammenhang 
an die im Doppelsinn des Wortes »phänomenale Analyse« Husserls über 
die Wirkung des Santonin. Dabei handelt es sich um einen Stoff im soge-
nannten »Wurmsamen«, der früher als Medikament gegen Spulwürmer 
eingesetzt wurde. Er führt, in Überdosis eingenommen, zu einer Schä-
digung des Sehnervs, die einen zunächst violett, dann gelb sehen lässt 
(Husserl 1952: 62 ff.). Dass wir die Welt dann gelb sehen, dies aber zu-
gleich die Qualität eines »scheinbar gelb« hat – daran entwickelt Hus-
serl die These eines »Urbestands psychophysischer Konditionalität« als 
Inbegriff aller »konditionalen Verhältnisse [...], die zwischem dinglichem 
und subjektivem Sein herüber- und hinüberlaufen«, Grundlage eines Sys-
tems »realer Beschaffenheiten«, »System geregelter Wechselbezogenhei-
ten der Sinnendinge« (Husserl 1952: 65).

Daran wäre zu zeigen: konsequente Phänomenologie eröffnet keine 
Fluchtmöglichkeiten aus der modernen Welt, sie bietet keine Türen in 
die Romantisierung der Wirklichkeit oder die Reetablierung einer mit-
telalterlichen Weltsicht. Die »Erde steht fest«, aber das heißt nicht, dass 
ich als Phänomenologe ein geozentrisches Weltbild habe. Damit möchte 
ich durchaus auch auf Schmitzs wenig verhohlene Sympathie für esote-
rische, vormoderne, ja zuweilen vorsokratische Konzepte anspielen. Es 
soll aber vor allem gesagt sein, dass das beschriebene Spannungsverhält-
nis dem »leiblichen Spüren«, der »unwillkürlichen Lebenserfahrung« 
durchaus voraus liegt, beim Menschen »ursprünglicher ist«, ja, wie im 
Fall des Ekels und des Horrors vor dem Anblick eines verwesenden oder 
entstellten Organischen selbst eine sogar im Schmitz’schen Sinne »leib-
liche« Dimension hat. 

Auch die französischsprachige Merleau-Ponty-Forschung seit 2000 
(Alloa, Barabas, Kristensen, Saint Aubert) hat sowohl mit inhaltlichen 
wie mit philologischen Argumenten gezeigt, dass es irreführend ist, Mer-
leau-Ponty die deutsche »Leib«-Semantik zu unterschieben. Die Behaup-
tung, er habe mit seinem späten Konzept »Chair« versucht, Konnotati-
onen des deutschen »Leib« abzubilden, wird übereinstimmend und gut 

FRAGWÜRDIGE ÜBERSETZUNGEN – EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

begründet zurückgewiesen. Saint Aubert konnte in einer elektronisch 
unterstützten Analyse eines Gesamtkorpus der editierten und eines we-
sentlichen Teils der nicht-editierten Texte Merleau-Pontys zeigen, dass 
Merleau-Ponty – ansonsten immer geneigt deutsche Begriffe in seine 
Texte zu integrieren – vor 1957 nur ein einziges Mal auf das deutsche 
Wort »Leib« zurückgreift. Dies geschieht im Zusammenhang mit der 
Zitation eines Artikels der deutschen »Zeitschrift für die gesamte Neu-
rologie und Psychiatrie« (Saint Aubert 2004: 150). Danach taucht das 
deutsche Wort »Leib« in Saint Auberts Korpus insgesamt 42 Mal auf, 
aber ausschließlich im Zusammenhang mit den drei Husserl gewidme-
ten Vorlesungen (und nicht beispielsweise in Das Sichtbare und das Un-
sichtbare), also als direktes oder indirektes Husserlzitat. Wenn er in den 
Husserl-Vorlesungen »Leib« ins Französische übersetzt, dann niemals 
mit »chair«. Der Terminus »Subjektleib« wird mit »corps-sujet« und 
»Leib« mit »(mon) corps«, gelegentlich mit »corps propre« übersetzt 
(Saint Aubert 2004: 150 ff.). 

Die Argumente Gugutzers (Gugutzer 2012: 16 f.) für die Verwendung 
des »Leib«-Begriffs halte ich deshalb unterm Strich nicht für stichhaltig. 
Wie gesagt, die behauptete Eindeutigkeit der Verwendung von »Leib« 
als »lebender« oder gar »subjektiver« Körper ist illusorisch. Selbst in 
Texten Husserls finden sich Beispiele, in denen damit unter der Hand 
wieder der objektive Körper mit gemeint ist, also die gesamte Ambigui-
tät der Sache wieder im Terminus Leib auftaucht. Durch eine attributi-
ve Differenzierung von »Körper« lassen sich dagegen im konkreten Fall 
gewünschte Bedeutungsnuancen ad hoc viel klarer differenzieren. Nichts 
geht also verloren, wenn man auf den Leibbegriff verzichtet. Das Bei-
spiel Schmitz zeigt aber in der Tat, dass der »Leib«-Begriff ideologisch 
und politisch belastet ist. Auch deshalb ist er meines Erachtens konzep-
tuell nicht weiter belastbar. 

Ich werde in diesem Text daher das Wort »Leib« und alle seine De-
rivate vermeiden und konsequent auf das Wort »Körper« zurückgrei-
fen, das mit /corpus, corps, cuerpo, corpo/ sowohl den Klang wie die 
gemeinsame Etymologie teilt. Ich greife in diesem Text wie in den ro-
manischen Sprachen zu einer auch im Deutschen problemlos möglichen 
attributiven Bestimmung, wenn ich spezifische Aspekte des Körpers 
oder der Körpererfahrung kennzeichnen möchte (»lebender«, »toter«, 
»subjektiv erfahrener«, »anatomischer«, »objektiver« Körper usw.) 
und werde dies unterlassen, wenn keine nähere Bestimmung nötig ist. 
Auf diese Weise verschwinden alle Übersetzungsprobleme auf einen 
Schlag. Wenn ich deutsche Übersetzungen aus dem Französischen und 
entsprechend dem Englischen (»body«) zitiere, werde ich von nun an 
stillschweigend »Leib« durch »Körper« ersetzen, es sei denn, die über-
setzten Autoren selbst verwenden im Original ausdrücklich das deut-
sche Wort »Leib«. 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Die beschriebenen romantischen Konnotationen sind davon rela-
tiv unabhängig. Sie lassen sich sowohl mit »Leib« wie mit »Körper« 
verknüpfen und entsprechen verschiedenen romantischen Stilen und 
Spielarten zuordnen, vielleicht dunkler, deutscher, schopenhauerischer 
instrumentiert bei Schmitz, heller, gleichsam impressionistisch in den 
frühen Fassungen Merleau-Pontys. Romantik ist hier – wie gesagt – in 
Anlehnung an Lakoff/Johnson nur ein Kürzel für eine strukturelle Kon-
stellation von Elementen wie »Tiefe«, »Innerlichkeit«, »Subjekt hin-
ter dem Subjekt« und Rationalismuskritik. Die europäische Romantik 
des 19. Jahrhunderts war, so differenziert man sie insgesamt betrach-
ten muss, in jeder Variante immer auch Rationalismus-Kritik, ein Ge-
genentwurf gegen ein als zu einseitig wahrgenommenes Menschenbild. 
Die Abhebung auf die vermeintlichen »Hinterzimmer« und »Unter-
geschosse« der Vernunft und des Verstandes – das Fantastische, das 
Ironische, das Gefühl, die Natur, das Unvernünftige, das Einzelne, die 
Empfindung gegenüber dem Begrifflichen – das bereitet in der Tat die 
Aufwertung des »Leibes« oder des »Körpers« vor, die etwa Nietzsche, 
aber vor ihm auch schon Feuerbach u.a. betreiben. Bei Schmitz ist der 
Nachklang einer »dunklen« »deutschen« und wie ich finde bedenkli-
chen Variante von Romantizität des »Leib«-Konzepts unverkennbar. 
Aber auch in der moderner und impressionistischer gefärbten Varian-
te, die sich in Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung fin-
det, ist noch eine romantische Dimension im Sinne von Lakoff/John-
son wirksam. Beide zehren sie von einem ebenso jeweils abgetönten 
existentialistischen Begriff der Situation. Aber auch diese Abtönung 
wird sich, wie wir am Beispiel von Merleau-Pontys Weberrezeption se-
hen werden, in ein strukturalistisch-konfigurationstheoretisches Kon-
zept transformieren. 

Für Merleau-Ponty ist zu sagen, dass er sein Anliegen von vorne he-
rein nicht als Anti-Intellektualismus oder als Gegenaufklärung konzi-
piert hat (2011: 173). Sein »Existentialismus« bestand im Kern darin, 
davon auszugehen, dass Vernunft und Universalität in einer historischen 
Situation gründen müssen, um wirksam zu sein. Er begründet sich also 
gerade in der kontingenten Generalität der Wahrnehmung und Zeiter-
fahrung. Darauf werde ich noch zurückkommen. Jedenfalls entdeckte 
Merleau-Ponty die romantischen Relikte in seinen Schriften selbst – sie 
entstehen durch die fälschliche Projektion des klassischen Konzepts des 
»Subjekts« auf den »Körper« (Merleau-Ponty 2011: 46); darin, die phä-
nomenologische unabweisbare Tatsache einer nicht-deklarativen Erfah-
rung als eine Art nicht-bewusstes Bewusstsein, unbewusstes Wissen des 
Körpers zu fassen und das für eine Lösung zu halten. In Wahrheit han-
delt es sich dabei nur um eine terminologische Illusion, die kein sachli-
ches Problem löst. Sie löst schon gar nicht die große alte Frage nach dem 
Verhältnis dieses Etwas’ an Masse und Materie, das wir unseren Körper 

FRAGWÜRDIGE ÜBERSETZUNGEN – EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

oder auch unser Gehirn nennen und der Tatsache, dass es für uns eine 
phänomenale Realität, Bewusstsein gibt. Auf der Orthodoxie dieses 
Sprachgebrauchs beharrt ja denn auch Gurwitsch und der Umstand, 
dass ihn Merleau-Ponty schließlich selbst korrigiert, gibt ihm Recht.

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

3. Ambiguität des Körpers

Merleau-Ponty hat in seinen Schriften und Vorlesungen der 1950er Jah-
re die in der Phänomenologie der Wahrnehmung bereits anklingenden 
strukturtheoretischen Aspekte seiner Körperkonzeption durch die Inte-
gration eines strukturalistischen Vokabulars entschieden verstärkt. Das 
wird begleitet von einer zunehmenden Tilgung von Semantiken, die den 
Anschein erwecken könnten, der Körper solle an die Stelle des »guten, 
alten Subjekts« (Luhmann) treten (»der Körper weiß«, »der Körper tut«, 
»ich bin mein Körper«). Der Körper ist aber nicht Subjekt hinter dem 
Subjekt und er hat kein anderes Wissen als das Wissen, das uns als sol-
ches ganz explizit zur Verfügung steht. Es gibt kein Geheimwissen des 
Körpers. 

Aber was ist der Körper eigentlich dann? Welchen Nutzen hat die-
ses Konzept? Merleau-Ponty greift nach eigenem Eingeständnis einen 
umgangssprachlichen Gebrauch des Alltags und der Wissenschaft auf, 
ohne auch nur den Versuch zu machen, ihn begrifflich zu purifizieren. 
Er definiert »Körper« nicht, ja, fast könnte man sagen: er weigert sich 
ihn zu definieren und ihm seine verwirrenden Ambivalenzen zu nehmen. 
Durch einzelne Formulierungen, eben jenen, die ihm von Gurwitsch vor-
gehalten werden, verstärkt er für eine bestimmte Phase seines Schreibens 
die Konfusionen und leistet einer bestimmten Rezeption seiner Schriften 
Vorschub: nämlich anzunehmen, es ginge ihm um eine körperliche (oder 
leibliche) Intentionalität. Aber es geht Merleau-Ponty um das Rätsel der 
Intentionalität überhaupt (Kastl 2001) und jedem nur halbwegs auf-
merksamen Leser der Phänomenologie der Wahrnehmung musste auf-
fallen, dass der angebliche Körper- und Leibphilosoph weiterhin völlig 
unbefangen von »Geist« und »Bewusstsein« sprach. 

Schmitz hat in diesem Fall zu Recht den Finger daraufgelegt: »Das ist 
traditionelle Bewusstseinsphilosophie« (Schmitz 2011: 163) bemerkt er. 
Und: »Merleau-Ponty kommt zum Körper also mit einem dualistischen 
Ansatz« (Schmitz 2011: 163). Was ihm entgeht, ist allerdings, dass dies 
dann phänomenologisch konsistent bleibt, wenn man den romantischen 
Anteil darin, man könnte auch sagen, den impliziten konstitutionstheo-
retischen Anspruch korrigiert. 

Der »Cartesianismus« Merleau-Pontys

Merleau-Ponty beansprucht insofern keine Lösungen mehr, die er 
nicht einlösen kann, am wenigsten eine eindeutige Aufhebung oder 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

Überwindung des philosophischen Körper-Geist-Dualismus, (Gugutzer 
2012: 29; vgl. auch Alkemeyer 2017: 43). Das zeigt sich deutlich etwa in 
dem Aufsatz Der Mensch und die Widersetzlichkeit der Dinge (L’homme 
et l’adversité, 2007: 333–360), ursprünglich ein Beitrag zu einer gleich-
namigen Tagung der Rencontres Internationales in Genf sowie in der da-
ran anschließenden dokumentierten Diskussion (Merleau-Ponty 2000: 
321–376). Dieser Vortrag lässt sich – ähnlich wie die im Zusammenhang 
mit seiner Kandidatur für das Collège de France entstandenen Rückbli-
cke und Vorblicke auf seine Arbeit – als eine Art Zwischenbilanz seiner 
Arbeit verstehen. Das »Subjekt« taucht in diesem Vortrag als ein, von 
Paul Valéry so apostrophierter, »Homunculus« auf, ein »kleiner Mensch 
im Mensch« (Merleau-Ponty 2007: 356). Aber das löse kein Problem: 
»Es bleibt zu verstehen, wie ein Körper sich belebt und wie jene blinden 
Organe schließlich Träger einer Wahrnehmung werden.« (ebd., kursiv 
jmk). Er skizziert sein Verständnis eines der Zeit und historischen Situa-
tion angemessenen nüchternen Humanismus, der keine Lösungen bean-
sprucht, wo er keine hat, der einen Anspruch auf Universalität und Ver-
nunft aufrechterhält, aber angesichts einer Welt, die von Kontingenzen 
bestimmt ist: »Der heutige Humanismus hat nichts Dekoratives oder 
Schickliches (bienséant/ziemend-Anstand) mehr. Er liebt nicht mehr den 
Menschen gegen seinen Körper, den Geist gegen seine Sprache, die Wer-
te gegen die Tatsachen. Er spricht nur noch nüchtern und verhalten vom 
Menschen und vom Geist: Der Geist und der Mensch sind niemals, sie 
lassen sich nur in der Bewegung erkennen, durch die der Körper zur 
Geste, die Sprache zum Werk, ihre Miteinander Wahrheit wird.« (Mer-
leau-Ponty 2007: 357). Das Stichwort »Bewegung« fällt hier nicht zu-
fällig. Es sei hier schon auf das wichtige und durchaus wörtlich zu ver-
stehende Konzept der »Bewegung« hingewiesen, auf das wir dann im 
2. Teil ausführlich zu sprechen kommen. 

Auch hier: der »Körper«, um den es geht, ist durchaus nicht der »olym-
pische Körper«, wie etwa Soentgen in einem mit Schmitzs Leibkonzep-
tion sympathisierenden Vortrag unterstellt,1 sondern ein »corps  fragile«.2 

1  Soenkes Text hat den Titel Der Begriff der primitiven Gegenwart bei Her-
mann Schmitz, darin findet sich die Formulierung: »Der Leib von Mer-
leau-Ponty ist ein olympischer Leib, der Leib in der Schönheit seiner Bewe-
gung: Der Leib als Weltsymbol.« (Soentgen 2001: 2). Das ist schon deshalb 
ersichtlich falsch, weil bereits in der Phänomenologie der Wahrnehmung die 
Auseinandersetzung mit Phänomenen der Krankheit und der Schädigung 
des Körpers einen Dreh- und Angelpunkt der Analysen darstellt.

2  »Der ›kleine Mensch, der im Menschen ist‹, ist nur das Phantom unserer 
gelungenen Ausdruckshandlungen, der Mensch hingegen, den wir 
bewundern, ist nicht jenes Phantom, sondern derjenige, der, eingerichtet in 
seinem fragilen Körper, in einer Sprache, die schon soviel gesprochen hat, 
in einer taumelnden Geschichte, sich sammelt und sich anschickt <warum 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Merleau-Ponty formuliert eine ausgesprochene nüchterne Position, wenn 
er festhält, dass Humanismus, wie er ihn versteht, mit dem »Bewußtwer-
den der Zufälligkeit (contingence) beginnt« und auf der methodischen 
Ablehnung von Erklärungen beruhe, die »das Gemisch, aus dem wir 
gemacht sind, zerstören und uns selbst unverständlich machen« (Mer-
leau-Ponty 2007: 357). So redet sicher niemand, der beansprucht, einen 
Dualismus leichthin abgeschafft zu haben. In der Diskussion weist Mer-
leau-Ponty, wie schon oben zitiert, auf grundlegende Ambiguitäten der 
Kategorie Körper in der gängigen Erfahrung (»experience  courante«) 
sowohl des Alltags als auch der Wissenschaft hin. Als Beispiel nennt er 
das Phänomen des Gehirns, das sich, sobald man versucht, es in seiner 
Funktionsweise zu betrachten, unversehens in etwas anderes verwande-
le, nicht mehr Teil für Teil betrachtet werden könne, ohne aber zugleich 
den anfänglichen Charakter einer Masse von Materie, von Nervenzel-
len zu verlieren (Merleau-Ponty 2000: 338).3 Dieses Argument, vor allem 
aber der Begriff »Gemisch« (mélange), den Merleau-Ponty verwendet, 
zeigt deutlich, dass die These von einer Überwindung des Cartesiani-
schen Dua lismus zu einfach ist. Denn gerade  Descartes ist es ja, den Mer-
leau-Ponty mit der Formulierung vom Menschen als einem »Gemisch« 
zitiert: »un mélange de l’âme avec le corps« (Merleau-Ponty 2000: 38 f.). 
Alexandre Métraux hat das in seinem Beitrag zum Konstanzer Kollo-
quium, durchaus in Widerspruch zu gängigen Merleau-Ponty-Interpre-
tationen, herausgestellt. Auch er versteht Merleau-Pontys Körperkon-
zept durchaus nicht als »Überwindung des cartesianischen Dualismus« 
(Gugutzer 2012: 29, FN), sondern betont daran gerade das Moment der 
»Durchdringung von res extensa und res cogitans«, ihrer »Mischung 
oder Verschmelzung«. Er führt aus: »Wegen seiner Leiblichkeit ist das 
cogito der Natur sozusagen aufgepfropft – wie umgekehrt die Natur 
über die Leiblichkeit das ›personale Leben bis in sein Zentrum durch-
dringt und sich mit ihm verflicht‹« (Métraux 1976: 143). In einer Fuß-
note fügt er lapidar an: »Die Bedeutung Descartes für diese Auffassung 
liegt auf der Hand.« (Métraux 1976: 150, EN 44). 

nicht einfach übersetzen ›der beginnt‹? jmk>, zu sehen, zu verstehen und zu 
bedeuten.« (Merleau-Ponty 2007: 357).

3  »Au début, on croit savoir de quoi l’on parle, ce sont des cellules nerveuses, 
des morceaux de matière, etc. Puis quand on voit ce que c’est que le cerveau 
dans le fonctionnement, d’après les théories modernes des localisations, par 
exemple, on s’aperçoit que toutes les limites s’effacent, que, par exemple 
dans la physiologie nerveuse moderne, il n’est plus possible de considérer 
le cerveau partie par partie, et qu’il y a toute une étendue des territoires 
cérébraux dans laquelle ce genre d’organisation est impossible.« (Merleau-
Ponty 2000: 337).

DER »CARTESIANISMUS« MERLEAU-PONTYS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Elisabeth von der Pfalz und René Descartes diskutieren 
über Seele und Körper

Bereits in den Meditationes de prima philosophia findet sich bei 
 Descartes die Formulierung einer »permixtione mentis cum corpore« 
(Vermischung des Geistes mit dem Körper). Er erklärt, ich sei mit mei-
nem Körper auf engste verbunden (conjunctum) und vermischt (per-
mixtum). Als Beleg hierfür nennt er die verworrenen Empfindungen des 
Schmerzes, des Hungers, des Durstes, die mich nicht so direkt betref-
fen würden, wenn ich (als Seele bzw. Geist, denkende Sache) einfach 
zum Körper hinzugefügt wäre – etwa so, wie sich ein Steuermann auf 
einem Schiff aufhält und sehenden Auges, mit Verstand, ausdrücklich, 
aber selbst unberührt feststellt, dass am Schiff ein Schaden entstanden 
sei (Descartes 2008: 165).4 In dem berühmten Briefwechsel mit Elisabeth 
von der Pfalz, Merleau-Ponty bemüht ihn bereits in der Phänomenolo-
gie der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 1966: 234), verwendet Descartes 
sogar durchgängig den Ausdruck einer »union de l’âme avec le corps« 
»Einheit der Seele mit dem Körper« (Descartes 2015: 9 ff.; Übers. jmk).

Elisabeth von der Pfalz und René Descartes bringen die Ambiguitäts-
problematik unnachahmlich auf den Punkt. Die Prinzessin wendet gegen 
Descartes’ Zweisubstanzenlehre ein: »Es wäre mir einfacher, der Seele 
Materie und Ausdehnung zuzusprechen, als einem immateriellen We-
sen die Fähigkeit, einen Körper zu bewegen und von diesem bewegt zu 
werden« (Descartes 2015: 17). Außerdem findet sie es schwierig zu ver-
stehen, »daß eine Seele, wie Sie sie beschrieben haben, nachdem sie das 
Vermögen und die Gewohnheit des richtigen Denkens gehabt hatte, das 
alles durch einige Schwindelanfälle verlieren kann, und daß sie, da sie ja 
ohne den Körper fortbestehen kann und nichts Gemeinsames mit ihm 
hat, dermaßen von ihm beherrscht wird.« (ebd.). In der Antwort spricht 
Descartes ausdrücklich auf ernsthafte Weise von der »union de l’âme et 
du corps«. Sie ist für ihn in der Erkenntnis durch die Sinne (sens), durch 
das Leben (la vie) und in den alltäglichen Gesprächen (conversations or-
dinaires) offensichtlich – auf eine Weise, dass sie »jeder stets in sich selbst 
empfindet, ohne zu philosophieren« (ebd.: 25), sie sich aber durch den 
Verstand (entendement) nur dunkel erkennen lasse (Descartes 2015: 21). 
Der menschliche Geist (esprit) sei nicht dazu fähig, die Unterscheidung 
von Seele und Körper und ihre Einheit zugleich zu begreifen. »Denn 

4  Man beachte übrigens, wie sehr noch Schmitz’ Rhetorik des »leiblichen Be-
troffenseins« ausgerechnet von diesem Gedanken Descartes profitiert, eine 
ironische Bestätigung von Merleau-Pontys Aussage »alle jene, die dies oder 
jenes bei Descartes ablehnen, tun dies nur im Rückgriff auf Vernunftgrün-
de, die wiederum bis auf Descartes zurückreichen« (Merleau-Ponty 2007: 
13). 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

dafür müsste man beides zugleich als eine einzige Sache begreifen und 
sie zusammen als zwei Sachen begreifen, was sich widerspricht.« (Des-
cartes 2015: 25). Dies feststellend, hält aber Descartes durchaus offen, 
ob es hier um eine dem »Geist« immanente Beschränkung oder ob es bei 
der »union« um eine Illusion des vorphilosophischen Bewusstseins geht. 
Aus dem ganzen Duktus des Briefs geht aber eine glaubhafte Ernsthaf-
tigkeit seines Anliegens hervor, die Unterscheidung von Seele und Kör-
per und ihre Einheit zusammen zu denken und damit die Einwände Eli-
sabeths ernst zu nehmen.5 

Vielleicht sollte man in diesem Zusammenhang festhalten, dass bei 
allen wohlfeilen Beteuerungen einer Überwindung des Cartesianischen 
Dualismus auch heute niemand ehrlicherweise für sich in Anspruch neh-
men kann, wesentlich über den Diskussionsstand dieser beiden bemer-
kenswerten Persönlichkeiten des 17. Jahrhunderts hinaus gekommen zu 
sein. Die Problemformulierungen und Semantiken haben sich gewiss ver-
schoben, vielleicht verfeinert und aufgefächert. Aber für den entschei-
denden Punkt – dass Bewusstsein und mit ihm alle phänomenale Reali-
tät zwar an einen ausgedehnten, materiellen Körper oder an bestimmte 
seiner Organe und Strukturen gebunden ist (Elisabeths Argument), aber 
doch nicht selbst mit einer ausgedehnten, materiellen Masse zusammen 
fällt (Descartes Argument) – gibt es bislang schlicht keine tragfähige Lö-
sung, wenn man ehrlich ist. Die Frage, wie wir diese Verschiedenheit und 
zugleich »Bindung, »Einheit« (?) zugleich konzipieren können, wie wir 
vom einen zum anderen kommen, ist bis heute nur wenig geklärter als 
im 16. Jahrhundert. Selbst ein für reduktionistische Lösungen so offe-
ner Wissenschaftler wie Christoph Koch gesteht nach jahrzehntelanger 
Forschung ein, dass auch er und seine Kollegen über einen wie immer 
vorläufigen »intuitiven Dualismus« nicht hinausgekommen sind: »Ein 
blauer Farbton unterscheidet sich grundlegend von der elektrischen Ak-
tivität in den farbempfindlichen Zapfen des Auges, auch wenn mir völlig 
klar ist, dass letzteres für ersteres notwendig ist. Das eine wohnt meinem 
Gehirn inne und lässt sich von außen nicht erschließen, während das an-
dere objektive Eigenschaften hat, zu denen ein externer Beobachter Zu-
gang hat. Das Phänomenale stammt aus einem anderen Königreich als 
das Physikalische und unterliegt anderen Gesetzen. Und ich sehe nicht, 
wie sich die Trennung zwischen Geschöpfen ohne und mit Bewusst-
sein durch mehr Neuronen überbrücken ließe.« (Koch 2013: 212). Es 
kann angesichts dieser Ausgangslage auch in der Soziologie nicht um die 

5   »Et ainsi Votre Altesse ne laissera pas de revenir aisément à la  connaissance 
de la distinction de l’âme et du corps, non obstant qu’elle ait conçu leur uni-
on.« »Und so wird Ihre Hoheit ohnehin mühelos auf die Erkenntnis der Un-
terscheidung der Seele vom Körper zurückkommen, ungeachtet dessen, daß 
Sie ihre Vereinigung begriffen haben.« (Descartes 2015: 26/7).

ELISABETH VON DER PFALZ UND RENÉ DESCARTES DISKUTIEREN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Simulation eines widerspruchsfreien Sonderkonzepts von Körper gehen, 
sondern nach wie vor nur darum, zu einem ebenso vernünftigen, beschei-
denen, deskriptiven, vorläufigen und vorsichtigen Umgang mit dieser Ka-
tegorie zu finden. Eine pauschale Konzeption von »Körper« empfiehlt 
sich jedenfalls zu vermeiden, wo es geht. An einen Sprachgebrauch von 
Peter Bieri anknüpfend, könnte man sagen, ein »intuitiver Dualismus« 
(Bieri 1981: 2) ist offensichtlich bis auf weiteres nicht vermeidbar, es ist 
allenfalls möglich, diesen in der Schwebe zu halten und ihn eben nicht 
in einen abschließenden »ontologischen Dualismus« (Bieri 1981: 4 ff.) 
zu überführen (ganz ähnlich im Übrigen Plessner z.B. 2003: 218 ff.; 
1975: 292 f.). Ich gebrauche daher in diesem Text den Ausdruck »Car-
tesianische Differenz« anstelle von »Cartesianischem Dualismus«, wenn 
ich mich auf diese phänomenologisch irreduzible Dua lität beziehe. Man 
sollte sie deshalb aber nicht zu einem vorschnellen Dualismus stilisie-
ren, weil sie offensichtlich damit zu tun hat, dass wir etwas nicht verste-
hen. Über Letzteres sind sich alle einig, auch Descartes hat dieses Einge-
ständnis unterschrieben.

Korrekturen des Merleau-Pontyschen Körperkonzepts

In den im Jahr 1951 anlässlich seiner Kandidatur für das Collège de 
France entstandenen Bilanzierungen und Projektierungen zeigt sich 
gleichfalls, wie sehr Merleau-Ponty nun bestimmte Formulierungen ver-
meidet und sehr viel vorsichtiger argumentiert. Er setzt nicht mehr um-
standslos »den« Körper in die Subjektposition, sondern bleibt bei der 
Semantik von Bewusstsein und Geist, ohne aber von seiner Kritik des 
transzendentalen Subjektbegriffs und der Konstitution abzugehen. So 
etwa, wenn er darauf hinweist, dass zwar gilt: »Les conduites supéri-
eures donnent un sens nouveau à la vie de l’organisme« »Die höheren 
Verhaltensweisen geben dem Leben des Organismus einen neuen Sinn«, 
aber: »L’esprit [...] ne dispose ici que d’une liberté surveillée;  davantage: 
il a besoin des activités plus simples pour s’y stabiliser en institutions du-
rables et s’y réaliser vraiement.« »Der Geist verfügt nur über eine Frei-
heit unter Aufsicht; mehr noch: er benötigt die einfacheren Aktivitäten, 
um sich über diese in dauerhaften Institutionen zu stabilisieren und sich 
in ihnen wirklich zu realisieren.« Und: »La conduite perceptive émerge 
de ces relations à une situation et à un milieu qui ne sont pas le fait d’un 
pur sujet connaissant.« »Das perzeptive Verhalten entspringt diesen Be-
ziehungen zu einer Situation und einem Milieu, die nicht die Tat eines 
reinen Erkenntnissubjekts sind.« (Merleau-Ponty 2000: 38 f., Überset-
zung jmk). 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Der Körper wird in durchaus Husserl-affinen Formulierungen (Ideen 
II) thematisch, und eher hinsichtlich seiner strukturellen Beiträge zu In-
tentionalität, denn selbst als Subjekt von Intentionen betrachtet. So etwa, 
wenn Merleau-Ponty schreibt, er definiere »Notre point de vue sur le 
monde, le lieu òu l’esprit s’investit dans une certaine situation physique 
et historique« »unseren Standpunkt gegenüber der Welt, den Ort, an 
dem sich der Geist in eine bestimmte physische und historische Situation 
investiert« (Merleau-Ponty 2000: 39; Übersetzung jmk) oder er sei »cen-
tre de perspective« »perspektivisches Zentrum« (ebd.: 40). Das ist etwas 
anderes als zu formulieren, der Körper »wisse«, »tue«, »denke«. Eben-
falls in diese Richtung weist die von vorne herein strukturtheoretische-
re Rede vom »Körperschema«. Der Körper wird zum Ausdruck (»ex-
pression«) zur »figure visible de nos intentions« (ebd.: 39) – nicht aber 
selbst zum geheimen Subjekt, das sich an die Stelle des »ich« und »wir« 
setzt. Das Subjekt der Wahrnehmung sei ausdrücklich nicht der »pen-
seur absolu« der Tradition. Vielmehr »Il fonctionne en application d’un 
pacte passé à notre naissance entre notre corps et le monde, entre nous- 
mêmes et notre corps« »Er fungiert in Anwendung eines bei unserer Ge-
burt zwischen unserem Körper und unserer Welt abgeschlossenen Paktes, 
zwischen uns selbst und unserem Körper« (ebd.: 40 f.). Diese Formulie-
rung führt in einen dynamischen Strukturbegriff, wenn Merleau-Ponty 
von einem »sujet incarné« »inkarnierten Subjekt« spricht: »registre ou-
vert dont on ne sait ce qui s’y inscrira – ou comme un nouveau lan gage 
dont on ne sait quelles oeuvres il produira« einem »offenem Register, 
von dem man nicht wissen kann, was sich darin einschreibt – oder ei-
ner neuen Sprache, von der man nicht weiß, welche Werke sie produzie-
ren wird.« (ebd.) Diese Sprach-Metaphorik leitet dann unversehens zu 
einem Programm über, in dem Merleau-Ponty das Phänomen Sprache 
zum zentralen Forschungsgegenstand erhebt (ebd.: 43 ff.) und in dem er 
eine »théorie concrète de l’esprit« »eine konkrete Theorie des Geistes« 
ankündigt. Dieses Programm taucht in der Vorlesung von 1953 wört-
lich wieder auf (Merleau-Ponty 2011: 45). Es geht ihm darum »la con-
science perceptive comme expression, non signification« »das Wahrneh-
mungsbewusstsein als Ausdruck, nicht als Bedeutung« zu verstehen (ebd. 
173). Ausgangspunkt sei die Einsicht in den »polymorphisme de la con-
science, ambivalence, conscience indirecte ou inversée [...] la conscience 
comme écart« »Polymorphismus des Bewussteins, Ambivalenz, indirek-
tes oder inverses Bewusstsein [...] das Bewusstsein als Abstand/Abstän-
digkeit« (ebd.: 173; Übers. jmk). Der Ausgangspunkt dieses Programms 
ist eine Analyse der Bewegung. Darauf komme ich ausführlich im zwei-
ten Teil dieser Arbeit zurück. 

Jedenfalls nimmt Merleau-Ponty in seiner Selbstkritik Aspekte der 
Kritik Gurwitschs vorweg. Er erkennt das Überzogene der »Körper 
als Subjekt«-Semantik und bleibt in der Reichweite von Gurwitschs 

KORREKTUREN DES MERLEAU-PONTYSCHEN KÖRPERKONZEPTS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Zustimmung zu der grundsätzlichen Multiplizität des Bewusstseins (vgl. 
Gurwitsch 1974: 247: »Wir gehen mit Merleau-Ponty einig, wenn er 
sagt: ›il y a ... plusieures manières pour la conscience d’être  conscience‹«). 
Was uns zum Subjekt macht, uns »ich« sagen, denken, Bewusstsein, Wis-
sen haben lässt, mag bis in seine innere Verfassung hinein an diesen Kör-
per als Raum einnehmendes, selbst wahrnehmbares Etwas gebunden, 
mit ihm in welchem schwierig zu fassenden Sinn auch immer vermischt 
sein. Aber es macht gleichermaßen keinen Sinn zu sagen, der Körper sei 
das eigentliche Subjekt wie zu behaupten, das Bewusstsein konstituiere 
alles, was uns zugänglich sei, so auch unseren Körper. 

Merleau-Pontys Position, hier keine Lösungen für Probleme zu bean-
spruchen, wo er keine gefunden hat, ähnelt durchaus anderen, ebenso 
umsichtigen Positionen, die er selbst gar nicht kannte. Zu denken wäre 
etwa an die pragmatistischen Konzepte John Deweys und George Her-
bert Meads oder auch an Wygotski. Augenfällig sind in der Haltung und 
in der Sache, wenn auch nicht der Semantik, die Korrespondenzen zu 
Helmuth Plessner. Auch dieser hält sich für philosophische wie natur-
wissenschaftliche Zugänge offen und beansprucht nicht Menschheitsrät-
sel gelöst oder auch nur entscheidende terminologische Fortschritte ge-
macht zu haben. Plessner schreibt etwa: »Wendungen wie ›Verhältnis des 
Menschen zu seinem Körper‹, ›körperlich‹, ›seelisch‹, ›geistig‹ appellie-
ren an die alltägliche Verständnisbereitschaft und sollen nicht mehr zum 
Ausdruck bringen, als was sie in deren Gesichtskreis geltend machen. 
Zugegeben, ohne scharfe begriffliche Begrenzungen. Von sich aus ist das 
ein weites Feld. Aber wer sich der alltäglichen Erfahrung anvertraut, 
muss Unsicherheit mit in Kauf nehmen.« (Plessner 2003: 218 f.). Das ist 
sehr nahe an Merleau-Pontys Hinweis auf die »experience courante« in 
der Genfer Diskussion 1951. 

»Wiederkehr des Körpers« mit Fragezeichen – 
Paradoxien des Körperkonzepts bei Elias

Dass dem »Körper« in der »experience courante« sowohl des Alltags 
wie der Wissenschaft etwas Ambiges anhaftet, hat für die Soziologie 
ein in diesem Zusammenhang wichtiger Autor in einem weithin noch 
unbekannten, weil erst vor kurzem veröffentlichten Manuskript in sel-
tener Klarheit ausgeführt. Ich meine Norbert Elias, der ja ebenso wie 
Merleau-Ponty als früher Protagonist eines angeblichen »body turn« 
gehandelt wird, als »Klassiker der Körpersoziologie« (Gugutzer 2004: 
50 ff; 2012: 39 ff.). Zugleich scheint er sich einer greifbaren Defini-
tion und Konzeptualisierung von »Körper« zu verweigern (Haut 2017: 
227). Der Text, auf den ich mich im Folgenden beziehe, unterhält eine 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

ironische Beziehung zur »Wiederkehr des Körpers« in der Soziologie. 
Elias hat ihn als Vortrag abgefasst für ein Seminar, das im Frühjahr 1981 
an der Freien Universität Berlin stattfand und zu dem er eingeladen war, 
schließlich aber wegen Krankheit absagte (Haut 2017: 227). Der Vor-
trag war ursprünglich als Beitrag zu einer Seminarveranstaltung mit eben 
dem Titel Die Wiederkehr des Körpers gedacht. Es wurde von Dietmar 
Kamper und Christoph Wulf im Frühjahr 1981 an der Freien Universi-
tät Berlin veranstaltet, zu dem in der Folge ein Sammelband in der Edi-
tion Suhrkamp erschien (Kamper/Wulf 1982). Allerdings geschah das 
ohne den nahezu fertig gestellten Beitrag Elias’, ja, ohne dass dieser in 
dem Band auch nur erwähnt worden wäre. Diese Veranstaltung und der 
zugehörige Band werden in einer 2015 in der Soziologischen Revue er-
schienenen »Gebietskartierung« von Thomas Alkemeyer als Ausgangs-
punkt für die Konjunktur des Körperbegriffes in der deutschsprachigen 
Soziologie benannt (Alkemeyer 2015: 470). Auch Alkemeyer greift in 
seinem Review auf die Figur des Körpers »vom Objekt zum Subjekt der 
Praxis« (Alkemeyer 2015: 476) zurück. 

Ausgerechnet Elias, heute als einer der Begründer einer körperbezo-
genen Soziologie gehandelt (Gugutzer 2015: 55 ff.; Haut 2017: 227) 
spricht sich nun in eben diesem nicht gehaltenen Vortrag (!) skeptisch 
über die Tragfähigkeit der Kategorie »Körper« aus und stellt auch die 
»Wiederkehr«-Formel in Frage. Wenn man sich die Beiträge des Kam-
per/Wulf-Bandes ansieht, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, 
dass sich ein erheblicher Teil von ihnen als ideale Zielscheibe seiner Kri-
tik eines konfusen Sprachgebrauchs in Sachen Körper eignet. Ob das für 
Norbert Elias ein (zusätzlicher?) Grund war, seine Teilnahme an diesem 
Seminar abzusagen, ist so gesehen denkbar, muss aber leider im Bereich 
der Spekulation bleiben. 

Elias versucht in seinem Vortrag zunächst eine Erklärung für die in 
seiner Wahrnehmung periodischen »Wiederentdeckungen« des Kör-
pers zu finden. Er führt sie zum einen auf Vereinseitigungen der philoso-
phischen und geisteswissenschaftlichen Tradition zurück, zum anderen 
aber – ähnlich wie Merleau-Ponty – auf Äquivokationen und Parado-
xien der Sache selbst. Dass der Körper »wiederentdeckt« werden muss, 
setze eine wissenschaftliche Tradition voraus, die das »Wesen« des Men-
schen in seiner »Seele« bzw. in deren, so Elias, »etwas ätherisch geworde-
nen Nachfahren«, dem »Geist«, lokalisiert. »Was heute wiederentdeckt 
wird, ist nicht der Körper als solcher, sondern die körperliche Dimen-
sion des Menschen als Gegenstand des wissenschaftlichen Nachdenkens 
auch außerhalb derjenigen Wissenschaften, die sich speziell mit diesem 
Aspekt befassen, also auch außerhalb der Biologie.« (Elias 1981: 2). Al-
lerdings verursache jede Wiederentdeckung »des« Körpers mindestens 
so viel Probleme, wie sie löse. Sie geht mit einer ungewollten Schwan-
gerschaft einher: nämlich gerade einer Zementierung des Dualismus von 

»WIEDERKEHR DES KÖRPERS« MIT FRAGEZEICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Körper – Geist/Seele oder/und einer gewissen Inhaltslosigkeit der Kate-
gorie Körper selbst. 

Denn wenn »Wiederentdeckung des Körpers« heißt, dass alles irgend-
wie Körper ist, auch, was vorher Bewusstsein und Geist hieß – dann wird 
»Körper« eine differenzlose Kategorie, die an ihrem eigenen Erfolg er-
blinden muss. Anderenfalls stellt sich aber für Elias die Frage, was genau 
eigentlich nicht-körperliche Aspekte am Menschen sein könnten: »Ohne 
eine genauere Bestimmung der Beziehung zwischen dem, was man als 
Körper und als Nicht-Körper des Menschen hinstellt, bleibt man [...] im 
Sumpf unklarer Begriffe stecken.« (Elias 1981: wie 3). Aber angenom-
men, dies gelänge, wäre man da nicht wieder bei einer dualistischen Kon-
zeption, die aber zugleich irgendwie vermieden werden sollte? 

An anderer Stelle schreibt Elias, dass schon allein die Verwendung 
des Ausdrucks »mein Körper«, auch wenn ich damit das Gegenteil be-
absichtige, eine dualistische Position beinhalte, es so erscheinen lassen 
könne, »als ob ich eine Person wäre, die außerhalb meines Körpers exis-
tiert und die nun noch zusätzlich, etwa wie ein Kleid, einen Körper er-
worben hat.« (2001: 252). Sie setzt ein irgendwie unterscheidbares pos-
sessives Subjekt, ein Nomen zu dem verwendeten Pronomen voraus, das 
dann selbst nicht körperlich wäre. Die »Rede von einer unkörperlichen 
Substanz oder einem unkörperlichen Ding innerhalb des menschlichen 
Körpers« ist aber ebenso widersprüchlich und inakzeptabel (Elias 
2001: 109) wie die leicht widerlegbare Meinung, Wissen, Denken, 
Sprechen sei von der organischen Struktur des Menschen unabhängig 
(2001: 141). Auch die erlernte Selbststeuerung des Menschen in Form 
von Bewusstsein und Handeln setze offensichtlich und banalerweise 
»Muskeln und Nervenapparaturen« und das Funktionieren des 
gesamten Körpers als materielle Struktur voraus (auch das ein 
Argument, das Merleau-Ponty in etwas anderer Formulierung einsetzt). 
Weder ist der Körper als organisierte Gesamtheit unabhängig von dem 
zu fassen, was je nachdem als »ich«, als »Person«, als »Individuum« 
bezeichnet wird, noch gilt das umgekehrte. »Der Körper« als operative 
Ganzheit ist ebenso eine unfassbare Größe wie die Person als etwas, 
das den Körper nur bewohnt, für die der Körper nur »ein Kleid« (Elias 
2001: 252), ein »Taucheranzug« (ebd.: 154) wäre, oder die »im Inneren 
des anderen hauste wie der Kern in der Pflaume« (2001: 149). Es habe 
aber, so Elias, auch »keinen großen Sinn, davon zu sprechen, dass das 
Bewusstsein seinen Sitz im Gehirn oder die Vernunft ihren Sitz im 
Inneren des Menschen habe. Man spricht ja auch nicht davon, dass 
das Sprechen seinen Sitz in Kehle und Mund habe und das Gehen seinen 
Sitz in den Beinen.« (Elias 2003: 158 f.). Zwar sei von einer irreduziblen 
Körpergebundenheit dieser Prozesse auszugehen. Man könne ohne 
Gehirn nicht denken, ohne Sprachapparat nicht sprechen, ohne Beine 
nicht gehen. Zugleich treffe zu, dass das Funktionieren jedes dieser 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Prozesse an das gleichzeitige Stattfinden einer unübersehbaren Zahl 
weiterer Prozesse im Körper gebunden ist, die ebenfalls an unzählige 
Organe und Prozesse des Körpers gebunden sind, die mal als eindeutig 
»körperlich«, mal weniger eindeutig als »körperlich« betrachtet werden 
(Elias 2001: 110).

Das alltagssprachliche Konzept von Körper als »äußerem Ausse-
hen« eines Menschen weist für Elias merkwürdige Leerstellen und In-
konsistenzen auf. Für die meisten Menschen zählen Arme und Beine 
noch zum Körper, auch der schmerzende Magen oder Kopf erscheint 
als »körperliches Gebrechen«. Aber: »Gehört das Gesicht eines Men-
schen zu seinem Körper? Wenn nicht, ist das Gesicht Seele, Geist oder 
Vernunft? Wenn ja, was ist dann eigentlich nicht ›Körper‹ an Men-
schen? Wie steht es zum Beispiel mit dem Gehirn? – gerade heraus ge-
fragt, ist das Gehirn Teil unseres Körpers? Ein paar Umfragen haben 
mir gezeigt, dass Menschen, wenn sie von ihrem Körper sprechen, ihr 
Gesicht, ihr Gehirn, ja oft genug ihren Kopf (solange er nicht schmerzt) 
davon ausschließen.« (Elias 1981: 6).6 Ganz ähnlich sei man geneigt, 
dann von sich selbst zu sprechen, wenn Dinge funktionieren und glatt 
laufen, aber »Körper« zu sagen, wenn einem die eigene Schwäche, 
Hinfälligkeit, Schädungsanfälligkeit bewusst wird. »›Mein Körper gab 
das nicht mehr her‹, sagte der Sprinter, als er das Rennen verlor. Man 
wird krank, und wartet darauf, dass man wieder gesund wird. [...] die 
Haare werden grau, die Beine schwerer beim Gehen, das alte Herz 
will nicht mehr so recht – auch das ist der Körper. Etwas zugespitzt 
gesagt: wenn ich es schaffe beim Sport, dann bin ich es. Wenn ich es 
nicht mehr schaffe, dann ist es mein Körper.« (Elias 1981: 18). Für 
seine eigenen Forschungsgegenstände zweifelt Elias geradezu, dass es 
sinnvoll sei, diese als »körperlich« zu bezeichnen, zum Beispiel die 
Frage der (Kontrolle der) Trieb- und Affektregungen, Essen, Schlafen, 
Lachen, die Frage »warum Spucken in früheren Gesellschaften häufi-
ger war« (ebd. 3 f.). Er stellt die Frage, »ob die Veränderung des Ge-
wichts, das man im gesellschaftlichen Menschenbilde den sogenann-
ten körperlichen Aspekten beilegte, begrifflich angemessen verarbeitet 
wird, wenn man sie als körperliche Aspekte bezeichnet?« (ebd.: 5; kur-
siv jmk). Das ist eine sehr merkwürdige Frage für jemanden, der als ei-
ner der Gründungsvater eines angeblichen »Body-turn« in der Sozio-
logie gehandelt wird. 

6   Merleau-Ponty weist auf ähnliche Inkonsistenzen hin, wenn er formuliert, 
in der gelebten Erfahrung enthalte mein »sichtbarer Körper auf der Höhe 
des Kopfes eine große Leerstelle« (1966:120).

»WIEDERKEHR DES KÖRPERS« MIT FRAGEZEICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

Körper als multiple prozessuale Wirklichkeit  
(Elias, Merleau-Ponty)

Elias sieht das Hauptproblem in der Tat darin, dass der Körperbegriff 
als solcher unlösbar mit einer dualistischen Position und Tradition ver-
knüpft ist, während sein Interesse gerade »dem Ineinandergreifen von 
menschlichen Aspekten, die man in der dualistischen Terminologie als 
körperlich und anderen, die man in dieser Terminologie als seelisch 
oder geistig bezeichnen würde.« gelte (Elias 1981: 3). Die gewundene 
Formulierung zeigt schon: auch Elias hat keine klare Antwort auf die 
Frage aller Fragen. Was er immerhin versucht, ist eine Forschungsstrategie 
mittlerer Reichweite zu formulieren. Sie besteht darin, den zu statischen 
und pauschalen Begriff Körper zu vermeiden und stattdessen die an 
den extensionalen Körper gebundenen Prozesse in den Vordergrund zu 
stellen. Der Mensch als solcher, so Elias, sei »ein sich selbst steuernder 
Prozess, der vom Geburt über verschiedene Altersstufen hin zum Tode 
führt« (Elias 1981:12). Stelle man die Frage »wer oder was steuert ei-
gentlich diesen Prozess?« falle die Antwort schwer. Dies liege, so Elias 
daran, dass in jedem Moment am Körper eine Vielzahl heterogener, mit-
einander mehr oder weniger koordinierter »Schichten« von Prozessen 
ablaufen. Man könnte nennen: die Leitung von elektrischen Impulsen 
in Nerven, Verdauung, Stoffwechselprozesse, Atmung, die Herz-Kreis-
lauftätigkeit, die Expression von Genen, sensomotorische Reflexe, eben-
so wie Sexualität, Bewegungen, Singen, Sprechen, Schreiben und schließ-
lich Denken und Handeln. Diese Prozesse zeichnen sich, so Elias, durch 
erhebliche Unterschiede in ihrer Rigidität/Flexibilität aus, im Grad, in 
dem sie willkürlich beeinflussbar, gestaltbar bzw. initiierbar sind. Das rei-
che von autonom bzw. automatisch regulierten Prozessen bis hin zur be-
wussten, durch Lernen und Wissen bewerkstelligten Selbststeuerung. Wir 
haben uns, so Elias, in der dualistischen Logik angewöhnt, dieses Kon-
tinuum von Prozessen zu dichotomisieren und zu substantialisieren – in 
einen Pol »relativ rigider Formen der Selbststeuerung des Organismus« 
(wie etwa die Reflexe, die Verdauung oder der Herzschlag) und einen 
Pol der »flexibelsten und im höchsten Maße durch Erfahrung program-
mierten Formen der Selbststeuerung«. Erstere hätten wir uns angewöhnt 
»körperlich« zu nennen und zweitere »seelisch« oder »geistig«. 

Das ist für Elias eine wenig haltbare Position. Diese Prozesse sind in 
ihrer Gesamtheit in jedem Moment strukturell aufeinander angewiesen: 
»Auch die gelernte Selbststeuerung setzt Körperliches voraus. Sie setzt 
[...] Muskeln und Nervenapparaturen voraus, die von Natur so einge-
richtet sind, dass sie eine durch Lernen erworbenes Muster der Koordina-
tion ermöglichen«; »eine körperliche Apparatur, ein kleiner Bezirk in der 
Großhirnrinde, der natürlich durch unzählige Zwischenverbindungen 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

mit anderen Bezirken zusammenhängt, <wird> durch Lernen so pro-
grammiert, dass von nun an dem Menschen ein in der Erinnerung ge-
speicherter Sprachschatz zur Verfügung steht, und er entsprechend der 
Situation, wie ich es im Moment tue, aus dem ausgespeicherten Sprach-
schatz situationsgerecht bestimmte Sprechmuster auslese, die sich, ohne 
dass ich darüber nachzudenken brauche, in einer höchst differenzierten 
und flexiblen Koordination der Sprechmuskeln umsetzen. Ich brauche 
mir nicht zu sagen: ›um das Wort ›sagen‹ auszusprechen, musst du diese 
Zungen-, Lippen- und Gaumenbewegungen machen‹. Das wird bei mir 
auf Grund der Vorprogrammierung automatisch vollzogen, wenn ich das 
Kommando gebe. Hier haben Sie ein höchst anschauliches Beispiel dafür, 
wie selbst bei der willkürlichen Selbststeuerung des Menschen bestimmte 
körperliche Strukturen eine entscheidende Rolle spielen. Wenn irgend-
eine dieser körperlichen Strukturen verletzt wird, stellen sich Sprechstö-
rungen ein. Zugleich ist das ein gutes Beispiel dafür, dass nicht nur im 
Falle von Körper und Geist, sondern auch in dem von Natur und Kultur 
unser auf simple Polaritäten, auf einen exklusiven begrifflichen Dualis-
mus abgestimmter Sprechstil nicht ausreicht, um den Tatsachen gerecht 
zu werden. [...] Von Natur sind die menschlichen Sprechapparaturen und 
Gehirnzentren auf das Lernen einer Sprache, also auf Kultur abgestimmt. 
Unsere Vorstellung, dass der Mensch Kultur sozusagen gegen seine Na-
tur entwickle, ist ganz falsch, und so auch in Bezug auf den Dualismus 
Körper und Geist.« (Elias 1981: 13 f.) 

Es ist offensichtlich, dass sich Elias ähnlicher Argumente und -Stan-
dards wie Merleau-Ponty bedient. Letztlich schließt auch er sich dem 
Elisabeth/Descartes-Konsens an, in der Körper-/Seele-Diskussion gleich-
zeitig Differenz und Einheit im Auge zu behalten, jedenfalls keine vor-
schnellen Auflösungen vorzunehmen. Auch Elias Umgang mit dem 
Lokalisationsproblem und sein Versuch den substantialistischen Kör-
perbegriff in eine Schichtung von Prozesslogiken zu transformieren, fin-
det bei Merleau-Ponty eine Entsprechung. Das wird besonders deutlich, 
wenn man die Fassung hinzuzieht, die Merleau-Ponty diesem Problem in 
seinem Frühwerk Strukturen des Verhaltens gibt (1976: 240). 

Merleau-Ponty setzt sich hier mit dem Problem der Lokalisation psy-
chischer Funktionen im Gehirn auseinander und kommt zu einer sehr 
differenzierten Position. Es ließen sich sehr wohl Funktionen in dem 
Sinne lokalisieren, dass »bestimmte Teile der nervösen Substanz unent-
behrlich sind für die Aufnahme bestimmter Reize und für die Ausfüh-
rung bestimmter Bewegungen.« (ebd.). Aber zugleich gelte: »Jedes Ge-
biet <spielt> nur eine Rolle [...] im Rahmen der Gesamttätigkeit und [...] 
die verschiedenen Bewegungen, die durch sie gesteuert werden, <ent-
sprechen> eher mehreren qualitativ verschiedenen Funktionsweisen« 
(1976: 240), so dass sich ein unentwirrbares »Geflecht ›horizontaler‹ 
und ›vertikaler‹ Lokalisationen« ergibt. Auch Merleau-Ponty versucht 

KÖRPER ALS MULTIPLE PROZESSUALE WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

hier Paradoxien der Rede von Körper und Geist/Seele prozesslogisch 
zu transformieren, ohne sie auflösen zu können. Sie stellt sich in seiner 
Fassung als eine notgedrungene von der Sache selbst erzwungene Viel-
zahl aufeinander projizierter und aufeinander angewiesener Prozesse in 
wachsenden Differenzierungs-, Komplexitäts-, Emergenzniveaus von mi-
kroskopischen und makroskopischen Ebenen dar. Von »Körper« sprä-
chen wir, weil die Integration auf dem nächsten Niveau »niemals eine 
absolute <ist> und immer wieder <scheitert>« (1976: 243) »Doch das 
bedeutet keine Dualität von Substanzen, oder anders gesagt, die Begriff 
Seele und Körper müssen relativiert werden. Es gibt den Körper als Mas-
se chemischer Bestandteile, die in Wechselwirkung stehen, den Körper als 
Dialektik zwischen dem Lebewesen und seinem biologischen Milieu, den 
Körper als Dialektik zwischen dem sozialen Subjekt und seiner Gruppe, 
und selbst unsere Gewohnheiten bilden alle zusammen eine nicht mit 
Händen zu fassenden Körper für das Ich des jeweiligen Augenblicks. Jede 
dieser Stufen ist Seele für die vorausgehende, Körper für die nachfolgen-
de. Der Körper im Allgemeinen (corps en général) ist eine Gesamtheit 
schon vorgezeichneter Wege und schon ausgebildeter Vermögen, der be-
reits erworbene dialektische Boden, auf dem eine höhere Form von Ge-
staltung vor sich geht, und die Seele ist der Sinn, der sich alsdann eta-
bliert.« (Merleau-Ponty 1976: 244; kursiv jmk). 7

Sowohl Merleau-Ponty wie auch Elias prozessualisieren also das Pro-
blem, ohne aber die so dekonstruierte Körpersemantik und damit schon 
mehrfach angesprochenen Paradoxien ganz abschütteln zu können. Zwar 
lehnen beide einen (Cartesianischen) Dualismus ab, der ja ebenfalls nur 
eine Scheinlösung darstellen würde, aber es bleibt im Grundsatz bei einer 
abgeschwächten, sozusagen aus der Not geborenen Cartesianischen Diffe-
renz (»... das bedeutet keine Dualität von Substanzen, oder anders gesagt, 
die Begriff Seele und Körper müssen relativiert werden ...«). Auch Elias 
Versuch verdeutlicht, wie sehr der Versuch den Paradoxien des Dualis-
mus mit einem konsequenten Prozessbegriff zu entrinnen, dieses Problem 
nur sozusagen in die »Abwärtsrichtung« der »Stufen des Organischen« 
(Plessner) verlagert. Denn für Prozesse gilt prinzipiell: sie mögen zwar an 
»Ausgedehntes«, an Materie gebunden sein, einfach dadurch, dass sie nur 
an ganz bestimmten Körpern und materiellen Strukturen (res extensa im 
Sinne Descartes’) auftreten und nicht freischwebend. Sie gehen aber schon 
als Prozesse in ihrer Qualität nicht darin auf, ausgedehnt zu sein. Ihr Mo-
dus ist die Zeit, sie existieren als Verlauf, als Verhalten von etwas, das die 
Disposition dazu hat. Bereits hier beginnen die Paradoxien der Bewegung, 
wie sie seit der Antike von Autoren wie Zenon festgehalten wurden (vgl. 

7  Im Original der deutschen Übersetzung steht hier übrigens durchweg »Leib« 
statt »Körper«! Auch diese Stelle wäre also nochmals ein gutes Beispiel für 
die Abstrusitäten, in die diese Art der Übersetzung führt.

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

dazu Teil II, Kapitel 2). Und bereits hier beginnen zugleich die Äquivoka-
tionen des Verhältnisses von Körper und Geist. Denn Bewusstsein und 
Denken scheint sich ebenso wie Bewegung ausschließlich im Medium der 
Zeit abzuspielen. Zugleich wissen wir aus unzähligen klinischen und expe-
rimentellen Erfahrungen, dass auch dieses »Vermögen« zur Zeit, das Ge-
dächtnis, mit absoluter Sicherheit an die Intaktheit massiver, ausgedehnter 
(extensionaler) Strukturen unseres Körpers, des Gehirns, gebunden sind. 

Prozesse sind also am extensionalen Körper wahrnehmbar, man kann 
ihr Zustandekommen nachweislich durch Schädigungen der materiel-
len Struktur des Körpers beeinträchtigen, das gilt letztlich auch für das 
(und ihr) Bewusstsein. Sie sind mit naturwissenschaftlichen Mitteln di-
rekt oder indirekt erschließbar (nicht, was, aber doch immerhin, dass je-
mand »denkt«, kann man im Prinzip auch physiologisch dokumentie-
ren). Sie enthalten aber schon in ihren elementaren Formen ein Mehr 
gegenüber bloßer Extensionalität und das ist umso mehr der Fall, je 
komplexer sie werden. Man vergleiche diesbezüglich die Ausschüttung 
von Hormonen, die Veränderung des Mikrobioms und seine Folgen für 
die Stressmodulation, Ovulation und Spermatogenese, den Herzschlag, 
den Verlauf einer Erkältung, das Abrufen einer Erinnerung, eine Bewe-
gung wie »gehen« oder »sprechen« und am anderen Ende der Skala Pro-
zesse des Denkens und Wahrnehmens. Für alle diese Prozesse, auch die, 
die wir als selbstverständlich »körperlich« betrachten, gilt aber: sie sind 
als zeitliche Vorgänge nicht wie Organe ausgedehnt, selbst res extensa, 
wie Descartes sagt. In diesem Sinne gewinnt bereits der Herzschlag bzw. 
der Blutkreislauf, das Prozessieren von elektrischen Impulsen, die Aus-
breitung von Hormonen im Körper, das Schwimmen einer Ringelnat-
ter in einem Teich oder die Bewegung des Gehens, von der Elias sagt, 
dass sie zwar ohne Beine nicht möglich sei, aber ihren »Sitz« nicht in 
den Beinen habe, eine sozusagen »spirituelle« Qualität. Es handelt sich 
bei all diesen Bewegungen nicht um »res extensa«, obgleich um wahr-
nehmbare, oder zumindest belegbare und dokumentierbare Vorgänge.8 

8  Dass Descartes und mit ihm die Naturwissenschaften, manche dieser Pro-
zesse ganz »mechanistisch«, also alleine aus Eigenschaften der ausgedehn-
ten Materie heraus »erklären« wollen, und dass das offensichtlich in erheb-
lichem Ausmaß funktioniert, tut dem keinen Abbruch. Gerade die (Erfolgs-)
Geschichte der naturwissenschaftlichen Erkenntnis belegt, dass die Reich-
weite dieser Erklärungen immer auf eine bestimmte Bezugsebene irgendwo 
im Mittelbereich zwischen Mikro- und Makrokosmos beschränkt bleiben. 
Sie weisen stets eine unbefragte Voraussetzung oder Randbedingung des 
Nicht-Verstandenen auf, das sich mit jeder neuen Einsicht/Erklärung nur 
verschiebt, bis hin zu der Frage, was denn eigentlich »Materie« und »Aus-
dehnung« ihrerseits bedeuten. Letztlich werden diese Begriffe in der moder-
nen Physik ihrerseits prozessualisiert. Nie war die eingestandene Verwirrung 
bei den gesellschaftlich eigentlich für die Klärung dieser Fragen Zuständigen 

KÖRPER ALS MULTIPLE PROZESSUALE WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Wir erzeugen ständig neues Wissen. Unsere Körper beinhalten eine un-
fassbar differenzierte und deshalb labile Komplexion und Koordination 
heterogener Prozess. Sie geben in ihrer Funktionsweise insgesamt nach 
wie vor Rätsel auf, in allen Wissenschaften. Das Sehen ist bis heute nicht 
verstanden, von in jüngster Zeit entdeckten Phänomenen, wie etwa epi-
genetischen Prozessen oder Prozessen der Veränderung des Mikrobioms 
ganz zu schweigen. 

Sowohl Elias wie Merleau-Ponty tragen – ebenfalls nicht paradoxiefrei 
– einer nicht auflösbaren immanenten Heterogenität des Körpers Rech-
nung, die jedes »ich bin mein Körper« zugleich relativiert wie bestätigt. 
Ohne den Körper im engeren Sinne eines materiell ausgedehnten Etwas 
hätte ich keine Beziehung zu diesen Prozessen, wären diese selbst und zu-
gleich ihre Wahrnehmung nicht existent. Aber zugleich sind diese, bin ich 
selbst Prozess, etwas, was über die bloße Ausgedehntheit des Körpers hi-
nausgeht. Und umgekehrt: was hat es für einen Sinn, diesem Körper den 
Status eines geheimen Subjekts zuzuschreiben, insofern Prozesse, auf die 
man sich damit beziehen will, ohne mich ablaufen können, aber ich als 
bewusster Prozess durchaus auf sie aufmerksam werden kann oder sie mit 
den Mitteln der Naturwissenschaft erschließen kann? Der Körper wird 
nicht zum Subjekt, weil der Herzschlag ohne mein Zutun betrieben wird, 
und auch nicht, weil es ein ohne Bewusstsein ablaufendes Einspielen kom-
plexer Bewegungsmuster gibt. Man kann lediglich festhalten: es gibt »un-
terschiedliche Weisen des Körpers, Körper zu sein, unterschiedliche Wei-
sen des Bewusstseins, Bewusstsein zu sein.« (Merleau-Ponty 1966: 151). 

Moderne Strategien im Umgang mit  
den Paradoxien der Körperlichkeit

Jeder Prozess an diesem Körper wirft also ein kleines metaphysisches 
Rätsel auf, weil er in der Zeit spielt. Er erfolgt gewissermaßen in den 
Raum hinein, möglicherweise ist er zum Beispiel als Bewegung oder Re-
flex sichtbar, gegebenenfalls ist er sogar durch Messungen seiner Auswir-
kungen erschließbar, seine Ablaufstruktur bestimmbar – aber er ist als 
Ablaufstruktur durchaus nicht im Descartes’schen Sinne »ausgedehnt«. 

hierüber historisch so groß wie heute im Zeitalter zugleich maximaler »Na-
turbeherrschung«. Das zeigt selbst ein oberflächlicher Einblick in die Grund-
lagendiskussionen der Theoretischen Physik (vgl. dazu Hossenfelder 2018). 
Der Übergang von auf empirischer Erfahrung gegründeten naturwissen-
schaftlichen Modellen und Konzepten in der Art der Alchemie oder der Vor-
sokratiker scheint sich nur zu verschieben, aber nicht zu verschwinden, auch 
wenn bei der praktischen Anwendung der naturwissenschaftlichen Modelle 
eindeutig mehr funktioniert als bei den Alchemisten. 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Das trifft auch für Naturprozesse zu, schon deren Wahrnehmung erfor-
dert eine Verankerung im Medium der Zeit, also Gedächtnis. Das könn-
te einen dazu bringen vom »Geist« einer chemischen Reak tion, einer Be-
wegung, einer Wetterveränderung zu sprechen: eine selbst nicht räumlich 
ausgedehnte, sondern zeitliche Struktur mit sichtbaren und messbaren 
Wirkungen auf die »res extensa«, die nicht idiosynkratisch ist, sondern 
die mit dem universalistischen Geltungsanspruch eines »unter bestimm-
baren Bedingungen immer wieder und immer gleich« einhergeht. Auf 
gewisse Weise haben Menschen Funktionen und Prozesse in der Tat als 
solche spiritualisiert. Lehrreich ist hier ein Blick in die ethnologische 
Forschung. Die Punan Bah in Malaysia kennen beispielsweise sieben 
Seelen, die mit jeweils unterschiedlichen Funktionen/Prozessen wie z.B. 
Atmung, Kreislauf, kognitive Funktionen u.a. verknüpft sind (Ingstad/
White 1995: 44). Es scheint, dass wir uns mit Wörtern wie »Seele« oder 
»Geist« schlicht und einfach auf Prozesse beziehen, die am lebenden 
menschlichen Körper sichtbar werden, die aber unmöglich sind, wenn 
der Körper nicht mehr lebt. Ob wir nun sagen, hinter alledem stecke nur 
eine unverstandene extensionale Eigenschaft oder Disposition oder ob 
wir sagen: der Körper enthalte eine unkörperliche Substanz, die sich sei-
ner irgendwie bedient, und die ihn verlässt oder sich auflöst, wenn er tot 
ist, macht im Ergebnis keinen so großen Unterschied. Erklärt oder ver-
standen ist damit so oder so nichts. 

Auch wird deutlich: Intentionalität, Bewusstsein, Wahrnehmung hän-
gen konstitutiv mit dieser Prozessualität zusammen – sie sind selbst In-
begriff von Prozessualität und zugleich das eigentliche Medium der Er-
fahrung von Prozessen. Sie sind in sich zeitlich verfasst, schon in ihren 
»Keimformen« bei Tieren und auf sich selbst anwendbare und rückbe-
ziehbare (»selbstreferentielle«) Prozesse in allen Formen des deklara-
tiven Bewusstseins. Die Zeit sei der »Körper des Geistes« (»corps de 
l’esprit«) schreibt Merleau-Ponty in einem der letzten, von ihm veröf-
fentlichten Texte, dem Vorwort zu »Signes« (Merleau-Ponty 2007: 19; 
dt. Übers. geändert jmk, nicht: Leib!) und greift damit ein bewusst pa-
radoxales Diktum von Paul Valéry auf. Nur durch die Lokalisierung in 
der Zeit kommt es zu einer Simultanität, einem Zugleich des Sukzessi-
ven, Nicht-Gleichzeitigen und damit zu so etwas wie Bedeutung, aber 
auch beispielsweise der Wahrnehmung räumlicher Tiefe. Letztlich lan-
den alle historischen Versuche der Aufklärung von Bewusstsein und 
Sein – Kant, Hegel, Kierkegaard, Husserl, Heidegger – immer bei die-
sem Problem der für sich selbst greifbaren Zeit(erfahrung) und damit 
bei so etwas wie Gedächtnis, aber in einem sehr spezifischen Sinn (vgl. 
dazu Teil II, Kapitel 1). 

Was den »Körper« betrifft, so lässt sich in der modernen » experience 
courante« und zugleich im Sprachgebrauch schlicht ein engeres und ein 
weiteres Verständnis unterscheiden. Der Körper und seine Teile – damit 

MODERNE STRATEGIEN IM UMGANG MIT DEN PARADOXIEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

bezeichnen wir zunächst einfach das, was »sichtbar«, »wahrnehmbar« 
im Sinne einer »res extensa«, einer materiellen Sache, einem Ding ist. 
Das ist ein engerer, deskriptiver, alltagsnaher Begriff von Körper – im 
Sinne von äußerem Aussehen. Selbst im Alltag sind wir es mittlerwei-
le gewohnt, darin ein medizinisches Verständnis einzubeziehen, also das 
Wissen, das wir über andere oder über Technik vermittelt vom Inneren 
dieses Körpers haben. Niemand würde heute mehr daran zweifeln, dass 
die Lunge, die Milz, ja sogar das Gehirn etwas Körperliches ist (für Elias 
war letzteres in den 1980er Jahren noch nicht so eindeutig). Bezeichnen 
wir dieses engere Körperverständnis als Körper1. Der weitere Begriff von 
»Körper«=Körper2 beinhaltet dann diesen Körper1, erweitert um die an 
ihn gebundenen Prozesse und Funktionen, einschließlich seiner Innener-
fahrung, also gilt: Körper2 = »Körper1=cartesianischer Körper + alle Prozesse, die 
an Körper1 gebunden sind«. Wie immer bereits die unzähligen unglaub-
lich komplexen »physiologischen« Prozesse ihre eigene kleine (buchstäb-
lich!) Meta-Physik beinhalten und erst recht dann die »psychischen« und 
»mentalen« Prozesse, das Bewusstsein und der Geist – wir wissen mit Si-
cherheit (und zwar mit Husserl und Descartes!): sie sind an den Körper 
gebunden, von ihm abhängig und können durch Irritationen und Schä-
digungen seiner »res extensa« umgehend gestört, ausgesetzt, unmöglich 
gemacht werden und durch die Behebung solcher Störungen wieder an-
geregt und fortgesetzt werden. Daran gibt es nicht den geringsten Zwei-
fel. Das zeigt die Wahrnehmung und Erfahrung. 

Selbstverständlich ist dieses doppelte Körperverständnis unlogisch. 
Auf der ersten Ebene sind wir Dualisten, wir fassen den Körper – wie 
Descartes als res extensa und müssen explizit oder implizit eine Diffe-
renz körperlicher und nicht-körperlicher Phänomene in Anspruch neh-
men. Auf der zweiten Ebene sind wir Monisten, ohne damit irgendein 
Problem gelöst zu haben. Denn der Monismus ist nur deklaratorisch, 
weil seine Formulierung eine dualistische Beschreibungslogik voraus-
setzt. Daraus ergibt sich ein logisch inkonsistenter, für die Moderne aber 
kennzeichnender Sprachgebrauch, der z.B. in der International Classifi-
cation of Functioning, Disability and Health der World Health Organi-
zation sogar kanonisiert wurde (DIMDI 2005; vgl. Kastl 2017, S. 60). 
In dieser insgesamt additiven, klassifikatorischen und deskriptiven Logik 
(auf gewisse Weise auch eine Form des von Lévi-Strauss beschriebenen 
»wilden Denkens«) verfährt etwa die sogenannte Internationale Klassi-
fikation der Funktionsfähigkeit, Behinderung und Gesundheit (Interna-
tional Classification of Functioning, Disability and Health) der Weltge-
sundheitsorganisation=ICF; DIMDI 2005). Sie bietet eine umfassende 
Taxonomie von Körperstrukturen und Körperfunktionen, als deren 
gleichberechtigte Unterkategorien »mentale Funktionen« und »Struk-
turen des Nervensystems« erscheinen. Im Glossar wird dazu umstands-
los bemerkt: »Körperfunktionen sind die physiologischen Funktionen 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

von Körpersystemen, einschließlich der psychologischen Funktionen. 
›Körper‹ bezieht sich auf den menschlichen Organismus als Ganzen und 
schließt daher das Gehirn ein. Daher sind mentale (oder psychologische) 
Funktionen den Körperfunktionen zugeordnet.« (DIMDI 2005: 146, 
insgesamt dazu Kastl 2017: 60 ff.). Es versteht sich, dass diese rein klas-
sifikatorisch-taxonomische Entscheidung nicht im mindestens irgendeine 
Klärung der Rätsel von Bewusstsein und Körper bzw. Gehirn beinhaltet. 

Das moderne Verständnis von »Körper« bleibt strukturell doppelbö-
dig, ambig (Merleau-Ponty 2000, S. 337). An die Stelle der ontologischen 
Substanzen Descartes tritt nur ein Körperbegriff mit doppeltem Boden, 
an die Stelle eines erklärten »großen« Dualismus ein »kleiner« Dualis-
mus von Körper1 und Körper2, der sich noch dazu über zwei logische Ebe-
nen (Typen) hinweg erstreckt. Aber es entspricht der »experience couran-
te« des modernen Bewusstseins so zu denken, auch Merleau-Ponty und 
 Elias können sich dem nicht entziehen. Das Bewusstsein gehört dann in 
einem weiteren Sinne zum »Körper«, sei an ihn »gebunden«. Der Vorteil 
dieses vorsichtigen Begriffs der »Körperbindung« liegt immerhin darin, 
dass man sich dem Erkenntnisstand aller wissenschaftlichen Disziplinen 
gegenüber offen hält, vielleicht sich für einen zukünftigen wirklichen Mo-
nismus offen hält, ohne die Cartesianische Differenz zu leugnen. Die un-
ser Erkenntnisvermögen herausfordernde, aber (für es) irreduzible Diffe-
renz von Materie (»res extensa«) und der Erfahrung der Prozessualität 
lebender, bewusster und kommunikativer Prozesse wird man so selbstver-
ständlich nicht los. Man kann das aber anerkennen, auch ohne das auf 
alle Ewigkeit ontologisieren und substantialisieren zu wollen. 

Merleau-Pontys Teil-Rehabilitation des Cartesianismus

Jede »Wiederkehr des Körpers« ist also, das zeigt die Erfahrung, im-
mer auch von einem anderen Wiedergänger begleitet, nämlich den alten 
 Descartes’schen Fragen und Kategorien. Die Diskussionen, die  Descartes 
und Elisabeth von der Pfalz geführt haben, wurden bisher immer nur in 
einer jeweils zeitgenössischen Registratur, Instrumentation und Klang-
sprache wieder aufgenommen und sozusagen »entwickelnd variiert« 
(Schönberg). Die Auflösung und Entsubstantialisierung des Körpers in 
Prozesse löst weder in der Elias’schen noch in der Merleau-Pontyschen 
Spielart das grundlegende Problem der Rede des Körpers. Die Substanz 
seiner »res extensa« subsistiert und zwar hartnäckig. Das zeigt sich da-
ran, dass beide dann umgehend doch nicht vermeiden können, wieder 
in dem widersprüchlichen Sinne von »Körper« sprechen, den sie zu-
gleich kritisieren. Es zeigt nur: die Kategorie ist vertrackt, wir sind nicht 
schlauer als Elisabeth und René Descartes. Wir wiederholen nur ihre 

MERLEAU-PONTYS TEIL-REHABILITATION DES CARTESIANISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Problemstellung unter dem äußerst provisorischen Dach eines erweiter-
ten Körperbegriffs. An der Aktualität der Descartes’schen Problemfor-
mulierung, Körper und Geist »zugleich als eine einzige Sache und sie zu-
sammen als zwei Sachen zu begreifen« hat sich seit dem 28. Juni 1643 
nicht das Geringste verändert. Nur dass wir unser Spiel nun überwie-
gend mit einem doppelten Boden im Körperbegriff statt mit einem Dua-
lismus der Substanzen bestreiten. Das braucht man nicht zu kritisieren. 
Es ist Ausdruck eines epistemologischen Notstandes. Aber es zwingt, wie 
Nietzsche, Plessner, Merleau-Ponty und Elias jeweils auf ihre Weise vor-
schlagen, zu einem umsichtigen, eher deskriptiven und zurückhaltenden 
Umgang mit der Körperkategorie.

Das ist wichtig, und es ist wichtig, dass sich die Soziologie daran auf 
einem dem philosophischen und naturwissenschaftlichen Wissensstand 
entsprechenden Niveau beteiligt. Die von den Bedürfnissen des allfäl-
ligen Wissenschaftsmarketing so gerne inszenierten »Umstürze«, »Pa-
radigmenwechsel« und »Turns« haben sich in Wirklichkeit gerade bei 
diesem Thema bislang nicht ereignet. Damit ist nach nur zwei Jahrtau-
senden Diskussion auch für die nächste Zeit nicht zu rechnen und auch 
die Soziologie sollte sich hier ein Problembewusstsein unabhängig von 
modischen Theoriekonjunkturen erwerben. Merleau- Ponty hat – entge-
gen mancher gefälligen Darstellung – keineswegs die cartesianischen Di-
chotomien aufgehoben. Dass er auf Kategorien abzielt, die versuchen die 
Einheit (oder zumindest Verflochtenheit) von Körper und Geist betonen, 
besagt lediglich: er ist kein Dualist. Aber Merleau-Ponty bleibt redlicher-
weise wie viele andere Wissenschaftler bei den klassischen dichotomen/
dualen Kategorien, wo sie phänomenologisch und generell mit wissen-
schaftlichen Mitteln nicht auflösbar sind. Ob vorläufig, auf Dauer oder 
aus grundsätzlichen Gründen nicht, kann derzeit niemand wissen. Ich 
werde im Folgenden daher von einer irreduziblen Cartesianischen Dif-
ferenz ausgehen, die phänomenologisch begründet ist, aber keinen Dua-
lismus beinhaltet und auf keine ontologische Überhöhung abzielt, son-
dern sozusagen aus der Not geboren ist. 

Es ist im »Krieg der Fakultäten« (Kant) empirisch, theoretisch und 
wissenschaftspolitisch nicht belanglos, die Tatsache der Körpergebun-
denheit aller kognitiven und sozialen Prozesse anzuerkennen. Aber es 
ist, sobald dies geschehen ist, auch dann nicht informativ zu sagen, der 
Körper würde handeln, wissen, verstehen. Jedes Handeln, Wissen, Verste-
hen ist gewiss körpergebunden und greift ständig auf eine Infrastruktur 
anderer Prozesse an diesem Körper zurück bzw. ist darauf angewiesen, 
dass diese stattfinden. Aber es bleibt trotzdem eine leere Scheinlösung 
zu sagen: es sei »der Körper«, der wisse, handle, verstehe. »Der« Körper 
als einheitliche Zurechnungsinstanz bleibt eine ebenso rätselhafte Grö-
ße wie »die« Seele, »das« Subjekt, »der« Geist oder auch »das« Gehirn. 
So oder so handelt es sich um eine μ  εἰς ἄλλο γένος – um einen 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

unzulässigen Übergang von einer Phänomenebene auf die Begriffsebe-
ne, nur eben: dass der Begriff nicht die mindeste Erklärungskraft hat. 

Wenn die Tatsache der Körperbindung auch des Wissens, Handelns 
und Verstehen einmal anerkannt ist, besteht kein Grund, nicht in ei-
nem anspruchslosen, eher deskriptivem Sinn bei Wörtern wie »Mensch«, 
»Akteur«, »Subjekt«, vielleicht sogar »Seele« und »Geist« zu bleiben, 
»ich« und »du« und »sie« und »er« zu sagen. Es kommt eher darauf an, 
die im jeweiligen Fall für das konkrete Forschungsinteresse im Vorder-
grund stehenden Prozesse und Prozessebenen möglichst präzis zu benen-
nen. Dass sie körpergebunden sind, ist im Allgemeinen offensichtlich, in 
welchem Sinne genau, ist in den meisten Fällen mehr oder weniger offen 
und selbst ein Forschungsproblem. Es wird im zweiten Teil dieses Tex-
tes die Frage zu stellen sein, welche Prozessebenen für die soziologische 
Strukturtheorie von besonderer Bedeutung sind. Ich hoffe zeigen zu kön-
nen, dass es hier immer auch um Gedächtnis in verschiedenen Formen 
gehen muss, dass auch Gedächtnis in dem beschriebenen Sinne körper-
gebunden ist und welche wichtige Bedeutung in diesem Zusammenhang 
der Motorik und Sensorik zukommt.

MERLEAU-PONTYS TEIL-REHABILITATION DES CARTESIANISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

4. »Chair«

Von da aus können wir nun zum Ausgangspunkt zurückkehren – der 
Kritik von Gurwitsch an Sätzen wie »Ich bin mein Körper«. Das Pro-
blem dieser und ähnlicher Sätze lässt sich jetzt etwas nochmal anders for-
mulieren. Sie reproduzieren semantisch und ihrer bloßen Satzform nach 
ein dualistisches Paradigma, beteuern aber zugleich seine Auflösung. 
»Ich bin mein Körper« – das heißt, ich bin gänzlich? auch? zugleich? die-
ses ausgedehnte Etwas, das du und ich hier in der Mitte der Dinge wahr-
nehmen und dieser Prozess, von dem du und ich Zeuge werden, wenn ich 
diesen Satz ausspreche: »ich bin mein Körper«? Das »bin« markiert ein 
Sein in der ersten Person. Es könnte das Sein im Sinne der Kopula mei-
nen (wie in »ich bin 1,75 m groß« oder »ich bin ein Mann«), ein Merk-
mal unter anderen nennen oder wie in »Ich bin Jörg Michael Kastl« eine 
Identitätsaussage machen. Das »mein« trägt dann aber zur Verwirrung 
bei. »Ich bin Körper« – das könnte heißen: ich bin unter anderem auch 
»Körper«(lich), so wie ich sagen kann: »Ich bin Mensch«, »ich bin Bür-
ger der EU« oder »ich bin Flötist« und es wäre auch kein Widerspruch 
hinzuzufügen: »ich bin Geist«, wenn »Körper« und »Geist« zwei sich 
nicht ausschließende Eigenschaften wären. »Ich bin mein Körper« ist 
aber schon deshalb mehrdeutig, weil ich zweimal, als Subjekt und als 
Objekt eines Besitzes auftauche. 

Zugleich entsteht durch diese Aussage selbst wiederum die phänome-
nologisch irreduzible Differenz eines extensiven Dings und der Zeitlich-
keit eines sichtbaren, aber nicht ausgedehnten Prozesses des Sprechens, 
das sich zu sich selbst verhält. Auch das erfordert keinen Dualismus der 
zwei Substanzen, aber doch die »kleine« Dualität der Cartesianischen 
Differenz, einen Abstand (écart) zwischen einem artikulierenden, pos-
sessiven Ich, das nur in dem Prozess, der verschwindenden Bewegung 
dieser Äußerung in den Raum hinein »ist«, das zugleich den Körper 
als res extensa zu (s)einem Besitz macht, oder ihm gehören will (egal) 
– das aber jedenfalls gerade im Moment des Sprechens ganz offensicht-
lich nicht mit diesem räumlichen Ding, das der Körper auch ist, zusam-
menfällt. 

»Ich bin mein Körper« heißt so: »Ich bin mein Körper, insofern ich 
ihn wahrnehme, ihn erkenne, mich seiner bediene, mich als sprechendes 
Ich ihm gegenüber positioniere und zugleich auch dieser Körper, insofern 
er nicht spricht und nicht ich sagt, sondern ›an ihm‹ (also ist er zugleich 
ein Ding und ich mit ihm); in ihm wirken zugleich anonyme Prozesse, 
von denen ich nichts weiß.« Das muss ich mitmeinen, denn sonst hätte 
ich gerade nichts gesagt und der Begriff »Körper« hätte gar keine Bedeu-
tung. Aber dann sind Satzsubjekt (ich) und Possessivpronomen (mein) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

im selben Zug auch wieder fragwürdig. Man müsste eigentlich hinzufü-
gen: »und zugleich bin ich es nicht«. 

Letztlich habe ich dann nichts anderes gesagt als: ich bin Bewusstsein 
und Körper und das Bewusstsein ist, ich weiß nicht genau wie und was, 
etwas am Körper. Damit: der Körper ist res extensa, aber sein Begriff soll 
selbst diesen Prozess des Sagens »Ich bin mein Körper« und alle anderen 
Prozesse umfassen, die dafür notwendig sind und von denen ich nichts 
weiß. Wir sind also bei jenem weiteren Körperbegriff, ohne den engen 
Körperbegriff aufgeben zu können, weil der erste den letzteren voraus-
setzt. Das alles ist letztlich eine Art und Weise zu sagen: ich weiß eigent-
lich auch nicht genau, wer oder was ich bin. Und wir sind letztlich nur 
wieder bei einer Spielart jenes schon von Elisabeth und Descartes ein-
gekreisten Paradoxes »auf die Erkenntnis der Unterscheidung der See-
le vom Körper zurück<zu>kommen, ungeachtet dessen, dass <wir> ihre 
Vereinigung begriffen haben.« (Descartes 2015: 27). 

Verzichten wir darauf, die Seele, das Bewusstsein zur eigenen Sub-
stanz zu erklären, dann bleibt alles andere aber offen. Wir können un-
möglich behaupten, Denken, Fühlen, Wahrnehmen, Sprechen seien in 
gleicher Weise als »ausgedehnte« massige Materie erfahrbar wie diese 
Arme und Beine, dieser Rumpf und Kopf, den ich selbst und den ande-
re anfassen können. Wir suspendieren das, wir sagen nicht: der Geist sei 
eine andere Substanz. Aber es hilft nichts, auf eine Übertreibung zu ver-
zichten, im Prinzip müssen auch wir mit den Paradoxien Descartes und 
Elisabeths weiterarbeiten, weil im Zentrum der rein deklaratorisch be-
strittenen cartesianischen Dichotomien ein phänomenologisch unauflös-
bares factum brutum steht. 

Wenn ich mein Körper in diesem widersprüchlichen Sinne bin, kann 
ich ebenso gut weiterhin »ich« sagen und von »Bewusstsein« sprechen. 
So weit waren wir schon. Aber es ist vermutlich ergiebiger, die Frage zu 
stellen, was Prozesse wie Wahrnehmung, wie Gedächtnis, was die Struk-
tur unserer Sinnesorgane, die Beschaffenheit unser Motorik im Einzel-
nen zu dem beitragen, was wir »Bewusstsein« und »Geist« nennen. Wir 
haben in the long run wissenschaftlich keine andere Möglichkeit als 
jenes Geflecht von Prozessen, die Elias und Merleau-Ponty benennen, 
Schritt für Schritt aufzuklären und die Mittel und Methoden natur- und 
sozialwissenschaftlicher Forschung, die wir kennen, dafür einzusetzen 
und weiter zu entwickeln. Die Kategorie »Körper« ist als bescheide-
ne deskriptive Kategorie, als letztlich nicht besonders gehaltvolle Gene-
ral-Überschrift nützlich. Einen spezifischen Erkenntniswert hat sie aber 
gerade dann, wenn ich sagen will, letztlich sei alles in weitem Sinne kör-
perlich, nicht.  

Der Satz »Ich bin mein Körper« führt ein Problem vor, aber löst es 
nicht. Nachdem ich ihn ausgesprochen habe, darf ich mit leichten Ak-
zentverschiebungen weitermachen wie zuvor, ich muss noch nicht einmal 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

etwas an der Nomenklatur ändern. Nein, man muss sogar sagen: ich 
darf nichts an der Nomenklatur ändern, wenn ich nicht erreichte Diffe-
renzierungsniveaus und Erkenntnisstände preisgeben möchte. Nach wie 
vor bin ich es, der etwas weiß, nach wie vor ist ein Wissen, von dem ich 
nichts weiß und das nicht propositional ist, nicht ausgesprochen werden 
kann, eben kein Wissen, sondern zum Beispiel eine Fertigkeit oder eine 
noch unklare Vorstellung (vgl. unten Teil II, Kapitel 2). Das steht nicht 
in Widerspruch mit der Generalthese des weiten Körperbegriffs. Doch 
wenn ich sage, es sei der Körper, der etwas weiß, dann verändert das ent-
weder den Begriff des »Wissens« bis zur Unkenntlichkeit oder aber es 
bringt eine Trivialität zum Ausdruck. In einem weiten Verständnis ist je-
des Wissen körpergebunden, Wissen unabhängig von einem Körper ist 
ebenso unmöglich vorstellbar wie Schmitz’ schamanische Leiblichkeit, 
die sich eine »Ausfahrt« vom Körper gönnt (Schmitz 2011: 144). Des-
halb zu sagen, der Körper sei es, der etwas »weiß«, wäre ungefähr so 
sinnvoll, wie wenn man mit der Aussage, es sei der »Körper«, der Nah-
rung, Sauerstoff und Wasser für die Aufrechterhaltung seiner selbst und 
seiner inneren Prozesse nutzbar mache, eine biologische oder medizini-
sche Theorie des Stoffwechsels bestreiten wollte oder mit der Versiche-
rung, es sei der »Körper«, der »sehe«, verstanden hätte, wie »visuelle 
Wahrnehmung« funktioniert. 

Nicht viel anders als mit der Formulierung »ich bin mein Körper« 
steht es im Übrigen mit der Formel »ich habe (m)einen Körper«, von der 
sich Plessners Anthropologie und im Anschluss an ihn Gesa Lindemann 
einen Mehrwert zu versprechen scheinen (z.B. Plessner 2003: 246 ff.; 
1975: 291 ff.; 1976: 56 ff.). Bei genauer Betrachtung kommt allerdings 
auch Plessner, für den die Cartesianische Ambivalenzformel des »den-
kenden Dings« gleichfalls eine große Bedeutung hat, mit der Kombina-
tion beider Formeln nur auf dieselben letztlich schon von Descartes he-
rausgearbeiteten Ambiguitäten. Plessner dichotimisiert mit Körper-Sein 
und Körper-Haben nur ein komplexes und vielgestaltiges Kontinuum 
des polymorphen Bewusstseins von Körperlichkeit auf die abstrakten 
Pole eines »Flowgefühls« (in jedem Hintergrundbewusstsein von Kör-
perlichkeit, z.B. einer automatisierten Bewegung) hier und einem ob-
jektivierenden, instrumentellen Einsatz des Körpers dort. Das ist aber 
eine reine und viel zu grobschlächtige Abstraktion für ein ganzes Kon-
tinuum möglicher Körpererfahrung. Zudem gehen, dazu passend, die 
Begriffe »Sein« und »Haben« ineinander über. Die Aussage »ich habe 
X« lässt sich sprachlich ohne weiteres in den Satz überführen »ich bin 
Besitzer/Eigentümer o.ä. von X« und umgekehrt »Ich bin X« in einen 
Satz des Typs »Ich habe den Namen X/die Eigenschaft X«. Ein Haben 
tangiert immer ein »Sein« und umgekehrt be-stimmt ein Sein darüber, 
was ich verfügbar »habe«. Den Beweis eines systematischen oder mate-
rialen Ertrags dieser eher künstlichen Zuspitzung sind sowohl Plessner 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

wie sich auf ihn berufende Arbeiten schuldig geblieben. Das Körper-Ha-
ben, der Körper als Besitz ist als possessives Moment schon in der For-
mel »ich bin mein Körper« enthalten, und umgekehrt das »Sein« als 
Implika tion in der »Haben«-Formel. Ein Wesen, das seinen Körper hat 
(aber nie völlig), ist auch sein Körper (aber nie völlig) und umgekehrt. 
Das ist nur die Wiederholung einer Tautologie, eine rein analytische Be-
stimmung, die sich schlicht aus der Bedeutung von Körper ergibt, wenn 
damit ein lebendiger, menschlicher, mit Bewusstsein ausgestatteter Kör-
per gemeint ist. In beiden Fällen wären sowohl das Satzsubjekt wie sein 
Prädikat unverständlich, wenn nicht auf beiden Seiten die ganze Ambi-
guität mitgedacht wäre. 

Es gibt keine körperliche vs. geistige Intentionalität

Alles das läuft darauf hinaus, dass es keinen Sinn hat, eine »leibliche« 
oder »körperliche« Intentionalität im Unterschied zu einer Intentiona-
lität zu behaupten, die in irgendeinem Sinne nicht-körperlich wäre. Es 
gibt nur die eine Intentionalität als Bezugspunkt phänomenologischer 
Forschung. Sie ist selbst, wie schon Husserl wusste, jederzeit und insge-
samt körpergebunden, egal, ob es sich um die Bewegung meiner Beine 
geht – ich gehe diese Anhöhe entlang – oder ob ich über die Geheimnis-
se der heiligen Dreifaltigkeit nachdenke. Noch nie hat jemand eine In-
tentionalität jenseits eines Körpers erfahren. Aber genau deshalb ist die 
Subjektivierung des Körperbegriffs sinnlos. Sie weitet nur dessen Un-
schärfe aus, aber sie erweitert die Erkenntnis nicht, gerade nicht in der 
entscheidenden Frage des genauen Zusammenhangs von ausgedehnter 
Materialität des Körpers und der phänomenalen Wirklichkeit. Was die 
Auseinandersetzung von Gurwitsch und Merleau-Ponty betrifft, so ist 
das Ergebnis: man entkommt letztlich einem wie immer »schwachen«, 
»intuitiven« oder »funktionalen« Dualismus nicht, gerade dann, wenn 
man herausfinden will, was das Bewusstsein der Struktur des Körpers 
als res extensa, als Ding, als Organismus sowie anderen nicht-bewussten 
körpergebundenen Prozessen verdankt. Allerdings heißt das nicht, dass 
damit auch – was Gurwitsch nahelegen möchte – die Argumente gegen 
den transzendentalen Konstitutionismus hinfällig wären. Anders gesagt: 
man kann im Bezugssystem eines gemäßigten (funktionalen, methodolo-
gischen, vorläufigen) Dualismus argumentieren und zugleich – wie dies 
Schütz, Merleau-Ponty und Plessner tun – den Ansatz einer transzenden-
talen Phänomenologie und eines damit verbundenen emphatischen Be-
griffs der Konstitution als einer »Produktion« auf sich beruhen lassen. 
Das romantische Körperkonzept bleibt – so könnte man Merleau-Pontys 
Selbstkritik auch verstehen – der transzendentaltheoretischen Idee der 

ES GIBT KEINE KÖRPERLICHE VS. GEISTIGE INTENTIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Konstitution verhaftet, es tauscht nur die Subjekte aus bzw. konstruiert, 
wie bei den russischen Puppen, ein Subjekt im/hinter dem Subjekt. Den 
Körper als ambige Wirklichkeit anzuerkennen, ohne ihm deshalb Kon-
stitutionsleistungen zuzuschreiben, erhellt aber auch eine andere, damit 
zusammenhängende methodologische Sackgasse, nämlich die konstruk-
tivistische. 

Ambiguität und Phänomenalität

Der Körper ist Ding unter Dingen, Bestandteil der dinglichen und da-
mit wahrgenommenen Welt. Zugleich ist er - deswegen – das Medi-
um des Weltzugangs, der Wahrnehmung. Darin liegt die Ambiguität. 
Aber so kommt Merleau-Ponty überhaupt zum Thema des Körpers. 
Sein ursprüngliches Interesse galt dem Primat der Wahrnehmung (Mer-
leau-Ponty 2003), ausgehend von Husserls Auszeichnung der Lebens-
welt als Welt der Wahrnehmung und Wahrnehmung als der Form des Be-
wusstseins, in der sich eine originäre Gegebenheit der Sache herstellt, in 
der etwas »leibhaftig – ›en personne ou dans sa chair‹« (Merleau-Ponty 
2007: 243) erfasst wird. Auf Französisch sagt man auch: »en chair et en 
os« = in Fleisch und Knochen. 

Während in der Phänomenologie der Wahrnehmung immer wieder 
offenbleibt, ob nicht der romantische Körper letztlicher Garant dieser 
Leibhaftigkeit ist, ob es also nur um eine ominöse Verschiebung der 
Subjektposition ginge, bringt Merleau-Ponty später die Ambiguität des 
Körpers selbst direkt in Verbindung mit dem Phänomenalitätsproblem. 
Das »leibhaftige« Gegebensein der Sache erfolgt nicht trotz des ambi-
gen Status des Körpers, sondern durch ihn hindurch, ohne dass es sich 
hierbei um Leistungen, Akte handeln würde. Ich kann das nicht nach 
Belieben unterlassen oder meine Wahrnehmung wie ein Wissen um-
schreiben. Wir schlagen die Augen auf und das lässt uns mit sehen an-
fangen. Wir sind durch den Körper in dieser Struktur ohne Zutun ver-
ortet, in jeder Phase unserer Ontogenese. Die Wahrnehmung, die den 
»Rechtsgrund für alle Konstruktionen des Erkennens« bildet, wie Hus-
serl formuliert, vollzieht sich ohne ein Zutun oder Unterlassen von ei-
nem Ort aus, der durch den Körper bestimmt ist und den Raum, den 
er einnimmt. Der Körper bildet den Nullpunkt meiner Orientierung 
und die Wahrnehmung, das heißt die synästhetische Gesamtheit des-
sen, was ich sehe, höre, rieche, taste usf. und was sofort in Mitleiden-
schaft gezogen ist, wenn die daran beteiligten Organe meines Körpers 
einschließlich des Gehirns eine Schädigung erleiden. Ich nehme von ei-
ner Raumstelle aus wahr, von meinem Körper als Ding ausgehend, und 
durch ihn hindurch – das beinhaltet eine irreduzible Perspektivität jeder 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

Erfahrung. Die Bezogenheit auf eine sichtbare Seite der Dinge geht ein-
her mit einer nicht sichtbaren Rückseite, weil ich eben von hier aus 
wahrnehme, der Würfel ist mir niemals von allen Seiten zugleich gege-
ben, ebenso wie ich meinen Körper selbst deswegen nur unvollständig 
wahrnehmen kann, weil ich aus ihm heraus wahrnehme und nicht jen-
seits von ihm. Auf diese Weise parallelisiert der Autor von Das Sichtba-
re und das Unsichtbare die Erfahrung des Würfels, Inbegriff des geome-
trischen, naturwissenschaftlichen Körpers, des nach Ausdehnung und 
Rauminhalt berechenbaren Dinges, mit der Erfahrung des menschlichen 
Körpers. »Déjà, le cube rassemble en lui des visibilia incompossibles, 
comme mon corps est d’un seul coup corps phénomenal et corps objec-
tif ...« »Bereits ein Würfel schließt in sich nicht zu vereinbarende Sicht-
barkeiten zusammen, so wie mein Körper zugleich phänomenaler Kör-
per und objektiver Körper ist ...« (Merleau-Ponty 1994a: 179; franz. 
179 f.; Übersetzung geändert, jmk). 

Dass das Ding ambig ist, in dem Sinne, dass es, weil ich von hier aus 
sehe = selbst im Raum positioniertes Ding bin, immer eine Seite hat, die 
ich nicht sehe, ist auf diese Weise verzahnt mit dem ambigen Charakter 
meines Körpers. Für ihn gilt einerseits das gleiche (eine Rückseite zu 
haben, die ich nicht sehe, wohl aber die anderen). Aber seine Ambigui-
tät als sehendes (wahrnehmendes, denkendes) Ding trägt zugleich diese 
Ambiguität=(Nicht-)Sichtbarkeit der Dinge. Insofern geht der mensch-
liche Körper über die Verfassung der Dinge hinaus, er tritt zu diesen in 
einen Abstand. Zugleich bleibt er aber in den Augen Merleau-Pontys 
als materielle Struktur, »durch seine Ontogenese direkt mit den Din-
gen« vereinigt (ebd.: 179). Er wird wiederum von ihnen getragen: »Wir 
sagen also, dass unser Körper ein Sein mit zwei Seiten ist, auf der einen 
Seite ist er Ding unter Dingen, und auf der anderen sieht und berührt 
er sie; [...] er <vereinigt> in sich diese beiden Bereiche. Seine doppelte 
Zugehörigkeit zur Ordnung des ›Objekts‹ und des ›Subjekts‹ enthüllt 
uns unerwartete Beziehungen zwischen diesen beiden Ordnungen. [...] 
Er unterrichtet uns darüber, dass ein Bezug den anderen hervorruft. 
Denn ist der Körper Ding unter Dingen, dann ist er das in einem stär-
keren und tieferen Sinn wie sie: er ist, sagen wir, ein Teil von ihnen/aus 
ihnen <il en est>, das heißt aber, dass er sich von ihnen abhebt und sich 
auf diese Weise von ihnen löst. [...] Er ist nicht einfach nur faktisch ge-
sehenes Ding (ich sehe nicht meinen Rücken), er ist grundsätzlich (de 
iure) sichtbar.[...] Umgekehrt, wenn er berührt und sieht, so liegen die 
sichtbaren Dinge nicht als Objekte vor ihm: sie sind um ihn herum [...], 
sie sind in ihm [...] Er kann sie nur deshalb sehen und berühren, weil 
er – verwandt mit ihnen und als solcher selber sichtbar und berührbar 
– sein eigenes Sein als Mittel benutzt, um an ihrem Sein teilzunehmen 
[...] weil also der Körper zur Ordnung der Dinge gehört, so wie die 
Welt universelles Fleisch ist.« (ebd.: 180 f./franz. 180 f., Übersetzung 

AMBIGUITÄT UND PHÄNOMENALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

geändert jmk).1 Von daher kann Merleau-Ponty unbefangen formulie-
ren, das Auge sei ein »Computer des Seins« ( Sartre 1968: 218), oder 
ein »Computer der Welt, die die Gabe des Sichtbaren haben, wie man 
von einem inspirierten Menschen sagt, er habe die Gabe der Sprache« 
(Merleau-Ponty 1984b: 18 f.), eine Formulierung, die jemand wie Her-
mann Schmitz perhorreszieren würde.

Dass die Dinge und komplementär zu ihnen der menschliche Kör-
per sichtbar und tastbar sind, weil sie eine ausgedehnte Masse sind und 
eine Oberfläche haben – das ist nichts weiter als eine Aufnahme klas-
sischer, cartesianischer Merkmalsbestimmungen des Körpers: Körper 
haben eine umgrenzte Gestalt, nehmen Raum ein, d, h. sie können sich 
nicht durchdringen, können aber bewegt werden (Descartes 2008: 51). 
Ich kann die Dinge, sowohl als sichtbare wie in ihrer Massivität deswe-
gen erschließen, weil für mich das Gleiche gilt, ihre Oberfläche meiner 
Oberfläche und Massivität Widerstand entgegensetzt und umgekehrt. 
Die Dichte meines Körpers wird zum Medium/Mittel die Dichte der 
Dinge zu erfahren (ebd.: 178; franz. 178). Die wechselseitige Undurch-
dringlichkeit auf der mesoskopischen Ebene ist die Bedingung der Be-
gegnung von Menschen und Dingen. Wie die Dinge habe deshalb auch 
ich, mein Körper, die Anderen ein unzugängliches »Inneres«, eine Tie-
fe/Massivität hinter der Oberfläche des Wahrgenommenen und Wahr-
nehmbaren. Ich bleibe verwiesen auf die mesoskopische Oberfläche und 
kann deren Tiefe nur indirekt, technisch oder kognitiv (über Schluss-
folgerungen) erschließen, wenn ich nicht die Dinge und Menschen zer-
stören will. Aber das ist zugleich Voraussetzung jeder Wahrnehmung – 
dass Wahrnehmendes und Wahrgenommenes in derselben gemeinsamen 
mesoskopischen Realität angesiedelt sind, Oberflächenphänomene sind 
und füreinander bleiben. Sie treten – durchaus auch in einem physika-
lischen Sinne – in Kontakt zueinander, als Oberflächen, zerstören oder 
verändern sich aber nicht wie etwa in einer chemischen Reaktion, son-
dern diese bleiben im und für das Sehen und Tasten, überhaupt in der 
sensorischen Kontaktaufnahme erhalten. Man kann auf sie zurückkom-
men. Eine damit verbundene Implikation, wenn man so will, der Preis 
dafür ist die Opazität einer Tiefe, eines Innenhorizontes der Dinge, und 
das Gewebe der Abschattungen, ein Außenhorizont, der Umstand ei-
ner nur im Prinzip, aber nie gleichzeitig sichtbaren Hinterseite. In einer 

1   Vgl. in variierter Formulierung in Das Auge und der Geist: »Sichtbar und 
beweglich zählt mein Körper zu den Dingen, ist eines von ihnen, er ist dem 
Gewebe verhaftet, und sein Zusammenhalt ist der eines Dings. Da er aber 
sieht und sich bewegt, hält er die Dinge in seinem Umkreis, sie bilden einen 
Anhang oder eine Verlängerung seiner selbst, sind seine Kruste und bilden 
einen Teil seiner vollen Definition, wie auch die Welt aus eben dem Stoff des 
Körpers gemacht ist.« (Merleau-Ponty 1984b: 16 und die folgenden Sei-
ten!).

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Arbeitsnotiz vom Dezember 1960 bringt Merleau-Ponty das, was er 
»Fleisch« (chair) nennt, damit in Verbindung: »Das Fleisch = die Tat-
sache, dass mein Leib passiv-aktiv (sichtbar-sehend) ist, Masse an sich 
und Geste – Das Fleisch der Welt = ihre Horizonthaftigkeit <im Original 
deutsch> (innerer und äußerer Horizont), das das feine Häutchen des 
Sichtbaren zwischen diesen 2 Horizonten umgibt/umhüllt – Das Fleisch 
= die Tatsache, dass das Sichtbare, das ich bin, sehend ist (Blick) oder, 
was auf dasselbe hinausläuft, ein Innen hat + die Tatsache, dass das äu-
ßerlich Sichtbare auch gesehen wird, d.h. eine Fortsetzung hat in den 
Raum meines Körpers, der zu seinem Sein gehört.« (ebd.: 339; franz. 
324 f.; Übersetzung geändert jmk). 

Chair, Fleisch, das Sensible und  
die Generalität des Körpers

Das Konzept des Chair wird fasslicher, wenn man dem engen Konnex 
dieser schwierigen Kategorie mit dem Begriff des »Sensiblen« (sensible) 
Rechnung trägt (Alloa 2017: 66 ff.; 2012). Zu berücksichtigen ist dabei, 
dass das französische Substantiv und Adjektiv »sensible« sowohl dasje-
nige meinen kann, das zu sinnlicher Wahrnehmung fähig ist (empfind-
sam bzw. empfindungsfähig) wie auch was für sinnliche Wahrnehmung 
zugänglich (empfindbar) ist. »Chair« erläutert Merleau-Ponty in einer 
Arbeitsnotiz vom Juni 1960 so: »[...] der Begriff des Fleisches [chair] [...], 
der das Sensible ist im doppelten Sinne des Empfundenen und des Emp-
findenden [au double sens de ce qu’ on sent et ce qui sent]. Das Empfun-
dene = das sinnliche Ding, die sinnliche Welt = das Korrelat meines ak-
tiven Körpers, was ihm ›antwortet‹ – Das Empfindende = ich kann kein 
einziges Sinnliches (sensible) setzen, ohne dass es meinem Fleisch (chair) 
entrissen, meinem Fleisch entnommen wäre; und mein Fleisch ist selbst 
eines der sensiblen <Dinge> (des sensibles), in das sich eine Einschrei-
bung aller anderen (sensiblen Dinge/sensibles) vollzieht, ein sensibler An-
gelpunkt (pivot sensible), an dem alle anderen teilhaben, Schlüssel-Sen-
sibles, dimensionales Sensibles. Mein Körper ist im höchsten Grade das, 
was jedes Ding ist: ein dimensionales Dieses. Er ist das universelle Ding.« 
(Merleau-Ponty 1994 a: 326 f.; franz. 313; Übers. geändert, jmk). Ana-
log dazu ist eine Formulierung aus dem Vorlesungsskript Die Natur von 
1959/1960: »Dieses Ding, das Öffnung zu den Dingen ist, das ihnen 
Teilnahme gewährt oder sie in seinen Kreis einbezieht, ist das Fleisch. 
Und die Dinge der Welt, sofern sie Kern in sich sind, am Fleisch partizi-
pieren, darin eingebettet sind, das ist das Fleisch der Welt, das  Sensible 
(Empfindbare).« (Merleau-Ponty 2000: 303; Über. geändert jmk). In die-
sem Sinne argumentiert Merleau-Ponty in einem der letzten zu Lebzeiten 

CHAIR, FLEISCH, DAS SENSIBLE UND DIE GENERALITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

publizierten Essays (Der Philosoph und sein Schatten). Dort greift er 
Husserls Formulierung vom Körper als Nullpunkt eines Koordinaten-
systems auf, betont, dass der Körper mit der sichtbaren Welt verschränkt 
sei und spitzt das zu: »Seine Fähigkeit bezieht er gerade von daher, dass 
er einen Standort hat, von dem aus er sieht.« – damit sind wir bei der 
Überlegung die dieses Buch eingeleitet hatte! – »Er ist also eine Sache, 
aber eine Sache, der ich innewohne« – der Doppelcharakter des Körpers, 
Ding zu sein und zugleich mehr als ein Ding wird also eine epistemologi-
sche Bedingung und in diesem Sinne weiter: – »Er steht, wenn man will, 
auf seiten des Subjekts, aber ist der Örtlichkeit der Sachen nicht fremd 
...« (Merleau-Ponty 2007: 242). 

Deutlich wird an all diesen Belegen die Nähe, wenn nicht Gleichset-
zung von »chair« zu/mit einem substantivierten »Sensible«(n). Die car-
tesianische Ambiguitätsformel des Körpers wird hier in eine epistemo-
logisch-ontologische Formel überführt: empfindungsfähig (sensible) zu 
sein, also zeitlicher Bezug zu etwas (letztlich: Bewusstsein), setzt voraus 
eine Ausdifferenzierung des Empfindbaren (sensible), also Ding unter 
Dingen zu sein. Zum Dritten ist aber mit dieser Methexis des Sensiblen 
eine Dimension der Allgemeinheit, der »Generalität« gegeben. 

»Fleisch«, »Sensible« in diesem Doppelsinn ist gleichbedeutend mit 
jener mesoskopischen Sphäre, in der wir uns zusammen mit den Dingen 
und mit den Wesen (z. B. den Tieren) befinden, die uns jedenfalls so 
ähnlich sind, dass wir sie wahrnehmen und sie ggf. uns. Sie ist auf 
einfache Weise unhintergehbar, Subjekt/Objekt zugleich, Ergebnis eines 
clashs, einer Interaktion von sensiblen Strukturen auf verschiedenen 
Ebenen, aber immer mit diesem Doppelsinn. Auf dieser Ebene des 
Wahrnehmbaren (nicht aber seiner Erklärung, Erkenntnis, Ableitung, 
seiner Hintergründe) stellt sich kein ernsthaftes epistemologisches Pro-
blem. Wir haben nicht nur keine Möglichkeit, sondern auch keine Not-
wendigkeit Wahrgenommenes zu bezweifeln, in Frage zu stellen, der 
Welt nicht zu trauen. Wir werden darin jederzeit mit dem Prekären, 
Neuen, Unerwarteten konfrontiert. Es ist also durchaus nicht so, dass 
wir in diesem Gewebe unseres und des Fleischs der Welt in eine Dimen-
sion der prästabilisierten Harmonie eingewoben sind. Wir können dem 
Rechnung tragen und uns manchmal und bis zu einem gewissen Grad 
damit vertraut machen, unsere Schlüsse ziehen. Wir können Erklärun-
gen finden, Zusammenhänge erschließen, zum Ausgangspunkt von Er-
kenntnis und Konstruktion, von Modellen zu machen, deren Triftig-
keit wiederum davon abhängt, ob sie sich in Zukunft in der Dimension 
des Sensiblen, der Wahrnehmung, bewähren. In diesem bescheideneren 
Ausmaß konstruieren wir die Welt. Wir konstruieren sie aber nicht in 
der Weise, dass wir die Realität des Wahrgenommenen selbst die Wahl 
hätten zu konstruieren, zu konstituieren oder so oder anders zu kon-
struieren/zu konstituieren. Vielmehr benötigen wir die Generalität des 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Wahrgenommenen immer von neuem als Ausgangspunkt für jedwede 
Konstruktion. 

Merleau-Ponty sagt wohlgemerkt »Generalität« und nicht etwa 
»Uni versalität«. Universalität erhebt einen nicht einlösbaren Gel tungs-
anspruch auf die gesamte Welt, auch die nicht sichtbare, auf alle, auch 
auf unbekannte Weltregionen. Das setzte eine kosmotheoretische und 
anthropozentrische Position voraus, die sich nicht verträgt mit der 
Erfahrung einer Wahrnehmungssituation als durch einen begrenzten, 
endlichen, strukturell bestimmten Körper definierte Position. Schon 
die Fledermaus hat, wie wir nicht nur von Thomas Nagel wissen, eine 
andere Welt, auch wenn es sehr viele strukturelle Überschneidungsfelder 
mit der unseren gibt. Wir können auch mit Fledermäusen interagieren, 
wie ich aus eigener Erfahrung sagen kann. »Generalität« beinhaltet eine 
in ihrer Reichweite unbestimmte, aber möglicherweise begrenzte und be-
grenzbare Allgemeinheit, sie gilt nicht universell, sondern gattungsbezo-
gen, ist nur »für viele Fälle derselben Art« (so die Auskunft des Dudens) 
zutreffend, bewahrt also immer ein Moment der Kontingenz.

In der Dimension des »Sensible« sind wir bezogen auf eine wahrge-
nommene Welt, unterliegen einer Generalität unseres Körpers und sei-
ner Welt zugleich, weil wir auf gleiche Weise strukturierte Körper und 
Sinnesorgane haben: »Das Sensible ist genau das, was mehr als einen 
Körper heimsucht, ohne sich vom Fleck zu rühren« »dieser Tisch« (und 
man könnte ergänzen: dieser Laut, diese Bewegung, diese Kundgebung 
in ihrer Materialität, diese von uns getragene Bewegungsfolge, dass ich 
das und das jetzt eben sage und du das und das darauf erwiderst) »lastet 
im selben Augenblick auf genau dieselbe Weise auf jedem Blick« (Mer-
leau-Ponty 2007: 20). »Mein Sehen überlagert ein anderes oder sie funk-
tionieren vielmehr gemeinsam und fallen prinzipiell auf dasselbe Sicht-
bare zurück.« (ebd.) »Unsere Blicke <sind> keine Bewusstseinsakte von 
denen jeder einen unveränderlichen Vorrang für sich in Anspruch neh-
men würde, sondern eine Öffnung unseres Fleisches, die sogleich vom 
universellen Fleisch der Welt angefüllt wird« (ebd.: 21) »Das ganze Rät-
sel liegt im Sensiblen, in diesem Fern-Sehen, das uns im privatesten Be-
reich unseres Lebens simultan mit den Andern und mit der Welt sein 
lässt« (ebd.).

Exkurs: Flötenunterricht

Diese »Generalität des Körpers« gewährleistet nicht schon die »Genera-
lität« und schon gar nicht eine »Universalität« des Wissens. Aber sie ist 
der Boden dafür, solche Fragen aufzuwerfen, sich über diese zu verstän-
digen, insofern durch den Körper die Möglichkeit der Sprache entsteht, 

EXKURS: FLÖTENUNTERRICHT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

vor allem aber die Möglichkeit sich auf gemeinsame Wahrnehmungen zu 
beziehen. Durch sie ist sozusagen das uns zugewandte Gesicht der Welt 
immer gemeinsam gesehen, ist das, was die labileren Bedeutungen der 
Sprache ermöglicht, jedes Zeigen und Hören, der Erwerb aller Kultur-
techniken überhaupt möglich, der Grund und Boden, auf dem die labile 
Stabilisierung von Bedeutungen in den Kommunikationen und Interak-
tionen stattfindet. Die Erfahrung der Generalität des Körpers erfolgt täg-
lich und so unbemerkt, dass wir sie nicht bemerken – das Gesicht unserer 
Alltagswelt ist davon ebenso geprägt, wie die Selbstverständlichkeit und 
Verlässlichkeit unser technischen und naturwissenschaftlichen Eingrif-
fe. Dass wir – genügend Geduld vorausgesetzt – über innere Empfindun-
gen sprechen können, sie auf diese Weise aus dem Schleier des Geheimen 
treten können, auch das ist damit gemeint. Das kann man romantisch 
rahmen, man muss es aber nicht. Ich kann – genügend Konzentrations-
bereitschaft vorausgesetzt – mit meinem Querflötenlehrer mich über sub-
tile Empfindungen der Stellung des Kehlkopfes oder der Zungenspit-
ze am Gaumen oder Zahnsaum verständigen, darüber beratschlagen, 
wie ich beim Flötenspiel jene fast unhörbaren Knacklaute vermeide, die 
mein Kehlkopf beim Anstoß der Sechzehntelnoten gelegentlich macht, 
oder darüber, den inneren Luftstrom so zu modulieren, dass ich das Ge-
fühl habe, ihn irgendwo in eine Region des oberen Nasenraums zwi-
schen den Augen zu schicken und dort schwingen zu lassen. Wenn das 
alles nicht funktioniert, kann er mir immer noch vorspielen und sagen: 
»Höre und mache, dass es so klingt.« Das alles geht, ohne, dass ich mich 
in ihn oder in seinen Körper »hineinversetzen« muss oder er in meinen. 
Eine bestimmte Generalität der Körper hat die jahrtausendalte kulturel-
le Praktik des Flötenspiels überhaupt erst ermöglicht. Und diese Gene-
ralität ermöglicht stets von neuem, ein bestimmtes, an eine soziokultu-
relle Region gebundenes kulturelles Ideal eines Flötentons aus der Welt 
des Hörbaren auszudifferenzieren. Dieses kulturelle Ideal hat zugleich 
eine physikalische Seite, ist zugleich Natur, dennoch muss ich es durch 
Nachmachen und Ausprobieren erst mühsam lernen. Zugleich sind uns 
alle die Schmitzschen »Leibesempfindungen« und »-Inseln«, das, was je-
der als Lachen, Freude, Angst, Hunger, Gier, Stress versteht, von vorne 
herein gemeinsam. Sie stehen für Interaktion, Kommunika tion, die In-
terventionen der Anderen, der Kultur stets zur Verfügung und werden 
durch sie ständig aktiviert und artikuliert. Sie bedürfen dieser Artikula-
tion und Aktivierung, aber zugleich ermöglichen sie sie auch: »Das ist 
es, was du gemeint hast« – mit einem bestimmten Glanz der Obertöne, 
einer bestimmten Nuance der Empfindung, oder einem ›richtig‹ gespro-
chenen Laut. Das dient auf allen Ebenen des Zusammenspiels einer In-
terkorporalität als Bezugspunkt – des hoch reflektierten und des selbst-
verständlichen, nicht eigens deklarierten, unthematischen Lernens als 
einer Strukturierung der Motorik. 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Sozialität des Körperschemas

Die Idee des »Fleisches«, der Generalität des »Sensible« beinhaltet also 
aus sich heraus die Relation zu Anderen. Darin liegt geradezu seine Ge-
neralität. Diesen Gedanken entwickelt Merleau-Ponty in allen Varianten 
der Darstellung des Chair-Konzepts (vgl. neben Merleau-Ponty 2007: 
21ff. auch 2000: 305; 1994 a: 185 ff.; 327). Damit hängt auch die Idee 
zusammen, es gebe einen grundlegenden Narzissmus der Wahrnehmung 
des Körpers der Anderen, als Vorbedingung jedes projektiven wie intro-
jizierenden Lernprozesses, beispielsweise von Bewegungen Gesten, Mi-
miken und Lauten, letztlich auch des Sprechens. »Dieser Narzissmus«, 
schreibt Merleau-Ponty, »ist auch Öffnung zur Generalität: Ich erlebe 
die dargebotenen Verhaltensweisen als die meinen und sehe sie durch ein 
Körperschema belebt. Auch hier löst das Fleisch das Problem: weil ich 
wahrnehme, daß der Andere für mich möglich ist als Anderer, der die-
selben Empfindbarkeiten (les mêmes sensibles) wie ich wahrnehme. [...] 
Mein Körperschema wird in die anderen hineinprojiziert und introjiziert 
sie, hat Seinsbeziehungen zu ihnen, sucht die Identifizierung, kommt sich 
wie eins mit ihnen vor, begehrt sie.« Merleau-Ponty spricht in diesem 
Zusammenhang von einem gemeinsamen »Gliederbau der Welt« (mem-
brure du monde) und hält mit Schilder fest: »Das Körperschema hat 
eine libidinöse ... und soziologische Struktur.« (2000: 305). Im Unter-
schied also zu allen konstruktivistischen Konzepten ist für Merleau-Pon-
ty in der Struktur des »Sensible«, d.h. der gemeinsamen »Fleischlichkeit« 
von Welt und der Körper, bereits eine übergreifende Strukturierung ein-
gerichtet, auf die sich alle weiteren sozialen Strukturierungen und Kon-
struktionen jederzeit berufen können. Die kulturellen diakritischen Sys-
teme können immer schon – ganz im Sinne des wilden Denkens – auf die 
in diesem Feld bestehenden Differenzsysteme zurückgreifen oder sie auf 
sich beruhen lassen; so wie jede empirische Sprache auf ein bestimmtes 
schmales Spektrum der phonetischen Möglichkeiten des menschlichen 
Körpers zurückgreift. Dass dies möglich ist und dass wir nicht Farben, 
Laute, Formen, Dinge, Landschaften, Tiere, Pflanzen usw. erst »konstru-
ieren« müssen, macht überhaupt erst jede Konstruktion möglich, entlas-
tet die soziale Praxis von jedem grundsätzlichen cartesianischen Zwei-
fel und sie ermöglicht die umgehende Ausbildung sozialer Struktur, auch 
wenn Beteiligte relativ voraussetzungsfrei und ungedeckt durch sozio-
kulturelle Strukturen (zum Beispiel ohne gemeinsame Sprache) aufein-
ander treffen.

Diese Generalität ist somit gleichermaßen Generalität »unserer« Din-
ge wie »unserer« Körper, aber – da diese auf jene zurückgreifen müssen 
– eben auch unserer jeweiligen sozialen Praktiken der Kultur und der 
Gesellschaft. Die Voraussetzung dafür ist unser gemeinsamer Zugang 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

zur Welt und das bedeutet: »Dieser lebendige Körper da <hat> dieselbe 
Struktur wie der meinige« (Merleau-Ponty 1966: 405). Das ermöglicht 
jeder Generation unmittelbar den Zugang zur Generalität der Kultur 
und der Gesellschaft (fast kommt es zu einem Wortspiel zwischen Gene-
ration und Generalität!). Das Kind, so führt Merleau-Ponty schon in der 
Phänomenologie der Wahrnehmung aus, findet die Kulturgegenstände 
vor »wie von einem anderen Planeten stammende Aerolithen. Es ergreift 
Besitz von ihnen, lernt sich ihrer zu bedienen, wie andere es tun, weil es 
in seinem Körperschema unmittelbar der Entsprechung zwischen dem, 
was es tun sieht, und dem was es selbst tut, versichert ist und so der Ge-
brauchsgegenstand zu einem bestimmten manipulandum, wie der An-
dere zu einem Zentrum menschlichen Handelns sich präzisiert.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 405 f.). 

Diese Figur der Generalität taucht als Intuition bei Merleau-Ponty 
schon am Ende der Phänomenologie der Wahrnehmung auf. Aber sie be-
nötigt die Ausarbeitung einer Theorie der Bewegung und des Ausdrucks-
verhaltens und das heißt die »Inkorporierung« eines dynamischen Struk-
turbegriffs. Dabei wird die Formel der Ambiguität beibehalten, aber der 
romantische Impetus wird neutralisiert und durch eine Art strukturalis-
tischen Impressionismus ersetzt. Den Zielpunkt dieser Entwicklung zeigt 
eine Formulierung aus seinem vorletzten Lebensjahr: »Le corps«, führt 
er in der Vorlesung über die Natur von 1959/60 aus, »est une chose sen-
sible« »Der Körper ist ein sensibles Ding« das heißt: der Körper ist Ding, 
empfindbar = den Sinnen (sens) zugänglich, und zugleich empfindend 
= durch ihn ist die Erfahrung durch die Sinne möglich: »mais dont les 
mouvements forment de soi un système dans le simultané et le successif 
– non seulement une masse individuelle – einmalig – mais 1. une masse 
articulée, un systeme diacritique, 2. et ce système est la clé de voûte du 
monde ou inversement a sa clé de voûte dans le monde et ouvre sur ce 
monde.« »dessen Bewegungen aber von sich aus ein System im Simul-
tanen und im Sukzessiven bilden – nicht nur eine individuelle Masse – 
einmalig – sondern 1. eine artikulierte Masse, ein diakritisches System, 
2. und dieses System ist der Schlussstein der Welt oder umgekehrt hat 
seinen Schlussstein in der Welt und eröffnet die Welt.« (Merleau-Ponty 
2000: 302 dt; 285 franz., Übersetzung geändert, jmk). 

Von der Konstitution zur »Systasis«

Der entscheidende Unterschied gegenüber dem romantischen Kör-
perkonzept wird deutlich. Er besteht in der engen Verknüpfung des 
ambigen Charakters des Körpers und seiner strukturellen Dimension 
(Schema, System, Artikulation, Diakritik). Aber zugleich geht es um 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

die Verbindung einer Vorstellung vom Körper als »massiver Wirklich-
keit« mit zeitlichen, mit Prozess-Kategorien: Simultanität und Sukzes-
sion. Merleau-Ponty spricht von einem »Schlussstein« der Welt. Das ist 
etwas anderes wie die ein weiteres Mal irreführende deutsche Überset-
zung von »clé de vôute« mit dem Wort »Grundlage« glauben machen 
will. Ein Schlussstein ist der letzte Stein in der Mitte eines Gewölbes, 
den man einsetzt und durch den das Gewölbe auf einen Schlag Spann-
kraft und Tragfähigkeit erhält. Aber man kann nicht sagen, dass alle 
anderen Steine daran nicht mitwirken würden, die Entnahme eines 
beliebigen anderen würde das Gewölbe ebenso einstürzen lassen. Im 
Ergebnis heißt das Bild: der Körper wird von der Welt getragen, wie 
umgekehrt die Welt von diesem Körper mit »getragen«, zusammen-
gehalten wird.2 Das heißt einerseits: unsere Welt ist eine menschliche 
Welt: wie sie ist, ist sie nur durch die strukturellen Möglichkeiten unse-
res Körpers. Zugleich aber ist dieser Körper selbst von den »Bausteinen 
der Welt« getragen. Fasst man den Körper so (und das Bewusstsein als 
etwas an ihn Gebundenes), dann wäre dann das nicht mehr der Konsti-
tutionsbegriff der philosophischen Tradition, der Konstitution als Her-
vorbringen, als freie Kreation denkt (Schütz 2009: 255), als Bildung 
eines letztlich imaginativ-vorstellend gedachten Bewusstseins (Kastl 
2001: 135). Es ergibt sich hier vielmehr ein Sinn von »Konstitution« 
als einer »Systasis« = einem Zusammenstehen, Zusammenhalten von 
Struktur(ierung)en, das keinen »Leistungscharakter« hat, nicht aktför-
mig gedacht ist. Das ist nicht eine »Leistung« im Sinn der Bewusstsein-
sphilosophie, der Körper ist nicht »Subjekt«, sondern eine Struktur(ie-
rung) von Struktur(ierung)en. Es handelt sich um eine Gegebenheit, die 
sich einstellt wie eine komplexe chemische Reaktion, wenn die dafür 
nötigen Ingredienzien vorhanden sind oder die belebte Projektion einer 
Camera obscura, wenn alle nötigen strukturellen Parameter gegeben 

2  Das erinnert auch an das wiederholt erwähnte Pascal-Zitat (Merleau- Ponty 
1966: 464), das mit dem Doppelsinn von »comprendre« im Sinne von »ver-
stehen« und »beinhalten« spielt und im Deutschen nicht wiederzugeben ist: 
»Par l’espace, l’univers me comprend et m’engloutit comme un point; par la 
pensée, je le comprends.« »Durch den Raum versteht/beinhaltet das Univer-
sum mich und lässt mich wie einen Punkt verschwinden; durch das Denken 
beinhalte/verstehe ich es <das Universum>« (Pascal 1971: 488, Nr. 348). 
Es ist nicht zufällig auch von Bourdieu in seinen Meditationen (Bourdieu 
2001: 167) bemüht worden, in einem argumentativen Zusammenhang, in 
dem die ontologische Figur des Merleau-Pontyschen »Fleisch« adoptiert 
wird, ohne Merleau-Ponty in diesem Zusammenhang zu nennen. Wie ge-
sagt: wenn Bourdieu Pascal sagt, meint er eigentlich Merleau-Ponty. Die 
Deutung, die Bourdieu dem Pascalzitat gibt, arbeitet fast wörtlich mit den 
Merleau-Pontyschen Formeln der späten Vorlesungen und Das Sichtbare 
und das Unsichtbare. 

VON DER KONSTITUTION ZUR »SYSTASIS«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

sind.3 Der Körper konstituiert nicht die Sachen, sondern durch sei-
ne Struktur, die sich wiederum den Sachen, die durch ihn erschlossen 
sind, mit verdankt, kommt das, was die Sache ausmacht, zusammen. 

Das ist etwas anderes als zu sagen, sie seien sein Produkt, seine Krea-
tion, Ergebnis seiner Synthese. Letztlich ist diese ganze Einsicht un-
spektakulärer, als man denkt. Sie ist auf gewisse Weise schon in Husserls 
Überlegung enthalten »dass Leib und Seele eine eigene Erfahrungsein-
heit bilden und das Seelische vermöge dieser Einheit seine Stelle in 
Raum und Zeit erhält, darin besteht die rechtmäßige ›Naturalisierung‹ 
des Bewusstseins.« (Husserl 1952: 168). Und wenige Zeilen weiter muss 
man nur das »Setzen« tilgen, um nicht weit weg vom »Sensiblen« Mer-
leau-Pontys zu sein: »Die von Anderen gesetzten Dinge sind auch die 
meinen ... dazu gehört die Möglichkeit des Austausches durch Platz-
wechsel, jeder Mensch hat an derselben Raumstelle vom selben Dinge 
›dieselben‹ Erscheinungen – wenn alle, wie wir annehmen können, die 
gleiche Sinnlichkeit haben – und daher objektiviert sich auch der ›An-
blick‹ eines Dinges; jeder hat von derselben Raumstelle bei derselben 
Beleuchtung denselben Anblick, z.B. einer Landschaft.« (Husserl 1952: 
168 f.). Diese Art Objektivität, müsste man jetzt sagen, ist nicht die des 
großen Objekts, eines unverständlichen An-sich, von überall und nir-
gendwo gesehen. Sie stellt sich her, weil sie lokalisiert ist. Es ist nur ein 
kleiner Schritt von dieser Formulierung zu der Einsicht, dass der Kör-
per gleichsam das Fundament einer nicht-konstituierten »Objektivität« 
ist. Der Körper ist deshalb ihr Garant, weil er im selben Sinne »objek-
tiv« ist – Ding, wahrnehmbar, sichtbar, Raum einnehmend und auch 
der Geist ist, wie auch Husserl formulieren kann »verbunden mit sei-
nem Leib«, insofern »gehört <er> zur Natur« (Husserl 1982: 283). Hin-
zu kommt allerdings der entscheidende Stellenwert der Zeitdimension 
(»Der Körper ist ein sensibles Ding, dessen Bewegungen aber von sich 
aus ein System im Simultanen und im Sukzessiven bilden – nicht nur 
eine individuelle Masse – einmalig – sondern 1. eine artikulierte Mas-
se, ein diakritisches System.«). Dieser Verweis auf Bewegung, Simulta-
neität und Sukzession ist auch ein Verweis auf das, was man im mo-
dernen Sinn unter »Gedächtnis« versteht, dieses Thema wird uns im 
zweiten Teil dieses Textes ausführlich beschäftigen. Ohne Zeitmoment 
wäre dieses Zusammenstehen von Strukturen nicht denkbar. Aber auch 
diese Zeitigung ist kein »Machen« eines Körpersubjekts, sondern ein 
strukturierter Vollzug, der an die Strukturiertheit dieses Körperdings ge-
bunden ist, so wie der Herzschlag die zugängliche Seite einer überwäl-
tigend komplexen Verflechtung von Prozessstrukturen und materiellen 
Strukturen darstellt.   

3  Ein beliebtes »Bild« für das menschliche Wahrnehmungsvermögen, das nur 
deswegen schief liegt, weil keine »Bilder« im Spiel sind. 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

»Konstitution« auf diese Weise als »Systasis« von Strukturen zu 
denken, ist dem Subjektbegriff der philosophischen Tradition, aber 
auch dem nachträglich sozialisierten Subjekt der soziologischen Theorie 
fremd. Hier wird Konstitution im Rekurs auf einen Sondermodus 
des Bewusstseins gefasst, seiner Autonomie, dass ich zwar jetzt im 
Moment denken kann, was ich will. Übersehen wird dabei, dass dieser 
Sondermodus auf einer künstlichen und höchstens zeitweise möglichen 
Abschließung beruht. Sie entfaltet in dem Maße eine gewisse Evidenz 
und Resonanz, wie die gesellschaftliche Differenzierung das Privileg 
ermöglicht, in der Illusion einer Sphäre der reinen Logik und Philo-
sophie, der Kontemplation zu leben. Wissenschaftler, Künstler, Philo-
sophen, Intellektuelle finden die Ideologie der reinen Produktion und 
kreativen Hervorbringung plausibel, weil darin ihre Berufsideologie be-
steht. So hat schon Marx seine Analyse des Zustandekommens des »ab-
soluten Geistes«, des »Bewusstseins alleene« (Marx 1981: 32) in der 
Deutschen Ideologie begründet. Freilich ist die Vorstellung der (Auto-)
Poiesis auch in der Sphäre des Technischen, der produzierenden Tätig-
keiten lokalisierbar. Allerdings bereitet es da weniger Mühe zu sehen, 
dass jedes »Machen«, Beschließen, Anfangen nicht absolut ist, sondern 
allenfalls Wahl aus Optionen auf einer Grundlage des Sich-Einlassens, 
Eingelassenen, Vorgegebenen einer Faktizität. Die zeitweise scheinbare 
Selbstbeweglichkeit und »Autopoiesis« des Denkens und Handelns ist 
immer Sonderbedingung und Ergebnis einer einseitigen Perspektivik. 
Selbst der reine Denker, das reine Denken hat eine Lebenswelt, weil ein 
Körper im Spiel ist, »Fleisch vom Fleisch« dieser Welt. Vorausgesetzt 
ist ein an diesen Körper gebundenes existierendes Bewusstsein, das 
»in Wirklichkeit Intentionalität ohne Akte, fungierende Intentionali-
tät ist [...], was uns dazu führt, den Begriff des Subjekts zu verwerfen 
oder aber das Subjekt als Feld zu definieren, als hierarchisches System 
von Strukturen, die durch ein anfängliches es gibt eröffnet werden.« 
(1994a: 302). Das ist aber das genaue Gegenteil von Konstitution wie 
sie Husserl versteht.

Demetaphorisierung des »Fleisches«  
(Arendt, Schütz, Elias, das anthropische Prinzip)

»... genug der Metaphern ...«
(Merleau-Ponty 2000: 286)

Es sollte meines Erachtens darum gehen, das Konzept des Chair trotz 
seiner theologischen Metaphorik so unmetaphorisch und unmytholo-
gisch wie möglich zu interpretieren. In diesem Zusammenhang ist es 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

nützlich nach Querverbindungen und Vergleichen zu anderen Autoren 
zu suchen. Eine direkte Linie führt zu der völlig unspektakulären Re-
zeption Hannah Arendts. Sie greift diese Kategorie in einem ihrer letz-
ten Werke »Vom Leben des Geistes« auf, in dem sie bereits in der Ein-
leitung eine schlichte Rehabilitierung der Erscheinung, des Phänomens 
unternimmt und sich darin auf ein Demokrit-Fragment bezieht, in dem 
es zu einem Streitgespräch zwischen den Sinnen und dem Geist kommt. 
Der Behauptung des Geistes, Sinneswahrnehmungen seien Täuschun-
gen, entgegnen die Sinne: »Armer Verstand, von uns nahmst du die Be-
weisstücke  [pisteis, alles Verläßliche] und willst uns damit niederwer-
fen? [Unser] Fall [wird] dir der Niederwurf.« (zit. bei Arendt 2016: 21). 
Das Verlässliche – das ist die Generalität des Körpers, das chair, von der 
die Kategorien des Geistes in Wirklichkeit abhängig sind – ohne diese 
bricht, so könnte man mit Arendt formulieren, »das gesamte gewohnte 
Bezugs- und Orientierungssystem unseres Denkens zusammen.« (ebd.). 
In Berufung auf Portmann (ebenfalls ein wichtiger Gewährsmann für 
Merleau-Ponty) deklariert sie demgegenüber den »Wert der Oberfläche«. 
Das führe, so Arendt, zu einer »Umkehrung der metaphysischen Hierar-
chie«. Wir leben in einer erscheinenden Welt. Das meint nicht einen on-
tologisch inferioren Status, sondern dass »der Schein untrennbar zu ei-
ner Welt <gehört>, die von dem Doppelgesetz des Erscheinens für eine 
Vielzahl empfindender Wesen regiert wird, deren jedes mit den Fähigkei-
ten der Wahrnehmung begabt ist. Nichts Erscheinendes bietet sich einem 
einzigen Beobachter dar, der es unter allen seinen eigentümlichen Aspek-
ten wahrnehmen könnte. Die Welt erscheint in der Weise des Es-scheint-
mir, je nach der besonderen Perpsektiven, die vom jeweiligen Ort in der 
Welt wie auch den jeweiligen Wahrnehmungsorganen abhängt.« (Arendt 
2016: 47). Individualität und Generalität hängen auf diese Weise gerade 
zusammen: »Wie verschieden und wie individuell wir auch erscheinen 
und wie bewusst wir diese Individualität gewählt haben, so bleibt doch 
immer wahr, dass wir ›im Inneren alle gleich sind‹, unveränderlich, es 
sei denn, dass unsere inneren seelischen und körperlichen Organe nicht 
mehr funktionieren.« (ebd.). Die Quelle jeder wie immer tangentialen 
»Gewissheit« liefert, so Arendt, gerade nicht das Denken und Wissen, 
sondern das »Sensible« (ebd.: 36). Und hier bezieht sie sich ebenso auf 
die Ausdruckstheorie Merleau-Ponty (ebd.: 41) wie auf seine »Philoso-
phie des Fleisches« (ebd. 42). 

Eine weitere Linie, die sich ja ohnehin aus ähnlichen, nämlich bei Hus-
serl vorfindlichen Argumentationsfiguren ableitet, führt auch zu Alfred 
Schütz und seiner »Generalthesis der Reziprozität der Perspektiven«. 
Schütz bezeichnet damit zwei, wie er es nennt, »Idealisierungen«. Zum 
einen ist das die »Idealisierung der Austauschbarkeit der Standpunkte«, 
nämlich die Unterstellung, dass »mein Mitmensch und ich typisch die 
gleichen Erfahrungen von der gemeinsamen Welt machen würden, wenn 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

wir unsere Plätze austauschten, wenn sich also mein Hier in sein Hier 
und sein Hier [...] in mein Hier verwandelte« (Schütz 2003: 152). Zum 
anderen ist das die »Idealisierung der Übereinstimmung der Relevanz-
systeme«. Darunter versteht Schütz die Annahme, dass wir trotz biogra-
fisch bedingter Unterschiede der Relevanzsysteme gemeinsame Gegen-
stände, Gegebenheiten, Geschehnisse auf eine »›empirisch‹ – also für alle 
praktischen Zwecke ausreichend – ›identische‹ Weise deuten« (Schütz 
2003: 153). Diese These sei, so Schütz, die Voraussetzung für eine Welt 
der gemeinsamen Gegenstände und dadurch der wechselseitigen Verstän-
digung. Er nennt als Beispiel einen Vogel im Flug, der trotz des Unter-
schieds »unserer Lage im Raum, unseres Geschlechts, des Alters und der 
Tatsache, dass du den Vogel erlegen willst und ich ihn nur bewundern 
will« der gleiche Vogel sei. Eine Diskus sionslinie deutet sich aus diesen 
Zitaten schon an. Sie soll hier nur angezeigt, nicht weiterverfolgt wer-
den. Die Frage ist, welchen Status der Begriff der »Idealisierung« bzw. 
der »These« hat. Wahrscheinlich würde Merleau-Ponty argumentieren, 
dass diese »Idealisierung« schon der Wahrnehmung selbst praktisch in-
härent, in der interkorporalen und im Rückgriff auf Wahrnehmungs- 
und Differenzschemata fundiert sei und dass es daher einer »These« in 
einem greifbaren Sinn nicht bedürfe. 

Möglicherweise ergibt sich in einem späteren Aufsatz Schützs, in dem 
er sich kritisch mit Husserls Intersubjektivitätstheorie auseinandersetzt, 
eine Akzentverschiebung. Hier macht er geltend, dass Wechselverständ-
nis und Kommunikation eine gemeinsame Umwelt (als soziale Praxis) 
bereits voraussetzen: »Alle Kommunikation, ob es sich um eine soge-
nannte Ausdrucksbewegung, eine Zeigegeste oder den Gebrauch visuel-
ler oder akustischer Zeichen handelt, setzt bereits einen äußeren Vorgang 
in eben jener gemeinsamen Umwelt voraus, die nach Husserl erst durch 
die Kommunikation konstituiert werden soll.« (Schütz 2009: 245). Hier 
wäre ein Vergleich des sowohl beim späten Merleau-Ponty wie beim spä-
ten Schütz sich einstellenden Verständnisses sozialer Praxis wichtig, um 
abzuschätzen, welchen Stellenwert im Kontext einer von Schütz inspi-
rierten Wissenssoziologie die von Merleau-Ponty postulierte »Genera-
lität« des Körpers und der Wahrnehmung haben müsste. Man könnte 
argumentieren, dass der Wissens- und Institutionalisierungsbegriff der 
Wissenssoziologie, wie er etwa in Berger/Luckmanns Version der Frei-
tag-/Robinsonade entwickelt wird, die von Merleau-Ponty angezielte 
Generalität immer schon voraussetzt (Kastl 2018: 833). Müssten wir in 
der Situation selbst (nicht im reflexiven Rückblick!) die Referenzen un-
serer Zeigebewegungen, die Gestalt des Vogels, die Bewegungslinie sei-
nes Flugs, die Tatsache und Typik von Lauten und Farben, die Gestalt 
unseres Körpers und von Gesprochenem erst als gemeinsames Wissen 
kon stituieren, würden wir wahrscheinlich nie bei jenen komplexen Pro-
positionssystemen ankommen, die unsere Wissensbestände ausmachen 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

und die in der Tat ohne eine »soziale Konstruktion der Wirklichkeit« im 
Sinne Berger/Luckmanns nicht denkbar sind. 

Auf einer anderen Ebene wäre die Verbindung mit einem Autor wie 
Norbert Elias herzustellen. Auch Elias kommt an einem bestimmten Punkt 
auf die These einer vorauszusetzenden Fraglosigkeit der Welt der Wahr-
nehmung. Allerdings argumentiert er im Unterschied zu Schütz, auch zu 
Merleau-Ponty, unumwunden evolutionstheoretisch und setzt sich dafür 
in der Soziologie einem meist wohlfeilen, aber selten argumentativ kon-
kretisierten »Naturalismus«-Vorwurf aus. Elias argumentiert, die philo-
sophische Vorstellung der grundsätzlichen Fragwürdigkeit einer gemein-
samen Welt beruhe auf der falschen Annahme, die »Erkenntnisfunktionen 
der Menschen« hätten »sich ursprünglich von selbst entwickelt, unabhän-
gig von einer zu erkennenden und anzuerkennenden Welt« (Elias 2001: 
154). Das wäre, wie wenn Menschen gleichsam »nachträglich in eine ih-
nen fremde Welt geraten. Das ist jedoch nichts als eine Fabel. Menschen 
haben sich in einer Welt entwickelt. Ihre kognitiven Funktionen entstan-
den in stetigem Kontakt mit den zu erkennenden Gegenständen. Die Sym-
bolemanzipation, in deren Verlauf gesellschaftliche erworbene Mittel der 
Kommunikation das Übergewicht über die genetisch fixierten Kommuni-
kationswege erlangten, ermöglichte den Menschen die Anpassung ihres 
Urteils und ihres Handelns an eine beinahe unbegrenzte Mannigfaltigkeit 
von Situationen. Die Menschen haben die Welt nicht als Fremdlinge betre-
ten. Subjekt und Objekt sind Teil ein und derselben Welt [...]. Die Katego-
rien, die sie in ihrer Verständigung miteinander verwenden, haben sich in 
ihrer ununterbrochenen Kommunikation mit der nicht-menschlichen Welt 
entwickelt und können sich in ihr weiterentwickeln.« (Elias 2001: 154).

Elias Argumentation ist, und deshalb ist der Naturalismusvorwurf 
verfehlt, an keiner Stelle reduktionistisch. Er betont beispielsweise die 
Gebundenheit der kulturellen Evolution an Symbole und deren Unab-
hängigkeit von genetischen Veränderungen (Elias 2001: 135). Dennoch 
setzt diese kulturelle Evolution eben zugleich eine Kontinuität zur natür-
lichen Evolution voraus. Natur und Kultur sind verflochten. Die mensch-
liche Gesellschaft bleibt zugleich eine Ebene der Natur (ebd.: 135). Na-
türliche und gesellschaftliche Prozesse greifen ineinander (ebd. 148), es 
ist »die organische Struktur der Menschen, die deren Wissen erst mög-
lich macht, genau wie sie die sprachliche Kommunikation und damit 
die Weitergabe von Wissen von Generation zu Generation ermöglicht.« 
(ebd.: 141). Der Symbolgebrauch ist für Elias nicht zu verstehen ohne 
den Rückbezug auf die durch Strukturen des Körpers gesicherte Struk-
turen der Wahrnehmung (ebd. 152 ff.). Dies betrifft ja die Produktion 
und Wahrnehmung von Sprache selbst (ebd. 164 ff.) und zugleich ihre 
Referenz auf eine für uns prinzipiell zugängliche Wahrnehmungsreali-
tät, die selbst Ergebnis eines zugleich natürlichen und kulturellen evo-
lutionären Prozesses ist. Für Elias gibt es deshalb die Möglichkeit einer 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Entwicklung von Wissen hin zu einer wachsenden »Wirklichkeitskon-
gruenz« (ebd.: 174) und in diesem Zusammenhang auch eine Berech-
tigung des naturwissenschaftlichen Weltzugangs (ebd.: 176 ff.). Wissen 
selbst, so Elias, gehört »ontologisch [...] genau wie Sprache zu den Pro-
zessen, die Natur und Kultur oder Gesellschaft miteinander verknüpfen. 
Es ist alles andere als immateriell. Ohne die gesellschaftliche Standardi-
sierung von Lautmustern und die Deponierung ihrer Symbolfunktion im 
Gedächtnisspeicher einer Person würde sich der von uns als Wissen be-
zeichnete Prozess gar nicht vollziehen.« (ebd.: 179). Die Bedingung für 
die Möglichkeit einer wachsenden Wirklichkeitskongruenz des Wissens 
ist für Elias schlicht eine in der evolutionären Entwicklung liegende. Er 
argumentiert in diesem Zusammenhang mit einer Art »anthropischem 
Prinzip«: »Dem philosophischen Zweifel an der Möglichkeit wirklich-
keitskongruenten Wissens widerspricht [...] der Erfolg der menschlichen 
Gattung in ihrem Überlebenskampf. Würden die kognitiven Gaben der 
Menschen ihnen tatsächlich verwehren, die Dinge zu sehen, wie sie in 
Wirklichkeit sind, dann wären die Menschen untergegangen. Die Annah-
me eines angeborenen Defekts, der auf ewig die menschliche Fähigkeit 
zur Erkenntnis der Welt zweifelhaft macht, ist schon an sich unplausibel. 
Die Menschheit wäre ziemlich schnell von der Bildfläche verschwunden, 
wenn sie einen solchen Defekt ausgebildet hätte.« (ebd. 197).

Auch der Vergleich von Merleau-Pontys »chair«-Kategorie mit dieser 
Argumentation Elias wäre ein Thema für sich, das ich hier nur andeuten 
kann. Merleau-Ponty argumentiert selten direkt evolutionstheoretisch, 
wenngleich er – wie seine Vorlesungen zum Naturbegriff zeigen – durch-
aus Bezug auf evolutionstheoretische Begriffe nimmt und sie an keiner 
Stelle grundsätzlich ausschließt. Man könnte vielleicht sagen, beiden Au-
toren sei die implizite Bezugnahme auf ein nicht anthropologisch zu ver-
stehendes »anthropisches Prinzip« (Carter 1974, 2006) eigen, »that, what 
we can expect to observe must be restricted by the conditions necessary 
for our presence as observers.« (Carter 1976: 291). Ursprünglich in ei-
nem astronomisch-kosmologischen Kontext formuliert, wird hier nicht 
anthro pozentrisch argumentiert, sondern es geht um die Annahme, dass 
wir eben nicht von einer »zentralen« Position im Universum ausgehen 
können und sich die Geltung des Prinzip auf jene Weltregion beschränkt, 
die für uns und mit unseren Mitteln erschließbar ist. Das anthropische 
Prinzip ist von seinem Erfinder ausdrücklich nicht »speziesistisch«, auf die 
biologische Gattung »Mensch« begrenzt, sondern strukturell gemeint: es 
bezieht sich auf Beobachter mit hinreichend ähnlichen Erkenntnisstruk-
turen und den ihnen zugänglichen Weltregionen. Beispielsweise wären die 
irdischen Tiere selbstverständlich »unsere Verwandten«.4 

4   Im zweiten Teil werde ich diesen Aspekt des »anthropischen Prinzips«, 
dass Erkenntnis sozusagen eine regionale Bindung hat, im Hinblick auf die 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Merleau-Ponty zitiert zwar gelegentlich Bergsons Ausspruch, un-
ser Körper reiche bis zu den Sternen: »Car si notre corps est la ma-
tière à laquelle notre conscience s’applique, il est coextensif à notre 
con science, il comprend tout ce que nous percevons, il va jusqu’aux 
étoiles.« »Wenn unser Körper die Materie ist, an der unser Bewusstsein 
haftet, er alles enthält, was wir wahrnehmen, dann reicht er bis zu den 
Sternen.«(Bergson 1937: 276 f., Übers. jmk; vgl. z.B. Merleau-Ponty 
2011: 182). Primär und ausdrücklich argumentiert Merleau-Ponty aber 
weder kosmologisch, anthropologisch noch evolutionstheoretisch. Die 
Wirklichkeit, wie wir sie kennen, ist auch für Merleau-Ponty daran ge-
bunden, dass eine mit einem lebendigen Körper unserer Struktur die Au-
gen aufschlägt, hört, tastet, sieht, aber durchaus auch: zählt, misst, Ge-
räte bedient, spricht, mit anderen interagiert und kommuniziert. Wenn 
es so etwas geben wird wie »letzte Menschen«, dann würde mit deren 
Verschwinden auch diese Wirklichkeit verschwinden. Und trotzdem war 
sie deswegen auch im Nachhinein (aus welcher rein imaginären prospek-
tiv-retrospektiven Perspektive auch immer) nicht »subjektiv«. Sondern 
die Menschen wären eine gleichsam »objektive« Möglichkeit eines Sicht-
bar-Seins gewesen, das sich, wie Merleau-Ponty in einer seiner letzten 
Notizen schreibt, »zwar durch den Menschen hindurch realisiert, was 
aber keineswegs Anthropologie ist« (1994: 343). Das hat für ihn eine 
ontologische Dimension, aber es handelt sich um eine »indirekte Onto-
logie« (Merleau-Ponty 1994a: 233; Saint Aubert 2006). Das Sein, um 
das es geht, ist ebenso »Sein für mich/uns« wie gleichzeitig ein Sein »auf 
Abstand«, das seine Opazität bewahrt (Merleau-Ponty 2007: 245). Un-
sere Erfahrung ist nicht das Maß jedes an sich vorstellbaren Seins und 

Frage des Zugangs und der Generalisierbarkeit sozialer Strukturen aufgrei-
fen. Wenn auch soziale Strukturen im Medium der Sichtbarkeit spielen, wird 
diese Frage zu einem Kernproblem sozialwissenschaftlicher Methodik und 
Methodologie. Eine mögliche Antwort darauf gibt m. E. Max Weber. Die 
wissenschaftstheoretische Implikation dessen ist letztlich die Bevorzugung 
von Feld- gegenüber System-Konzepten, weil Feldbegriffe eine räumliche Di-
mension haben, Distanz- und Näherelationen beinhalten. Sie werden des-
halb einem fundamentalen Aspekt der Gesellschaft gerechter, nämlich dass 
Gesellschaft eben von nirgendwo als »großes Objekt« zugänglich ist, son-
dern immer nur von irgendwoher. Die Bourdieusche Soziologie hat in der 
Tat auch in dieser Hinsicht ein Erbe Merleau-Pontys verwaltet, allerdings 
ohne ein wirklich konsequentes Verständnis der Feldlogik – das zeigt sich 
in der unlogischen Wiedereinführung des Terminus des »Objektiven« (vgl. 
Bourdieu/Wacquant 1996: 44). Was die Theorie autopoietischer Systeme 
Niklas Luhmanns betrifft, könnte man fragen, ob sie nicht den heroischen 
Versuch einer Quadratur des Kreises darstellt, nämlich einen Systembegriff 
feldttheoretisch zu konzipieren – was meines Erachtens letztlich gescheitert 
ist und scheitern musste (dazu Kastl 1998; 2001: Kap. III; 2016c).

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

ist dennoch logischerweise koextensiv mit jedem Sein, von wir ein Ver-
ständnis haben können. »Ich bin sicher, dass es Sein gibt«, formuliert 
Merleau-Ponty schon 1947 in einem Text über Metaphysik, »unter der 
Bedingung, dass ich keine andere Art Sein suche, als das Sein-für-mich.« 
(Merleau-Ponty 2000b: 126). Ein Objekt als solches, ein Ding an sich ist 
eine unmögliche und sinnlose Vorstellung: »Ich kann mir nicht einmal 
für einen Augenblick ein Ding an sich vorstellen.« (Merleau-Ponty 2003: 
33), und ebenfalls in einer existentialistischen Registratur (ich meine den 
Situationsbegriff): »Das Ding stellt sich nicht schlechthin als wahr für 
jedes erkennende Wesen dar, sondern als wirklich für jedes Subjekt, das 
meine Wahrnehmungssituation teilt« (ebd.: 36). 

Das »für mich« ist ein »für uns« und unter dem Einfluss der struktur-
theoretischen Wende, wie wir gesehen haben, wird daraus die Figur der 
»Generalität« der Wahrnehmung, des Körpers, des Sensible. Aber die-
se Generalität ist nicht universell, sie bleibt eine regionale Struktur, auf 
den Bereich beschränkt, der für uns auf irgendeine Weise der Wahrneh-
mung zugänglich ist. In dem Sinne, dass es für uns eine unmögliche Op-
tion ist, der Welt nicht zu trauen, stellt sich aber auf diese Weise kein 
epistemologisches Problem in der Art, wie es der Konstitutionismus und 
Kon struktivismus stellen. Hierin liegt eine primordiale Faktizität, in der 
sich durchaus ein existenzialistisches Moment erhalten hat. Descartes 
musste hier noch den Glauben an die Gültigkeit seines Gottesbeweises 
in Anschlag bringen, um abzusichern, dass Gott kein »genius malignus« 
sei, der unsere Sinne mit dem Anblick der Welt nur einem gigantischen 
Betrug ausliefert. Im Ergebnis landet Merleau-Ponty auf diese Weise bei 
einer der Eliasschen durchaus analogen Position, die sich konsequenter-
weise gegenüber natural(istisch)en Argumentationen offen halten muss, 
um konsistent zu bleiben (vgl. dazu den Band »Naturalizing Phenome-
nology«, Petitot u.a. 1999). 

Vor allem der späte Merleau-Ponty, mittlerweile Professor in einer 
der renommiertesten geisteswissenschaftlichen Positionen des Pariser 
 Collège de France wird im Gegensatz zu Elias trotz seiner zahllosen 
materialen Anschlüsse an die Biologie, die Medizin, die Neurologie sei-
ner Zeit diesbezüglich eher zurückhaltender. Zwar teilt er das Anliegen 
 Elias (wie auch Plessners oder Searles) nicht nur die Brüche, sondern 
auch die Kontinuitäten von Natur und Kultur bzw. Gesellschaft in den 
Blick zu bekommen. Aber man kann durchaus auch den Eindruck ge-
winnen, dass sich diese Aufgeschlossenheit im Maße der fortschreiten-
den Positionierung am Collège de France abschwächt. Der pauschale 
Vorwurf einer Ontologie des »großen Objekts« (Merleau-Ponty 1994a: 
32) führt gerade in seiner Pauschalität letztlich wieder hinter die Po-
sitionen der Vorlesungen der 1950er Jahre zurück. Anstatt die Frage 
des Übergangs von Wahrnehmung, Beobachtung, Messung zu Model-
len der Wirklichkeit selbst zum Gegenstand einer Phänomenologie der 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

Naturwissenschaft zu machen, werden letztlich wieder recht traditio-
nell wirkende Frontstellungen bezogen. Das nimmt den kritischen phä-
nomenologischen Positionen und Argumenten Merleau-Pontys gegen-
über geisteswissenschaftlichen und naturwissenschaftlichen Formen des 
»kosmotheoretischen« Szientismus nicht ihr Recht, wo sie denn zutref-
fen. Aber diese Kritik könnte man durchaus auch innerhalb eines natur- 
und sozialwissenschaftlichen methodischen Bezugsrahmens formulieren 
(vgl. etwa Hossenfelder 2018).

So oder so: zu lernen wäre daran, dass es um eine Rehabilitierung 
naturwissenschaftlicher Erfahrung in der Philosophie und der Soziolo-
gie gehen könnte, insofern sie empirisch argumentiert und nicht ihre 
Begriffe, Modelle und Konzepte an die Stelle der Wirklichkeit setzt. Es 
mag ketzerisch klingen. Aber müsste man nicht gerade die Naturwissen-
schaften, ihre auf der Basis des Sichtbaren und gewonnenen Einsichten 
und die darauf beruhenden Möglichkeiten unserer technischen Zivilisa-
tion als Ausdruck und Beleg jenes Strukturzusammenhangs unserer Kör-
per und der Strukturen der Welt ansehen, den Merleau-Ponty mit sei-
ner reichlich theologisch klingenden Formel des »Fleisches vom selben 
Fleisch« im Auge hat? Ich spreche nicht von dem Irrtum, die Modelle 
für die wirkliche Wirklichkeit zu erklären, sondern von dem Umstand, 
dass wir dank der Naturwissenschaften – unabhängig vom Realitäts-
status ihrer Modelle – in beispielloser Weise mit der Welt praktisch um-
gehen können. Das liefe jedenfalls auf eine subversive Fortführung je-
nes Arguments hinaus, mit dem die Phänomenologie der Wahrnehmung 
einsetzt, es gelte zunächst und vor allem zu beschreiben, nicht zu analy-
sieren und nicht zu erklären oder besser gesagt: erst unter Maßgabe der 
Beschreibungen zu erklären und zu analysieren, diese Differenz selbst 
zu beschreiben. Warum nicht? Was sollte gegen diese These sprechen? 

Warum nicht zugestehen, dass in der Einsicht in die Ambiguität 
des Körpers, in der sukzessiven Erarbeitung eines strukturalen Kör-
perkonzepts und der Abkehr Merleau-Pontys von einem romanti-
schen Verständnis von Körper/Leib die Anerkennung einer empirischen 
Dimen sion seiner Erforschung, auch unter Einbeziehung naturwissen-
schaftlicher Zugänge liegt? Das liegt in der Konsequenz seiner eige-
nen Ontologie und in der Konsequenz der von ihm verwendeten Meta-
phern – etwa, wenn er Wahrnehmungsbewusstsein, Zeiterfahrung mit 
dem Herzschlag vergleicht. Es besteht weder für Phänomenologen noch 
erst recht für Soziologen ein Grund naturwissenschaftlichen Erkennt-
nissen, soweit sie sich in einer empirischen Dimension bewegen und 
nicht das Modell an die Stelle der Wirklichkeit gleichsetzen, mit Miss-
trauen zu begegnen. Es wäre absurd anzunehmen, für die Soziologie 
oder die Phänomenologie gäbe es keine fallenden und schweren Körper, 
keine Geometrie, Herzinfarkte, Krebszellen, Embryogenese, keine De-
menz und keine Verwandtschaft des Lebenden. Die natürliche und die 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

soziale Welt ist eine menschliche Welt, weil sie eine durch das Medium 
der Struktur des menschlichen Körpers wahrgenommene Welt ist. Aber 
weil dieser Körper wiederum durch einen ebenso biologischen wie his-
torischen Prozess aus dieser Welt hervorgegangen ist, ist sie auch des-
halb eine intersubjektive, gemeinsame und allgemeine Welt. Sie ist von 
einer Generalität bestimmt, die auch schon ohne das Zutun der Kultur 
und der Kommunikation besteht, die in jedem Moment weiter bestehen-
de und in Anspruch genommene Basis für jede kulturelle Generalität – 
das, was Menschen zusammen herstellen, materiell, technisch, kommu-
nikativ, symbolisch.

Der »objektive«, »dingliche«, »natürliche« Körper, der Körper der 
Anatomen, Biologen und Mediziner ist ebenso Phänomen wie das »leib-
liche Spüren« oder die Wahrnehmung des Körpers im sozialen Alltag. Es 
handelt sich hier nicht um verschiedene Körper, sondern selbstverständ-
lich immer nur um verschiedene Aspekte ein- und desselben Körpers. Die 
Phänomenologie, die Geisteswissenschaften, die Soziologie haben kei-
ne anderen Körper, denen man eigene Namen geben müsste. Es besteht 
keinen Grund an fehlerhaften erkenntnistheoretischen Positionen fest-
zuhalten aus Gründen einer disziplinären »geisteswissenschaftlichen« 
Interessenspolitik, die letztlich die einzige Erklärung für die seltsame 
Persistenz der ideologischen Annahme ist, auch die sichtbare Wirklich-
keit sei Produkt einer Konstitution und Konstruktion einer »autono-
men«, »absoluten« kulturellen Tätigkeit. Es ist vor dem Hintergrund 
dieser ehrwürdigen Tradition ketzerisch einfältig anzunehmen, dass sich 
alle Entwicklungen und Korrekturen unseres Wissens über die Wirklich-
keit (einschließlich dem, was wir als »Kultur« bezeichnen) schlicht auf 
der mesoskopischen Ebene abspielen, auf der wir sie erfahren. Wir ha-
ben keine Veranlassung, geschweige denn die Möglichkeit diese meso-
skopische Ebene zu verlassen. Sie ist die Oberfläche, auf die wir in wech-
selnden Positionen und verschiedenen Perspektiven verlässlich und ganz 
selbstverständlich zurückkommen können, die es uns gestattet auf ih-
rer Grundlage symbolische und kulturelle Ordnungen aufzubauen, die 
offener sind und vieldeutiger. Sie könnten aber nicht einmal anfangen 
(oder: sie könnten mit nichts (etwas) anfangen), wenn sie nicht von vor-
ne herein auf diese Verlässlichkeit des Wahrnehmbaren zurückgreifen 
könnten und ihre Sprachen, Techniken, Infrastrukturen nicht ihre Ba-
sis in den sensomotorischen Strukturen des Körpers hätten. Dass gera-
de »Geisteswissenschaftler« in ihrer Methodologie und ihren Theorien 
abstreiten, was sie in ihrem Alltag als moderne Menschen unentwegt 
praktisch voraussetzen, wenn sie sich in Flugzeuge setzen, sich medizi-
nischen Behandlungen unterziehen, Computer benützen, Hetero- oder 
Homo- oder Bi- oder XY- Sex haben in vollständigem Bewusstsein des 
nur »kon struierten« Charakters von Sex überhaupt oder schlicht: ih-
ren Wahrnehmungen trauen, entbehrt nicht eines Elements der Komik. 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Es ist nicht unphänomenologisch darauf hinzuweisen, dass selbst das 
Licht der Sterne oder das im April 2019 mit großem Aufsehen verbreitete 
erste Bild eines schwarzen Lochs noch zu dieser mesoskopischen Reali-
tät gehört, auch wenn es uns durch komplexe Geräte und Rechenopera-
tionen vermittelt erreicht. Und es ist nicht unphänomenologisch darauf 
hinzuweisen, dass das fahle Licht der Sterne, bis zu dem laut Bergson un-
ser Körper und die von ihm nutzbaren Instrumente reichen sollen (oder 
reicht es einfach nur bis zu uns?), so verlässlich ist, dass auf dieser Grund-
lage selbst die alten Ägypter oder Kelten sein Erscheinen und Verschwin-
den und dessen Ort recht gut berechnen konnten. Diese mesoskopische 
Oberfläche ist durch die Grenzen des Sichtbarwerdens in den Makro- 
und Mikrokosmos hinein begrenzt, also von einer undurchdringlichen, 
undurchschaubaren Opazität und Unbegreiflichkeit umgeben. Aber sie 
ist, weil Ergebnis eines anhaltenden Differenzierungsprozesses, für uns 
das, was wir Wirklichkeit nennen: verlässlich und zwar in gleicher Wei-
se verlässlich für uns alle und doch zugleich offen für neue Entdeckun-
gen und Unerwartetes, für das »Prekäre« (Dewey 1995: 57 ff.). Der Be-
weis dieser Verlässlichkeit liegt gerade in dem, was uns die Natur erlaubt 
mit ihr zu machen, also gerade in dem, was die Sozialwissenschaften im-
mer glaubten als besten Beweis für die kulturelle und menschengemachte 
Konstruiertheit der Welt aufbieten zu können – die Technik und die Ma-
schinen. Aber das stellt die wahren Verhältnisse auf den Kopf. Technik 
ist banalerweise eine Anwendung von Naturerkenntnis, Naturwissen-
schaft. Sie ist zugleich »konstruiert« und nicht-konstituiert; und selbst 
den konstruierten Anteil als nicht-natürlich zu bezeichnen, ist letztlich 
eine willkürliche Bestimmung. Unser Handeln gegenüber der Natur, man 
könnte sagen »unserer Natur« greift nur, bekommt eine Antwort, wenn 
es sich auf deren schon bekannte und noch unbekannte Vorgaben ein-
lässt. Wie und ob das möglich ist, können wir nur immer von neuem wie-
der herausfinden, wenn wir unsere symbolischen Kon strukte in der Welt 
der Wahrnehmung erproben, die ebenso offensichtlich wie opak bleibt, 
auch wenn sich die Horizonte des Offensichtlichen und Opaken stets 
verschieben. Darauf gründet sich jede Kultur. Auch deren immanente 
Strukturen, die Sprache, die sonstigen Symbolsysteme, die sie ausbildet, 
sind angewiesen sind auf die Strukturvorgaben einer nicht konstituier-
ten, schon voreingerichteten Sichtbarkeit und Korporalität. Und deshalb 
ist sie, müsste man mit Elias sagen, selbst ein Aspekt der Evolution, hat 
eine Naturseite. Jede Sprache bildet das Paradigma dafür. »Der ›Geist‹«, 
schreibt schon Karl Marx mit unüberhörbar provozierendem Unterton, 
»hat von vorne herein den Fluch an sich, mit der Materie ›behaftet‹ zu 
sein, die hier in der Form von bewegten Luftschichten, Tönen, kurz der 
Sprache auftritt.« (Marx 1981: 30).

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


133

Metalog

Angenommen, der Zufall, dass Aron Gurwitsch 1973 in Zürich einem 
Herzinfarkt erlag, wäre nicht eingetreten und er hätte in Konstanz sei-
nen Vortrag halten können. Angenommen, er hätte seine Kritik an der 
Körperkonzeption der Phänomenologie der Wahrnehmung so vorgetra-
gen, wie wir das unterstellt haben. Angenommen, er hätte die Gelegen-
heit dazu genützt, auch das eine oder das andere über das persönliche 
Verhältnis zwischen Merleau-Ponty, sich selbst und Schütz zu berichten, 
über das komplexe wechselseitige Verhältnis der theoretischen Entwürfe. 

Hätte er dadurch nicht betont, wie sehr es – bei allen Differenzen – so 
etwas wie ein gemeinsames Milieu gab? Es beruhte historisch auf den 
Erfahrungen der 1930er und 1940er Jahre, der Flucht, dem Exil aus dem 
nationalsozialistischen Deutschland, dem offenen Pariser Milieu, später 
der deutschen Besatzung, dem Ende des Krieges und die Beziehungen 
zwischen dem 2. Exil und dem 1. Exil. Aber es beruhte vor allem auf dem 
mit diesem Geschehen stattfindenden Transfer von Forschungen, Gedan-
ken, Überlegungen, Ideen, die in ihrer disziplinären Vielgestaltigkeit, in 
ihrem philosophischen Anspruch ihresgleichen suchen: Phänomenologie 
(Husserl) im Umschlag zur Ontologie, Gestaltpsychologie und die da-
rauf sich berufende Biologie, Verhaltensforschung, klinische Neurologie 
(Goldstein), Feldtheorie und relativistische Physik, Psychoanalyse und 
strukturalistische Sprachwissenschaft, deutsche, französische, dänische, 
europäische Philosophie, die Anfänge der »existenzialistischen« Philo-
sophie, aber zugleich des Strukturalismus? Ein Labor, in dem, durch die 
politischen Ereignisse noch beschleunigt, plötzlich alle oder doch zumin-
dest ein sehr großer Teil der wissenschaftlichen und geistigen Ingredenzi-
en der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts (und wahrscheinlich auch der 
ersten des 21.) zur Verfügung, und für Experimente und überraschende 
Mischungen bereit standen. Gurwitsch war noch ein Zeitgenosse. 

Wie hätte man sich die Diskussion vorstellen können? Vielleicht hätte 
jemand die Überlegung ins Spiel gebracht, dass das Milieu Merleau-Pon-
tys in den 1950er Jahren zugleich auch das Milieu des aufkommenden 
Strukturalismus war. Daraus hätte die Frage erwachsen können, ob Mer-
leau-Pontys Körperkonzeption, die er Anfang der 1960er-Jahre mit sei-
nem Tod hinterließ, noch dieselbe war, wie die, die Gurwitsch kritisiert 
hatte. Vielleicht hätte jemand problematisieren können, wieviel Carte-
sianismus in der Merleau-Pontyschen Phänomenologie stecke und ob 
die Differenz zum Husserl der Ideen II wirklich so grundlegend sei, wie 
Gurwitsch geneigt war, zu unterstellen. Vielleicht hätte die Frage ge-
stellt werden können, ob nicht Merleau-Pontys Saussure-Rezeption zu 
einem strukturalen Körperkonzept führe, das in gewissen Hinsichten 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134

Gurwitschs Strukturkonzept und seinem Feldbegriff auch wieder ent-
gegenkomme. 

Vielleicht wäre der verwirrende Sachverhalt in den Blick gekommen, 
dass gerade Schütz die von Gurwitsch kritisierten Formulierungen Mer-
leau-Pontys wie »Ich bin mein Körper«, »Meine Hand weiß ...« zu ei-
nem Zeitpunkt zustimmend aufgreift, zu dem sich Merleau-Ponty selbst 
wieder davon distanziert. Vielleicht hätten solche Fragen dazu führen 
können, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten aller drei Autoren in 
der Anknüpfung an den Lebensweltbegriff und in der Bestimmung des 
Verhältnisses von Wissen und Wahrnehmung herauszuarbeiten. Das hät-
te in der Feststellung münden können, dass es womöglich zwischen al-
len dreien ebenso viele Anknüpfungs- wie Differenzpunkte gäbe. Führt 
nicht Merleau-Pontys strukturale Wende in eine veränderte Einschät-
zung des Wissens und umgekehrt Schützs Husserlkritik der ausgehenden 
1950er-Jahre in eine Annäherung an den Merleau-Ponty als Praxistheo-
retiker avant la lettre? Vielleicht hätte jemand die Vermutung ausgespro-
chen, dass Merleau-Ponty und Schütz zueinander notwendig komple-
mentäre Perspektiven verfolgen, wenn sie Wahrnehmung/Bewegung auf 
der einen Seite und das Alltagswissen auf der anderen Seite in den Mit-
telpunkt stellen? Hätte man nicht in Schützs zunehmenden Rekurs auf 
Mead und seine zunehmend energische Zurückweisung des Anspruchs 
der Husserlschen Wende zur Transzendentalphänomenologie und des 
damit verbundenen Konstitutionismus thematisieren können? Immer-
hin hat er das Gurwitsch gegenüber relativ deutlich geäußert. Und hätte 
man das nicht wahrnehmen können, als eine erstaunliche Annäherung 
der Positionen Schützs und Merleau-Pontys? 

Vielleicht wäre dann deutlich geworden, dass es keinen Grund gibt, 
die bevorzugten Themen der beiden Autoren – Wissen hier und die Fer-
tigkeiten des Körpers dort – gegeneinander auszuspielen. Sondern zu ver-
stehen, dass schlechthin jede soziale Praktik das eine wie das andere als 
Struktur voraussetzt und beinhaltet, Doings und Sayings, wie man heute 
sagt. Dass sie in einem komplementären Verhältnis stehen, sich ergänzen 
und spiegeln – denn es gibt Wissen über Fertigkeiten, aber auch Fertig-
keiten des Wissens, wie man sowohl bei Schütz wie bei Merleau-Pon-
ty nachlesen könnte, wenn man nur will. Und wäre es so gewesen, hät-
te vielleicht die Tagung dazu führen können, dass das jahrzehntelange 
Schisma zwischen einer an Schütz und einer an Merleau-Ponty orien-
tierten Sozialphänomenologie und Sozialtheorie gar nicht erst entstan-
den wäre? Vielleicht hätte man sich zwischen Bochum und Kon stanz von 
vorneherein auf eine phänomenologische Sozialtheorie einigen können, 
in der Wissen und körperliche Sensomotorik komplementäre Begriffe 
gewesen wären. Und man hätte erst gar nicht den Umweg über die »ro-
mantischen Körperkonzepte« mitsamt den damit verbundenen Ausru-
fungen von Paradigmenwechseln, Orthodoxien und Dissidenzen nehmen 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


135

müssen. Vielleicht ... vielleicht ... aber dieses Spiel ist natürlich müßig. So 
geht es in der Realität selten zu. 

Festhalten möchte ich nach diesem ersten Durchgang, dass mir die Re-
kapitulation von Gurwitschs Merleau-Ponty-Kritik dabei geholfen hat, 
auf eine Reihe innerer Widersprüche der Phänomenologie der Wahrneh-
mung aufmerksam zu werden. Einiges davon hat Merleau-Ponty selbst 
revidiert. Aber die dominante Rezeption seines Werks, insbesondere in 
der Soziologie, hat bislang davon wenig Notiz genommen. Diese kul-
tiviert bis zum heutigen Tag verschiedene Spielarten des romantischen 
Körperkonzeptes. Ein ironischer Punkt ist dabei der Befund, dass eine Po-
sition, die gemeinhin als eine »Überwindung Descartes’« aufgefasst wird, 
nun in mancher Hinsicht gerade als eine entwickelnde Varia tion einer 
cartesianischen Position gelesen werden muss. Merleau-Ponty argumen-
tiert sicher gegen den Descartes, der zwei füreinander undurchdringliche 
Substanzen nebeneinanderstellt oder der vermeintlichen Selbstdurchsich-
tigkeit des Denkens den Status eines Existenzbeweises zuerkennt. Aber 
er argumentiert mit einem Descartes, der die phänomenologische Irredu-
zibilität der Erfahrung des ausgedehnten Körpers und des Bewusstseins 
darlegt und zugleich eine wechselseitige Durchmischung, Verflechtung 
zum Ausdruck bringt. In dem Maße, wie Merleau-Ponty für sich in An-
spruch nimmt, diese paradoxe Anforderung philosophisch zu gestalten, 
Mischungen, Verflechtungen, Ambiguitäten als (vorläufig) nicht auflös-
bar zu betrachten (ich glaube, dass er das tut), greift er einen »beschei-
denen«, nämlich vorläufigen, »kleinen« Dualismus auf, arbeitet er mit 
einer »Cartesianischen Differenz« weiter. 

Das gewinnt seine Kontur durch die Differenz und Abgrenzung ge-
genüber 

• »großen« (unbescheidenen, anmaßenden) Dualismen, die die Idee 
des »permixtum« letztlich ausschließen und beiden Seiten der 
Dualität zu ontologischen Prinzipien totalisieren (Descartes eigene 
Ontologisierung von res extensa und res cogitans zu »Substanzen«; 
aber auch der Dualismus eines Bergsons);

• einem reduktionistischen, z.B. naturwissenschaftlich artikulierten 
Materialismus, für den es letztlich nur »Materie« gibt;

• einem transzendentalen Idealismus oder Konstitutionismus, der 
letztlich alles in »Geist« verwandelt und insofern auf eine subjekti-
ve Tätigkeit reduziert;

• einem romantischen Konstitutionismus, der den Körper seinerseits 
als eine Art latentes, geheimes, nicht sprechendes Tiefensubjekt, Sub-
jekt hinter dem Subjekt, Geist hinter dem Geist fasst. 

Es gilt im zweiten Teil auch diese Implikationen der letztlich cartesia-
nischen Konzeption des Körpers als sensiblem Ding für das Verständ-
nis des Problems der Struktur in den Sozialwissenschaften im Auge zu 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136

behalten. Dafür haben sich bereits wichtige Motive in Auseinanderset-
zung mit den Themen der Tagung von 1973 angekündigt: das Motiv der 
Generalität des Körpers, gleichbedeutend mit jenem der Wahrnehmung; 
das Motiv der fungierenden Intentionalität und damit einer nicht kon-
stituierten Zeit (Horizontcharakter, Gedächtnis); das Motiv der Bewe-
gung und seines Zusammenhangs zu einer strukturalistischen Konzep-
tion von Sprache. 

Das Thema der Bewegung ist seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert 
und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhundert so etwas wie ein Leitthe-
ma im Spannungsfeld von Philosophie, Biologie, Neurologie geworden. 
Es ist sicher falsch, es in der nachträglichen Rekonstruktion ausschließ-
lich Merleau-Ponty zuzurechnen. Die Idee der relativen Eigenständigkeit 
einer »sensomotorischen Intelligenz« oder auch ihres fließenden Über-
gangs in eine kognitive Intelligenz war damals ein Allgemeinplatz. Sie 
taucht bei ganz verschiedenen Denkern aus ganz verschiedenen Diszipli-
nen, Ländern und Kontexten auf. Ich nenne nur bunt gemischt und völ-
lig beliebig: Bergson, Piaget, Guillaume, Goldstein, Koffka,  Buytendijk, 
Plügge, Lurija, Bernstein, Wygotski, Plessner, Viktor von Weizsäcker 
u.v.a. Hinter jedem dieser Namen öffnet sich zugleich ein jeweiliger dis-
ziplinärer Kosmos anderer Namen. Wer sich darauf einließe, würde eine 
Produktivität und ein Niveau der Forschung und der Fragestellungen 
über die Disziplinen hinweg registrieren, das bis heute nicht abgearbei-
tet und wieder erreicht worden ist.

Gleiches gilt für das Thema der Zeit, der Zeiterfahrung und damit 
auch der unterstellten körpergebundenen Funktion der Zeit beim Men-
schen: das Gedächtnis. Auch dafür stehen die Namen der wichtigsten 
Philosophen des 20. Jahrhunderts: Henri Bergson, Edmund Husserl und 
Martin Heidegger, die Merleau-Ponty alle – explizit und implizit – auf-
greift. Und auch diesbezüglich wird deutlich zu markieren sein, dass 
scheinbar konträre Themen in ein gemeinsames Bezugssystem geraten. 
Denn sowohl Wissen wie auch Bewegung (als empirisch ausgeführte wie 
als Bewegungsdisposition/Fertigkeit) haben konstitutiv etwas mit Zeit 
und Gedächtnis zu tun, sind ohne Zeit und Befähigung zur Zeit nicht zu 
denken. Denn es geht in beiden Fällen um Fragen der Bewahrung und 
Reproduktion von Erfahrung und damit – um Struktur. Und um sozia-
le Struktur, insofern fast nahezu jede menschliche Bewegung eingebettet 
ist in eine soziale Praxis, also in jedem Fall eine Art von Bewegung und 
jedes Wissen in einen sozialen Diskurs, ein Sprechen. 

Vielleicht eine der beeindruckendsten Schilderungen des Zusam-
menhangs von Zeiterfahrung, Bewegung, Sprechen, Struktur und So-
zialität liefert das später auch mit Robert Niro verfilmte Buch »Awa-
kenings« von Oliver Sacks, ein Autor, zu dem ebenfalls – nämlich über 
Namen wie Lurija und Goldstein – Linien von dem vorher angespro-
chenen Milieu hinführen. Sacks schildert darin den Zustand einiger von 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


137

ihm behandelter Patienten, die infolge einer Betroffenheit von der soge-
nannten »europäischen Schlafkrankheit« (Encephalitis Lethargica) in ei-
nen postenzephalytischen Dämmerzustand gerieten, der in einigen Fällen 
jahrzehntelang anhielt. Im Extremfall sitzen davon Betroffene »bewe-
gungslos und sprachlos den ganzen Tag in ihrem Stuhl, zeig(t)en weder 
Bedürfnisse noch Gefühle und geben keinerlei Zeichen von Antrieb und 
Initiative von sich. Sie registrier(t)en das Geschehen um sich herum mit 
völliger Indifferenz. Weder vermittelten noch erlebten sie das Gefühl, le-
bendig zu sein; sie waren unwirklich wie Geister, passiv wie Marionet-
ten (von Economo verglich sie mit erloschenen Vulkanen). Neurologisch 
ausgedrückt, zeigten solche Patienten ›negative‹ Verhaltensstörungen, 
d.h. überhaupt kein Verhalten. Sie waren ontologisch tot, ›schlafend‹.« 
(Sacks 2002: 54).

Natürlich befinden sich solche Patienten nicht in einem sozial leeren 
Raum. Zum einen schildert Sacks hier einen Extrem(end)zustand der 
Erkrankung; solange dieser nicht erreicht ist, verfügen die Betroffenen 
noch über Reste von Bewegungsmöglichkeiten, von kommunikativen 
und kognitiven Fähigkeiten. Zum andern bleiben sie natürlich eingefügt 
in den sozialen Kontext der »totalen Institutionen« (Goffman) ihrer 
Versorgung und die Bemühungen der Angehörigen u.a. Aber die 
Schilderungen Sacks machen deutlich, dass diese Patienten dennoch auf 
gewisse Weise ein soziales schwarzes Loch bilden, um das herum sich 
zwar mannigfache Handlungen und Interaktionen Anderer organisieren, 
von deren Körper aber im Extremfall auf gewisse Weise jede soziale 
Initiative verschluckt wird und von denen selbst keine erkennbare 
Initiative oder Eigenbewegung mehr ausgeht. Dies veränderte sich abrupt 
durch ein Medikament namens L-Dopa. Es führte zu dem titelgebenden 
abrupten und verblüffenden »Awakening« der schwer kranken 
Patienten aus diesem Zustand auch sozialer Dämmerung. Die Patienten 
beginnen wieder sich zu bewegen und zu sprechen, frühere Fähigkeiten, 
Erinnerungen und Wissen kehren zurück bzw. die Fähigkeit sie zu äußern, 
Emotionen können wieder empfunden und ausgedrückt werden und 
damit sind sie wieder in die Lage versetzt, sozial zu interagieren, sich in 
soziale Zusammenhänge einzuklinken und sie mit zu strukturieren und 
von ihnen strukturieren zu lassen. Allerdings blieb diese Wirkung von 
L-Dopa nicht dauerhaft, in vielen Fällen stellten sich mit der Zeit derart 
drastische Nebenwirkungen ein, dass das Medikament wieder abgesetzt 
werden musste. Dennoch illustrieren vielleicht gerade diese Patienten 
Sacks’ am eindrücklichsten die Zusammenhänge, die im Folgenden im 
Mittelpunkt stehen werden: Körper, Bewegung, Sprache, Gedächtnis und 
soziale Struktur. 

Es wird auch nochmals darum gehen, zu rekonstruieren, dass und 
auf welche Weise solche klinischen Zusammenhänge bei Merleau-Ponty 
in den Blick kommen. Immerhin ist ein wichtiger Ausgangspunkt auch 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138

bei ihm eine neurologische Fallgeschichte, nicht von Oliver Sacks, son-
dern von einem seiner kongenialen Vorläufer, Kurt Goldstein. Er wird 
zunächst für Aron Gurwitsch, dann für Merleau-Ponty und später dann 
auch für Alfred Schütz zu einer wichtigen Referenz. Es war, wie ge-
sagt, wiederum Aron Gurwitsch, der Merleau-Ponty mit Goldsteins Fall-
analysen vertraut machte. Es wird zu zeigen sein, dass letztlich auch 
diese Auseinandersetzung maßgeblich dafür wurde, dass Merleau-Pon-
ty die romantischen Aspekte seines Körperkonzepts zunehmend durch 
strukturale Aspekte ersetzt. Dem kam entgegen, dass er bereits beginnt 
in den 1940er Jahren beginnt sich mit dem auseinanderzusetzen, was 
man später Strukturalismus nannte, nämlich mit der Sprachtheorie Fer-
dinand de Saussures. Die Texte der 1950er Jahre kreisen darum, seine 
Themen der Bewegung, der Wahrnehmung, des Körpers und der Zeit im 
Rückgriff auf dessen strukturtheoretische Begrifflichkeiten in Beziehung 
zu setzen. Diese Zusammenhänge werden dann im zweiten Teil genau-
er ausgeleuchtet werden.

*

Aber eines ist schon jetzt deutlich geworden: die Themen, um die es da-
bei gehen wird, sind trotz des Umstandes, dass es ja hier um das Pro blem 
der Struktur in den Sozialwissenschaften gehen soll, nicht in ein enges 
disziplinäres Korsett zu packen. Auch das verdankt sich letztlich dem 
vorher geschilderten, besonderen wissenschaftlichen Milieu des Paris der 
Mitte des letzten Jahrhunderts, für die Gurwitsch und Merleau-Ponty 
stehen. Beide argumentieren letztlich als Philosophen, zugleich doku-
mentieren ihre Biographien und Texte eine disziplinäre Breite und Of-
fenheit, die heute für uns kaum mehr denkbar ist. Merleau-Ponty setzt 
sich in seinen Texten und Vorlesungen mit psychologischen Experimen-
ten, mit der Interpretation klinischer Befunde, mit Sprachtheorie und 
Linguis tik ebenso selbstverständlich auseinander wie mit politischen, 
ethnografischen und ästhetischen Themen. 

Gerade darin lag für Pierre Bourdieu, der ja Anfang der 1950er Jah-
re nicht Soziologie, sondern Philosophie studierte, die Attraktivität des 
Philosophen Merleau-Ponty. Obwohl sich Bourdieus wissenschaftliche 
Laufbahn als eine energische Entfernung vom philosophischen Feld ver-
stehen lässt, hin zu einer demonstrativen und provozierenden Behaup-
tung einer disziplinären Identität als Soziologe, können seinen Texte 
doch andererseits die Sozialisation in diesem Milieu nicht verleugnen. 
Seine Meditationen und theoretischen Texte insgesamt changieren – 
wie auch die Texte Merleau-Pontys – zwischen Empirie, philosophi-
scher Grundlagenreflexion, Einsprengseln naturwissenschaftlicher Er-
kenntnisse und Kulturtheorie, Erfahrungs- und Strukturanalyse. Wer 
das will, kann diesen Autoren je nach Belieben und herausgegriffenem 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


139

Textsegment Naturalismus, Kulturalismus und Strukturalismus zugleich 
zum Vorwurf machen. Dasselbe gilt auch für einen Autor wie Norbert 
Elias, nur dass dieser ausdrücklich erklärt, dass er die derzeitigen Dif-
ferenzierungen der »Menschenwissenschaften«, wie er sagt, für keines-
wegs abschließend beantwortet hält. Die Formel einer Generalität des 
Körpers, in die der erste Teil unser Überlegungen eingemündet ist, und 
zu der so verschiedene Autor/innen wie Merleau-Ponty, Arendt, Elias 
und Schütz etwas beitragen können, fügt sich durchaus in diesen Be-
fund ein. 

Auch Merleau-Ponty beteiligt sich, wie Kant sagt, am »Krieg der Fa-
kultäten«, leistet seinen Teil zur Abgrenzung »seiner« Disziplin, der Phi-
losophie von den Geltungsansprüchen der Einzelwissenschaften, auch 
der Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften von den Naturwissen-
schaften. Aber er verschließt sich vor keinem Modus der Erfahrung der 
Wirklichkeit und arbeitet auch ihre Verwandtschaft und ihre gemeinsa-
me Verankerung heraus. 

Seine Wissenschaftskritik als Philosoph betrifft die Sozial- und Kul-
turwissenschaften gleichberechtigt mit den Naturwissenschaften. Sie ist 
letztlich einfach zu verstehen und besteht darin, nicht die Modelle an die 
Stelle der Erfahrung zu setzen. Gesellschaft und Natur sind das, was wir 
dafür halten, insofern wir ihr durch unsere körperliche Beschaffenheit 
angehören. Ihre Wirklichkeit ist nicht grundsätzlich opak, sondern der 
Wahrnehmung, auch der technisch vermittelten Wahrnehmung zugäng-
lich und deshalb dafür offen, aus ihr ein Wissen zu beziehen. Für dieses 
Wissen gilt aber genau aus demselben Grund: es ist selbst vorläufig, re-
gional und an eine historische Situation gebunden. 

Merleau-Ponty wurde nicht nur seine inhaltliche, sondern auch  seine 
methodische Vieldeutigkeit und Unentschiedenheit vorgeworfen. Sei-
nesgleichen sucht in dieser Hinsicht etwa der Text gewordene Wutaus-
bruch von Maxine Sheets-Johnstone in ihrem 2011 erschienen Buch The 
Primacy of movement. Unter der ironischen Kapitelüberschrift »Mer-
leau-Ponty: A man in search of a method« (Sheets-Johnstone 2011: 237) 
formuliert sie in einem atemberaubenden Stringendo praktisch über 36 
Buchseiten hinweg Frage an Frage, die methodische und inhaltliche Un-
gereimtheiten in Merleau-Pontys Texten in einer wilden Jagd aufstöbern. 
Man merkt diesen Fragen ebenso die große Text- und Sachkenntnis an 
wie eine Art enttäuschte Liebe. Aber vielleicht braucht Merleau-Ponty 
deswegen keine Überlegungen über Methoden anzustellen, weil er alle 
wirklichen Methoden der Wissenschaften letztlich unangegriffen lässt, 
wenn sie denn nur eines beachten: eben nicht die Modelle an die Stel-
le unserer Erfahrung setzen, sondern die Triftigkeit der Modelle immer 
wieder an der Erfahrung zu messen. Darin könnte – auf der Grundla-
ge der Idee der Generalität des Körpers – ein gemeinsames, wie immer 
dann unterschiedlich zu instrumentierendes Leitmotiv für die Natur-, 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140

Sozial- und Kulturwissenschaften liegen. Sheets-Johnstone ist auch wü-
tend, weil Merleau-Ponty unentschieden zwischen »Ontologie und Na-
tur« stehe. Aber möglicherweise ist das, so wie er die Dinge entwirft, 
keine sinnvolle Kritik. 

Wer beispielsweise die Passagen über die relativistische Physik in sei-
nen Vorlesungen zum Naturbegriff liest, sieht eine Position am Werk, 
die im Streit der Fakultäten von allen Seiten eine bestimmte Bescheiden-
heit fordert. Sie besteht hier wie dort darin, im Hinblick auf den jeweili-
gen Gegenstand nicht den Bereich der Erfahrung, der Wahrnehmung zu 
überspringen, sondern ihn stets zu berücksichtigen und zu reflektieren 
und damit die Position des Kosmotheoros in welchen Spielarten auch 
immer zu vermeiden. Merleau-Ponty braucht vielleicht selbst keine Me-
thode, weil er abgesehen von dieser Prämisse keine Methode in Frage 
stellt, die sich in den empirischen Wissenschaften als tragfähig erwiesen 
hat. Und das heißt schlicht: »Eine Theorie, wie solide ihre experimentel-
len Stützen auch sein mögen, kann die Möglichkeit neuer Theorien nicht 
ausschalten« (Merleau-Ponty 2000: 137). Wissen tritt nicht an die Stel-
le der (wie immer technisch vermittelten) Wahrnehmung. Selbst in der 
Physik bleiben die Dialektiken von Wahrnehmung und Wissen in Kraft. 
»Die Idee eines inkarnierten Subjekts ist notwendig, um das Mikroskop 
und die Mikrophysik zu verstehen.« (ebd.: 144; vgl. auch 141 ff.). Das 
physikalische Denken kann nicht von einem Faktizitätskoeffizienten ge-
reinigt werden (ebd.: 137), hält er der Physik entgegen. Die Philosophie, 
die Ontologie (hier die Heideggers) und mit ihr die gesamte »Geisteswis-
senschaft« bekommt dasselbe Argument zu hören: »Une hérmeneutique 
de la facticité ne peut être sans faits.« »Eine Hermeneutik der Faktizität 
kommt nicht ohne Fakten aus.« (Merleau-Ponty 2011: 47). 

Auch der Dialog von Philosophie und Naturwissenschaft (und Sozial-/
Kulturwissenschaften?) bleibt allein deshalb sinnvoll, weil sie sich wech-
selseitig in ihren Vorurteilen und Vereinseitigungen korrigieren können, 
einander wechselseitig »negative Entdeckungen« machen lassen können. 
Am Beispiel: »Wenn das alles stimmt, sieht man, dass die Physik den Sinn 
hat, uns ›negative philosophische Entdeckungen‹ machen zu lassen, in-
dem sie zeigt, dass ›bestimmte Behauptungen, die eine philosophische 
Gültigkeit beanspruchen, in Wirklichkeit keine haben‹ [...] Die Physik 
zerstört bestimmte Vorurteile des philosophischen und nicht-philosophi-
schen Denkens, ohne deshalb eine Philosophie zu sein.« (Merleau-Pon-
ty 2000: 144; das Zitat stammt von London und Bauer). Das wäre im 
Verhältnis der Wissenschaften zueinander zu generalisieren. Allein die-
se Formulierung zeigt: Merleau-Ponty hält auch in seinem Spätwerk an 
einem Positivismus der Phänomenologie fest. Es gibt keine Sicherheit a 
priori mehr, die philosophische Erkenntnis für sich in Anspruch nehmen 
könnte. Aber es gibt im Gegenzug durchaus keinen Anlass, die Einzel-
disziplinen philosophisch unbehelligt zu lassen. 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


141

Auch Merleau-Ponty ist – und vielleicht übertreibt er darin seinen 
Eifer – ein Denker, dem es darum geht, einen Ausgleich zwischen den 
»arroganten Ansprüchen der Schulen« (Kant 1990: 35) herbei zu füh-
ren, die Philosophie eingeschlossen. Dass sich die Wissenschaften wech-
selseitig mit negativen Entdeckungen beschenken können, zeigt – wie 
bei Kant – die Wichtigkeit der Kritik. Nur dass es dabei um eine Kri-
tik in alle Richtungen gehen kann, der Philosophie durch die Wissen-
schaften, der Wissenschaften durch die Philosophie und ganz bestimmt 
der Wissenschaften untereinander. Es geht nicht mehr darum, Geltungs-
ansprüche empirischer Disziplinen auszuschalten (insbesondere nicht 
um eine pauschale geisteswissenschaftliche Kritik an kausaler Erkennt-
nis der Naturwissenschaften), sondern allein um die Überziehung von 
Geltungsansprüchen. »Die Veränderung betrifft also bloß die arrogan-
ten Ansprüche der Schulen, die sich gerne hierin (wie sonst mit Recht in 
vielen anderen Stücken) für die alleinigen Kenner und Aufbewahrer sol-
cher Wahrheiten möchten halten lassen, von denen sie dem Publikum 
nur den Gebrauch mitteilen, den Schlüssel derselben aber für sich be-
halten« (1990: 35), schreibt Kant und ich glaube, dass das – in anderer 
Registrierung und systematischer Einbettung – auch ein Anliegen Mer-
leau-Pontys war. 

Die gemeinsame Grundlage dafür ist vielleicht doch nicht so weit von 
Kant entfernt, wie man vermuten könnte. Die Generalität des Körpers 
bleibt für alle Wissenschaften unhintergehbar, selbst dann noch, wenn 
sie mit Hilfe technischer Strukturen verlängert, transformiert wird. So-
wohl für die Gesellschaft wie für die Natur gilt, sie sind das »worin wir 
sind, als das, womit wir vermischt sind.« (2000: 174). Und auch für die 
Erkenntnis der Gesellschaft gilt dann, was er an einer Stelle über die der 
Natur sagt: »Wie sollte man sich [...] nicht für die Wissenschaft inter-
essieren, wenn man wissen will, was die Natur ist? Wenn die Natur ein 
Umgreifendes ist, kann man sie nicht von Begriffen, nicht von Deduk-
tionen aus denken, sondern man muss sie von der Erfahrung aus den-
ken, und insbesondere von der Erfahrung in ihrer geregeltsten Form, das 
heißt von der Wissenschaft aus. Und man kann sie umso mehr von der 
Wissenschaft aus denken, als diese sich seit fünfzig Jahren nicht mehr 
einfach auf ihren Gegenstand stürzt, ohne sich darüber zu wundern, 
ihn anzutreffen, sondern sich im Gegenteil unaufhörlich um sein Sosein 
kümmert. ›Warum ist die Welt so wie sie ist, warum ist sie nicht etwas 
anderes?‹ ist eine Frage, die seit Anfang des Jahrhunderts auf der Tages-
ordnung steht.« (Merleau-Ponty 2000: 127). Das heißt aber auch: das, 
was wir den Naturwissenschaften verdanken (im positiven wie im ne-
gativen Sinne), die technische Erschließung der Welt, bildet nicht einen 
Gegensatz zu der Idee des Chair, der Generalität des Körpers, unserer 
fleischlichen Verbindung mit der wahrnehmbaren Welt, sondern ist nach-
gerade eine ihrer Ausdrucksformen. Alles in allem: eigentlich braucht 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142

sich Maxine Sheets-Johnstone nicht mehr weiter zu ärgern. Es ist er-
laubt, Merleau-Pontys Aussagen über Sachverhalte zu korrigieren, wo 
wir es heute besser wissen. Dass er über experimentelle Sachverhalte in 
der poetischen Sprache eines Paul Valérys schreibt, ist aber für sich ge-
nommen noch kein Argument dafür, dass er sich irrt.

*

Es gibt eine Charakterisierung der Person Merleau-Pontys durch Sartre 
– distanziert und intim, ironisch und ernsthaft, freundlich und bösartig 
zugleich: »Merleau-Ponty wurde eines Tages auf die Dialektik böse und 
mißhandelte sie. Nicht daß er ihren Ausgangspunkt nicht anerkannt hät-
te; er erklärt in Signes, dass das Positive immer sein Negatives an sich 
hat und umgekehrt: folglich gehen sie in alle Ewigkeiten ineinander über 
[...]. Merleau-Ponty nimmt die Gewohnheit an, jedes Nein so lange zu 
verfolgen, bis er es in ein Ja umschlagen sieht, und jedes Ja so lange, bis 
es sich in ein Nein verwandelt. Er wird in den letzten Jahren in diesem 
Ringlein-du-musst-wandern-Spiel so geschickt, dass er daraus eine veri-
table Methode macht; ich nenne sie: die Umkehrung. Er springt von ei-
nem Gesichtspunkt zum andern über, verneint, bejaht, verwandelt das 
Mehr in ein Weniger und das Weniger in ein Mehr; alles steht zueinan-
der in Gegensatz, und alles ist auch wahr. [...] Kurz, Merleau-Ponty will 
sehr wohl These und Antithese; aber die Synthese lehnt er ab: er beschul-
digt sie, die Dialektik in ein Spiel mit Bauklötzen zu verwandeln.« (Sar-
tre 1968: 215 f.). »Ich fand immer«, bekennt Sartre, »und finde heute 
noch, dass es nur eine Wahrheit gibt [...] Merleau-Ponty [...] fand seine 
Sicherheit in der Vielzahl der Perspektiven: er sah darin die Facetten des 
Seins.« (ebd.: 156).

Ich gebe gerne zu, dass auch ich mit der teilweise enervierenden Unein-
deutigkeit vieler Texte und Argumentationen Merleau-Pontys, seiner wu-
chernden Metaphorik meine liebe Not habe und hatte. Ich versuche gar 
nicht die Anzahl der Seiten zu beziffern, die mir trotz redlicher, teilweise 
jahrelanger Bemühungen vollständig verschlossen blieben – es sind vie-
le. Meine Konsequenz bestand letzten Endes darin, die Vorstellung auf-
zugeben, eine in sich stimmige, immanente philologische Rekonstruk-
tion anzustreben. Ich bemühe mich, so gut ich kann, meine Lesart von 
Merleau-Pontys Texten als eine mögliche Lesart zu begründen. Ich gebe 
deren Selektivität und Kontingenz gerne zu. Mein nicht ganz selbstlo-
ses Motiv liegt wie das jedes Interpreten darin, was ich mit Argumenten 
Merleau-Pontys »anfangen kann«. Wenn aber Sartre und viele andere 
kritische Freunde und Feinde Merleaus Recht haben, wird es anderen 
Lesarten nicht anders gehen. 

METALOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Bewegung und Satzverstehen

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


145

1. Körperschema, Bewegung, Gedächtnis 

Es geht nun darum, den präzisen Umschlagspunkt des romantischen in 
ein strukturales Körperkonzept in den Blick zu bekommen. Ich folge der 
neueren Merleau-Ponty-Rezeption (Saint Aubert, Alloa, Kristensen) da-
rin, ihn in der Anknüpfung an das Konzept des Körperschemas und sei-
ner zunehmenden Akzentuierung und Generalisierung anzusiedeln. Ich 
versuche daher zunächst den Kontext, in dem dieses Konzept in der Phä-
nomenologie der Wahrnehmung auftaucht, zu rekonstruieren und im 
zweiten Schritt einige Aspekte seiner Weiterentwicklung, insbesondere 
in den Vorlesungen von 1953 und 1959/60 zu benennen. Eine wichtige 
Rolle spielt dabei die Erörterung des sogenannten »Fall Schneider«, ei-
ner Patientengeschichte, die Merleau-Ponty aus den Schriften von Kurt 
Goldstein und seinen Mitarbeitern bekannt war.

Der Fall Schneider und Merleau-Pontys Analyse  
der Beziehungen von Wahrnehmung und Motorik

Es war wie gesagt Aron Gurwitsch, der Merleau-Ponty in den 1930er 
Jahre auf die Korrespondenzen von Gestalttheorie und Phänomenolo-
gie hingewiesen hatte und der ihm die Arbeiten Goldsteins und seines 
Umfelds nahegebracht hatte (Gurwitsch/Schütz 1985: 152). Goldstein 
gehörte im amerikanischen Exil zu Gurwitschs und später wohl auch 
zu Schützs engem Freundeskreis. »Ich zweifle daran, ob er <gemeint 
ist: Merleau-Ponty> ohne meinen Einfluß auf die Idee gekommen wäre, 
das psycho-pathologische Material phänomenologisch auszudeuten.«, 
schreibt Gurwitsch am 11.8.1947 an Schütz. Die Bezugnahmen auf Ar-
beiten von Gelb, bei dem Gurwitsch studiert hatte, und Goldstein so-
wie ihres Umfeldes (Benary, Hochheimer) haben eine Schlüsselrolle für 
die Entfaltung von Merleau-Pontys Überlegungen zu Wahrnehmung und 
Motorik in der Phänomenologie der Wahrnehmung. Dies trifft insbeson-
dere für die entscheidende Wendung im Kapitel III des ersten Teils zu so-
wie für die weiteren Kapitel V (Der Körper als geschlechtlich Seiendes) 
und VI (Der Körper als Ausdruck und die Sprache), die in ihrem materia-
len Gehalt ebenfalls von Fallstudien aus diesem Umfeld inspiriert sind. 

Hinter dem »Fall Schneider« steht die Geschichte eines Mannes, den 
Kurt Goldstein während seiner Tätigkeit als Leiter des neurologischen 
Instituts an der Universität Frankfurt behandelt hatte (Hoffmann/Stah-
nisch in Goldstein 2014: XXVII). Wie unzählige andere junge Männer 
hatte Schneider, damals 24 Jahre alt, bereits am Anfang des 1. Weltkriegs 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146

(1915) durch einen Minensplitter eine Kopfverletzung erlitten. Durch sie 
wurden die mittlere und hintere Partie des linken Hinterhauptlappens 
sowie das linke Kleinhirn dauerhaft geschädigt. Die Folge war insbeson-
dere eine schwere »apperzeptive Seelenblindheit«, wie man damals sag-
te. Das beinhaltet die Unfähigkeit trotz unbeeinträchtigter Sehfunktio-
nen optische Gestalten, Gegenstände, Bilder und Symbole zu erkennen. 

Schneider kann beispielsweise keine Geraden, Quadrate, Kreise auf 
rein visuellem Weg mehr erkennen und benennen. Er nimmt nur ver-
schiedenfarbige Flecken ohne jede Formcharakteristik wahr, sieht keine 
Bewegungen, nur sukzessive Ruhestadien, er kann sich an optische Ein-
drücke nicht erinnern. Schneider kann nicht spontan auf ihm benann-
te Körperteile zeigen (»abstrakte Bewegung«), findet diese Körperteile 
aber problemlos, wenn er danach greifen kann oder etwa eine Mücke ihn 
sticht (»konkrete Bewegung«) (Merleau-Ponty 1966: 129 ff). Er kann 
Bewegungen (wie zum Beispiel »Salutieren«, »Grüßen«) nur unter be-
stimmten Bedingungen demonstrieren. Dazu muss er bei geöffneten Au-
gen zunächst eigentümliche Schüttelbewegungen des gesamten Körpers 
ausführen, mit deren Hilfe er zunächst den zu aktivierenden Körperteil 
auffindet. Bei der dann ausgeführten Bewegung fällt auf, dass er die-
se nicht nur zeichenartig andeutet, sondern mit einem ungewöhnlichen 
Maß an Engagement ausführt, wie wenn er wirklich vor einem Vorge-
setzten salutieren würde. Er muss sich, wie man so sagt, in die Geste bzw. 
ihre Gebrauchssituation »hineinsteigern«, um sie ausführen zu können. 

Mit dem Gesichtssinn allein erkennt er keine Gegenstände. »Die Welt 
hat für ihn ihre Physiognomie eingebüßt« (Merleau-Ponty 1966: 160). 
Er kann nichts nur nach den Augen abzeichnen. Erlaubt man ihm, Kon-
turen von Gegenständen mit einer Kopf- oder Handbewegung nachzu-
fahren, kann er diese Defizite aber kompensieren. Auf diese Weise gelingt 
es ihm auch wieder lesen zu lernen. Erstaunlich ist aber, dass sich alle 
diese Probleme dann nicht oder nur in abgemilderter Form stellen, wenn 
Schneider sich in konkreten praktischen oder alltäglichen Zusammen-
hängen bewegt. So arbeitet er, ursprünglich Bergarbeiter, schließlich als 
sogenannter »Portefeuiller«. Er ist also mit der Fertigung von Feinleder-
waren beschäftigt und hat keine Probleme die damit zusammenhängen-
den Arbeitsanforderungen zu bewältigen. Er kann am Arbeitstisch mit 
Schere und Leder usw. hantieren. Selbst komplizierte Bewegungsabläufe 
des täglichen Lebens kann er ohne Probleme auch bei geschlossenen Au-
gen ausführen, wie zum Beispiel die Nase putzen (Goldstein/Gelb 1919: 
64). Er bewegt sich auf ihm bekannten Wegen auch durch den Straßen-
verkehr (Hochheimer 1932: 15). Allerdings funktioniert dies nur, wenn 
er auf eine zielgerichtete Tätigkeit hin fokussiert ist. Zu den zu ihrer Aus-
führung unmittelbar nötigen Wahrnehmungen scheint er in der Lage zu 
sein, um den Preis allerdings eines auf die jeweiligen praktischen Erfor-
dernisse eingeengten Situationshorizonts. Dementsprechend hat er jedes 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


147

spielerische Verhältnis zur Welt verloren, entfaltet keine Initiativen von 
sich aus, folgt nur dem sich unmittelbar Aufdrängenden, in Routinetä-
tigkeit Eingebetteten. »Nie geht er aus, um spazieren zu gehen, sondern 
immer nur, um irgendetwas zu besorgen, und er erkennt im Vorüberge-
hen nicht das Haus von Professor Goldstein, ›weil ich jetzt nicht die Ab-
sicht hab, hierher zu gehn‹« (Merleau-Ponty 1966: 163; vgl. Hochheimer 
1932: 55 f.). Er muss sich immer auf ein einziges Handlungsziel hin be-
wegen, das ihm dann die Anhaltspunkte an die Hand gibt. Die Situatio-
nen, in denen er sich bewegt, haben keinerlei »laterale« Dimension. Er 
ist in seiner direkten Praxis befangen. Er kann zum Beispiel, wenn er auf 
der Straße mit einer bestimmten Absicht zu einem festgelegten Ziel geht, 
nicht beiläufig die Farben der Autos sehen. Er registriert nur die Reize, 
die dieses »Wo-hin-Gehen« direkt betreffen, zum Beispiel, die Personen, 
die vor ihm hergehen. Er ist auf das, in was er im Augenblick engagiert 
ist, fixiert, hat keinerlei Imaginationsvermögen. Klagt er über das Klima 
und fragt man ihn, ob er sich im Winter wohler fühle, sagt er: »Das kann 
ich jetzt nit sage. Bloß, was momentan is.« (Merleau-Ponty 1966: 164). 

Im Fall Schneider verdichten sich Themen und Motive, die sich durch 
die gesamte Phänomenologie der Wahrnehmung, aber auch die weiteren 
Projekte Merleau-Pontys ziehen. Der zentrale Aspekt besteht zunächst 
in der Beeinträchtigung der (visuellen) Wahrnehmung und zugleich der 
Wahrnehmung des eigenen Körpers. Schneider kann Bewegungen nicht 
ausführen, wenn sie aus dem praktischen Kontext gerissen sind. Er hat 
keinen »Spielraum« für »abstrakte Bewegungen«, die etwas zeigen, re-
präsentieren, symbolisieren sollen. Dagegen hat er mit denselben Bewe-
gungen und dem damit verbundenen Wahrnehmen und Erkennen von 
Orten, Wegen, Gegenständen keine sichtbaren Probleme, wenn er sie in 
einem praktisch-alltäglichen Kontext ausführt. Er kann eine Form, z.B. 
einen Kreis oder einen bestimmten Buchstaben nicht benennen, wenn 
er sie nur visuell inspiziert, wohl aber, wenn er dessen Kontur mit einer 
Handbewegung nachfährt. Seine Welt ist gleichsam eingeengt auf das, 
was er gerade vorhat. Was er erfährt, kommuniziert nicht mit weiteren 
Möglichkeiten und Sinnverweisungen, enthält keine Horizonte jenseits 
der direkten Vorhaben und Handlungsentwürfe. Schneiders Einschrän-
kungen bestehen geradezu darin, dass er eine zu große Ähnlichkeit mit 
dem praxeologischen, pragmatistischen oder handlungstheoretischen 
»Homunculus« der Soziologie aufweist. 

Das zeigt die wichtige Rolle und die Eigenständigkeit der pragma-
tischen Sphäre und der motorischen Gewohnheiten für die Orientie-
rung und Wahrnehmung, sowohl auf die Umwelt wie auf den eigenen 
Körper bezogen. Schneider scheint kein »Bild«, keine »Orientierung«, 
kein »Gefühl« über seinen Körper oder Dinge in der Umwelt zu ha-
ben, wenn er im Bereich bloßer Kontemplation bleibt, auf seine Sensorik 
ohne praktischen Anlass zugreifen soll. Nur, wenn er sich bewegt, kann 

DER FALL SCHNEIDER

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148

er zielgerichtet auf jeden seiner Körperteile »zugreifen« und – in eines 
damit – sich auf die durch diese Praxis eröffnete Umwelt orientieren. 
Der Fall Schneider macht so gesehen eine zunächst kryptische Formu-
lierung verständlich, die sich in Merleau-Pontys Vorlesungsnotizen von 
1953 (Le monde sensible et le monde de l’ expression) findet. Merleau- 
Ponty spricht dort von dem »seinsenthüllenden« Charakter der Bewe-
gung: »mouvement comme révélateur de l’être« (Merleau-Ponty 2011: 
173). Schon in der Analyse des Feldes Schneider in der Phänomenolo-
gie der Wahrnehmung entwickelt er den Begriff einer »Praktognosie«. 
»Die Bewegungserfahrung unseres Körpers ist kein Sonderfall einer Er-
kenntnis; sie eröffnet uns eine Weise des Zugangs zur Welt und zu Ge-
genständen, eine ›Praktognosie‹, die es als eigenständig, ja vielleicht als 
ursprünglich anzuerkennen gilt. Mein Körper hat seine Welt oder ent-
hält (comprend) seine Welt, ohne erst den Durchgang durch ›Vorstellun-
gen‹ nehmen oder sich einer ›objektivierenden‹ oder ›Symbolfunktion‹ 
unterordnen zu müssen« (Merleau-Ponty 1966: 170). Schneiders Beein-
trächtigungen wie seine Kompetenzen weisen dann darauf hin, dass diese 
»Praktognosie« als solche nicht oder wenig beeinträchtigt ist. Unter der 
Voraussetzung, dass Schneider sich praktisch verhält, wirken sich seine 
Beeinträchtigungen des dynamischen Körperschemas ebenso wenig aus 
wie seine visuellen Beeinträchtigungen. 

Man könnte sich fragen, ob Merleau-Ponty hier nicht auch eine Idee 
von Henri Bergson aufgreift, nämlich die des »Bewegungsgedächtnisses« 
(Bergson 2015: 92 ff.; vgl. unten) als eine dem vorstellenden und bewuss-
ten »Erinnerungsgedächtnis« entgegengesetzte Form des Gedächtnisses. 
Merleau-Pontys Problembeschreibung legt nahe, dass Schneider diese 
Dimension der »Praktognosie« nicht für die Ebene reflexiver, vorstellen-
der, imaginativer Intentionalität in Anspruch nehmen kann. Das Problem 
läge dann in der erschwerten Interaktion, in den nicht mehr vorhande-
nen unmittelbaren Zugriffsmöglichkeiten der vorstellenden, reflexiven 
Intelligenz auf den »Bewegungssinn«.   

Körpersubjekt oder Körperschema?

Am Ende des 3. Abschnitts der Phänomenologie der Wahrnehmung fin-
den sich eine ganze Reihe immer wieder zitierter Formulierungen im Sin-
ne des romantischen Körperkonzepts. Das legt nahe, dass Merleau-Ponty 
als Ergebnis aus der Analyse des Falles Schneider so etwas wie eine ei-
genständige »körperliche« Intentionalität zumindest in Erwägung zieht. 
Im weiteren Argumentationsverlauf verliert sich das aber wieder. Die 
Argumentation schwankt zwischen einem Modell romantischer Sub-
jektivität und einer mehr strukturalen Argumentation, an die dann die 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


149

Überlegungen der 1950er Jahre anknüpfen werden. Der deutlichste Indi-
kator dafür ist, dass Merleau-Ponty verstärkt auf das Konzept des Kör-
perschemas zurückgreift. Eine gewisse Unentschlossenheit ist aber selbst 
an Stellen greifbar, an denen Merleau-Ponty die Idee einer Generalität 
des Körpers vorwegnimmt. So postuliert er an einer Stelle eine Korres-
pondenz meiner Wahrnehmung des (Körpers des) Anderen und meiner 
selbst. Sie rühre von dem Umstand her, dass der Andere die Gegenstän-
de gebraucht, die mir selbst vertraut sind. Das heißt: »dieser Körper des 
Anderen da <hat> dieselbe Struktur wie der meinige« (Merleau-Ponty 
1966: 405). Die sich anschließende Formulierung »mein Körper ist es, 
der den Körper des Anderen wahrnimmt, und er findet in ihm so etwas 
wie eine wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Intentionen« (ebd.) nä-
hert sich wiederum der Logik des intentionalistischen romantischen Mo-
dells. Umgehend wird, das zeigt Merleau-Pontys Schwanken, dann im 
selben Satz wiederum der strukturelle Aspekt in den Vordergrund ge-
rückt: »wie die Teile meines Körpers ein zusammenhängendes System 
bilden, bilden somit auch der fremde Körper und der meinige ein einziges 
Ganzes, zwei Seiten eines einzigen Phänomens, und die anonyme Exis-
tenz, deren Spur mein Körper in jedem Augenblick ist, bewohnt nunmehr 
die beiden Körper in eins« (Hervorhebung jmk; 1966: 405). 

Eine Fußnote schiebt quasi korrigierend den Begriff des Körpersche-
mas an die Stelle des Subjekt-Körpers bzw. Körper-Subjekts: »Daher 
kann man Störungen in der Funktion des Körperschemas feststellen, in-
dem man den Kranken auffordert, einen Punkt, den man auf seinem Kör-
per berührt, auf dem Körper des Arztes zu zeigen.« (ebd., kursiv jmk). 
Das folgt einer bereits in Merleau-Pontys Frühschrift vorfindliche Argu-
mentationslogik »Struktur« als dritten Terminus, als »Überbrückung«, 
»Voraussetzung«, vorauszusetzenden Hintergrund, ja »Ausweg« aus der 
Subjekt-Objekt-Beziehung einzusetzen, die eine »Koexistenz« ermög-
licht »die ich nicht als einziger konstituiere« (Merleau-Ponty 1976: 256 
ff.; vgl. auch 2007: 177 f.).

Exkurs: das Körperschema in der Literatur

Da das »Körperschema« eine zunehmend wachsende Bedeutung in Mer-
leau-Pontys semantischem Haushalt bekommt, empfiehlt sich eine Ver-
gegenwärtigung der Herkunft und inneren Logik dieses Konzepts. Die 
Verknüpfung von Körperlichkeit und der Strukturthematik ist der Ety-
mologie und Semantik des Wortes »Schema« schon für sich genommen 
inhärent. Als Erstbedeutung findet sich im (Alt-) Griechischen nämlich 
»Haltung«, insbesondere Haltung des Körpers, auch: Stellung, Gebär-
de. Geht man davon aus, ist man im Grunde schon bei der Bedeutung, 

EXKURS: DAS KÖRPERSCHEMA IN DER LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150

die das zusammengesetzte Wort »Körperschema« angenommen hat. 
Als zweite, allgemeinere Bedeutung findet sich: »Gestalt, Form« in drei 
möglichen Kontextuierungen: als »stattliche Erscheinung, Pracht«, so-
wie »Kleidung, Tracht« (auch das also auf den Körper bezogen!) sowie 
als »mathematische Figur« (Gemoll 1954: 725, Stichwort: μ ). 

Merleau-Ponty rekurriert auf eine Debatte um diesen Begriff, die im 
Kontext der Psychiatrie und Neurologie des frühen 20. Jahrhunderts ein-
setzte. Mit ihr verknüpfen sich die Namen der Neurologen und Psychia-
ter Arnold Pick (1851–1924) in Prag, Henry Head in London (1861–
1940), Paul Schilder in Wien und New York (1886–1940). Letzterer war 
der Verfasser des Grundlagenwerks Das Körperschema (1923) bzw. in 
der späteren Auflage The Image and Appearance of the Human Body 
(1950). Des Weiteren wäre Jean Lhermitte in Paris (1877–1859) zu nen-
nen, auch in Karl Jaspers Psychopathologie findet sich eine ausführliche 
Erörterung der Thematik (Jaspers 1973/1913: 1, Teil § 3: 74 ff.). Was 
mit »Körperschema« jeweils gemeint ist, variiert von Autor zu Autor, 
die Spannweite des Konzepts ist recht variabel. Bereits bei Head geht es 
zum einen um Fragen der inneren Wahrnehmung des Körpers und der 
Fähigkeit zur Lokalisation seiner Teile bzw. der Lokalisation von senso-
rischen Reizen an Körperteilen, damit aber um die Fähigkeit eine Vor-
stellung im Sinne einer inneren Repräsentanz des eigenen Körpers zu 
haben oder auf Aufforderung zu bilden. Zum anderen verwendet Head 
»Körperschema« als eine dynamische, operative Funktion. Es geht um 
ein bei schlechthin jeder Bewegung mitlaufendes operatives Gewahrsein 
der Lage, Position des Körpers und der dabei stattfindenden Transfor-
mationen, letztlich um ein auf Propriozeption bzw. Kinästhetik bezoge-
nes »Arbeitsgedächtnis«. Wie in einem »Taximeter« die zurückgelegte 
Strecke (so ein von Merleau-Ponty vielzitierter Vergleich von Head), so 
schlagen im Körperschema die von Moment zu Moment erfolgenden 
Veränderungen der Positionen der Teile des Körpers zueinander und ge-
genüber der Umwelt »zu Buche« und gewährleisten in jedem Moment 
ein sicheres Gefühl für die Positionen und Positionsveränderungen des 
eigenen Körpers. 

Das Konzept wurde von Anfang an im Hinblick auf klinische Phä-
nomene, vielfältige Beeinträchtigungen der Wahrnehmung, der Mo-
torik und der Repräsentanz des Körpers hin ausgearbeitet. Die Ursa-
chen für solche Beeinträchtigungen sind sehr vielfältig, wie zum Beispiel 
Gehirnschädigungen als Folge von Infektionen, Amputationen, Verlet-
zungen (auch das berühmte Phantomglied ist eine »Störung« des Kör-
perschemas) oder psychische Problematiken. Andere Beispiele sind 
Neglect-Phänomene. Für solche Patienten existieren in der bewussten, 
deklarierbaren Wahrnehmung, bei Bewegungen und Tätigkeiten oder in 
beiden Bereichen Teile ihres Körpers nicht mehr. Zum Beispiel kann eine 
komplette Hemisphäre des Gesichtsfelds ausfallen. Menschen können 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


151

propriozeptive bzw. kinästhetische Fähigkeiten verlieren, weil die ent-
sprechenden Rezeptoren geschädigt sind bzw. die Verbindung zu die-
sen geschädigt sind. Dabei handelt es sich z.B. um Sinneszellen, die auf 
die Gelenkstellung reagieren, die auf Dehnung oder Druck reagieren-
den Ruffini-Körperchen in der Haut, Muskelspindeln als Dehnungs- so-
wie Golgiorgane als Spannungsrezeptoren (vgl. Birbaumer/Zittlau 2018: 
114). Davon betroffene Patienten müssen dann mühsam über visuelle 
Daten dessen Lage rekonstruieren. Eine gewisse Prominenz hat dabei der 
Fall von Ian Waterman, der infolge einer Infektion die Fähigkeit zur pro-
priozeptiven Lokalisierung seines Körpers unterhalb des Nackens verlo-
ren hatte (Cole 1995). Er ist nur auf visuellem Wege in der Lage die Po-
sition seiner Körperglieder zu lokalisieren. Hindert man ihn am Sehen, 
verstellt dann Knie oder Arm und fragt ihn, wo sich das Körperteil be-
findet, gibt er die zuletzt gesehene Position an. Waterman kann zunächst 
keine noch so einfache Bewegung mehr ausführen, weil er kein Gefühl 
mehr für den Zustand seiner Muskeln und der Lage seiner Körperglie-
der hatte. Durch unermüdliches Training gelang es ihm, die ausgefal-
lene Propriozeption/Kinästhetik durch eine rein visuelle Steuerung der 
Motorik annähernd zu kompensieren. Wie weit das geht, wird aus dem 
Umstand deutlich, dass er darauf angewiesen ist, mit Licht zu schlafen. 
Würde er in der Dunkelheit aufwachen, sich selbst nicht sehen können, 
könnte er noch nicht einmal seine Schlafposition ändern oder auch nur 
den Schalter der Nachttischlampe betätigen. Ohne Licht ist er zur Im-
mobilität verdammt, nicht weil er sich nicht bewegen kann, sondern weil 
ihm dann keine sensorische Führung der Bewegung möglich wäre (vgl. 
Birbaumer/Zittlau 2018: 122). 

Körperschema und/oder Körperbild? (Gallagher)

Shaun Gallagher (Gallagher 2005: 24 ff.) hat versucht, den Sprachge-
brauch im Zusammenhang mit dem Begriff Körperschema zu systema-
tisieren. Kern seines Vorschlags ist insbesondere eine klare Abgrenzung 
der Begriffe »body schema« (Körperschema) und »body image« (Kör-
perbild). Allerdings räumt er sofort ein, es handle sich dabei in der Rea-
lität um »closely related systems«: »behaviourally the two systems in-
teract and are highly coordinated in the context of intentional action«. 
Dennoch schlägt er zwei »Demarkationslinien« der Unterscheidung vor: 
»A body image consists of a system of perceptions, attitudes, and beliefs 
pertaining to one’s own body. In contrast, a body schema is a system of 
sensory-motor capacities that function without awareness or the neces-
sity of perceptual monitoring.« (Gallagher 2005: 24). Das Körperbild 
ist also eher auf Wahrnehmungen und deren Verarbeitung, auf deren 

KÖRPERSCHEMA UND/ODER KÖRPERBILD?

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

Vorstellung und Repräsentanz bezogen. Es kann, über aktuelle Wahr-
nehmungen hinausgehend, Überzeugungen und Haltungen über die Lage 
und die Beschaffenheit des Körpers beinhalten. Das Körperschema da-
gegen ist stärker auf Verhalten, eine Fähigkeit sich zu bewegen, etwas 
zu tun bezogen. Es beinhaltet die Fähigkeit den Körper und seine Tei-
le im Zusammenhang mit motorischen Vermögen, Fähigkeiten und Ge-
wohnheiten (Habits) zum Einsatz zu bringen. Er weist nochmals auf das 
Ineinanderspielen der Konzepte hin, wenn er anfügt: »Obviously [...] a 
perception of one’s own movement (or indeed someone else’s movement) 
can be complexely interrelated to the acomplishment of one’s own move-
ment, although not all movement requires a body percept.« (Gallagher 
2005: 24). Der Abgrenzungsversuch Gallaghers (den sich übrigens Mer-
leau-Ponty nicht zu eigen macht, vgl. dazu Saint Aubert 2013: 39 ff.) ist 
also auch insofern problematisch, als auch das in Bewegungsabläufen 
operativ wirksame Körperschema immer auf laufende Wahrnehmungen 
(propriozeptiv, visuell u.a.) angewiesen bleibt. Das zeigt das Beispiel von 
Ian Waterman sehr deutlich. 

Der Begriff »Körperbild« mag sich auf eine »Vorstellung« des eigenen 
Körpers beziehen. Diese Vorstellungen können einerseits statisch sein 
(der Körper in einer bestimmten Haltung), aber eben auch dynamisch 
(der Körper im Vollzug einer bestimmten Bewegung). So oder so 
handelt es sich im Grunde um eine Pluralität von Körperschemata – 
der Körper und seine Teile in einer Sequenz dieser oder jener Haltungen 
(Stehen – in die Hocke gehen – Sitzen) oder auch: in diesem oder 
jenem typischen Bewegungsvollzug (ein Glas zum Mund führen, Geige 
spielen, Holz spalten). Auch Gallagher weist darauf hin, dass in der 
Literatur der Sprachgebrauch durchweg zwischen einer Verwendung 
im Singular und im Plural oszilliert. Sowohl »mein« Körperschema 
als auch »mein« Körperbild (im Singular) beinhaltet so gesehen eine 
prinzipiell unüberschaubare Pluralität von Schemata und Bildern, als 
Gesamt der mir prinzipiellen möglichen und vorstellbaren Haltungen 
und Bewegungsabläufe (als strukturierten Veränderungen und Abfolgen 
von Haltungen). Wichtig ist auch, im Blick zu behalten, dass bei 
schlechthin jeder spezifischen Bewegung bestimmter Körperteile, etwa 
der Hand zum Mund im Sitzen, zugleich auch ein den ganzen Körper 
umfassendes Bewegungs- und Haltungsschema zum Tragen kommt. 
»Not only are the anatomical parts of hand and face involved, but also 
a large number of muscle systems throughout the body are activated for 
purposes of maintaining balance« (Gallagher 2005: 24, FN 5). Das zeigt 
zugleich, dass verschiedene Sinnesmodalitäten ins Spiel kommen. Sitzen 
hat – egal, ob ich mich auf ein – im Sinne Gallaghers – Körperbild oder 
Körperschema beziehe, eine visuelle wie auch propriozeptive Qualität. 

Saint Aubert zeigt, dass sich Merleau-Pontys Verwendung des Be-
griffs »Körperschema« weder auf die eine noch die andere von 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Gallagher heraus gearbeitete Bedeutung festlegen lässt (2013: 40 ff.). 
Es werden beide Aspekte sowohl in ihrer Verschränkung als auch in – 
je nach Gegenstand – unterschiedlichen Akzentuierungen thematisch. 
Auch Kristensen argumentiert in diesem Sinne und nimmt dabei Be-
zug auf die für Merleau-Ponty in den 1950er-Jahren zunehmend wich-
tigen Konzepte Paul Schilders: »Das Körperschema als implizite Struk-
tur des Leibes kann sehr wohl der bewussten Dimension des Leibes 
zugerechnet werden; die beiden Ebenen sind enger verflochten als (bei 
Gallagher, jmk) angenommen. Schilder selbst schreibt am Anfang sei-
nes oben erwähnten Buches, dass das Körperschema bzw. Körperbild 
mehr als eine bloße Wahrnehmung und es nicht auf die Vorstellung re-
duzierbar ist, dass sich aber das Subjekt eine Vorstellung davon machen 
kann. [...] Anders formuliert könnte man sagen, dass das Körpersche-
ma die implizite Norm der Bewegung ist, während das Körperbild die 
explizite Form dieser Norm ist, in dem Moment, in dem eine Abwei-
chung auftaucht und so die Bewusstwerdung ermöglicht. Das Schema 
als Bild ist also mein Leib als sichtbarer Leib für die Anderen.« (Kris-
tensen 2012: 33). Dieser zuletzt geäußerte Gedanke bleibt etwas un-
deutlich, weil Kristensen hier ein Brückenargument überspringt. Sinn-
gemäß müsste es lauten, dass die bewusste »Vorstellung« des eigenen 
Körpers eine Amalgamierung mit der Perspektive auf den Körper des 
Anderen bzw. mit der Perspektive des Anderen auf meinen Körper er-
fordere. Das gilt aber nur für die visuellen, nicht unbedingt für die pro-
priozeptiven Aspekte. 

Davon abgesehen liegen aber diese Argumente Alloas und Kristen-
sens meines Erachtens in der Logik der Gesamtargumentation der Phä-
nomenologie der Wahrnehmung. Merleau-Ponty möchte ja die katego-
rialen Gräben zwischen »Motorik« und »Intelligenz« (Merleau-Ponty 
196: 231), zwischen »fungierender Intentionalität« und »Aktintenti-
onalität« überbrücken. Dennoch – oder gerade deswegen – bleibt die 
Unterscheidung von Gallagher doch nützlich. Man darf sie nur nicht 
substantialisieren. Man muss im Auge behalten, dass das Körpersche-
ma einerseits eine operative Dimension hat, dem Vollzug von kör-
perlichen Bewegungen und Handlungen inhärent sein kann. Auf der 
Grundlage dieser »Praxis« ist es aber natürlich jeder Form von reflexi-
vem oder vorstellendem Verhalten zugänglich. »Körperbild« ist dann 
ein spezifischer, abgeleiteter intentionaler Modus des Körperschemas. 
Es hat aber auch als statisches »Bild«, als Repräsentanz einen Sche-
macharakter, der sich nur erschließt im Rekurs auf in Bewegungserfah-
rung eingelassene dynamische Körperschemata. In das Körperschema 
gehen zudem – gleich in welchem Modus, operativ oder vorstellend – 
unterschiedliche Sinnesmodalitäten (z.B. visuelle, propriozeptive) ein, 
die als miteinander verknüpft erscheinen, eine komplexe Korrelati-
onsstruktur bilden. Das Körperbild (die Vorstellung) meiner selbst als 

KÖRPERSCHEMA UND/ODER KÖRPERBILD?

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

aufrecht stehend, beinhaltet auch die »Vorstellung« eines propriozep-
tiven Status, eines bestimmten Muskeltonus, nicht nur ein »optisches« 
»Bild«.

Körperschema als »Wendepunkt der Wissenschaft«

Merleau-Ponty markiert an einer entscheidenden Stelle der Phänome-
nologie der Wahrnehmung – auf Head, Lhermitte, Schilder Bezug neh-
mend – das Konzept des »Körperschemas« als einen »Wendepunkt der 
Wissenschaft« (Merleau-Ponty 1966: 123). Diese Wende besteht für ihn 
im Übergang von einer ursprünglich assoziationistischen zu einer ge-
stalttheoretischen, dynamischen, situations- und handlungsbezogenen 
Betrachtungsweise (ebd.: 125 f.). Bereits hier betreibt Merleau-Ponty 
eine Entpsychologisierung des Konzeptes im Sinne einer phänomenolo-
gisch-ontologischen Öffnungs- bzw. Transzendenzstruktur. »Letzten En-
des kann mein Körper nur insofern eine ›Gestalt‹ sein und kann es vor 
ihm nur ausgezeichnete Figuren auf gleichgültigem Untergrund geben, 
als er auf seine Aufgabe hin polarisiert ist, auf diese hin existiert und auf 
sich selbst sich zusammen nimmt, um sein Ziel zu erreichen: dann aber ist 
das Körperschema letztlich nur ein anderes Wort für das Zur-Welt-Sein-
meines Körpers.« (Merleau-Ponty 1966: 126). Man merkt der Formulie-
rung noch die subjekttheoretischen Schlacken an, die er später selbst kri-
tisiert. Aber zugleich wird an dieser Stelle auch eine »praxistheo retische« 
Fundierung des Körperschemas deutlich. Körperschema(ta) sind auf die 
Bewältigung situationsspezifischer Anforderungen bezogen und damit 
Wahrnehmungen und Motorik zugleich. Das wird anhand von Apraxi-
en diskutiert, etwa der Unfähigkeit zur Nachahmung von Handbewe-
gungen. Merleau-Ponty zitiert dabei Grünbaums Deutung, bei Apraxien 
handle es sich generell um eine Störung der grundlegenden Funktion der 
»motorischen Differenzierung des dynamischen Körperschemas« (Mer-
leau-Ponty 1966: 171). Das Körperschema ist zugleich raum- und damit 
welterschließend (ebd.), ein »System von Äquivalenzen <diese> unmittel-
bar gebene Invariante, auf Grund deren die verschiedensten Bewegungs-
aufgaben augenblicklichster Transposition fähig sind. Es ist also nicht 
allein eine Erfahrung meines Leibes, sondern eine Erfahrung meines Lei-
bes in der Welt und auf Grund dessen allein vermag es sprachlichen An-
weisungen einen Sinn zu geben.« (ebd.). 

Wenn Merleau-Ponty das »Phänomen der Erwerbung einer Gewohn-
heit« umstandslos »als Verwandlung und Erneuerung des Körpersche-
mas« definiert, wird deutlich: Körperschemata haben eine strukturelle 
und dynamische Dimension zugleich, sind so etwas wie eine operative 
Grammatik, die Bewegungen inhärent sind. Mit dem Thema Bewegung 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

kommt – von Merleau-Ponty unausgesprochen, aber zwingend – eine 
Dimension des (Arbeits-)Gedächtnisses ins Spiel. Eine bestimmte Be-
wegung zu vollziehen beinhaltet ein Körperschema im Sinne einer be-
stimmten typischen Abfolge, Sequenz körperlicher Haltungen praktisch 
zu beherrschen. Jedes neuerworbene sensomotorische Muster ist gleich-
bedeutend mit einer Differenzierung, Modulation und Transformation 
meines Körperschemas, im Sinne der Ausweitung der mir möglichen Be-
wegungs- (und damit Körper-)schemata. Gewohnheiten sind so gesehen 
auf eine Vielzahl von Situationen ebenso generalisierbare wie respezifi-
zierbare Kompetenzen, dispositional (etwa im Sinne Ryles 2018: 155 ff.). 
Die eben zitierte Passage bildet den Kopfsatz des Abschnitts der Phäno-
menologie der Wahrnehmung, der als einer der Hauptbelege für das ro-
mantische Körperkonzept gilt. Daran zeigt sich nochmals wie eng amal-
gamiert neue Themen (»nouveaux thèmes«) und »klassische Konzepte« 
(»concepts classiques«) hier noch sind (Merleau-Ponty 2011: 46).

In der 2011 von Emmanuel de Saint Aubert und Stefan Kristensen he-
rausgegebenen, schon mehrfach erwähnten Vorlesung Le monde  sensible 
et le monde de l’expression, die, so Kristensen, die »bewusstseinstheo-
retischen Relikte« endgültig abschüttelt (Kristensen 2012: 27) wird das 
Konzept facettenreicher. Es wird mit einer strukturalistischen Semantik 
der Differenz verknüpft (dazu Kapitel 3) und bereitet den ontologischen 
»Turn« des Spätwerks vor. Insbesondere rezipiert Merleau-Ponty in die-
sem Zusammenhang verstärkt das Werk des Psychiaters und Psychoana-
lytikers Paul Schilder »The Image and the  Appearance of the Human 
Body.« Hier werden verschiedene neue Akzente gesetzt, die dann auch 
z.B. in den Vorlesungen zum Naturbegriff 1959/1960 und im ontologi-
schen Spätwerk wieder aufgegriffen und fortgeführt werden (dazu ins-
gesamt Saint Aubert 2013: Section A; 2006: 238 ff.). Das beinhaltet (1) 
epistemologisch-ontologische (2) bewegungs- und praxistheoretische, 
(3) ausdrucks- bzw. sprachtheoretische, (4) und sozialtheo retische As-
pekte.

Körperschema und späte Ontologie (1) 

Im Körperschema kreuzen sich Welt und Subjekt, Innen und Außen, 
das Körperschema ist ein »système d`équivalences entre le dedans et 
le dehors« (zit. bei Saint Aubert 2006: 239). Die Bewegungen und La-
geveränderungen meines Körpers sind immer schon bezogen auf Din-
ge und andere Menschen und ihre Bewegungen. Das Körperschema ist 
damit amalgamiert – es hat gleichsam eine Welt- und eine Innenseite, 
ohne dass diese im operativen Modus für das Subjekt unterscheidungs-
bedürftig oder auch nur unterscheidungsfähig wären. Zur Fähigkeit der 

KÖRPERSCHEMA UND SPÄTE ONTOLOGIE (1) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

Bewegungsausübung gehört eine bestimmte Raumerfahrung. Das in eine 
Fertigkeit involvierte Körperschema, zum Beispiel die Beherrschung ei-
nes Blasinstruments, schließt dessen haptische, akustische, visuelle Qua-
litäten ebenso ein wie die damit verknüpften proprio- und interozeptiven 
Wahrnehmungen (etwa beim Atmen oder des Kontakts zwischen Lippen, 
Mund und Mundstück). Beim körperlichen Umgang mit Dingen oder 
Stoffen ist deren spezifischer Widerstandskoeffizient Bestandteil, Kom-
plement der Erfahrung des eigenen Körpers. In konkretem und übertra-
genem Sinne gilt dies auch für den Kontakt mit anderen Menschen, in je-
der Form der Gestaltung einer gemeinsamen »Bewegungsmelodie«, zum 
Beispiel im Sport, Tanz, Kampf, der Sexualität. Aber es gilt ebenso für 
sozusagen »berührungsfreie« Formen der Kommunikation. Wenn etwa 
meine Körperhaltung auf die der anderen bezogen ist, z.B. meine Befan-
genheit die Befangenheit oder die Aufdringlichkeit der anderen spiegelt. 
Das Körperschema ist Ausdruck der wechselseitigen Artikulation des 
Körpers und seines Milieus, eine Fähigkeit, die zum Beispiel in »Apra-
xien« verloren geht. In solchen Überlegungen knüpft Merleau-Ponty ei-
nerseits an die Analysen der Phänomenologie der Wahrnehmung an, 
andererseits bereiten sie die im ersten Teil ausgeführte Wende zu dem 
ontologischen Begriff des »Chair« vor. 

Praxistheoretische Dimension des Körperschemas (2) 

Das Körperschema müsste – es wurde bereits mehrfach darauf hinge-
wiesen – von seiner operativen Bedeutung her eigentlich als Pluraletan-
tum gefasst werden. Es steht, obwohl es immer um den einen (individu-
ellen) erfahrbaren Körper geht, strukturell im Plural. Es geht um einen 
ständigen und kontinuierlichen Übergang von jeweils kontext- und si-
tuationsspezifischen Körperschemata, die sich mit jeder neuen Situation 
neu verknüpfen, differenzieren, anreichern und transformieren. Kristen-
sen zitiert in dieser Hinsicht David Morris, der das Körper-Schema als 
eine »primordial habit-matrix« bezeichnet hat (Kristensen 2012: 26). 
In dieselbe Richtung zielt auch Heads Vergleich mit einem »Taxime-
ter«, eine Formulierung, von Merleau-Ponty immer wieder aufgegriffen 
wird. Die Vorlesung von 1953 entfaltet deutlicher als die Phänomeno-
logie der Wahrnehmung, dass sich das Körperschema immer in Bewe-
gungsabläufen realisiert, strukturell dynamisch ist. Der Körper in Ruhe 
entgleitet geradezu der Erfahrung. Erst durch die Sukzessivität von La-
geveränderungen in der Bewegung, entstehen die für das Körpersche-
ma maßgeblichen Relationen- und Differenzsysteme eingenommener, 
wieder verlassener, privilegierter, »normaler« und »unnormaler« Posi-
tionen/Haltungen (2011: 129; vgl. 139). Hier kommt bereits das von 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

Saussure sich ableitende strukturale, differenztheoretische Argument ins 
Spiel. Das Körperschema ist »puissance motrice«, ein Bewegungsvermö-
gen (2011: 131) und genau deshalb ist es »Schema«, »Struktur« oder 
besser gesagt eine Multiplizität, eine ganze Grammatik prinzipiell nicht 
eingrenzbarer Schemata, die so etwas wie »Versatzstücke« darstellen, ei-
nen Begriff, den Merleau-Ponty immer wieder vor allem auch im Hin-
blick auf Sprache verwendet. Ihren Zusammenhang und ihre spezifische 
Passung erhalten diese Versatzstücke durch die Praxis, die Gesamtheit 
der Praktiken, in die der jeweilige Körper involviert ist: »Donc unité du 
schéma corporel – de ces ›sens‹ et de ses ›segments‹ – qui n’est pas  celle 
d’une connaissance ou d’ un objet de connaissance verticale, par parti-
zipation à une idée, mais unité latérale, ouverte, d’ une coexistence. Cela 
ne se comprend que comme unité d’une action sur le monde, d’une pra-
xis.« »Also: Einheit des Körperschemas – seiner Bedeutungen und Seg-
mente – das ist nicht die einer vertikalen Erkenntnis oder eines vertikalen 
Erkenntnisobjekts kraft Teilhabe an einer Idee, sondern  laterale, offene 
Einheit einer Koexistenz. Das lässt sich nur als Einheit einer Handlung 
der Welt gegenüber, einer Praxis verstehen« (2011: 140, vgl. auch 138; 
Übers. jmk). 

Merleau-Ponty betont aber ausdrücklich, dass er den Praxisbegriff ge-
genüber einem aus seiner Sicht eingeschränkteren der »Handlung« vor-
ziehe, weil er im Praxisbegriff die für ihn wichtige Verschränkung äuße-
rer und innerer Aspekte gewahrt sieht (2011: 140). Er denkt ebenso wie 
»das« Körperschema »Praxis« im Singular von der Individualität des je-
weiligen Körpers her, in dem sich aber wiederum sozusagen die verschie-
denen - auch sozialen - Praktiken, in die das Individuum eingeschaltet 
ist, assoziieren, überkreuzen, verbinden zu einer Typik der Praxis dieses 
Individuums. Das nimmt auf gewisse Weise Bourdieus späteren Begriff 
des Habitus als Habitus einer Person vorweg.

Man kann das Konzept des Körperschema deshalb so mühelos sozio-
logisieren, weil ihm wie allen Konzepten Merleau-Pontys ein Weltbezug 
bereits inhärent ist. Soziologen werden eher von den Körperschemata 
im Plural sprechen. Mir scheint das nicht inkompatibel, allerdings ist es 
im Sinne Merleau-Pontys, dabei nicht den Konnex der sozial verstan-
denen Praktiken zu den individuellen Körpern preiszugeben. Praktiken 
haben, auch wenn diese manche Formulierungen moderner Praxisthe-
orien suggerieren, keinen von den Körpern unabhängigen Status. Wenn 
man das annimmt, würde man ihnen den Status autonomer Systeme ge-
ben und käme dann in dieselben Probleme wie etwa Luhmanns Theorie 
autopoietischer Systeme (dazu Kastl 1998, 2001, 2012). Merleau-Pon-
ty unterstellt durchweg, seit den Strukturen des Verhaltens eine feld-
theoretische Logik, in der Strukturen und Systeme nicht abhebbar sind 
von dem, was sie strukturieren, sondern sich gerade durch und mittels 
ihrer Elemente, in ihnen selbst und in ihrem wechselseitigen Verhältnis 

PRAXISTHEORETISCHE DIMENSION DES KÖRPERSCHEMAS (2) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

zugleich realisieren.1 »Die Subjekte, die in einer Gesellschaft leben, ha-
ben nicht zwangsläufig Kenntnis von dem Austauschprinzip, dem sie 
gehorchen, genauso wenig wie das Sprachsubjekt nicht da rauf ange-
wiesen ist, die linguistische Analyse seiner Sprache zu durchlaufen, um 
sprechen zu können. Die Struktur wird von ihnen vielmehr als selbstver-
ständlich praktiziert. Wenn man so will, die Struktur ›hat‹ sie eher, als 
daß diese sie haben. Man denke an die Sprache [...] wo die Worte von 
sich aus zu sprechen und sich in Eigenwesen zu verwandeln scheinen.« 
(Merleau-Ponty 2007: 167). In diesem Sinn sind also sozia le Praktiken 
strukturiert und soziale Strukturen »praktiziert«. Diese praktizierten 
Strukturen (ebd.) sind konkrete, immer inkarnierte, also individuali-
sierte Systeme, die aber genau deshalb nicht darauf angewiesen sind, 
dass die darin verbundenen Individuen (adäquaten, übereinstimmen-
den, konsistenten) Vorstellungen über diese Strukturen folgen müssen, 
um sich strukturiert zu verhalten. 

1  Vergleichbar der Logik, nach der die Gesamtheit der in einem Gravitations-
feld befindlichen Massen und ihre Bewegungsindices in der Allgemeinen 
Relativitätstheorie dieses Feld wiederum bilden und transformieren, wobei 
das Feld wiederum ihnen ihre Bewegung vorgibt. Merleau-Ponty bezieht sei-
ne Feldkonzepte wesentlich über Koffka; der wiederum entwickelt seinen 
Feldbegriff in einer Übertragung der physikalischen Feldbegriffe (Faraday, 
Macwell, Einstein) auf das Gebiet des Verhaltens (Koffka 1935: 41 ff.). Üb-
rigens findet sich bei Koffka auch der Link auf das in diesem Zusammen-
hang wichtige gewordene Bild des Fußballspiels. Koffka zitiert wiederum ei-
nen Autor namens Hartgenbusch (Koffka 1935: 44). Das Fußballfeld taucht 
wieder – ohne jeden Beleg – in Merleau-Pontys Struktur des Verhaltens 
(1976: 193) auf, sowie bei Bourdieu/Wacquants (Bourdieu/Wacquant 1996: 
44), deren Ausführungen wiederum ein bemerkenswertes Unverständnis für 
die feldtheoretische Argumentationslogik offenbaren, weil sie dieser dann 
doch wieder eine Semantik von Subjekt/Objekt unterlegen, die ja durch 
den Feldbegriff gerade gesprengt werden sollte. Das Ganze zeigt einmal 
mehr, wie vermeintlich einem Autor zurechenbare Ideen in Wirklichkeit in 
einer bestimmten historischen Phase frei zirkulierende Formulierungen, Ar-
gumentfiguren, Bilder, Diskurse darstellen – selbst ein feldtheoretisch rele-
vantes Faktum und sicher ein gutes Beispiel für die Rolle non-deklarativer 
Mechanismen (des Primings, des »Aufschnappens«) bei der Dispersion von 
Semantiken. Ein analoges Beispiel ist auch die Semantik der »Bewegungs-
melodie« oder überhaupt die Vorstellung einer relativen Eigenständigkeit 
sensomotorischen Dimension des menschlichen Verhaltens, durchaus keine 
Idee Merleau-Pontys, sondern eine, die ganz allgemein »in der Luft lag« in 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts und auch schon davor (siehe unten 
die Überlegungen zu Bergson!). 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

Körperschema im sprachlichen Verhalten (3) 

Es geht bei den Körperschemata nicht nur um das, was man – etwa in 
Anknüpfung an Marcel Mauss – im weitesten Sinne als Körpertechniken 
versteht. Es ist wichtig zu verstehen, dass die eigentliche Stoßrichtung 
der Ausführungen in Le monde sensible et le monde de l’expression da-
rin liegt, gerade den Konnex von Wahrnehmung, Bewegung und körper-
lich-gestischem Ausdrucksverhalten zu symbolischen und sprachlichem 
Verhalten herzustellen. Das läuft letztlich darauf hinaus, das Konzept 
des Körperschemas auf expressives Verhalten überhaupt, einschließlich 
des Sprechens auszudehnen. Auch Sprechen und Sprache ist eine Körper-
technik. Im Wesentlichen besteht Merleau-Pontys konzeptuelle Strategie 
darin, zu zeigen, dass bereits in Bewegung und Wahrnehmung die diffe-
rentielle bzw. diakritische Dimension, wie sie die Saussuresche Linguistik 
für Sprache geltend macht, im Grundsatz angelegt ist. Was sicher fehlt, 
ist eine überzeugende Theorie der Genese konventionalisierter Bedeu-
tungssysteme. Ansätze hierzu finden sich allerdings in Merleau-Pontys 
Institutionsbegriff (vgl. dazu Merleau-Ponty 2015, unten: Teil II, Kap. 
4). Unabhängig von diesen offensichtlichen Lücken: phänomenologisch 
überzeugend scheint mir, dass Sprache und sprachliches Verhalten jeden-
falls nicht ohne die von Merleau-Ponty heraus gearbeiteten Aspekte be-
schrieben werden können. Sprache und Sprechen sind immer zugleich 
Formen strukturierter Bewegung, die die zur Hervorbringung von Äuße-
rungen oder Texten notwendigen Fertigkeiten erfordern (vgl. dazu Kastl 
2001: insbes. Kap. IV). Es gibt auch ein auf Sprechen und Sprache bezo-
genes individuelles Körperschema als Komplexion der jeweiligen kom-
plexen pluralen körperlichen Schemata der Sprechmotorik. Bereits die 
Fähigkeit der Artikulation eines einzelnen Lautes, beispielsweise des fri-
kativen Labials »w«, erfordert ein eigenes kleines Körperschema, erst 
recht die Gesamtheit der jeweils in einer bestimmten Sprache möglichen 
Übergänge in andere Laute.

Es ist eine zentrale These dieser Arbeit, dass dies Folgen für die so-
ziologische Strukturtheorie hat (dazu unten Kapitel 4). In dem Vorle-
sungsskript von 1953/4 exponiert sich das in einer leitmotiv-artigen 
Parallelisierung von Bewegung(swahrnehmung) und sprachlichem Ver-
halten (dazu im Einzelnen Kapitel 2 und 3). Ein Beispiel hierfür wäre 
etwa die folgende Formulierung: »Avoir un corps comme capable de 
gesticulation expressive ou d’action et avoir un système phonématique 
comme capacité de construire des signes, c’est la même chose. Schéma 
corporel et système phonematique. Comme le système phonématique, le 
schema corporel est puissance de varier un certain principe sans connais-
sance expresse de ce principe.« »Einen Körper zu haben, der zu einer 
Ausdrucksgestikulation oder Handlung fähig ist und ein phonematisches 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160

System als Fähigkeit des Aufbaus von Zeichen zu haben, das ist ein und 
dieselbe Sache. Körperschema und phonematisches System. Wie das pho-
nematische System ist auch das Körperschema die Fähigkeit ein bestimm-
tes Prinzip ohne ausdrückliche Kenntnis dieses Prinzips zu variieren.« 
(Merleau-Ponty 2011: 204; Übers. jmk). 

Das Körperschema beinhaltet mithin Sprechen überhaupt, aber auch 
jede spezifische Weise des Sprechens. Dies ist schon deswegen nahelie-
gend, weil ja Sprechen im Unterschied zu Gestik oder Lokomotion eine 
nicht immer sichtbare, wohl aber auditiv und propriozeptiv/kinästhe-
tisch zugängliche und strukturierte Betätigung der Sprachmotorik be-
inhaltet. Folgerichtig findet sich in den Arbeitsnotizen zur Vorlesung 
von 1953 die These, Aphasie sei eine Apraxie der Sprache (»considé-
rer l’aphasie comme une apraxie du langage«). Dass Sprechen auch eine 
Feinmodulation des Körperschemas erfordert, ist phänomenologisch evi-
dent – von der phonetischen/phonematischen Ebene, die die »Fertigkeit« 
der Handhabung und Kombination bestimmter Lautnuancen erfordert, 
über die Prosodik bis hin zur Beherrschung und adäquaten strukturier-
ten Verkettung semantischer Versatzstücke, gleichsam deren argumenta-
tive Gestikulation. Es liegt in der Konsequenz dieser Überlegungen, auch 
für »innere Vorgänge« wie Denken, des »Bewusstseins alleene« (Marx), 
»inneres Sprechen« ebenfalls eine Inanspruchnahme dieser sensomotori-
schen Aspekte anzunehmen. Anders wäre der Anspruch Merleau-Pontys 
mit den Überlegungen in »Le Monde sensible et le monde de l’expres-
sion« zur Entwicklung einer »konkreten Theorie des Geistes« beizutra-
gen (»faire une théorie concrète de l’esprit«, Merleau-Ponty 2011: 45) 
nicht einzulösen.2 Sensomotorische Prozesse und die damit mitgedach-
te operative Bedeutung des Körperschemas sind nicht nur für Bewegun-
gen im herkömmlichen Sinn (z. B. Lokomotion, Haltung, Bewegung der 
Gliedmaßen) maßgeblich, sondern auch für alle Ausdrucksbewegungen, 
einschließlich der Sprache (und damit der gesamten bei der Produktion 
von sprachlichem Material beteiligten, teils gar nicht sichtbaren senso-
motorischen Prozesse) in Anschlag zu bringen. Wir werden am Beispiel 
des »Satzverstehens« sehen, dass Merleau-Ponty von da aus auch tradi-
tionell als »kognitiv«, »mental«, »geistig« verstandene Prozesse und Er-
fahrungsqualitäten in den Blick nimmt und von einer konstitutiven Ver-
schränkung von Bewegung und Bewusstsein ausgeht. »C’est la même 

2   Solche Überlegungen finden sich nicht nur bei Merleau-Ponty, sondern eben-
so bei Plessner, Wygotski, dem Pragmatismus John Deweys und George 
H. Meads und natürlich – dann schon wieder im Kontext einer Merleau- 
Rezeption – in neueren kognitionswissenschaftlichen Ansätzen, die mit der 
Kategorie des »embodiment« oder des »enactement« arbeiten (z.B. Gal-
lagher). Allerdings beschränkt sich auch bei Gallagher die Rezeption auf die 
»frühen« Arbeiten Merleau-Pontys. Die Ausweitung auf die Sprachtheorie 
kommt noch gar nicht richtig in den Blick. 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


161

chose d’être mobile au sens humain et conscient« »Es ist dieselbe Sache, 
zu Bewegungen im menschlichen Sinn fähig und bewusst zu sein« (Mer-
leau-Ponty 2011: 158; Übers. jmk; vgl. dazu Saint Aubert in der Einlei-
tung: 32). 

Interessant sind in diesem Zusammenhang auch Formulierungen Mer-
leau-Pontys in publizierten sprachtheoretischen Arbeiten, die solche 
Überlegungen teils vorweg nehmen, teils ausführen und auf sie zurück-
greifen. So hebt Merleau-Ponty in dem später in den Band Signes auf-
genommenen Aufsatz Über die Phänomenologie der Sprache durchweg 
auf einen Fertigkeitencharakter des Sprechens und des Sprachvermögens 
ab. Die Beherrschung einer Sprache ist nicht auf das damit verbunden 
sprachliche Wissen, die »Sprachkenntnis« reduzierbar. Die reale Organi-
sation und das Verstehen der sprachlichen Zeichen in der Rede erfordert 
nicht primär ein »Ich denke«, sondern ein primordiales »Ich kann«, es 
handelt sich hierbei um einen »ausgezeichneten Fall von körperlicher In-
tentionalität«.3 In derselben Logik ist die wenige Seiten später formulier-
te These zu lesen, ich hätte dann eine Idee begriffen, »wenn sich in mir 
das Vermögen eingestellt (institué) hat, in ihrem Umfeld Diskurse anzu-
ordnen«, »ich mir einen bestimmten Denkstil angeeignet habe« (2007: 
128). In dem 1960 entstandenen Vorwort zu Signes, einer der letzten zu 
Lebzeiten publizierten Texte, fasst Merleau-Ponty Sprache als eine Va-
riante interkorporeller Kommunikation (Merleau-Ponty 2007: 25). Be-
reits in der Phänomenologie der Wahrnehmung taucht die Überlegung 
auf »die gemeinsame Sprache, die wir sprechen«, sei »so etwas wie die 
anonyme Leiblichkeit, die ich mit andere Organismen teile« (1966: 155). 
Auch in der nicht vollendeten, etwa zeitgleich entstandenen Schrift Pro-
sa der Welt betont Merleau-Ponty diese gestisch-motorische Dimension 
sprachlichen Verhaltens und bringt zugleich ihren Bezug zur Thematik 
der Bewegung zum Ausdruck. 

Dies geschieht auch durch eine auffällige Einschaltung musikalischer 
Analogien. »Nicht indem ich mein ganzes Denken in Worte deponiere, 
aus denen die anderen es dann entnehmen, verständige ich mich mit ih-
nen, sondern mit meiner Kehle, meiner Stimme, meiner Betonung und 
natürlich auch mit den Worten, den bevorzugten Satzkonstruktionen 
und mit dem eigenen Zeitmaß, die ich jedem Satzteil zugestehe, kompo-
niere ich ein Rätsel von der Art, dass es nur eine einzige Lösung zulässt, 
bis der Andere, der diese mit Schlüsseländerungen, mit Punktierungen 
und Kadenzen gespickte Melodie stillschweigend begleitet, sie auf seine 

3  Ausgerechnet in diesem Zusammenhang verwendet Merleau-Ponty aus-
drücklich (wenn nicht sogar nur an dieser Stelle) in einem laufenden Text 
den Terminus einer »körperlichen Intentionalität«! Das zeigt zugleich, dass 
es für ihn im Grunde keinen Fall einer »nicht-körperlichen« Intentionalität 
geben kann. 

KÖRPERSCHEMA IM SPRACHLICHEN VERHALTEN (3) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162

Rechnung nimmt und mit mir aussagt, was dann Verstehen heißt.« (Mer-
leau-Ponty 1984a: 52). Diese musikalische Metaphorik schlägt einen Ton 
an (!), der sich bei vielen Autoren der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts 
findet, die sich mit Bewegung befassen.4 Ein Leitmotiv bildet dabei das 
Bild der »Bewegungsmelodie«, einer »mélodie kinétique« (z.B.  Guillaume 
1936: 126; Buytendijk 1956/1948: 288, 62 ff.; Luria 2001: 27, 177, 255 
f.). Sprachverstehen bedient sich in dieser Sichtweise der Aufnahme, aber 
auch der »Überschreitung« und »Vervollständigung« einer »sprachlichen 
Gestikulation des Anderen« (Merleau-Ponty 1984a: 51). Dabei dienen 
gerade die scheinbar formalen Aspekte der Sprache, ihre phonetischen 
bzw. phonemischen, syllabischen und endungsbezogenen Differenzen als 
Grundlage für eine Artikulation, »Abhebung einer Sprachgeste von einer 
anderen« »und schließlich – wofern die Differenzen präziser und syste-
matischer werden – erscheinen sie in Situationen, die selbst besser artiku-
liert sind, und erwecken immer mehr den Eindruck, dass dies alles einer 
inneren Ordnung gehorcht, die dem Kind zu zeigen vermag, was vom Er-
wachsenen gemeint war.« (Merleau-Ponty 1984a: 55). Die zunächst äu-
ßerliche »Bewegung« der sprachlichen Zeichen »weckt nicht vorgeform-
te Gedanken«, sondern zieht mich in eine »Gedankenbewegung« hinein, 
»zu der ich allein nicht fähig gewesen wäre und die mich schließlich frem-
den Bedeutungen öffnet. Ich muss hier endlich zugeben, dass ich nicht nur 
mein eigenes Denken lebe, sondern dass ich im Vollzug des Sprechens der 
werde, dem ich zuhöre.« (1984a: 136). Der kognitiven Sphäre ist auf die-
se Weise eine Bewegungsdimension inhärent. Das ist nicht als Metapher 
zu verstehen, sondern eine Folge des Umstands, dass sich Sprache in kei-
nem Modus ihrer Anwendung von menschlicher Sensorik und Motorik 
trennen lässt. Insofern erscheint es folgerichtig, jedes Verstehen einer Äu-
ßerung eines anderen Menschen immer auch als Modulation des eigenen 
Körperschemas zu verstehen. Sprechen beinhaltet also, wenn die Intuitio-
nen Merleau-Pontys zutreffen, im gleichen Sinne eine Differenzierung des 
Körperschemas wie andere soziomotorische Fertigkeiten. Das beginnt bei 
der Beherrschung der phonetischen Relationen einer bestimmten Spra-
che, umfasst Formen der prosodischen, syntaktischen und semantischen 
Stilisierung und der dabei entscheidenden sensomotorischen Koordina-
tionen. Zwischen sprachlichem Verhalten und der Beteiligung zum Bei-
spiel an einem Basketballspiel gibt es, was immer das Sprechen darüber 
hinaus ermöglicht, so gesehen eine innere Verwandtschaft (dazu Kastl 
2001). In dieser Ausweitung liegt meines Erachtens ein Gutteil des Inno-
vationspotentials der Schriften Merleau-Pontys nach der Phänomeno-
logie der Wahrnehmung, das selbst aktuell von einem Autor wie Shaun 
Gallagher, der sich dezidiert auf Merleau-Ponty beruft, unterausgenutzt 

4   Die spannende Frage wäre sicher, ob es wirklich »nur« eine Metaphorik ist 
oder vielleicht mehr?

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


163

wirkt (vgl. etwa Gallagher 2017). Eine progressive Lektüre hätte Intuiti-
onen und Metaphern Merleau-Pontys jedenfalls viel stärker auf seitdem 
erreichte Erkenntnisse der Sprach- und Bewegungswissenschaften zu be-
ziehen, als dies bislang der Fall ist.

Sozialtheoretische Bedeutung des Körperschemas (4)

Auch die vierte Dimension des Körperschemas wurde bereits im ersten 
Abschnitt im Kern angesprochen – nämlich bei der Erörterung der Ge-
neralität des Körpers, des chair. Diese Kategorien sind eng verknüpft, 
auf gewisse Weise synonym mit dem Begriff des Körperschemas. in der 
Vorlesung von 1953 formuliert Merleau-Ponty unter dem Titel »Schema 
corporel et relation avec autrui« (»Körperschema und Beziehung zum 
Anderen«): »Toutes les transitions entre dissociations du schéma cor-
porel, étrangeté d’une partie du corps, et perceptions des autres, et pré-
sence d’un autre [...] L’ explicitation totale du schéma corporel  donne 
non seulement rapport à soi du sujet mais encore son rapport à au-
trui: déjà dans mon schéma corporel sont incluses des présentations 
de moi- même qui ne s’obtiennent que du point de vue d’autrui (mon 
 visage de face): avènement d’une vision de soi est avènement d’autrui 
( Stade du miroir). Il y a une accentuation affective du schéma corporel 
qui est en réalité installation en moi d’un rapport avec autrui [...] Struc-
ture libidinale du schéma corporel – Et par là ouverture à une structure 
 sociale du schéma corporel: car un type corporel-interhumain (un pat-
tern) une fois institutionnalisé détermine par contre-coup son accentua-
tion [...] – le corps porteur de tout un système symbolique qui le  façonne 
en retour. Donc non seulement rapports interindividuels, mais rapports 
sociaux-historiques.« »Alle Übergänge zwischen Dissoziationen des 
Körperschemas, Fremdheit eines Körperteils und Wahrnehmungen der 
Anderen und Präsenz eines Anderen [...] Die vollständige Explikation 
des Körperschemas ergibt nicht nur <einen> Bezug zum Selbst des 
Subjekts, sondern zugleich seines Bezugs zum Anderen; in meinem 
Körperschema sind schon Repräsentanzen meiner selbst inbegriffen, 
die sich nur über den Standpunkt des Anderen ergeben (mein Gesicht 
von vorne): das Aufkommen einer Vision des Selbst ist das Aufkommen 
des Anderen (Spiegelstadium). Es gibt eine affektive Akzentuierung des 
Körperschemas, die in Wirklichkeit Einsetzung eines Bezugs mit dem 
Anderen in mir ist [...] Libidinöse Struktur des Körperschemas – Und 
von daher Öffnung zu einer sozialen Struktur des Körperschemas: denn 
ein körperlich-zwischenmenschlicher Typus (ein Muster), der einmal 
institutionalisiert wurde, legt im Gegenzug seine Akzentuierung fest [...] 
– der Körper <als> Träger eines ganzen symbolischen Systems, das ihn 
wiederum formt.« (Merleau-Ponty 2011: 159; Übers. jmk). 

SOZIALTHEORETISCHE BEDEUTUNG DES KÖRPERSCHEMAS (4)

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164

Auch wenn Merleau-Ponty in den späten Natur-Vorlesungen der Jahre 
1959/60 Körperschema von einer Dynamik der Projektion und Introjek-
tion her fasst (Merleau-Ponty 2000: 304 ff.; 372 ff.), bewegt er sich nahe 
an Konzepten George Herbert Meads (Perspektivenübernahme als Ein-
nahme der Rolle eines Anderen) und Jacques Lacans (Spiegelstadiums 
bzw. Narzissmustheorie). Der eigene Körper wird – sowohl als Bild wie 
auch als motorisches Schema – über den Blick des Anderen bzw. dessen 
Stellvertretung durch den Spiegel erfahrbar und zugänglich und dadurch 
mitstrukturiert. Im Anschluss an Schilder hat dies für Merleau-Ponty 
eine irreduzibel libidinöse, aber eben auch darin: soziologische Dimen-
sion (vgl. 2000: 305 – »Das Körperschema hat eine libidinöse und sozio-
logische Struktur.«). Saint Aubert sieht in dieser »structuration libidinale 
du schéma corporel« »libidinösen Strukturierung des Körperschemas« 
eine »dimension intégrale qui affecte inévitablement, et d’emblée, notre 
rapport au monde.« »integrale Dimension, die unweigerlich und von An-
fang an unseren Bezug zur Welt berührt« (Saint-Aubert 2013: 122). Sie 
betrifft wesentlich unser Verhältnis zu den Anderen, sie verstrickt uns 
in einer grundlegenden »ouverture aux autres mêmes par l’ intercor-
poréité« »Öffnung zu den Anderen durch die Interkorporalität« (ebd. 
123; vgl. dazu Merleau-Ponty 2007: 246). Saint-Aubert zitiert in diesem 
Zusammenhang eine Passage aus dem unveröffentlichten Nachlass: »Le 
schéma corporel, organisation de mon corps, est en même temps orga-
nisation de ses rapports avec les autres corps, intercorporéité (Image 
and Appearance p. 123 <Beleg Schilder! jmk>) Le schéma corporel, sys-
tème d’équivalences intersensorielles et entre états successifs, est aussi 
 système d’équivalences entre les corps. Et il est l’un parce qu’ il est l’au-
tre [....]. Identification = assomption du schéma corporel d’un autre [...]. 
Le  système pour-soi – pour-autrui est le schéma corporel. Le schéma 
corporel est le ›dedans‹ du corps [...] où autrui est introjecté comme co-
corps.« »Das Körperschema, Organisation meines Körpers, ist zugleich 
Organisation seiner Bezüge zu den anderen Körpern, Interkorporalität 
(Image and Appearance Seite 123). Das Körperschema, System der 
intersensorischen Entsprechungen und der aufeinanderfolgenden 
Zustände ist auch ein System der Entsprechungen zwischen den Körpern. 
Und er ist das eine, weil er das andere ist [....] Identifikation = Aufnahme 
des Körperschemas eines Anderen [....] Das System für sich/für den 
anderen ist das Körperschema. Das Körperschema ist das Innere des 
Körpers, in das der Andere als Mit-Körper introjiziert wurde« (zit. bei 
Saint-Aubert 2013: 131; Übers. jmk). 

Saint-Aubert zeigt darüber hinaus, dass diese »ästhesiologische- 
libidinöse« Verknüpfung des Körpers mit seinem Gegenüber, auch die 
Welt als Ganze betrifft, zu der er hin geöffnet ist. Unser Weltverhältnis 
hat die Dimension eines narzisstisch getönten »Begehrens«, das nicht 
nur den anderen menschlichen Körpern gilt, sondern auch den Dingen, 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


165

auf die sich unser Körperschema bezieht. Es gilt dem motorischen und 
ästhesiologischen Profil unserer Welt als Ganzer (vgl. dazu insgesamt 
Saint-Aubert 2013, bes. 121 ff.). Es gibt auf diese Weise eine Art grund-
legende »Promiskuität« unseres Weltbezugs. Hier setzt Saint Auberts 
psychoanalytisch akzentuierte Lektüre der Merleau-Pontyschen Spät-
philosophie an. 

Körperschema(ta) als (Bewegungs-)»Gedächtnis«?

Alle bisherigen Ausführungen setzen voraus, dass menschliches Verhal-
ten und seine (Um-) Welt interdependent sind, sich stetig differenzieren 
und dieser Prozess gleichbedeutend mit Strukturbildung ist. Das hat zwei 
Implikationen. Unter der weitreichenden Annahme dieser Generalität 
des Körpers bedarf es genau genommen keiner eigenen sozialtheoreti-
schen Begründung von »Intersubjektivität« mehr. Diese Generalität des 
Körpers beinhaltet und ist nur möglich unter der Annahme der Zeitlich-
keit und Geschichtlichkeit der Körper. Die Differenzierung schlägt sich 
im Körper nieder, das heißt, sie verändert seine Struktur, diese Struktur 
wird Disposition, das heißt, sie ermöglicht ähnliche weitere Kontakte 
(vgl. auch hier Ryle 2018: Kap. 5).

Das Körperschema ist in sich zeitlich verfasst, worauf der stete Ver-
weis Merleaus auf den Taximeter-Vergleich von Head abhebt. Es ist Ab-
laufschema, beinhaltet Rückverweisungen und Vorverweisungen (Pro-
tentionen und Retentionen). Das Körperschema modifiziert sich mit 
jeder Aktivität, in jedem Moment, wie unmerklich auch immer, schon 
deswegen, weil Situationen nur typisch, niemals exakt gleich und da-
mit wiederholbar sind. Es bewahrt zugleich die abgelaufenen Aktivitä-
ten in sedimentierter Form. »Sedimentierung« ist natürlich nicht nur ein 
»Zähl«-Vorgang. Zwar spielt Wiederholung eine wichtige Rolle. Aber es 
gibt auch beim Vollzug von gleichartigen Bewegungen (z.B. Klavieran-
schlag, Hammerschlag) niemals eine exakte Wiederholung, wie die For-
schungen von Nicolai Bernstein (1975: 10) gezeigt haben. 

Darin liegt auch der sachliche Grund, warum die beiden letzten gro-
ßen Kapitel der Phänomenologie der Wahrnehmung die Überschrift Die 
Zeitlichkeit und Die Freiheit tragen. Im vorletzten Kapitel über Zeit-
lichkeit wird der zentrale bis hinein ins Spätwerk maßgebliche Begriff 
der »intentionnalité opérante« (»fungierende Intentionalität«) einge-
führt. Diese bestimmt Merleau-Ponty unter Rückgriff auf die zeittheo-
retischen Analysen Husserls und Heideggers (Kastl 1998, 2001a). Auch 
seine Fassung des Freiheitsproblems, mit dem er die Phänomenologie 
der Wahrnehmung abschließt, muss von dieser Akzentuierung der Zeit-
lichkeit verstanden werden. Merleau-Pontys versteht Freiheit als eine 

KÖRPERSCHEMA(TA) ALS (BEWEGUNGS-)»GEDÄCHTNIS«?

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166

durch eine spezifische historische Situation ebenso ermöglichte wie zu-
gleich bedingte Freiheit. 

Wir hatten immer wieder mit der Schwierigkeit zu tun, dass »inten-
tionnalité opérante« nicht mit »körperlicher Intentionalität« gleichzu-
setzen ist. Dies ist deshalb missverständlich, weil es »körperlich« als 
Differenzkategorie zu »geistig« (oder »seelisch«) nahe legt. Weder »kör-
perlich« im Sinne der Descartes’schen »res extensa« noch ein schwäche-
res Konzept, etwa »körperlich« im Sinne einer sensomotorischen Dimen-
sion würde hier zu einer klaren Differenzierung führen. Im zweiten Sinne 
hätte für Merleau-Ponty jede Weise der Intentionalität, auch sprachliche 
verfasste, auch Aktintentionalität, auch Reflexivität, Repräsentation, auf 
Aussagen (Deklaration) bezogene Intentionalität eine körperliche Di-
mension, insofern sie sich aus der »intentionnalité opérante« ausdiffe-
renziert und wiederum in deren Sedimentierungen und Horizonte ein-
geht. Dann allerdings bleibt Intentionalität schlechthin auf den Körper 
im Sinne Descartes verwiesen, der Geist wäre entweder etwas am Kör-
per und wir wären bei dem im ersten Teil heraus gestellten »erweiterten« 
Körperbegriff oder es bleibt ein unklarer Rest. 

Merleau-Ponty umgeht diese Problematik in der Phänomenologie 
der Wahrnehmung dadurch, dass er eine explizite Gleichsetzung von 
»fungierender« (opérante) und »körperlicher« Intentionalität strikt um-
geht. Die Aktintentionalität ist zwar nie ohne Körperlichkeit (sowohl 
im schlichten Sinn von Sensomotorik, aber auch von »res extensa«) zu 
denken. Umgekehrt ist die fungierende Intentionalität aber nicht nur 
»körperlich« im Sinne Descartes. Sie ist ja zugleich in sich zeitlich ver-
fasst, was Descartes Körperbegriff ausschließt. Das eigentliche Defini-
ens der »intentionnalité opérante« ist eine nicht-thematische Zeitlich-
keit. Husserl hat das in paradoxer Weise als »passive Synthesis« des 
retentional-protentialen Geschehens und Heidegger als »ursprüngliche 
Zeit« bezeichnet, als Ineinander der zeitlichen »Ekstasen«. »Die Zeit«, 
so schreibt Merleau-Ponty in dem maßgeblichen Kapitel, »ist die ein-
zigartige Bewegung, die in all ihren Teilen ganz sich selbst entspricht, so 
wie eine Geste die sämtlichen Muskelkontraktionen umfaßt, die zu ih-
rem Vollzuge notwendig sind. Beim Übergang von B zu C zerspringt und 
desintegriert sich gleichsam B in B’, A’ in A’’, und auch C selbst <damit 
werden die im Schema Husserls retentional abfallenden »Jetztpunkte« 
bezeichnet, jmk>, das, solange es noch künftig war, sich in einer konti-
nuierlichen Ausstrahlung von Abschattungen anzeigte, beginnt, sobald 
es nur zur Existenz gekommen ist, auch schon wieder seine Substanz 
einzubüßen. ›Die Zeit ist das allem, was sein wird, gebotene Mittel, zu 
sein, um nicht mehr zu sein‹. Sie ist nichts anderes als die allgemeine 
Flucht aus sich selbst, das einheitliche Gesetz dieser zentrifugalen Bewe-
gung, oder, wie Heidegger sagt, die ›Ek-Stase‹« (Merleau-Ponty 1966: 
476 f.). Erst auf der Grundlage dieses Differenzierungsgeschehens sind 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


167

ausdrückliche Formen der Erinnerung oder auch der Vorwegnahme von 
Zukünftigem möglich.

Merleaus Vergleich mit der »Geste« deutet darauf hin: Bewegungen 
des sichtbaren Körpers sind eine Art Paradigma für das, was er unter 
»intentionnalité opérante« versteht. Aber ob die Intentionalität von Be-
wegung ein Aspekt von dieser ist oder umgekehrt, darüber erfolgt keine 
Festlegung. Eindeutig gilt aber, dass intentionale Phänomene nicht ohne 
zeitliche Dimension denkbar sind. Schon bei Kant ist die Zeit das ei-
gentliche Element des »inneren Sinns«, des »Anschauens unserer selbst 
und unseres inneren Zustandes« und zugleich »die formale Bedingung 
a priori aller Erscheinungen überhaupt« (Kant 1990/1: 80 f.), weil sie – 
im Unterschied zum Raum – sowohl äußere wie innere (geistige, men-
tale, psychische, kognitive) Phänomene gleichermaßen betrifft. Im Vor-
wort zu Signes formuliert Merleau-Ponty in diesem Sinne, die Zeit sei 
der »Körper des Geistes« (corps de l’esprit, ein Valéry-Zitat) (Merleau- 
Ponty 2007: 19). Sowohl die Erfahrung jeder ausgeführten oder nur 
wahrgenommenen wie auch jede vorgestellte menschliche Bewegung ist 
jedenfalls nicht denkbar, ohne dass die verschiedenen zeitlichen Momen-
te der Bewegung »bewahrt«, füreinander zugänglich, im Konnex bleiben. 
Selbst die geringste Ortsveränderung ist nicht erfahrbar ohne ihr Woher, 
das zugleich auf das ablaufende und noch bevorstehendes Wohin bezo-
gen bleibt. Es setzt also etwas voraus, was Heidegger den Zugang zu ei-
ner Dimension der »Gespanntheit« von Zeit, der Zeitspanne genannt 
hat. In diesem Sinn handelt es sich, auch wenn es nicht um eine themati-
sierende Bezugnahme auf Vergangenes, sondern um jedwede »Präsenz« 
des Vergangenen in der Gegenwart geht, um »Gedächtnis«. 

Merleau-Ponty und der moderne Gedächtnisbegriff

Es ist in diesem Zusammenhang wichtig darauf hinzuweisen, dass sich 
gegenüber der Mitte des letzten Jahrhunderts das Verständnis dessen, 
was »Gedächtnis« ist, in der Psychologie, Neurobiologie und der in-
terdisziplinären und sozialwissenschaftlichen Gedächtnisforschung sehr 
verändert hat. Kaum jemand verengt heute noch den Gedächtnisbe-
griff auf Phänomene der Erinnerung. Vielmehr ist Gedächtnis zu einem 
Sammelbegriff für durchaus heterogene Phänomene geworden, die ge-
meinsam haben, dass sie als Bewahrung von Vergangenem (in sehr ver-
schiedenartigen Formen und Modi) für gegenwärtige bzw. zukünftige 
Operationen aufgefasst werden können. Gedächtnis ist heute ein Syno-
nym für das, was Zeiterfahrung und zeitlich strukturierte Erfahrung ins-
gesamt ermöglicht. Das macht es letztlich zu einer schwer fassbaren Grö-
ße. Auf dieses Problem antworten moderne Gedächtniskonzepte nach 

MERLEAU-PONTY UND DER MODERNE GEDÄCHTNISBEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168

dem Prinzip der »Einheit in der Differenz«, die Ausweitung des Kon-
zeptes geht einher mit seiner internen Differenzierung. Ein Vorbild hier-
für bietet bereits die Bergsonsche Unterscheidung von Bewegungs- und 
Erinnerungsgedächtnis in Matière et mémoire (Bergson 2015: 87 ff.). 
Dabei bilden gerade die für Merleau-Pontys Ansatz wichtigen sensomo-
torischen Phänomene, eine wichtige Untergruppe (vgl. allgemein dazu 
Squire/Kandel 2009; Welzer/Markowitsch 2006; Markowitsch/Welzer 
2005; Dimbath/Heinlein 2015; Sebald 2014; Kastl 2004). 

Im modernen Gedächtnisverständnis lassen sich zwei Hauptdiffe-
renzierungslinien unterscheiden. Die eine bezieht sich auf die Frage der 
Dauer der »Bewahrung« bzw. »Aufrechterhaltung« von »Inhalten« des 
Gedächtnisses, also wenn man so will auf die zeitliche Dimension des 
Gedächtnisses selbst. Die Vorstellungen reichen dabei von der Annahme 
eines »Ultrakurzzeitgedächtnisses« (hier geht es um für das Bewusstsein 
gar nicht zugängliche, wohl aber subliminal prozessierte Muster im Be-
reich von Millisekunden) über das Kurzzeit- oder Arbeitsgedächtnis bis 
zum Langzeitgedächtnis. Die andere Differenzierungslinie bezieht sich 
auf eine modale Unterscheidung bzw. die Funktionsweise von Gedächt-
nisleistungen. Eine Kernunterscheidung ist dabei die von deklarativen 
und non-deklarativen Gedächtnisleistungen. Alternative Bezeichnungen 
für non-deklarativ waren (und sind es zum Teil noch) die Ausdrücke 
»implizit« oder »prozedural«. Gemeint sind immer durch Erfahrung er-
worbene Muster, »Strukturen« des Verhaltens im Unterschied zu auf 
Repräsentation (»Deklaration« bzw. »Narration«) angelegte kognitive 
Muster des Wissens oder der Erinnerung. Nur die letztgenannte 
Gedächtnisform (auch als episodisches oder autobiographisches 
Gedächtnis bezeichnet) entspricht dem üblichen Alltagsverständnis 
von Gedächtnis. Das semantische Gedächtnis (Wissen) entspricht 
einem konventionellen Verständnis von »Lernen«. Bahnbrechend für 
das Verständnis »non-deklarativer« Gedächtnisformen hierfür waren 
experimentelle psychologische Befunde insbesondere seit den 1980er 
und 1990er Jahren (Squire/Kandel 2009; Koch 2005: Kap. 11; Tulving 
2000; Squire/Dede 2015, Toth 2000; Kastl 2004). 

Squire, einer der Hauptakteure der neueren Gedächtnisforschung fasst 
das Verständnis dieser Differenzierungsdimension in einem neueren Ar-
tikel wie folgt zusammen: »Nondeclarative memory is dispositional and 
is expressed through performance rather than recollection. An important 
principle is the ability to gradually extract the commun elements from 
a series of separate events. Nondeclarative memory provides for myriad 
unconscious ways of responding to the world [...] Here arise the habits 
and preferences that are inaccessible to conscious recollection, but they 
nevertheless are shaped by past events, they influence our current beha-
vior and mental life, and they are a fundamental part of who we are.« 
(Squire/Dede 2015: 3). 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169

Der mittlerweile überwiegend verwendete Begriff »non-deklarativ« 
beinhaltet die früheren Bezeichnungen »prozedural«, »Verhaltensge-
dächtnis«, »Wissen wie ...« oder »implizit« bzw. die damit bezeichne-
ten Phänomene. Experimentelle Forschungen haben aber das Spektrum 
der Phänomene erheblich erweitert, etwa um das »Gespür« für komple-
xe stochastische Zusammenhänge, unbewusst erworbene Regelsysteme 
im Zusammenhang mit sogenannten »künstliche Grammatiken« oder 
kategorialen Typisierungsleistungen. Das entscheidende Abgrenzungs-
kriterium liegt meistens in der Qualität des »Abrufes« der Leistungen. 
Wissen und Erinnerungen sind in dem Sinne deklarativ, dass sie als 
Wissen und Erinnerungen bewusst sind, autoreferentiell (ich weiß, dass 
ich etwas weiß und mich an etwas erinnere) und insofern explizit ab-
gerufen werden. Sie sagen etwas über etwas aus. Wissen und Erinne-
rungen können explizit erworben, erlernt, »gepflegt« werden, durch-
aus aber auch beiläufig, ohne bewusste Absicht. Zwar kann ich mir 
auch vornehmen, mich beispielsweise einem Fußballtraining zu unter-
ziehen, Geige üben, in einen Tanzkurs zu gehen oder meine handwerk-
lichen Fähigkeiten zu schulen. Aber das non-deklarative Moment beim 
Erwerb und zugleich das eigentliche Können liegen auf der Ebene von 
Fein- und Feinstkoordinationen, die sich wegen ihrer Komplexität und 
Vielfalt der Thematisierung grundsätzlich entziehen. Sie werden über-
wiegend subliminal, durch Übung, »Tun«, Praxis erworben, in einem 
Prozess, der auf dem von Squire/Dede vermerkten Sich-überlassen an 
Wiederholungen beruht, bei dem Bewusstsein sogar hinderlich ist. Sol-
che Fertigkeiten werden vielfach beiläufig im Alltag, ohne jede Absicht-
lichkeit erworben, etwa nach dem Muster des Erlernens eines Dialekts. 
Überhaupt stellt der Primärspracherwerb, wenn also Kinder die Regeln 
und Regelmäßigkeiten einer Sprache durch Nachahmung, Einklinken 
in Sprechsituationen, »Aufschnappen« von Wörtern und Wendungen 
lernen, vielleicht das zentralste Beispiel für non-deklarative Gedächt-
nisleistungen dar. 

Damit überschneiden sich auch die von Christoph Koch so genann-
ten »Zombiesysteme« (Koch 2005: Kap. 12) als Inbegriff dessen, was 
man »tun« bzw. »erfahren«, »wahrnehmen« kann, ohne sich dessen be-
wusst zu sein. Dazu gehören weite Teile des Erwerbs und der Anwen-
dung non-deklarativer Gedächtnisleistungen bis hin zur Wirksamkeit 
subliminaler Reize, die weder bei ihrem Auftreten noch bei ihrem späte-
ren Wirksamwerden überhaupt die Bewusstseinsschwelle erreichen. Bei-
spielsweise kann man experimentell belegen, dass sich nur eine Vier-
telsekunde anhaltende Reizmuster, die durch vor- und nachgeschaltete 
Deckmuster maskiert werden, von denen das wahrnehmende Individu-
um keine bewusste Kenntnis hat, gleichwohl verhaltenswirksam werden 
können. Sie können sich etwa in sogenannten Primingreaktionen auswir-
ken (Koch 2005: 215; Kandel; Dehaene 2014: 85 ff.). 

MERLEAU-PONTY UND DER MODERNE GEDÄCHTNISBEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170

Dieser generalisierte Gedächtnisbegriff, der deklarative wie non-de-
klarative Aspekte umfasst, und die damit verknüpfte modulare Multi-
plizität von Gedächtnisleistungen ist heute eine Selbstverständlichkeit 
in Neurobiologie, Psychologie und Medizin geworden. Man muss hin-
zufügen, dass dieses moderne Gedächtnisverständnis in der Philosophie 
immer schon antizipiert wurde. Das reicht von Aristoteles’ Unterschei-
dung zwischen dem, was man nur durch Belehrung und dem, was man 
nur durch Tun lernen kann (Aristoteles 2006: 20 ff.) bis zu Ryles Un-
terscheidung von Wissen, Können und Erinnern (Ryle 2018: Kap. 5, 8).

Ebenso selbstverständlich ist die Erkenntnis, dass Intentionalität und 
Bewusstsein im weitesten Sinne (Aufmerksamkeit, Erleben, Wahrneh-
mung, Verhalten) und Gedächtnisleistungen miteinander verknüpft sind 
und auf der Ebene elementarer Operationen des Kurzzeit- bzw. Arbeits-
gedächtnisses auf gewisse Weise sogar zusammenfallen (z.B. Dehaene 
2014: 147; Birbaumer/Schmidt 2010: Kap. 21, 496 ff.; Markowitsch 
2002: 85: Koch 2005: 214; Luria 2001). Wie das genau geschieht, ist 
durchaus offen und in weitem Umfang unverstanden. Aber es besteht 
Konsens darüber, dass jedes denkbare Erfahrungselement schon eine mi-
nimale zeitliche Erstrecktheit und Organisation aufweist, auch wenn es 
nicht die Schwelle bewusster Erfahrung überschreitet, geschweige denn 
»ins Langzeitgedächtnis übernommen« wird, also später als Erinnerung, 
Fertigkeit oder Wissen zur Verfügung steht. Die derzeit in den Kogniti-
onswissenschaften vieldiskutierte »Integrated Information Theory« des 
Bewusstseins legt einen Katalog von Grundmerkmalen von Bewusstsein 
vor, in der dessen immer schon integrierte und holistische Kompositi-
onalität sowohl in der zeitlichen Horizontalität wie in der synchronen 
(räumlichen) Wahrnehmung zentrales Bestimmungselement ist (Oizumi/
Albantakis/Tononi 2014: 2–3; Koch 2019: 8–10). Weitgehend konsent 
ist, dass bewusste Wahrnehmungen immer bereits eine »vorbewusste« 
(subliminale) Informationsverarbeitung voraussetzt (Birbaumer/Schmidt 
2010: 496 ff.; Dehaene 2014: Kap. 2). Damit ist, was Husserl und Mer-
leau-Ponty unter »fungierender Intentionalität« verstehen, mittlerweile 
eine weitgehend in Neurobiologie und Psychologie akzeptierte Annah-
me, die in weiten Teilen auch experimentell und klinisch belegt ist. Das 
betrifft auch den freilich im Einzelnen nicht verstandenen, weder nach 
phänomenologischen, philosophischen noch nach naturwissenschaftli-
chen Standards hinreichend aufgeklärten Konnex zwischen Langzeitge-
dächtnis, Arbeitsgedächtnis und laufendem »Bewusstsein« bzw. Erleben/
Verhalten (»intentionalité opérante«). 

Was Merleau-Ponty »Körperschema« nennt, wäre in der modernen 
Terminologie im Verhältnis von Kurzzeit- bzw. Arbeitsgedächtnis und 
non-deklarativem Langzeitgedächtnis anzusiedeln. Alle Beispiele moto-
rischer Fertigkeiten, deren Analyse in der Phänomenologie der Wahr-
nehmung eine so prominente Rolle spielen (der Orgelspieler, die Dame 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171

mit dem Federhut, die Bedienung einer Schreibmaschine usw.) und die 
in der romantischen Merleau-Ponty-Rezeption als Anwendungsfälle ei-
ner »leiblichen Intentionalität« aufgegriffen wurden, würde man in der 
modernen Semantik der Gedächtnisforschung als Beispiele für operative 
Kapazitäten des non-deklarativen Gedächtnisses verbuchen. 

Merleau-Ponty selbst verwendet das Gedächtniskonzept trotz der auf-
gezeigten systematischen Bedeutung des »Zeitthemas« als Zielpunkt der 
Argumentation der Phänomenologie der Wahrnehmung an keiner Stel-
le seiner zu Lebzeiten veröffentlichten Arbeiten. Man könnte fast sagen, 
er scheut sich davor ein Gedächtniskonzept ins Spiel zu bringen. Mögli-
cherweise befürchtete er, damit ein Einfallstor für offene oder verdeckte 
konstitutionistische oder aber naturalisierende Vorstellungen zu schaffen. 
Dafür spräche zum Beispiel seine Distanzierung von einem Verständnis 
von Gedächtnisleistungen, wie sie Gurwitsch entwirft (vgl. Merleau-Pon-
ty 1997 und die Ausführungen dazu in Teil 1, Kapitel 1). Man könn-
te argumentieren, gegenüber einem Konzept fungierender Intentionali-
tät als eines kontinuierlichen Prozesses zeitlicher Differenzierung stelle 
»Gedächtnis« eine unzureichende Verdinglichung dar. Ein »Gedächtnis«, 
in der Psychologie und Biologie auf irgendeine Weise immer als Instanz, 
psychischer Apparat oder Organ gedacht, existiert auf gewisse Weise in 
der phänomenologischen Erfahrung nicht. Das sind von vorneherein er-
schlossene und konstruierte Vorstellungen, letztlich Modelle, die wir als 
solche aber in der laufenden Erfahrung nicht erfahren, ebenso wenig wie 
wir so etwas wie ein »Affektregulationssystem« oder Instanzen wie »Es«, 
»Ich«, »Über-ich« u.a. zu fassen bekommen. 

Wir nehmen vielmehr eine jeweilige zeitliche Perspektive ein. Wir er-
fahren eine bestimmte Konstellation retentional-protentialer Verweisun-
gen als Ganzes, einen je so und so beschaffenen Vergangenheits- und Zu-
kunftshorizont einer Situation. Wir können unsere Aufmerksamkeit auf 
die bewusste Rekonstruktion vergangener oder die Planung, Vorwegnah-
me zukünftiger Ereignisse legen; der Rückgriff auf Können und Wissen 
hat gewisse zeitliche Qualitäten (z.B. der Sicherheit des Überdauerns, des 
jederzeitigen Zugriffs) usw. Aber nie erfahren wir dabei von der Arbeit ei-
nes von meinen Intentionen trennbaren »Organs« namens Gedächtnis. Ich 
sage zwar: »Mein Gedächtnis lässt mich im Stich«, in gewissem Sinne ein 
Zugeständnis, ein Rückgriff des Alltagswissens auf die Psychologie oder 
Biologie. Mit demselben Recht könnte ich dann in Bezug das Ausführen 
von Rechenaufgaben von einem »Rechner« in mir sprechen und wenn es 
nicht gelingt, eine Multiplikation durchzuführen, sagen: »Mein Rechner 
funktioniert nicht.« Was ich erfahre, ist aber eigentlich ein: »Ich kann mich 
nicht erinnern« oder »ich weiß nicht mehr, dass ...« und – übertragen auf 
Fertigkeiten – »ich kann nicht«, »ich habe xy verlernt«. Selbst die Klinik 
enthält letztlich keinen klaren Beweis für einen Gedächtnisapparat oder 
eine gesonderte Instanz namens Gedächtnis. Sie kann nur Korrelationen 

MERLEAU-PONTY UND DER MODERNE GEDÄCHTNISBEGRIFF

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172

zwischen einer Schädigungstypik, einschließlich von deren Lokalisation 
und einer Beeinträchtigung bestimmter Fähigkeiten belegen. In der Tat hat 
auch die Gehirnforschung bislang nicht schlüssig belegt, dass es eine ana-
tomisch abgrenzbare »Einheit« namens Gedächtnis überhaupt gibt. Auch 
in der neuropsychologischen Forschung häufen sich die Belege, dass Ge-
dächtnis, auch wenn es zum Teil geschädigt werden kann, in engem Zu-
sammenhang mit Verhalten und Intentionalität insgesamt steht. 

Nun könnte man auch hier die phänomenologische Methode als hilf-
reiches Korrektiv solcher Verdinglichungen einsetzen und den Status des 
Konzeptes »Gedächtnis« verändern, es nicht als Organ sehen, sondern 
als Dimension der Erfahrung. Manche Ausführungen Merleau-Pontys 
zur »intentionnalité opérante« könnte man genau so verstehen. Schließ-
lich stützt sich Merleau-Pontys anti-konstitutionistische Argumentation 
wesentlich auf die Analyse der »passiven Synthesen« der Zeiterfahrung 
und damit das, was er unter »intentionnalité opérante« versteht. Mer-
leau-Ponty betont am Ende der Phänomenologie der Wahrnehmung im 
Anschluss an Husserlsche und Heideggersche Analysen, dass alle the-
matischen und deklarativen Bezugnahmen auf die Vergangenheit, alles 
reflexive und explizite Wissen immer schon die Erfahrungsebene der 
»fungierenden Intentionalität« voraussetzt. Dann aber kann man das als 
Beitrag zu einem revidierten, dimensionalen, nicht-verdinglichten Ver-
ständnis von »Gedächtnis« auffassen. In den veröffentlichten Schriften 
Merleau-Pontys findet sich zwar keine Stelle, die einen derartigen An-
spruch formuliert, wohl aber in seinen Vorlesungsskripten.

Zeit, Gedächtnis, Körperschema in den Vorlesungen 
von 1953 und 1954/5

Die Vorlesung am Collège de France des Jahres 1954/55 mit dem Ti-
tel »Le problème de la passivité« ist meines Wissens der einzige über-
lieferte Textentwurf Merleau-Pontys, in dem Gedächtnis (mémoire) als 
Überschrift auftaucht und in dem er versucht eine positive Gedächtnis-
konzeption in dem beschriebenen Sinne zu entwerfen. Wie zu erwarten, 
entfaltet er das Thema aus dem thematischen Horizont der Überlegun-
gen zur fungierenden Intentionalität am Ende der Phänomenologie der 
Wahrnehmung. Hier war ja ebenfalls ein ganzer Abschnitt dem Verhält-
nis von Passivität und Aktivität im Zusammenhang mit der Zeiterfah-
rung gewidmet. In der deutschen Ausgabe bildet das einen eigenen Pa-
ragraphen mit genau dieser Überschrift. Auch hier fasst Merleau-Ponty 
die Zeiterfahrung als Inbegriff »passiver Synthesis«. Deren Reformulie-
rung lautete: »dass in ihr das Mannigfaltige zwar von uns durchdrungen 
ist, gleichwohl aber nicht wir es sind, die seine Synthese vollbringen.« 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173

(Merleau-Ponty 1966: 485). Genau das trifft für die Zeit bzw. die »Zei-
tigung« (»temporalisation«) zu. In unüberhörbar existentialistischer Re-
gistrierung führt Merleau-Ponty ein »Geworfenheitsmotiv« aus: Ich bin 
nicht der Akteur der Zeit(igung), ich habe noch nicht einmal meine Ge-
burt »gewählt«. Aber so wie ich geboren bin, vollzieht sich die Zeit 
durch mich und meinen Körper hindurch, die Zeit erlegt mir auf, was 
ich bin und »entreißt mich dem, was ich zu sein mich anschickte, doch 
verleiht mir zu gleicher Zeit das Mittel, mich auf Abstand (distance) zu 
fassen und mich als Ich zu verwirklichen.« (ebd.: 486). Es handelt sich 
dabei nicht um Passivität im Sinn des Hinnehmens einer »fremden Rea-
lität« oder »kausalen Einwirkung«, sondern es geht um »eine Belehnung, 
ein Sein in Situation, dem zuvor wir gar nicht existieren, das wir bestän-
dig aufs Neue beginnen und das uns selbst erst konstituiert. Eine ein für 
allemal ›erworbene‹ Spontaneität, die ›auf Grund des Erwerbs fortfährt, 
Spontanität zu sein‹, genau aber das ist die Zeit.« (ebd.: 486). 

Das ist im Kern zunächst eine Sartresche Formel – auch das Zitat 
stammt aus »Das Sein und das Nichts«. Es ist die Zeit, die uns als Grund-
lage unserer Spontanität das Vermögen »des Darüber-Hinweg-gehens 
und ›Nichtens‹ verleiht – das heißt Erfahrung, Bedeutung, Bewusstsein 
letztlich als Differenzerfahrung ermöglicht. Unser Zugang zur Dichte des 
präsenten Seins vollzieht sich durch die merkwürdige Mit-Anwesenden 
des Nicht-Mehr und des Noch-Nicht. In diesem Zusammenhang ver-
wendet Merleau-Ponty noch nicht den Terminus »Gedächtnis«, sondern 
spricht von »Zeit« und »Zeitigung«. Aber auch er scheint den engen 
Zusammenhang zu sehen. Das wird daraus ersichtlich, dass er in dem 
Manuskript von 1954/5 genau an diesen Überlegungen wieder ansetzt. 
Zugleich vollzieht sich in dem Manuskript – wie auch im Gesamtwerk 
– unter der Hand eine Transformation des existentialistischen Vokabu-
lars (Wahl, Situation, Freiheit, Nichts) sowie des gestaltpsychologischen 
Vokabulars (Figur/Hintergrund) in ein differenztheoretisches, diakriti-
sches Vokabular. Entscheidendes Indiz hierfür ist die zunehmende Ver-
wendung des Ausdrucks »écart«. 

Diese Kategorie verwendet er gleichermaßen: 

• im zeichentheoretischen Zusammenhang der Differenz von Signifi-
kant zu Signifikant (und damit: Signifikant zu Signifikat), also dem 
bedeutungsgenerierenden »Abstand« der sprachlichen Zeichen zu-
einander (2007: 53; 2011: 207, 143); 

• in Bezug auf die gestaltpsychologische Differenz von Figur und Hin-
tergrund (2011: 203; 56/58);

• in Bezug auf die »kinetische Differenz« der Phasen einer Bewegung 
(2011: 56) und in diesem Zusammenhang in Bezug auf die Diffe-
renz von Körperhaltungen beim operierenden Körperschema (2011: 
131, 139, 143);

ZEIT, GEDÄCHTNIS, KÖRPERSCHEMA IN DEN VORLESUNGEN 1953–1954/5

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

• im Zusammenhang der zeittheoretischen Differenz des Jetzt zum 
»Eben noch« und »Noch nicht« bzw. der Gegenwart zu Vergangen-
heit/Zukunft (2015: 333). 

In allen diesen Fällen geht es um eine schwer zu fassende, weil phänome-
nologisch irreduzible Conditio sine qua non von Erfahrung schlechthin: 
der nicht-vorstellenden, nicht-thematischen Ko-Präsenz von Nicht-Prä-
sentem als Voraussetzung für die Bedeutung des in einer Situation Präsen-
ten und Thematischen. Wir werden in den folgenden Kapiteln analysie-
ren, wie Merleau-Ponty von hier aus die strukturalistische (diakritische) 
Logik in seine Überlegungen integriert und damit so heterogene Phäno-
mene wie Bewegung und Satzverstehen in Bezug zueinander setzt und 
mit der Thematik des operativen Körperschemas in Verbindung bringt. 
Vorerst muss der Hinweis genügen: schon die Saussuresche Formel, dass 
ein Zeichen nur Bedeutung durch seinen Bezug zu anderen Zeichen hat 
(syntagmatisch und paradigmatisch), beinhaltet diese retentional/pro-
tentionale Qualität der Mitpräsenz möglicher bzw. unmöglicher ande-
rer Zeichen (vgl. Merleau-Ponty 2007: 53). Sie setzt, wie in allen ande-
ren genannten Erfahrungsbereichen voraus: die Positionierung unserer 
selbst, unseres Körpers in der (»ursprünglichen«, »qualitativen«) Zeit. 

Das muss man als Hintergrund der Behandlung des Gedächtnisthemas 
in der Vorlesung von 1954/5 mitsehen. Neu und letztlich solitär im Werk 
Merleau-Pontys ist hier vor allem die explizite Verwendung dieses Wor-
tes selbst (mémoire). Thema der Vorlesung ist die Passivität. Gedächt-
nis erscheint hier zunächst wie ein Phänomen der »Passivität« unter 
anderen, etwa Schlaf und Unbewusstes. Allerdings wird aus den Ausfüh-
rungen und den Verweisungen auf die zeittheoretischen Überlegungen 
schnell deutlich, dass das Gedächtnis einen besonderen Status einnimmt. 
Die Zeitlichkeit ist für Merleau-Ponty das Paradigma schlechthin von 
»Passivität«. Unter »Passivität« versteht er so etwas wie die notwendige 
andere Seite jeder Aktivität, Wahlhandlung, Synthese, der in jeder (akti-
ven) Handlung und Reflexion mitlaufende Rekurs auf etwas Nicht-ge-
machtes, Aktförmiges, Nicht-Konstituiertes, der allein schon deshalb ins 
Spiel kommt, weil diese in einer Situation, in der Zeit stattfinden. Zu den 
von einer Aktivität zentral ins Auge gefassten thematischen Bedeutungen 
gehört für ihn immer ein »laterales« Moment, das, was Gurwitsch als 
»thematisches Feld« bezeichnet. Das Subjekt ist eine Perspektive in dem 
Sinne, dass es stets »In-Stitution« (wörtlich: »Einsetzung«, vgl.  Husserls 
Begriff der »Stiftung«) ist, in ein »Hier« eingesetzt ist, das sich von ei-
nem »Woher« ableitet und in ein »Wohin« fortsetzt, in dessen Bedeu-
tung aber alle lateralen, gleichsam im Feld liegenden Momente einfließen 
(Merleau-Ponty 2015: 45 f.). Es gibt so keine absolute, »frontale« Akti-
vität, sondern immer nur eine konkrete Wahl, die sich von etwas ablei-
tet, eine Anknüpfung an Gegebenes in jeder Aktivität, eine Aktivität noch 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

in der Übernahme von etwas, Aktivität in der Passivität (Merleau-Pon-
ty 1994a: 281).

Alexandre Métraux zitiert in diesem Zusammenhang eine in den Band 
von 2015 nicht aufgenommene Nachschrift der Vorlesung von 1954/5: 
»Selbst wenn ich mich zu erneuern scheine, geschieht es immer durch 
eine Verwendung meiner vergangenen und früheren Geschichte. Ich bin 
passiv, wenn ich mich mache und bin aktiv, auch wenn ich den Ereignis-
sen unterliege. Die Passivität ist an unser eigentliches Sein gebunden.« 
(Anm. Métraux in Merleau-Ponty 1972: 303). Inbegriff dieser Doppel-
struktur ist die Zeiterfahrung als solche. In den Arbeitsnotizen zu Das 
Sichtbare und das Unsichtbare bringt Merleau-Ponty die Figur einer 
Überkreuzung von Passivität und Aktivität gleichfalls in Beziehung zum 
Phänomen der Zeit (hier als »Körper des Geistes«). »Wie neuartig unsere 
Initiativen auch sein mögen, sie entstehen inmitten des Seins, sie sind ein-
geschaltet in die Zeit, die sich in uns ausbreitet, angelehnt an die Angeln 
oder Scharniere unseres Lebens, ihr Sinn ist eine ›Richtung‹ – Die See-
le denkt immerzu: es ist in ihr eine Zustandseigenschaft, sie kann nicht 
nicht denken, weil ein Feld eröffnet worden ist, in dem sich immer etwas 
oder die Abwesenheit von etwas einschreibt. Es geht hier nicht um eine 
Aktivität der Seele oder um eine Produktion von Gedanken im Plural, 
ich bin nicht einmal der Urheber jener Höhlung, die in mir durch den 
Übergang des Gegenwärtigen in die Retention entsteht; und nicht ich 
bin es, der mich denken lässt, sowenig ich es bin, der mein Herz schla-
gen lässt.« (1994a: 281). Auch diese Formulierung bezeichnet eine den-
kerische Kontinuität von der Phänomenologie der Wahrnehmung an, wo 
sich bereits der Bezug auf den Herzschlag im selben Sinnzusammenhang 
finden lässt: »offenkundig bin ich [...] nicht der Urheber der Zeit, so we-
nig wie der meines Herzschlages« heißt es da (1966: 485). 

Auch Alexandre Métraux weist in seinen Anmerkungen zur Vorle-
sungszusammenfassung auf eine Stelle hin, die sich bereits in der Phäno-
menologie der Wahrnehmung findet (Métraux in Merleau-Ponty 1972: 
297). Sie zeigt, wie wichtig der Begriff der »Sedimentation« in diesem 
Zusammenhang ist. Merleau-Ponty benennt das eigentliche Rätsel jedes 
Gedächtnisprozesses darin, dass es sich sozusagen um eine Leistung ohne 
Leistungscharakter handelt, darum, einen Horizont für eine Gegenwart 
zu eröffnen. Die Beispiele sind bewusst trivial und alltäglich: die selbstver-
ständliche Orientierung im Halbdunkel meiner Wohnung, das Gespräch 
mit dem Freund. In beiden Fällen »bewege« ich mit traumwandlerischer 
Sicherheit in »erworbenen Welten«, werden zur Selbstverständlichkeit ge-
wordene Bedeutungen buchstäblich greifbar. Sie gehen in die expliziten 
Bedeutungen und Gewissheiten ein, »ohne dass wir dazu erst der Erin-
nerung [...] bedürften« (1966: 158). Dieses »Gedächtnis ohne Erinne-
rung oder Wissen« sieht er nicht nur bei Bewegungen (wie im Beispiel mit 
der Wohnung) als wirksam an, sondern ebenso in der Kommunikation, 

ZEIT, GEDÄCHTNIS, KÖRPERSCHEMA IN DEN VORLESUNGEN 1953–1954/5

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

ebenso aber auch in dem »geistigen« Bereich des Wissens. »In gleicher 
Weise gibt es so etwas wie eine ›Gedankenwelt‹, als eine Sedimentation 
unserer geistigen Leistungen, die uns gestattet, mit unseren erworbenen 
Begriffen und Urteilen zu rechnen wie mit daseienden und global gegebe-
nen Dingen, ohne dass wir in jedem Augenblick deren Synthese aufs neue 
vollziehen müssen (Merleau-Ponty 1966: 158). Das Sedimentierte ist bei 
alledem nicht einfach eine träge Masse, sondern von den Engagements der 
Gegenwart mitgetragen, »geweckt« (Husserl), insofern nicht bloß von mir 
aktiv hervorgerufen. Merleau-Ponty versucht sowohl in den Formulierun-
gen des vorletzten Kapitels der Phänomenologie der Wahrnehmung als 
auch von neuem in den Ausführungen von 1954/5 die eigenartige Quali-
tät der Sedimentation zu fassen. Sie ist für ihn der entscheidende Schlüssel 
zum Gedächtnis. Ihr Modell liegt bereits im Fluss der Zeiterfahrung der 
»intentionalité opérante« vor, dem retentionalen Absinken, selbst ein Vor-
gang, den wir nicht aktiv herbei führen, steuern oder leisten. Dieser Vor-
gang ist nicht in einem greifbaren Sinn hergestellt. »Die Zeit ist es selbst, 
die sich selber trägt und immer neu hervorbringt« (Merleau-Ponty 1966: 
481). Damit stehen »intentionnalité opérante« und »Gedächtnis« im Sin-
ne der Überlegungen von 1954/5 in einer Beziehung vergleichbar dem, wie 
man heute das Verhältnis von Arbeitsgedächtnis und Langzeitgedächtnis 
fasst (wodurch zugegeben noch nicht allzu viel geklärt ist). 

Bei aller Anknüpfung an die Husserlsche Zeittheorie (»Sie ist ein An-
fang«), kritisiert Merleau-Ponty die Vorstellung eines kontinuierlichen Ab-
sinken der »Jetztpunkte« in den retentionalen Modus, wie dies Husserls 
graphisches Schema nahelegt und damit eine kontinuierliche Zeitlinie, auf 
der die gewesenen, jetzigen und zukünftigen Jetztpunkte gleichsam voll-
ständig aufgereiht sind. An die Stelle dieser Metaphorik tritt die Vorstel-
lung, dass das »Gedächtnis« mit Differenzen arbeite. Das beinhaltet auch 
die Vorstellung eines diskontinuierlichen Behaltens und Vergessens, bei 
dem das Vergessen wiederum nur die andere Seite des Behaltens darstellt: 
»L’ oubli n’est pas le contraire de la conservation parce-qu’il  conserve 
vraiment« »Das Vergessen ist nicht das Gegenteil des Bewahrens, weil 
es wahrhaft bewahrt« (Merleau-Ponty 2015: 340); ganz ähnlich die For-
mulierung: »Durch das Vergessen ist die Vergangenheit gegenwärtig« (zit. 
von Métraux Anm. zu Merleau-Ponty 1972: 304). Es gibt Ereignisse, de-
ren »historische Einschreibung« wir nicht verhindern können; anderes ver-
gessen wir, auch gegen unseren Willen (2015: 330). Oder (wieder in Das 
Sichtbare und das Unsichtbare): »Es gibt Retentionen, selbst solche, die 
lange zurückliegen, die nicht vergessen werden. Es gibt kürzlich ›wahrge-
nommene‹ Fragmente, die verschwinden.« (Merleau-Ponty 1994a: 250). 

Das zeigt, dass Merleau-Ponty auf der Suche nach einem Gedächtnis-
konzept ist, das sich von Husserls Vorstellung der Kontinuität und Li-
nearität eines »Nacheinander der Jetztpunkte« löst und auf ein Moment 
der Diskontinuität setzt. Dies geschieht dadurch, dass er die Verbindung 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

zu einem differenztheoretischen Verständnis von Bedeutung/Struktur 
herstellt. Auch das, Zeit als eigentümliche Differenzerfahrung, wird 
im Schluss der Phänomenologie der Wahrnehmung antizipiert. Denn 
schließlich wird der Zeitverlauf dort als eine fortwährende Differenzie-
rungsbewegung des Nicht-Mehr, des Jetzt und des Noch-nicht gefasst: 
»in jedem Augenblick nimmt das System der Retentionen in sich sel-
ber auf, was vorher das System der Protentionen war« (Merleau-Ponty 
1966: 476). Es gibt hier keine Synthese, keine Kontinuität, keine stän-
dige Synthetisierung aufeinander folgender Bewusstseinszustände, son-
dern ein sich verschiebendes Differenzensystem. »Behalten ist ein Halten, 
aber auf Abstand« (ebd.: 481; »retenir, c’est tenir, mais à distance«). Ich 
erinnere an die bereits oben zitierte, durch die Zeit(igung) ermöglichte 
auf und im Abstand (»distance«) erfolgende Ich-Verwirklichung (ebd.: 
486). In die Formulierungen von 1954/5 schiebt sich an die Stelle des 
1945 gewählten Begriffes »distance« der Begriff »écart«=Abstand/
Abständigkeit/Abweichung. Die Gegenwart ist, sagt Merleau-Ponty, kein 
»Tableau«, sondern »un écart de mes ancrages« »eine Abweichung/Ab-
stand von meinen Verankerungen«; Merleau-Ponty 2015: 333). 

Im Folgenden wird in Fortführung von Überlegungen, die sich bereits 
in den Notizen zur Vorlesung von 1953 finden, ein enger Bezug zum The-
ma des Körpers bzw. (unter Einbeziehung von Motiven Paul Schilders) 
des Körperschemas hergestellt. Eine Gegenwart erfahren heißt für Mer-
leau-Ponty eine »einzigartige Position im Index des Seins zur Welt ein-
zunehmen« »un présent est une certaine position unique de l’index de 
l’être au monde«, 2015: 334, vgl. 1972: 81; Übers. jmk) Der Körper ist 
unser Medium zur Welt, nur, weil er auch Gedächtnis ist, weil das Ge-
dächtnis etwas am Körper ist, das operative Körperschema selbst, in je-
der Bewegung wirksam, ist – vergleichbar dem durch diese schon immer 
erschlossenen Raum – zugleich eine zeitliche Perspektive. »La présence 
du temps est charnelle comme celle de l’espace« »Die Präsenz der Zeit 
ist fleischlich wie die des Raumes« (Merleau-Ponty 2015: 335. »Die 
Vergangenheit«, heißt es in einer von Métraux publizierten weiteren 
Mitschrift »ist im gegenwärtigen ›Ich kann‹ eingeschlossen. [...] Die Zeit 
liest sich am Körper ab, denn die Zeit verkörpert sich in ihm, schlägt 
sich dort nieder: der Körper erscheint als Zeitlichkeit, Sedimentation, 
Verzeitlichung, als eine körperliche Vermittlung zwischen mir und der 
Vergangenheit.« (in Merleau-Ponty 1972: 304).  

Jedem in der Gegenwart wirksamen »ich kann« des Körpers ist also 
eine (nicht-thematische, nicht-ausdrückliche) zeitliche Perspektive inhä-
rent, eine Mit-Präsenz des vergangenen Körpers am gegenwärtigen (»du 
corps passé au corps présent«, 2015: 336), die zugleich die Implikation 
eines Möglichen des aktuellen Körpers darstellt. »Le passé de mon corps 
lui est présent comme son avenir [...], i.e. par une certaine absence ou 
distance infranchissable entre ce possible et l’actuel. C’est une puissance 

ZEIT, GEDÄCHTNIS, KÖRPERSCHEMA IN DEN VORLESUNGEN 1953–1954/5

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

de mon corps déjà employée.« »Die Vergangenheit meines Körpers ist 
ihm präsent wie seine Zukunft [...], d.h. durch eine bestimmte unüber-
schreitbare Abwesenheit oder Distanz zwischen dem Möglichen und Ak-
tuellen. Das ist eine schon einmal zur Anwendung gekommene Fähig-
keit meines Körpers« (2015: 335; Übers. jmk). Dieses Gedächtnis, für 
die sich die Bezeichnung non-deklarativ geradezu aufdrängt, erscheint 
primär als gelebte Wirklichkeit = Wirksamkeit der Vergangenheit 
in einer Gegenwart, eine sedimentierte Typik des Weltzugangs. Das 
Gedächtnis, die Wirksamkeit der Vergangenheit in der Gegenwart hat 
für Merleau-Ponty die Qualität einer körperlichen Haltung angesichts 
eines gegenwärtigen Ereignisses. Ich nehme ein Ereignis wahr, »la guerre, 
la personne aimée [...] – c’est une certaine posture de mon corps social« 
»der Krieg, die geliebte Person [...] – das ist eine bestimmte Haltung mei-
nes sozialen Körpers« (2015: 333, Übers. jmk). 

Dieses an den Körper gebundene Gedächtnis (und es gibt für Mer-
leau-Ponty offenbar kein anderes) realisiert sich als »Typik«, nicht als 
Chronologie. Es ist qualitativ, existentiell – es hat die »Atmosphäre der 
Generalität« (»atmosphère de généralité«), ist mit der Vergangenheit 
durch eine »géneralité structurale« verknüpft, ist letztlich fundiert in der 
dem Körper entsprechenden realisierten Praxis (2015: 337). Auf diese 
Weise schließt Merleau-Ponty Gedächtnis und Körper kurz. Bereits in 
der Vorlesung von 1953 formulierte er im Kontext seiner Theorie der 
Bewegung, deren Wahrnehmung bzw. Vollzug er ihrerseits als Grundmo-
dell der Sedimentation fasst: »Mon corps non seulement comme corps 
actuel mais comme corps possible, comme ›machine à vivre‹, comme 
 machine à faire du temps« »Mein Körper nicht als aktueller Körper, son-
dern auch als möglicher Körper, als ›Lebensmaschine‹ wie als Zeitma-
schine« (2011: 189). Oder: »mon corps n’est pas seulement un appareil 
à réaliser des ancrages dans l’espace. Il est aussi appareil à réaliser des 
ancrages dans le temps ... Nous sommes (Claudel) des horloges, de ma-
chines à marquer le temps.« »mein Körper ist nicht nur ein Apparat, um 
die Verankerungen im Raum zu verwirklichen... Wir sind (Claudel) Uh-
ren, Maschinen, um die Zeit in Erscheinung treten zu lassen« (2011: 190, 
Übers. jmk).5 Das greift er ein Jahr später in einer ähnlichen Formulie-
rung im Zusammenhang der Explikation seiner Gedächtniskonzeption 
wieder auf: »Le corps [est] appareil non seulement à perçevoir l’espace 
mais encore le temps« »Der Körper [ist] nicht nur ein Apparat um den 
Raum wahrzunehmen, sondern auch die Zeit« (2015: 337). Maßgebliche 
Denkfigur ist in diesem Zusammenhang immer Heads Vergleich des 

5   In diesem Zusammenhang zitiert Merleau-Ponty erstmals (?) den Ausspruch 
Claudels wörtlich, der auch an zwei Stellen von Le visible et l’ invisible wie-
der erscheint: »Le corps: ce qui répond à la question: ›Quelle heure est-il?‹ 
et ›Où suis-je?‹« (2015: 338; vgl. 1994 a: 140, 161).

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

dynamischen Körperschemas mit einem Taximeter (2015: 368), das den 
zeitlichen Verlauf immer schon in einen bestimmten »Stand« (von Pence 
und Schilling) gebracht hat. »Le temps se lit dans le schéma corporel 
transformé en une certaine répartition des forces« »Die Zeit liest sich 
im transformierten Körperschema als eine bestimmte Umschichtung der 
Kräfte« (2015: 338). Zugleich scheint er diese als dispositionale Haltung 
inkarnierte Zeit als die Voraussetzung dafür zu betrachten, einer gemes-
senen Zeit Bedeutung zu geben (2015: 368) bzw. den »Wert« unserer 
konstruierten Vorstellungen, ausdrücklichen Erinnerungen an die Ver-
gangenheit zu bemessen (Merleau-Ponty 1972: 80 f.). Und zugleich ist 
hier der eigentliche Ansatzpunkt für eine strukturale Wendung des Kör-
perkonzepts: »Le corps n’est pas instrument mais organe, i.e., le temps 
est en lui incorporé, sédimenté et cela, par sa généralité qui fait qu’il n’est 
pas seulement une masse de données einmalig, mais une structure spa-
tio-temporale.« »Der Körper ist kein Instrument, sondern Organ, d.h. 
die Zeit ist in ihm inkorporiert, sedimentiert und das macht durch sei-
ne Generalität aus, dass er nicht einfach nur eine Masse einmaliger Ge-
gebenheiten ist, sondern eine spatio-temporale Struktur.« (2015: 338, 
Übers. jmk).

Exkurs: Variabilität und Konstanz von Fertigkeiten – 
Formulierungen von N.A. Bernstein

Das Ineinander von »Einmaligkeit« und »Generalität« hat für den Be-
reich der Fertigkeiten der sowjetische Bewegungsphysiologe Nicolai Ale-
xandrowitsch Bernstein, der als Begründer der modernen Bewegungs-
wissenschaften gilt, bereits früh empirisch erforscht.6 An Beispielen wie 
dem Hammerschlag oder dem Klavieranschlag konnte er zeigen, dass 
auf der einen Seite keine einzelne Aktivität der anderen exakt entspricht, 
auf der anderen Seite sich aber selbst mit mathematischen Mitteln nur 
äußerst komplex fassbare übergeordnete Muster lokalisieren lassen. Er 
schreibt: »Der Mensch führt wiederholte Fertigkeitsbewegungen aus. 
Er kann zum Beispiel Dutzende von Seiten vollschreiben, Hunderte von 
Malen seine Unterschrift leisten, mit der Feder auf Papier schreiben oder 
mit Kreide an der Wandtafel, er kann (wie Versuche ergeben haben) mit 
den Füßen oder mit dem Mund schreiben, doch wir werden dabei kein 
einziges Paar kongruenter Schriftzüge finden. In all diesen Fällen bleibt 
jedoch der individuelle Charakter der Schriftzüge erhalten. Die Spar-
kasse zahlt das Geld ohne Schwierigkeiten aus, obwohl die Unterschrift 

6   Den Hinweis auf Bernstein verdanke ich natürlich Alexandre Métraux. Gro-
ßen Dank an ihn!

EXKURS: VARIABILITÄT UND KONSTANZ VON FERTIGKEITEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

des Betreffenden ganz offensichtlich weder mit dem bei der Sparkasse 
hinterlegten Unterschriftsmuster noch mit seinen Wiederholungen voll-
ständig übereinstimmt. Chronozyklogramme aller möglichen zyklischen 
Bewegungen bestätigen dies in Bezug auf die Bewegungsbahnen der ein-
zelnen Zyklen. Unsere intuitive Wahrnehmung hat, ohne dass sie durch 
eine exakte Formulierung gestützt würde, analog zur Handschrift sol-
che Begriffe wie Gangart, Anschlag (auf dem Klavier), Klangfarbe (der 
Stimme), Aussprache oder Sprechweise usw. geschaffen. All diesen Fäl-
len ist folgendes gemeinsam: Wesentliche Übereinstimmung (d.h. Gleich-
heit) in einem Teil der Merkmale bei Fehlen einer vollständigen Identität 
und Variabilität in einem anderen, gewöhnlich dem metrischen Teil der 
Merkmale.« (Bernstein 1975: 210). 

Dem korrespondieren auf der Wahrnehmungsseite entsprechende Fä-
higkeiten. Psychologen, so führt der Physiologe süffisant aus, hätten den 
ersteren Aspekt als »Verallgemeinerung« bezeichnet, allerdings seien da-
durch weder die Mechanismen diese Vorgänge erklärt, noch deren Funk-
tionsprinzipien (die er natürlich im Gehirn sucht). Bernstein konnte in 
seinen eigenen Untersuchungen der Strukturanalyse der Bewegungsakte 
und ihrer Koordination eindrucksvoll dieses Ineinander von metrischer 
Variabilität unter Aufrechterhaltung einer generellen Struktur empirisch 
belegen. Er sieht die Bewegungsakte nach dem »Typ eines hierarchischen 
vielschichtigen Systems von Regelungs- und Korrekturringen aufgebaut, 
die sich auf die verschiedensten Ebene des Zentralnervensystems vertei-
len, entsprechend den jeweils ins Spiel kommenden vielfältigen senso-
rischen und motorischen Anforderungen.« (Bernstein 1975: 212). Ein-
fache Lokalisationshypothesen verbieten sich insofern von selbst. Er 
schreibt: »Die Notwendigkeit dieser Vielschichtigkeit ergibt sich da-
raus, dass unsere vielgliedrigen Bewegungsorgane über eine sehr große 
Anzahl von Freiheitsgraden verfügen, sowie aus der riesigen Anzahl von 
motorischen Einheiten, die aktiv an der Sicherung der Körperhaltung 
und der Ausführung der erforderlichen Körperbewegung beteiligt sind. 
Hinzuzufügen sind noch die hierher gehörigen Tatsachen der elastischen 
Dehnbarkeit der Muskeln und der komplizierten Reaktionsdynamik der 
Bewegungsorgane sowie die Gesamtheit jener nicht vom Organismus be-
herrschten und daher unvorhersehbaren äußeren Widerstände« (ebd.). 

*

Die spezifische Pointe der von Merleau-Ponty angedeuteten Gedächtnis-
theorie wäre darin zu sehen, dass er diese von Bernstein für die Fertigkei-
ten heraus gearbeiteten phänomenologischen Charakteristika auf Dis-
positionen schlechthin überträgt und »Gedächtnis« von daher versteht. 
Das beinhaltet zugleich, dass »Gedächtnis« zwei Seiten hat: 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

• den Aspekt der Bildung und Bewahrung von Dispositionen über 
die Zeit hinweg; die moderne Gedächtnisforschung spricht hier von 
Langzeitgedächtnis 

• einen gegenwartsbezogenen, operativen Aspekt, der mit dem zu-
sammenfällt, was Merleau-Ponty als »intentionnalité opérante« be-
zeichnet; die Gedächtnisforschung spricht hier überwiegend von Ar-
beits- bzw. Kurzzeitgedächtnis. 

Beides muss in jedem Augenblick miteinander in einer operativen zeitli-
chen Perspektive vermittelt sein. Das alles sind freilich, ob in der Spra-
che des Philosophen oder der aktuellen Gedächtnisforschung, nur Ver-
suche, im Einzelnen noch wenig verstandene Phänomene zu markieren. 

Merleau-Ponty legt keine taxonomisch oder begrifflich stringente Ge-
dächtnistheorie vor. Bei dem Text von 1954/5 handelt es sich um die 
einzige längere Passage, in denen er diese Überlegungen überhaupt un-
ter Bezugnahme auf die Kategorie »Gedächtnis« entwickelt. Man darf 
nicht vergessen, dass es sich dabei um nur teilweise autorisierte Mit-
schriften von Dritten handelt. Sie lassen zwar Akzentuierungen und Prä-
missen für eine mögliche Gedächtnistheorie deutlich werden. Aber vie-
les bleibt ungereimt und es ist im Nachhinein nicht zu entscheiden, ob 
das an der Qualität der Mitschriften oder dem improvisierten Charakter 
von Merleaus Überlegungen liegt. Vermutlich hat er aber selbst gesehen, 
dass seine zeit- und intentionalitätstheoretischen Prämissen seit 1945 
auf eine Gedächtnistheorie abzielen bzw. eine Positionierung in dieser 
Richtung erfordern. Genauso wahrscheinlich ist aber, dass er ein zwie-
spältiges Verhältnis zu Versuchen der Bildung einer Taxonomie unter-
schiedlicher Gedächtnisformen aufrechterhält. Einerseits unterscheidet 
er, in Parallelisierung zur Unterscheidung von »intentionnalité opéran-
tes« und »intentionnalité des actes« zwischen Gedächtnis als Sedimentie-
rung und Gedächtnis als »ausdrücklicher Erinnerung« (Merleau-Ponty 
1972: 81). Zugleich will er aber auch darauf hinaus, dass die erste Form 
zugleich die zweite fundiert. Das alles bleibt Postulat, Arbeitshypothese 
– wie das genau funktionieren soll, bleibt letztlich unausgeführt. So hält 
die Vorlesungszusammenfassung lediglich fest: »Das Problem des Ge-
dächtnisses bleibt beim toten Punkt, wenn man zwischen einem bewah-
renden und einem konstruierenden Gedächtnis schwankt.« (ebd.: 80). 
Es bleibt unklar, gegen welche Konzeption genau das abzielt. Es hätte in 
diesem Zusammenhang immerhin nahe gelegen, sich mit Bergsons Ge-
dächtnistaxonomie auseinander zu setzen, auch, weil dessen Konzeption 
des Bewegungsgedächtnisses nahe an vielen Überlegungen Merleau-Pon-
tys liegt. Aber dessen Unterscheidung von automatischem Bewegungs-
gedächtnis und vorstellendem, bildhaften Erinnerungsgedächtnis spielt 
eigentlich genau genommen nicht in der Dimension »Bewahren-Kon-
struieren«. Es kommt jedenfalls nach der Vorlesung 1954/5 zu keiner 

EXKURS: VARIABILITÄT UND KONSTANZ VON FERTIGKEITEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

weiteren Klärung dieser Fragen, schon weil »Gedächtnis« außerhalb die-
ser Aufzeichnungen in keinem Text Merleau-Pontys mehr in einer länge-
ren Passage thematisch wird. 

Deutlich dürfte aber der deutliche Zusammenhang zwischen seiner 
Fassung des Gedächtnisproblems und der Strukturalisierung seines Den-
kens in den 1950er-Jahren geworden sein. Die Art und Weise, wie sich 
für ihn Zeit im Körper niederschlägt, kondensiert, ist gleichbedeutend 
mit der Ausbildung einer Generalität, die über die »Speicherung« ei-
nes einzelnen Ereignisses o. dgl. im Sinne einer Dispositionalität hinaus 
weist, eine Typik entfaltet. Hier geht es um Schemata, um Strukturen und 
diese stehen wiederum in Zusammenhang mit dem Institutionsbegriff, 
den Merleau-Ponty im gleichen Semester ausgehend vom Stiftungsbegriff 
Husserls exponiert. »Institution [signifie] établissement dans une expe-
rience [...] par rapport auxquelles toute une série d’autres  experiences 
auront sens et feront une suite, une histoire.« »Institution [bedeutet] 
Einrichtung in einer Erfahrung [...] durch die eine ganze Serie anderer 
Erfahrungen Sinn haben wird und eine Folge, eine Geschichte bilden 
wird.« (Merleau-Ponty 2015: 50; Übers. jmk). »Institution« in diesem 
Sinne kann für Merleau-Ponty eine soziale Institution im üblichen Sin-
ne sein (etwa so, wie Berger-Luckmann diesen Begriff einführen). Aber 
es kann sich um jedes sinnhafte Kontinuieren in der Zeit handeln – 
um ein Gefühl, ein Kunstwerk, ein Wissen, ein bestimmtes soziohistori-
sches oder stilistisches Muster. »Instituieren–Institution« bildet für Mer-
leau-Ponty ein Gegensatzpaar zu »konstituieren–Konstitution«. »Le 
temps est le modèle même de l’institution: passivité-activité, il conti nue, 
parce qu’il a été institué, il fuse, il ne peut pas cesser d’être, il est total 
parce qu’il est partiel, il est un champ.« »Die Zeit ist sogar das Modell 
(je)der Institution: Passivität-Aktivität, es geht weiter, weil es eingerichtet 
ist, es breitet sich aus, es kann nicht aufhören zu sein, es ist total, weil es 
partiell ist, es ist ein Feld.« (Merleau-Ponty 2015: 47, Übers. jmk). Wäh-
rend »konstituieren« die Setzung, die Produktion eines konsistenten Pro-
dukts durch einen Akt, auf einen Schlag meint, beinhaltet »instituieren« 
das Sich-Einlassen auf Sinnkonstellationen, die nicht fertig und durch-
sichtig sind, sondern angewiesen und offen sind für Um- und Ausdeu-
tungen, Anknüpfungen, Differenzierungen und Rekontextua lisierungen 
(Kastl 2018: 830 ff.). Das trifft auf körperliche Fertigkeiten (aus den 
oben von Bernstein beschriebenen Gründen) wie auf symbolische Sach-
verhalte gleichermaßen zu. 

Erinnerung hat ganz offensichtlich eine dieser struktural-non-dekla-
rativen Dimension von Gedächtnis nachgeordnete, abgeleitete, sekundä-
re Dimension. Das Verhältnis beider wird nirgends wirklich präzisiert. 
Immerhin könnte man festhalten, dass diese Position insofern wieder 
zu Befunden der interdisziplinären Gedächtnisforschung passt. Diese 
hat ja ebenfalls gezeigt, wie hochgradig lückenhaft, punktuell, offen für 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

Täuschungen und Selbsttäuschungen, wie umdeutungsfähig und kon-
struktionsbedürftig alles das ist, was wir als unser Gedächtnis im Sinne 
eines Zusammenhangs von Erinnerungen bezeichnen (z.B. Kühnel/Mar-
kowitsch 2009, Welzer 2002). Das alles sind Anhaltspunkte für das, was 
für Merleau-Ponty an dem Komplex wichtig ist, es sind anregende In-
tuitionen. Aber zugleich ist unübersehbar: Das ist noch keine kohären-
te Theorie des Gedächtnisses und auch keine kohärente Forschung. Die 
Konzepte verschwimmen ineinander, wie sehr oft bei Merleau-Ponty. Oft 
ist nicht deutlich, gegen was er eigentlich argumentiert, wichtige thema-
tische Aspekte bleiben ganz ausgeklammert. Die Primordialität, der be-
hauptete fundierende Charakter der Sedimentation wird eher postuliert 
als dargelegt, eine bündige Analyse oder auch nur exemplarische Be-
schreibung, wie man von da aus zu den deklarativen Gedächtnisformen, 
Wissen und Erinnerung gelangen könnte, findet sich nirgends. Aber das 
heißt nur: hier ist Raum für Forschung. 

Exkurs: Bergsons und  
Merleau-Pontys Gedächtnistheorie 

Ich möchte trotz oder wegen dieser Schwierigkeiten einen Exkurs zu 
Bergsons Gedächtniskonzept anschließen und dabei auf einige Gemein-
samkeiten und Unterschiede aufmerksam machen. Bereits in der Phä-
nomenologie der Wahrnehmung thematisiert Merleau-Ponty der Sache 
nach etwas, was man heute unter »non-deklarativen Gedächtnisleistun-
gen« verstehen würde, ohne dass er dort den Begriff »Gedächtnis« ver-
wenden würde. Das ändert sich, wie eben dargestellt, in der Vorlesung 
von 1954/5. Dort knüpft er an die Analysen der Phänomenologie der 
Wahrnehmung, stellt sie ausdrücklich in einen gedächtnistheoretischen 
Rahmen (ergänzt um das mittlerweile diakritisch weiter entwickelte 
Konzept des Körperschemas). Damit bestätigt Merleau-Ponty, wie im-
mer ungereimt die Mitschriften und Arbeitsnotizen auch bleiben, de-
ren gedächtnistheoretische Relevanz. Aber es ist nicht so, dass die An-
wendung und Ausweitung des Gedächtnisbegriffs auf non-deklarative 
Phänomene erst eine Erfindung Merleau-Pontys oder der Psychologie 
und Neurowissenschaft der 1980er-Jahre gewesen wäre. Es gab Vorläu-
fer und einer dieser Vorläufer musste Merleau-Ponty geläufig sein, weil 
er sich – gerade in seiner Vorlesung von 1953 – ausführlich mit diesem 
Werk, allerdings nicht vorrangig mit dem darin enthaltenen Gedächtnis-
begriff, auseinander gesetzt hat. Ich meine Henri Bergsons Schrift Ma-
terie und Gedächtnis. 

Bergsons Gedächtnisbegriff in diesem Zusammenhang ins Spiel zu brin-
gen, ist auch noch aus einem anderen Grund interessant. Man könnte 

EXKURS: BERGSONS UND MERLEAU-PONTYS GEDÄCHTNISTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

nämlich sagen, auf gewisse Weise trifft für Bergsons Theorie das zu, was 
man in der gängigen Rezeption Merleau-Ponty zuschreibt, nämlich so et-
was wie eine eigenständige »körperliche Intentionalität« anzunehmen. 
Bergson fällt das leichter, weil er sich im Gegensatz zu Merleau-Ponty 
ausdrücklich zu einer dualistischen Position bekennt. Zugleich bekennt 
er sich zur Vorstellung einer Multiplizität von Bewusstseinsformen oder 
»Ebenen« (Bergson 2015: 13). Der Körper ist für Bergson ein Handlungs-
zentrum. Er kommt auf der Ebene der Handlungen ins Spiel und das heißt 
für Bergson: der möglichen motorischen Aktivitäten (Bewegungen) und 
der Wahrnehmungen zugleich, die er als eine Art »Frage«, »Anregung« 
von motorischer Aktivität betrachtet, und zugleich der Materie als solcher 
annähert (vgl. Bergson 2015: 47 ff.; 71 ff.). Körper sind für Bergson »nur 
Durchgangsorte für die Bewegungen [...], welche, in Form von Reizen auf-
genommen, in Form von reflexmäßiger oder willensgesteuerter Handlung 
weitergegeben werden.« (Bergson 2015: 82). Vorstellungen gehören allein 
dem Bereich des Bewusstseins an. Von diesem Ausgangspunkt her geht 
Bergson das Problem der Vergangenheit (des »Wiedererkennens der Bil-
der«) an. Die Vergangenheit, so formuliert er, lebe in zwei verschiedenen 
Formen fort »1. in den motorischen Mechanismen; 2. in unabhängigen 
Erinnerungen« (Bergson 2015: 87). Wiedererkennen kann sich demzufol-
ge direkt in der Handlung selbst ereignen, in Form eines »automatischen 
Einsatzes eines für die Umstände geeigneten Mechanismus«, durch den 
sich eine bestimmte Bewegung wiederholt; oder durch das Hervorrufen 
eines Erinnerungsbildes, einer Vorstellung bzw. Repräsentation von einem 
einmaligen unwiederholbaren Ereignis meines Lebens. 

Als Beispiel für diese unterschiedlichen Formen führt Bergson den Un-
terschied zwischen einer auswändig gelernten Lektion und der Erinne-
rung an eine bestimmte Lektüre ein. Das Auswändiglernen eines Textes 
vollzieht sich über Wiederholungen, der Text wird immer wieder von 
Neuem durchgelesen und wiederholt, »mit jedem neuen Lesen vollzieht 
sich ein Fortschritt; die Wörter verbinden sich immer besser miteinan-
der; zu guter Letzt strukturieren sie sich zu einem organischen Ganzen.« 
(Bergson 2015: 89). Die »Wiederholung derselben Anstrengung« führt 
wie jede gewohnte Übung des Körpers zur Speicherung in einem »Me-
chanismus«, der »als ganzer von einem Initialimpuls angestoßen wird«, 
zugleich aber »in einem geschlossenen System automatischer Bewegun-
gen, die einander in derselben Ordnung folgen und dieselbe in Anspruch 
nehmen« (ebd. 90). Im Unterschied dazu besitzt, so Bergson, die Erinne-
rung an diese oder jene besondere Lektüre, kein Merkmal der Gewohn-
heit, sondern es handelt sich eben um eine Repräsentation, eine Vor-
stellung von etwas Einmaligem. Bei ihrem Erwerb hat sie sich »auf den 
ersten Schlag ins Gedächtnis eingeprägt, da die anderen Lektüren per de-
finitionem andere Erinnerungen ausmachen. Es ist wie ein Ereignis mei-
nes Lebens: Es ist sein Wesen, ein Datum zu tragen und sich folglich nicht 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

wiederholen zu können.« (Bergson 2015: 90). Damit bestimmt Bergson 
in nach wie vor gültiger Form die Funktionsweise des heute so genann-
ten »episodischen« bzw. »autobiographischen« Gedächtnisses. Ähnlich 
wie Husserl sieht Bergson das hervorstechende Merkmal von Erinne-
rungen in einem Modus des »Wahrnehmung-gewesen-Seins« (Husserl 
1980: 414), der übrigens auch dann vorliegt, wenn es sich nur um ver-
meintliche Erinnerungen, also um »Erinnerungstäuschungen« handelt, 
Erinnerungen haben immer einen wirklichen oder vermeintlichen Au-
thentizitätsindex.

Davon ausgehend sagt Bergson, könne man sich zwei »theoretisch 
voneinander unabhängige Gedächtnisse vorstellen«. Das eine, sozusagen 
ein Erinnerungsgedächtnis, ist für Bergson das Gedächtnis im herkömm-
lichen Sinne, das »wahre Gedächtnis« (ebd.: 191). Es ist koextensiv mit 
dem Bewusstsein, es bedient sich bildlicher Vorstellungen, Repräsenta-
tionen, es bezieht sich explizit auf die Vergangenheit als Vergangenheit, 
speichert Ereignisse des Lebens, lässt »jeder Tatsache, jeder Geste ihren 
Platz und ihr Datum« (ebd.: 92). Das andere Gedächtnis dagegen bezieht 
sich nicht aus sich heraus auf die Vergangenheit, sondern bewegt sich »in 
einer unaufhörlich von neuem beginnenden Gegenwart« (ebd.: 191 f.), 
es wiederholt; es ist eine Handlungsdisposition. Es lohnt sich Bergsons 
genaue Beschreibung der Funktionsweise dieses »Bewegungsgedächtnis-
ses« zu zitieren, weil damit der enge Konnex zu den Phänomenen deut-
lich wird, für die sich Merleau-Ponty (und übrigens auch Pierre Bour-
dieu) gleichfalls interessiert: 

»Alle Wahrnehmung setzt sich zu einer im Entstehen begriffenen 
Handlung fort; und während sich die einmal wahrgenommenen Bilder 
nacheinander in diesem Gedächtnis festsetzen und aneinanderreihen, 
modifizieren die Bewegungen, durch die sie weitergeführt wurden, den 
Organismus und erschaffen im Körper neue Handlungsdispositionen. 
So bildet sich eine Erfahrung ganz anderer Ordnung, die sich im Körper 
niederschlägt, eine Reihe vollständig generierter Mechanismen, mit 
immer zahlreicheren und vielfältigeren Reaktionen auf die äußeren 
Reize, mit vorgefertigten Erwiderungen auf eine unaufhörlich wachsende 
Anzahl möglicher Anfragen. Wir werden uns dieser Mechanismen in 
dem Moment bewusst, in dem sie zum Einsatz kommen, und dieses 
Bewusstsein einer gesamten Vergangenheit von Anstrengungen, die in 
der Gegenwart gespeichert ist, ist durchaus immer noch Gedächtnis, 
jedoch ein von dem ersten <das mit Erinnerungsbildern arbeitet, jmk> 
zutiefst verschiedenes Gedächtnis, immer auf die Handlung gespannt, 
in der Gegenwart sitzend und allein die Zukunft im Blick. Von der 
Vergangenheit hat es nur die intelligent koordinierten Bewegungen 
zurückbehalten, die deren akkumulierte Anstrengungen darstellen; es 
findet diese vergangenen Anstrengungen nicht in Erinnerungsbildern 
wieder, sondern in der strengen Ordnung und dem systematischen 

EXKURS: BERGSONS UND MERLEAU-PONTYS GEDÄCHTNISTHEORIE 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

Charakter, mit denen die aktuellen Bewegungen sich vollziehen. Eigentlich 
stellt es uns unsere Vergangenheit nicht mehr vor, sondern vollzieht sie 
erneut; und wenn es noch den Namen Gedächtnis verdient, dann nicht, 
weil es frühere Bilder bewahrt, sondern, weil es deren nützlichen Effekt 
sich bis in den gegenwärtigen Moment hinein erstrecken lässt. Von 
diesen beiden Gedächtnissen, von denen das eine bildlich vorstellt und 
das andere wiederholt, kann das zweite das erste vertreten und oft sogar 
dessen Illusion erwecken.« (Bergson 2015: 92 f.).

Diese Formulierungen Bergson überraschen. Bergson nimmt bis in 
die Einzelformulierungen hinein Aspekte der heute wichtigen Differen-
zierung deklarativer von non-deklarativen Gedächtnisleistungen vor-
weg. Ja, er verwendet fast schon dieselben Vokabeln (vgl. z.B. Tulving 
2000). Dass Merleau-Ponty sich in seiner Analyse der Gewohnheit nicht 
auf diese und benachbarte Formulierungen Bergsons bezieht, ist eben-
falls erstaunlich – sowohl wegen der großen sachlichen Nähe wie der 
sich zugleich aufdrängenden Differenz der Standpunkte. Mindestens so 
erstaunlich ist, dass sich auch Merleau-Pontys »soziologischer Erbe« 
(Wacquant), nämlich Bourdieu, nicht die Mühe macht, diese Bergson-
stelle zu nennen. Dies, obwohl er ebenfalls fast wörtlich Formulierun-
gen Bergsons »wiederholt« (! und damit selbst diesen Gedächtnistyp im 
Sinne Bergsons geradezu vorführt), wenn er ausführt, der Habitus sei 
inkorporierte Geschichte, »Präsenz der Vergangenheit, die ihn erzeugt 
hat« und zugleich »Vorwegnahme der Zukunft« (1993: 22, 105), aus 
der »Exposition« entstandene »Disposition«, (1997: 174, 180). Bour-
dieu formuliert: »Der Körper stellt sich nicht vor, was er spielt, er ruft 
sich nicht die Vergangenheit ins Gedächtnis, sondern agiert die Vergan-
genheit aus, die damit als solche aufgehoben wird, erlebt sie wieder.« 
(Bourdieu 1993: 135). In der Fußnote vermerkt er: »Man könnte hier 
Bergson mit seinem Werk Materie und Gedächtnis zitieren«, ohne offen-
bar zu registrieren, dass er das soeben getan hat. 

Was Merleau-Ponty betrifft, so liegen sowohl die konstruktiven wie 
die kritischen Ansatzpunkte gegenüber Bergson auf der Hand. Gemein-
sam ist beiden, den Körper, seine Motorik, den Zusammenhang von 
Wahrnehmung und Bewegung als Agens einer »eigenständigen«, »viel-
leicht ursprünglichen« »Praktognosie« anzusehen, die nicht den »Durch-
gang durch ›Vorstellungen‹ nehmen« muss oder sich einer »›objekti-
vierenden‹ oder ›Symbolfunktion‹ unterordnen muss« (Merleau-Ponty 
1966: 170). Damit werden das Körperschema bzw. die Körperschema-
ta, die »Fähigkeit der motorischen Differenzierung des dynamischen 
Körperschemas« sowohl als operatives Geschehen wie als dispositiona-
les (und insofern in Bergsons Sinne als Gedächtnis-) Phänomen in den 
Mittelpunkt der Betrachtung gerückt. Merleau-Ponty verzichtet in der 
Phänomenologie der Wahrnehmung darauf, diesen Aspekt zu explizie-
ren und zu benennen, obwohl seine zeittheoretische Ausrichtung das im 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

Grunde nahelegt. Ich habe dafür keine Erklärung, außer etwa der Be-
fürchtung, damit in eine zu große Nähe zu dem Bergsonschen Konzept 
bzw. den Bergsonschen Konzepten zu geraten und damit identifiziert zu 
werden. Dass Merleau-Ponty dies nicht wollte, könnte möglicherweise 
an anderen Differenzen zu Bergson liegen. 

Der »große« Dualismus Bergsons und  
der »kleine« Dualismus Merleau-Pontys

Zum einen argumentiert Bergson im Unterschied zu Merleau-Ponty von 
vorne herein erklärtermaßen dualistisch. Er behauptet die Realität des 
Geistes und die Realität der Materie (2015: 3). Auch Bergson möch-
te zwar »Beziehungen«, Wechselwirkungen, Mischphänomene zwischen 
Bewusstsein und der Körper, Geist und Materie, Bewegung und Erinne-
rung (Vorstellung) in den Blick bekommen, aber auf der Grundlage ei-
ner voran gegangenen konzeptuellen Trennung (Bergson 2015: 103 f.). 
In der Tat kann Bergson interessante Aspekte solcher Beziehungen zwi-
schen »Bewegungsgedächtnis« und »Vorstellungsgedächtnis« sichtbar 
machen. So sagt er zum Beispiel, das erste könne das zweite »vertreten«, 
dessen Illusion erwecken, das motorische Schema eines Wissens oder ei-
nes sprachlichen Ausdrucks könne an die Stelle desselben treten.  Bergson 
analysiert ein zueinander komplementäres, abgestimmtes Zusammenwir-
ken der beiden Gedächtnisformen, wenn er etwa davon spricht, dass die 
sensomotorischen Apparate den Erinnerungen ermöglichten, eine Gestalt 
anzunehmen, von ihnen »Wärme <zu> borgen«, Leben verliehen zu be-
kommen (Bergson 2015: 193) oder wenn er die Interdependenz der bei-
den Gedächtnisformen in der artikulierten Sprache thematisiert (Bergson 
2015: 135; 139). Auch wenn man die dualistische Ausgangsvorausset-
zung nicht mitmachen möchte, ist das eine anregende Konzeption, die ich 
in den folgenden Kapiteln aufgreife, ebenso wie Bergsons in diesem Zu-
sammenhang geäußerten Hinweis auf die motorischen Aspekte des Spre-
chens und Sprachverstehen. Bergson spricht insbesondere vom motori-
schen Schema eines Wortes (Bergson 2015: 138). Es geht so gesehen bei 
Sprache nicht nur, wie Saussure nahe legt, um die Assozia tion eines Klan-
ges von Lauten mit einer Bedeutungsvorstellung (als Erinnerung oder 
Wissen). »Sich ein Ohr für die Elemente einer (neuen) Sprache zu bilden«, 
sagt Bergson, beinhalte »die motorischen Tendenzen der Stimmmuskeln 
mit den Eindrücken des Ohres zu koordinieren« (Berg son 2015: 139). 
Das liegt sehr nahe an Merleau-Pontys bereits referierten Ideen der beim 
Sprechen und in der Sprache wirksamen Körperschemata. 

Solche Konvergenzen werde ich in den folgenden beiden Kapiteln 
nochmals vertiefen, wenn es etwa um Merleau-Pontys zentrale These 

DER »GROSSE« DUALISMUS UND DER »KLEINE« DUALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

der Vorlesung von 1953 einer Homologie von Bewegung und Satzver-
stehen gehen wird. Der Unterschied liegt sicher darin, dass Merleau-Pon-
tys Ansatz und Verfahren auf gewisse Weise gegenläufig zu Bergsons 
»Denk-Bewegung« ist. Merleau-Ponty argumentiert vorweg dezidiert 
anti-dualistisch, die »Einheit«, »Verflechtung«, »Mischung« von Kör-
per und Seele/Geist ist bei ihm Ausgangspunkt. Er setzt die Phänomene, 
bei denen Bergson am Schluss ankommt, als Voraussetzung an den An-
fang und behauptet von vorne herein – im Gegensatz zu Bergson – eine 
Abkünftigkeit der vorstellenden, imaginativen Intentionalität, ohne dies 
allerdings präzise zu entwickeln. Wir haben – vor allem im Hinblick auf 
das Spätwerk – gesehen, dass seine Argumentation ihn aber am Ende in 
eine quasi-dualistische Perspektive zurückführt. Ich habe das im Meta-
log bereits als »bescheidenen«, »kleinen« Dualismus, als Anwendung 
der Cartesianischen Differenz bezeichnet. Wir erfahren nur etwas (sind 
»sensible« im Sinne von empfindungsfähig), weil wir Dinge unter Dingen 
sind (u.a. auch Materie, wie Bergson sagen würde); zugleich erfahren wir 
nur etwas, weil wir eben nicht nur Dinge unter Dingen sind. 

Das alles ist ironisch: Der Anti-Dualist sieht im Ergebnis eine nicht 
mehr reduzierbare wie immer schwach verstandene Dualität; der Dua-
list im Ergebnis eine wie immer schwach verstandene Einheit und Ver-
flechtung. Man könnte die Frage aufwerfen, ob es ein besseres Indiz für 
die Triftigkeit einer »Ambiguität« des Körpers gibt. 

Ausblick: Bergson, Merleau-Ponty und  
die aktuelle Gedächtnisforschung

Im Ergebnis geht Merleau-Pontys Position letztlich natürlich über Berg-
son hinaus. Bergson bettet die Gegenüberstellung verschiedener Ge-
dächtnisarten in einen »großen« Dualismus ein. Das hindert ihn nicht 
daran, zu durchaus tragfähigen Einsichten des Zusammenwirkens von 
Bewegung, Motorik und Vorstellung zu gelangen. Merleau-Ponty über-
springt von vorne herein die Gegenüberstellung von »Körpergedächtnis« 
und »geistigem« Gedächtnis, Er folgt dem Anspruch, dass die Ebene der 
»Bewegung«, die er mit der Konzeption der »fungierenden Intentionali-
tät« vermischt, eine Fundierungsschicht für alles weitere darstellt. Genau 
so argumentiert er im Ergebnis auch in der Gedächtnis-Vorlesung von 
1954/5. Darin folgen ihm Teile der heutigen »enaktivistischen« und Em-
bodiment-Ansätze in den Kognitionswissenschaften. Allerdings ist das 
dort wie hier eher Programmatik geblieben, denn eine theoretisch oder 
empirisch wirklich entfaltete Perspektive. 

Nicht zuletzt deshalb, weil nach wie vor wesentliche konzeptuelle 
und empirische Zwischenstücke fehlen, insbesondere in Bezug auf eine 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

überzeugende Sprach- und Symboltheorie. Genau an diesem Punkt hat-
te Merleau-Ponty ja in seiner Vorlesung von 1953 und in der Gesamt-
planung seiner Aktivität am Collège de France (dazu die Kandidatur-
schrift und das Inédit aus dem Jahr 1951/2 in Merleau-Ponty 2000a: 
9 ff.; 36 ff.) angesetzt. Letztendlich blieb dieser Plan ein Torso; das Ma-
nuskript Prosa der Welt bricht ab. Deshalb wird es im Folgenden dar-
um gehen, diese Arbeit bis zu dem Punkt nachzuverfolgen, an dem Mer-
leau-Pontys Versuch, diese Lücken zu schließen, letztlich abbricht. Ich 
glaube aber, dass es nützlich ist, sich diesen Punkt zu verdeutlichen, weil 
er zugleich einen Ausgangspunkt für neuerliche konzeptuelle, vor allem 
aber empirische Bemühungen abgeben könnte. 

Für beides scheint es wichtig, Merleau-Ponty eingestandene und un-
eingestandene Beziehungen zu Bergsons Verständnis von Gedächtnis in 
den Blick zu nehmen. Davon hängt auch ab, welche potentiellen An-
schlussmöglichkeiten, aber auch Grenzen es in Richtung der moder-
nen Gedächtniskonzepte geben kann. Zugleich könnte eine Betrach-
tung des Verhältnisses beider Autoren durchaus wechselseitig Lücken 
und Schwachpunkte ans Licht bringen. Bergson hat alles in allem sicher 
eine stärker konturierte Taxonomie und analysiert zugleich die Bezie-
hungen dessen, was er Bewegungs- und Vorstellungsgedächtnis nennt, 
konkreter. Merleau-Pontys Verhältnis von Sedimentierung und Erinne-
rung bleibt demgegenüber unbestimmt, wie auch, wie wir gesehen ha-
ben, der Gedächtnisbegriff insgesamt. Umgekehrt könnte man wiederum 
sagen, die Trennschärfe von Bergsons Unterscheidung beruhe auf Über-
treibungen und Zuspitzungen. Das betrifft insbesondere die idealisieren-
de Beschreibung des Vorstellungsgedächtnisses. In Wirklichkeit sind un-
sere Erinnerungen weit entfernt von der bei Bergson geradezu filmisch 
gedachten Bewahrung von Bildern. Wie wir sowohl aus der Gedächt-
nis- wie aus der Biografieforschung wissen, wie wir im Übrigen auch je-
derzeit einer phänomenologischen Selbstbefragung entnehmen können, 
bilden unsere Erinnerungen durchaus keinen kontinuierlichen Zusam-
menhang, sie sind ganz im Gegenteil lückenhaft, selektiv, wenig verläss-
lich, offen für Umdeutungen und Manipulationen, durch und durch auf 
ständige (Re-)Konstruktion angewiesen. Kontinuierliche Erinnerungen 
müssen, wenn sie empirisch vorkommen, als Pathologie betrachtet wer-
den, als ein Mangel an Struktur. Davon betroffene Menschen leiden da-
runter, wie etwa belegte Fälle von sogenannter Hypermnesie zeigen (vgl. 
z.B. Lurija 1991, Price 2008). 

Ähnlich idealisiert ist die Vorstellung, das Bewegungsgedächtnis 
beruhe ausschließlich auf Automatismen und Wiederholungen. Es ist ge-
rade ein entscheidender Aspekt der Merleau-Pontyschen Theorie auf den 
Fertigkeitencharakter auch von Gewohnheiten hingewiesen zu haben. 
Sie sind durchaus nicht Wiederholungen, sondern zugleich immer Modu-
lationen, Transformationen von Strukturen, mit prinzipiell unbegrenzten 

AUSBLICK: DIE AKTUELLE GEDÄCHTNISFORSCHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Innovationspotentialen. Wir werden sehen, dass Merleau-Ponty dieses 
Modell einer dynamischen Struktur in seine Sprachtheorie hinein trägt, 
aber dort auch wiederum auf eigentümliche Weise übertreibt, diesen Ge-
danken in ein Konzept münden lässt, das an Heideggers Denunziation 
des »Man« erinnert. Sprechen wird dann geradezu zu einer künstleri-
schen Tätigkeit, das einen »wirklichen Dialog« mit dem Anderen ini-
tiiert, während der Alltagssprachgebrauch, der sich angeblich weitge-
hend in den Bahnen konventioneller, instituierter Semantiken bewegt, 
nur ein uneigentliches Verstehen zuwege bringt (vgl. dazu die Diskus-
sion in Merleau-Ponty 2000a: 338 ff.). Möglicherweise unterschätzt hier 
wiederum Merleau-Ponty das Moment von Wiederholung, Standardi-
sierung, Kopierbarkeit in sozialen Interaktionen, aber zugleich auch das 
damit verbundene Moment der steten Produktion von wie immer mi-
nimalen Abweichungen, etwa so, wie es im Bereich der Genetik ständig 
zu kleinen Reproduktionsfehlern, und damit Mutationen kommt. Aber 
das muss hier nicht geklärt werden. Ich wollte nur sagen: eine kritische 
Konfrontation beider Konzepte könnte nützlich sein, um Übertreibun-
gen und Unschärfen auf beiden Seiten kenntlich zu machen und zugleich 
die phänomenologischen Gewinne beider Positionen nicht auf der Stre-
cke zu lassen. 

So sehr phänomenologische Bedenken gegenüber einer Verdingli-
chung des Gedächtnisbegriff und insbesondere einer Verdinglichung ei-
ner Gedächtnistaxonomie im Auge behalten werden müssen, so sehr 
halte ich es doch auch für nützlich, die taxonomische Perspektive einst-
weilen beizubehalten – als Mittel der Strukturierung der wissenschaft-
lichen Auseinandersetzung – auf halbem Weg zwischen Beschreibungen 
und einer noch ausstehenden Theorie/Konzeption des »Gedächtnisses« 
bzw. der »Zeit«. Die taxonomische Perspektive Erinnerung, Wissen und 
non-deklarative Strukturen (Fertigkeiten, Assoziationen, Können) zu un-
terscheiden, aber zugleich ihre Verwandtschaft zu sehen, ersetzt, wie das 
bei Taxonomien immer so ist, einstweilen eine ausgesprochene Theorie. 
Sie macht immerhin auf den Zusammenhang dieser Phänomene auf-
merksam, ihre gemeinsame Funktion gerade für das hier im Zentrum 
stehende Thema der sozialen Struktur und sie gestattet es eine differen-
zierte Typologie der »Wechselwirkungen« und Zusammenhänge auszu-
buchstabieren: Wissen über Wissen, Erinnerungen über Erinnerungen, 
Fertigkeit des Fertigkeitenerwerbs; und wechselseitig: Fertigkeiten des 
Wissens; Wissen über Fertigkeiten, Wissen über Erinnerungen (Dritter); 
Erinnerungen an Wissen; Fertigkeiten der Erinnerung; Erinnerung an 
Fertigkeiten. Diese Ebene gibt es bei Merleau-Ponty nicht explizit. 

Dennoch ist eine solche taxonomische Perspektive auch in der Ausei-
nandersetzung mit Merleau-Ponty nützlich. Sie erlaubt, das, was bei ihm 
thematisch ist, einzuordnen und mit Themen in Beziehung zu setzen, die 
andere Autoren behandeln und das wiederum ermöglicht systematische 

KÖRPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDÄCHTNIS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

Gewinne für die Soziologische Theorie. Ganz offensichtlich legt Mer-
leau-Ponty einen starken Akzent auf Phänomene, die heute als non-de-
klaratives Gedächtnis bezeichnet werden und auf die Berührungspunk-
te dieser Phänomene zu einer Theorie der Sprache. Bei Halbwachs etwa 
(mit seiner durchaus an Bergson anschließenden Theorie des Gedächt-
nisses), stehen sowohl Fragen der Wechselwirkung von Kommunikation 
und individuellem Gedächtnis im Vordergrund, als auch Fragen der so-
zialen Rahmung von Erinnerungen. Schützs Generalthema ist nicht nur, 
aber vorrangig, »Wissen«, damit aber das, was man heute als semanti-
sches Gedächtnis bezeichnet. Es ist keine Frage, dass alle diese Themen 
gleichermaßen wichtig sind und – wie ich hoffe noch zu zeigen – insbe-
sondere für ein gehaltvolles Verständnis sozialer Struktur unentbehrlich. 
Eine wie immer vorläufige taxonomische Perspektive erlaubt fürs ers-
te, die Verwandtschaft und Komplementarität dieser und anderer Auto-
ren und Konzepte zu identifizieren und herauszuarbeiten, was an diesen 
komplementäre, und was im Widerspruch zueinander stehende, indiffe-
rente und evtl. innovative Aspekte sind. 

AUSBLICK: DIE AKTUELLE GEDÄCHTNISFORSCHUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

2. Saussure und die Paradoxien des Zenon 

Die seit den 1950er-Jahren einsetzende strukturtheoretische Umakzen-
tuierung der Konzeption des Körpers beinhaltet zugleich eine ontolo-
gische Dimension. Das klingt bereits in Titel und Einstieg des in die-
sem Zusammenhang entscheidenden Vorlesungsskripts von 1953 an: Le 
monde sensible et le monde de l’expression. Nicht mehr auf der Wahr-
nehmung als intentionaler Leistung, als Form des »originär gebenden« 
Bewusstseins (Husserl), liegt der Akzent, sondern auf der »Welt des Sen-
siblen« und der »Welt des Ausdrucks«. Allerdings bedeutet diese Unter-
laufung der kon stitutionstheoretischen Dimension nicht die Eliminie-
rung von »Bewusstsein« und »Geist«. Es gehe, so ist gleich am Anfang 
der  Notes préparatoire zu lesen, um den Übergang zu einer »théorie 
concrète de l’esprit« »einer konkreten Theorie des Geistes« und einer 
»rédéfini tion de la conscience« »Redefinition des Bewusstseins« (Mer-
leau-Ponty 2011: 45), einen »neuen Typus der Analyse«. Sie sei nicht nur 
auf den Körper und die Wahrnehmung, sondern auch auf das Begriffs-
vermögen anzuwenden und geeignet, die Vielgestaltigkeit (»polymor-
phisme«) von Bewusstsein sichtbar zu machen (Merleau-Ponty 2011: 
173).1 Phänomenologie, heißt es weiter, habe aus sich heraus ontologi-
sche Konsequenzen, »dans notre manière de perçevoir est impliqué tout 
ce que nous sommes« »in unserer Art und Weise wahrzunehmen ist das, 
was wir sind, enthalten« (Merleau-Ponty 2011: 46; Übers. jmk). Zu-
gleich gelte aber: »la position de l’être dans la perception même est pa-
radoxe« »die Position des Seins in der Wahrnehmung ist selbst paradox« 
(ebd.: 47) – später wird Merleau Ponty von indirekter Ontologie spre-
chen (Saint Aubert 2006).

Im Zentrum der Vorlesung steht der Aufweis des Zusammenhangs 
von Wahrnehmung (Impression) und Ausdruck (Expression). Das ent-
scheidende Bindeglied dafür bildet das Phänomen der »Bewegung«, 
da Ausführung und Wahrnehmung von Bewegung nicht voneinander 
zu trennen sind. Merleau-Ponty wird in dieser Vorlesung erstmals Ge-
staltwahrnehmung auf Bewegung beziehen – Gestalt (und damit Struk-
tur) ist selbst Kondensation einer Bewegung, erscheint als »gefrorene 
Bewegung«: »le monde sensible est mouvement gelé, cristallisé, mais 
conservé dans l’épaisseur du Gestalthafte« »Die Welt des Sensiblen 
ist gefrorene, kristallisierte Bewegung, aufbewahrt in der Dichte des 
Gestalthaften« (Merleau-Ponty 1997: 329). Dass, wie schon die Ana-
lyse des Falles Schneider ergab, Wahrnehmung und Motorik nicht zu 

1   Das erinnert an die Figur des »wilden Denkens» (Merleau-Ponty 1994a: 
29), die Lévi-Strauss als Titel seines dem Andenken Merleau-Pontys gewid-
meten Buches übernimmt (Lévi-Strauss 1981).

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

trennen sind, mündet nun in eine These des »seinsenthüllenden« Cha-
rakters der Bewegung. Ausdrucksverhalten ist immer eine Form der Be-
wegung, muss als Bewegung wahrgenommen (Impression), verstanden 
bzw. ausgeführt werden (Expression). Für seine Wahrnehmung ist die 
Ausführung, also eine motorische Dimension entscheidend und umge-
kehrt für die Ausführung eine Wahrnehmung. Außerdem vollzieht Mer-
leau-Ponty den Übergang zur Ausdruckstheorie mit der konsequenten 
Integration einer differenztheoretischen Perspektive, die er einer eigen-
ständigen, aber zugleich in der Zeit liegenden Lektüre des Cours linguis-
tique générale von Ferdinand Saussure entnimmt. Der bisherige gestalt-
theoretische Strukturbegriff wird differenztheoretisch ebenso um- wie 
fortgeschrieben. Die genannten Aspekte tragen sich wechselseitig: Be-
wegung ist »seinsenthüllend«, zugleich – wie zu zeigen sein wird – dif-
ferentiell. Sein ist dicht und differentiell zugleich, deshalb kann Onto-
logie nur als indirekte Ontologie realisiert werden. Differentialität ist 
nur als zeitliche Differenzierungsbewegung. Und insgesamt betrifft und 
verändert jedes einzelne Element dieses kategorialen Tripels wiederum 
den Begriff des »Körperschemas«. Zunehmend wichtig wird dabei die 
der Kategorie des »écart«, des bedeutungsgenerierenden Abstands, der 
»Lücke« zwischen den Durchlaufpunkten einer Bewegung, der Differenz 
zwischen sprachlichen Elementen, von Figur und Hintergrund, des Jetzt 
zum Vorher und Nachher. 

Merleau-Ponty als Strukturalist

Vorweg ist es hilfreich, sich an die Herkunft des neu auftauchenden Ele-
mentes des »Diakritischen« zu erinnern. Merleau-Ponty rezipiert hier 
die Sprachtheorie des Cours de linguistique générale und dessen zentra-
les Diktum, in der Sprache gäbe es nichts als Differenzen (Unterschiede). 
Nun ist die Saussure-Rezeption ohne Zweifel der entscheidende Initiali-
sierungsimpuls für das, was man heute als »Strukturalismus« bezeichnet. 
Ob Claude Lévi-Strauss in der Ethnologie, Jacques Lacan in der Psycho-
analyse, Roman Jakobson und Jan Mukarowsky in Linguistik/Litera-
turwissenschaft – sie alle erarbeiten für ihr Fachgebiet eine spezifische 
Auslegung und Anwendung des Cours. Man könnte sagen, genau das 
macht Merleau-Ponty in den 1950er Jahren für seine Themen ebenfalls. 
Es wäre eine eigene Untersuchung herauszufinden, wieso Merleau-Ponty 
eigentlich nicht zusammen mit Lévi-Strauss und Lacan als Gründerfigur 
des französischen Strukturalismus der ersten Generation verbucht wird. 
Mit beiden ist er freundschaftlich und fachlich verbunden. Merleau-Pon-
ty ist Teil, wenn nicht sogar geheime Integrationsfigur des ersten Pariser 
»strukturalistischen Milieus«. Merleau-Ponty und Lévi-Strauss, beide 

MERLEAU-PONTY ALS STRUKTURALIST

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

1908 geboren, lernen sich 1929 zum ersten Mal kennen (Lefort 2010: 
36), sehen sich aber – wegen des Exils Lévi-Strauss’ in den USA – erst 
wieder im Winter 1944/5, auf Initiative Merleaus, der von Lévi-Strauss’ 
Eindrücken aus den USA erfahren will (Lefort 2010: 38). Spätestens seit 
1948 kommt es zu einer Intensivierung des Austausches und einer en-
gen Freundschaft (ebd.: 37). Merleau-Ponty war maßgeblich daran be-
teiligt, dass Lévi-Strauss 1959 ins Collège de France auf einen für ihn 
geschaffenen Lehrstuhl für Soziale Anthropologie berufen wurde. Sein 
Artikel De Mauss à Lévi-Strauss muss in diesem Kontext gesehen wer-
den. Lévi-Strauss hat ihm posthum sein Buch Das wilde Denken gewid-
met und – ebenso wie Lacan – nach dem Tod Merleau-Pontys einen be-
rührenden Nachruf verfasst. 

Mit dem sieben Jahre älteren Jacques Lacan war Merleau spätestens 
seit den 1940er Jahren eng befreundet. 1951 verbrachten die beiden 
mit ihren Familien gemeinsame Ferien bei Arcachon (Lefort 2010: 66). 
Dass sich das nicht nur auf privater Ebene auswirkte, sondern auch zu 
einer regen sachlichen Auseinandersetzung führte, ist vielen wechselsei-
tigen Zitationen und durchaus auch kritischen Auseinandersetzungen 
zu entnehmen. Sie nahmen gemeinsam an wissenschaftlichen Veranstal-
tungen teil, z.B. 1956 an einer von Lévi-Strauss (Lefort 2010: 83) und 
1957 an einer von Lacan organisierten Konferenz. Von den dreien hatte 
sich sicher Lévi Strauss am frühesten mit Saussure auseinander gesetzt 
und dazu Merleau-Ponty inspiriert, aber eben auch Jacques Lacan, für 
den – nach eigenem Bekunden – Lévi-Strauss’ 1949 erschienener Auf-
satz Die Wirksamkeit der Symbole eine wichtige Rolle für die Ausar-
beitung seines Begriffstripels des Imaginären, Symbolischen und Realen 
spielte. Dieser Aufsatz wiederum war Raymond de Saussure gewidmet, 
Psychoanalytiker und Sohn Ferdinand de Saussures. Dieser gewinnt in 
den Schriften Lacans spätestens seit 1953, dem Jahr des Berichts auf dem 
Kongress in Rom Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in 
der Psychoanalyse (Lacan 1986a: 71–170) seine große Bedeutung, expli-
zit in dem Artikel Das Drängen des Buchstabens im Unbewussten oder 
die Vernunft seit Freud (Lacan 1986b: 15–60). 

Das ist nun eben das Jahr, in dem Merleau-Ponty die Konsequenzen 
der Übertragung der Saussureschen Diakritizität ausführlich in seiner 
Vorlesung Le monde sensible et le monde de l’expression entwickelt. Der 
schrittweise Weg dahin lässt sich anhand der veröffentlichten Aufsätze 
gut nachverfolgen. Merleau-Ponty musste Saussure bereits in den Vier-
zigerjahren gelesen haben. Eine erste ausführlichere Erwähnung erfolgt 
in dem 1947 veröffentlichten Aufsatz Das Metaphysische im Menschen 
(Merleau-Ponty 2000b: 116 ff.). Die Auseinandersetzung mit Saussure 
und Jakobson zieht sich durch die Vorlesungen zur Kinderpsychologie 
an der Sorbonne (1949–1952), es bleibt da zunächst bei der Erörterung 
von Fragen des Spracherwerbs. Dabei nimmt Merleau-Ponty allerdings 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


195

charakteristische Umregistrierungen vor. Im Kontext seiner Kandida-
tur zum Collège de France entstandenen und unvollendeten Manuskript 
Die Prosa der Welt sowie der sogenannten Kandidaturschrift, finden 
sich ebenfalls Bezugnahmen auf Saussure und das Motiv der Diakriti-
zität. In letzterer klingt erstmals das Motiv an, Wahrnehmung und Be-
wegung selbst als diakritisch strukturierte Phänomene zu sehen (Mer-
leau-Ponty 1973: 5) bzw. mimische und gestische Ausdrucksbewegungen 
wie sprachliches Handeln als diakritisch zu betrachten (ebd. 8). 1952 
erscheinen zwei ausdrucks- bzw. sprachtheoretische Aufsätze, die auf 
Saussure verweisen (Über die Phänomenologie der Sprache, Das indirek-
te Sprechen und die Stimmen des Schweigens, in Merleau-Ponty 2007). 
Besonders im zweiten Aufsatz bildet die Auseinandersetzung mit Saus-
sure den Ausgangspunkt und das zentrale Thema. Das für die Vorlesung 
von 1953 wichtige Motiv der Bewegung (samt der Auseinandersetzung 
mit den Paradoxien des Zenon) wird eingeführt und die Tragfähigkeit 
eines sozusagen phänomenologisch transformierten Konzepts des Dia-
kritischen wird in der Übertragung auf die Malerei erprobt. Dabei übt 
Merleau-Ponty durchaus auch Kritik, etwa an Tendenzen der Überschät-
zung der Systematizität der »langue« oder an der zu statischen Gegen-
überstellung von » langue« und »parole« und damit zugleich an der von 
Synchronizität und Diachronizität. 

Möglicherweise liegt gerade in den Aufsätzen aus jener Zeit für Ber-
tram das Motiv, Merleau-Ponty als »neostrukturalistischen Autor« zu 
bezeichnen (Bertram/Lauer/Liptow/Seel 2008: 182 ff.). Darüber kann 
man diskutieren. Unabhängig davon werfen diese Umstände nochmals 
ein deutliches Licht auf die Einseitigkeit der derzeitigen Rezeption Mer-
leau-Pontys in der Soziologie. Für die Konstanzer Tagung und den Grat-
hoff/Sprondel-Band von 1976 bildete der eigentümliche Zwischenstatus 
Merleau-Pontys als »strukturalistischer Phänomenologe« oder als »phä-
nomenologischer Strukturalist« geradezu den Ausgangspunkt des Interes-
ses: es sollte zugleich auch eine produktive Auseinandersetzung mit dem 
Strukturalismus ermöglicht werden. Festzuhalten ist: auch Merleau-Ponty 
steht als Pate der ersten Generation an der Wiege des »Strukturalismus« 
und er hat darüber hinaus auch auf die französischen Strukturalisten zwei-
ter Generation sowie die sogenannten Poststrukturalisten und damit noch 
auf die Kritik am Strukturalismus einen erheblichen Einfluss ausgeübt. 

Saussure, Gedächtnis und Differenz

Es ist für das Verständnis von Merleau-Pontys Adaption wichtig, sich 
einige Aspekte der Saussureschen Konzeption des Diakritischen in Er-
innerung zu rufen. Sein Cours de linguistique générale gehört zu den 

SAUSSURE, GEDÄCHTNIS UND DIFFERENZ

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

seltenen Fällen eines wissenschaftlichen Werks, das einen wirklichen Pa-
radigmenwechsel ausgelöst hat, von dem aber streng genommen keine 
Zeile aus der Feder des Autors stammt. Das Werk wurde ausschließ-
lich über Mitschriften von Schülern bzw. Studierenden (re)konstruiert 
und amalgamiert. Der für die strukturalistische Bewegung entscheiden-
de Punkt liegt in der Auffassung von Sprache als einem System differen-
tieller Strukturen, man müsste genau genommen sagen: (Kombinationen 
von) Strukturen differentieller Strukturen. Sprachliche Zeichen, als Ge-
samt von Signifikant und Signifikat, sind als solche arbiträr. Die Laut- 
oder Buchstabenfolge »Baum« (Signifikant) hat keine innere Beziehung 
oder Ähnlichkeit mit dem Konzept »Baum« noch mit einem realen Ex-
emplar Baum, auf das man hinzeigen kann. Die Bedeutung eines Zei-
chens (also eine bestimmte Beziehung von Lautmaterial und Konzept) 
resultiert aus dem systemischen Zusammenhang mit anderen Zeichen, 
von denen es sich unterscheidet.2 Dabei gilt: in der Sprache gibt es nur 
negative Einheiten in dem Sinne, dass die Unterschiede nicht vorgegeben 
sind, sondern durch das System der Sprache generiert werden: »Gleich-
gültig ob man das Signifikat oder Signifikanten nimmt, die Sprache ent-
hält weder Ideen noch Laute, die der Sprache gegenüber präexistent 
wären, sondern nur inhaltliche und lautliche Unterschiede, die sich aus 
diesem System ergeben.« (Saussure 2014: 145/fr. 128, Übersetzung ge-
ändert, kursiv jmk).3 Saussure formuliert in diesem Zusammenhang eine 
für Merleau-Ponty entscheidende Vorstellung. Die Leistungen der Spra-
che, diese selbst, ihre Struktur, stellen sich an der Kontaktstelle zweier 
Medien (oder »Elemente«) her. Unser Denken sei, so Saussure, jenseits 

2  »Der Beweis hierfür ist die Tatsache, dass der Wert einer Einheit modifiziert 
werden kann, ohne dass man seine Bedeutung oder seine Lautgestalt 
verändert, sondern einzig deshalb, weil irgendeine andere benachbarte 
Einheit eine Umgestaltung erfahren hat.« (Saussure 2014: 145) 

3  »Alles, was bisher gesagt wurde, läuft darauf hinaus, dass es in der Sprache 
nur Unterschiede gibt. Mehr noch: Ein Unterschied setzt normalerweise 
positiv [definierte] Terme voraus, zwischen denen er sich konstituiert; aber in 
der Sprache gibt es nur Unterschiede ohne positive Einheiten. Gleichgültig, 
ob man das Signifikat oder den Signifikanten nimmt, die Sprache enthält 
weder Ideen noch Laute, die hinsichtlich des sprachlichen Systems vorgeben 
wären, sondern nur lautliche und inhaltliche Unterschiede, die sich aus 
diesem System ergeben.« »Tout ce qui précède revient à dire que dans la 
langue il n’y a que des différences. Bien plus: une différence suppose en 
général des termes positifs entre lesquels elle s’établit; mais dans la langue il 
n’y a que des différences sans termes positifs. Qu’on prenne le signifié ou le 
signifiant, la langue ne comporte ni des idées ni des sons qui préexisteraient 
au système linguistique, mais seulement des différences conceptuelles et des 
différences phoniques issues de ce système.« (Saussure 2014: 145; franz. 
1915: 128 f.)

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

der Verwendung von Sprache eine »amorphe und ungegliederte Masse«, 
eine »Nebelwolke, in der nichts notwendigerweise abgegrenzt ist«, ohne 
Zeichen seien wir unfähig »zwei Ideen klar und dauerhaft voneinander 
zu unterscheiden«. Dasselbe gälte aber auch für das Element der Laute: 
»Die Lautsubstanz ist keineswegs stabiler und solider, sie ist keine Guß-
form, deren Ausgestaltung das Denken gezwungenermaßen übernehmen 
müßte, sondern eine plastische Masse, die ihrerseits in isolierbare Tei-
le gegliedert werden kann und so die Signifikanten liefert, die das Den-
ken benötigt.«. Man hat also auf der einen Seite »nebulöse Ideen« und 
auf der anderen Seite »nicht weniger unorganisierte Laute« (alle Zitate 
Saussure 2014: 138). 

Die Vorstellung ist dabei nicht, das die Sprache ein materielles laut-
liches Ausdrucksmittel für die Wiedergabe der für sich fertigen Ide-
en bereitstellt, sondern »als Mittler zwischen dem Denken und dem 
Lautbereich zu dienen, und zwar dergestalt, daß ihre Verbindung ge-
zwungenermaßen zur gegenseitigen Abgrenzung von Einheiten führt« 
(Saussure 2014: 139). Es geht weder um eine »Materialisierung von 
Gedanken« noch um eine »Spiritualisierung der Lautungen«, sondern 
um »die irgendwie geheimnisvolle Erscheinung, daß der Bereich ›Den-
ken-Lautung‹ Untergliederungen impliziert und die Sprache ihre Einhei-
ten gewinnt, indem sie sich zwischen zwei amorphen Massen konstitu-
iert.« (Saussure 2014: 139). Saussure vergleicht das mit dem Phänomen, 
dass sich im Kontakt von Luft mit Wasser Wellenstrukturen ausformen. 
Dass diese Metaphorik keine und schon gar keine genetische »Erklä-
rung« der Sprache bietet, gibt er selbst durch das Attribut »geheimnis-
voll« zu. Sie enthält aber eine Reihe phänomenologisch einleuchtender 
Aspekte und sagt letztlich aus, dass Differentialität, Diakritizität Grenz-, 
Oberflächenphänomene sind. Wo diese aneinander angrenzen, bilden 
sich Strukturen. Das ist für Merleau-Ponty deshalb wichtig, weil er be-
reits in der Phänomenologie der Wahrnehmung immer wieder die struk-
turgenetische und – morphologische Bedeutung intersensorischer Rela-
tionen heraus gestellt hatte, aus denen überhaupt erst die Möglichkeit 
resultierte, dass im Falle von Störungen der Wahrnehmung ein Sinn für 
den anderen »einspringen« kann (wie etwa im bereits vorgestellten Fall 
Schneider etwa: die Propriozeption für das Sehen). 

Wenn man Merleau-Ponty in dieser Hinsicht konsequent und pro-
gressiv liest, deutet sich hier eine, wie Alloa (2017: 97) es formuliert, 
neuartige »Dia-Phänomenologie« an. Sie ist von dem Grundgedanken 
Saussures inspiriert, dass Strukturen an den Grenzstellen von Medien 
entstehen. Im Fall des Sprechens und der Sprache sind ungleich kom-
plexere Verflechtungen und Korrelationen sensorischer Register als die 
der Laute wirksam: die Propriozeption der Sprechmotorik, das »moto-
rische Schema« sprachlicher Einheiten (Bergson 2015: 138), die visuelle 
Komponente des Laut»bildes«, ggf. das Schriftbild – all das erzeugt in 

SAUSSURE, GEDÄCHTNIS UND DIFFERENZ

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198

seinem Zusammenspiel ein komplexes Geflecht an Redundanzen, Wech-
selwirkungen und Korrelationen, die möglicherweise erst in ihrem Zu-
sammenwirken Strukturen katalysieren, Differenzsysteme, wo zunächst 
nur Kontinuitäten und Übergänge wahrnehmbar sind. 

Hinzu kommt eine zeitliche Dimension. Sprache ist für Saussure emi-
nent mit Zeit, damit aber dem Gedächtnis der Sprecher verknüpft, und 
zwar in doppelter Hinsicht. Zum einen beruht Sprache auf einer line-
aren Verknüpfung differentieller Teile und Terme, ihr Gebrauch impli-
ziert selbst eine Zeitreihe und sukzessive Ordnung, ist syntagmatisch. 
Das findet in der Zeit statt und das erfordert Gedächtnis auf Seiten der 
Sprecher wie derjenigen, die seine Äußerungen mitvollziehen. Einen Satz 
verstehe ich nur, wenn ich den Anfang und das Ende und die einzelnen 
in ihm versammelten Terme aufeinander beziehen kann. Zugleich ge-
winnen aber die einzelnen Terme nur Bedeutung durch ihre struktu-
rellen Beziehungen/Differenzen zu verwandten oder unterschiedlichen 
Termen, die in der Situation möglich gewesen wären, aber eben syntag-
matisch nicht rea lisiert wurden. »In der Sprache beruht alles auf Diffe-
renzen, aber ebenso sehr auch auf Gruppierungen« »Dans la langue, tout 
revient à des différences, mais tout revient aussi à des groupements.« 
(Saussure 2014: 151; franz. 1915: 138). Damit spielt Saussure auf zwei 
komplementäre Dimensionen der Sprache an:4 Sprache ist syntagma-
tisch, d.h. sie bildet eine lineare »Kette« (chaine/Linie) von kombinier-
ten Differenzen in der Zeit, eine spezifische Abfolge von Wörtern (Laute, 
Wörter, Sätze usw.), es können nicht gleichzeitig zwei Elemente ausge-
sprochen werden, man muss eines auswählen (Saussures 2014: 147). 
»Diese Kombinationen, deren Grundlage die (lineare) Ausdehnung ist, 
können Syntagmen genannt werden. Das Syntagma besteht also im-
mer aus zwei oder mehr aufeinander folgenden Einheiten. Im Syntag-
ma gewinnt ein Term seinen Wert nur aufgrund der Position zu dem, 
was vorangeht oder folgt, oder zu beiden.« (Saussure 2014: 147)5 Dies 
ist nur möglich, weil Sprache zugleich eine vertikale paradigmatische 

4  Schon hier der Hinweis, dass Roman Jakobson diese beiden Begriffe ins 
Zentrum seiner Poetik stellt. Er leitet davon die poetologischen Kategorien 
der Metapher (»ein Wort anstelle eines anderen« --> Paradigma, Ersetzen) 
und Metonymie (»ein Wort gibt das nächste« --> Syntagma, Kontiguität) als 
grundlegende Mechanismen der Sprache ab. Lacan bringt diese dann wie-
derum mit den beiden grundlegenden Mechanismen des Unbewussten: Ver-
schiebung und Verdichtung zusammen, wie Freud sie in seiner Traumdeu-
tung entfaltet hatte. Daraus folgt dann der legendäre Satz: Das Unbewusste 
ist strukturiert wie eine Sprache. 

5  Nicht zu verwechseln mit dem grammatischen Begriff »Syntax«, der nur 
einen Sonderfall dessen bezeichnet, was Saussure hier unter »Syntagma« 
versteht. Es geht dabei einfach um eine geordnete Verbindung sprachlicher 
Elemente in der Zeit, egal, ob es sich dabei um Laute, Worte, Wortgruppen 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

Dimension hat. Zu jedem in einer spezifischen syntagmatischen Kombi-
nation gewählten Term gibt es Reihungen, Konstellationen, »Gruppie-
rungen« ähnlicher Terme, die mit dem gewählten Term »assoziiert« sind, 
weil sie etwas mit ihm gemeinsam haben, zugleich aber zu ihm in einem 
Verhältnis mehr oder weniger spezifischer Differenz stehen. Das reicht 
von Ausdrücken, die man hätte auch verwenden können (aber faktisch 
nicht verwendet hat) bis zu Ausdrücken, die, hätte man sie verwendet, 
»etwas ganz anderes« zum Ausdruck bringen würden.6 Das betrifft die 
phonetische, morphologische (die Wortbildung betreffende), grammati-
sche, semantische, syntaktische und sinnlogische Ebene gleichermaßen. 

Saussure führt als Beispiel ein Schaubild an zum Term »enseigne-
ment«. Von ihm zweigen Assoziationsreihen ab wie: »enseigner, enseig-
nons, etc. etc; apprentissage, education, etc. etc.; changement, armement 
etc. etc. clément, justement etc. etc.« Dazu erläutert er: »Man sieht, dass 
diese Gruppierungen Gruppierungen von ganz anderer Art sind als die 
vorhergehenden (die syntagmatischen, jmk). Sie gründen nicht auf der 
linearen Ausdehnung. Ihr Sitz ist im Hirn; sie sind Teil dieses inneren 
Schatzes, der bei jedem Individuum das Sprachsystem bildet. Wir wollen 
sie assoziative Beziehungen nennen.« (Saussure 2014: 147). Erst durch 
diese beiden Dimensionen zusammen entsteht sprachliche Bedeutung. 
Die syntagmatische Beziehung ist eine Beziehung »in präsentia«, sie be-
zeichnet die in einer Situation wirksame Aktualisierung von Sprache und 
beruht auf Termen, die sich in der tatsächlichen Sequenz gesprochener 
Sprache einstellt. Man könnte allerdings gerade in Bezug auf die Syntag-
matik sagen: diese »Präsenz« ist relativ. Denn jede Verknüpfung noch so 
kurzer sprachlicher Elemente spielt genau genommen in der Zeit und er-
fordert (Kurzzeit-)Gedächtnis, zeitliche Intentionalität der Sprecher, in-
sofern Anfang, Verlauf und Abschluss eines Satzes in eine zeitliche Ge-
samt-Spanne – non-thematisch, in einer passiven Synthesis, retentional/
protentional – hinein genommen werden müssen. Das wird, wie wir se-
hen werden, ein zentrales Argument in der Vorlesung von 1953/4 sein. 

Die paradigmatische Dimension, also die »assoziative Beziehung« 
stellt Saussure von vorne herein in einen Zusammenhang mit dem Ge-
dächtnis der Sprecher. Ein Term ist nur ein Term und hat Bedeutung 
durch die »Präsenz in absentia« anderer Terme in einer virtuellen Ge-
dächtnisreihe (Saussure 2014: 147). Auch in den Folgeseiten bekräftigt 

(Attribute + Substantive usw.), Satzglieder, ganze Sätze, Diskurselemente 
usw. handelt.

6   Ich mache nur am Rande darauf aufmerksam, dass in der qualitativen 
Sozial forschung die sogenannte »Objektive Hermeneutik« diesen Umstand 
zum methodischen Prinzip erhoben hat, insofern sie die Hermeneuten dazu 
verpflichtet, die Bedeutung eines gegebenen Syntagmas immer auch vor dem 
Hintergrund der spezifischen Differenz zu den in einer gegebenen Situation 
ebenfalls denkbaren, aber nicht selegierten Ausdrücken zu konstruieren. 

SAUSSURE, GEDÄCHTNIS UND DIFFERENZ

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200

Saussure immer wieder die Bedeutung des Gedächtnis für diese para-
digmatische Seite, zum Beispiel: »Unser Gedächtnis hält alle mehr oder 
weniger komplexen Typen von Syntagmen vor, gleichgültig, welcher Art 
oder Ausdehnung sie auch sein mögen, und im Moment ihrer Anwen-
dung greifen wir auf die assoziativen Gruppen zurück, um unsere Wahl 
zu treffen. Wenn jemand marchons! sagt, denkt er unbewusst an die 
verschiedenen Assoziationsgruppen, an deren Schnittstelle sich das Syn-
tagma marchons! befindet.« (Saussure 2014: 152; Hervorhebung jmk). 
Diese Stelle ist von entscheidender Bedeutung für Merleau-Pontys Inte-
gration des strukturalistischen Differenzbegriffs in seine Ausdruckstheo-
rie. Sie zeigt deutlich, dass er hier nicht einfach einer Mode folgt, son-
dern eine innere Korrespondenz zu den phänomenologischen Analysen 
der Zeiterfahrung, der passiven Synthesis und damit des Gedächtnisses 
vorliegt. Die paradigmatische Dimension ist bei Saussure die entschei-
dende Bedingung dafür, dass eine Differenz bedeutungsgenerierend ist. 
Entscheidend ist dabei der eigentümliche Status des abwesenden Terms. 
Er muss auf gewisse Weise anwesend sein, aber als Hintergrund, als Se-
diment. Saussure sagt bezeichnenderweise: wir denken unbewusst an die 
abwesenden Terme bzw. Assoziationsgruppen. Wären diese Assoziati-
onsgruppe im Vollzug des Sprechens thematisch, ebenso präsent wie der 
faktisch selegierte Term – dann wäre Sprechen ebenso unmöglich, wie 
die Zeiterfahrung, wenn Retentionen als explizite Erinnerungen präsent 
wären. Dieser eigentümliche Status abwesender Anwesenheit, nicht-prä-
senter Präsenz verbindet die entscheidende Denkfigur Saussures also mit 
der phänomenologischen Theorie der Zeiterfahrung und des (non-de-
klarativen) Gedächtnisses. Dass für Saussure das Gedächtnis der Spre-
cher damit eine unverzichtbare Grundlage für Sprache ist, ja, dass das im 
Grunde den gesamten differenztheoretischen Ansatz trägt, hat Saussure 
noch klar so gesehen, auch wenn manche (Post-) Strukturalisten diesen 
Aspekt unterschlagen haben. 

Folgt man Saussures Überlegungen, wird deutlich, dass er den Diffe-
renzbegriff letztlich zeit-, ja gedächtnistheoretisch unterlegt. Man könn-
te sagen, das gelte vor allem für die »parole«, die gesprochene Sprache, 
nicht aber für die Sprache im Sinne von »langue«, als System. Freilich 
lässt sich diese Abstraktion nur halten, wenn man vom Bewusstsein 
(und damit dem Gedächtnis) wiederum des strukturalistischen Sprach-
forschers absieht und das wissenschaftliche Subjekt als freischwebenden 
Kosmotheoros überall und nirgendwo ansiedelt. Es charakterisiert den 
Zugriff des »Strukturalisten« Merleau-Ponty, dass er dies genau nicht 
tut, sondern auch notfalls Saussure gegen Saussure ausspielt. 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


201

Bewegung und Differenz

»Allmählich gewann ich den Eindruck, dass es [...] 
erforderlich war, das Ordnungsprinzip [...], das die 
Praktiken zugleich unbewusst und systematisch 
zu lenken imstande war, in den inkorporierten 
Dispositionen bzw. im Schema der Körperbewegun-
gen zu suchen. Mich hatte [...] verblüfft, dass die 
Transformationsregeln, die den Wechsel vom äußern 
zum innern Raum des Hauses ermöglichen, auf Kör-
perbewegungen wie beispielsweise die Kehrtwendung 
zurückgeführt werden können.« (Bourdieu 1993: 24).

Interessant ist nun, wie es zu einer Verknüpfung des Themas mit dem 
der Bewegung kommt. Merleau-Ponty bezieht sich explizit auf Saussure 
auch in vielen veröffentlichten Arbeiten aus dieser Zeit, beispielsweise 
1952 in den Aufsätzen Über die Phänomenologie der Sprache und Das 
indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens, Sartre (!) gewid-
met. Letzterer beginnt wie folgt: »Bei Saussure haben wir gelernt, dass 
die einzelnen Zeichen für sich genommen nichts bedeuten, dass jedes von 
ihnen weniger einen Sinn ausdrückt, als dass es einen Sinnabstand zwi-
schen sich selbst und den anderen Zeichen angibt. Da man von diesen 
dasselbe sagen kann, besteht die Sprache also aus Unterschieden ohne 
Ausdrücke, oder genauer, die Ausdrücke der Sprache werden erst durch 
die zwischen ihnen auftauchenden Unterschiede hervor gebracht.« (Mer-
leau-Ponty 2007: 53). Merleau-Ponty skizziert dann einen Einwand des 
Alltagsverstands: wenn weder der Ausdruck A noch B eine Bedeutung 
hätten, sei nicht erklärlich, wie es zwischen ihnen einen Bedeutungseffekt 
geben könne. Dazu macht Merleau-Ponty nun eine interessante Feststel-
lung. Der Einwand, Sprache könne keine Bedeutung haben, wenn sie nur 
auf differentielle Zeichen mit negativem Wert beruhe, weise eine Analo-
gie zu den Paradoxien des Zenons auf. Dieser wollte bekanntlich den Be-
weis führen, dass es keine Bewegung gäbe. Beide Argumentationen wer-
den zwar von vorne herein durch die Wirklichkeit von Bedeutung und 
Bewegung entkräftet. Philosophen und Mathematiker haben sich aber 
über Jahrtausende immer wieder damit abgemüht – denn die eigentlich 
philosophische Bedeutung dieses Problems liegt darin, auf welche Weise 
man es als Scheinproblem erkennt. 

Zenon hatte in seinem sogenannten »Teilungsparadox« behauptet, 
Bewegung existiere nicht. Ein Läufer müsse ja, bevor er eine bestimmte 
Strecke zurücklege, zunächst die Hälfte dieser Strecke zurücklegen, zu-
vor aber die Hälfte der Hälfte und wiederum zuvor die Hälfte der Hälf-
te der Hälfte usf.. Da für jede dieser im Prinzip unendlichen Aufteilun-
gen der Strecke auch eine bestimmte positive Zeit nötig ist, um sie zu 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202

überwinden, benötige der Läufer auch eine unendliche Zeit für das Zu-
rücklegen einer Strecke. Er komme also niemals dazu, sie zu überwinden. 
In ähnlicher Weise argumentiert Zenon im sogenannten »Achilles-Para-
dox«, nach dem Achill (der »Schnellfüßige«) eine Schildkröte mit Vor-
sprung niemals einholen könne. Unterstellt wird dabei, dass die prinzi-
pielle Unendlichkeit bzw. Unabschließbarkeit möglicher Unterteilungen 
der Strecke, man könnte auch sagen: der Bestimmung von Streckendif-
ferenzen dazu führt, dass diese niemals zurückgelegt werden können. 
Zenon teilt eine – was er unterschlägt – letztlich vorgegebene, endliche 
Strecke imaginär in unendlich viele endliche Strecken auf und zeigt da-
mit unabsichtlich selbst, dass eine Summe aus unendlich vielen endli-
chen Summanden sehr wohl einen endlichen Wert haben kann. So ar-
gumentieren in der Tendenz moderne mathematische Auflösungen des 
Zenon-Paradoxes und unterscheiden zwischen unendlichen (=nicht-kon-
vergenten) Folgen und konvergenten Folgen, die von vorne herein über 
ein endliches Konvergenzkriterium verfügen, nämlich eben die Länge des 
Abstands zwischen Achill und der Schildkröte, den dieser in einer be-
stimmten Zeit zurücklegen muss, um die Schildkröte einzuholen. 

Dass eine Bewegung von ihrem Endpunkt her zur Bewegung wird, 
war in der Phänomenologie der Wahrnehmung immer wieder ein im-
plizites und explizites Thema. Eine Bewegung wird von daher »verstan-
den« (sowohl im Rückblick wie in der Antizipation des Ziels). Ich erin-
nere in diesem Zusammenhang daran, dass für Merleau-Ponty die Geste, 
die auf einen Zielpunkt hin entworfen ist, als Paradigma für die Einheit 
der zeitlichen Ekstasen und umgekehrt verwendet wird (»Die Zeit ist die 
einzigartige Bewegung, die in all ihren Teilen ganz sich selbst entspricht, 
so wie eine Geste die sämtlichen Muskelkontraktionen umfasst, die zu 
ihrem Vollzuge notwendig sind.« (Merleau-Ponty 1966: 476). Die Ges-
te der Hand, die selbstverständlich zum Glas greift, oder des Organisten, 
der eine Orgel erkundet, sind bereits vorgängig durch ein Geflecht pas-
siver zeitlicher Synthesen integriert und verfügen darin sozusagen über 
ihr immanentes Konvergenzkriterium. 

Allerdings kommt nun eine elementarer ansetzende Argumentation 
hinzu. Die Bewegung selbst und die Wahrnehmung, das Verstehen, der 
Nachvollzug der Bewegung bekommt eine diakritische Dimension. Sie 
besteht gleichsam aus »Termen«, die gleich einer sprachlichen Formulie-
rung dadurch Bedeutung haben, dass sie in Differenz zueinander stehen, 
voneinander »abständig« sind (ecart), Unterschiede beinhalten. »Bewe-
gung ist stroboskopisch« formuliert Merleau-Ponty im Rückgriff auf neu-
rologische und psychologische Befunde (Merleau-Ponty 2011: 96). Diese 
These könnte sich darauf berufen, dass sich auf der Retina des Auges nur 
sukzessive Aktivierungen distinkter Regionen abzeichnen können, aber 
kein kontinuierlicher Fluss. Außerdem lässt sich in verschiedenen Argu-
menten zu sogenannten Scheinbewegungen zeigen, dass das sukzessive 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

Aufblenden gleicher Formen, zum Beispiel eines Kreises, in verschiede-
nen Quadranten einer Fläche ab einer bestimmten Geschwindigkeit zur 
Wahrnehmung der Bewegung eines einzelnen Objektes führt. Es entstehen 
also Bewegungswahrnehmungen, wo eigentlich kein bewegtes Objekt ist. 
Das Daumenkino und natürlich der Film beruhen auf diesem Prinzip. Da-
raus folgt für Merleau-Ponty, dass Bewegung gleichsam von ihrer Natur 
her eine diakritische Dimension habe (»le mouvement réel a propriétés 
distinctes« Merleau-Ponty 2011: 96). Dass es sich bei den stroboskopi-
schen Versuchen um Scheinbewegungen handelt, ist dabei nicht entschei-
dend und für Merleau-Ponty übrigens auch kein Hinweis auf einen bloß 
»subjektiven« Charakter von Bewegung. Diese Versuche geben vielmehr 
Aufschluss über eine grundlegende Beschaffenheit von Bewegung(swahr-
nehmung) als solcher – unabhängig davon, ob es sich um die Bewegun-
gen nicht mobiler Objekte, die Wahrnehmung der Eigenbewegung (bei 
der die Dinge fix scheinen, aber ich selbst mobil) oder die Bewegung von 
Dingen, Tieren oder anderen Menschen handelt. In keinem Fall haben 
wir es mit einer kontinuierlichen Verschiebung der Netzhautbilder, die je 
nach Distanz zu mir größer oder kleiner ist, zu tun: »von dieser Geometrie 
sehe ich ab, und phänomenal gegeben ist mir nicht ein Bündel derartiger 
Verschiebungen oder Nicht-Verschiebungen, sondern die Differenz zwi-
schen dem, was sich in dieser und jener anderen Distanz abspielt, das In-
tegral der Differenzen.« (1994a: 291). Das hat eine körperliche Dimensi-
on, weil eine Bewegung wahrnehmen oder ausführen einen Bezugspunkt, 
eben die Einheit eines gegebenen Körper als »Nullpunkt aller Orientie-
rungen« (Husserl 1952: 158), als selbst der Bewegung fähige Einheit und 
damit zugleich: seine zeitliche Dimension, sein Gedächtnis voraussetzt. 

Akinetopsie

Interessanterweise scheint die klinische Erfahrung Merleau-Pontys Intui-
tion einer stroboskopischen Dimension von Bewegungswahrnehmung in 
der Existenz eines sehr seltenen klinischen Syndroms zu bestätigen. Es 
geht um die sogenannte Akinetopsie. Davon betroffene Menschen kön-
nen weder bewegte Objekte wahrnehmen noch sich bewegte Objekte 
vorstellen. Stattdessen sehen sie »Serien von Standbildern statt kontinu-
ierlicher Bewegungsabläufe« (Jähnke 2017: 229). So berichten Karnath/
Thier über eine Frau, die einen Verlust jedweder Wahrnehmung visueller 
Bewegung erleidet, obwohl ihre Sehleistungen (Sehschärfe, Farbensehen, 
Erkennen und Lokalisation unbewegter Objekte) völlig unberührt wa-
ren. »Wenn sie z.B. Kaffee in eine Tasse goß, erschien ihr die Flüssigkeit 
wie gefroren – regelmäßig brachte sie die Tasse zum Überlaufen, da sie 
das Steigen der Flüssigkeit nicht wahrnehmen konnte. Im Beisein anderer 

AKINETOPSIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

fühlte sie sich unsicher, da Personen unvermittelt an anderer Stelle auf-
tauchten, als sie vorher waren: Die Bewegung der Person war ihr ent-
gangen.« (Karnath/Thier 2012: 56 f.). »Im Alltag geht Akinetopsie mit 
einer erheblichen Beeinträchtigung einher, die vor allem die Koordina-
tion von Bewegungsabläufen wie das Eingießen von Flüssigkeiten oder 
das Greifen von Gegenständen stark erschwert. Außerdem haben Pati-
enten Probleme bei der Kommunikation, da sie Lippenbewegungen und 
Gesichtsausdrücke nicht wahrnehmen.«7 

Bei der Akinetopsie ist die Bewegung nur mehr gegeben als eine Reihe 
unverbundener Punkte. Das – sowie Befunde aus Tierexperimenten – be-
stätigt grundsätzlich die Annahme, dass es sich bei dem Sehen von Bewe-
gung um eine »eigenständige visuelle Dimension« handelt, die nicht ein-
fach eine »Repräsentation physikalischer Bewegung« ist (Karnath/Thier 
2012: 54). Ob das aber, wie Merleau-Ponty nahe zu legen scheint, ent-
scheidend mit einer Projektion meiner körperlichen Kontinuität auf das 
bewegte Objekt zu tun hat, oder – nicht auch?/eher? mit komplexen Fra-
gen der zeitlichen Integration, der Richtungsdetektion ist sehr fraglich. 
Entscheidend ist klinisch, dass die Bewegung eines Objekts oder eine 
Eigenbewegung nicht fälschlich als Bewegung des Hintergrundes bzw. 
der Umwelt interpretiert wird. Welche Rolle spielt dabei die (Wahrneh-
mung der) Bewegungen der Augenmotorik oder des Kopfes? (vgl. Kar-
nath/Thier 2012: 54–63). 

Unabhängig von der Klärung dieser sehr komplexen Probleme kann 
man auf einer rein phänomenologischen Ebene dem Argument Mer-
leau-Pontys folgen, eine Bewegung »verstehen«, hieße über ein Kon-
vergenzkriterium verfügen, ihre Richtung, ihr Ziel zu antizipieren, und 
zugleich ihren »Fluß«, ihren Kontinuitätscharakter wahrnehmen zu kön-
nen. Worin sich die Bedeutung der Bewegung zeigt, was mein Verstehen 
der Bewegung dokumentiert, ist also zunächst schlicht die Wahrneh-
mung eines kontinuierlichen Flusses als solchem. Das ist analog zum 
Hören einer Melodie als Gesamtkonfiguration der einzelnen Töne oder 
zum Verstehen eines gesprochenen oder geschriebenen Satzes als Kon-
stellation der Worte, aus denen er gebildet ist. 

Der Ausdruckscharakter von Bewegungen

Das »Verstehen« der Bewegung beinhaltet zugleich eine kontinuierliche 
»figurale Kontur«, die sich in der Zeit entfaltet. Diese Kontur ist nicht 
nur eine Funktion der Ortsdifferenzen, sondern auch weiterer Aspekte, 
die die Bewegung modulieren können – dazu gehören die Beschaffenheit 

7  nach Berlit Klinische Neurologie, zit. in https://de.wikipedia.org/wiki/Aki-
netopsie; abgerufen am 31.7.2019.

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


205

des Sich-Bewegenden selbst, aber auch seiner Umgebung, des Worins der 
Bewegung bzw. des Bezugspunkts der Bewegung. Die Bewegung insge-
samt ist eine Resultante vieler Einzelelemente und insofern: ausdrucks-
voll. Solche differentiellen Elemente können Tempo, Rhythmus, Koor-
dinierung mit anderen bewegten Elementen, aber auch intersensorische 
Korrelationen (z.B. akustische Differenzen), Modi der Abfolge (»Kadenz 
ihrer Sukzession«) u.a. sein: »Tatsächliche Bewegung, d.h. Ortsverände-
rung, stammt aus der Organisation des Feldes – durch diese allein lässt 
sich die Bewegung begreifen.« (Merleau-Ponty 1973: 55). In den von 
Merleau-Ponty ausführlich besprochenen Experimenten des belgischen 
Psychologen Albert Michottes wurden beispielsweise durch die bloße 
Modulation des Tempos, des Rhythmus und des Richtungswechsels der 
horizontalen Bewegung zweier Farbstreifen in einem schmalen Sehschlitz 
komplexe Bewegungstypiken und deren interne Kausalität wahrgenom-
men, z.B. des »Fortstoßens«, »Abholens«, »Schiebens«. Durch die blo-
ße Projektion von Strichen in einer bestimmten rhythmischen Phasen-
folge kann der Eindruck eines sich bewegenden Lebewesens, etwa einer 
Raupe, entstehen. 

In einem anderen Experiment (Zietz/Werner 1928) verändert der 
Rhythmus von begleitenden Klopf- bzw. Trommelgeräuschen den figu-
ralen Eindruck der (Schein-)Bewegung eines Pfeils. Der Rhythmus lässt 
beispielsweise die (Schein) Bewegung eines Pfeils je nach dynamischer 
und rhythmischer Charakteristik zitternd, flackernd, klarer/schärfer, 
kleiner/größer erscheinen, lässt sie rotierend wirken u.a.. Das plötzli-
che Fortfliegen eines Vogels hat eine andere Bewegungstypik als die Be-
wegung eines Wurfgeschosses. Die Bewegungen eines Menschen verra-
ten das Gewicht der Last in seinem Korb usw. (vgl. Weizsäcker 1973: 23 
f.). Bewegung hat so immer ein »figurales Moment«, sie ist das »Wer-
den einer Figur« aus einer Gesamtkonstellation einer Situation. Damit 
sind wir wieder bei dem zentralen Bezugsproblem Gurwitschs und Mer-
leau-Ponty – der Konstanzhypothese. Was für Merleau-Ponty für räum-
liche Gestalten gilt, überträgt er nun auf die zeitliche Gestalttypik von 
Bewegungen.

Merleau-Ponty erweitert dabei wie nebenbei den Begriff der Bewe-
gungswahrnehmung auch auf akustische Gegebenheiten, wenn er das 
Beispiel des »Tons eines Blasinstrumentes« anfügt: »Es trägt das Anzei-
chen des Geblasenseins und des organischen Rhythmus des Luftstoßes 
in sich« (Merleau-Ponty 1973: 55). In dieselbe Richtung führen die Hin-
weise auf die Experimente der deutschen Psychologen Zietz/Werner, die 
zeigen, wie eine »akustische Bewegung« die visuelle Wahrnehmung einer 
Bewegung modulieren kann (2011: 112). Dieser Ausdruck einer »akus-
tischen Bewegung« ist durchaus keine Metapher. Alles, was hörbar ist, 
ist immer das Ergebnis einer Bewegung von etwas oder jemandem, die 
wiederum ein Medium in Bewegung versetzt. 

DER AUSDRUCKSCHARAKTER VON BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206

Beim Menschen erfordert die Produktion von Tönen und Lauten im-
mer eine Betätigung von Muskeln, damit motorischen Organen (und ih-
ren neuronalen Entsprechungen). Gerade die Sprechmotorik beim Men-
schen gehört zu den subtilsten Formen der Betätigung und Koordination 
von Muskelgruppen, wie jeder Logopäde weiß. Sie ist als motorische Be-
tätigung sogar teilweise über Gesichtsmimik, Kehlkopfbewegung, Bewe-
gung von Brustkorb und Zwerchfell, Gesamttonus des Körpers visuell 
sichtbar. Das stellt bekanntlich für gehörlose oder schwerhörige Men-
schen eine wichtige Verständnishilfe dar. Auch die Produktion des von 
Merleau-Ponty als Beispiel bemühten Tons des Blasinstruments erfordert 
eine komplexe Muskeltätigkeit, motorische (Koordinations-) Muster, die 
sich auch im Klang niederschlagen. Der Dichte, Kraft und Zentriertheit 
des Oboentons und der Leichtigkeit, Offenheit und Gelöstheit des Tons 
einer Querflöte hört man den Unterschied der motorischen Produkti-
on an: hoher Anblasdruck, höhere Spannung des Zwerchfells und der 
Rumpfmuskulatur, um das Rohr geschlossene Lippenmuskulatur, grö-
ßere Kontraktion der Gesichtsmuskeln bei der Oboe vs. vergleichsweise 
geöffnete, flexibler eingesetzte Lippen- und Gesichtsmuskulatur und eine 
größere Leichtigkeit der Interaktion zwischen den beteiligten Muskel-
gruppen des Rumpfes und des Zwerchfells bei der Querflöte. Dem ent-
spricht z.B. ein gespannteres, aber expressiveres, »innigeres« Ausdruck-
spotential vs. ein schwebendes, gelöstes, aber ausdrucksneutraleres bei 
der Flöte. Zudem gibt es auch so etwas wie eine innermusikalische »Ges-
tikulation« (Gruhn 2014: 71 ff.).

Merleau-Ponty hält jedenfalls insgesamt fest: »Die Bewegung [...] ist 
im Netz der Gegenstände und Eigenschaften eingeschrieben, sie wirkt 
wie eine Enthüllung des Seins jener Gegenstände und Eigenschaften. [...] 
Die Ortsveränderung ist lediglich das Endziel oder die bloße Hülle die-
ses Schauspiels.« (Merleau-Ponty 1973: 55). Bei Zietz/Werner, den zwei 
deutschen Psychologen, auf die er sich in diesem Zusammenhang be-
ruft, steht dazu: »Bewegung [ist] eben nicht bloß eine räumliche Verän-
derung eines identischen Etwas [...], sondern weit mehr: eine gerichtete 
Dynamik (›Dorthin‹, ›Hinüber‹, ›Drauflos‹ usw.), die in Bezug auf Zeit 
und Raum reinlich expliziert, d.h. bestimmt und entfaltet sein kann, im 
allgemeinen aber Raum und Zeit implizit enthält, d.h. eingehüllt in die 
besonderen Qualitäten des Bewegens, wie ›schweben‹, ›rollen‹, ›fließen‹, 
›schießen‹. [...] Man geht irre [...] wenn man annimmt, das die Bewe-
gungsanschauung ausschließlich im optischen Feld abrollt [...] die Be-
wegung [ist] ihrem Wesen nach eine dynamisch gerichtete Veränderung 
eines Gegenstandes [...], die sich unter besonderen Umständen und Be-
dingungen in Form der optischen Bewegung entfaltet, die aber in ihrem 
allgemeinen Charakter nach sich in verschiedenen Schichten und sinnli-
chen Sphären des Subjekts wiederholen kann. [...] Das ungebrochene to-
tale Bewegungserlebnis wird sich gerade darin als ein totales aufweisen 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

lassen, dass [...] das optische Feld im Ganzen des Geschehens wohl füh-
rend sein kann, dass aber doch diese dynamische Gerichtetheit sich ad-
äquat in anderen, beispielsweise körperlich-motorischen Schichten, aus-
lebt.« (Zietz/Werner 1928: 227 f.).

Die Bewegung ergibt als »Integral von Differenzen«, ihre Kontur aus 
der Gesamtkonstellation der Ortsunterschiede, aber eben auch anderer 
differentieller Aspekte, die in die spezifische Bewegungskontur eingehen. 
Darin liegt für Merleau-Ponty eine in der Struktur einer elementaren 
Körper-Welt-Relation angelegte »natürliche Sprache« (langage oder ex-
pression naturel(le), Merleau-Ponty 2011: 162 ff., 203, 205, 207; 1973: 
57), ein paradox formuliert: natürliches symbolisches Bewusstsein. 
»Perception du mouvement = conscience symbolique« »Wahrnehmung 
der Bewegung=symbolisches Bewusstsein.« notiert er lapidar (ebd. 
2011: 199). Die Differenzlogik ist für Merleau-Ponty somit bereits in 
der Beschaffenheit der Körper-Welt-Relation verankert. 

Diese Verknüpfung von Differenzlogik und Bewegungsverstehen führt 
insgesamt zu einem gegenüber der Phänomenologie der Wahrnehmung 
erheblichen Umbau der Konzeptstrukturen. Was Merleau-Ponty dabei 
endgültig aufgibt, ist die »romantische« Fassung des Körpersubjekts zu-
gunsten eines Körper und Welt umgreifenden Differenzierungsgesche-
hens, dem, wie er zunehmend formulieren wird, selbst ein irreduzibles 
Moment der »Generalität« zukommt. Genauso wichtig ist aber, was er 
beibehält und im Sinne der »neuen« Ideen integriert und neu deutet. Das 
ist etwa die Vorstellung der fungierenden Intentionalität, der zentralen 
Stellung der phänomenologischen Zeittheorie. Dies ist aber auch die Idee 
von Struktur als Relation von Figur und Hintergrund. Diese wird nun 
von Merleau-Ponty selbst differenz- und zeittheoretisch aufgelöst. Figu-
ren sind ebenso Effekte komplexer Konstellationen von Differenzen wie 
sie sich ihrerseits in Differenzrelationen einfügen. Der »Hintergrund« 
wird dabei zum »Zwischenraum«, dem »Abstand« (écart) zwischen den 
differentiellen Termen, der eine ebenso fundierende Rolle spielt für die 
Bedeutung wie die Differenz der differentiellen Terme (also der manifes-
ten »Figuren«) spielt. Er beinhaltet das auf eigentümlich Weise an- und 
abwesende Nicht-Aktuelle, Sedimentierte, undeutlich Mit-Gegebenen 
oder das spezifische Leere der Konfiguration, die Distanz zu den ande-
ren Termen, durch die/das hindurch und vor dem sich eine Figur als ak-
tualisierter Term überhaupt abzeichnen kann.

Bewegung wird, noch mehr als schon in den Schriften der 1940er-Jah-
re zur komplementären Seite der Wahrnehmung: »Es ist die Aisthesis 
selbst, die schon kinetisch ist«, formuliert Stefan Kristensen (Kristen-
sen 2017: 28). Im gleichen Zug wie Merleau-Ponty die Figur-Hinter-
grund-Relation einer diakritischen Deutung zuführt, wird diese zugleich 
als eine kondensierte Bewegung verstanden. Ich verstehe sie, wenn ich 
sie verfolgen, ihre Kontur »nach-zeichnen« kann. Komplementär zu 

DER AUSDRUCKSCHARAKTER VON BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

der Figuralität, dem Gestaltcharakter der Bewegung formuliert Mer-
leau-Ponty ein Postulat einer Kinetik der Figur, der Gestalt, die Idee: 
»...toute appréhension de figure sur fond est mouvement possible [...] 
mouvement fait partie des propriétés ›figurales‹ – c’est comme la figure 
elle-même qu’il réalise une ségrégation spatiotemporelle – Mouvement 
devenir d’une figure« »Alles Erfassen von Gestalt (figure) auf einem Hin-
tergrund (fond) ist mögliche Bewegung [...] Bewegung ist Teil der ge-
stalthaften (figuralen) Eigenschaften – das ist so, weil die Gestalt (figure) 
selbst eine räumlich-zeitliche Segregation realisiert – Bewegung als Wer-
den einer Gestalt (figure).« (Merleau-Ponty 2011: 95). Ein immer wieder 
von Merleau-Ponty bemühtes einfaches Beispiel ist die schlichte Wahr-
nehmung einer Kreisfigur. Das Figurale daran ist nicht die sich aus einer 
geometrischen Definition ergebende Konstruktionsanweisung, sondern 
quasi eine sensomotorische Qualität: dem Schwung der Kurve folgen, die 
an jeder Stelle wieder in sich zurück leitet, ein bestimmter Krümmungs-
modus, eine beständige Abweichung (écart!) einer Bewegung in ihrer 
Richtung in jedem Moment (ebd.: 50, 56). Diese differentielle Logik 
ist auch einem Kind zugänglich ist, als Folge von Bewegungsimpulsen, 
Kontur, Strichführung, Drehbewegung, die in sich selbst zurückkehrt, 
als Zeichen- oder Zeigebewegung mit den Fingern. Die davon abgelei-
tete geometrische Figur ist ein sekundäres Produkt. »Für uns hat jeder 
Kreis einen Mittelpunkt. Für ein Kind ist das nicht so.« (Merleau-Ponty 
2000: 214). Man könnte aber hinzufügen: über den Umstand, dass der 
im Kreis kondensierte Bewegungsimpuls auch dem Kind zugänglich ist, 
vielleicht über Erfahrungen wie die des Herumwirbelns in der Luft, ge-
halten von einem Erwachsenen oder der Fahrt im Karussell, ist es irgend-
wann offen gegenüber dem Angebot, diese Bewegung mit einem Zirkel 
einzufangen und sukzessive zu verstehen, dass der »Kreis die durch die 
Drehung einer Strecke um ein und denselben Punkt erzeugte Figur« ist. 
»Die Struktur geht schwanger mit der Bedeutung, die die Wissenschaft 
heraus arbeitet.« (Merleau-Ponty 2000: 215). Man könnte auch para-
phrasieren, die Struktur (als Bewegungsgestalt) gehe schwanger mit dem 
Konzept – und auf die etymologische Pointe hinweisen, dass »concep-
tio« im Lateinischen sowohl »Schwangerschaft« wie auch »Abfassung, 
Zusammenfassung, Erfassung« bedeuten kann. 

Die Idee, die Wahrnehmung sogar abstrakter Figuren wie Kreis, Recht-
eck, Linie mit motorischen Strukturen zu verknüpfen, ist übrigens keine 
Erfindung Merleau-Pontys oder der Gestaltpsychologie. Sie findet sich 
bereits in Kants Kritik der reinen Vernunft und zwar in dem zeittheore-
tisch und philosophiegeschichtlich über Heideggers Kant-Interpretation 
bedeutsam gewordenen Abschnitt über den Schematismus des Verstan-
des: »Wir können uns,« schreibt Kant da, »keine Linie denken, ohne sie 
in Gedanken zu ziehen, keinen Zirkel denken, ohne ihn zu beschreiben 
<gemeint: ist eine Kreisbewegung auszuführen, jmk>.« (Kant 1990: 150; 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

B154). Selbst im Kern der Kantschen Erkenntnistheorie findet sich so ein 
motorisches, kinetisches Prinzip als Ausgangspunkt der Schemabildung. 
Das ist vor allem deshalb von Bedeutung, weil das Schemakapitel eine 
zugleich zeittheoretische wie erkenntnistheoretische Scharnierfunktion 
hat – es vermittelt zwischen Sinnlichkeit und Verstand und überbrückt 
damit die Abgründe der idealistischen Doktrin.8

Bewegung und Körper – Bewegung als  
universales ontologisches »Medium« 

Damit deutet sich ein weiterer Schritt in der Argumentation an. Näm-
lich die Beantwortung der Frage »que doit être le sujet capable de perce-
voir le mouvement ainsi compris?« »was muss also das Subjekt sein, das 
in der Lage ist die so verstandene Bewegung wahrzunehmen?« (Mer-
leau-Ponty 2011: 95; Übers. jmk). Die Antwort ist denkbar einfach. Das 
Verstehen der Bewegung und damit die Auflösung des Zenonschen Pa-
radoxes setzt nicht ein synthetisierendes transzendentales Ego, ebenso-
wenig ein romantisches Ich der »durée« wie bei Bergson voraus. Sie setzt 
schlicht einen selbst der Bewegung fähigen Körper voraus, der ohne jede 
Vermittlung bereits über ein praktisches und faktisches Konvergenzkri-
terium verfügt (en chair et en os), insofern er – eingebunden in eine be-
stimmte (soziale!) Praxis – über die differentiellen Teile der Bewegung 
hinweg ungeteilt bleibt. Damit ein unmittelbares Sehen von Bewegung 
möglich ist, sagt Merleau-Ponty, brauche es einen dritten Term zwischen 
der im Paradox des Zenons aufgeworfenen Vorstellung von immer wei-
ter geteilten Zeit- und Raumintervallen und der »indivision« der re-
sultierenden Bewegung. Diesen dritten Term, das »gemeinsame Maß« 
(»commune mésure«, ebd.: 91) sozusagen den Hintergrund, den Zwi-
schenraum der auftretenden Bewegungsfigur liefert, sagt Merleau-Pon-
ty, der Körper selbst. Er ist selbst bewegt/sich-bewegendes Ding und 
erfährt sich deshalb sowohl in der Eigenbewegung wie in der Wahrneh-
mung von Bewegung via Körperschema als Kontinuität: »Il est à la fois 
mobile dans l’espace ›réel‹ et perçu de l’intérieur dans l’indivision de son 
mouvement.« »Er ist zugleich im ›reellen‹ Raum beweglich und von in-
nen her in der Unteilbarkeit seiner Bewegung wahrnehmbar.« (ebd.: 91). 
Bewegung kann nur durch Bewegung, durch einen Körper verstanden 
werden, der sich in Bewegung als kontinuierlich erfahren kann, der sich 

8  Auch hier zeigt sich in anderer Semantik: Merleau-Ponty antizipiert (oder 
begründet mit) ein in praktischem Handeln/Motorik begründetes Verständ-
nis von Konzeptbildung, vgl. dazu Gallese/Lakoff 2005; Johnson/Lakoff 
2002.

BEWEGUNG UND KÖRPER

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

selbst – sich bewegend – zur Welt in Beziehung setzt, dem in seinem 
eigenen Bewegungsentwurf eine Mischung (mélange) von Äußerem und 
Inneren, Ich und Welt, Dinghaftigkeit und Prozessualität, von vorher und 
nachher, von hier und da zugänglich ist. Der Körper (»à la fois chose 
et saisi intérieurement« »zugleich Ding wie von innen erfasst«) ist das 
gemeinsame Maß (»mesure commune«), das zwischen der Unteilbarkeit 
der Bewegungserfahrung und der Teilbarkeit der Welt der Dinge, der 
Entfernung vermittelt, weil er selbst den Doppelcharakter von Ding und 
innerer Erfahrung aufweist, die uns bereits in Teil 1 beschäftigt hatte. 

Deutlich wird zum einen der Bezug zum Thema des Doppelcharakters 
des Körpers als Ding und als innere Perspektive (»Subjekt«). Er wird in 
dieser Konzeption von Bewegung operativ. Zugleich wird aus diesen No-
tizen Merleau-Pontys das Bestreben deutlich, den Begriff »Subjekt« aus 
seiner traditionellen Semantik zu lösen. Das Subjekt der Wahrnehmung 
von Bewegung wird selbst zu einem strukturalen Moment des Gesche-
hens. Die Organisation der Bewegung ergibt sich aus der Gesamtkon-
stellation des Wahrnehmungsfeldes. Wie bei der Auffassung einer Satz-
bedeutung kommt der Sinn aus der Gesamtheit der Teile, zugleich aber 
wird dieses Gesamt (tout) nur durch die Teile nahegelegt. Nicht zufällig 
erinnert das an den hermeneutischen Zirkel und nicht zufällig fällt da-
her das Stichwort einer Lektüre (lecture): »Comparer la perception à une 
lecture. Les ›signes‹ ou données ›objectives‹ sont enregistrés sur appareil, 
s’inscrivent dans un ›champ‹ qui est ›en charge‹ et qui leur donne valeur 
situationelle, toute perception est modulation d’une situation mais ce-
lui qui est situé n’est pas un Je pense.« »Die Wahrnehmung vergleichen 
mit einer Lektüre. Die ›Zeichen‹ oder ›objektiven‹ Gegebenheiten werden 
aufgenommen, schreiben sich in ein ›geladenes‹ ›Feld‹ ein und geben ihm 
seine situative Wertigkeit, jede Wahrnehmung ist die Modulation einer 
Situation, aber der, der da situiert ist, ist kein Ich denke.« (Merleau-Ponty 
2011: 104, Übers. jmk). Eine ähnliche Stelle lautet: »Perception du mou-
vement = comme une sorte de lecture, ou les signes n’ ont que valeur di-
acritique pour une intention qui n’est pas visible séparément et qui les tra-
verse, les anime. Champ perceptive et champ linguistique. Le mouvement 
touche en nous des possibilités motrices-expressives. Et inversement nos 
possibilités (p.es. le temps) s’ incarnent en lui.« [Randbemerkung: logique 
perceptive – taximètre de Head] »Wahrnehmung der Bewegung = wie 
eine Art Lektüre, bei der die Zeichen nur einen diakritischen Wert für eine 
Intention haben, die nicht separat sichtbar ist und die sie überquert, sie 
beseelt. Perzeptives Feld und linguistisches Feld. Die Wahrnehmung regt 
in uns motorisch-expressive Möglichkeiten an. Und umgekehrt, unsere 
Möglichkeiten (z.B. die Zeit) inkarnieren sich in ihr« [Randbemerkung: 
perzeptive Logik – Taximeter von Head] (ebd.: 196). 

Ich komme im folgenden Kapitel auf diese Stellen ausführlich zu-
rück. Hier sei nur betont, dass die Bewegung als Negativ, als inverse 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

Qualität der Wahrnehmung verstanden wird – im Spätwerk greifen hier 
bekanntlich die Metaphoriken des Chiasmus, der Verflechtung, der Re-
versibilität, der Passung (Merleau-Ponty 1994a: 172 f.). Bewegung führt 
Motorik und Sensorik zusammen, sie ist Motor und »Träger« der »In-
karnation«, als Nachzeichnung des Wahrgenommenen in einer Bewe-
gungsqualität. Damit ist sie entscheidend für das zur Disposition-Wer-
den von Wahrnehmungserfahrungen. In diesen Kontext gehören auch 
die Überlegungen im Spätwerk zum Zusammenhang von Berühren (als 
einer Bewegung) und dem Berührbaren und dem Sichtbaren: »... daß je-
des Sichtbare aus dem Berührbaren geschnitzt ist, daß jedes taktile Sein 
gewissermaßen der Sichtbarkeit zugedacht ist und daß es sich Über-
greifen und Überschreiten nicht nur zwischen dem Berührten und dem 
Berührenden gibt, sondern auch zwischen dem Berührbaren und dem 
Sichtbaren.« (Merleau-Ponty 1994a: 177 ff.).9 In den Arbeitsnotizen zu 
Das Sichtbare und das Unsichtbare findet sich eine weitere zugespitzte 
Formulierung, die bereits durch die Überlegungen von 1953 hindurch 
scheint: »Meine Beweglichkeit ist das Mittel, die Beweglichkeit der Din-
ge auszugleichen, sie dadurch zu umgreifen und zu überblicken. Jede 
Wahrnehmung ist grundsätzlich Bewegung. Und die Einheit der Welt, 
die Einheit der Wahrnehmenden sind diese lebendige Einheit sich aus-
gleichender Verlagerungen.« (ebd.: 292). 

Bewegung wird zu einer generalisierten, expressiven, ja ontologi-
schen Währung, die zu allen sensorischen Registern Beziehungen un-
terhält und zugleich zu einem Brückenkonzept. Sie ist ebenso »univer-
sales Ausdrucksmittel« (Merleau-Ponty 1973: 56) wie »révélateur de 
l’être« »Enthüllung des Seins« (Merleau-Ponty 2011: 100; 173). Das 
ist eine freilich sehr pathetische Formulierung in einem Kontext, in dem 
beispielsweise die Rede von Michottes lapidaren Streifen-Impulsen ist 
oder den Raupenbewegungen seiner stroboskopischen Quadrate. Rela-
tionen von Figur und Hintergrund werden aber von Merleau-Ponty nun 
prinzipiell als kondensierte Bewegungen gefasst und umgekehrt enthüllt 
jede Bewegung eine Gestalt. Bewegung liefert damit ein Paradigma von 
Bedeutung durch die gleichzeitige Präsenz von Präsentem und Abwe-
sendem, von zeitlicher Integration unterschiedlicher diakritischer Ele-
mente und der Verweisstruktur. Sinngenese ist selbst bewegt-bewegend, 
Expression ist auf Seite des eine Expression Vollziehenden ein Bewe-
gungsvorgang (bis hin zum Sprechen als in-Gang-setzen der Sprechmo-
torik). Wahrnehmung ist nicht ohne Bewegung und umgekehrt Bewe-
gung nicht ohne Wahrnehmung möglich. Bewegung spielt als Konzept 
in den Vorlesungen die zentrale Schlüsselrolle, auch als Vermittlungs-
term zwischen Impression und Expression, beide haben an Bewegung 

9   Das erinnert auffallend an Überlegungen im Spätwerk George Herbert 
Meads zum Verhältnis von Kontakterfahrung und Distanzerfahrung. 

BEWEGUNG UND KÖRPER

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

teil. Und sie spielt – wie wir noch sehen werden – auch im Übergang zur 
Sprache, zu den »soziokulturellen Bewegungen« (Sprache, konventio-
nalisiertes Ausdrucksverhalten) eine entscheidende Rolle. Sie ermöglicht 
und erfordert zugleich eine Identifizierung mit dem, was wir sehen, tas-
ten, hören. Ich muss, um ein bewegtes Objekt wahrzunehmen, die Iden-
tität des (Sich-) Bewegenden und die Differenz seiner Zustände zugleich 
erfahren. Das beinhaltet für Merleau-Ponty eine Art Projektionsverhält-
nis: Wahrnehmung einer Bewegung beinhaltet eine »Projection de notre 
motricité, d’une motricité qui relie sujet à espace où il est situé; et  cette 
capacité motrice est la lumière de la perception« »Projektion unserer 
Motorik, einer Motorik, die das Subjekt an den Raum zurückbindet, 
in dem es situiert ist; und diese motorische Fähigkeit ist das Licht der 
Wahrnehmung« (Merleau-Ponty 2011: 125, Übers. jmk) »Notre motri-
cité comme fondement de la mobilité des objets« »Unsere Motorik als 
Fundierung der Beweglichkeit der Objekte« (ebd.: 120; vgl. dazu auch 
das Vorwort von Saint Aubert, 26 ff. sowie Saint Aubert 2013: 48 so-
wie Kristensen). 

Ich muss gestehen, dass für mich diese Passage schwer verständlich, 
wenn nicht unverständlich ist. Wie so oft bei Merleau-Ponty, gelangt 
man über das diffuse Gefühl, dass »da etwas dran ist«, schwer hinaus. 
Leider liefert Merleau-Ponty wenig präzise nachvollziehbare phänome-
nologische Beschreibungen, wie er sich dieses Projektionsverhältnis vor-
stellt und wie genau er daraus die grundlegende Rolle von Bewegung 
als Ausdrucksmedium begründet, den Zusammenhang von Wahrneh-
mung und Ausdruck, von Impression und Expression. »Il y a percep-
tion du mouvement parce qu’il y a entre moi (mon corps, mes champs) 
et le spectacle un rapport expressif, parce-que chaque attitude est puis-
sance d’une situation et chaque spectacle trace d’une attitude« »Es gibt 
Wahrnehmung von Bewegung, weil es zwischen mir (meinem Körper, 
meinen Feldern) und jedem Anblick einen expressiven Bezug gibt, weil 
jede Haltung ein situatives Vermögen und jeder Anblick die Spur einer 
Haltung ist.« (Merleau-Ponty 2011: 125; Übers. jmk). Unterschie-
den werden muss hier zwischen zwei Problemebenen. Zum einen: wie 
kommt es überhaupt zur Wahrnehmung der Kontinuität einer Bewe-
gung? Hierzu wurde oben schon festgehalten, dass es sich hierbei ver-
mutlich um eine sowohl phänomenologische wie neuropsychologisch 
sehr viel komplexere Frage handelt, als es die von Merleau-Ponty ange-
führten Aspekte und Andeutungen von Aspekten nahe legen. Die ande-
re Ebene besteht in der Frage, inwiefern Bewegungen und wahrgenom-
mene Bewegungen grundsätzlich selbst Ausdruckscharakter haben, und 
in welchem Verhältnis das zu sprachlichem Ausdrucksverhalten steht. 
Sprachliches Verhalten ist ja seinerseits selbst immer zugleich Bewegung, 
nicht im Sinne von Lokomotion, aber im Sinne einer strukturierten sen-
somotorischen Sequenz.

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

Meads Wahrnehmungstheorie und Bewegung als 
universelles Ausdrucksmedium

Der Begriff »Haltung« (attitude) in der eben zitierten Stelle legt es nahe, 
in diesem Zusammenblick einen Seitenblick auf einen anderen Autor 
einzubauen, für den die Kategorie der Haltung als generalisierte Hand-
lungsbereitschaft bzw. –Vermögen ebenfalls maßgeblich ist. Ich meine 
den späten George Herbert Mead. Auch er weist darauf hin, dass jede 
Wahrnehmung selbst zugleich Bewegung beinhaltet (»Der Prozess des 
Wahrnehmens ist selbst eine Tätigkeit.«, Mead 1969: 102). Das beinhal-
tet auch für Mead von vorne herein einen synästhetischen, »intersensori-
schen« Zugang zu Bewegung. Das »Wesentliche an der Wahrnehmung« 
ist für ihn »die definitive Beziehung der Distanzerfahrung des Objektes 
auf die vermittelnde Kontakterfahrung« – eine Beziehung, die letztlich 
in jeder Handlungspraxis real wird (Mead 1969: 132 f.). Das verbin-
det auch Mead mit einer Vorstellung der wechselseitigen Artikulation 
verschiedener sensorischer Register, eben der Kontakt- und Distanzrei-
ze bzw. Sinne, insbesondere Sehen und Tasten (Hantieren). Die Proprio-
zeption steht in einem engen Zusammenhang mit der Dingerfahrung, 
sie ermöglicht eine direkte Widerstandserfahrung in der Manipulation 
von Dingen, die dann wiederum – in generalisierter Form in deren Dis-
tanzwahrnehmung (Sehen) eingehen kann. Auch Mead geht das von der 
Analyse einer Verschränkung von Körper- und Dingwahrnehmung an, 
aber zunächst nicht in der Distanz-, sondern in der Kontakterfahrung. 
Der Organismus identifiziert »beim Greifen und Drücken seine eige-
ne Anstrengung mit der Kontakterfahrung des Dinges« (Mead 1987/2: 
227). Mead betont die Wechselseitigkeit dieses Prozesses: »Man löst in 
sich selbst eine Wirkung aus, die auch vom Inneren des Dinges kommt. 
[...] Das Objekt des Organismus ruft im Organismus die Einwirkung des 
Objekts auf den Organismus hervor und wird so mit jeder inneren Na-
tur des Drucks ausgestattet, der das Innere des physischen Dings kon-
stituiert. Das Ding erlangt nur insoweit ein Inneres, als der Organismus 
in solcher Weise die Haltung des Dings einnimmt. Die Formel für die-
sen Prozess lautet, dass das Ding den Organismus stimuliert, so zu han-
deln, wie das Ding auf den Organismus wirkt, und daß die Wirkung des 
Dings der Widerstand des Organismus gegen den Druck ist, wie er ent-
steht, wenn ein harter Gegenstand in der Hand festgehalten wird. Der 
Widerstand des Objekts bleibt kontinuierlich mit der Anstrengung der 
Hand bestehen.« (Mead 1987/2: 227 f.). 

Mead betont im Folgenden, dass es ihm nicht darum gehe, das Ding 
auf eine innere Qualität zu reduzieren, sondern unterstreicht den buch-
stäblich kooperativen, ja »sozialen« Charakter des Kontakts mit dem 
Ding. Das Ding hat in Form eines spezifischen Widerstandskoeffizienten 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

gegen die Berührungsaktivitäten durchaus eine eigene Qualität. Mead 
parallelisiert Interaktionen mit Dingen und mit anderen Menschen, in-
sofern er von einer »Einnahme der Haltung des Dings« komplementär 
zu dem von ihm so genannten »Role-Taking«, der Perspektivenüber-
nahme spricht. Man muss sich buchstäblich in die »Rolle des Dings« 
(Mead 1938: 110) versetzen, dessen Reaktionen antizipieren, aufneh-
men, aufgreifen können, um mit ihm als Ding umzugehen. Das Ding ist 
ein »physical but co-operative ›other‹«, dem gegenüber ein Individuum 
»should take the attitude of acting as the physical thing will act« (Mead 
1938: 109). Selbstverständlich machen die Dinge das nicht umgekehrt 
mit mir, dennoch ist es wichtig diese Parallelität zu sehen, um zu verste-
hen, dass es hier nicht um eine bloße Abhängigkeit der Dinge von mei-
ner Aktivität geht, sondern umgekehrt diese auch von der »Aktivität« 
der Dinge abhängt. Das Individuum projiziert dabei in Meads Auffas-
sung weniger seine eigene Anstrengung in das Innere des Dinges, son-
dern der Widerstand des Dinges ermöglicht dem Individuum erst, »sich 
durch die Einwirkung anderer Dinge auf es selbst als Ding zu erfahren« 
(ebd.: 228). Erst als Sekundäreffekt entsteht gleichsam eine Identifizie-
rung der eigenen Anstrengung: »Das Kind muss diese seine Anstrengung 
im Inneren der Dinge ansiedeln, bevor es in der Lage ist, die Anstrengung 
als seine eigene zu erfahren«. Strukturell sind der Widerstand des Din-
ges und die Anstrengung, Aktion und Reaktion einerseits »gleichwertig« 
(Mead 1987/2: 229). Andererseits verdankt sich der innere Charakter 
des Dings (und das nähert diese Sichtweise wieder der Projektionsthese 
Merleau-Pontys) »in der Tat dem Organismus«. 

»Gleichwohl«, fährt Mead fort, »entsteht die Eigenschaft des 
Inwendigseins erst mit dem Auftreten des Organismus als Objekt, wozu 
die Abgrenzung der Oberflächen und der Erfahrung des Organismus 
gehören, die innerhalb seiner begrenzten Oberflächen liegen.« (Mead 
1987/2: 229). Das erinnert an die im ersten Teil zitierten Formulierungen 
des späten Merleau-Ponty zum »Chair«, in denen er vom Körper als 
»Ding unter Dingen« spricht und dies genau am Phänomen der Berührung 
festmacht (1994a: 180 f.).10 Meads etwas deutlichere Formulierung wür-
de die der Kategorie der »Projektion« inhärente Gefahr einer egologi-
schen Position etwas ausbremsen. Die auch für Merleau-Ponty wichtige 
ontologische Integrität des Dinges bleibt gewahrt, ohne dass die apo-
phantische Funktion der Aktivitäten des Körpers abgestritten würde.11 

10  Besonders interessant ist, dass auch Mead ausführlich auf eine Analyse der 
Erfahrung der Hände eingeht, die sich wechselseitig drücken und dies mit 
der Kontakterfahrung mit den Dingen vergleicht – das lässt einen Vergleich 
der beiden Autoren noch anregender erscheinen (Mead 1987: 239 ff.). 

11  In diesem Zusammenhang muss auch nochmals an die im ersten Teil an-
gestellten Überlegungen zur Entmetaphorisierung des Chair-Konzeptes er-
innert werden, insbesondere die evolutionstheoretischen Argumentationen 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

Auch Mead postuliert in diesem Zusammenhang ein Prinzip der Gene-
ralität von Wahrnehmung (und damit zugleich der wahrnehmenden und 
wahrgenommenen Körper): »Das Individuum nimmt das Ding wahr, 
welches die anderen wahrnehmen. Das Ding und die Wahrnehmung ha-
ben beide diesen Allgemeinheitscharakter.« (Mead 1969: 130).

Stefan Kristensen weist darauf hin, dass auch für Merleau-Ponty die 
Idee eines praktischen Dialogs mit den Dingen, eine Gemeinsamkeit zwi-
schen der Wahrnehmung der Dinge und der anderer Menschen, maß-
geblich ist (Kristensen 2010: 99). Insofern aber empirisch der Umgang 
mit Dingen immer auch eingebettet ist in eine soziale Praxis – das ist 
nun wiederum ein sehr meadaffiner Gedanke – geht in die Ding-Wahr-
nehmung selbst, ihren Widerstandskoeffizienten (der eine relationale 
Funk tion des Dings und des Umgangs mit ihm zugleich ist) immer ein 
soziokultureller Aspekt ein. Es kommen sozusagen bestimmte oder un-
bestimmte »menschliche« Andere zum Tragen. »Ainsi«, schreibt Kristen-
sen und formuliert damit zugleich ein pragmatistisches Paradigma, »la 
perception ›naturelle‹ est déjà en un sens ›culturelle‹ dans la mesure où la 
dimension praxique de la chose prime sur la dimension théorique.« »Auf 
diese Weise befindet sich die ›natürliche‹ Wahrnehmung bereits innerhalb 
einer ›kulturellen‹ Bedeutung im Maße wie die praxische Dimension 
der Sache der theoretischen zuvorkommt.« (Kristensen 2010: 99; Übers. 
jmk). Das bedeutet, dass die Wahrnehmungserfahrung weder bloß so-
zial »konstruiert« ist, noch dass es eine Erfahrung von Dingen an sich 
gibt (Kristensen: ebd.). Für Merleau-Ponty wie für Mead ist vielmehr die 
beschriebene Relation selbst wirklich, es gibt eine, wie Mead es ausge-
drückt hat, »Objektivität der Perspektive« als solcher.

Ein wichtiges Element von Meads Wahrnehmungstheorie besteht also 
darin, dass antizipierte propriozeptive Erfahrungen der Dinge in deren 
Distanzerfahrung (also etwa das Sehen) eingehen. Die Wirklichkeit des 
Distanz-Dings ist mit der Erfahrung bzw. vorthematischen Erwartung 
assoziiert – wie es wäre, wenn ich mit ihm in Kontakt käme. Ist erst ein-
mal die Erfahrung initiiert, »sich durch seine Einwirkung auf ein Objekt 
selbst dazu zu stimulieren, auf sich in der Weise eines Objekts zu reagie-
ren«, so greift diese Fähigkeit, so Mead, auch auf die Distanzerfahrung 
über. Es ermöglicht uns »gewissermaßen anstelle des entfernten Objekts 
handeln zu können und so für seine eigene spätere Reaktion vorbereitet 
zu sein. Wo die Wirkung anderer Dinge auf uns in gewissem Maße mit 

Norbert Elias’, aber auch Arendts Überlegungen zum »Wert der Oberflä-
che«. Ein evolutionstheoretischer Rahmen ist für den Pragmatismus Dewey-
scher und Meadscher Prägung ohnedies eine grundlegende Theorieprämis-
se, die Oberfläche spielt, wie das o.a. Zitat zeigt eine ganz ähnliche doppelte 
Rolle wie bei Merleau-Ponty, sie schafft als Ort, an dem der propriozepti-
ve Widerstand erfahren wird, im Zusammenspiel mit den anderen sensori-
schen Registern buchstäblich die Kontur der Dinge. 

MEADS WAHRNEHMUNGSTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

unseren eigene Reaktionen identisch ist, so dass uns der Beginn unserer 
Wirkung auf sie dazu stimulieren kann, in unserem Organismus eine ver-
zögerte Reaktion auszulösen, die uns in ihre Haltungen versetzt, da kön-
nen sie für uns zu der gleichen Zeit Objekte werden, zu der wir für uns 
selbst Objekte werden, da wir auf unsere eigene spätere Handlung vom 
Standpunkt des anderen aus zugehen.« (Mead 1987/2: 241)

Mit all diesen Überlegungen ist noch nicht Merleau-Pontys These der 
Rolle der »Projektion« unseres Bewegungsvermögens für die Wahrneh-
mung von Bewegungen plausibel gemacht. Allerdings könnte Meads 
Konstruktion der Relation von Distanz- und antizipierter, ggf. generali-
sierter Kontaktwahrnehmung hier eine Spur weisen. Dabei wären zwei 
Punkte anzuführen. Zum einen Meads Grundgedanke, dass selbst in 
jeder ausschließlich von Distanzsinnen vermittelte Wahrnehmung eine 
»projizierte«, implizite propriozeptive Qualität mitschwingt (1). Zum 
anderen die grundlegende bedeutungsgenerative Dimension der Nähe/
Distanz-Relation und ihrer Überbrückung zwischen mir und potentiel-
len (dinglichen oder sozialen) Objekten. Die Bedeutung des nur Sicht-
baren, Entfernten hat für Mead immer etwas mit einer wie immer diffu-
sen Antizipation der Erfahrungsqualität der Kontakterfahrung zu tun, 
was also wäre, wenn ich mich dem entfernten Objekt annähern würde 
oder dieses sich mir (2).

Distanzwahrnehmung und Propriozeption (1) 

Bewegungen können eine Bedeutung, einen bestimmten Habitus, Stil da-
durch erhalten, dass mit ihrem bloßen Anblick (»spectacle«) bestimmte 
Kontakt-Qualitäten assoziiert werden. Dafür sind die Experimente von 
Michotte, die Merleau-Ponty in der Vorlesung von 1953 immer wie-
der zitiert, ein hervorragendes Beispiel. Allein durch die Art und Weise, 
wie sich zwei Linien optisch aufeinander zu- und wieder weg bewegen, 
vermittelt das unmittelbar die Bedeutung einer kausalen Einwirkung, 
nämlich – je nach Geschwindigkeit und Bewegungsrichtung der beiden 
Linien – »Schieben«, »Abholen«, »Wegstoßen« u.a.. Ganz offensicht-
lich beinhaltet hier die visuelle Wahrnehmung eine Art intersensorische 
Korrelationsmatrix. Wir nehmen, Meadsch gesprochen, die Perspektive 
der gezeigten »Dinge« ein (hier: nur Striche!) und assoziieren mit deren 
Bewegung auf Kontakt beruhende propriozeptive Qualitäten: eben der 
Ausübung von Druck und Zug, von Schwere oder Leichtigkeit, von kon-
tinuierlicher oder diskontinuierlicher, kurzer Berührung. Auch in wei-
teren von Merleau-Ponty zitierten Wahrnehmungsexperimenten bzw. 
Texten (etwa von Zietz/Werner, Weizsäcker, Bujtendijk) kommt eine auf 
diese Weise begründete expressive Dimension von Bewegung ins Spiel. 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

Selbst das Verhalten von Objekten, zu denen keine reale Affinität besteht, 
mit denen i.d.R. keine Kontakterfahrungen bestehen, deren Bewegungen 
wir nicht selbst ausführen könnten, erhalten auf diese Weise einen gleich-
sam »propriozeptiven« Valenz: Flugstile verschiedener Vögel etwa, die – 
je nachdem – »leicht« oder »schwerfällig« wirken, unruhig oder gleich-
mäßig. Wir sehen den Bewegungen eines Schwans beim Start unmittelbar 
die Mühe an, die er hat, um sich gegen die Schwerkraft zu behaupten, 
etwa im Unterschied zu einem Sperling oder auch einem Graureiher. 

Für die »Projektion« dieser propriozeptiven Valeurs spielt es – wegen 
der völligen Entsprechung von Actio und Reactio, auf die sowohl Mead 
wie Merleau-Ponty bei ihrer Analyse von Berührungserfahrungen hin-
weisen – keine Rolle, ob wir dabei eine Übernahme der »Perspektive des 
Dinges« unterstellen oder eine Assoziation der Manipulation des Din-
ges durch uns selbst. Auch sind diese Projektionen aus demselben Grund 
nicht als Übertragungen bloß subjektiver Zustände zu verstehen. Natür-
lich können wir uns im Einzelfall immer täuschen, zum Beispiel, wenn 
Schwere nur simuliert wird, etwa in den Bewegungen eines geschickten 
Pantomimen. Das, was wir in der Propriozeption erfahren, ist zwar in-
nerlich, aber zugleich ein Aspekt der Generalität des Körpers, aller Kör-
per (unter Einschluss der rein physikalischen Körper), die der Erfahrung 
bzw. Wirkung der Schwerkraft unterworfen sind. 

Das geht aber noch weiter. Beispielsweise können Bewegungen unru-
hig, unsicher oder wacklig erscheinen – diesen Bewegungen merkt man 
die Anstrengung und Mühe an, die Einheit und Gerichtetheit einer Be-
wegung aufrecht zu erhalten. Das hat eine propriozeptive Qualität der 
ständigen Ausbalancierung des Verhältnisses der Körperteile, der Mus-
kulatur und ihres Tonus’. Eine Bewegung hat diesbezüglich einen völlig 
anderen Wert, ja, eine andere Bedeutung, je nachdem, ob sie kontinu-
ierlich geradeaus gerichtet, kontinuierlich eine Kurve oder eine Kreisbe-
wegung beschreibt oder aber abrupte, »eckige« Richtungsänderungen 
beinhaltet, wie z.B. der Hakenschlag eines Hasens. Das sind drei sehr 
unterschiedliche Formen propriozeptiver Erfahrung, der Ausbalancie-
rung und zeitlichen Artikulation von Tonusveränderungen in der gesam-
ten Muskulatur. Wir sehen dies Bewegungen an, auch wenn es sich um 
unbelebte Dinge handelt. Allein in dieser Assoziation von visuellem An-
blick und propriozeptiver Qualität besteht bereits eine expressive Quali-
tät. Gemeint ist damit nicht die Zuschreibung einer Aussageabsicht, son-
dern eine nicht-thematische, gleichwohl erfahrene Paarung/Assoziation 
von etwas Präsentem mit etwas (noch) nicht (mehr) Präsentem, letztlich: 
»passive Synthesis« einer signifikativen Differenz. In dieser sensomotori-
schen expressiven Dimension liegt zugleich die Grundlage für dezidier-
te, symbolische Bedeutungszuschreibungen: beispielsweise der Flug des 
»stolzen Adlers« oder des »munteren Sperlings«. Auch Merleau-Pon-
tys Versuch, selbst statische Figuren wie Kreise, Rechtecke o.ä. letztlich 

DISTANZWAHRNEHMUNG UND PROPRIOZEPTION (1) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

»kinetisch«/»kinesiologisch« zu fundieren, wäre hier von Belang. Das 
Brückenargument lautet, dass diese ihre Expressivität erhalten durch die 
Assoziation mit einer Bewegung des »Nachzeichnens« ihrer Kontur und 
damit dem Bezug zu einem Aspekt unseres dynamischen Körperschemas. 

Merleau-Ponty erwähnt in der Vorlesung das Beispiel des Kreises als 
eines bestimmten konstant bleibenden, kontinuierlichen »Kurvenmo-
dus«: »changer de direction à chaque instant avec toujours même écart« 
»die Richtung in jedem Moment mit immer der gleichen Abweichung 
verändern« (Merleau-Ponty 2011: 56; Übers. jmk). Er hätte sich in die-
sem Zusammenhang wie gesagt auf Kant berufen können, der postuliert, 
dass das Schema eines Kreises nicht von der Vorstellung nicht zu tren-
nen sei, dass wir einen Kreis »beschreiben«, eine Kreisbewegung aus-
führen. Bereits hier taucht eine signifikative Differenz (écart) auf, allein 
in der nicht-thematischen Verweisung der visuellen Figur auf die pro-
priozeptive Qualität seiner Nachzeichnung. Im diesem Brückenschlag 
zwischen zwei Sensorien liegt deren sozusagen primäre, elementare ex-
pressive Qualität. An die damit verbundenen spezifischen Konstella-
tionen von Spannung/Entspannung, sozusagen die tonischen Muster, 
können weitere voraussetzungsvollere, soziokulturelle Bedeutungsdi-
mensionen andocken. Diese sind zwar grundsätzlich arbiträr, aber sie 
können, wie z.B. ikonische Zeichen, analoge Vorgaben aufnehmen. Ab-
rupte Richtungsänderungen implizieren diskontinuierliche Tonusverän-
derungen und erhöhte Aufmerksamkeit. Das legt eine »Wahlverwandt-
schaft« eckiger Ornamente z.B. zur Symbolisierung expansiv-extensiver, 
mit Impulswechseln, auf Angriff und Abgrenzung zielender Sachverhal-
te nahe. Beispielsweise variieren kulturelle Semantiken, die an Kreisfi-
guren andocken und solche, die sich beispielsweise Vielecken bedienen, 
nicht beliebig. Es gibt natürlich auch hier ein hohes Maß an konventio-
neller Variabilität, aber die Arbitrarität des Zeichens ist gegenüber rein 
sprachlichen Signifikanten eingeschränkt, es kommt eine analoge Qua-
lität zum Tragen. Die heilige Dreifaltigkeit in ihrer paradoxen Einheit in 
der Vielheit, Kontinuität in der Diskontinuität lässt sich nicht nur we-
gen der Dreizahl mit einem Dreieck besser visualisieren als mit einem 
Kreis, der eher für rein kontinuierliche, einheitliche Erfahrungswerte (des 
In-sich-Ruhens, der in sich selbst mündenden Bewegung, der Ganzheit 
usf.) heran gezogen wird. Und das hat eben mit der »motorischen« Di-
mension, dem Bezug zum eher kontinuierlichen und gleichbleibenden 
Tonus und Körperschema des einen »Kreis beschreiben« zu tun. Wel-
len oder Halbbögen haben eine völlig andere ornamentale Wirkung als 
Zick-Zack-Linien mit ihrer diskontinuierlichen und abrupten Richtungs-
veränderung. Der Sachverhalt lässt sich noch bis in die politische Seman-
tik von Symbolen verfolgen. Man vergleiche etwa die Ikonographie der 
aktuellen Inklusions- und Diversitätsbewegung(en) mit ihrer Ornamen-
tik von Regenbögen, Wellen, schwebenden Inklusionskreisen und einer 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

sehr oft abgerundeten Typographie der Buchstaben mit der Ikonographie 
rechtsextremer Ideologien mit ihren Hakenkreuzen, Vielecken, segmen-
tierten Kreisausschnitten, Pfeilen, Linien und ihrer »zackigen« Typogra-
phie (Extrembeispiel: die Gestaltung der Buchstaben »SS« als eine Art 
Doppelblitz). Selbst ein Ikon wie das Hakenkreuz, das als sog. »Swasti-
ka« durchaus einen historischen und grafischen Bezug zu einer Kreisbe-
wegung unterhält, bezieht seine Eignung für den NS-Diskurs nicht zu-
letzt daraus, dass es diesen Kreis in Segmente unterteilt, ihn gleichsam 
diskontinuiert und mit abrupten und zugleich geradlinigen extremen 
Richtungsveränderungen des Bewegungsimpulses auflädt. Man sieht 
dem Hakenkreuz gleichsam bereits eine ziemlich universal verständli-
che Bewegung des Marschierens militärischer Verbände an. 

Nähe, Distanz, Bewegung/Lokomotion  
und Ausdruck (2) 

Auch Meads zweiter Punkt ist die Feststellung, dass aus der Distanz 
wahrgenommene Objekte je nachdem ein »Versprechen« oder eine Dro-
hung beinhalten: »Unser körperliches Verhalten erfordert Bewegungen 
in Richtung auf entfernte Objekte oder von ihnen fort und veranlasst 
uns, diese Dinge zu handhaben, wenn wir mit ihnen in Kontakt gera-
ten. Sofern dies so ist, nehmen wir alle Dinge unterm Aspekt von Dis-
tanzempfindungen wahr. Farben, Töne oder Gerüche verweisen uns auf 
harte oder weiche, große oder kleine Gegenstände« (Mead 1987/1: 233). 
Auch bei Mead spielt, wie bei Merleau-Ponty, Synästhesie eine wichti-
ge Rolle – wahrgenommene Objekte entwickeln an den Grenzen, an der 
Schnittfläche sensorischer Register Struktur und Bedeutung, so wie dies 
Saussure für die Sprache festhält. 

Der Hinweis Meads auf die wichtige Rolle des Sich-Entfernens und 
Annäherns in Bezug auf Objekte (man müsste hinzufügen: und auch der 
Objekte in Bezug auf uns) für die Bedeutungsgenese beinhaltet einen wei-
teren Aspekt. Es geht um Bedeutung im Sinne einer konativen, emotio-
nalen Dimension. Der amerikanische Psychologe Joseph de Rivera hat in 
den 1970er-Jahren eine Theorie und Taxonomie der Emotionen bzw. Af-
fekte entworfen, der jeweils spezifische Kombinationen von Modi/Werte 
von Bewegungen (passiv/aktiv – gewünscht/unerwünscht – Kontraktion/
Extension12 – wegstoßen/heranziehen) eines Subjekts und seiner Objek-
te basal zugrunde liegen (vgl. im einzelnen de Rivera 1977: Kap. 2 / 
38 ff.). Beispielsweise ist das basale Bewegungsmuster für Wut das aktive 

12   Das ist übrigens extrem nahe an Schmitzs Enge/Weite-Dimension, ohne dass 
dieser de Rivera belegt, vielleicht auch nicht kennt.

NÄHE, DISTANZ, BEWEGUNG/LOKOMOTION UND AUSDRUCK (2) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

Wegstoßen/Wegbewegen/Neutralisieren eines Objekts aus dem Kontakt-
bereich des Subjekts. Das beinhaltet eine motorisch extensive Qualität. 
Den Gegentypus dazu stellt die Furcht dar, sie beinhaltet eine kontrak-
tive Qualität und eine aktive Bewegung vom Objekt weg. Dem korres-
pondieren wiederum zwei Kontrasttypen, die die die Verringerung der 
Distanz zum Objekt implizieren: die der aktiven, extensiven Annähe-
rung (»zum Objekt hin«) = Emotionen der Liebe, des Interesses, der Zu-
wendung; und die der passiven, kontraktiven Annäherung (»zum Selbst 
hin«) = Emotionen des Begehrens, des Wunsches. Dieses Grundschema 
wird von De Rivera um eine Reihe weiterer wichtiger Modalitäten und 
Erfahrungsqualitäten angereichert. Er gelangt so zu einer differenzier-
ten Typologie ausgehend von Bewegungsmodalitäten. Der deutsche Psy-
choanalytiker Rainer Krause knüpft an diese Typologie an. Er ergänzt 
sie um die Dimension Körper-Inneres/Körper-Äußeres (endomorph/exo-
morph) und die Kombination mit einer, wie er sagt, »Wunschstruktur«: 
»So kann Freude als Wunsch, dem Objekt dadurch näher zu kommen, 
dass die Distanz zwischen dem Objekt und dem Selbst durch eine Loko-
motion des Selbst zum Objekt verringert wird, charakterisiert werden. 
[...] Trauer repräsentiert den Wunsch, das Objekt näher dem Selbst zu 
bringen, ohne dass das Selbst die Lokomotion ausführt und unter der 
Bedingung, dass das Objekt entfernt ist. Sie setzt mentale Repräsentan-
zen voraus. Furcht reflektiert den Wunsch, die Distanz zwischen dem 
Objekt und dem Selbst zu vergrößern durch eine Lokomotion des Selbst 
weg vom Objekt, wohingegen Wut eine Lokomotion des Objektes weg 
vom Selbst herbeiführen soll, indem sich das Objekt entfernt. Ekel ist 
der Wunsch, die Distanz zwischen dem Objekt und dem Selbst zu ver-
größern, unter der Voraussetzung, dass das Objekt bereits im Selbst zu 
lokalisieren ist.« (Krause 1988: 80 f.).13 In de Riveras Typologie würde 
dem zuletzt genannten Affekt eine Kombination der Merkmale »vom 
Selbst weg« + »kontraktiv« entsprechen (im Unterschied zu Wut, die 
ebenfalls eine Bewegung vom Selbst weg beinhaltet, aber mit einem ex-
tensiven Muster). Treffen die Überlegungen von de Rivera und Krause 
im Grundsatz zu, müsste man zudem sagen, dass diese affektiven/emoti-
onalen Strukturkonstellationen mit bestimmten Typen von Körpersche-
mata systematisch korrelieren.

Es geht hier nicht um die Frage, wie sehr die Überlegungen von de 
Rivera oder Krause im Einzelnen überzeugen. Im Zusammenhang mit 
Merleau-Pontys und Meads Thesen geht es mir hier allein um die Fest-
stellung, dass Affekte bzw. Emotionen grundsätzlich kinetische Impli-
kationen haben und deshalb Bewegungen emotionale bzw. affektive 

13   Vgl. auch die Tabelle in Krause 1988: 81, wo z.B. Ekel schematisch einem 
»hinaus aus mir« entspricht, Wut einem »du weg von mir«, Angst einem 
»ich weg von dir«, Trauer einem »du zurück zu mir«.

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

Bedeutungswerte aufweisen können – und zwar relativ kontext- und si-
tuationsübergreifend. Deren Logik ist der Generalität der Körper schon 
inhärent. Zugleich ist sie offen für prinzipiell nicht abschließbare weite-
re Differenzierungen, Modulationen und Transformationen durch spe-
zifische soziokulturelle »Kodes«.

In diesen Zusammenhang lassen sich auch weitere Alltagserfahrungen 
im Zusammenhang mit Bewegungsqualitäten stellen, die bei de Rivera/
Krause gar nicht auftauchen. Dazu gehört ganz sicher der wichtige Kom-
plex nicht-lokomotiver bzw. nicht-gerichteter, sondern kontinuierlich-zy-
klischer Bewegungen und deren Ausdrucksqualitäten. Zu denken wäre 
in diesem Zusammenhang etwa an die interozeptiven bzw. propriozepti-
ven Aspekte von Atembewegungen, Herzschlag/Puls, aber auch Formen 
der erotischen oder quasi-erotischen Reizung: vom Wiegen, Schaukeln, 
Streicheln, Lecken bis hin zu Koitusbewegungen. Diese mit elementaren 
Erfahrungen »leiblichen Spürens« (Schmitz) verbundenen Bewegungen 
haben gemeinsam die Wiederholung der immer gleichen Bewegung. Die-
se hat eine bestimmte Frequenz oder ein bestimmtes Metrum, das aber 
variiert und moduliert werden kann. Sie kann zum Beispiel in unter-
schiedlichem Tempo erfolgen, beschleunigt oder verlangsamt werden, 
tiefer oder flacher, mit größerer oder geringerer Intensität, erfolgen, ge-
steigert oder abgeschwächt werden. Solche zyklischen Bewegungen kön-
nen, selbst in ihrer propriozeptiven Qualität, aber auch visuell und akus-
tisch, sowohl am eigenen Körper wie dem der Anderen erfahren werden. 
Dazu gehören Situationen, in denen sich Menschen buchstäblich und in 
übertragenem Sinne »nahe sind« wie etwa gemeinsames Ruhen/Schlafen, 
in der intrauterinen Erfahrung (sowohl der Mutter wie des Kindes), in 
der Sexualität. Dazu gehören aber auch Situationen der direkten »kör-
perlichen Auseinandersetzung«, des physischen Kampfes oder sogar Si-
tuationen in Arbeit oder Sport, in denen es zu einer erheblichen Körper-
nähe kommt. Solche zyklischen Bewegungen haben – je nach Tempo, 
Metrum, damit verbundener Anstrengung – zugleich einen spezifischen 
emotional-expressiven Wert. In langsamem Tempo etwa haben sie eine 
Qualität der Ruhe und Beruhigung. Als solche spielen sie eine große 
Rolle etwa in Meditations- und Selbstberuhigungstechniken. Sie gewin-
nen an Intensität durch (Tempo-)Steigerungen und können je nach dem, 
wie diese erfolgen, mit Unruhe, Anstrengung, mit Genussintensivierung 
bis zur Ekstase, etwa im sexuellen Orgasmus, aber auch in der Gewalt-
erfahrung assoziiert werden.

Repetitive Bewegungen können aber zugleich auch indifferente Be-
gleiterscheinungen der Lokomotion sein, zum Beispiel beim Gehen oder 
Schwimmen und erhalten dann einen bestimmten Ausdrucksvaleur 
durch ihre Flussqualität (»flow«). Man kann flüssig, gehemmt, unruhig, 
nervös, schwankend, energisch, zielgerichtet, usw. ... gehen, schwimmen, 
krabbeln, hüpfen, radfahren. Außerdem kommt es zu solchen repetitiven 

NÄHE, DISTANZ, BEWEGUNG/LOKOMOTION UND AUSDRUCK (2) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

oder zyklischen Bewegungen in Arbeit, Sport oder Kunst, die dann eben-
falls solche Valenzen annehmen können, und insofern auch mehr oder 
weniger gut aufeinander eingespielt oder abgestimmt wirken können. 
Dazu gehören etwa Abläufe wie das Sägen mit einer Zweimannschrotsä-
ge, das Einholen eines Taus, koordiniertes Laufen, Gehen, Marschieren, 
Klatschen oder Radfahren in der Gruppe, gemeinsames Rudern usw. Das 
berührt alles den Bereich der Erfahrung zyklischer Bewegungen. Diese 
können, wie gesagt, sowohl eine propriozeptive wie eine visuelle, akus-
tische usw. Seite haben. Sie können einsam erfahren werden, aber auch 
mit Anderen geteilt, an Anderen gespürt oder sogar gemeinsam hervor-
gebracht werden können. Zu verweisen wäre hier des Weiteren auf die 
sehr wichtige soziale Bedeutung eines (gemeinsamen) Rhythmus’ für die 
Integration von Interaktionen und Interaktionsritualen in Gruppen, für 
die Generierung einer sozial geteilten emotionalen Stimmung/Energie in 
einer Gruppe, also Zusammenhängen, die in Randall Collins Theorie 
eine zentrale Rolle spielen (Collins 2012: 115 ff., 2004: 108 ff.). 

Bewegungen haben – auch auf dieser Grundlage – des Weiteren immer 
schon generalisierte Bedeutungen durch eine Merkmalsdimension der 
Kontinuität/Diskontinuität zu dem sie einbettenden (motorischen oder/
und perzeptiven Geschehen): auf welche Weise sie beginnen, in welchem 
Verhältnis sie zu dem stehen, was vorher war, ob sie sich aus einer Vor-
gängerbewegung quasi unmerklich heraus entwickeln oder ob sie plötz-
lich und unerwartet eintreten. Beispielsweise hat die langsame Annähe-
rung einer Ringelnatter oder Hauskatze, eine völlig andere Valenz, als 
wenn ich plötzlich – sagen wir – mit einer zustoßenden Schlange oder 
dem Biss oder Tatzenschlag einer Katze konfrontiert werde. 

*

Die eben skizzierten Dimensionen und möglichen Merkmale von Be-
wegungen waren nur Beispiele dafür, dass und wie Bewegungen relativ 
universelle, jedenfalls umgehend generalisierbare Bedeutungsdimensio-
nen aufweisen können. Sie hängen mit dem Umstand zusammen, dass sie 
von vorne herein intersensorische Relationen artikulieren. Ein bestimm-
ter sichtbarer Bewegungsgestus hat unmittelbar eine bestimmte proprio-
zeptive Qualität. Sie können an relativ generalisierte Körpererfahrungen 
bzw. Körper/Umwelt-Verhältnisse andocken, Selbst/Objekt-Verhältnisse 
mit unterschiedlicher Valenz werden von allen Menschen in nahezu allen 
Lebenssituationen erfahren. Sie können elementare Mechanismen der 
zeitlichen Erwartungsbildung beinhalten (Kontinuität vs. Diskontinuität, 
Habitualisierung an ein sich wiederholendes Muster, »Mitgehen« mit ei-
nem Muster). Diese Merkmale und Dimensionen von Bewegungen kön-
nen zu einer generalisierten Expressivitätsdimension ausgebaut werden, 
insofern sie von der Generalisierung einmal eingespielter wechselseitiger 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


223

intersensorischen Artikulationen profitieren. Distanzreize auch zuvor nie 
gesehener Bewegungen in der Umwelt haben dann bereits einen virtuel-
len propriozeptiven (und ggf.: emotionalen/affektiven) Valeur – und ge-
nau das bestimmt, dass sie relativ unmittelbar eine Bedeutung aufwei-
sen. Man kann das als »Projektion« bezeichnen, aber es ist – wie auch 
bei Bedeutungsrelationen und symbolischen Valenzen, die durch Sprache 
zustande kommen – eine Projektion, deren Anfang nicht »innen« liegt, 
sondern die sich immer schon auf die Erfahrung einer Innen/Außen-Re-
lation und deren Generalisierung stützen kann, die zum Teil mit univer-
sellen physikalischen Relationen, zum Teil mit universellen biologischen 
(Organismus-Umwelt-)Beziehungen zusammen hängen.

Gerade Fälle oder Erfahrungsbereiche, in denen symbolisch-sprach-
lich konventionalisierte Expressionssysteme zunächst einmal entfallen 
oder nur rudimentär oder abgeschwächt vorausgesetzt oder angewendet 
werden können, zeigen deutlich diese universelle Bedeutungsdimension 
von Bewegungen, an die relativ voraussetzungslos angeknüpft werden 
kann. In der Kommunikation zwischen Menschen, die nicht oder nur 
eingeschränkt auf eine gemeinsame Sprache zurückgreifen können, spie-
len alle genannten Dimensionen von Bewegung (und noch viele mehr) 
eine gesteigerte Rolle. Dies liegt nicht nur daran, dass man hier rela-
tiv verlässliche Bedeutungen einer quasi-»natürlichen« Sprache zurück-
greifen kann. Der Wert von Bewegungen liegt darin, dass sie einerseits 
niemals völlig beliebig sind. So wird man zur Demonstration friedli-
cher Absichten kaum auf extrem diskontinuierliche und disruptive Be-
wegungsmuster zurückgreifen, wohl aber, wenn man die unbekannten 
Eindringlinge abschrecken und verjagen möchte. Andererseits sind sie 
aber viel offener und unbestimmter als beispielsweise sprachliche Äuße-
rungen. Diese Kombination von Nicht-Beliebigkeit und relativer Bedeu-
tungsoffenheit ermöglicht aber umstandslos und aus jeder beliebigen Si-
tuation heraus ein interaktives Sich-Einspielen oder auch »Aushandeln« 
von Ausdruckshandlungen und Bedeutungen. Beispielsweise dürften Zei-
gegesten universell verständlich sein, wohlgemerkt unter Menschen, bei 
Tieren kommt es darauf an. Sie stellen den Musterfall einer eher dis-
kontinuierlich-disruptiven Bewegung dar, erwecken insofern spontan 
Aufmerksamkeit, geteilte Aufmerksamkeit in Tomasellos Sinn, wirken 
für sich genommen aber nicht gefährlich, weil sie Abstand zu dem Ge-
zeigten wahren und sich eines sehr isolierten kleinen Körperteils (des 
Fingers) bedienen. Worauf man zeigt, ist aber maximal kontextabhän-
gig und situationsspezifisch. Man kann über Bewegungen deshalb sehr 
schnell Konventionen, gleichsam den Ansatz einer eigenen Sprache ent-
wickeln – gerade weil sie die Anknüpfung an etwas Gemeinsames/Ge-
nerelles ermöglichen, zugleich aber hinreichend offen sind für situative 
Spezifizierungen (die dann ihrerseits wieder generalisierbar sind, gleich-
sam eine Instituierungsdynamik begründen). 

NÄHE, DISTANZ, BEWEGUNG/LOKOMOTION UND AUSDRUCK (2) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

Die menschliche Ontogenese ist ein unerschöpfliches Reservoir von 
Beispielen für die Bedeutung von Bewegungen für menschliche Bezie-
hungen und soziale Sinngenese. Kinder reagieren, die alltägliche Erfah-
rung zeigt es ebenso wie die Säuglingsforschung, sehr frühzeitig auf in 
der Umwelt wahrnehmbare Bewegungen. Bewegungen sind das erste 
Medium, um mit Säuglingen zu kommunizieren. Sie sind sowohl durch 
zyklisch-kontinuierliche wie durch diskontinuierliche Bewegungen un-
mittelbar »ansprechbar«. Ihre Stimmung und Affektlage ist durch sol-
che Bewegungen Anderer und zunehmend durch entsprechende Eigenbe-
wegungen modulierbar. Beispiele hierfür sind sowohl die traditionellen 
Beruhigungstechniken im Umgang mit Säuglingen, aber auch für das, 
mit was man sie – je nach Dosierung der disruptiv-diskontinuierlichen 
Merkmale – unweigerlich »erschrecken«, »aufwecken«, aber eben auch 
»anregen«, »aktivieren« kann. Die ersten Spielzeuge und Gegenstände, 
die man Säuglingen zukommen lässt, beinhalten fantasievolle Möglich-
keiten solcher elementarer Bewegungsdifferenzen und ihrer Provoka-
tion durch Andere und den Säugling selbst. Zugleich koppeln sie in der 
Regel intersensorische Reizmuster: das Klangmobile kombiniert visuelle 
mit akustischen Mustern, eine Rassel verbindet beispielsweise eine Bewe-
gung, und das heißt bereits mindestens ein bestimmtes (Körper-)Schema 
propriozeptiver und visueller Relationen, mit einem akustischen Mus-
ter. Zugleich kann die Betätigung der Rassel in einen interaktiven Ab-
lauf eingebaut werden und von daher weitere Bedeutungszuweisungen 
erfahren, die zunächst einmal über wechselseitige wahrnehmbare Bewe-
gungen erfolgt, die einen dann, je nachdem, zum Lachen bringen, ablen-
ken, be(un)ruhigen. 

Für die kindliche Erfahrung schlechthin grundlegend sind des Wei-
teren Bewegungen, die aus dem Nichts auftauchen, also maximal dis-
kontinuierlich sind, aber als beherrschbar und wiederholbar aufgefasst 
werden können. Bergson nennt in seinem wunderbaren Essay über das 
Lachen den Hampelmann (Bergson 2011: 61) und den Springteufel 
(Bergson 2011: 65). Berühmt geworden ist Sigmund Freuds Schilderung 
des von ihm sogenannten Fort/Da-Spiels seines Enkels in der Abhand-
lung »Jenseits des Lustprinzips« (Freud 1960: 127). Er beschreibt darin 
etwas, was nahezu alle Kinder irgendwann ausbilden: eine unermüdli-
che Freude daran, Gegenstände zum Verschwinden zu bringen (»Fort!«) 
und sie sich wieder bringen zu lassen oder auf andere Weise wieder 
zum Erscheinen zu bringen (»Da!«, z.B. wie bei Freuds Enkel das Wie-
der-Heranziehen einer zuvor weggeworfenen Holzspule an dem an ihr 
befestigten Faden). Varianten solcher Spiele sind zum Beispiel, wenn Be-
zugspersonen unter dem Tisch verschwinden und unvermittelt wieder 
auftauchen, das Gesicht mit einem Tuch überdeckt wird, das dann blitz-
schnell weggezogen wird, das Auftauchen und Verschwinden von Kas-
perlespuppen oder eben auch der von Bergson geschilderte Springteufel, 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

der nachdem er mühsam in seine Schachtel gestopft wird, schlagartig 
wieder auftaucht, wenn man den Deckel öffnet (und der vielleicht so-
gar beim ersten Mal, als das geschah, das Kind gehörig erschreckt hat). 

Jacques Lacan hat in solchen Spielen, die von entsprechenden Voka-
lisierungen begleitet sind, eine Inszenierung der grundlegenden Logik 
der Sprache gesehen (vgl. z.B. Lacan 1978: 221 f.). Es wird zunächst auf 
der Ebene von Wahrnehmung und Motorik eine diskontinuierliche Dif-
ferenz inszeniert, die in dem plötzlichen Verschwinden oder Wiederauf-
tauchen von Gegenständen oder der Bezugspersonen (später auch des 
Kindes selbst) beruht. Diese Differenz ist, einmal etabliert, beliebig wie-
derholbar. Sie ist begleitet von Vokalisierungen (oh – da, Kuckuck-da-
da, fort-da), also Lautdifferenzen, die ihre Bedeutung von den visuellen/
propriozeptiven/emotionellen Qualitäten des Geschehens beziehen. Sie 
können aber schließlich auch von der Bewegung selbst abgelöst wer-
den können und von da aus in eine symbolische Dimension führen, die 
ab einem schwierig zu bestimmenden Punkt eine propositionale Struk-
tur aufweisen wird. (»Mama/Teddy/... /ist/ fort/da«). Für Lacan haben 
solche Spiele daher einen paradigmatischen Wert für den Erwerb von 
Sprache als solcher. Denn alle genannten Merkmale der Bewegung und 
ihrer lautlichen Entsprechung sind zugleich auch basale Merkmale der 
Struktur von sprachlicher Zeichen (Verweischarakter, Differentialität, 
Wiederholbarkeit). 

Bewegung und Ausdruck

Bewegungen können somit auf verschiedenen Ebenen ausdrucksvoll sein 
bzw. die Erfahrung mit Ausdruckswerten ausstatten. Die primäre Ebene 
ist, wie beschrieben, die direkte innere und äußere Erfahrung und Ge-
stalt von Bewegungen, die einen direkt in ein Geschehen involvieren. Sie 
implizieren, mit Mead gesprochen, eine Kontakterfahrung und weisen 
zugleich eine sichtbare oder hörbare Gestalt auf oder spielen von vor-
ne herein in einem interozeptiven Bereich. Eine zweite Ebene besteht in 
der Übertragung / Projektion / Generalisierung primärer Bewegungser-
fahrungen auf visuelle Bewegungsmodi distanter Objekte oder Perso-
nen. Diese kann dann eine Bedeutung z.B. über die Generalisierung von 
Korrelationen propriozeptiver Qualitäten mit visuellen erhalten – z.B. 
als schwerfällig, bedrohlich, leicht/elegant, routiniert, ziellos, steif, an-
mutig, beruhigend erscheinen. Eine dritte Ebene kann in der Generalisie-
rung, Übersetzung, Korrelation von Bewegungen oder ihren expressiven 
Merkmalen mit akustischen Charakteren bestehen. Ein Beispiel dafür 
wäre natürlich die Übertragung von Bewegungsqualitäten wie Kontinu-
ität/Diskontinuität, Zyklizität, Metrum/Tempo/Rhythmus, Steigerung/

BEWEGUNG UND AUSDRUCK

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

Verlangsamung usw. in Musik. Bereits in den 1930er Jahren hat man von 
einer »mélodie cinesique«, der »kinetischen Melodie« einer Bewegung 
gesprochen (z.B. Guillaume 1936/1968: 105). Das ist keine Metapher, 
sondern bezieht sich auf den Umstand, dass es über sensorische Regis-
ter hinweg relativ präzise Korrelationsbeziehungen gibt, die es gestat-
ten, bestimmte Merkmale und Relationen verschiedener Sinne partiell 
oder relativ vollständig ineinander zu übersetzen. Dies Übersetzungsleis-
tungen lassen sich gerade in den universal vorkommenden Kulturäuße-
rungen verschiedener Kulturen nachvollziehen und weisen eine verblüf-
fende Homogenität auf, Relationen zwischen Bewegung, Musik, Tanz 
und Ornamentik, sowohl in konventionalisierter Form wie in spontanen, 
wilden (d.h. nicht schon kodifizierten und institutionalisierten) Signifi-
kantenverknüpfungen in der individuellen Erfahrung, im Traum oder in 
der Entstehung von Stilen zwischen Einzelpersonen oder in bestimmten 
Gruppen. Auch sprachliche Äußerungen weisen diese Korrelationen im 
Zusammenhang mit ihren gestischen und analogen Dimensionen auf, in 
denen sie sich sozusagen der Semantik motorischer Bewegungen oder 
deren Korrelationen mit akustischen, visuellen Aspekten mit bedienen: 
in der Redebegleitgestik der Hände, dem Sprech-Rhythmus, z.T. dem 
Metrum des Sprechens (nicht nur in metrisch gebundenen literarischen 
Formen wie der Lyrik!), Prosodie und Intonationskurve des Sprechens, 
harte und weiche Artikulation von Lauten, Lautstärke und Dynamik, 
Tempo usw.. 

Musik und Sprache – Sprache und Musik

Besonders interessant bleibt in diesem Zusammenhang der Zusammen-
hang von Musik und Sprache, die im Rückgriff auf solche Parameter 
sehr enge Analogien aufweisen und sich auf gewisse Weise wechselseitig 
stützen können. Es gibt »sprechende Musik« und es gibt eine »musika-
lische Dimension im Sprechen«. Beispielsweise hat nicht nur  Goethe mit 
seinem vielzitierten Ausspruch über das Streichquartett auf eine grundle-
gende Eigenschaft eines dann insbesondere von Haydn, Mozart und Beet-
hoven geprägten Stils (der sogenannten Wiener Klassik) hingewiesen, die 
im Streichquartett nur besonders prägnant zum Ausdruck kommt.14 Sie 
besteht in der Phrasenstruktur als wichtigem harmonischem und melodi-
schem Strukturelement der musikalischen Textur. Die Musik der Wiener 
Klassik zeichnet der dominante Rückgriff auf Elemente aus, die sich in 

14  »Man hört vier vernünftige Leute sich unterhalten, glaubt ihren Diskursen 
etwas abzugewinnen und die Eigentümlichkeiten der Instrumente kennen zu 
lernen.«, in einem Brief an den Komponisten Carl Friedrich vom 9.11.1829 
(Goethe 1908: 139 f.).

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

einem Atembogen sprechen oder singen lassen. Sie verbindet dabei klei-
nere Einheiten (Motive) zu größeren Phrasenstrukturen, sowohl die un-
tergeordneten wie die übergeordneten Einheiten können in der Folge neu 
kombiniert und konstelliert werden. Zusammen mit den anderen musi-
kalischen Parametern kann daher ein Musikstil entstehen, der zum einen 
vielfältige Bezüge zu Alltagsbewegungen aufweist, in musikalische(r) Be-
wegung übersetzt/gestaltet. Zugleich lebt diese Musik von der Stilisie-
rung interaktiven Sprechens, das zugleich und intersubjektiv erfahrbar 
eine innere gleichsam emotional-interozeptive Dimension hat. Im Ver-
gleich dazu stilisiert die romantische Musik des 19. Jahrhunderts, über-
zeichnend formuliert, zusehends einen musikalischen Fluss, der eher die 
Stilisierung des Stroms eines inneren Erlebens kennzeichnet. 

Das wäre zugleich auch ein Beispiel für die Aufnahme einer Moto-
rik des Sprechens in die Musik. Das umgekehrte – nämlich die musika-
lische Dimension von Sprechen/Sprache – hat eine noch weitgehendere 
und omnipräsente Bedeutung. Es gewährleistet nämlich eine Art Vorsta-
dium des sprachlichen Verstehens. Es geht dabei nicht darum zu sagen, 
dass es sich hierbei um eine Art »natürliche Dimension« von Sprache 
handelt. Zwar kann das bis zu einem gewissen Grad der Fall sein. Wer 
Wut artikuliert, wird in der Regel eher auf eine erhöhte Lautstärke, auf 
Steigerung, auf diskontinuierliche Artikulation setzen. Das erleichtert 
es zum Beispiel in einer fremden Sprache schon mal bestimmte Aspek-
te heraus zu hören. Aber erstens ist dies nicht zwingend (man kann sich 
hier u.U. auch sehr täuschen) und zweitens auch nicht der entscheiden-
de Punkt. Entscheidend ist vielmehr, dass diese »musikalischen Aspekte« 
der Sprache, auch wenn sie konventionalisiert werden (wie zum Beispiel 
die Intonationskurve bei Aussagesätzen), schneller und leichter erlernt 
werden können und dann schon mal eine Art Vorsortierung des präzi-
sen Inhaltes, eine schrittweise Reduktion der hermeneutischen Komple-
xität gestatten. Ihre musikalischen Schemata und deren grobe Bedeutung 
kann man einer fremden Sprache relativ schneller entnehmen, als ihre 
präzise Semantik und Syntaktik. Wir wissen auch, dass diese Elemente 
im kindlichen Spracherwerb eine große Rolle spielen. Wir können auch 
als kompetente Sprecher einer Sprache die Erfahrung machen, dass die-
se musikalischen Elemente ggf. helfen, inhaltlich oder akustisch schwer 
verständliche Äußerungen schon mal vorab grob einzuordnen. Sehr oft 
tauchen übrigens solche prosodischen, rhythmischen, gestischen Aspekte 
von Sprache auch im Traum oder Halbschlaf auf. Man (tag)träumt 
irgendwie Äußerungen oder Fragmente davon ohne präzisen Wortlaut 
und Sinn, die aber gleichwohl eine diffuse Bedeutung aufweisen, etwa so 
wie Musik immer eine Bedeutung hat, ohne aber eine klare, propositional 
Kontur anzunehmen. 

Es ist keine Übertreibung zu sagen, dass – bezogen auf konkrete 
Sprachen – nicht nur elementare Satzformen wie Frage-, Aussage- und 

MUSIK UND SPRACHE – SPRACHE UND MUSIK

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

Befehlssätze, sondern auch inhaltlich komplexe syntaktische Elemente 
wie etwa der konzessive Nebensatz (»obwohl ...«), der temporale oder 
adversative Nebensatz (»während ..., ....«), ein Relativsatz, ein Einschub 
zur Erläuterung oder Ergänzung von etwas oder ein Zitat, ein Zugeste-
hen (»zwar ist es xy, aber ...«), eine Begründung (»weil xy und weil xy, 
habe ich ...«) bestimmte »musikalische« (z.B. tonhöhenbezogene, rhyth-
mische, artikulatorische, prosodische, tempobezogene, mit Pausen arbei-
tende) Strukturen aufweisen können (vgl. z.B. Dietrich/Gerwien 2017: 
195 ff.; Tomasello 2003 122 ff.). Das alles kann als Ansatzpunkt die-
nen, wenn Verstehen aus welchen Gründen auch immer erschwert ist 
und geht vermutlich in schlechthin jede Verstehensleistung unbemerkt 
und auf non-deklarative Weise ein. Ich weise auf diesen Sachverhalt auch 
deswegen so ausführlich hin, weil er für das Verständnis des nächsten 
Kapitels von Bedeutung ist. 

Körperschema und Kinetik des Sprechens  
und der Sprachen

Eine weitere Ebene des Zusammenhangs von Bewegung/Motorik und 
Sprache liegt schließlich darin, dass Ausdrucksmedien, die eigene ex-
pressive Bezugssysteme aufbauen und an die Expressionscharaktere pri-
märer Bewegungen nur noch äußerst frei und stets im Rahmen eigener, 
relativ autonomer Konventionalisierungen anknüpfen, ihre eigenen ki-
netischen Systeme aufbauen. Man braucht nur einen Blick in ein Lehr-
buch für Sprachentwicklungsstörungen und deren Therapiemöglichkei-
ten zu werfen (z.B. Kannengieser 2019) zu werfen, um dies unmittelbar 
einleuchtend zu finden. Sprache ist Inbegriff einer unglaublich raffinier-
ten und differenzierten Kultivierung der Feinmotorik der Sprechorga-
ne. Dazu gehört ein komplexer und vielgestaltiger Apparat von Muskel-
gruppen, der z.B. so verschiedene Systeme wie Kaumuskeln, Kinnmuskel, 
Lippen(ring)muskeln, Unterlippensenker, Griffelzungenmuskel, Zungen-
längs- und Quermuskeln, Gaumensegelspanner, Stimmritzenmuskulatur 
und Stimmmuskeln, des Weiteren alle an der Atemmotorik beteiligten 
Muskeln usw. umfasst (vgl. Kannengieser 2019: 24 ff.). Die Koordinati-
on dieser komplexen motorischen Organe mit den entsprechenden sen-
sorischen und situativen Aspekten macht Sprache und Sprechen als sol-
che zum Inbegriff einer Fertigkeit, also einem wesentlichen »Bestandteil« 
des non-deklarativen Gedächtnisses, wie im 1. Kapitel ausgeführt. Das-
selbe gilt für Musikausübung in jeder Form, ob vokal oder instrumental 
spielt dabei keine Rolle. Auch dieser sensomotorische Aspekt soziokultu-
rell strikt konventionalisierter Ausdruckssysteme ist nicht neu tral gegen-
über der hermeneutischen Dimension des (Sinn-)Verstehens. Es erfordert 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

eine ganz eigene Kopplung und wechselseitige strukturelle Artikulati-
on unterschiedlicher sensomotorischer Register (Propriozeption, visuel-
le Dimension der Sprache, sowohl beim Sprechen als auch dann in der 
Schrift, Lautdimension) mit der Bedeutungsdimension. 

Man kann dies auch so ausdrücken, dass schlechterdings jede beim 
Sprechen relevante Struktur bzw. Disposition ihrer Hervorbringung eine 
Modulation des Körperschemas beinhaltet bzw. ein konkretes Körper-
schema erfordert – von der Phonetik einzelner Buchstaben, über die 
Beherrschung syntaktischer und semantischer Strukturen bis hin zur 
Beherrschung übergreifender Sprachformen, konkreter semantischer 
Diskurse, selbstverständlich unter Einschluss parasprachlicher, z.B. pro-
sodischer und dialektaler Muster. Über die Ebene der ersten Generalität 
schon des »biologischen Körpers« begründet jede empirisch gesprochene 
Sprache auf diese Weise eine Institution, eine zweite kulturelle Generali-
tät des Körpers, Fortsetzung, Aufbau auf..., Transformation der ersten. 
Dies ist eine rein analytische Formulierung, denn in Wirklichkeit lässt 
sich kaum eine solche Trennung durchführen, eine ist ohne die andere 
nicht denkbar. Ich kann niemals ein Zungenspitzen-R ausführen, wie es 
in manchen Sprachen und Dialekten erforderlich ist, ohne zugleich eine 
bestimmte generelle körperliche Struktur des Verhältnisses von Zungen-
stellung, Luftführung, Vibrationsfrequenz usw. zu realisieren. 

Weil aber Sprache und Sprechen so beschaffen sind, ist es immer mög-
lich, die sensomotorischen Anteile zu realisieren, das Sinnverstehen par-
tiell oder vollständig auf sich beruhen zu lassen, zu dispensieren, oder 
(noch) nicht zu realisieren und sich trotzdem sinnvoll (auch für Andere) 
an einer Interaktion und Kommunikation zu beteiligen. Dies ist sowohl 
in hochroutinisierten Kommunikationssituationen wie auch im Fall ei-
ner wenig vorstrukturierten, innovativen, experimentellen Kommunika-
tion denkbar. Hier wie dort wissen dann einzelne oder im Grenzfall alle 
Teilnehmer/innen (noch) nicht, was sie eigentlich genau zum Ausdruck 
bringen. Trotzdem ist die Kommunikation alleine durch die sensomoto-
risch-non-deklarative Komponente hinreichend integriert und struktu-
riert – allein schon wegen der Ausnutzung der reflexionsfreien, zu großer 
Geschwindigkeit und Kopiertreue fähigen Potentiale non-deklarativen 
Lernens. »Hinreichend« heißt – ganz im Sinne von Luhmanns Auto-
poiesis – einfach: es geht irgendwie weiter, man kann buchstäblich et-
was miteinander anfangen, und zwar im Doppelsinn dieser Wendung im 
Deutschen: man kann etwas anfangen, in der Erwartung, dass sich das 
Verstehen mit der Zeit einstellt. Eine solche Situation arbeitet insbeson-
dere mit den Sinneffekten von Anschlussreaktionen und steht von daher 
für alle Formen nachträglicher Sinnzuweisung offen. Das dürfte auch ein 
wichtiges Erklärungsmoment sein bei der Verbreitung sprachlicher In-
novationen und Veränderungen oder von Semantemen, von denen man 
plötzlich feststellt, dass sie die öffentliche Kommunikation prägen, in 

KÖRPERSCHEMA UND KINETIK DES SPRECHENS UND DER SPRACHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

Mode gekommen sind, ohne genau zu wissen wie. Oft wird erst hinter-
her bewusst, was man eigentlich zum Ausdruck bringt, wenn man sol-
che Wendungen aufschnappt und weitergibt. 

Alle diese Überlegungen sollen auf mögliche Konkretisierungen dessen 
hinweisen, was Merleau-Ponty in der Vorlesung von 1953 damit gemeint 
haben könnte, wenn er Bewegung als ein »universales Ausdrucksmittel« 
(Merleau-Ponty 1973: 56) fasst. Es ist dabei deutlich geworden, dass es 
nicht darum geht, eine naturalistische Bedeutungstheorie zu entwickeln. 
Vielmehr können sich die quasi-natürlichen, schon aus der Generalität 
des biologischen Körpers resultierenden expressiven Schemata und die 
aus der Interaktion in einer gegebenen soziokulturellen Situation entwi-
ckelten, konventionellen Schemata wechselseitig artikulieren und von-
einander profitieren. Dabei sind, wie Merleau-Ponty darlegt, Impression 
und Expression konstitutiv verschränkt. Die Welt schon der Dinge, der 
Formen, der Figuren und ihrer realen und virtuellen Bewegungen ist be-
reits »ausdrucksvoll«. Sie gehen uns, unseren Körper schon immer an, 
sie »bewegen« mich buchstäblich (und emotional) durch eine Form von 
Koexistenz. Sie haben allein durch ihre Konfiguration einen Bedeutungs-
wert, legen mir ein spezifisches Verhältnis von Distanz/Nähe, Gefahr/In-
differenz/Attraktivität, Erreichbarkeit oder Unerreichbarkeit nahe. Ein-
drücke haben einen bestimmten Modus von meinem Körper Besitz zu 
ergreifen bis hin zur Wahrnehmung verschiedener Farben, die mir einen 
bestimmten vitalen Rhythmus (»un certain rhythme vital«) nahelegen 
(Merleau-Ponty 2011: 49).

Merleau-Pontys Überlegungen führen in einen offenen und allgemei-
nen Ausdrucksbegriff, der zwar vor allem das menschliche Ausdrucks-
handeln umfasst, aber letztlich jede Form der spontanen Sinngenese 
umfasst, in denen »etwas als etwas« erscheint. Das heißt aber nun: als 
strukturierte Abweichung, als Differenz zu ... = in Bewegung. Die phä-
nomenologische Formel wird so mit der Saussuresche von der Differen-
tialität der Zeichen und ihres bedeutungsgenerierenden Potentials ver-
schränkt. Wo ein Abstand (écart) zwischen Gegebenheiten entsteht – eine 
gegebene Kontur auf eine andere verweist, eine sensorische Qualität auf 
eine andere, die Figur auf ihren Hintergrund, ein Nachher auf ein Vorher, 
der Ton eines Blasinstrumentes auf seine Erzeugung durch einen Luft-
stoß (Merleau-Ponty 1973: 55) – da bereits beginnt für Merleau-Ponty 
die »Welt des Ausdrucks«, ein Spiel »diakritischer und oppositioneller 
Systeme«, aus dem wir nicht mehr heraus treten können, ohne das »un-
ser Verhältnis zur Welt bald zusammenbrechen würde.« (Merleau-Pon-
ty 1973: 56, zitiert nach Alloa 2012: 47). 

Vor diesem Hintergrund der Vorlesung von 1953/4 treten auch die 
Formulierungen der Phänomenologie der Wahrnehmung nochmals in ein 
neues Licht. Das Wechselspiel der differentiellen Systeme der verschiede-
nen Sinne, wiederum ihre Differenzen, Korrelationen und Redundanzen 

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

zueinander sind unentbehrlich für die Genese von Struktur, Gestalt, Be-
deutungen: »Entsprechungen (corrélations) dieser Art lassen jene Muta-
tion oder Sublimation erkennen, die im Menschsein Motorik in sym-
bolische Gestik, den impliziten Ausdruck in einen greifbaren Ausdruck 
verwandelt« (Merleau-Ponty 1973: 56). Die Körper, besser gesagt die 
Körperschemata, spielen so jederzeit die Rolle komplexer, reichhaltiger 
und offener Korrelationsmatrizes. Auf sie kann jedes Ausdrucksverhal-
ten zurückgreifen. Sie sind in jeder Situation die Grundlage dafür, Bedeu-
tungszusammenhänge zu »instituieren« und das heißt immer: zugleich 
neu beginnen, fortbestehen und sich wiederholen und transformieren zu 
lassen. Die sich durchziehenden Konvergenzkriterien jeder Bewegung er-
geben sich dabei aus der Einheit der jeweiligen sozialen und individuel-
len Praxis, mit der sie immer schon in jeder faktischen Realisierung ver-
bunden sind. »L’ unité du schéma corporel est celle d’une [...] praxis« 
»Die Einheit des Körperschemas ist die Einheit einer Praxis«, »la pra-
xis comme constituante« »die Praxis <ist> konstituierend« und zugleich 
»ouverture à une structure sociale du schéma corporel« »Öffnung zu 
einer sozialen Struktur des Körperschemas« (Merleau-Ponty 2011: 141, 
159, 65; vgl. ebd.: 52 sowie Kristensen 2010: 99). Wenn zutrifft, dass 
Pierre Bourdieu die Vorlesungen Merleau-Pontys am Collège de France 
besucht hat, dann hätte er genau in diesen Äußerungen den Ausgangs-
punkt seines »praxeologischen Ansatzes«, (s)einer Theorie der Prakti-
ken, wie man heute sagt, finden können. Sehr wahrscheinlich hat er das 
auch.

KÖRPERSCHEMA UND KINETIK DES SPRECHENS UND DER SPRACHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

3. Syntagma und Paradigma

Wir sind nun an einem Knotenpunkt der Gesamtargumentation ange-
langt. Merleau-Pontys Weg führt von einer Phänomenologie der Wahr-
nehmung zu einer Phänomenologie des Ausdrucks, soll »Impression« 
und »Expression« miteinander verknüpfen. Der Schlüssel bzw. das Brü-
ckenkonzept dafür ist der Begriff der Bewegung. Schon die Wahrneh-
mung von Bewegung, so lautete die zentrale These, setzt voraus sich 
selbst bewegen zu können. Bewegungen haben eine figurale Kontur, sie 
sind als werdende Gestalt aufzufassen und umgekehrt: die Gestaltwahr-
nehmung ist selbst kondensierte Bewegung. Bewegung ist differentiell 
verfasst. Aber sie gewinnt aus Anfangs-, End- und nicht limitierbaren 
Differenzpunkten dazwischen, aus der gesamten Konstellation, in der 
sie stattfindet, den Elementen ihres Stils zugleich eine Kontinuität. Sie 
beinhaltet Zeiterfahrung, aber im Sinne jener »ursprünglichen Zeit« als 
»passive Synthesis.« In der Erfassung dieses Stils, dieser Kontinuität, er-
fassen wir die Bewegung als typische, als Wohin und Woher. Darin liegt 
ihre Bedeutung. 

Ausdrucksverhalten, von gestischer Verständigung bis zu sprachli-
chem Verhalten, ist, was immer es sonst noch ist, auf jeden Fall immer 
»Bewegung«, die direkt oder deren Außenseite (z.B. die Laute, die durch 
die Bewegung erzeugt werden) wahrgenommen und verstanden wird. 
Bereits in der Phänomenologie der Wahrnehmung hatte Merleau-Ponty 
das Thema der Sprache und des Ausdrucks mit dem der Bewegung ver-
knüpft. Die wichtigste Veränderung gegenüber diesem Stand liegt in der 
Adaption der strukturalistischen Sprachkonzeption als eines Differen-
zensystem. Wir haben gesehen, dass dies rückwirkend auch dazu führt, 
den Bewegungsbegriff und mit ihm den Wahrnehmungsbegriff selbst als 
differentielle, diakritische Struktur zu fassen. Gerade darin liegt aber eine 
Schlüsselidee der Vorlesung von 1953. Sie zieht sich durch das gesam-
te Skript in Form eher einer Beobachtung denn als theoretisches Postu-
lat. Sie kulminiert in einer entscheidenden Idee, nämlich der Analogie 
der Wahrnehmung einer Bewegung (als kontinuierlicher und schon im-
mer mit einer bestimmten Bedeutung versehener Kontur) und dem Satz-
verstehen.1 

Diese Idee taucht an mehreren Stellen des Manuskripts auf, ich möch-
te die drei Stellen zunächst als Belege zitieren und mich anschließend 

1   Es handelt sich um eine Art Schlüsselphänomen, das m.E. einen Gutteil der 
Arbeit mit in Gang setzt, mit der sich Merleau-Ponty von den 1950er Jahren 
an bis im Grunde an sein Lebensende abmüht. Fast ist man versucht, es mit 
einer Erzählung Einsteins zu vergleichen. Einstein berichtet, dass ein Ereignis 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

ausführlich damit auseinandersetzen. Die erste, vorher bereits zitierte 
Stelle findet sich im Zusammenhang der Frage nach dem Status des Sub-
jekts der Bewegungswahrnehmung: 

(1) »Comme dans compréhension d’une phrase la fin réagit sur le dé-
but, le sens va du tout aux parties, mais enfin ce tout est suggéré par les 
parties. Comparer la perception à une lecture. Les ›signes‹ ou données 
›objectives‹ sont enregistrés sur appareil, s’inscrivent dans un ›champ‹ qui 
est ›en charge‹ et qui leur donne valeur situationelle, toute perception est 
modulation d’une situation mais celui qui est situé n’est pas un Je  pense.« 
»Wie beim Verstehen eines Satzes reagiert das Ende auf den Anfang, der 
Sinn geht durch alle Teile, aber zugleich wird dieses Ganze durch die 
Teile hervorgerufen. Die Wahrnehmung vergleichen mit einer Lektüre. 
Die ›Zeichen‹ oder ›objektiven‹ Gegebenheiten werden aufgenommen, 
schreiben sich in ein ›geladenes‹ ›Feld‹ ein und geben ihm seine situative 
Wertigkeit, jede Wahrnehmung ist die Modulation einer Situation, aber 
das, das da situiert ist, ist kein Ich denke.« (Merleau-Ponty 2011: 104; 
Übers. jmk). 

(2) Auch die zweite, ebenfalls bereits zitierte Stelle greift die Metapher 
der Lektüre auf: »Perception du mouvement = comme une  sorte de lec-
ture, ou les signes n’ont que valeur diacritique pour une intention qui 
n’est pas visible séparément et qui les traverse, les anime. Champ percep-
tive et champ linguistique. Le mouvement touche en nous des possibi-
lités motrices-expressives. Et inversement nos possibilités (p. es. le temps) 
s’incarnent en lui.« [Randbemerkung: logique perceptive – taximètre de 
Head] »Wahrnehmung der Bewegung = wie eine Art Lektüre, bei der die 
Zeichen nur einen diakritischen Wert für eine Intention haben, die nicht 
separat sichtbar ist und die sie überquert, sie beseelt. Perzeptives Feld und 
linguistisches Feld. Die Wahrnehmung regt in uns motorisch-expressive 
Möglichkeiten an. Und umgekehrt, unsere Möglichkeiten (z.B. die Zeit) 
inkarnieren sich in ihr.« [Randbemerkung: perzeptive Logik – Taximeter 
von Head] (Merleau-Ponty 2011: 196; Übers. jmk). 

(3) Die dritte und ausführlichste Passage findet sich in den nicht 
datierten und nicht im Zusammenhang geschriebenen verstreuten 

die Ausarbeitung der allgemeinen Relativitätstheorie ausgelöst habe, näm-
lich die Beobachtung eines von einem Baugerüst stürzenden Arbeiters. Die-
ses Beispiels bringt Einstein zu der (zutreffenden) Intuition bringt, dass man 
im freien Fall sein Gewicht nicht spürt. Bemerkenswerterweise geht es auch 
hier um »Bewegung«, wie ja überhaupt die Allgemeine Relativitätstheorie 
die Bewegungen von Massen aus den Eigenschaften eines gegebenen Feldes 
(Raum-Zeitkontinuum) erklären möchte, dessen Struktur (und damit Bewe-
gungsvorgaben) wiederum durch die Gesamtheit dieser Massen selbst folgt. 
Das ist durchaus eine formale Analogie zu der Verwendung des Feldbegriffs 
bei Merleau-Ponty, der sich von dem von Koffka ableitet (wo wiederum Ein-
stein und die Physik erwähnt werden), vgl. dazu unten.

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

Arbeitsnotizen. In ihr verdichten sich alle bislang aufgerufenen Motive 
nochmals. Ich zitiere sie in aller Ausführlichkeit, weil dieser Text Mer-
leau-Pontys vor allem im deutschen Sprachraum noch wenig bekannt ist 
und versuche dann mangels einer anderen eine Übertragung ins Deut-
sche, so gut sie mir möglich ist. Sie lautet wie folgt:

»La perception du mouvement comparable à la compréhension d’ 
une phrase. On ne comprend le début de la phrase que par la fin. On 
ne voit le mouvement qu’ en commençant par son terme. La percep-
tion ne le suit pas lieu par lieu. La phrase est une onde qui parcourt 
le champ linguistique, un pli dans le tissu du langage. Le mouvement 
(réel aussi bien que stroboscopique) est non transport d’un solide d’un 
point objectif à un autre, mais entrée en activité successivement de dif-
férents points de l’espace sur lequel je suis en circuit. Comme les  signes 
dans le langage les points traversés dans le mouvement n’ont que va-
leur diacritique, ils ne fonc tionnent pas chacun pour leur compte en 
annonçant un lieu mais seulement en marquant un passage comme les 
mots de la phrase son la trace d’une intention qui ne fait que transpa-
raitre. Le langage est ouverture d’un champ réorganisé, avec d’autres 
contours, d’autres coordonnées que celles du champ perceptif ›natu-
rel‹. Par suite: la perception, comme le langage n’est pas affrontement 
d’un objet. L’objet ne me parle que latéralement, i.e. il m’atteint, non 
d’en face, mais de côté, en éveillant en moi complicité, sa présence est 
obsessionelle parce-qu’elle est exogène et endogène. I.e. il me › sollicite‹ 
(Valéry). Il se présente toujours à moi comme fragment d’un monde à 
reconstituer, comme dans la création littéraire, une phrase s’offre à moi 
comme partie d’une oeuvre à faire. Cela grâce à une sorte d’imprég-
nation posturale qui fait que j’ai cristallisé sur ce rameau tout un or-
dre de significations naissantes. Ainsi le langage se construit sur lui- 
même, circulairement, sur un morceau de lui- même, – comme le monde 
perçu se construit sur une perspective apparaissant comme un mor-
ceau de ... ce monde.« »Die Wahrnehmung von Bewegung vergleichbar 
dem Satzverstehen. Man versteht den Anfang eines Satzes nur vom 
Ende her. Man sieht die Bewegung nur, indem man von ihrem Ende her 
anfängt. Die Wahrnehmung folgt ihr nicht Stelle für Stelle. Der Satz ist 
eine Welle, die das sprachliche Feld durchläuft, eine Falte im Gewebe 
der Sprache. Die Bewegung (gleichermaßen reell wie stroboskopisch) 
ist kein Transport eines festen Körpers von einem objektivem Punkt 
zum nächsten, sondern Eintritt in eine Aktivität, die nach und nach von 
den verschiedenen Raumpunkten, die ich durchlaufe, (ausgeht). Wie 
die Zeichen in der Sprache haben die in der Bewegung durchquerten 
Raumpunkte nur einen diakritischen Wert, sie funktionieren nicht so, 
dass jeder auf eigene Rechnung einen Ort ankündigt, sondern nur, indem 
sie eine Passage (einen Durchlauf) markieren wie die Worte des Satzes die 
Spur einer Intention sind, die nichts anderes macht als durchscheinen zu 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

lassen. Die Sprache ist Öffnung eines neu gestalteten Feld mit anderen 
Konturen, anderen Koordinaten wie das des perzeptiven, ›natürlichen‹ 
Feldes. In der Folge ist Wahrnehmung ebenso wenig wie die Sprache 
nicht Gegenüberstellung eines Objektes. Das Objekt spricht zu mir nur 
lateral, das heißt, es erreicht mich nicht von vorne, sondern von der Seite, 
erweckt in mir eine Komplizenschaft, seine Präsenz ist eine Art von Be-
sessenheit, weil sie ebenso von außen wie von innen her geschieht. Das 
heißt, es geht mich an/es ›beansprucht‹ mich (Valéry). Es präsentiert sich 
mir wie ein Fragment der Welt, das es wieder herzustellen gilt, so wie sich 
mir in einer literarischen Schöpfung ein Satz als Teil eines zu vollendeten 
Werks anbietet. Dies verdankt sich einer Art Durchdringung der körper-
lichen Verfassung (Haltung), die bewirkt, dass ich auf diesem Zweig eine 
ganze Ordnung werdender Bedeutungen auskristallisieren lasse. Auf die-
se Weise baut sich die Sprache aus sich selbst heraus auf, zirkulär, aus 
einem Bruchstück ihrer selbst – so wie sich die wahrgenommene Welt 
aus einer Perspektive aufbaut, die wie ein Bruchstück erscheint ... dieser 
Welt.« (Merleau-Ponty 2011: 204 f.; Übers. jmk).

*

Die die Bewegung betreffenden Formulierungen sind bereits in den vo-
rangegangenen Abschnitten beleuchtet worden. Sie zeigen mit welcher 
Konsequenz Merleau-Ponty hier differenztheoretische, gestalttheore-
tische und zeitphänomenologische Fäden miteinander verwebt. Man 
könnte auch sagen, er vollzieht eine gestalttheoretische und (zeit-) phä-
nomenologische Interpretation Saussure’scher Konzepte oder umge-
kehrt: eine differenztheoretische Interpretation gestalttheoretischer und 
phänomenologischer Konzepte. In diesem Gewebe verändert sich aller-
dings der Status aller drei konzeptuellen Elemente. Ich gehe bei der fol-
genden Argumentation schrittweise vor. 

Satzverstehen als Fertigkeit – ein Beispiel

Zunächst ist es möglicherweise lehrreich Merleau-Pontys geradezu poe-
tische Formulierung mit einem nüchternen »Beispiel für die Komplexi-
tät der syntaktischen Struktur« aus einem Standardwerk der aktuellen 
Psycholinguistik (Dietrich/Gerwin 2017) zu konfrontieren, um sich sei-
ne spezifischen Ansatzpunkte zu vergegenwärtigen. Das Beispiel ist einer 
australischen Zeitung entnommen. Es lautet auf Deutsch: »Eine Frau, 
der der Sturm alles genommen hat, hatte zwei Tage vor Beginn der Kata-
strophe ihre Tochter, die im Süden des Landes wohnte, überredet, zu ei-
nem Besuch zu kommen.« (Dietrich/Gerwin 2017: 184). Man kann sich 

SATZVERSTEHEN ALS FERTIGKEIT – EIN BEISPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

an diesem Satz zunächst verdeutlichen, was Merleau-Ponty im Auge hat, 
auch und gerade, weil er derart geschraubt ist, dass möglicherweise das 
Verstehen für einen Moment ins Stocken kommt. Aber genau das ist das 
Interessante daran. Sobald man die Konstruktion überblickt, hat man 
auch auf einen Schlag die komplexen Zeitverhältnisse realisiert, den An-
fang einer komplexen Geschichte, vielleicht einer Tragödie, vielleicht ei-
ner nochmal gut ausgegangenen Handlung realisiert. Phänomenologisch 
treffend ist sicher die Feststellung, dass die Satzbedeutung sich vom Ende 
her aufbaut, wenngleich bei dieser komplexen Konstruktion auch deut-
lich ist, dass es gleichsam »Zwischenstationen« geben kann, für die dann 
allerdings wiederum das gleiche gilt. Entscheidend ist so oder so, dass 
der Satz und jeder seiner Teile eine gewisse Zeitspanne beinhalten, in der 
zeitlich geordnete und damit auseinanderliegende Elemente »zugleich« 
präsent sein müssen, um den Sinn erst zu ermöglichen. So ist zumin-
dest die Bedeutung bis zum ersten Relativsatz für die meisten Menschen 
überschaubar. Immerhin realisiert sie sich in einer Sequenz von acht ab-
gesetzten Termen und wird »auf einen Blick« oder wenn man den Satz 
gesprochen hört: »in einem Zug« realisiert. Die differentiellen Elemente 
treten im Vollzug der Satzbedeutung ebenso wenig  hervor, wie die kon-
kreten Durchgangsorte einer Bewegung im Bewegungssehen. Da ist die-
se Frau, von der – in einer nicht näher bestimmten Gegenwart – gesagt 
wird, der Sturm habe ihr alles genommen. Schon das weckt unbestimm-
te Bilder, Rückblenden, Implikationen und retentionale Horizonte. Der 
Sturm muss schlimm gewesen sein, Häuser müssen eingestürzt sein, die 
Frau steht ohne alles da, vielleicht haben Nachbarn sie aufgenommen, 
oder die Feuerwehr hat sie gerettet. Die protentionalen Horizonte sind 
alleine schon in sprachlich-syntaktisch-formaler Hinsicht mit gegeben: 
es muss eine Verbalphrase folgen. Aber auch in inhaltlicher Hinsicht. Es 
ist ziemlich klar, dass die Frau wegen der Zeitperspektive des Relativsat-
zes nach dem Sturm noch am Leben ist. Sie erscheint als Satzsubjekt. Sie 
kann im Folgenden sowohl Subjekt eines Handelns wie auch Erleidens 
sein, sowohl in der Zeit vor, wie in der Zeit nach dem Sturm. Durch das 
»hatte« (im Unterschied zu z.B. »war«) ist umgehend klar, dass eine Ak-
tivkonstruktion folgt, die sich auf die Zeit vor dem Geschehen des ers-
ten Relativsatzes bezieht. Dies wird bestätigt und konkretisiert durch 
den präpositionalen Einschub »zwei Tage vor Beginn der Katastrophe« 
(durch die zugleich der Sturm nochmals dramatischer qualifiziert wird). 
Es folgt noch vor dem zwingend erwarteten Partizip ein direktes Ob-
jekt, nämlich die Tochter, von der sogleich gesagt wird, dass sie im Sü-
den des Landes wohne. Damit ist zugleich klar, dass sie es nicht mehr 
tut – was die Antizipation weckt, dass sie möglicherweise im Sturm um-
gekommen ist oder dass der Sturm auch im Süden des Landes wütete 
und dort deren Wohnung vernichtet hat?) benachrichtigt? verständigt? 
gebeten? nein: überredet, zu was? zu Hause zu bleiben? ihr etwas zu 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

schicken? ihr einen Gefallen zu tun? nein: zu einem Besuch zu kommen. 
Das Erstaunliche ist, dass der Satz, der im Deutschen nochmals beson-
ders »verschachtelt« wirkt, dennoch, nachdem man das Satzgeschehen 
durchlaufen hat, umgehend einen Gesamtblick auf ein komplexes Ge-
schehen mit mindestens vier zeitlichen Ebenen erzeugt. Ohne dass man 
sich darüber Rechenschaft ablegen muss, erzeugt die Äußerung einen 
Horizont möglicher Folgesätze bzw. Folgesachverhalte. So könnte der 
nächste Satz beschreiben, wie die Tochter auf dem Weg zur Mutter vom 
Sturm überrascht wurde und ums Leben kam oder ihre Reisevorberei-
tungen, oder wie der Sturm ihr Haus zerstörte, als sie auf dem Weg zur 
Mutter war usw.2

Man sieht insgesamt, wie jedes »Versatzstück« (Merleau-Ponty 2007: 
25), jeder sprachliche Term, der innerhalb des Satzes auftaucht, augen-
blicklich durch seine syntaktische Stellung und seine semantischen Mög-
lichkeiten, einen offenen, aber strukturierten Horizont möglicher forma-
ler und inhaltlicher Fortgänge und damit Konstellationen eröffnet. Von 
deren Realisierung oder Nicht-Realisierung ist wiederum seine Bedeu-
tung selbst betroffen. Zugleich weckt der Satz als Bruchstück einer noch 
nicht bekannten, aber in ihren Möglichkeiten antizipierbaren Geschichte 
Erwartungen über mögliche Fortgänge. Je nachdem, wie diese ausfallen, 
wird diese Geschichte zum Fragment einer Situation der Verzweiflung 
oder des hoffnungsvollen Neubeginns. Je nachdem bestimmt sich wiede-
rum im Nachhinein die Bedeutung des anfänglichen »der der Sturm al-
les genommen hat« als ein »wirklich alles« oder als auf eine bestimmte 
Klasse von Sachverhalten oder einen Zeitpunkt »eingeschränktes alles« 
(»was sie ihren Besitz nannte«, »alles, außer der nackten Haut«, »trotz-
dem ...«). Das Erstaunliche ist dabei, dass dieses Ausflocken einer mögli-
chen »Welt« der Bedeutung auf der Basis einer geordneten Sequenz von 
nur wenigen sprachlichen Einheiten, einem Fragment, erfolgt und den-
noch zu immer umfassenderen Strukturen führt. 

Das motiviert Merleau-Pontys Hinweis auf den Fragmentcharakter 
von Sätzen und Bewegungen und was er mit »auskristallisieren« meint. 
Der Satz ist zudem ein sehr gutes Beispiel für die Triftigkeit der phä-
nomenologischen Analyse der Zeiterfahrung und der dabei wirksamen 
Konzepte der Retention und Protention, der passiven Synthesis, der Ho-
rizontbildung bzw. Sedimentierung. Schon für die Übersicht über die ge-
samte Phrase müssen dessen Anfangselemente in eigentümlich unthe-
matischer Form präsent sein, »nachhallen«. Solange man sich allerdings 
die Konstruktion noch auf deklarativ-thematische Weise verdeutlichen 
muss, hat man den Satz noch nicht verstanden. Insofern gilt alles, was 

2  Nebenbei: die Konstruktion von möglichen Anschlussäußerungen stellt ein 
besonders grundlegendes methodisches Verfahren der sozialwissenschaftli-
chen Methode der sogenannten »Objektiven Hermeneutik« dar.

SATZVERSTEHEN ALS FERTIGKEIT – EIN BEISPIEL

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

Husserl über die Wahrnehmung einer Melodie geschrieben hat, auch in 
diesem Fall. Das bedeutet zugleich, dass Sprach- bzw. Satzverstehen im-
mer eine non-deklarative Dimension aufweist, nicht nur manchmal oder 
ausnahmsweise.

Satzverstehen und syntaktische Regeln 

Wie bei der Wahrnehmung der Bewegung sind auch hier dispositionale 
Strukturen und Prozesse des Körpers, durch die hindurch ich die Struk-
tur dieser Äußerung überhaupt »wahrnehmen« kann, eine unabdingbare 
Voraussetzung. Ich muss – analog zu der These, nur ein Sich-Bewegen-
des sei zum Verstehen von Bewegung in der Lage – in derselben Sprache, 
in der der Satz gesprochen oder geschrieben wird, selbst sprechen oder 
schreiben können. Man könnte dies als Vorbedingung eines »Wissens« 
begreifen. In der Tat scheinen Dietrich/Gerwien in ihrer Psycholinguis-
tik, auf so etwas abzuheben, wenn sie sich mit dem »syntaktischen ›Wis-
sen‹« des »menschlichen Satzanalysesystems« (»Parser«, Dietrich/Ger-
wien 2017: 187) befassen. Dieses Satzanalysesystem müsste wiederum 
mit der lexikalischen Erkennung der Worte, der phonetischen und pho-
nematischen der Laute, der Prosodik und schließlich auch mit »Weltwis-
sen« zur Klärung syntaktischer Mehrdeutigkeiten in Verbindung stehen, 
also sehr komplex sein. Schon in Bezug auf die syntaktischen Aspekte 
schreiben die Autoren: »Damit in diesem Satz jedes Wort die Form und 
Position bekommt, die es hat, musste der Sprecher ungefähr achtzig ver-
schiedene syntaktische Relationen berücksichtigen und zum Ausdruck 
bringen, die meisten davon mehrmals im Satz. Wird eine davon nicht be-
achtet, erscheint an einer berechenbaren Stelle etwas Ungrammatisches, 
was übrigens auch vom Hörer mikroskopisch genau registriert und gege-
benenfalls auch korrigiert werden kann.« (Dietrich/Gerwien 2017: 184). 
Sie illustrieren diese Komplexität anhand der Wortform »Landes« und 
zählen alleine für diese Wortform und ihre Stelle 11 Regeln auf, die die 
Form und seine Stellung festlegen (z.B., dass sie ein Nomen sein muss, im 
Genitiv stehen muss, dass sie hinter und nicht vor dem Artikel steht, dass 
»Süden« vorausgehen muss, dass es der Verbform »wohnte« vorausge-
hen muss usw.). Dabei geht es nicht nur um die Einhaltung eines For-
malismus. Die Fähigkeit zur regelrechten Erzeugung dieser syntaktischen 
Verhältnisse stellt auch einen Beitrag zum Verständnis des darin mitge-
teilten Zusammenhangs dar, selbst wenn noch allerhand hinzukommen 
muss, wie etwa das Verständnis der lexikalischen, semantischen Ebene, 
der Prosodie und des eingehenden Wissens über Sachverhalte (Weltwis-
sen). Das wird besonders deutlich, wenn man es mit einer Sprache zu 
tun hat, die man nicht beherrscht. Nicht nur bei Lateinübersetzungen, 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

sondern auch im Deutschen kann das Verstehen an einer komplexen 
Konstruktion scheitern, auch wenn einem die einzelnen Wörter in ihrer 
Bedeutung präsent sind.  

Es kann bei dem von Dietrich/Gerwien erwähnten syntaktischen 
»Wissen« nicht gemeint sein, die »Regeln« zu kennen, die die Lingu-
isten konstruieren und benennen. Ganz im Gegenteil: solange jemand 
Sätze durch Anwendung von Regeln konstruieren oder rekonstruieren 
muss, dann hat er die sprachlichen Anforderungen »nicht im Griff«. Zu-
dem haben diese »Regeln« einen sehr unterschiedlichen Status, irgend-
wo zwischen bloßen Auftrittswahrscheinlichkeiten, idealtypischen Kon-
strukten und normativen Vorgaben einer in der Gesellschaft als wirksam 
gedachten (wo?) oder aber kontrafaktisch (von wem?) postulierten Insti-
tution der »Standardsprache«. Das zeigt schon ein schneller Blick in das 
diesbezüglich für das Deutsche maßgebliche Werk, den Grammatik-Du-
den. Selbst dort sind mittlerweile Hinweise auf Gebrauchswahrschein-
lichkeiten anstatt oder neben der Berufung auf die Norm einer »Hoch«- 
oder auch nur »Standard«- Sprache weit verbreitet. Ein besonders gutes 
Beispiel hierfür ist die Verwendung des Genitivs im Deutschen. Zum 
Teil ist es selbst der Dudenredaktion unmöglich, überhaupt so etwas 
wie eine Regel zu postulieren. Stattdessen wird auf eine Charakterisie-
rung des vorherrschenden Gebrauchs ausgewichen. Die folgenden Bei-
spiele sind in dieser Hinsicht signifikant: »Wenn einem Substantiv weder 
ein Artikel noch ein Adjektiv vorangeht, trägt es tendenziell keine Kasu-
sendung.« (Duden 2016: 878) oder »Maskuline Personennamen mit se-
kundärem Artikel sind heute überwiegend endungslos, Formen mit der 
starken Endung –s können aber nicht als falsch bezeichnet werden. Die 
lange Endung – es ist unüblich.« (ebd.: 202; kursiv jmk). »Bei Wochen-
tagen halten sich nach einer Korpusstudie des IDS Formen mit und ohne 
Genitiv-[e]s etwa die Waage.« (ebd.: 203; kursiv jmk). Zur Frage, ob es 
»Pflicht jedes Schülers« (a) oder »Pflicht jeden Schülers« (b) heißt, for-
muliert der Duden: »In Version (a) wird der Genitiv doppelt angezeigt. 
Das Deutsche tendiert zum Abbau solcher Konfigurationen [...] Version 
(b) ist im Dudenkorpus schon fast halb so häufig wie Version (a), in fes-
ten Wendungen sogar häufiger.« (ebd.: 979; kursiv jmk). Oder das Bei-
spiel »dieses/diesen Jahres«: »in der traditionellen Standardsprache gilt 
nur die s-Form als korrekt [...] Vor allem in bestimmten festen Verbin-
dungen findet sich die n-Form aber schon.« (260 f.; kursiv jmk ). 

Von solchen Veränderungsprozessen und systematischen Abweichun-
gen sind gerade auch die von Dietrich/Gerwien angeführten syntakti-
schen Regeln nicht verschont. Ein Beispiel ist die Regel über die Ver-
bletztsätze, dass also im Deutschen in Nebensätzen finite Verbformen 
an letzter Stelle nach dem sogenannten »Mittelfeld« stehen. Also etwa: 
»Die Tochter, die im Süden des Landes gewohnt hatte....« und nicht: 
»Die Tochter, die gewohnt hatte im Süden des Landes...«. Der Duden 

SATZVERSTEHEN UND SYNTAKTISCHE REGELN 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

führt hier Varianten der gesprochenen Sprache auf, die zu einer Durch-
brechung bzw. Umgehung dieser Verbletztstellung zu Gunsten der Bei-
behaltung der normalen Verbstellung im Hauptsatz führen. Diese drin-
gen auch bereits in die geschriebene Sprache ein. So kann beispielsweise 
die Subjunktion weg gelassen werden: »Ich weiß, du kannst das.« statt: 
»Ich weiß, dass du das kannst.« »Er befürchtete, er habe/hätte einen Feh-
ler gemacht.« für »Er befürchtete, dass er einen Fehler gemacht habe.« 
(Duden 2016: 1220). Außerdem werden – der Duden sagt »zunehmend« 
– in der gesprochenen Sprache Subjunktionen wie weil/obwohl/wäh-
rend auch mit Verbzweitstellung gebraucht, wie etwa: »Es kommt mir 
auch wirklich nicht mehr weit vor* obwohl so fünfunddreißig kilometer 
des ist ja ne ecke«; »(man sagt) subordinative Konjunktionen, während 
hier ist nur ein sogenanntes Pronomen.« Die Autoren des Dudens hal-
ten fest, diese Verwendung mit Verbzweitstellung sei »bisher sehr weit-
gehend auf die gesprochene Sprache beschränkt« (Duden 2016: 1222).3 
Es wird aber offensichtlich für möglich gehalten, dass das in Zukunft 
in die geschriebene Sprache eindringt und den Charakter eines Stan-
dards gewinnen wird. Der Duden nennt weitere Beispiele für innovative, 
aber »falsche« Formen syntaktischer Verknüpfungen. So beispielswei-
se die »Apokoinukonstruktionen«, bei denen zwei Phrasenkonstruktio-
nen ein gemeinsames Mittelglied (»Koinon«) verwenden, Beispiel: »die 
überschneiden sich genau wie n kreuz lechstes drauf und zwar mittich« 
(Duden 2016: 1216) oder sogenannte Operator-Skopus-Strukturen. Bei 
letzteren handelt es sich um zweigliedrige sprachliche Einheiten, bei de-
nen ein kurz gefasster, meist vorangestellter Operator dem Hörer eine 
Anweisung gibt, wie der Skopus – für sich eine potentiell vollständige 
Äußerung – zu verstehen sei: »Kurz und gut – wir können uns das Aben-
teuer nicht leisten.«, »Versprochen – morgen bekommst du deinen Ruck-
sack zurück«, »Nur eine Idee – könnten wir nicht die Sitzung auf Freitag 
verschieben.« (Duden 2016: 1217 ff.). Man muss kein Prophet sein, um 
zu prognostizieren, dass diese Konstruktionen über den Weg elektroni-
scher Alltagskommunikation (Mail, SMS, Messengerdienste) in Zukunft 
zunehmende Verbreitung auch in der schriftlichen Kommunikation fin-
den werden. Die Beispiele belegen außerdem, dass diese syntaktischen 
Optionen nicht nur formalen Charakter haben. Sie haben zugleich einen 
Bedeutungsaspekt, insofern sie einen bestimmten Stil aufweisen, einen 
Duktus der Unaufwändigkeit, des vermiedenen Pathos, der konversati-
onellen Klarheit, des »ohne Umschweife«. 

Die Sprache arbeitet also nicht mit einem Korpus reiner Regeln, die 
untereinander nach ausschließlich logischen Gesichtspunkten vernetzt 

3   Kleiner Scherz mit Metaebene: Müsste es nicht heißen: »Interessant ist, dass 
selbst der Duden festhält, dass diese Verwendung mit Verbzweitstellung ›bis-
her sehr weitgehend auf die gesprochene Sprache beschränkt‹ sei.«?

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

wären und ein konsistentes Ganzes bilden. Sie ist kein Algorithmus. Die 
»reine Sprache« ist ein Hirngespinst (Merleau-Ponty 1984a: 27 ff.; 39). 
Vielmehr ist ihre Logik immer schon eine durch unzählige Kontingen-
zen »verschmutzte«, unscharfe, oft nur durch vage quasi-statistische, ty-
pisierende Aussagen einzufangende, immer schon durch die Praxis des 
mannigfachen Gebrauchs abgegriffene und mit Zufällen durchsetzte 
Halb-Logik. Sie erfordert letztlich ein Gedächtnis für idiosynkratische 
Details, so wie man sich den Weg durch ein Waldgebiet auf ziemlich ver-
schlungenen, scheinbar ziellosen Wurzelpfaden gemerkt hat, die dann 
doch zu einem Ziel führen. 

Schon deshalb verhalten sich Sprecher und Hörer nur so, »als ob sie 
Regeln folgten«, sie berücksichtigen zwar praktisch Verbreitungsstruk-
turen, tragen ihnen Rechnung, sie bemerken ggf. »Fehler« intuitiv, kön-
nen aber in aller Regel die Regeln, die ja auch die Wissenschaftler nur 
mühsam ausbuchstabieren, nicht benennen. Sehr oft ist das auch deswe-
gen unmöglich, weil aus den Erläuterungen des Duden selbst klar wird, 
dass es sich teilweise nur um so oder so charakterisierbare Verteilungs-
häufigkeiten oder schlicht kontingente, idiosynkratische Gebrauchswei-
sen handelt. Ein besonders prägnantes Beispiel ist das im Deutschen ge-
bräuchliche grammatische Geschlecht von Gegenständen. Man sagt halt 
so. Aber selbst wenn solche Regeln formulierbar sind, sind sie für die 
Sprachproduktion und –Rezeption (zumindest wenn es die Erstsprache 
betrifft) ebenso wenig erforderlich wie man den Übergang zwischen ei-
nem (z.B. durch eine Fußgängerzone) »Eilen« und »Schlendern« in einer 
Formel zusammenfassen kann. 

Wissen oder Fertigkeit?

»Wissen« steht deshalb zu Recht immer in Anführungszeichen. So ver-
schaffen sich die Autoren des Lehrbuchs Psycholinguistik am Anfang ih-
res Buches eine Generalabsolution, indem sie darauf hinweisen, »dass mit 
dem Terminus ›Wissen‹ [...] auch das Wissen bezeichnet ist, das man sich 
normalerweise nicht begrifflich bewusst macht und auch nicht bewusst 
machen kann, also z.B. das uns unbewusste syntaktische Programm, 
dessen Anwendung, ebenso unbewusst, dazu führt, dass wir korrekte 
Sätze sprechen und schreiben.« (Dietrich/Gerwien 2017: 23). Im weite-
ren Verlauf fällt dann der Begriff des »prozeduralen Wissens« – damit 
sind Sachverhalte und Konzepte angesprochen, die im Rahmen der mo-
dernen interdisziplinären Gedächtnisforschung in das bereits erwähnte 
Sammel-Konzept der »non-deklarativen Gedächtnisformen« einfließen. 
Die Frage stellt sich freilich, wieso man überhaupt noch von »Wissen« 
sprechen sollte, anstatt von vorne herein von »Können«, »Fertigkeiten«, 

WISSEN ODER FERTIGKEIT?

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

»Wahrnehmungsschemata«, »motorischen Schemata«, praktischen Ty-
pisierungen o.ä..4 

Dass die Fertigkeit in ein deklaratives Wissen überführt werden kann 
(und damit in eine Proposition, die eine Regel, eine Logik, ein Gemein-
sames in Verschiedenem, eine Klassenbezeichnung, also sozusagen die 
praktische Generalität auf den Begriff bringt), ist ebenso wenig  strit-
tig wie die außerordentliche Komplexität non-deklarativer Fertigkeiten. 
Aber es handelt sich dabei nur um ein »Wissen« in Anführungszeichen; 
auch der Ausdruck des »impliziten Wissens« ist bei genauerer Betrach-
tung konfus und unlogisch. Wenn ich ein Kind frage: »Wie heißt das?« = 
»Weißt du, wie das heißt?« und es antwortet: »Katze« – dann ist dies ein 
Wissen. Ebenso, wenn ich es alle Tiere aufzählen lasse, die es kennt. Es ist 
aber kein Wissen, sondern eine Fertigkeit, wenn es damit spontan Sätze 
bildet und dabei elementare syntaktische Relationen realisiert oder wenn 
es Phonem-Kontraste auffasst und spontan reproduziert. Die Formulie-
rungen und Analysen der Linguisten machen, so sehr sie Gefahr laufen, 
das Missverständnis einer Erzeugung »durch« Regeln zu befördern, im-
merhin deutlich, wie komplex und zugleich kontingent Strukturen der 
Sprache und des Sprechens sind, welches Wunder an Komplexität und 
Kontingenz zugleich das praktische Beherrschen der syntaktischen Kom-
binatorik beinhaltet. Zugleich ist damit auf andere Weise nochmals die 
von Merleau-Ponty festgestellte Analogie, ja: Kontinuität von Bewegung 
und der Fähigkeit zum Satzverstehen – bzw. Formulieren bekräftigt. 

Sprechen ist unter anderem auch eine Form der strukturierten Bewe-
gung. Das ist ein Gemeinplatz, hat man allein den Umstand im Auge, 
dass Sprechen heißt, die dazu nötigen motorischen Systeme der Lippen, 
der Zunge, des Kehlkopfes, der Atmung koordiniert zu betätigen, in-
dem man die für eine konkrete Sprache charakteristischen phonologi-
schen, semantischen, syntaktischen Differentiale aufgreift und operativ 
macht. Aber auch der non-deklarative Modus des Satzverstehens als ei-
ner Beherrschung einer unbestimmten Anzahl damit korrelierter Wahr-
nehmungsschemata liegt auf der Hand. Auch das ist und setzt selbstver-
ständlich voraus sensomotorische Strukturen und Prozesse des Körpers 
bzw. Gedächtnisses. Phänomenologisch ist evident, dass die Durchbre-
chung einer syntaktischen Regel/Regelmäßigkeit beim Hörer geradezu 
von einer – Schmitzsch gesprochen – »leiblichen« (Miss-)Empfindung 
begleitet sein kann, dem sicheren Gefühl, dass da »etwas nicht stimmt«, 
ohne dass damit irgendeine Kenntnis über die Beschaffenheit dieser Re-
gel(mäßigkeit) verknüpft sein muss. Auch Dietrich/Gerwien vermerken 

4   vgl. dazu auch Ryle 2018: Kap.5/8 sowie die sehr wichtige, ausführliche An-
merkung des Übersetzers auf Seite 26. Er begründet darin überzeugend, wa-
rum der Begriff »Wissen«, soweit er als Übersetzung des englischen » knowing 
how to do it« verwendet, zu Missverständnissen führt. 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

das mikroskopisch genaue Registrieren syntaktischer Fehler beim Hörer. 
Als Belege geben sie auch Messungen signifikanter Abweichungen von 
elektrischen Potentialen (EEG) oder anderer nachweisbarer Reaktionen 
in bestimmten Gehirnarealen im Fall von syntaktischen Fehlstellungen 
an. Auch hier liegt eine Analogie zur Bewegungswahrnehmung vor, bei 
der wir gleichfalls ohne jedes Problem ein »Stocken«, einen »Fehler«, ein 
»Hinken«, »Stolpern«, etwas Ungewöhnliches im Bewegungsfluss regis-
trieren, ohne manchmal genau zu wissen, was genau uns stutzen lässt. 
Auch Tomasello weist auf eine wichtige Funktion sensomotorischer As-
pekte beim Erwerb und Aufbau der Fähigkeit der Bildung syntaktischer 
Strukturen hin (Tomasello 2003: 122 ff.).

»Gedächtnis« ist hier in doppelter Weise involviert. Ich benötige so etwas 
wie ein mitlaufendes Arbeitsgedächtnis bzw. (Ultra-)Kurzzeitgedächtnis, 
um überhaupt den Eindruck und Überblick einer Satzspanne zu haben. 
Zugleich ist eine Form des Langzeitgedächtnisses im Spiel als Fertigkeit 
der strukturierten und adäquaten Bildung sprachlicher Sequenzen 
überhaupt, aber auch, um vorangegangene und für das inhaltliche 
Verständnis relevante Kommunikationsepisoden mit im Blick zu haben. 
Vollends wird das deutlich, wenn man die Betrachtung aus der etwas 
künstlichen grammatischen Betrachtung des Satzverstehens löst und sich 
in eine konkrete soziale Praxis eingebettete Kommunikationssequenzen 
zum Gegenstand macht. Passagen, in denen geplante, wohlerwogene, 
vorentworfene, konstruierte Äußerungen ausgetauscht werden, sind 
Sonderfälle. Die Regel ist, dass sich Kommunikanden dem Austausch 
von Sätzen und Äußerungen überlassen, wie man sich der Dynamik 
einer koordinierten Bewegung überlässt, wie bei einem Basketballspiel, 
einer Karatesequenz oder einer Tanzimprovisation. Sprechen ist immer 
auch eine non-deklarative »Fertigkeit«, in die die differentiellen Systeme 
ebenso »organisch« eingehen, wie eine geübte Person einen Hammer 
an der richtigen Stelle fasst, die Stellung und Stärke eines Nagels und 
des Untergrunds, in den er eingeschlagen wird, richtig einschätzt und 
ohne weitere Überlegung die Wucht und die Ballistik des Schlags so 
dosiert, dass der Nagel mit zwei oder drei gezielten Schlägen in seinem 
Bestimmungsort verschwindet. 

Das hatte Merleau-Ponty bereits in der Phänomenologie der Wahr-
nehmung herausgestellt. »Ein Redner denkt nicht, ehe er spricht, ja nicht 
einmal, während er spricht [...] wir haben ein Gefühl für die Notwen-
digkeit des Gesagten, wiewohl wir außerstande sind, es jeweils voraus-
zusagen – wir sind vom Gespräch wie besessen [...] ich <bedarf> keiner 
besonderen Vorstellung von einem Wort, um es wissen und aussprechen 
zu können. Es genügt, dass ich sein Artikulations- und Klangwesen in-
nehabe als eine mögliche Modulation, einen konkreten Gebrauch mei-
nes Körpers; ich greife zu einem Wort, wie meine Hand an eine plötzlich 
schmerzende Stelle meines Körpers fährt; das Wort hat seine bestimmte 

WISSEN ODER FERTIGKEIT?

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

Stelle in meiner sprachlichen Welt, ist ein Teil meiner verfügbaren Aus-
rüstung« usw. (Merleau-Ponty 1966: 214). In dem Aufsatz Die Wissen-
schaft und die Erfahrung des Ausdrucks, Teil des nachgelassenen, un-
vollendet gebliebenen und 1969 von Claude Lefort heraus gegebenen 
Werks Prosa der Welt liest sich das sehr ähnlich: »Beim Sprechen stel-
le ich mir nicht auszuführende Bewegungen vor, sondern meine ganze 
körperliche Ausrüstung sammelt sich, um zu Wort zu kommen und es 
auszusprechen, genauso wie meine Hand sich von selbst in Bewegung 
setzt, um zu ergreifen, was man ihr hinhält. Mehr noch: es ist nicht ein-
mal das betreffende Wort oder der Satz, den ich anpeile, sondern es ist 
die Person; diese spreche ich manchmal mit einer unglaublichen Sicher-
heit, je nachdem, was sie für mich ist; ich benutze Worte, Wendungen, 
die sie verstehen kann oder auf die sie anspricht; und zumindest dann, 
wenn ich Taktgefühl habe, ist meine Rede zugleich Organ meiner Tätig-
keit und meiner Sensibilität« (Merleau-Ponty 1984a: 42; dazu ausführ-
lich Kastl 2001: 302-326).

Struktur als Strukturgenese –  
Merleau-Pontys Rekonstruktion der syntagmatischen 

und paradigmatischen Dimension 

Mit den vorstehenden Überlegungen ist ein weiteres Charakteristikum 
der Merleau-Pontyschen Saussure-Rezeption berührt. Merleau-Ponty er-
teilt der Vorstellung einer »reinen Sprache« und damit der Überschät-
zung des Gegensatzes von Sprache als idealem System (die eher eine 
möglicherweise unverzichtbare operative Fiktion darstellt) und Sprache 
als faktischer Sprache (Parole) eine Absage. Zugleich wird damit auch 
der Gegensatz von diachronischer und synchronischer Betrachtungswei-
se verflüssigt. Merleau-Pontys Strukturalismus ist eine Form des »opera-
tiven Strukturalismus« (Piaget 1973). Der Grund dafür liegt darin, dass 
er den Strukturalismus als Phänomenologe rezipiert, und daraus, wie es 
Bertram formuliert hat, seine Position im Spannungsfeld einer struktu-
ralistischen Phänomenologie und eines phänomenologischen Struktu-
ralismus gewinnt (Bertram/Lauer/Liptow/Seel 2008: 182).5 Der präzise 
konzeptuelle Aspekt liegt meines Erachtens darin, dass Merleau-Pon-

5   Bertram ist gewiss einer der wenigen Autoren, die der strukturalen Wen-
dung der Merleauschen Position Rechnung tragen – hier aus einer Perspek-
tive sprachanalytischer Philosophie. Allerdings überschätzt er die Bedeu-
tung der Kategorie der »kohärenten Deformierung« für Merleau-Pontys 
Sprachtheorie (Bertram/Lauer/Liptow/Seel 2008: 192). Vielmehr möchte 
Merleau-Ponty an der von Bertram, zitierten Stelle ja gerade die Grenzen 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


245

ty das am Ende in der Phänomenologie der Wahrnehmung formulier-
te Verständnis einer »intentionnalité opérante« als eine jeder (auch re-
flexiven und propositionalen) Intentionalität inhärenten Prozessqualität 
und die differentielle Logik der Saussureschen Sprachtheorie aufeinan-
der projiziert. 

Von dieser Projektion her bekommt Merleau-Ponty das Verhältnis 
der syntagmatischen und paradigmatischen Ebene in den Blick und re-
formuliert es auf sehr spezifische Weise. Sprache als differentielles Sys-
tem realisiert sich ja, so legte es die Saussuresche Sprachtheorie nahe, 
in zwei grundlegenden Dimensionen: syntagmatisch, in der Konstruk-
tion dessen, was Saussure die »sprachliche Kette« (chaine) genannt 
hatte, und paradigmatisch, also in der lateralen Präsenz der nicht-ak-
tualisierten, aber möglichen Ausdrücke. Gehen wir der Einfachheit hal-
ber davon aus, dass beim Satz die differentiellen Terme Worte bzw. 
Wortformen sind. Bei der Bewegungswahrnehmung lassen sich als dif-
ferentielle Elemente die durchzogenen Raumpunkte, besonders aber 
Anfang und Ende der Bewegung fassen. Die Bedeutung des geäußer-
ten Satzes wird – ebenso wie die kontinuierliche Kontur der Bewegung 
– umstandslos als Gestalt, als Figur vor dem Hintergrund dessen, was 
auch sprachlich möglich wäre, aufgefasst. Die syntagmatische Verbin-
dung der Sprache erfolgt in der Zeit. Die einzelnen Zeichen tragen 
nicht nacheinander additiv ihre fixe Bedeutungen bei, sondern wer-
den in der doppelten Differenz zu den gleichfalls soeben aktualisier-
ten sprachlichen Termen und zu den an ihrer Stelle nicht realisierten 
differenten oder benachbarten Terme auf einen Schlag als Verband re-
alisiert. Das letztere ist die von Saussure sogenannte »assoziative« Di-
mension der Sprache, die Linguistik (z.B. Jakobson) spricht hier spä-
ter von »paradigmatisch«. 

Gegenüber einem denkbaren strukturalistischen Formalismus erge-
ben sich freilich Veränderungen. Merleau-Pontys Version des Diakriti-
schen ist erkennbar alles andere als formalistisch. Stillschweigend kor-
rigiert er hier eine mögliche Lesart von Saussures Idee von »Struktur« 
als einer konstitutionslogisch vorgeordneten Form, die aus sich heraus 
»Realitäten und Bilder« entlässt (Alloa 2017: 49). Vielmehr ist für Mer-
leau-Ponty im Element des »Sensiblen«, des Wahrnehmbaren alles schon 
da, die Struktur ist selbst »sinnlich verfasst [...] das Diakritische bedarf 
selbst einer gewissen Dichte.« Die Struktur spielt im selben Element wie 
die strukturierten »Realitäten« selbst, für ihre Katalyse genügen, wie das 
Bild der Kristallisation andeutet, bereits Bruchstücke. Bernhard Walden-
fels hatte in seinem Beitrag zu dem Konstanzer Tagungsband von 1976 

dieser Betrachtungsweise für den Fall der Sprache aufzeigen (vgl. dazu Mer-
leau-Ponty 1984b: 112; 2007: 113, hier als »kohärente Verformung« über-
setzt). 

STRUKTUR ALS STRUKTURGENESE 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246

diesen spezifischen Zugriff bereits klar markiert und seine Elemente be-
nannt, zumindest insoweit es um Sprache geht: 

• Struktur ist selbst ein bedeutsames Ganzes und wird als Gestalt ge-
fasst (Grathoff/Sprondel 1966: 18, 21f.)

• Struktur ist eingelassen in das Material, das sie durchformt (ebd.: 
18)

• Sprachliche Strukturen realisieren sich im Sprechen, d.h. Struktur 
zeigt sich immer im Prozess der Strukturierung selbst, »Bedeutung 
und Struktur bilden ... keinen Gegensatz, denn der Sprechakt, der 
etwas in bestimmtem Sinne meint und kundtut, ist selbst ein Struk-
turierungsvorgang und greift ständig auf bestehende Strukturen zu-
rück.« (ebd.: 24)

• Daraus folgt sich: Sprache ist auch als System nicht abgeschlos-
sen, vielmehr Struktur, Gestalt »in Bewegung« (ebd.: 23), Zwischen 
»parole« und »langue«, der Struktur und ihrer Realisierung gibt es 
keine klare Grenzziehung, Sprache ist »Sediment« der Vergangen-
heit, der »Instituierung« und Medium des Neuen zugleich, »Abwei-
chung, innere Differenzierung der Zeichen und Offenheit des Zei-
chensystems hängen zusammen« (ebd.: 25).

In einem späteren Aufsatz Waldenfels’ (1985) löst dieser die Darstel-
lung aus dem ausschließlich sprachtheoretischen Kontext. Waldenfels 
zeigt, dass Merleau-Ponty den strukturalistischen Differenzbegriff feld-
theoretisch aufgreift und semiologisch und kulturtheoretisch generali-
siert. Damit ist eine Kritik an dem Systembegriff Saussures bzw. an jeder 
transzendentaltheoretischen Interpretation von Struktur verknüpft: »Be-
deutung, Sinn, Wesen, Begriff werden nun strikt von Gestalt und Struk-
tur her gedacht als Abweichungen und Differenzen innerhalb eines Fel-
des« (Waldenfels 1985: 68). Ein weiteres Amalgam von Gestalttheorie 
und strukturalistischer Strukturtheorie stellt die spezifische Interpretati-
on des gestalttheoretischen »Hintergrunds« als dem bedeutungswirksa-
mem Zwischenraum der Differenzen (»vide«, »Scharnier«) (ebd.). Hier 
wäre die bereits wiederholt erwähnte Kategorie »écart« sinngemäß ein-
zusetzen. 

Struktur ist damit nicht »oberhalb« der Realität des Strukturierten 
und nicht »jenseits« der strukturierenden Prozesse selbst, sondern rea-
lisiert sich als sichtbare Verknüpfung von Verhaltensweisen in der Zeit, 
als Differenzierungsgeschehen. Das ist für die Soziologie deshalb be-
deutsam, weil Merleau-Ponty damit (ohne Bezug zur soziologischen Dis-
kussion) gleichsam über Lévi-Strauss u.a. hinweg bereits ein Verhältnis 
von Struktur und Strukturierung ohne Abstützung auf eine Dichotomie 
von Akteur/Subjekt und Ding/Struktur, jenseits der Alternativen »Ob-
jektivismus – Subjektivismus« vorskizziert, ein Problem, an dem sich 
in der Folge dann bekanntlich fast alle Soziologischen Theorien ab den 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

1960er/1970er-Jahren im Grunde genommen bis heute abarbeiten. Er-
innert sei stellvertretend an Berger/Luckmann, Giddens, Bourdieu (vgl. 
dazu oben den Prolog).

Waldenfels bezieht sich in seinen Ausführungen auf die noch zu 
Lebzeiten Merleaus oder kurz danach veröffentlichten Aufsätze und 
Schriften, einschließlich des Fragments Das Sichtbare und das Unsicht-
bare. Das ausführliche Zitat zeigt, dass dieser »eigenwillige Begriff von 
Struktur« (so Alloa 2017: 49 im Rekurs auf Waldenfels) bereits in der 
Vorlesung von 1953 sowohl in den Details wie in der Gesamtphysio-
gnomie enthalten ist. Es verdichtet sich in der vorher ausführlich zi-
tierten Textpassage über die Analogie von Satzverstehen und Bewe-
gungswahrnehmung, und zwar in einer sehr merkwürdigen Metapher. 
Merleau-Ponty spricht von einer »imprégnation  posturale qui fait que 
j’ai cristallisé sur ce rameau tout un ordre de significations naissantes« 
»Durchdringung der körperlichen Verfassung (Haltung), die bewirkt, 
dass ich auf diesem Zweig eine ganze Ordnung von werdenden 
Bedeutungen auskristallisieren lasse.« (Merleau- Ponty 2011: 204 f.). 

»Kristallisation«

Hinter der reichlich mysteriös klingenden Kristallisation auf einem Zweig 
verbirgt sich eine literarische Anspielung auf einen Text von Stendhal, 
nämlich seinem Traktat Über die Liebe: »Aux mines de sel de Saltzbourg, 
on jette dans les profondeurs abandonnées de la mine un rameau d’arbre 
effeuillé par l’hiver; deux ou trois mois après, on le retire couvert decris-
tallisations brillantes: les plus petites branches, celles qui ne sont pas 
plus grosses que la patte d’une mésange, sont garnies d’une infinité de 
diamants mobiles et éblouissants; on ne peut plus reconnaître le rameau 
primitif. Ce que j’appelle cristallisation, c’est l’opération de l’esprit, qui 
tire de tout ce qui se présente la découverte que l’objet aimé a de nou-
velles perfections.« »In den Salzburger Salzgruben wirft man in die Tiefe 
eines verlassenen Schachtes einen entblätterten Zweig; zwei oder drei 
Monate später zieht man ihn über und über mit funkelnden Kristallen 
bedeckt wieder heraus; selbst die kleinsten Zweiglein, nicht größer als 
die Krallen einer Meise, sind überzogen mit zahllosen schillernden, 
blitzenden Diamanten; man erkennt den einfältigen Zweig gar nicht 
mehr. Was ich Kristallisation nenne, ist die Operation des Geistes, die 
an allem, was sich zeigt, die Entdeckung neuer Vollkommenheiten des 
geliebten Objekts vollzieht.« (Stendhal 1857: 5).

Das Bild der Kristallisation steht bei Stendhal für ein Geschehen zwi-
schen zwei Personen, wenn die Liebe im Spiel ist. Einfache, banale Äu-
ßerungen, Gegenstände und Sachverhalte (für das hier der dürre Zweig 

»KRISTALLISATION«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

steht) bekommen unter Liebenden eine Bedeutung, weil sie mit der ge-
liebten Person assoziiert werden, mit ihr in Verbindung treten. Das Bild 
der »Kristallisation« und des »Kristalls« ist dabei vieldeutig, es evoziert:

• Bedeutung, überschießenden Sinn; 
• etwas Wertgebendes, Wertvolles, einen Schatz (»Diamanten«); 
• Ordnung/Struktur, denn Kristalle zeichnen sich durch ihre spezifi-

sche regelmäßige Struktur (»Kristallgitter«) aus; 
• insgesamt eine Kreativität ohne Subjekt, denn die Kristallbildung er-

folgt spontan, von selbst, wie ein Naturvorgang ohne Zutun, wenn 
nur die Voraussetzung des Vorhandenseins eines geeigneten Milieus 
(hier: einer gesättigten Salzlösung) und geeigneter Oberflächen für 
die Kristallisation gewährleistet ist. 

Durch den Rekurs auf diese Metapher Stendhals im Kontext einer Theo-
rie der Liebe erhält die Funktionsweise von Syntagmatik und Paradigma-
tik eine geradezu libidinöse und poetologische Dimension. Hier kommt 
mit Sicherheit der Austausch Merleau-Pontys mit seinem Psychoanaly-
tiker-Freund Jacques Lacan zum Tragen.6 

Zu erinnern wäre in diesem Zusammenhang daran, dass der  Linguist 
Roman Jakobson Syntagmatik und Paradigmatik als grundlegende Ope-
rationen der Kombination und damit Kontextbildung (Syntagma) und 
der Selektion und damit Substitution sprachlicher Einheiten poetologisch 
ausbuchstabiert hat. »Die Bestandteile eines Kontextes stehen miteinan-
der im Kontiguitätsverhältnis (Saussures Syntagmata, d.h. Sprache als 
zeitlicher, lineare Verkettung von Signifikanten), während bei dem Sub-
stitutionsverhältnis die Zeichen durch verschiedene Grade der Gleichar-
tigkeit, die sich zwischen der Gleichwertigkeit der Synonyme und dem 
gemeinsamen Wesenskern der Antonyme bewegen, miteinander in Bezie-
hung stehen.« (Jakobson 1976: 122). Gegenüber Saussure wertet Jakob-
son diesen assoziativen, paradigmatischen Zusammenhang eher auf (vgl. 
dazu ebd.: 121). Jakobson schließt mit diesem Schema nicht nur unter-
schiedliche Typen der Aphasie (Similaritätsstörung vs. Kontiguitätsstö-
rung) auf, sondern zeigt den Zusammenhang zu den grundlegenden poe-
tologischen Kategorien der Metapher (ein Zeichen, das für ein anderes 
steht, auf es verweist) und der Metonymie (ein Zeichen, das ein nächs-
tes als seinen Kontext anregt) (Jakobson 1979: 133 ff.). Lacan wiede-
rum hat diese poetologischen Kategorien mit den grundlegenden Funk-
tionsweisen des Unbewussten, die Sigmund Freud im Traumgeschehen 

6  Dass Merleau hier überhaupt mit solchen Metaphern arbeitet, sagt auch et-
was aus über einen Intellektuellenhabitus. Er steht wie viele Intellektueller 
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts irgendwo zwischen einer (natur)wis-
senschaftlich aufgeklärten Moderne und dem ganzen Plüsch einer von Au-
toren des 19. Jahrhunderts geprägten literarischen, bürgerlichen Bildungs-
habitus.

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


249

identifiziert hatte, nämlich Verdichtung und Verschiebung, in Beziehung 
gesetzt (Lacan 1966). 

Motiviert ist damit zum einen der Gebrauch der Metapher des mit 
Kristallen besetzten Zweigs in der zitierten Passage Merleau-Pontys als 
solcher. Aber eben auch das, worauf sie verweist: nämlich auf eine aus 
sich selbst herauswachsende, barocke, poetische Qualität von Sprache 
überhaupt. Insgesamt wird deutlich, wie sehr Merleau-Ponty einerseits 
an den entscheidenden konzeptuellen Weichenstellungen des Struktu-
ralismus teilnimmt, aber auch, auf welche spezifischen Gleise er dessen 
Grundkonzepte setzt. Im Gegensatz zu einem formalistischen und gleich-
sam transzendentaltheoretischen Strukturverständnis, das ja dann wie-
derum im poststrukturalistischen Diskurs revidiert wird, legt Merleaus 
Saussureinterpretation von vorne herein den Akzent auf eine durch die 
Diachronie unentwegt dynamisierten Strukturbegriff, der so etwas wie 
eine ständige Morphogenese beinhaltet.

Das verdichtet sich in der Metapher der »Kristallisation«. Man soll-
te sie möglicherweise nicht allzu sehr ästhetisieren. Selbst einem natur-
wissenschaftlichen Kontext entnommen, oszilliert sie schon bei Stendhal 
zwischen Positivismus und Poesie. Immerhin geht es um den Gegenstand 
romantischer Subjektivität schlechthin, die Liebe und Verliebtheit. Sten-
dhal wählt, um sie zu charakterisieren, einen Ausdruck aus der Chemie. 
Diese Ambiguität setzt sich in Merleau-Pontys Gebrauch der Kristal-
lisationsmetapher fort. Sie taucht etwa in seinem letzten zu Lebzeiten 
(1960) veröffentlichten Aufsatz Das Auge und der Geist unversehens 
wieder auf. Dort beziehen sich die »Auskristallisierungen« aber nicht 
auf das poetische Wirken der Sprache, sondern auf den Einsatz abstrak-
ter naturwissenschaftlicher Modelle, hier als »Gradienten« bezeichnet: 
»Ein solcher Gradient ist ein Netz, das man ins Meer wirft, ohne recht 
zu wissen, was es einbringen wird. Man könnte auch sagen, er ist ein 
dürrer Zweig, auf dem sich unvorhersehbare Kristallisationen bilden.« 
(Merleau-Ponty 1984b: 13). 

Die »Kreativität« der unwillkürlichen Bildungsprozesse von Struk-
tur und Bedeutung, einen Prozess der spontanen, aber durchaus nicht 
subjektiven, innerlichen Sinngenese sieht Merleau-Ponty letztlich also 
selbst in den Naturwissenschaften am Werk. Und schließlich: das Bild 
der Kristallisation stellt eine sinnlogische Korrespondenz zu Saussures 
Fassung des Verhältnisses von Laut- und Sinnmaterie her. An der Grenze 
von zunächst amorphen Elementen, so sagt er, entstehen Strukturen und 
nennt das Beispiel der Wellen im Wasser. Auch Kristallisation ist ein Bei-
spiel für die spontane Strukturgenese aus differenten, zunächst für sich 
amorphen Elementen. Sie lässt sich geradezu als Prozess fassen, in dem 
zunehmende Grenzbildung, etwa zwischen Lösungsmedium und gelös-
tem Stoff, gleichbedeutend mit Strukturbildung ist, nämlich die entste-
henden Kristalle. Zusätzliche ins Spiel gebrachte Oberflächen, wie der 

»KRISTALLISATION«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250

Salzburger Zweig, können als Träger für Kristallisationskeime den Pro-
zess der Strukturbildung beschleunigen. 

Überträgt man dieses Bild auf Sprache und fasst man Sprache wiederum 
als Paradigma für soziale Struktur und Strukturierung schlechthin, 
so entsteht ein Modell, in dem sich soziale Interaktionen als stetige 
Rekombinationen, Reproduktionen, Transformationen, Aktualisierungen 
von Strukturelementen darstellen. Dabei kann es sich um phonologische, 
syntaktische, semantische Elemente oder auch um komplexe Sinn- bzw. 
Deutungsmuster höherer Ordnung, aber auch um Bewegungs- und Ver-
haltensschemata, Fertigkeiten, ästhetische Muster handeln. In konkre-
ten Kommunikationssituationen bzw. interaktiven Episoden findet die 
Dynamik der Umsetzung dispositionaler in aktualisierte Strukturmodi 
und umgekehrt statt. In konkreten Interaktionen werden dispositiona-
le Strukturen aktualisiert, diese aktualisierten Strukturen sind in ihr ex-
emplarisch ablesbar, sichtbar, wahrnehmbar, als jeweiliges Muster der 
Verknüpfung der Elemente durch die Interaktanden. Die dispositiona-
len Strukturen, Voraussetzen für den Eintrag der Elemente in die Inter-
aktion, werden wiederum durch die aktualisierten »Aggregatzustände« 
selbst verändert und so fort. Merleau-Pontys Sprachtheorie kommt da-
mit – so sehr sie sich poetisch und poetologisch gibt – in die konzeptuelle 
Nachbarschaft zu »gebrauchsbasierten« (» usage-based«) modernen An-
sätzen der Sprachtheorie und -forschung, wie etwa der Michael Tomasel-
los: »The current approach is usage-based.« schreibt dieser, »This per-
spective entails a commitment to the proposition that language structure 
emerges from langage use, both historically and ontogenetically. In on-
togeny, the hypothesis is that a child hears and stores concrete utteran-
ces and then finds patterns in this stored utterances.« (Tomasello 2003: 
327). »Kristallisation« als eine Weise der Strukturbildung ohne Subjekt 
nimmt dann zugleich die systematische Stelle des phänomenologischen 
Konstitutionsbegriffes ein.

Struktur(ierung) und Zeiterfahrung 

Man kann die vorstehenden strukturtheoretischen Formulierungen noch 
einmal anders wenden und sagen: Merleau-Ponty unternimmt eine ra-
dikale Verzeitlichung des Strukturbegriffs, wenn er Strukturierung und 
Struktur, Strukturtransformation und Strukturreproduktion zusam-
men denkt. Man könnte argumentieren, das sei im Grunde nur ein zu 
Ende gedachter Saussure. Die Synchronie hat keine eigenständige Exis-
tenz, außer der im Gedächtnis der Sprecher. Die Diachronie entlässt aus 
sich heraus ständig eine sozusagen mikrologische Synchronie. In der Tat 
wird hier die in der Phänomenologie der Wahrnehmung vorbereitete 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


251

zeitanalytische Konzeption fortgesetzt und strukturanalytisch gewendet. 
Das wäre zugleich ein Punkt, der mir bei Waldenfels Darstellung unter-
belichtet erscheint, der aber sehr wichtig ist, zumal auch für den Ver-
gleich mit Schütz. Immerhin betont auch dieser in seinem Spätwerk die 
überragende Rolle der Husserlsch-Heideggerschen Formeln von »Hori-
zont«, »passiver Synthesis« bzw. Ekstatik der Zeitlichkeit in ihrer Be-
deutung für die Sozialtheorie.

Die in einer gegebenen Zeitspanne aktualisierten Signifikanten erzeu-
gen ein Netz, aus dem sich, eine sichere Beherrschung der Sprache vo-
rausgesetzt, auf einen Schlag die Satzbedeutung quasi als Gesamtfigur 
ergibt, ohne dass sie deshalb abgeschlossen wäre. Ich verstehe den Satz 
»Du hast dich geweigert, obwohl du in meiner Schuld stehst.« nicht 
durch eine bloße Verknüpfung der aufeinander folgenden Worte, aus 
der sich Schritt für Schritt additiv die Bedeutung ergibt. Vielmehr bil-
det er in einer gegenwärtigen Zeitspanne ein kleines differentielles Feld, 
in dem die einzelne Terme gleichsam aufeinander wirken, sich proten-
tional und retentional »aufladen« und aus ihrer Gesamtkonstellation 
– je nachdem – schlagartig eine Bedeutung oder Bedeutungshypothese 
des Satzes als Gesamtfigur aus sich entlassen.7 Würden wir sprachliche 
Äußerungen schrittweise und auf explizite Weise synthetisieren müssen, 
wäre Kommunikation ebenso unmöglich wie das Hören einer Melodie. 
Die Bedeutung liegt also nicht in den Einzeltermen. Sie liegt aber 
auch nicht in einer simplen Sukzession der Einzelterme. Sie ergibt sich 
vielmehr aus einer Konstellation von Signifikanten und ihrer Differenz, 
gleichsam der Berücksichtigung der Abstände (»écarts«) zwischen ihnen. 
Selbst wenn ich wie in einer Lateinübersetzung, mangels sprachlicher 
Sicherheit, schrittweise vorgehe (auch da würde ich aber ggf. eine Kon-
struktion »vom Ende her« aufrollen), ergibt sich faktisch immer ein zir-
kuläres Vorgehen vergleichbar dem hermeneutischen Zirkel. Erst ein 
wiederholtes Hin und Her zwischen den Einzelelementen und dem Ge-
samtsatz, zwischen Anfang und Ende, also eine Art von »circuit«, lässt 
mich letztlich den Satz verstehen - dann aber ebenfalls auf einen Schlag. 
Irgendwann kommt es zu einem Ahaeffekt. Merleau-Ponty notiert in die-
sem Zusammenhang eine Alltagserinnerung an einen Aufenthalt in Man-
chester. Eine Frau im Tabakwarenladen frägt ihn auf Englisch »Shall I 
wrap them together?«, er versteht diesen Satz »erst nach einigen Sekun-
den – und auf einen Schlag« und schreibt dann: »Sobald der Sinn einmal 

7   Auch sprachanalytische Analysen legen dar, dass das Satzverstehen nicht so 
erklärt werden kann, dass sich die Satzbedeutung sozusagen aus den ein-
zelnen Termen »zusammensetzt«, also zum Beispiel eine einfache Prädika-
tion »Der Baum ist grün.« als eine Art schrittweise Zusammensetzung von 
einem singulären Terminus mit einem generellen Terminus verstanden wird 
(vgl. dazu Tugendhat 1976, insbes. 10. und 11. Vorlesung). 

STRUKTUR(IERUNG) UND ZEITERFAHRUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252

da ist, erhalten die Zeichen ihren ganzen Wert als ›Zeichen‹.« (Mer-
leau-Ponty 1994a: 244). 

Es ist unschwer zu sehen, dass Merleau-Ponty hier der Sache nach die 
»passiven Synthesen« der zeitlichen Erfahrung aufruft, aber nicht mehr 
so benennt. Die ekstatische und zugleich integrierte Struktur der »fungie-
renden Intentionalität« bleibt hier wirksam, wird aber nun als differenz-
theoretisches Geschehen der »Kristallisation« von Bedeutung gefasst. 
Das ist allerdings auch wieder nicht so weit weg von den Formulierun-
gen der Phänomenologie der Wahrnehmung, wo er in der Kombination 
Husserlscher und Heideggerscher Motive Zeiterfahrung als ein Differen-
zierungsgeschehen beschrieben hatte und bereits dort mit den Muskel-
kontraktionen einer Geste verglichen hatte (Merleau-Ponty 1966: 477). 
Im Grunde genommen kann man Merleau-Pontys konzeptuelle Arbeit in 
der Vorlesung von 1953/4 als einen Versuch verstehen, die Dichte dieser 
Formulierung einzuholen. Was er da als zeitliche Differenzierungsbewe-
gung kennzeichnet, wird nun konsequent struktur- bzw. differenztheo-
retisch rekonstruiert. Auch in der Frage der radikalen Temporalisierung 
des Strukturbegriffs erweist sich Merleau-Pontys Strukturbegriff als sei-
ner Zeit voraus. Zu denken wäre in diesem Zusammenhang für die So-
ziologie etwa an Giddens Theorie der Strukturierung (Giddens 1988: 
67 ff.), die allerdings noch zu sehr einem verengten Regelbegriff verhaf-
tet bleibt, oder an Luhmanns konsequent operativen und temporalisier-
ten Strukturbegriff (Luhmann 1988: 388 ff.). Dieser krankt allerdings an 
der parallelistischen Konzeption des Verhältnisses lebender, psychischer 
und sozialer Systeme (dazu Kastl 1998, 2001: Kap. III). 

Auch der Bewegungsbegriff ist, wie gesagt, schon in dem entscheiden-
den Vergleich von Zeiterfahrung zum Vollzug einer Geste eingebaut. Was 
in der Phänomenologie der Wahrnehmung noch nach einer Metapher 
klingt, wird in der Vorlesung von 1953 aus diesem Status gelöst. Bewe-
gung und Zeiterfahrung werden buchstäblich und ernsthaft miteinander 
verknüpft. Nur für ein sich bewegendes Wesen, ein motorisches Subjekt, 
gibt es Zeit im Sinn der elementaren Zeiterfahrung der Phänomenolo-
gie als einer differentiellen Gestalt horizontaler zeitlicher Ekstasen (mit 
Heidegger) oder eines komplexen Zusammenhangs von Gegenwärtigkeit 
mit einem Horizont von Protentionen und Retentionen als einer parado-
xen Konfiguration »passiver Synthesis« (mit Husserl formuliert). In der 
Vorlesung von 1953/4 wird das das entscheidende Brückenelement zu 
einem diakritischen Sprach- und Bedeutungsverständnis. Zeit-, Körper/
Bewegungstheorie und diakritische Strukturtheorie verweisen wechsel-
seitig aufeinander. Eines ist nicht ohne das andere zu haben, nicht um-
sonst hat bereits Saussure die Rolle des Gedächtnisses betont. Satzverste-
hen und Bewegungsverstehen stehen in einem inneren Zusammenhang, 
weil zwar nicht jede Bewegung eine Sprache ist, aber Sprechen immer 
Bewegung. Etwas Gesprochenes zu verstehen ist so gesehen immer auch 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


253

eine spezialisierte Form des Bewegungsverstehens. Es geht dabei nicht 
darum, den Sinngehalt bzw. das Verstehen von Sprache auf den Nach-
vollzug ihrer Lautgestalt zu reduzieren, sondern eher im Sinne Saussure 
den strukturbildenden Aspekt eines Kontakts zweier »Medien« zu er-
kennen. Das deutet Merleau-Ponty an, wenn er betont, dass die Sprache 
gegenüber der »natürlichen Expressivität« der Bewegungen ein neuar-
tiges Ausdrucksfeld eröffne. Aber das ändert nichts daran, dass es hier 
über den Bewegungsbegriff auch so etwas wie eine Kontinuität von na-
turaler und kultureller Evolution gibt. 

So wie nach den Worten Deweys »Laute nicht aufhören Laute zu 
sein,« wenn sie zu artikulierter Sprache werden,8 so bleibt Sprechen 
völlig unabhängig von der Frage der Genese von Bedeutungen in einer 
sozia len Praxis der Sprecher immer auch eine strukturierte Körperbewe-
gung. Als solche ist sie nicht außerhalb, sondern Bestandteil der sozialen 
Praxis. Dass das so ist, hat durchaus soziologische Konsequenzen. Es be-
sagt nämlich, dass Sprache über ihre sensomotorische Gestalt auch un-
abhängig von der Frage der subjektiven Intentionen des einzelnen Spre-
chers soziale Wirkungen haben kann. Das ermöglicht Sprechern bereits 
qua Beherrschung der sensomotorischen Seite der Sprache eine Inklusion 
in soziale Kontexte und Prozesse. Die differentiellen Bedeutungsrelatio-
nen müssen dem Individuum nicht »auf einmal«, »vollständig« (In wel-
chem Sinne auch?) oder gar als deklaratives Wissen geläufig sein. Son-
dern sie können, wenn man sich einmal über die motorischen Aspekte 
der Sprache eingeklinkt hat, schrittweise über die Reaktionen und Kom-
munikationen der Anderen eingeholt werden. Auch das wäre eine Über-
setzung der Kristallisationsmetapher. In einem aktuellen Standardwerk 
der Kognitiven Neurowissenschaften heißt es dazu durchaus prosaisch: 
»Des Weiteren ermöglicht die Funktionalität des dorsalen audiomotori-
schen Integrationssystems einen automatisierten Artikulationsvorgang, 

8  Dewey schreibt: »Genau wie Menschen dann, wenn sie anfangen zu reden, 
Laute und Gesten verwenden müssen, die der Sprache vorangehen, wie sie 
dann, wenn sie anfangen, Tiere zu jagen, Fische zu fangen oder Körbe her-
zustellen, Materialien und Prozesse verwenden müssen, die schon vor diesen 
Operationen existierten, so müssen sie, wenn sie anfangen zu beobachten 
oder nachzudenken, die Nervensysteme und andere organische Strukturen 
verwenden, die davon unabhängig schon vorher existierten. Daß die Ver-
wendung die früheren Materialien neu formt, um sie den Verwendungen, de-
nen sie zugeführt werden, effizienter und freier anzupassen, ist kein Problem, 
das nach einer Lösung verlangte: es ist der Ausdruck der allgemeinen Tat-
sache, dass sich alles gemäß dem interagierenden Feld ändert, in das es ein-
tritt. Laute hören nicht auf Laute zu sein, wenn sie zu artikulierter Sprache 
werden; aber sie nehmen neue Unterscheidungen und Anordnungen an, ge-
nau wie Material, das für Werkzeuge und Maschinen gebraucht wird, ohne 
aufzuhören, das Material zu sein, das es früher war.« (Dewey 1995: 273).

STRUKTUR(IERUNG) UND ZEITERFAHRUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254

der sich dem semantischem Zugriff entzieht. Kinder können beispiels-
weise ohne weiteres Lieder mit fremdsprachlichen Texten singen, ohne 
deren Inhalte zu verstehen« (Jähncke 2017: 568) – und, so müsste man 
hinzufügen, sich dadurch in einen bestimmten sozialen und kulturellen 
Zusammenhang einklinken und für Weiteres offenhalten. 

Sensomotorische und intersensorische Aspekte  
des Sprachverstehens

Aber auch und gerade als Bewegungsgestalt muss Sprache schrittweise, 
in spezifische soziale Zusammenhänge eingebettet, erworben und »trai-
niert« werden. Das ist trivial und für jeden im Alltag, nicht nur mit Kin-
dern, beobachtbar und jederzeit nachvollziehbar. Das ist bei Sprache si-
cher komplexer wie bei einfachen motorischen Routinen, einfach deshalb, 
weil die sprachmotorische Dimension teilweise nicht von außen sichtbar 
ist. Allerdings sind für die Sprachwahrnehmung und mutmaßlich auch 
für das Erlernen und die Nachahmung von Lauten auch optische As-
pekte belangvoll. Dabei greifen durchaus auch Formen intersensorischer 
»Induktionen« (d.h. ich kann einem Laut anhören bzw. über Ausprobie-
ren he rausfinden, wie er sprechmotorisch erzeugt wird). » Speach sounds 
we hear are strongly influenced by what we see.« (Purves u.a. 2013: 
399). Beispielsweise sind Wechselwirkungen zwischen Hörverstehen von 
Lauten und dem Sehen der Bewegungen der Effektororgane der Laut-
produktion im sog. McGurk-Effekt belegt. Bei Inkonsistenzen zwischen 
eingespielten Lauten (z.B. »ba«) und visuellen Darstellungen von Zun-
gen-, Gaumen-, Lippenstellungen (z.B. »ga«) kommt es zu Fehlwahrneh-
mungen (»fused responses«, z. B. »da«) (vgl. die Darstellung bei Purves 
u.a. 2013: 399). Auch das illustriert nochmals Merleau-Pontys Vorstel-
lung von Bewegung als einer Art universaler »Währung«, die jederzeit auf 
eine generalisierte Korrelationsmatrix intersensorischer Entsprechungen 
– hier: der visuelle, propriozeptive und akustische Aspekt der Sprech-
bewegung. 

Zu erinnern wäre in diesem Zusammenhang des Weiteren an das, was 
Bergson das »motorische Schema« eines sprachlichen Terms nennt, eine 
Koordination »der motorischen Tendenzen der Stimmmuskeln mit den 
Eindrücken der Ohren« (Bergson 2015: 139). Damit verbunden ist eine 
Beschreibung des Spracherwerbs nach dem Muster einer »motorischen 
Übung«. Auf der Basis der Wahrnehmung einer »Bewegung in ihrer Ge-
samtheit« beginnen wir auch diese Sprachbewegung zu imitieren. Dies 
führt zu einem Sich-Einspielen und einer sukzessiven Präzisierung der sen-
sorischen und motorischen (bzw. kinästhetischen) Komponenten: »Wäh-
rend unsere visuelle Wahrnehmung die eines kontinuierlichen Ganzen war, 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


255

ist die Bewegung, durch die wir ihr Bild zu rekonstituieren versuchen, aus 
einer Vielzahl von Muskelkontraktionen und -spannungen zusammenge-
setzt: Und das Bewusstsein, dass wir davon haben, beinhaltet selbst man-
nigfache Empfindungen, die aus dem vielfältigen Spiel der Glieder ent-
springen. Die verschwommene (confus) Bewegung, die das Bild nachahmt, 
ist also schon dessen virtuelle Zerlegung; sie trägt sozusagen das Mittel 
ihrer Analyse in sich. Der Fortschritt, der aus der Wiederholung und der 
Übung geboren wird, wird einfach darin bestehen, das, was zunächst ein-
gefaltet (enveloppé) war, freizulegen und jeder dieser Elementarbewegun-
gen jene Autonomie zu verleihen, die Präzision gewährleistet, ihr dabei 
jedoch gleichzeitig ihren Zusammenhang mit den anderen zu bewahren, 
ohne den sie nutzlos würde. Man sagt mit Recht, dass die Gewohnheit 
durch die Wiederholung der Anstrengung erworben wird. Doch wozu 
würde die wiederholte Anstrengung dienen, wenn sie nur immer wieder 
dasselbe reproduzieren würde? Der wahre Effekt der Wiederholung be-
steht darin, zuerst zu zerlegen (décomposer), dann wieder zusammenzufü-
gen (recomposer) und so die Intelligenz des Körpers anzusprechen. Mit je-
dem neuen Versuch entfaltet (développe) sie noch eingefaltete (enveloppés) 
Bewegungen; jedes Mal lenkt sie die Aufmerksamkeit des Körpers auf ein 
neues Detail, das bisher unbemerkt vorüberzog; sie bewirkt, daß er unter-
teilt und klassifiziert; sie unterstreicht ihm das Wesentliche; sie findet in 
der Gesamtbewegung eine nach der anderen die Linien wieder, die deren 
innere Struktur kennzeichnen. In diesem Sinne ist eine Bewegung erlernt, 
sobald der Körper sie begriffen hat.« (Bergson 2015: 139 f.) 

Dieses Schema überträgt Bergson dann auf den Spracherwerb und 
dessen komplexe motorische Struktur: »man weiß, dass die tatsächli-
che Aussprache eines Wortes den gleichzeitigen Einsatz der Zunge und 
der Lippen für die Artikulation, des Kehlkopfes für die Phonation und 
schließlich der Thoraxmuskulatur für die Erzeugung des exspiratori-
schen Luftstroms erfordert.« (ebd.: 141). Diese Stellen sind deshalb so 
bemerkenswert, weil sie einerseits sehr nahe an Formulierungen Mer-
leaus in der Phänomenologie der Wahrnehmung liegen. Zugleich ist aber 
Bergsons Beschreibung präziser als die eher auf eine diffuse Kontinuität 
und Identifizierung setzenden Formulierungen Merleau-Pontys. Sie lie-
gen aber inhaltlich wiederum sehr nahe an den Überlegungen der Vorle-
sung von 1953. Man könnte diese Bergsonsche Beschreibung struktura-
listisch als eine Theorie diakritischer Differenzierung lesen, sensorische 
Differenzen und motorische werden sukzessive erschlossen und aufei-
nander bezogen und differenzieren und präzisieren sich im Maße dieses 
Prozesses wechselseitig. 

Dass beim Sprachverstehen auch die komplementären Prozesse der 
Sprachproduktion, insbesondere audiomotorische Relationen wirksam 
sind, das kann – bei allen offenen Fragen im Detail – heute als gesichert 
gelten. So fasst eine neuere Metastudie von Skipper u.a. ihre Ergebnisse 

SENSOMOTORISCHE UND INTERSENSORISCHE ASPEKTE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256

unter dem bezeichnenden Titel The hearing ear is always found close to 
the speaking tongue (2017) zusammen. Es gibt eine Fülle von Einzelbe-
funden, die für einen engen Zusammenhang von Sprachwahrnehmung 
und Sprachproduktion, also für eine Mitwirkung motorischer Aspek-
te bei der Sprachwahrnehmung sprechen. Die Lautartikulationen von 
Kindern beeinflussen ihre Fähigkeiten der auditiven und audiovisuellen 
Sprachwahrnehmung. Sowohl Kinder wie Erwachsene übertragen per-
zeptuelles Lernen auf die Sprachproduktion und umgekehrt (Skipper u.a. 
2017: 82 ff.). Das klassische, von dem amerikanischen Sprachpsycholo-
gen Alvin Liberman aufgestellte diesbezügliche Modell bedient sich eben-
falls eines Ausgangskonzepts der »vokalen Gestikulation«: »By this he 
meant that what we hear corresponds much more closely to what the 
vocal tract is doing as speech is uttered than to the acoustic signal as 
such.« (Purves u.a. 2013: 397). Purves u.a. gehen so weit zu sagen, der 
reine akustische Eindruck von Sprache lasse aus sich heraus keine Diffe-
renzierung in Worte bzw. sinntragende Elemente zu. Man muss nicht so 
weit gehen. Aber auch die Alltagserfahrung im Umgang mit ungewohnten 
Sprachidiomen zeigt, dass erst die Verknüpfung des Sprachhörens mit den 
propriozeptiv-kinästhetischen Mustern der Sprach- bzw. Lautproduktion 
den differentiellen Wert der gehörten sprachlichen Terme herstellt oder 
zumindest optimiert. Auch neuere Befunde mit bildgebenden Verfahren 
sprechen dafür, dass das motorische System bei der Sprachwahrnehmung 
in weitem Umfang aktiviert und involviert ist, ohne dass das selbstver-
ständlich die gleichzeitige Beteiligung anderer (kortikaler) Funktionen 
ausschließt (Nussbaum 2011: 672; vgl. insgesamt Skipper u.a. 2017). 

Der distinktive Charakter der auditiven Elemente kann faktisch für 
sich genommen sehr verwischt sein, zum Beispiel durch Lautassimila-
tionen bzw. generell ein sogenanntes »Invarianzproblem«. In Abhängig-
keit von ihrem jeweiligen Kontext können Phoneme sehr unterschiedlich 
klingen (Nusbaum 2011: 670). Erst die Assoziation und Verknüpfung 
der motorischen bzw. kinästhetischen Komponente eines audiomotori-
schen Schemas mit der sensorischen (akustischen) Dimension kann dann 
dazu beitragen, die Unschärfen der rein akustischen Ebene zu kompen-
sieren. Durch das Medium der Bewegung (als durch das Lautbild wiede-
rum »geweckte« Reaktions-/Artikulationsbereitschaft) gewinnt die dif-
ferentielle Struktur des Lauteindrucks an Eindeutigkeit und umgekehrt 
kann die Produktion des Lauts dessen motorische Komponente in die 
richtige Führung bringen. Ein Medium artikuliert das andere. Die Struk-
tur entsteht als Produkt der Überlagerung von Grenzflächen. Wir hätten 
es dann mit dem Aspekt zu tun, der Alloa zu der These einer »Dia-Pheno-
menology« im Werk Merleau-Pontys veranlasst hat (Alloa 2017: 92 ff.). 
Er beruft sich dabei u.a. auf einer Passage aus dem letzten publizier-
ten Aufsatz (Das Auge und der Geist): »Wenn ich auf dem Grunde des 
Schwimmbeckens durch das Wasser hindurch die Fliesen sehe, sehe ich 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


257

sie nicht trotz des Wassers und der Reflexe, ich sehe sie eben durch diese 
hindurch, vermittels ihrer.« (Merleau-Ponty 1984b: 35). Wohlgemerkt 
wir reden hier noch nicht über die Rolle motorischer Konzepte für das 
semantische Sprachverstehen – auch das ist selbstverständlich denkbar 
und würde die zentrale Rolle von Bewegung für die Sinngenese noch-
mals verstärken (vgl. dazu Nussbaum 2011: 674 ff.). 

Vorteile akustischer Bewegungen

Merleau-Pontys Vergleich von Bewegungs- und Satzverstehen zielt je-
denfalls auf eine strukturelle Gemeinsamkeit. Diese liegt im Zusammen-
hang von diakritischer Verfasstheit und zeitlicher Integration überhaupt. 
Dieser Zusammenhang stellt eine Grundbedingung von Sinngenese und 
Sinn erfahrung überhaupt dar. In der Bewegungswahrnehmung und der 
darauf bezogenen motorischen Artikulation verfügt der Körper über ein 
in seiner Organisation angelegtes Bedeutungssystem, an das sozial und 
kulturell jederzeit angeknüpft werden kann. Auch Bewegungen ande-
rer können qua Identifikation mitvollzogen werden und auf diese Wei-
se in das eigene Körperschema integriert werden (auch für Meads Ges-
tenkommunikation ein entscheidender Mechanismus). Das Moment 
der zeitlichen Integration ist hier ebenso entscheidend wie bei der Spra-
che. Das paradigmatische Moment ist in »herkömmlichen« Bewegun-
gen möglicherweise nicht so ausgeprägt und sehr oft nicht institutiona-
lisiert. Es ist aber jederzeit institutionalisierbar. Die konkrete (sichtbare) 
Bewegung bleibt in die Welt der ausgedehnten Dinge und des Raumes 
verankert. Die Sprache über ihren Bezug zur Sprechmotorik und Reso-
nanz bleibt das auf gewisse Weise auch. Aber ihre Spielräume sind viel 
größer, vor allem ist Schall nicht an Objekt- oder Körperbewegungen ge-
bunden und damit auch nicht in dem Maße von Widerständen, die der 
Raum der Bewegung entgegengesetzt, abhängig. In Sprache und Musik 
wird auf gewisse Weise die Bewegung von ihrer Bindung an die Trägheit, 
Schwerkraft und die möglichen räumlichen Hindernisse befreit. Sprache 
(einschließlich übrigens der Gebärdensprache der Gehörlosen) und Mu-
sik sind Bewegungen ohne bewegtes (dingliches) Objekt. Sie sind da-
her mit minimalem Widerstand konfrontiert, und genau deswegen frei-
er, potentiell selbstreferentieller, flexibler und zugleich reproduzierbarer 
als Ausdrucksmedium nutzbar. 

Die zeitlichen Strukturen und Anforderungen sind aber – darauf will 
Merleau-Pontys Hinweis hinaus – durchaus analog, zum Teil noch kom-
plexer und differenzierbarer. In der Natur finden sich keine komplexen 
»auditiven« Syntagmen wie das bei sichtbaren, natürlichen Bewegun-
gen der Fall ist (etwa von Tieren oder auch ballistische Bewegungen von 

VORTEILE AKUSTISCHER BEWEGUNGEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258

Objekten o.ä.). Auf diesem »Hintergrund« bilden daher sprachliche Ar-
tikulationen auditiven Materials per se prägnante Figuren. Zu diesem 
Charakter »reiner Bewegung« kommen weitere wichtige Aspekte hinzu. 
Töne sind ggf. auch über Distanzen wahrnehmbar oder reproduzierbar, 
sie sind raumerfüllend, können also gleichzeitig von nicht nur zwei, son-
dern beliebig vielen Anwesenden, die sich noch nicht einmal zugewandt 
sein müssen, vernommen werden. Töne werden von ihrem Produzenten 
und ihren Rezipienten auf gleiche Weise vernommen. Sie sind als senso-
risches Material – jedenfalls in einem erheblichen Ausmaß: a-perspek-
tivisch. Das alles prädestiniert die Welt der Klänge und Töne als Medi-
um für Kommunikation und Symbolbildung, Bedeutungen abgelöst von 
Dingen. 

Für jedes Sprechen und Sprachverstehen behält aber die Motorik ihre 
Relevanz, nicht nur weil Sprechen immer motorische Aktivitäten bein-
haltet (die zumindest zum Teil auch sichtbar sind), sondern auch, weil ich 
zum Hören und Verstehen meine Sprechmotorik ins Spiel bringen muss. 
Eine Sprache hören und sprechen kann ich nur, wenn ich sie, ihre Laute 
und Lautkombinationen imaginär motorisch ausführen, mit- und nach-
vollziehen kann. Innere Sprache verwenden heißt, die entsprechenden 
motorischen bzw. kinästhetischen Anteile zu aktivieren. Der Erwerb von 
Sprache kann zunächst über den Erwerb der motorischen Anteile der 
Sprache, über das, was daran Bewegung ist, angeregt werden. Die auf-
fälligen, sich von »normalen« Geräuschen abhebenden Laute, die Proso-
die, Intonation fesseln das Kind und ermöglicht ihm sich diese Muster als 
»seine« Sprache anzugewöhnen. Die sukzessive Beherrschung des senso-
motorischen Relationensystems öffnet zusehends das Tor zu einer Sinn-
genese, in die dann auch die anderen eingreifen können, indem sie mir 
bestimmte Relationen nahelegen und andere ausschließen/verwerfen. Bei 
den Pragmatisten John Dewey und George Herbert Mead prädestiniert 
das die »vokalen Gesten«, wie sie sagen, zur Bildung von Sprache und 
damit zur Bildung von »Geist« (mind) beizutragen. Dafür ist entschei-
dend der Umstand, dass ich die Töne zugleich und ungefähr auf gleiche 
Weise höre wie mein Gegenüber; aber auch, dass – wiederum vermittelt 
über die Sprechmotorik – das Sprechen internalisiert werden kann, als 
»inneres Sprechen« artikuliertes Denken ermöglicht. 

Spracherwerb und Bewegung –  
Tomasello mit Merleau-Ponty

Sprache und der ontogenetische Spracherwerb wird so zum Paradig-
ma einer Konzeption von sozialer Struktur und Strukturgenese über-
haupt. Weil Sprache im Medium des »Sensible«, des Empfindbaren, 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


259

Sensorischen spielt, und weil der Körper selbst »sensible« im Doppel-
sinn der französischen Vokabel ist: der Sensibilität, der Sensorik fähig 
und selbst »empfindbar«, »sichtbar« – ist die Aneignung von Struktu-
ren der Sprache allein aus der Erfahrung des Materials, das das hörba-
re, sichtbare, in Bewegungen nachvollziehbare Sprechen (der Anderen) 
zur Verfügung stellt, möglich (Tomasello 2003). Das gilt auch und ge-
rade für den schrittweisen Erwerb der Fähigkeit, syntaktische Struktu-
ren wahrzunehmen und selbst zu realisieren. Hierfür kommen dem Kind 
die Anwendung bereits ausgebildeter sensomotorischer Fähigkeiten der 
Segmentierung von Bewegungen zugute. Diese Übertragung ist nur des-
wegen möglich, weil einen Satz zu bilden bzw. zu verstehen, selbst ein 
besonderer Fall der Fähigkeit ist, eine Bewegung zu vollziehen bzw. zu 
verstehen (vgl. Tomasello 2003: 122 ff.). Die Strukturen der Spache wer-
den über eine stete Generalisierung und Abstraktion, über die Beherr-
schung der fungierenden Differenzsysteme auf »stille Weise« vollzogen 
(Kannengießer 2019: 20). Der Körper kann die Systematik der Sprache 
auch ohne eine Dauerkontrolle des Bewusstseins lernen, sie transportiert 
sich über die Inkorporation der sensomotorischen diakritischen Syste-
me. Das ist ein Prozess, der auf allen Ebenen wiederholbar ist und stän-
dig stattfindet: von den elementaren phonologischen Differenzen über 
die syntaktischen Regeln der Satzbildung mit Worten und Wortformen 
bis hin zu jenen Ver-Satz-stücken, die dann die semantischen Diskurs-
systeme jeder Kultur ausmachen: Redewendungen, typische Verknüp-
fungen von Begriffen und Konzepten, Ausbildung von Relevanzstruk-
turen und Typologien. 

Auch eine weitere Beobachtung Tomasellos zur Erwerb der syntak-
tischen Kompetenz erhellt Merleau-Pontys These vom Zusammenhang 
von Bewegung und Satzverstehen. Der Erwerb von syntaktischen Sche-
mata lässt sich demnach auch als Internalisierung von Interaktions-
segmenten/Dialogpositionen der Anderen deuten. »For example, the 
Child might say ›More!‹ and the adult reply ›You want some grapes?‹ 
Or the adult might say ›Do you want your shoes?‹ and the child reply 
›on!‹« (Tomasello 2003: 123) und fährt fort: »The multi word struc-
ture (for something like More grapes or Shoes on) thus only exists 
across the discourse turns of the two interlocutors; but the child regis-
ters them both in the conversation. [...] Discourse sequences such as 
these may provide a kind of Vygotskian scaffolding in which children 
can see in the immediate context how to express their communicative 
intention more explicitly in a combinatorial way« (ebd.). Diese Idee 
Tomasellos lässt sich generalisieren. Der strukturalistischen Termino-
logie von Syntagma und Paradigma liegt ohnedies (auf allen sprachli-
chen Ebenen von der Phonetik bis zur Diskurstheorie) eine Logik der 
beständigen Rekombination von Versatzstücken zugrunde. Dazu passt 
diese Idee einer Internalisierung und Verknüpfung von Elementen, die 

SPRACHERWERB UND BEWEGUNG 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260

sich ebenso gut auf zwei Sprecherpositionen und –Perspektiven auf-
teilen ließen. 

Tomasellos Idee gewinnt ihre Faszinationskraft sogar erst so richtig 
bei komplexen Satzkonstruktionen. Denn es leuchtet unmittelbar ein: 
Relativsätze reagieren antizipativ auf mögliche Identifikationsprobleme 
(»Welchen Freund meinst du?« – »Den, den du vorgestern kennen ge-
lernt hast!«), konzessive Nebensätze oder Ergänzungen auf mögliche 
Einwände (»Aber es hat geregnet!« – »Wir sind spazieren gegangen, 
obwohl es geregnet hat.«), begründende Nebensätze auf mögliche Kri-
tik oder Nachfragen (»Warum habt ihr ihn nicht gegrüßt?« – »Wir ha-
ben dich nicht begrüßt, weil wir böse auf dich waren.«), Einschübe in 
eine Erzählung nehmen Bitte um die Erläuterung von Hintergründen 
vorweg. Alle diese auch komplexeren syntaktischen Verknüpfungen las-
sen sich auf diese Weise ebenso als »Hereinnahme des gesellschaftlichen 
Prozesses« in das Individuum (Mead) wie zugleich als Übernahme ihrer 
Sprechbewegungen wie in der Folge dann auch als Perspektivenüber-
nahmen interpretieren.

Das alles spielt aber von vorne herein im Medium des Gedächtnisses, 
das bereits in jeder erlernten Bewegung wirksam ist und darin schon alle 
Möglichkeiten des Geistes und der Kultur vorzeichnet: eine kontingente, 
aber strukturierten Folge sensorisch-motorischer Elemente (ein Syntag-
ma) als solche aufzufassen/wahrzunehmen und in ein Paradigma, also 
eine Disposition, zu verwandeln und damit die Möglichkeit einer Wie-
deraufnahme in einer neuen Konstellation zu instituieren. Man kann die-
sen alltäglichen Vorgang nicht fremd genug ausdrücken, um ihm seine 
Selbstverständlichkeit zu nehmen und in ihm das Rätsel der Zeiterfah-
rung erkennbar zu machen. Es drückt sich bereits in dem aus, was die 
strukturalistische Doktrin als Grundelement jeder Strukturbildung an-
sieht: dem Unterschied, der Bedeutung konstituiert, als solchem. Bereits 
das »fort«, »da« des Kindes hat die seltsame Struktur, dass das eine im 
anderen auf eine letztlich mysteriös bleibende Weise »mitgegeben« sein 
muss, damit die Bedeutung des jeweils aktualisierten Elements gegeben 
ist. Und es enthält auch bereits in nuce jene Perspektivenübernahme, von 
der soeben die Rede war: denn was für den einen »fort« ist, kann für den 
anderen »da« sein und umgekehrt. 

SYNTAGMA UND PARADIGMA

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


261

4. Gesellschaft, Struktur und die (In-)
Visibilität des Sozialen

»Überall und nirgends« –  
Philosophieren über Philosophen

Den Ausgangspunkt dieses Textes bildete eine Formulierung Mer-
leau-Pontys aus den nachgelassenen Arbeitsnotizen: »Der gemeinsame 
Stoff, aus dem alle Strukturen bestehen, ist das Sichtbare.« (Merleau-Pon-
ty 1994a: 257). Sie entfaltet ein fast vorsokratisches Pathos. Möglicher-
weise verdankt sich das aber nur jener Illusion, die Merleau-Ponty in 
einem Vorwort zu einem Enzyklopädieband Les célèbres philosophes be-
nannt hatte (als selbstständiger Text unter dem Titel Überall und nirgends 
in den Band Signes aufgenommen). Die Illusion darin, den toten Philoso-
phen in der Rückschau zu einem »ewigen Charakter«, einem »absoluten 
Individuum« (Merleau-Ponty 2007: 189) versteinern zu lassen und seine 
Gedanken zu einem »finalen System« (ebd.: 184) und damit beide in ein 
Museum der Zeitlosigkeit eintreten zu lassen. Man vergisst dabei nicht 
nur die »Verrücktheiten«, »Manien« und »wunderlichen Angewohnhei-
ten« der Philosophen, sondern auch, dass ihr Denken einmal eingebettet 
war in den Alltag eines »zögerlichen Diskurses, der sich durch Erfahrung 
und Übung behauptet, der sich selbst allmählich begreifen lernt und nie 
ganz aufhört, selbst das in Betracht zu ziehen, was er entschieden aus-
geschlossen hat« (Merleau-Ponty 2007: 190). Auch viele der erratischen 
Arbeitsnotizen Merleau-Pontys künden von »Verrücktheiten« und »Ver-
stiegenheiten«, die man nicht versteht, von Vor- und Zurückbewegungen, 
die man in ihrer Dunkelheit so halbwegs versteht. Man sollte sich gewiss 
davor hüten, zu sehr auf den apodiktischen, im ewigen Präsens formu-
lierten Tonfall einzelner Sentenzen zu vertrauen. Zugleich erschließen sich 
bei der Lektüre immer wieder Intuitionen, die einen Sachen ins Spiel zie-
hen und verstehen lassen, auf die man von alleine nicht gekommen wäre 
(vgl. dazu auch das Nachwort von Lefort in Merleau-Ponty 1994a: 360). 
Ganz sicher gibt es über all das letztlich kein gerechtes Urteil – eben, weil 
man nicht von überall, auch nicht vom Ort des Philosophen, sondern 
eben vom eigenen Irgendwo-her argumentiert, für das man dazuhin in 
der Regel nicht über verlässliche Koordinaten verfügt. 

Überall und nirgends – auch das war ein Motiv aus der Phänomeno-
logie der Wahrnehmung, das sich bis in das Spätwerk durchgezogen hat. 
Das Haus, das vom Philosophen gesehen werden will, wäre ein Haus als 
»Geometral aller möglichen Perspektiven« (Merleau-Ponty 1966: 91), als 
»Großes Objekt« (Merleau-Ponty 1994 a: 31), nicht mehr Erscheinung 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262

für jemanden, sondern der »nichtperspektivische Term«, von dem alle 
Perspektiven abzuleiten wären (Merleau-Ponty 1966: 91). Aber sowie ich 
dieses Haus von überall zu sehen bekäme, sähe ich es nirgendwo. Das leg-
te schon die Abschattungslehre der Phänomenologie dar. Allerdings hat 
der mühsame Durchgang durch die Veränderungen der Merleauschen Se-
mantik eine Reihe weiterer Bedeutungen von »nicht sehen« ergeben, die 
die apodiktische Geltung des Struktursatzes fragwürdig erscheinen las-
sen. Die Überlegungen zur Bewegung und Sprache führen unweigerlich in 
die Einsicht, das Haus habe seine Bedeutung nicht nur dadurch erlangt, 
dass es jetzt und hier von mir gesehen wird. Die Bedeutung dieses Hau-
ses liegt schon in seinem Abstand zu dem, was es umgibt. Hier ist eine 
Differenz am Werk, erst recht in der Korrelation dieses Sehens mit den 
Differenzen der anderen sensorischen Register und erst recht wenn man 
in Rechnung stellt, was Merleau-Ponty die »seinsenthüllende« Funktion 
der Bewegung, der Praxis nennt. Denkt man das hinzu, so kann eigent-
lich das, was er da »Sichtbares« nennt, nur eine Metapher sein für Wahr-
nehmung überhaupt. Sie ist nur die andere Seite von Bewegungen. Auch 
diese bleiben, mehr noch als das in Wahrheit rein imaginäre (nur-)Sehen 
auf jeweils eigentümliche Weise perspektivisch und verortet. Es ist eine 
vertracktere Perspektivität, nicht nur, weil Bewegung von Augenblick zu 
Augenblick zu einer Verschiebung der Perspektive führt, sondern auch, 
weil sie, wie die Überlegungen im 2. und 3. Kapitel dargelegt haben, eine 
Bedeutungsdynamik in Gang bringt, der Wahrnehmung, dem Sichtbaren 
eine syntagmatische Dimension eröffnet, die dann in der Bewegung der 
Sprache ihren konsequentesten Ausdruck findet. 

Zugleich wird aber deutlich: die Bedeutung jeder Bewegung und je-
der mit ihr gepaarten Wahrnehmung bezieht ihren Sinn ebenso von ih-
rer syntagmatischen Dynamik, wie aus den paradigmatischen Relatio-
nen. Und von diesen Paradigmata sagt Saussure, dass sie ihren Ort in 
den Gedächtnissen haben, gleichviel ob unausdrücklich (non-deklarativ) 
oder erklärtermaßen (deklarativ) in Anspruch genommen. Es sind dann 
auch die Gedächtnisse aller Sprecher, meiner nächsten und fernsten, in-
volviert. Niemand ist ein für alle Mal Herr oder Herrin, perspektivisches 
Zentrum dieser Bedeutungen. Dass nicht die geringste Leistung dieser 
Gedächtnisse in der Wiederholbarkeit von Bewegungsabläufen (und da-
mit auch der sprachlichen Äußerungen) liegt, macht, dass es Konstanz 
der Wahrnehmungsgestalten gibt, aber eben damit auch eine mehr oder 
weniger große Offenheit des Sinns. 

Die Rede von der Sichtbarkeit der Struktur erweist sich also als vertrackt. 
Ja, sie ist sichtbar, hat eine wahrnehmbare Seite, sonst könnte sie nicht als 
Struktur fungieren. Unser Sprechen und das der Anderen ist für uns und 
für andere in seinem Verlauf wahrnehmbar. Es käme nicht zustande, wenn 
es nicht so wäre. Das zeigt Tomasello. Seine Bedeutung, die ich auf gewisse 
Weise auf einen Schlag erfasse, wenn ein Satz einmal ausgesprochen ist, ist 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


263

aber zugleich auch von einem Nicht-Wahrnehmbaren justiert, der Abstän-
digkeit der Signifikanten, dem, was meinem Wissen über mein eigenes Satz-
verständnis entgeht. Und schließlich, weil sie auch davon abhängig ist, was 
jetzt als nächstes kommt – von den Anderen, dann wieder von mir selbst 
und weil ich nie weiß, ob und wie sich die bedeutungstragenden Differen-
zen im Sprechen, meines Sprechens und das der Anderen, einer Gruppe, der 
»Kultur«, der Wissenschaft usw. nicht im Laufe der Bewegung verschieben. 
Das ist fast zwangsläufig und unmerklich, aber deshalb eben auch unwäg-
bar, unberechenbar, auf gewisse Weise anonym. 

Es geht also, wie Merleau-Ponty einschränkt, um ein »bestimmtes, an-
gemessen disponiertes Sichtbares (ein Körper)«, der wie alles Sichtba-
re »selbst keineswegs dem Objektiven, dem An-Sich angehört, sondern 
dem Transzendenten«, das einen Zusammenhang des Sichtbaren (seine 
Bedeutung) nur hat über ein Selbst (soi), aber ein Selbst, das eine »Ein-
heit des Überschreitens oder Übergreifens« ist, »Zeit-Ding«, und »Zeit-
Sein« beinhaltet. (Merleau-Ponty 1994a: 257). Das heideggert. Aber wir 
haben im Laufe der Auseinandersetzung mit anderen Fragmenten des 
Merleau-Pontyschen Denkens genügend Anhaltspunkte für eine Demys-
tifizierung dieses Überschreitens/Übergreifens gewonnen. Die Ontogene-
se von Bewegung und Sprache wären die maßgeblichen Modelle eben-
so wie die experimentellen Befunde der modernen Gedächtnisforschung 
über non-deklarative Gedächtnisleistungen (Kastl 2004), in eins damit: 
die Herausbildung des und der Körperschemata, in sich »generell«, aber 
zugleich nur »von innen« erfahrbar. »Soi« meint, dass es auch eine In-
nenseite der Körper gibt, die zwar eine Generalität aufweist, die aber im 
selben Sinne nicht füreinander »sichtbar« sind, so wie wir die Welt sehen 
oder hören. Das klingt entfernt auch nach einer Art Subjekt und zeigt, die-
se Kategorie ist ebensowenig zum Verschwinden zu bringen wie die Car-
tesianische Differenz. Aber auch dieses weitere Zugeständnis zeigt: selbst, 
wenn Merleau-Ponty es vielleicht nicht konsequent im Auge behält, so 
kreisen doch alle seine Themen und Fragestellungen um dieses ungelöste 
Problem der Zeit und des Gedächtnisses wie die Materie der Sterne um 
ein schwarzes Loch. Er hat es nicht gelöst, niemand hat es gelöst, vermut-
lich braucht es dazu die Anstrengungen aller bisher etablierten wissen-
schaftlichen Disziplinen, vielleicht auch des Umbaus von deren Grenzen, 
wie etwa Elias meint. Aber das macht, dass die Kategorien »sichtbar« und 
»unsichtbar« ins Schwimmen kommen. Was er sagt, gilt für Wahrneh-
mung und Wahrnehmendes generell, es gilt für jede Wahrnehmung in Be-
wegung, und damit noch einmal in einem gesteigerten Sinn für die Bewe-
gungen der Gesellschaft, auch für Sprache und Sprechen, weil die Sprache 
und Sprechen immer eine Resultante der »Wahrnehmung in Bewegung« 
sehr vieler Körper ist, die in einem bestimmten Feld im Spiel sind.

So oder so: die Artikulation dieses »Zeitdings« (»temps-chose«) und 
»Zeitseins« (»temps-être«) bleibt an die (sichtbaren) Körper gebunden, 

»ÜBERALL UND NIRGENDS« – PHILOSOPHIEREN ÜBER PHILOSOPHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264

weil nur die Körper Gedächtnisse haben, oder besser gesagt Zeit so ope-
rativ werden lassen können, das daraus Bedeutungen und Strukturen 
entstehen, die wie das Gedächtnis an den Körper gebunden sind, ihrer-
seits immer an wahrnehmbare Bewegungen gebunden sind, sich an ih-
nen »auskristallisieren«. Wir müssen, anders gesagt, die Interaktionen des 
Sprechens, die Sequenzen, Syntagmen der wirklichen Kommunikation 
wirklicher Menschen mit Fleisch und Blut aufsuchen, um jenes »Fleisch« 
des Gesellschaftlichen zu verstehen. Wir können uns nicht der Perspekti-
vität dieser Erkenntnisoperation entziehen, weil wir dazu unsere eigenen 
Gedächtnisse und Wahrnehmungsmöglichkeiten, also unsere Körper ins 
Spiel bringen müssen. Das differentielle Geschehen muss von uns mitvoll-
zogen werden, damit es für uns aussprechbar wird. Nicht dass man da-
bei nur auf Projektionen angewiesen wäre und wir keine Korrekturmög-
lichkeiten hätten. Wir können merken und einander verständlich machen, 
wenn eine von uns beobachtete Sequenz des Vollzugs von Gesellschaft et-
was Neues entstehen lässt. Wir können auf gewisse Weise den Interpre-
tationsprozess, der in diesem Vollzug des Neuen stattfindet, beobachten, 
sehen, welchen ungewohnten Relationierungen er im Satz für Satz der 
Praxis folgt. Die objektive Hermeneutik beschreibt in ihren Verfahrensre-
geln, wie das gehen kann (Oevermann u.a. 1979; Wernet 2009). Sie zeigt 
aber auch, dass es, selbst dann, wenn die Wirklichkeit uns überrascht, 
nicht ohne den Einsatz unserer wie immer rudimentären, ergänzungs-
bedürftigen, niemals alle Lesarten einbeziehenden »Paradigmen« geht. 

Gesellschaft, Gedächtnis, Interaktion

Wo ist die Gesellschaft dann? Wie sichtbar sind ihre Strukturen? Hilft es 
weiter, wenn Merleau-Ponty versichert: »Der Sinn ist unsichtbar, doch 
das Unsichtbare ist nicht das Gegenteil des Sichtbaren: das Sichtbare 
selbst hat eine Gliederung aus Unsichtbarem [...] man kann es dort nicht 
sehen, und jeder Versuch, es dort zu sehen, bringt es zum Verschwinden, 
aber es liegt auf der Linie des Sichtbaren, es ist dessen virtueller Brenn-
punkt, es schreibt sich darin ein (zwischen den Zeilen)« (1994a: 275)? Ist 
das nur ein dialektisches Zauberkunststückchen, mit dem sich philoso-
phische Klangwolken erzeugen lassen? Oder beschreibt Merleau-Ponty 
– selbst zwischen den Zeilen – damit einfach die hermeneutische Praxis 
der Praxis selbst und die der Soziologen zugleich? Als Soziologe, der sich 
darauf einen Reim machen will, unterstelle ich wohlmeinend das letzte-
re. Ich ersetze konsequent »Sehen« und »(un)sichtbar« durch »Wahrneh-
men« und »(nicht)wahrnehmbar«, ich berufe mich auf alle Passagen, in 
denen Merleau die »Bewegung« und die daran beteiligten sensorischen 
Register, Körperschema und Sprechen ins Spiel bringt und erkläre, dass 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


265

das geheimnisvolle »Sein«, dieses »seltsame Übergreifen« (empiètement), 
»das bewirkt, dass mein Sichtbares – obwohl es nicht mit dem des An-
deren deckungsgleich ist – dennoch für dieses offen ist, dass alle sich zu 
derselben sinnlichen Welt hin öffnen« das unserem Körper und nur un-
serem Körper inhärente Vermögen der Zeiterfahrung ist, Gedächtnis. 

Dann in der Tat ist Gesellschaft überall. Zugleich ist sie nirgends ganz. 
Gesellschaft, betrachtet man diesen Ausdruck mal als Chiffre für die 
»Einheit der Gesamtheit des Sozialen« (Luhmann 1988: 555), ist als Ge-
sellschaft nirgends. Es gibt so gesehen immer nur Felder, Regionen, Ni-
schen der Gesellschaft, die in komplizierten Zusammenhängen stehen, 
über nicht ohne weiteres übersehbare Interaktionsketten miteinander 
verbunden sind. Gesellschaft ist immer nur als Fragment gesellschaft-
licher Praxis zu haben. Das ist nie ganz zufällig, weil es hier eine eige-
ne Generalität gibt und weil die Generalität der Körper immer voraus-
gesetzt werden kann und muss. Aber es gibt keinerlei Garantie, ob und 
mit welcher Reichweite aus dem Fragment ein umfassenderes Gebilde 
rekonstruierbar wird. Es ist so, wie Merleau-Ponty über die Sprache for-
mulierte »Auf diese Weise baut sich die Sprache aus sich selbst heraus 
auf, zirkulär, aus einem Bruchstück ihrer selbst – so wie sich die wahrge-
nommene Welt aus einer Perspektive aufbaut, die wie ein Bruchstück er-
scheint ... dieser Welt.« (Merleau-Ponty 2011: 204 f.; vgl. oben, Kap. 2).

Vielleicht kann auch zur Übersetzung dieser Überlegungen wiederum 
eine Bezugnahme auf George Herbert Mead helfen. Dieser argumentiert 
in eine sehr ähnliche Richtung wie Merleau-Ponty, macht allerdings den 
zeitlichen Charakter von Perspektiven von vorne herein sehr viel explizi-
ter. Realität, auch soziale Realität, existiert, sagt er, in einer Gegenwart, die 
eine Vergangenheit und eine Zukunft impliziert. Sie ergibt sich in der syn-
chronen Beziehung von wahrnehmenden Körpern auf Wahrnehmungser-
eignisse (einschließlich symbolischer Handlungen). Darin konstituiert sich 
etwas, was er in Anknüpfung an Einstein und Whitehead ein »consentient 
set« nennt, ein »gleichsinniges System«. Das passiert zwangsläufig, wenn 
Individuen sich in Interaktionen einklinken und sich wechselseitig in ih-
ren Verhaltensweisen und Sinnzuschreibungen binden. Das beinhaltet die 
Innenperspektive auf die immer zeitlich situierte Sinndynamik der Inter-
aktion, aber auch die Außenperspektive auf das, was ihr vorausliegt, was 
auf sie folgt und was ggf. anderswo abläuft, auf ihre Fortsetzbarkeit oder 
Einmaligkeit. Individuen nehmen von dieser syntagmatisch sich herstel-
lenden »Perspektive«/»Struktur« wiederum qua Gedächtnisse Kondensa-
te, Sedimente als dispositionale Struktur (auf allen Ebenen der Gedächtnis-
bildung: deklarativ wie non-deklarativ) auf. Sie gewinnen damit wiederum 
mögliche »Inputs« für die weitere Aufnahme von Interaktions- und Kom-
munikationssituationen, nach Maßgabe von Resonanzen, die wiederum 
von deren internen Zeit/Sinnperspektiven abhängen. Jedes Individuum 
und zugleich jedes Interaktionssystem, in das es eintritt, definiert in Meads 

GESELLSCHAFT, GEDÄCHTNIS, INTERAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266

Sicht ein solches »consentient set«, eine jeweils an Episoden gebundene 
spezifische spatiotemporale Perspektive. Wir beschreiben tagtäglich relati-
vistische Bahnen durch verschiedene solcher Systeme, vollziehen unabläs-
sig und verblüffend mühelos Übergänge von einem Raum/Zeit-System in 
das andere, bewahren, transformieren und reproduzieren die Kondensate 
dieser Durchgänge. Das muss auch mit gemeint sein, wenn Simmel »Indi-
vidualität« in der modernen differenzierten Gesellschaft als Kreuzung so-
zialer Kreise fasst. Die damit zusammenhängende Vielfalt von Zeit- und 
Sinnstrukturen ist nicht nach dem Muster mathematischer Transforma-
tionsformeln sozusagen ineinander verrechenbar, sie behalten Fragment-
charakter. Wohl aber sind manche von ihnen (qua Gedächtnisleistungen) 
füreinander zugänglich - eher im Sinne partieller, labiler, prekärer und im-
mer kontingenter »Übersetzungsverhältnisse« (Renn 2006; Mead 1969: 
216 f.). Sozialität, sagt Mead, ist die Fähigkeit mehrere Dinge gleichzeitig 
zu sein (ebd., 280), in mehreren Bezugssystemen zugleich sein zu können. 
Aber genau diese Art von Offenheit ist gebunden an die Funktionsweise 
des menschlichen Gedächtnisses. 

Das betrifft den dispositionalen Aspekt von Gedächtnissen: »non-dekla-
rative Fertigkeiten«, »Wissen« und »Erinnerungen« sind nichts anderes als 
erschöpfende Ausdrücke für die Gesamtheit dessen, was soziale Struktu-
ren in ihrem dispositionalem Modus ausmacht. Hinzu kommen die mate-
riellen Ressourcen und Komplemente in Situationen: Artefakte, Techniken, 
Infrastrukturen, Texte, die deren Komplemente darstellen, aber die ohne 
die komplementären Dispositionen nicht aus sich heraus operativ werden 
können. Das betrifft aber auch den operativen Aspekt der Gedächtnisse, 
insoweit – im Modus von so genanntem Kurzzeit- und Arbeitsgedächtnis 
– und im jeweiligen sozialen Kontext der interagierenden Körper/Indivi-
duen die Umsetzung von Dispositionen in Operationen (Kommunikation) 
und zugleich von Operationen wieder in Dispositionen erfolgen (niemand 
weiß genau wie). Das, was dann abläuft – das ist die wahrnehmbare, wirk-
liche, aktualisierte soziale Wirklichkeit, deren Struktur gleichbedeutend ist 
mit ihrer sequentiellen Ordnung. Niklas Luhmann hat das in seinem un-
übertrefflichen Jargon so formuliert: »In der Interaktion wird die Hydrau-
lik der Interpenetration betätigt« (Luhmann 1988: 566). 

Aber Interaktionen sind auch für ihn »Episoden des Gesellschaftsvoll-
zugs. Sie sind nur möglich auf Grund der Gewissheit, dass gesellschaftli-
che Kommunikation schon vor dem Beginn der Episode abgelaufen ist, 
so daß man Ablagerungen vorangegangener Kommunikation vorausset-
zen kann; und sie sind nur möglich, weil man weiß, dass gesellschaftli-
che Kommunikation auch nach Beendigung der Episode noch möglich 
sein wird. Anfang und Ende der Interaktion sind nur Zäsuren in der Au-
topoiesis der Gesellschaft.« (Luhmann 1988: 553). Interaktionen benö-
tigen in Luhmanns Sicht einen Input in Form eines Mindestmaßes an 
Erwartungssicherheit, damit aber: von Struktur. Interaktionen müssten 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


267

dann auch eine Art Output haben, insofern sie selbst zur Voraussetzung 
weiterer Interaktionen und damit der weiteren Realisierung von Gesell-
schaft werden. Die für Interaktion nötigen Erwartungsstrukturen, sagt 
Luhmann, kommen aus der Gesellschaft, sie »könnten in der nötigen 
Vielfalt nicht in der laufenden Interaktion entwickelt werden« (1984: 
569). Dann lautet die Frage: »wie kommt die »vorangegangene (also 
zeitlich in der Vergangenheit liegende, jmk) gesellschaftliche Kommuni-
kation in die Interaktion?« und analog «wie kommt die in der Interak-
tion stattfindende gesellschaftliche Kommunikation wieder ›hinaus‹ in 
weitere, andere Episoden des Gesellschaftsvollzugs?«. 

Wir kennen die Antwort bereits. Es sind nicht, wie Luhmann unterstellt 
»soziale Gedächtnisse« der sozialen Systeme in Gestalt von Bilanzierungs-
mechanismen und Mnemotechniken wie zum Beispiel Zahlungsbilanzen 
oder Zensuren. Denn diese haben keine eigenständige, von menschlichen 
Körpern (und körpergebundenen Gedächtnissen) abhebbare Operativi-
tät. Vielmehr sind die einzigen sozialen Gedächtnisse die körpergebunde-
nen Gedächtnisse und damit sind diese ebenso Ort wie Ausdruck sozialer 
Strukturen. Die Selektivität »lokaler« sozialer Systeme – als Episoden des 
Gesellschaftsvollzugs – ist nicht ohne die Integration individueller (kör-
pergebundener) Gedächtnisleistungen in Form von Wissen und Erinne-
rung denkbar, aber eben auch unter Einschluss aller denkbarer kommuni-
kativer, sensomotorischer und instrumenteller Fertigkeiten und sonstiger 
non-deklarativer Gedächtnisleistungen. Sie ist nicht denkbar ohne Takt-
gefühl, das intuitive Gespür für richtige und falsche Themen und Beiträ-
ge in der jeweiligen Situation, für Ausschlüsse und Resonanzen in den 
Blick, das Gespür für die impliziten Grammatiken von Situationen, die 
dann z.B. als Routineverhalten, als Bedeutungszuweisung qua sozialer 
Reaktion, aber auch als Ignorieren oder sogar Sanktionieren unangemes-
sener Themen und Beiträgen zur Selektivität sozialer Situationen tragen.

Es kommt meiner Ansicht nach darauf an, den Einsichten in die Ope-
rationsmöglichkeiten der Gedächtnisse Rechnung zu tragen, um zu ver-
stehen, welche Komplexionsebenen und Geschwindigkeiten bei solchen 
Prozessen wirksam sind, etwa die verblüffende Effizienz und Geschwin-
digkeit vieler non-deklarativer Gedächtnisleistungen. Mitunter genügen 
wenige oder sogar einmalige Expositionen an Wahrnehmungskonstellati-
onen, um Veränderungen im Verhalten zu erzielen (wie etwa bei sog. Pri-
mingexperimenten). Dabei müssen bzw. können weder diese Konstellati-
onen noch die Verhaltensänderungen selbst bewusst sein. Dieses Priming 
erhöht die Geschwindigkeit und Effizienz, mit denen Reaktionen auf Um-
weltkonstellationen erfolgen, ohne dass dies bewusst wird. Dies dürfte 
insbesondere bei der auch makrosoziologisch relevanten Dispersion von 
semantischen Mustern, Kommunikationsstilen, Symbolen, Stimmungen 
eine erhebliche Rolle spielen. Das gleiche trifft für den Bereich motori-
scher und perzeptiver Schemata (einschließlich des Erwerbs sprachlicher 

GESELLSCHAFT, GEDÄCHTNIS, INTERAKTION

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268

und kommunikativer Fertigkeiten) zu – alles Formen non-deklarativer 
Gedächtnisleistungen (vgl. dazu insgesamt Kastl 2004). 

Alles dies ist unmittelbar relevant für Fragen des Erwerbs, der Disper-
sion, der Reproduktion, Sedimentation, Innovation, der Resonanz/Dis-
sonanz von in Kommunikationen und Interaktionen gleichermaßen ein-
gehende wie von ihr kooperativ erzeugte Strukturen und Elemente von 
sozialem Wissen, der sozialen Konstitution von Biographie (Erinnerung) 
und der Genese von Habitus, Mentalität, sozialen Praxen (Wahrneh-
mungs- und Verhaltensroutinen, soziale Fertigkeiten). Ohne diese funk-
tionalen Kapazitäten individueller Gedächtnisleistungen ist Interaktion, 
ihre zeitliche Integration, nicht zuletzt auch der Rückgriff auf »Ablagerun-
gen« vorausgehender gesellschaftlicher Kommunikation nicht denkbar. Es 
geht hier also genau um jenen ständig stattfindenden Input und Output 
von Struktur in und aus Interaktionen als »Episoden des Gesellschaftsvoll-
zugs«, damit aber die Knüpfung und Kappung ihrer unübersehbaren Zu-
sammenhänge, um die dauerhafte und omnipräsente Betätigung der »Hy-
draulik der Interpenetration«, die Luhmann im Auge hatte. Kurz gesagt, es 
geht um das unermesslich komplexe, sich in jeder Einzelkommunika tion 
artikulierende Geschehen rund um den Erdball, das wir »Gesellschaft« 
nennen, und das insofern in der Tat »überall und nirgends« (ganz) ist. 

Diese Privilegierung des Operativen und seine privilegierte Bindung 
an Individuen, ihre Gedächtnisse und ihre Interaktionen heißt nicht, Ma-
krorelationen auf Mikrorelationen zu reduzieren. Interessant ist, dass 
sowohl Randall Collins wie Norbert Elias in diesem Zusammenhang 
auf eine Metaphorik der »Kette«, der »Verkettung« kommen. Collins 
spricht bekanntlich von Interaktionsritualketten, Elias von der Auswei-
tung von Handlungs-, Interdependenz- und Funktionsverkettungen (Eli-
as 2003: 33 ff.). Diese mannigfachen »Verkettungsverhältnisse« sind ih-
rerseits nur perspektivisch zugänglich. Aber Perspektiven sind, wie Mead 
betont, weder Verzerrungen »vollkommener Strukturen« noch »Selek-
tionen des Bewusstseins« aus einer Welt der Dinge an sich. »Sie sind in 
ihrer wechselseitigen Bezogenheit aufeinander die Natur, die die Wissen-
schaft kennt.« (Mead 1969: 215). Das legt aber letztlich nahe, von der 
Gesellschaft nicht in terms von Systemen und von Systemen von Sys-
temen zu sprechen, sondern in terms von Feldern. Und es legt zugleich 
nahe, dass die Gesellschaft nicht als ein Objekt greifbar ist, denn jede 
denkbare Perspektive ist dann selbst nur ein Moment der Gesellschaft. 
 

Strukturbegriff und Dialektik 

Auch mit Mead stoßen wir also wieder auf jene irreduzible Perspekti-
vität, die jede Erfahrung gesellschaftlicher Strukturiertheit ausmacht. 
Wenn aber die Gesellschaft prinzipiell nur als Fragment, wenn auch 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


269

im Horizont der freilich immer offenen Generalität der Körper erfahr-
bar ist, stellt sich desto dringlicher die Frage nach dem Standort des 
Soziologen und dem Sinn der soziologischen Erkenntnis. Wenn Mer-
leau-Ponty (und ebenso Mead) der Gesellschaft den Charakter des Ob-
jekts absprechen, welche Art von Objektivität kann dann die Soziolo-
gie in Anspruch nehmen, die jeder beliebige andere nicht in Anspruch 
nehmen könnte? Denn auch der Begriff »subjektiv« verliert dann seinen 
Sinn. Hans-Paul Bahrdt bestimmt beispielsweise das Spezifische des so-
ziologischen Gegenstandsbereichs noch wie folgt: »Soziale Phänomene, 
die als objektiv gegeben sind und den Anschein des ›An-sich-Seins‹ ha-
ben, werden als Produkte menschlichen Interagierens erklärt. Mensch-
liches Handeln wird aber wiederum nicht primär in seinem subjektiven 
Verlauf beschrieben und aus sich selbst gedeutet, sondern primär aus 
seiner Bedingtheit durch objektive Gegebenheiten erklärt, d.h. durch 
Tatsachen, die jenseits des Zugriffs der handelnden Subjekte liegen.« 
(zitiert bei Sprondel 1976: 176). 

So zitiert ihn Walter Sprondel in seinem Beitrag zu dem Sammelband 
der Konstanzer Tagung, die Aron Gurwitsch mit seiner Kritik des Status 
des Körpers bei Merleau-Ponty eröffnen sollte. 

Vorausgeschickt hatte Sprondel einige kurze allgemeine Überlegun-
gen zum Strukturbegriff. »In seiner allgemeinsten Bedeutung wirft der 
Begriff der Struktur«, schreibt Walter Sprondel etwa gleich im ers-
ten Satz, »in keiner Wissenschaft bemerkenswerte Probleme auf, inso-
fern er nicht mehr bezeichnet als die auf die eine oder andere Weise 
geordnete oder geregelte Beziehung zwischen Elementen eines ›Gan-
zen‹.« ( Sprondel 1976: 176). Worin diese Elemente bestehen, ergebe 
sich erst über den konkreten Gegenstandsbezug. Wissenschaftliche Ana-
lyse schlechthin mache Ereignisse oder Sachverhalte im Aufweis ihrer 
strukturierten Ordnung verständlich und erkläre sie. »Strukturlosigkeit 
schließt somit die Möglichkeit rationaler Erkenntnis aus« (ebd.). Die 
Soziologie befasst sich wesentlich mit Sozialstrukturen, sowie »Prozes-
sen der Strukturierung und Destrukturierung«. Soweit handelt es sich 
für Sprondel um »triviale« Feststellungen. Die Schwierigkeiten entste-
hen auch mit der Verknüpfung dieser Feststellungen mit Bahrdts Be-
stimmung, die zwei widersprüchliche Begriffe des Wortes »objektiv« ins 
Spiel bringt. Im ersten Satz erwähnt Bahrdt eine scheinbare Objektivität 
(»Schein des An-Sich«, in Wirklichkeit »Produkt menschlichen Intera-
gierens«). Im zweiten Satz dagegen spricht er von einer »objektiven Be-
dingtheit«, die deshalb »objektiv« sei, weil sie außerhalb des Zugriffs 
der handelnden Subjekte liege. 

Aufgerufen ist damit eine für die Mitte des 20. Jahrhunderts typische 
Semantik, nämlich die an Hegel/Marx/Lukács anknüpfende dialektische 
Figur der Vermittlung eines »Subjektiven« mit einem »Objektiven«. Das 
wird mit einem handlungstheoretischen Vokabular gekoppelt: Handlung 

STRUKTURBEGRIFF UND DIALEKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270

auf der Seite des Subjektiven, Struktur auf der Seite des Objektiven. Dass 
Soziologische Theorie eine Vermittlungsbewegung zwischen diesen bei-
den Seiten zu vollziehen habe, war die in den 1960er und 1970ern gleich-
sam in der Luft liegende Kompromissformel, eine Melodie, die in unter-
schiedlicher Instrumentierung von so unterschiedlichen soziologischen 
Theorienentwürfen wie etwa Berger/Luckmanns, Pierre Bourdieus, An-
thony Giddens, aber natürlich auch von allen Spielarten »kritischer« und 
marxistischer Theorien vorgetragen wurde. Der bekannteste Fall hierfür 
ist Peter Bergers und Thomas Luckmanns Formel, Weber und Durkheim 
zusammen zu bringen: »Durkheim sagt: ›Die erste und grundlegendste 
Regel besteht darin, die soziologischen Tatbestände wie Dinge zu betrach-
ten‹, und Weber sagt: ›Für die Soziologie [...] ist aber gerade der Sinnzu-
sammenhang des Handelns Objekt der Erfassung‹. Die beiden Thesen 
widersprechen einander nicht. Gesellschaft besitzt tatsächlich objektive 
Faktizität. Und Gesellschaft wird tatsächlich konstruiert durch Tätigkei-
ten, die subjektiv gemeinten Sinn zum Ausdruck bringen. [...] Wie ist es 
möglich, dass subjektiv gemeinter Sinn zu objektiver Faktizität wird? 
Oder, in der Terminologie Webers und Durkheims: Wie ist es möglich, 
dass menschliches Handeln (Weber) eine Welt von Sachen hervorbringt?« 
(Berger/Luckmann 2004: 20).

Solche Formulierungen haben heute eine gewisse klassische Abge-
klärtheit erlangt. Aber wie das immer bei »Klassik« ist – sie wirft ir-
gendwann weitere Fragen auf und regt neue Denkstile an. Bei genauer 
Betrachtung erweist sich insbesondere der Begriff des »Objektiven« als 
mehrdeutig, als ein Amalgam recht unterschiedlicher Konnotationen, die 
teils kompatibel sind, teils nicht. Jedenfalls haben sie nicht denselben ex-
akten Begriffsumfang. Beispielsweise:

• »Objektiv« im Sinne von »wirklich«, nicht Schein, sondern »tat-
sächlich«, »faktisch«;

• »objektiv« im Sinne von »Ding«, d.h. greifbar, materiell, einen Wi-
derstand ausübend;

• »objektiv« im Sinne eines »generellen Musters«, etwas, was sich 
über unterschiedliche Einzelphänomene hinweg durchhält, »immer 
wieder« herstellt, aufrufbar ist;

• »objektiv« als »an-sich«, d.h. was unabhängig von einer subjekti-
ven Perspektive darauf ist oder so erscheint;

• »objektiv« als Wirkursache, Bedingung für etwas Anderes oder als 
System solcher Bedingungen, unabhängig von der Frage, ob dem ein 
subjektives Bewusstsein entspricht;

• »objektiv« im Sinne einer Vergegenständlichung, d.h. was als Pro-
dukt einer Produktion, Realisierung eines Handlungsentwurfes, Pla-
nes, Willensentscheidung o.ä. erscheint. 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


271

Diese Konnotationen greifen im soziologischen Diskurs mal explizit, mal 
implizit ineinander und werden aber kaum jemals auseinandergehal-
ten. Das wäre ein eigenes Thema. In unserem Zusammenhang ist aber 
vor allem ein Umstand bemerkenswert. Sprondel unterschreibt zwar den 
dialektischen Generalkonsens. Mit Sicherheit war ihm – als Assistent 
Luckmanns, am Ort und im weiteren Verlauf selbst Akteur der Kon-
stitution der deutschen Wissenssoziologie – auch damals schon Berger/
Luckmanns Rahmung der Wissenssoziologie als dialektischer Vermitt-
lung einer Weberschen und Durkheimschen Perspektive geläufig. Im Fol-
genden argumentiert er aber auf der Basis einer Weberschen Methodolo-
gie. Mit Webers Werk ist für ihn ganz offensichtlich nicht die eine Seite 
des Handlungs-Struktur-Problems bezeichnet, wie dies Berger/Luck-
mann nahelegen, sondern bereits eine tragfähige Lösung des gesamten 
Pro blems. »Jedenfalls«, so Sprondels Fazit, »scheint für einen perma-
nenten Gesinnungskampf zwischen verabsolutierten theoretischen Posi-
tionen kein Anlass. Für diese Einsicht ist Webers Werk noch immer der 
primäre Lehrtext.« (Sprondel 1976: 187). 

Auch Sprondel greift wie gesagt auf eine dialektische Figur zu, es ist 
das berühmte Zitat aus dem Achtzehnten Brumaire des Louis  Bonaparte 
von Marx (»Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie ma-
chen sie nicht aus freien Stücken, nicht unter selbstgewählten [...] Um-
ständen.«). Darin kommt allerdings die Oppositionsfigur subjektiv/ob-
jektiv nicht vor und Sprondel sagt ausdrücklich, damit sei »keinerlei 
Lösung« formuliert, sondern lediglich das Problem benannt (Sprondel 
1976: 186). Ich werde im Folgenden zeigen, dass sich in Sprondels Über-
legungen zur Weberschen Methodologie eine Fassung des Strukturpro-
blems anzeigt, die nicht weit weg liegt von Merleau-Pontys Weberrezep-
tion und damit dessen Fassung von »Dialektik«. Sprondel kommt zwar 
nicht darauf zu sprechen. Er legt aber durch die Wahl des Mottos eine 
Fährte aus. Sie ist noch plausibler, wenn man hinzufügt, dass ein Motiv 
für die Konstanzer Merleau-Ponty-Tagung auch in der Lektüre von Mer-
leau-Pontys ausgerechnet im Jahr 1968 erstmals auf Deutsch erschiene-
ner Schrift Abenteuer der Dialektik lag.1

Berger/Luckmann verknüpfen mehr noch als Alfred Schütz, der in 
dieser Hinsicht zwischen Berger/Luckmann und Merleau-Ponty steht – 
das Wirklichkeitsproblem mit dem Wissensproblem. Ob wir etwas für 
wirklich halten, sei eine Frage der Selbstverständlichkeit unseres Wis-
sens darüber (Berger/Luckmann 2004: 21 f.). Diese Position kann man, 
wie wir gesehen haben, durchaus in Frage stellen. Gerade Alfred Schütz 
zeigt in seinen Überlegungen zur »auferlegten Relevanz«, dass auch Un-
erwartetes, über das man zunächst nichts weiß, einen bedrängenden, ge-
radezu intensiveren Wirklichkeitsakzent haben kann. »Wirklich« sind 

1   Mündliche Mitteilung von Walter Sprondel, 2018.

STRUKTURBEGRIFF UND DIALEKTIK 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272

auch und gerade Sachverhalte und Dinge, über die wir nichts wissen, 
außer eben, dass sie da sind bzw. sich ereignen. So oder so: diese Impli-
kation des Berger/Luckmannschen Vorgehens formuliert einen grund-
legenden Unterschied zur Merleau-Pontyschen Perspektive. Bei diesem 
ist Wirklichkeit ist prinzipiell an die »leibhaftige« Gegebenheit in einer 
Wahrnehmungssituation gebunden, die Wissensfrage ist dafür eine se-
kundäre, abgeleitete. Demzufolge ist die Lebenswelt nicht primär die 
Welt des Alltagswissens, sondern der Wahrnehmung. Merleau-Ponty 
folgt einer These des Primats der Wahrnehmung. Das bringt etwa die be-
rühmte SteIle des Vorworts zur Phänomenologie der Wahrnehmung zum 
Ausdruck: »Wäre die Realität meiner Wahrnehmung nur auf die innere 
Kohärenz der ›Vorstellungen‹ gegründet, sie bliebe beständig zögernd; 
angewiesen auf wahrscheinliche Konjekturen, müsste ich immer aufs 
neue illusorische Synthesen rückgängig machen und umgekehrt Phäno-
mene der Wirklichkeit reintegrieren, die ich zuvor irrtümlich aus ihr aus-
schloss. Doch so ist es nicht. Die Wirklichkeit ist ein solides Gewebe, sie 
wartet nicht unser Urteil ab, um seltsamste Phänomene sich einzuverlei-
ben, noch so wahrscheinliche Phantasien aber zurückzuweisen.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 7). Diese »Sicht der Dinge« ist schließlich auch Teil der 
von Merleau-Ponty an Gurwitsch zurück gegebenen Kritik, dieser set-
ze den Gegenstand der Wahrnehmung (»Ding«) voreilig mit dem Wis-
sen über ihn gleich, wenn er dessen Sichtbarkeit und aktuelle Dichte mit 
dem Hinweis auf Sinnverweisungen sozusagen überwuchern lasse und 
damit letztlich eliminiere (vgl. Merleau-Ponty 1997). So selbstverständ-
lich und fraglos uns unsere Alltagsüberzeugungen erscheinen – auch bei 
ihnen handelt es sich wie beim wissenschaftlichen Wissen um Propositi-
onen mit einem Geltungsanspruch. Sie bleiben wie diese auf Wahrneh-
mung verwiesen und können mit dem Verweis auf Wahrnehmungen zu-
rückgewiesen werden (»Der Kater des Nachbarn ist gar kein Kater. Es 
ist eine Katze, sie hat Junge bekommen.« »Unsere islamischen Nachbarn 
essen ja Schweinefleisch!« »Es gibt auch weiße Rehe.«). 

Die Frage nach dem Status des Wissens wird in Sprondels Artikel the-
matisch, wenn er die dilemmatische Struktur von Versuchen anspricht, 
Strukturtheorien über Gesellschaften wissenssoziologisch zu reduzieren 
und demzufolge auf eine sorgfältige Deskription von Alltagsmodellen zu 
beschränken. Reduziert man gesellschaftliche Wirklichkeit auf das vor-
findliche (Alltags-) Wissen, das ihre Mitglieder über sie haben, bekommt 
man ein Problem: »Alle Menschen haben zwar irgendeine Vorstellung 
von der Welt, die ihr Handeln leitet, aber nicht alle haben dieselbe. Da-
mit stellt sich aber die Frage, wessen Realitätsdeutung rekonstruiert wer-
den soll, um daraus etwa die Struktur einer Gesellschaft zu gewinnen.« 
(Sprondel 1976: 185). Es wäre unmöglich, zwischen »zutreffenden und 
illusorischen Realitätsdeutungen des Alltags zu unterscheiden« (ebd.) 
und selbst die ureigene wissenssoziologische Aufgabe der Analyse der 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


273

sozialen Verteilung von Wissen wäre letztlich nicht durchführbar. Über-
zeugend wendet Sprondel ein, dass deshalb jede wissenssoziologische 
Frontstellung gegen »gesamtgesellschaftliche Strukturtheorien irrefüh-
rend und unfruchtbar« sei (ebd.). Desto dringlicher stellt sich die Frage 
(Merleau-Pontys), die Sprondel seinem nachdenklichen Artikel voraus 
stellt: von wo aus spricht der Soziologe, von wo aus kann er überhaupt 
sprechen? wie kann er über Strukturen sprechen, die in den Alltags-
modellen nicht sichtbar werden oder sogar zu ihnen oder zu manchen 
von Ihnen in Widerspruch stehen? Und umgekehrt, welchen Sinn hät-
te es wiederum Soziologie zu treiben, wenn diese Disziplin nicht mehr 
zu sagen hätte, als in den Alltagsmodellen der Akteure ohnehin schon 
enthalten wäre (ebd.)? Und schließlich, worin läge selbst noch das für 
eine empirisch arbeitende Wissenssoziologie wesentliche Kriterium zu 
entscheiden, ob ein bestimmtes Alltagswissen selbst »wirklich« ist, d.h. 
empirisch vorkommt, wenn Wirklichkeit selbst durch »Wissen« »kon-
stituiert« würde.2 

Sprondel wendet sich jedenfalls gegen eine Reduktion von Soziologie 
und von Strukturanalyse auf eine Phänomenologie des Alltagswissens 
der Akteure, entsprechende Versuche hält er für misslungen (Sprondel 
1976: 184). Er plädiert ausdrücklich für eine reflektierte und komple-
mentäre Strukturtheorie. Er macht sich aber andererseits nicht eine »ver-
dinglichungstheoretische« Konzeption von Struktur zu eigen, sondern 
setzt hier auf eine Entscheidung aus der Sache und von Fall zu Fall. »Ob 
und wieweit eine konkrete Gesellschaft den Charakter eines Dinges oder 
Systems hat, ist a priori nicht auszumachen. Aber alle Theo retiker mo-
derner Gesellschaften sehen sich genötigt, einen sehr hohen Grad an Sys-
temcharakter für diesen Typus der Gesellschaft in Rechnung zu stellen. 
Dies ist somit nicht eine generelle (ahistorische) Begriffserfindung einer 
sozialtechnologisch inspirierten Theorie, sondern eine strukturanalyti-
sche These. Sie kann zweifellos eine gewisse Plausibilität in Anspruch 
nehmen.« (Sprondel 1976: 186). 

2   Dass letztlich weder Berger noch Luckmann dies annehmen, haben sie 
später auch dadurch ausgeräumt, dass sie sich vehement gegen eine Eti-
kettierung ihres Ansatzes als »konstruktivistisch« zur Wehr gesetzt haben, 
Thomas Luckmann noch kurz vor seinem Tod in einem in der DGS-Zeit-
schrift »Soziologie« veröffentlichten Interview (Luckmann u.a. 2015). 
Dennoch haben meines Erachtens die durchaus missverständlichen For-
mulierungen in der Social Construction zu diesem verbreiteten Missver-
ständnis und auch geradezu zu der weite Teile der SoziologInnen prägen-
den professionellen Ideologie der Konstruiertheit der Welt durch Wissen 
beigetragen. 

STRUKTURBEGRIFF UND DIALEKTIK 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274

Ding, Verdinglichung, Objektivität

Das wirft die grundsätzliche Frage auf, wie weit das Theorem der »Ver-
dinglichung« überhaupt trägt (Lukács 1979: 170 ff.) und ob es phänome-
nologisch überzeugt. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass sich der 
Begriff des Objektiven und des Objekts bei Berger/Luckmann als durch-
aus schillernd darstellt und mit verwandten Begriffen nahezu synonym 
gebraucht wird: eben Ding-Verdinglichung, Gegenstand-Vergegenständ-
lichung (Berger/Luckmann 2004: 65), manchmal ist von »Sachen«, »Welt 
von Sachen«, »objektiven Fakten«, »Faktizität« (ebd.: 64) oder »äußerem 
Faktum« (ebd.: 62) die Rede. Auch wer versucht im Historischen Wörter-
buch der Philosophie (Ritter u.a. 1971-2007) Klarheit über das scheinbar 
eindeutige Wort »Ding« zu erhalten, wird durch eine Irrfahrt unklarer und 
hochkontroverser Diskussionen geschickt, bei denen die genannten Begrif-
fe und Begriffspaare (Objekt-Ding-Sache-Gegenstand-Faktum) eine Rol-
le spielen und natürlich der letztlich ebenso unklare Begriff des Subjekts. 

Der Begriff der »Verdinglichung« ist dabei noch am ehesten einer be-
stimmten Begriffstradition zuzurechnen, nämlich der neomarxistischen In-
terpretation der Marxschen Warenanalyse durch Georg Lukács. Verdingli-
chung besagt, dass etwas zum Ding wird oder als Ding erfahren wird, was 
eigentlich kein Ding ist. Das Paradebeispiel hierfür ist die »Ware«. Lukács 
zitiert hier Marx wie folgt: »›Das Geheimnisvolle der Warenform besteht [...] 
darin, dass sie den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eigene 
Arbeit als gegenständliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesell-
schaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zurückspiegelt, daher auch das 
gesellschaftliche Verhältnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als ein außer 
ihnen existierendes gesellschaftliches Verhältnis von Gegenständen. Durch 
dies quid pro quo werden die Arbeitsprodukte Waren, sinnlich übersinnli-
che oder gesellschaftliche Dinge ... Es ist nur das bestimmte gesellschaftli-
che Verhältnis der Menschen selbst, welches hier für sie die phantasmagori-
sche Form eines Verhältnisses von Dingen annimmt.‹« (zit. bei Lukács 1979: 
174). Hier werden unter »Dingen« zunächst sinnlich wahrnehmbare, aus-
gedehnte, einzelne Gegenstände, Sachen verstanden (wie zum Beispiel: Ti-
sche, Stühle, Brote, Maschinen, Perlenketten, Bücher, die berühmten Baum-
wollballen, Kleider, Äpfel und Birnen usw.). Sie weisen einerseits physische 
Merkmale auf, sozusagen Dispositionen, durch die sie einen bestimmten Ge-
brauchswert innehaben, zugleich aber haben sie Eigenschaften, die sie nur 
durch die bei ihrer Produktion und ihrer Distribution involvierten menschli-
chen Beziehungen haben, wie eben ihren (Tausch-) »Wert«. Wenn diese letz-
teren Eigenschaften umstandslos auf derselben Ebene wie die ersteren Eigen-
schaften erscheinen, dann spricht Lukács von Verdinglichung. 

Allerdings mündet diese eingeschränkte Figur letztlich in einen gene-
ralisierten »dialektisch-materialistischen Produktionsidealismus«. Denn 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


275

Lukács bezieht sich zunehmend auf »Objektivität«, »Gegenständlich-
keit« schlechthin. Es gehe (hier nimmt er Formeln Kants, Vicos, Hegels 
auf) darum, »die Welt nicht mehr als ein unabhängig vom erkennenden 
Subjekt entstandenes [...] Etwas hinzunehmen, sondern sie vielmehr als 
eigenes Produkt zu begreifen« (Lukács 1979: 210), zu erkennen, »wir 
haben unsere [...] Geschichte selbst gemacht und wenn wir die gesamte 
Wirklichkeit als Geschichte [...] zu betrachten imstande sind, so haben 
wir uns tatsächlich zu dem Standpunkt erhoben, wo die Wirklichkeit als 
unsere ›Tathandlung‹ aufgefasst werden kann.« (Lukács 1979: 261 f.). 
Das ist ein Paradebegriff des Deutschen Idealismus. Natürlich will Lukács 
wie Marx nicht die Prämissen der idealistischen Philosophie (Fichte, He-
gel) übernehmen, sondern er will diese Figur »vom Kopf auf die Füße zu 
stellen«, das Subjekt dieser »Thathandlung« adäquat bestimmen. Frei-
lich: die formale Figur von Entäußerung und Vergegenständlichung als 
solche bleibt in dieser »Drehbewegung« unangetastet. Der letzte Irrtum 
der bürgerlichen Philosophie besteht für Lukács in der Annahme, die-
ses Subjekt-Objekt sei das »Wir« des Hegelschen Weltgeist. Vielmehr 
müsse dieses Subjekt-Objekt als gesellschaftliches »Subjekt« = als sozia-
le Klasse verstanden werden, die Vergegenständlichung nicht als theore-
tisches, sondern als praktisches Verhalten (=Arbeit) verstanden werden. 
Das »Wir«-Subjekt der Produktion der gesamten Welt ist dann das »zu 
sich kommende« Proletariat, das sich nicht mit der bloßen Kontemplati-
on seiner eigenen Rolle begnügt. Vielmehr gilt »die Selbsterkenntnis des 
Arbeiters als Ware ist aber bereits als Erkenntnis: praktisch.« (Lukács 
1979: 296), »da das Bewusstsein hier nicht das Bewusstsein über einen 
ihm gegenüber stehenden Gegenstand, sondern das Selbstbewusstsein des 
Gegenstandes ist, umwälzt der Akt des Bewusstwerdens die Gegenständ-
lichkeitsform seines Objekts.« (Lukács 1979: 309). Die damit verbunde-
nen Verheißungen sind bekannt. Der werktätige Mensch wird zum Maß 
aller (gesellschaftlichen) Dinge im Maße, wie diese Selbsterkenntnis der 
proletarischen Klasse zu einer Veränderung der Eigentums- und Ausbeu-
tungsverhältnisse führt, die Geschichte endlich zur Geschichte der Men-
schen wird – in der praktischen Durchbrechung der verdinglichten Struk-
tur der bürgerlichen Gesellschaft. Das Proletariat ist das identische (Wir-) 
Subjekt-Objekt der Geschichte (Lukács 1979: 339). 

Natürlich glaubt kein Mensch heute mehr an dieses »Narrativ«, 
zum Glück. Auch bei Berger/Luckmann entfällt selbstverständlich 
die Vorstellung einer möglichen Aufhebung der »Verdinglichung« 
der Gesellschaft durch die revolutionäre Tat einer Klasse, aus nahe 
liegenden Gründen. Allerdings bleibt einiges von der dialektischen 
Denklogik erhalten. Sie wird letztlich in eine nicht vermeidbare, so-
zialanthropologische Grundstruktur von Sozialität umgedeutet. Die 
Gesellschaftsordnung ist Produkt, Ergebnis einer »ständigen mensch-
lichen Produktion« (Berger/Luckmann 2004: 55), »Produktion« heißt 

DING, VERDINGLICHUNG, OBJEKTIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276

»Vergegenständlichung« (ebd.: 65), »Externalisierung« (ebd.: 55) und 
deren »Gerinnen« zu einer objektiven, dinglichen Welt, die dann wie-
derum die Produzenten prägt. Das tritt vor allem dann ein, wenn wech-
selseitige Typisierungen und damit verbundene Institutionalisierungen 
des Verhaltens nicht mehr reziprok kontrolliert werden können, son-
dern an Dritte, insbesondere die nächste Generation weiter gegeben 
werden. Solange A und B noch für die Konstruktion ihrer Welt »selbst 
verantwortlich« sind, die Macht behalten, »sie zu verändern oder gar 
zu vernichten« (ebd.: 63), sie als eigene Welt durchschaubar bleibt, 
bleibt ihr »Objektivitätsstatus spannungsvoll, schwankend, fast spie-
lerisch« (ebd.: 62). »Das verändert sich jedoch mit der Weitergabe an 
eine neue Generation. Die Objektivität der institutionalen Welt ›ver-
dichtet‹ und ›verhärtet‹ sich [...]«, sie gewinnt »Festigkeit«, »Massi-
vität«, sie ist »nicht mehr ganz durchschaubar«, »gegeben«, »wie die 
Natur und wie diese vielerorts undurchschaubar« (ebd.: 63), als »ob-
jektive Faktizität«. Gesellschaftliche Strukturen erscheinen in dem 
Maße als Dinge, wie ihr Produktcharakter, bzw. ihr Hervorgehen aus 
menschlichen Handlungen nicht mehr durchschaubar ist. In letztlich 
ähnlicher Weise projiziert Habermas diese Logik auf die Unterschei-
dung von Lebenswelt und System (Gesellschaft). Die Lebenswelt ist 
das, was zumindest potentiell im Rahmen einer kommunikativen Ra-
tionalität einholbar ist, das System das, was zum »Ding«, zur gesell-
schaftlichen Objektivität geronnen ist. 

Aber ist das eine zutreffende phänomenologische Beschreibung? Wird 
etwas durch Undurchschaubarkeit oder durch seine scheinbare Faktizi-
tät, oder dadurch, dass es durch das Handeln vieler Menschen vermit-
telt ist, zum »Ding«? Und umgekehrt: löst sich diese Undurchschaubar-
keit, Faktizität, ggf. der Dingcharakter auf, in dem Maße, wie wir es 
als Produkt oder als Folge von menschlichem Handeln betrachten? Das 
hängt natürlich davon ab, in welcher Bedeutung wir das Wort »Ding« 
überhaupt verwenden. Versucht man eine einfache Charakterisierung 
des Spektrums möglicher Bedeutungen, so könnte man zwischen einer 
maximal engen und einer maximalen weiten Bedeutung unterscheiden, 
nämlich:

• Ding(e) im Sinne von Sachlage, Angelegenheit (wie man sagt: »Stand 
der Dinge«, »nach Lage der Dinge«, »die Dinge regeln« u.ä.) 

• Ding(e) im Sinne eines konkreten, materiellen (letztlich ausgedehn-
ten und Raum einnehmenden) wahrnehmbaren einzelnen Gegen-
standes. 

Auffällig ist, dass die Begriffe »Objekt«, »Gegenstand«, »Sache« alle ein 
ähnliches semantisches Spannungsfeld aufweisen. Im Hinblick auf die 
weite Bedeutung ist eine etymologische Auskunft interessant: laut Klu-
ges Etymologischem Wörterbuch der deutschen Sprache unterhält in den 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


277

nord- und zentralgermanischen Sprachen »Ding« eine historische Bezie-
hung zum germanischen »Thing«. Gemeint ist damit eine Gerichts- oder 
Ratsversammlung, die über bestimmte Angelegenheiten berät und darü-
ber ggf. Beschlüsse, Urteile, Entscheidungen trifft. Dinge sind dann eben 
das, was Gegenstand, Sache einer Beratung, eines Übereinkommens oder 
eines Urteils sein kann. So gesehen steckt gerade im Dingbegriff das, wo-
von die soziologische Theorie behauptet, dass es in ihm nicht steckt, aber 
von der »Sache« her (!) eben dann doch. 

Dagegen meint die Alltagsbezeichnung »Ding« gerade etwas, über das 
man sich nicht zu einigen braucht, weil es sich um einen materiellen, aus-
gedehnten, begrenzten, einzelnen Gegenstand handelt, zum Beispiel ei-
nen Baum, eine Maschine, ein Stein, im weitesten Sinn ein »Dies« oder 
»das«, auf das man zeigen kann. Mit »Ding« wird einfach einzelnes, 
individuelles Wahrnehmbares bezeichnet (also nicht zum Beispiel Stof-
fe, Substanzen, Ganzheiten wie Landschaften, Gebirge, Himmel, Meer), 
soweit es nicht um Menschen (oder auch andere Lebewesen) handelt, 
sondern nur um bloß Materielles, Ausgedehntes, das als »bloßer« Ge-
genstand menschlichen Verhaltens in Frage kommt. Das ist – ich kom-
me darauf zurück – auch ethisch von Bedeutung. Kant bestimmt als ent-
scheidenden Grundsatz und Ansatz ethischen Handelns, dass Menschen 
nicht als Sachen, nicht als Dinge behandelt werden dürfen. Das ist für 
ihn gleichbedeutend damit, dass etwas bloß Mittel zu einem vom Sub-
jekt gesetzten Zweck ist: »Der Mensch ist keine Sache, mithin nicht et-
was, das bloß als Mittel gebraucht werden kann, sondern muss bei allen 
seinen Handlungen jederzeit als Zweck an sich selbst betrachtet wer-
den. Also kann ich über den Menschen [...] nicht disponieren, ihn zu 
verstümmeln, zu verderben, oder zu töten.« (Kant 1961: 80). Auch die 
Synonyme bzw. benachbarten Worte »Gegenstand«, »Sache«, »Objekt« 
(auch auf Französisch: » chose«, »objet«) sind letztlich von einer ähn-
lichen Mehrdeutigkeit geprägt und können insofern weitgehend syno-
nym eingesetzt werden.3 

Geht man wie Lukács von Marx’ Analyse der Warenform aus, so ist 
zwingend zunächst die konkrete Bedeutung eines einzelnen materiellen 
Dings aufgerufen. Mit »Verdinglichung« ist ja eben gemeint, dass etwas 
– nämlich der Wert einer Ware – fälschlich als Eigenschaft, als innere Dis-
position eines Dinges erscheint, auf der gleichen Ebene wie sein inhären-
ter Gebrauchswert, seine materiellen Eigenschaften, seine Tauglichkeit, 
sein Aussehen. Auch »Vergegenständlichung« meinte bei Marx zunächst: 
Produktion von Dingen im Sinne materieller einzelner Gegenstände. Al-
lerdings wird diese Vorstellung der Produktion letztlich ausgeweitet auf 
die Gesellschaft insgesamt, die dann als »Produkt« der Gesamtheit der 

3   Der Kantsche Satz »Der Mensch ist keine Sache« ist synonym mit: »Der 
Mensch ist kein Objekt/kein Ding/kein Gegenstand«. 

DING, VERDINGLICHUNG, OBJEKTIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278

»produzierenden Subjekte« dasteht. Diese Ausweitung findet sich so-
wohl bei Lukács wie auch in Berger/Luckmanns Fassung von Dialektik 
(z.B. Berger/Luckmann 2004: 65). Jede Art von gesellschaftlicher Fak-
tizität ist dann im wörtlichen Sinne »Faktum« = Gemachtes = Ergebnis 
eines Machens von Machern, Ergebnis wie immer vermittelter Handlun-
gen, auch wenn man dem Faktischen das nicht mehr ansieht. Der Ding-
begriff wird als Gegensatzbegriff eingesetzt – insofern etwas als Ding 
erscheint, erscheint es als etwas dem menschlichen Machen gegenüber 
scheinbar Selbstständiges. In dieser Logik erscheint das Ding, als vorge-
geben Faktisches, in derselben Logik wie Natur und Natürliches als In-
begriff des von den Menschen eben nicht »Gemachten«, sondern ihnen 
Vorgegebenen (vgl. Berger/Luckmann 2004: 63). 

Gerade hieran könnte man wiederum eine Kritik der ganzen Vorstel-
lung ansetzen. Die ganze Logik der Produktion, Vergegenständlichung, 
Objektivierung ist geprägt von einer viel zu statischen Entgegensetzung 
von »Vorgegebenem« und »Gemachtem« und der Parallelisierung mit 
einer Entgegensetzung von »Natur« und »Kultur«. Jedes menschliche 
Machen ist ja wiederum nur möglich nach Maßgabe eines Sich-Einlas-
sens bzw. eines Aufgreifens von (»natürlichen«=nicht ihrerseits men-
schengemachten) »Vorgaben«. Wer einen Löwenkopf aus einem Stück 
Holz schnitzen will, muss dessen gewachsene Struktur berücksichtigen, 
wer einen Computerchip produzieren will, muss äußerst komplexe phy-
sikalische und chemische Zusammenhänge akzeptieren, die eindeutig 
nicht ihrerseits menschengemacht sind. Zu erinnern ist daran, dass die 
Technik, sehr oft als Inbegriff der Autarkie modernen Gesellschaft ge-
handelt, ja im Kern ein Ergebnis der Anwendung von Naturwissenschaf-
ten ist. Man könnte etwas zugespitzt sagen, die Herrschaft der moder-
nen Gesellschaft über die Natur könnte man mit demselben Recht als 
»Herrschaft« der Natur über die Gesellschaft fassen. Insofern menschli-
ches Verhalten selbst immer nur körpergebunden möglich ist, ist es von 
vorne herein einer Vielzahl natürlicher, nicht menschengemachter Vor-
gaben unterworfen und weil das so ist, stellt jedes Handeln und Ver-
halten seinerseits immer zugleich eine »natürliche« Realität dar und 
hat schon insofern eine über den Begriff des »Machens«, »Produzie-
rens«, »Vergegenständlichens« hinausgehende »Faktizität«, besser ge-
sagt: Wirklichkeit. 

Schon von daher weist das dialektische Vokabular von Verdinglichung, 
Vergegenständlichung, Objektivation unvermeidliche Ungereimtheiten 
auf. Phänomenologisch ist dieses Vokabular mit Sicherheit nicht zu hal-
ten. Im Grunde geht in der diesbezüglichen Literatur alles durcheinander 
– so etwa, wenn Berger/Luckmann bestimmte Muster der Begründung 
von Handlungen oder Verhaltensweisen (»So macht man das«, »Das 
war schon immer so.«) wechselweise als »Objektivität«, »Faktizität«, 
»Dinghaftigkeit« des Gesellschaftlichen bezeichnen. Hier liegt ja eher 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


279

eine (selbst faktische) Begründung von Handeln mit Verweis auf eine in 
der Vergangenheit liegende Faktizität von Handlungen vor. Deswegen 
werden aber Handlungen nicht zu »Dingen«, »Gegenständen«, »Objek-
ten«, sondern es handelt sich einfach um eine reichlich dünne Begrün-
dung, die darauf angelegt ist, jeden Widerspruch zu verbieten. Sprache 
erscheint Kindern selbstverständlich prinzipiell als »vorgegeben«, was 
sie ja auch ist, und zwar nicht nur für Kinder, denn niemand kann als 
Individuum ad hoc eine Sprache verändern. Dass sehr viele unbestimmte 
und unbestimmbare Andere in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 
mitsprechen, ist schlicht ein Faktum. Das ist aber sicher nicht gleichbe-
deutend damit, dass das, wie Berger/Luckmann formulieren, »zur Natur 
der Dinge« gehörig erfahren wird – denn Sprache und Sprechen hat kei-
nerlei räumliche Ausdehnung, man kann nicht auf Gesprochenes zeigen 
(Berger/Luckmann 2004: 63). Dass Institutionen als »gegeben«, »unver-
änderlich« und »selbstverständlich« erfahren werden, eine Faktizität so-
wohl auf der Ebene der wirklich stattfindenden Interaktionen wie auf der 
Ebene der Faktizität der damit möglicherweise verbundenen Geltungs-
unterstellungen aufweisen, ist völlig unabhängig davon, ob man ihren 
»konventionellen« Charakter erkennt oder nicht. Ebenso wenig hängt 
das von der Frage ab, wie und ob in der Zukunft nicht auch anders ge-
handelt werden könnte. Denn einzusehen, dass man es in Zukunft an-
ders machen könnte oder auch nur den Umstand zu durchschauen, dass 
gehandelt und gemacht wurde, ändert nichts an der Faktizität bestehen-
der Institutionen. Faktizität liegt sozusagen immer in der Vergangenheit 
und was in der Vergangenheit lag, kann eben nicht mehr geändert wer-
den. Dass sich Faktizitäten verändern können, ändert nichts an ihrer 
»früheren« Faktizität, sondern schafft einfach neue »soziale Fakten«. 

Das Problem der Durchschaubarkeit oder Undurchschaubarkeit von 
Zusammenhängen hat wiederum mit der Frage des Erscheinens von 
gesellschaftlicher Realität als »Objektivität«, »Faktizität«, »Dinglich-
keit« gar nichts zu tun. Es gibt eindeutig wirkliche Dinge, Sachen, Fak-
ten, Objekte, die für uns völlig undurchschaubar sind und solche, die 
wir in welchem Sinne auch immer (in ihrer Genese, in den Gesetzlich-
keiten ihres Erscheinens, Aufbaus, Ablaufes usw.) »durchschauen« und 
verstehen. Das beeinträchtigt ihren Status als Sachen, Dinge, Objek-
te in keiner Weise. Gesellschaft kann heute in allgemeiner Weise von 
jedem als »menschengemacht« aufgefasst werden, bis hin zum Status 
von Geschlechterbeziehungen. Deswegen sind sie aber weder beliebig 
änderbar, noch im Konkreten durchschaubar. Die realen Handlungs- 
und Interaktionsketten, in unserer unfassbar komplex (segmentär, 
stratifikatorisch und funktional zugleich) differenzierten Gesellschaft 
sind prinzipiell von niemand zu überblicken. Das ist Merleau-Pontys 
»Kosmotheoros-Argument«. Auch wenn ich prinzipiell weiß, dass der 
Preis einer Ware, der Bedeutungswert einer sprachlichen Äußerung oder 

DING, VERDINGLICHUNG, OBJEKTIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280

der Umstand, dass gerade wieder enge Jeans Mode sind, Ergebnisse 
menschlicher Interaktionen und ihrer Verkettungen und Vernetzungen 
sind – die konkreten und wirklichen Zusammenhänge, wie es dazu 
kam, sind aus prinzipiellen Gründen in den seltensten Fällen im Detail 
rekonstruierbar. 

Selbst für eine banale sprachliche Äußerung steht es nicht in meiner 
oder unserer Verfügung, die Worte anders klingen (=bedeuten) zu lassen, 
als sie eben klingen (=bedeuten). Niemand kann sagen, wie genau die 
Wort »Scheiße« oder »Fuck (you)« die Bindung an ihre wörtliche Bedeu-
tung verloren haben und den Bedeutungswert erhalten haben, den sie in 
allen möglichen sozialen Kontexten heute haben. Man kann auch keine 
Verabredungen treffen, das von heute auf morgen zu verändern. Auch 
das müsste man im dialektischen Schema mit demselben Recht als »Ver-
dinglichung« bezeichnen, wie den Umstand, dass der Wert einer Ware 
uns als Faktizität erscheint, »obwohl« er auf dem Handeln und den Be-
ziehungen von Menschen beruht. Aber entspricht das der Erfahrung von 
»Dingen« im Sinne materieller Gegenstände? In Wahrheit haben Dinger-
fahrung und die Erfahrung der Faktizität institutioneller Gegebenheiten 
eine unterschiedliche phänomenologische Valenz. Das Problem der Er-
fahrung sozialer Struktur ist mit einem dialektischen Vokabular nur un-
zureichend aufschließbar. 

Webers »Dialektik«

Sprondels Rekurs auf Webers Methodologie geht zunächst einen ganz 
anderen Weg als den der Lukácschen Dialektik. Er stellt die Frage des 
»von wo« und »wie« des Sprechens der Soziologen, er sucht eine Ant-
wort im Rekurs auf die methodologische Kategorie des Weberschen 
Ideal typus. Was als eine Makrostruktur, als Struktur einer ganzen Ge-
sellschaft in den Blick kommt, bedarf einer vorangehenden »Entschei-
dung«. Sie ist – entgegen einer bestimmten Semantik von »objektiv« – 
gerade nicht durch ein großes »Objekt an sich«, einen ominösen »Stoff«, 
weder durch »die« Realität »der« Gesellschaft noch durch deren univer-
selle Gesetzlichkeiten diktiert. Sprondel liest Weber dennoch nicht mit 
den Augen des Neokantianers. Für ihn sagt Weber: Die soziale Welt ist 
strukturiert, sie ist kein Chaos, aber das Aussagensystem über diese Welt 
kann chaotisch sein (Sprondel 1976: 179). Dennoch kann der Ideal typus 
als entscheidendes Erkenntnisinstrument der Weberschen Methodolo-
gie nicht der Welt direkt entnommen werden, wie der Umstand, dass die 
Sonne scheint, einem Blick durch das Fenster. Er gibt keinem existieren-
den Etwas Ausdruck, ist kein Abbild, dennoch ist er nicht reine Kon-
struktion. Er reagiert auf den Umstand, dass (Erkenntnis der) soziale 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


281

Wirklichkeit perspektivisch ist, einen auch in buchstäblichem Sinn räum-
lich-zeitlichen Standort in der Welt voraussetzt, kontextgebunden, selek-
tiv, zugleich aber – wenn es um gesellschaftliche und historische Zu-
sammenhänge geht – den Anspruch hat kontextübergreifende Aussagen 
zu machen. Sprondel plädiert ganz ähnlich wie Merleau-Ponty (Mer-
leau-Ponty 1974: 16 f.) dafür, die Forschungspraxis Webers, also die fak-
tisch realisierte Methode und Methodologie ins Auge zu nehmen. Er hält 
– wohl gerade im Hinblick auf sie – fest: »Jede Besinnung auf die For-
schungspraxis macht deutlich, dass die Wirklichkeit zugleich als struktu-
riert und dennoch nicht verbindlich für die Wissenschaft strukturiert zu 
unterstellen ist (....) ein zu analysierender sozialer Zusammenhang kann 
(und muß) zwar auf einen, nicht aber auf den und schon gar nicht auf 
seinen Begriff gebracht werden.« (Sprondel 1976: 180).

Webers Methodologie reflektiert verschiedene Möglichkeiten der Be-
stimmung des Standortes des Soziologen: Der Soziologie ist Kultur-
mensch überhaupt, er ist Angehöriger einer bestimmten spezifischen 
Kultur, soziohistorisch situiert und er steht in einer Tradition wis-
senschaftlichen Argumentierens. In allen drei Fällen handelt es sich 
aber nicht um ein »Subjekt«, sondern um ein selbst schon instituier-
tes=eingebundenes »Wir« – je nachdem ergeben sich unterschiedli-
che Vergleichsgesichtspunkte, Dimensionen der Strukturanalyse. Ihre 
Begründung ergibt sich im wechselseitigen Verweis kontingenter sozi-
ohistorischer Gegebenheiten, den institutionalisierten Wertideen eines 
bestimmten sozialen Zusammenhangs und wissenschaftsimmanenten 
Begründungszusammenhängen. »Der damit gegebene Zirkel ist nicht 
durch diese oder jene fundamentalistische Rückzugsposition zu durch-
brechen, sondern bleibt das in geregelter Kommunikation unter Wis-
senschaftlern zu bearbeitende Problem je konkreter Untersuchungen.« 
(Sprondel 1976: 184). 

Die bloße Nachzeichnung der Wissensbestände handelnder Subjekte, 
ihrer Alltagsmodelle dagegen bearbeitet diesen Zirkel in Sprondels Au-
gen nicht. Er lässt keinen Zweifel, dass er die Berufung einer »phäno-
menologischen Soziologie« auf Weber, seinen Begriff des »subjektiv ge-
meinten Sinns« und dessen Rolle für eine verstehende Soziologie für ein 
Missverständnis hält. Man könnte Sprondels Argumentation so verste-
hen, dass mit dem Sinn und Handlungsbegriff eben nicht der »ganze« 
Weber abgedeckt sei. So etwa, wenn er darauf aufmerksam macht, dass 
Weber gleich nach den ersten beiden Paragraphen von Wirtschaft und 
Gesellschaft »soziale Beziehungen und Gebilde«, also Sozialstrukturen 
in den Mittelpunkt stelle und somit der gewichtigere Teil von Wirtschaft 
und Gesellschaft strukturtheoretisch entworfen sei. Auch dann hätte We-
ber sozusagen schon den Ansatz zu dem Kompromiss zwischen Subjek-
tivismus und Objektivismus geliefert, den beispielsweise Berger-Luck-
mann zwischen ihm, Weber, und Durkheim herbeiführen wollen oder 

WEBERS »DIALEKTIK«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282

den Bourdieu und Giddens jeweils auf ihre Weise zum Ausgangspunkt 
ihrer soziologischen Theorieentwürfe machen. 

Man könnte aber auch argumentieren, vieles hänge davon ab, wie 
man Webers Bestimmung des sozialen Handelns und den darin verwen-
deten Begriff des subjektiven Sinns überhaupt verstehen möchte. Sozia-
les Handeln solle ein Handeln genannt werden, »welches seinem von 
dem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach auf das Verhalten an-
derer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist.« (Weber 
1980: 1). Sprondel zitiert weiter: soziale Beziehung sei ein ihrem Sinn-
gehalt nach »aufeinander gegenseitig eingestelltes und dadurch orien-
tiertes Sichverhalten mehrerer« (Weber 1980: 13). Muss damit notwen-
dig ein subjektives, sich selbst transparentes Wissen gemeint sein und 
müssen die so aufeinander bezogenen Individuen über widerspruchs-
freie identische Wissensbestände verfügen? Wenn ja, dann allerdings be-
darf es einer zusätzlichen »objektiven« Struktur, die gleichsam hinter 
dem Rücken dieser Sinnorientierungen funktioniert. Wenn aber Weber 
den genauen Charakter dieser gegenseitigen »Einstellung« und »Orien-
tierung« offengelassen hätte und damit gar nicht eine transparente, wi-
derspruchsfreie Realitätsdefinition, eine propositionale Struktur, die sich 
selbst durchsichtig ist, meint? Dann könnte die Struktur geradezu in die-
ser Einstellung und Orientierung als solcher liegen, in ihr selbst aufzu-
finden sein, nicht in ihrem identischen propositionalen Sinngehalt mit 
dem subjektiv gemeinten Sinn der Anderen, sondern in ihrer sichtba-
ren Wirkung auf jenes »Sich-Verhalten«, von dem Weber spricht. Dass 
man in diese Richtung denken muss, zeigt ja Max Webers eigene Erläu-
terung: »Es ist in keiner Art gesagt: daß die an dem aufeinander ein-
gestellten Handeln Beteiligten im Einzelfall den gleichen Sinngehalt in 
die soziale Beziehung legen oder sich sinnhaft entsprechend der Einstel-
lung des Gegenpartners innerlich zu ihm einstellen, dass also in diesem 
Sinne Gegenseitigkeit besteht [...] Eine völlige und restlos auf gegensei-
tiger sinnentsprechender Einstellung ruhende soziale Beziehung ist in 
der Realität nur ein Grenzfall.« (Weber 1980: 13 f.). Mit anderen Wor-
ten: der propositionale Gehalt des »subjektiv gemeinten« Sinns, der auf 
andere »bezogen« und »orientiert« ist und dessen realer, an den fakti-
schen Beziehungen und Sequenzen des sozialen Verhaltens ablesbare Ef-
fekt – und gar dessen Effekte in anderen, weiteren, historisch folgen-
den sozialen Kontexten sind zu unterscheiden. Sie stehen nicht in einem 
einfachen Entsprechungsverhältnis – gerade diese Annahme ermöglicht 
Weber beispielsweise die Analyse der Wandlungen und Transformatio-
nen der protestantischen Ethik in eine kapitalistische Arbeitsethik. Ale-
xandre Métraux hat in seinem Beitrag zu dem 1976-er Band mögli-
cherweise in diese Richtung gedacht, wenn er Merleau-Pontys »höchst 
eigenwillige Interpretation« Max Webers versucht zu charakterisieren 
und dabei die Differenz und den Bezug von Verstehen und Handeln, von 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


283

Praxis und Verstehen he rausstellt (Métraux 1976: 147) Er betont: »Die 
›Wahrheit‹ des Sozialen [...] steht nicht ein für alle Male fest, sondern ge-
hört zu einer Sinngenesis, deren Struktur heraus gearbeitet werden kann. 
Das Soziale ist kein konstituierter Gegenstand, sondern eine Institution 
mit offenem Horizont« (Métraux 1976: 148). 

Von da aus wäre sicher auch das von Walter Sprondel aufgeworfene 
Problem anzugehen, das wir als Ausgangspunkt dieses Textes genom-
men haben: dass die Erfahrung von (Strukturen der) Gesellschaft und 
das Wissen darüber immer perspektivisch ist, und dennoch die Struktu-
ren nicht jenseits dieser Erfahrung sind. Dann könnte Sprondels ausführ-
licher Rekurs auf Weber in seiner Verknüpfung mit dem Merleau-Pon-
ty-Motto auch noch auf eine andere Fährte führen – eine mitlaufende 
Intuition möglicherweise, dass die Leitdifferenzen von Objektivismus 
vs. Subjektivismus, Handlung vs. Struktur, Subjekt vs. Ding selbst nicht 
weiter führen. Dann wäre der Artikel selbst ein Beispiel für eine Sinndy-
namik, die auf das Verhalten anderer bezogen ist, »in angebbarer Wei-
se auf das Handeln Anderer eingestellt ist«, sich aber gleichwohl nicht 
mit vollem reflexivem Bewusstsein des Akteurs vollzieht. Man könnte zu 
dem Eindruck kommen, dass Merleau-Ponty dasselbe Problem in seiner 
Weberreflexion umkreist, ohne es seinerseits einer klaren und eindeuti-
gen Lösung entgegen zu führen. Darauf soll abschließend ein Blick ge-
worfen werden. 

Merleau-Pontys Weberlektüre  
in den »Abenteuern der Dialektik«

Im Zentrum von Merleau-Pontys Auseinandersetzung mit Weber in den 
»Abenteuern der Dialektik« scheint zunächst ein anderes Problem zu ste-
hen als das des »Strukturbegriffs in den Sozialwissenschaften«, nämlich 
eine politische Auseinandersetzung mit dem Anspruch des kommunisti-
schen Totalitarismus. Aber man muss heute daran erinnern, dass dieser 
verknüpft war mit dem Anspruch einen, den definitiven Einblick in die 
objektiven Strukturgesetze der modernen Gesellschaft zu haben. Dieser 
definitive Einblick war der dialektische bzw. historische Materialismus. 
Auch dieser Einblick nahm für sich den Begriff der »Dialektik« in An-
spruch, ebenso wie andere Theorien der Linken (wie etwa der Sartres, 
mit der Merleau-Ponty sich ebenfalls auseinandersetzt). Merleau-Ponty 
stellt diesem »Ausverkauf der revolutionären Dialektik« gleich am An-
fang des Buches seine Lesart der von Weber in seinen materialen Stu-
dien faktisch gehandhabten Methodologie gegenüber (Merleau-Ponty 
1974: Kap. 1). Er rekurriert auch am Ende des Buches, an dem er po-
litisch für einen »neuen Liberalismus« und eine nicht-kommunistische, 

MERLEAU-PONTYS WEBERLEKTÜRE IN DEN »ABENTEUERN DER DIALEKTIK«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284

parlamentarische Linke zugleich plädiert, auf Weber (Merleau-Ponty 
1974: 273). Das Parlament sei, so Merleau-Ponty, sei »die einzig bekann-
te Einrichtung, die ein Minimum an Opposition und Wahrheit garan-
tiert« (ebd.: 273). Man beginne überhaupt erst damit, sagt Merleau-Pon-
ty, – und das ist eine bemerkenswerte Aussage! – »das Gesellschaftliche 
kennenzulernen« und lässt allenfalls Raum für eine »bescheidene«, in-
haltlich »offene« Dialektik, wenn er bemerkt: »übrigens wird ein System 
bewusster Lebenszusammenhänge niemals ähnliche Lösungen wie ein 
Kreuzworträtsel oder ein Elementarproblem der Arithmetik enthalten. 
[...] Eine nicht-kommunistische Linke ist ebensowenig an das freie Un-
ternehmertum gebunden wie an die Diktatur des Proletariats. Sie glaubt 
nicht, dass die kapitalistischen Institutionen die einzigen Ausbeutungs-
einrichtungen sind, aber sie hält sie weder für natürlicher noch für un-
antastbarer als die Steinaxt oder das Fahrrad. Es sind – wie unsere Spra-
che, unsere Werkzeuge, unsere Gebräuche, unsere Kleider – zu einem 
bestimmten Gebrauch erfundene Instrumente, die nach und nach einen 
Funktionswandel erfahren. Eine Grundanalyse dieses Bedeutungswan-
dels – über die berühmte Analyse des Mehrwerts hinaus – ist allererst 
noch auszuarbeiten [...]« (Merleau-Ponty 1974: 274). 

Im Hinblick auf diesen aus der zeitlichen Perspektive der Mitte des 
letzten Jahrhunderts formulierten, hier eher politisch als soziologisch 
motivierten Bedarf an Einblick in die »Sozialstruktur und das Problem 
des sozialen Wandels« (Sprondel) – wie rekonstruiert Merleau-Ponty 
nun das wissenschaftliche Verfahren Webers? Merleau-Ponty erläutert 
das im ersten Kapitel am Beispiel der Protestantischen Ethik. Ähnlich 
wie Sprondel betont er zunächst den Entscheidungscharakter des Vor-
gehens. Die entscheidende Strukturdimension steht am Anfang der Ana-
lyse durchaus nicht zwingend fest. Weber wähle einen Ausschnitt, eine 
historisch vorkommende Konstellation von Elementen, Merkmalen aus, 
die sich in verschiedenen Einzelphänomenen immer wieder artikuliert 
wird – den Typus des rationalen kapitalistischen Betriebs. Er beschrei-
be die protestantische Ethik, den Kalvinismus des 16. und 17. Jahrhun-
derts. »Diese Tatsachen werden als interessant, als historisch wichtig 
ausgewählt, das heißt letztlich, weil in ihnen eine Logik durchscheint, 
die den Schlüssel zu einer ganzen Reihe anderer Tatsachen liefert. Wie 
kann der Historiker das zu Beginn wissen? Streng genommen weiß er 
nichts. Seine Aufgliederung nimmt gewisse Ergebnisse vorweg [...] und 
wird in dem Maße gerechtfertigt, wie sie Tatsachen erhellt, die zu den 
Ausgangsdefinitionen nichts beigetragen haben. Daß diese Wesentliches 
<essences, Übersetzung verändert, jmk> bezeichnen, ist somit nicht si-
cher; sie liefern nur, sagt Weber, eine ›vorläufige Erläuterung‹ vom ge-
wählten Gesichtspunkt aus, und der Historiker wählt diesen Gesichts-
punkt so, wie man das Wort eines Autors behält oder die Geste eines 
Menschen: weil man bei der ersten Lektüre glaubt, einen bestimmten 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


285

Stil hervortreten zu sehen.« (Merleau-Ponty 1974: 17f.). Damit meint 
Merleau-Ponty den Text von Benjamin Franklin, den Weber als Ein-
stieg in seine Analyse ins Spiel bringt und dessen immanente Logik er 
bestimmt. Webers Ausgangspunkt ist für Merleau-Ponty also lediglich 
eine vorweg genommene Hypothese, diese Logik finde sich so oder so 
ähnlich, woanders immer wieder, bilde eine Art Stilprinzip über ver-
schiedene soziohistorische Zusammenhänge hinweg (Merleau-Ponty 
1974: 17).

Das genau scheint für Merleau-Ponty der Schlüssel für das von Spron-
del gestellte Problem zu sein, wessen Sinndeutung eigentlich maßgeblich 
sein soll für die Aufdeckung von Strukturen. Sie müssen nicht in den Ge-
halten des subjektiv gemeinten Sinns direkt gesucht werden, sondern in 
den Sinnbeziehungen und Konstellationen, die er mit anderen im histo-
rischen Prozess wirksamen Sinnelementen eingeht, eingehen könnte oder 
eingegangen ist. Genau das, so legt Merleau-Ponty nahe, bezeichne einen 
Teil des Weberschen Verfahrens. »Wenn es Weber gelingt, die Tatsachen 
im Einzelnen zu verstehen, indem er die Arbeitsethik auf ihre kalvinisti-
schen Ursprünge zurückführt und in ihren kapitalistischen Konsequen-
zen verfolgt, dann deshalb, weil er deren objektiven Sinn wiederentdeckt 
hat, weil er in die Erscheinungen eingedrungen ist, in denen der Verstand 
befangen war, und über die vorläufigen und parteiischen Perspektiven 
hinausgegangen ist, indem er die anonyme Zielrichtung wiederherstell-
te, die Dialektik eines Ganzen.« (1955: 19). 

»Objektiv« meint hier nicht »dinglich«, sondern die faktisch beleg-
bare historische Gegebenheit eines bestimmten Zusammenhangs, einer 
bestimmte Sinngenesis. Merleau-Ponty schildert eindringlich, wie Weber 
die implizite Logik des kalvinistischen Entwurfs auseinander nimmt, ihre 
spezifische Korrespondenz, Verträglichkeit zu einer »Wertschätzung der 
Güter dieser Welt« belegt; die Struktur eines »Seinsverhältnisses« frei-
legt, das wiederum – etwa in der nächsten Generation – als solches tra-
diert werden kann ohne die ursprünglichen Motive mit zu instituieren. 
Also können sich Sinnstrukturen partiell aus ihren ursprünglichen Kon-
stellationen lösen. Die heutige kapitalistische Wirtschaftsordnung ist ein 
eigener Kosmos, der dem einzelnen seine Normen eines wirtschaftlichen 
Handelns aufzwingt. Zwar könnte die Gehäuse-Metapher die Vorstel-
lung einer »dinglichen Wirklichkeit nahe legen«, die sich ihre Subjekte 
selbst schaffe über »Auslese«. Aber das setze voraus, sagt Weber, dass 
eine bestimmte, der Eigenart des Kapitalismus angepasste Art der Le-
bensführung und Berufsauffassung schon entstanden sei und zwar in 
Gruppen von Menschen, von ihnen getragen. Bei diesem Prozess kön-
ne Religion ebenso mitwirken wie Wirtschaft – Entscheidungen, Wahlen 
werden zu Institutionen – das heißt zu Implikationen des tatsächlichen 
Verhaltens von Menschen, die wiederum entsprechende Haltungen an-
derer Menschen begünstigen, wahrscheinlicher machen. 

MERLEAU-PONTYS WEBERLEKTÜRE IN DEN »ABENTEUERN DER DIALEKTIK«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286

Man könnte in der Sprache der in der Zeit der Entstehung der Aben-
teuer der Dialektik abgehaltenen Vorlesung L’institution, la passivité 
(Merleau-Ponty 2015) formulieren: die Individuen sind es, die ebenso in-
stituiert wie instituierend sind dadurch, dass sie die Vergangenheit nicht 
als Bewusstsein der Vergangenheit haben, als »überholtes Bild«, sondern 
die Vergangenheit als Ganze in ihrem Verhalten wirksam bleibt (Mer-
leau-Ponty 2015: 43). Genau das macht, dass Subjekte sowohl instituiert 
wie instituierend sind. Das ist eine Funktion der Zeit, der Tatsache, dass 
Menschen Gedächtnisse haben. Dieses Gedächtnis ist nicht eine Zutat, 
eine bloß subjektive Komponente von In stitutionen, sondern deren ei-
gentliches Medium: »Le temps est le modèle même de l’institution: pas-
sivité-activité, il continue, parce qu’il a êté institué, il fuse, il ne peut pas 
cesser d’être, il est total parce-qu’il est partiel, il est un champ.« »Die 
Zeit ist selbst das Modell von Institution, Passivität-Aktivität, sie dauert, 
weil sie instituiert wurde, sie verschmilzt (?), sie hört nicht auf zu sein, 
sie ist total, weil sie partiell ist, sie ist ein Feld« (Merleau-Ponty 2015: 
47; Übers. jmk). Institutiert/Instituierendes tritt in Konstellationen ein, 
die sich zu Systemen verdichten können, das heißt sich wechselseitig be-
stätigen können, Resonanzeffekte erzeugen quer über Bereiche etwa des 
Rechts, der Religion, des Wirtschaftens. Es ist leicht zu sehen, dass Mer-
leau-Ponty mit Sicherheit auch durch die Lektüre Webers zu diesem In-
stitutionsbegriff angeregt wurde.

Jedenfalls: dass sich im Ergebnis eine scheinbar einstimmige Entwick-
lung der »Rationalisierung« zu ergeben scheint, zugleich eine Charak-
terisierung der Prozesslogik wie der Struktur des Kapitalismus und der 
modernen Gesellschaft – das stellt sich erst im Nachhinein heraus. Den-
noch geht es dabei weder um eine Hegelsche List der Vernunft, um einen 
geheimen Plan oder um die Entfaltung eines zunächst in der Subjektivi-
tät eingeschlossenen »Wesens«. »Jedes dieser Elemente«, kommentiert 
Merleau-Ponty »gewinnt diese geschichtliche Bedeutung nur durch sein 
Zusammentreffen mit den anderen. Häufig hat die Geschichte in Isolie-
rung eines von ihnen hervorgebracht (das Recht in Rom, die Elemente 
des Kalküls in Indien), ohne dass es sich so entwickelt hätte, wie es sich 
im Kapitalismus entwickeln musste. Ihr Zusammentreffen bestätigt in je-
dem den Entwurf von Rationalität, den es mit sich führte. In dem Maße, 
wie die Wechselwirkungen sich häufen, wird die Entwicklung des Sys-
tems in seinem eigenen Sinn immer wahrscheinlicher. Die kapitalistische 
Produktion setzt sich mehr und mehr im Sinn einer Entwicklung der 
Technik und der angewandten Wissenschaften durch. Zunächst freilich 
ist dies keine allmächtige Idee, sondern eine Imagination von Geschichte 
<»imagination de l’histoire« – Übersetzung verändert, jmk, nicht: »ein-
gebildete«>, die hier und da Elemente aussät, die fähig sind, eines Tages 
integriert zu werden. Der Sinn des Systems ist während seiner Anfän-
ge wie der Bild-Sinn [sens pictural] des Gemäldes, von dem die Gesten 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


287

des Malers weniger dirigiert werden, als daß er ihr Ergebnis ist und mit 
ihnen fortschreitet. Man kann ihn auch mit dem Sinn der gesproche-
nen Sprache vergleichen, die weder als Begriff im Geist derjenigen auf-
tritt, die sie sprechen, noch in irgendeinem idealen Modell der Sprache, 
sondern der vielmehr das virtuelle Zentrum einer Reihe konvergieren-
der, fast unbewusster Sprechoperationen ist. Die historische Redeweise 
kommt dazu, ›Rationalisierung‹ oder ›Kapitalismus‹ zu sagen, wenn die 
Verwandtschaft der Produkte der geschichtlichen Einbildung manifest 
geworden ist. Aber die Geschichte arbeitet nicht nach einem Modell: sie 
ist <ja> gerade die aufkommende Bedeutung <»l’avènement du sens«, 
Übersetzung verändert, jmk, nicht: »Inthronisierung«!>. Sagt man, dass 
die Elemente der Rationalität miteinander verwandt waren, ehe sie sich 
zu einem System kristallisierten, so ist das nur eine Weise zu sagen, dass 
sie, durch menschliche Intentionen wiederaufgenommen und entwickelt, 
einander bestätigen und ein Ganzes bilden mussten. Wie vor dem Auf-
treten des bürgerlichen Unternehmens die von diesem vereinigten Ele-
mente keine Bestandteile ein und desselben Universums waren, so muss 
man sagen, daß jedes durch die anderen gleichsam verlockt wird, sich 
in einem Sinn, der ihnen gemeinsam ist, zu entwickeln, den aber keines 
von ihnen erschöpft. Die innerweltliche Askese, die der Kalvinismus zum 
Prinzip erhebt, vollendet sich im Kapitalismus, aber im zweifachen Sinn 
des Wortes: sie wird verwirklicht, da er, mehr noch als sie, Tätigkeit in 
der Welt ist; sie wird zerstört als Askese, da der Kapitalismus darauf aus 
ist, seine eigenen transzendenten Motive zu beseitigen [...] Zwischen den 
Elementen einer geschichtlichen Totalität gibt es nach Weber eine Wahl-
verwandtschaft.« (Merleau-Ponty 1974: 23 f.; kursiv jmk) 

Diese Passage ist aus verschiedenen Gründen bedeutsam. Zum einen 
zeigt sie Merleau-Pontys Weberverständnis, sie beginnt wie eine Para-
phrase, nimmt dann aber eine ganz eigene Akzentuierung vor. Zugleich 
gehört sie zu den wenigen Stellen, in denen Merleau-Ponty sein Verständ-
nis soziologischer Strukturen im Zusammenhang mit einem konkreten 
Gegenstand deutlich macht. Ohne es kenntlich zu machen, folgt er aber 
auch hier den Prämissen seiner strukturalen Bedeutungstheorie. Die Be-
deutung ist nicht »in« den Intentionen, Sinngebungen und Plänen der 
Akteure von vorne herein enthalten, »in« einem der Elemente selbst, son-
dern ergibt sich aus deren Verhältnis, aus einer Konstellation, Rekombi-
nation in einer gegebenen historischen Phase. Was als wirksame Struk-
tur historisch zustande gekommen ist oder sein wird, lässt sich erst im 
Nachhinein bestimmen. Auch in diesem Zusammenhang fällt wieder der 
Vergleich mit einer »Kristallisation« (ich erinnere: ebenfalls eines »Ge-
genbegriffes« zur transzendentalen »Konstitution«) zu, also der unwill-
kürlichen, plötzlichen Entfaltung einer Struktur von erstaunlicher Regel-
mäßigkeit, die klare Bedingungen hat, aber dennoch überraschend und 
im Einzelnen nicht geplant abläuft. Das erinnert durchaus an Dialektik 

MERLEAU-PONTYS WEBERLEKTÜRE IN DEN »ABENTEUERN DER DIALEKTIK«

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288

– Merleau-Ponty konzipiert das unter Berufung auf die Weberschen Ana-
lysen aber pluraler, offener, von Kontingenzen durchzogen als die hege-
lianisch/marxistischen Modelle. 

Insbesondere streitet er jede wie auch immer geartete Teleologie ab. Es 
gibt hier kein Bewegungsgesetz, kein An-Sich der Gesellschaft, das zu ei-
nem Für-Sich und in der Folge zu einem An-und-Für-Sich wird, kein »zu 
sich kommendes« geschichtliches Subjekt. Die Akteure spielen eine Rol-
le, aber nicht dadurch, dass sie einen vorgefassten, identisch bleibenden, 
subjektiv gemeinten Sinn gewissermaßen in die Strukturen hinein »ob-
jektivieren«, ihre vorentworfenen Handlungen umsetzen und diese die 
Strukturen konstituieren, so wie ein Zimmermann ein Haus baut. Deren 
Verhaltensweisen sind durchaus, weil es sich um Subjekte handelt, auf 
eine bestimmte Weise aneinander »orientiert«, »aufeinander eingestellt«, 
wie Weber sagt. Aber das ist weder im Sinne einer Identität von Bedeu-
tungen zu verstehen, noch im Sinne aufzuhebender Gegensätze, noch im 
Sinne einer Antizipation oder Implikation des späteren Zusammentre-
tens, noch geht es alleine um ein Anhäufen von quantitativen Verände-
rungen, die irgendwann in eine neue Qualität umschlagen. Merleau-Pon-
ty geht es um ein Verständnis »konkreter«, »situierter« Dialektik, in der 
»doppeldeutige Beziehungen«, »Umstürze«, »konträre und untrennba-
re Wahrheiten«, »Überschreitungen«, »anhaltende Entstehungsprozes-
se«, Pluralität von Absichten und Ordnungen bei einer gegeben spezi-
fischen Konstellation von Elementen wirksam sind. Das alles findet in 
einem historisch bestimmten, spezifischen Erfahrungsfeld der »Wechsel-
beziehung der Subjekte untereinander und mit dem Sein«, das nicht ein 
»Schauspiel« ist, sondern Praxis, »gemeinsames Lebensfeld«, in dem »je-
des Element für die anderen Elemente offen ist« (Merleau-Ponty 1974: 
245). Wir sind, so versucht Merleau-Ponty eine Dialektik der Differenz 
zu beschreiben, in unserer Unterschiedlichkeit (différence) zu einer ein-
zigen natürlichen und menschlichen Welt hin offen, »weil wir in Bezug 
auf sie wechselseitig füreinander imitierbar und der Teilhabe fähig sind.« 
(»que nous sommes imitables et participables les uns par les autres dans 
ce rapport avec lui.«) (Merleau-Ponty 1974: 246). 

Dass Merleau-Ponty gerade in diesem Zusammenhang von »Imitabili-
tät« spricht, scheint mir immer wieder auf den Doppelcharakter expres-
siven Verhaltens zu verweisen: es ist neben seiner Bedeutungs-/Sinndi-
mension, seiner Fähigkeit propositionale Gehalte zu prozessieren, immer 
zugleich Fertigkeit, strukturierte Bewegung, es hat eine Außenseite – weil 
sprachliche Elemente, oder Gesten, oder Stile, ja sogar Deutungsmus-
ter und Begründungen reproduzierbar, transportierbar, rekombinierbar 
sind, auch ohne die Bedingung völliger Sinnadäquanz. Genau deshalb ist 
jedes Element dieses expressiven Verhaltens offen für Bedeutungswan-
del, Neukontextuierungen in benachbarten oder ferner liegenden sozia-
len und kulturellen Feldern. »Erst in der Praxis«, schreibt Alexandre 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


289

Métraux, »verknüpfen sich die individuell beigebrachten Bedeutungen 
zu einem sozial-geschichtlichen Ganzen.« (Métraux 1976: 148). Deshalb 
können den Anderen – um die in Kapitel 3 zitierte Sten dhal-Metaphorik 
zu bemühen – solche Elemente auch als zunächst nackte »Zweige« ent-
gegengehalten werden, an denen dann ggf. Bedeutungen, auch andere 
und neue, als irgendjemand erwartet, »auskristallisieren« können. Es 
geht nicht darum zu sagen, dass es sich um anonyme und vollständig 
unbewusste Prozesse handelt, Subjektivität, Intentionalität, Bewusstsein 
sind für Merleau-Ponty wie Weber wesentliche Momente der sozialen 
Prozesse und des Verhaltens. Aber das beinhaltet alle empirisch vorfind-
lichen Möglichkeiten des Konfusen, des Halbbewussten, der Umdeu-
tung, der Entwicklung, Konkretisierung, Überschreitung, Modulation 
von Sinn elementen im Prozesse der Kommunikation und Interaktion, 
einer Pluralität von Gegensätzen, die sich im historischen Prozess stän-
dig situieren und neu bestimmen müssen. 

»Gute« und »schlechte Dialektik« –  
Dialektik ohne Synthese

Die Dialektik, die Merleau-Ponty entwirft, ist also nicht von einer kla-
ren und distinkten Kontrarität von Thesen, Antithesen und Synthesen 
bestimmt. In einer Arbeitsnotiz zu Das Sichtbare und das Unsichtbare 
nennt er das erstere eine »einbalsamierte Dialektik«. Es geht im histo-
rischen Prozess – und genau das macht die Dialektik aus – gerade nicht 
um klare Thesen und Antithesen, um ideale Bedeutungen einer idealen 
Sprache (langue), sondern um faktisch gesprochene Sprache (parole), 
die nicht auf idealen Bedeutungen beruht, sondern darauf, dass sie den 
Anderen (immer auch) als »Verhalten, nicht als ›Psychismus‹ anvisiert, 
die auf den Anderen antwortet, noch bevor er als ›Psychismus‹ verstan-
den worden ist, und zwar in einer Auseinandersetzung, die seine Wor-
te als Worte und als Ereignisse zurückweist oder akzeptiert – Gerade sie 
konstituiert vor mir als Bedeutung und als Subjekt der Bedeutung ein 
Milieu der Verständigung, ein intersubjektives diakritisches System, das 
gegenwärtige Sprache und nicht ›menschliches‹ Universum, objektiver 
Geist ist.« (Merleau-Ponty 1994a: 227). Das zeigt nochmals, wie eng 
verknüpft Merleau-Pontys diakritischer und operativ-prozessbezogener 
Strukturbegriff, seine Bedeutungstheorie und Bewegungstheorie, seine 
Weber-Interpretation und seine Kritik an der Dialektik sind. 

Im Manuskript »Das Sichtbare und das Unsichtbare« selbst spezifiziert 
Merleau-Ponty eine »gute« und eine »schlechte« Dialektik. Die schlechte 
Dialektik ist für ihn gleichbedeutend mit einem erklärten dialektischen 
Formalismus. Die Abstraktion von Dialektik zu einem Erklärungsprinzip 

»GUTE« UND »SCHLECHTE DIALEKTIK« – DIALEKTIK OHNE SYNTHESE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290

unabhängig von konkreten Erkenntnisgegenständen sei gleich bedeutend 
damit, dass man »von ihr spricht, statt sie zu praktizieren« (Merleau- 
Ponty 1994a: 128). Die Dialektik, die Merleau-Ponty vorschwebt, müsste 
dagegen ohne Einschränkung die jeweilige »Vielzahl der Bezüge ins Auge 
<fassen> und das, was Ambiguität genannt wurde«: »Die schlechte Dia-
lektik ist jene, die glaubt, das Sein durch These, Antithese und Synthe-
se zusammensetzen zu können; die gute Dialektik ist jene, die weiß, dass 
jede These eine Idealisierung darstellt, dass das Sein nicht aus Idealisie-
rungen oder aus Gesagtem besteht [...]« (Merleau-Ponty 1994a: 129). 
Diese Bemerkung lässt sich ohne weiteres als eine Anspielung auf Max 
Webers Theorie der Idealtypik und deren Begründung lesen. Vielmehr, so 
fährt Merleau-Ponty finden sich in Wirklichkeit »verbundene<n> Ganz-
heiten, wo die Bedeutung immer nur als Tendenz vorhanden ist, wo die 
Trägheit des Inhaltes es niemals erlaubt, den einen Begriff als positiven 
und den anderen als negativen zu definieren, und erst recht nicht, einen 
dritten Begriff als die absolute Aufhebung (suppression!) des Negativen 
durch sich selbst anzusetzen.« (Merleau-Ponty 1994a: 129).

Er begründet im Folgenden eine »Dialektik ohne Synthese«, die Zu-
rückweisung der Idee »du dépassement qui rassemble«, wörtlich einer 
»Überschreitung, die wieder versammelt, zusammenbringt«. Gemeint ist 
damit Hegels Konzept der dialektischen »Aufhebung«, für die es be-
kanntlich kein adäquates französisches Wort gibt – in ihrem Doppelsinn 
der Auflösung/Außerkraftsetzung von etwas (insofern der Überschrei-
tung), zugleich der »Aufbewahrung« und Neuverwandlung. Der Figur 
der »Aufhebung« stellt Merleau-Ponty – in einem durchaus Weber-affi-
nen Gestus – die Einsicht in die faktisch immer nur partiale Rationalität 
der Wirklichkeit entgegen: »Im Denken wie im Leben kennen wir im-
mer nur Aufhebungen (dépassements, Übersetzung geändert, jmk), die 
konkret und partiell sind, angefüllt mit Überlebendem und behaftet mit 
Mängeln; es gibt keine vollständige Aufhebung (dépassement, Überset-
zung geändert, jmk), die alles in sich bewahrt, was in den vorausgegan-
genen Phasen angeeignet wurde, die mechanisch ein Mehr hinzufügt und 
es erlauben würde, die dialektischen Phasen hierarchisch zu ordnen vom 
weniger Realen zum Realeren, vom weniger Gültigen zum Gültigeren. 
Aber auf einer bestimmten Strecke des Weges kann es Fortschritte ge-
ben, und vor allem gibt es Lösungen, die nach und nach ausgeschlossen 
werden.« (Merleau-Ponty 1994 a: 129).4 Dieser Gestus der Nüchtern-
heit lässt sich ohne weiteres in Max Webers Schriften wiederfinden. Die 
darin enthaltene Hegelkritik erinnert dagegen deutlich an Kierkegaard, 

4  Die Wiedergabe von »dépassement« mit den ungebräuchlichen Worten 
»Übersteigung« und »Überstieg«, so die deutsche Übersetzung, finde ich 
irreführend. Gemeint ist schlicht und einfach der dialektische Begriff der 
»Aufhebung«!

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


291

die Formel einer »Dialektik ohne Synthese« auch an die Negative Dia-
lektik Theodor W. Adornos (vgl. auch Sartre 1968: 215 f.).  

Merleau-Ponty formuliert hier aus der ontologischen Perspektive sei-
nes letzten Buches nochmals das Fazit am Ende der »Abenteuer der Dia-
lektik« aus. Dort hatte er ebenfalls, die Überlegungen des ersten Kapitels 
aufgreifend, Max Weber als Kronzeugen gegen die »Selbsttäuschungen« 
der »Abenteuer der Dialektik« in Anspruch genommen. Webers Kul-
turbegriff, so führt er aus, entspräche einer pluralen (insofern: libera-
len), offenen, nicht-teleologischen Form der Dialektik, »ein<em> Denken 
mit mehreren Zentren und mehreren Zugängen« (Merleau-Ponty 1974: 
246).5 Webers Protestantischer Ethik entnimmt er ein Modell des Den-
kens in Konstellationen heterogener Elemente, die sich in bestimmten 
historischen Situationen und aus situativen Gegebenheiten heraus sich 
zueinander verhalten und aufeinander zu entwickeln, die realen histori-
schen Möglichkeiten folgend, resonante und dissonante Potentiale aller-
erst entfalten. Was da passiert, stellt sich her »im Kontakt mit der Kon-
tingenz« (Merleau-Ponty 1974: 22) »im Augenblick, wo die menschliche 
Initiative ein Lebenssystem begründet, indem sie zerstreute Gegeben-
heiten wiederaufnimmt.« (ebd.). Aber diese »Systeme«, diese Institutio-
nen sind nicht abgeschlossen und abschließbar, sie sind nicht endgültig 
»konstituiert« (vgl. Métraux 1976: 148). Sondern sie können ihre Be-
deutung verändern, differenzieren, umgestalten im Maße ihrer Einfü-
gung in andere soziotemporale Kontexte, im Maße also ihrer »syntag-
matischen« Neujustierung – so wie sich phonetische, semantische oder 
sonstige sprachliche Relationen sukzessive im Sprachgebrauch ändern 
können. In der ungefähr zeitgleich zur Abfassung der Abenteuer der Dia-
lektik abgehaltenen Vorlesung über Institutionen setzt Merleau-Ponty 
Konstitution und Institution zueinander in Gegensatz. Etwas instituieren 
setzt realhistorisch Instituiertes immer schon voraus und jede Institu tion 
heißt zugleich »institution d’un à-venir«, »Institution einer Zukunft/ei-
nes Zu-Kommenden«. Das ist verknüpft mit Geschichte überhaupt: »In-
stitution [signifie] établissement dans une expérience [...] de dimensions 

5  In politischer Hinsicht sagt Merleau-Ponty beispielsweise, der Systemgegensatz 
zwischen USA und UDSSR beschränke sich beileibe nicht auf den von freiem 
Unternehmertum und Marxismus und fährt fort: »Unter der Hülle ein- oder 
zweihundert Jahre alter Philosophien zimmern die etablierten politischen Sys-
teme etwas ganz andres zurecht« (ebd.: 271). Die Philosophien dienten nur der 
»Verzierung«, in die »Laster und Tugenden« der beiden System gingen eine 
Vielzahl ganz anderer geographischer, historischer und politischer Bedingungen 
ein; es gelte, dieses »Andere«, das sie verbergen, ins Auge zu fassen und nicht 
eigene (dialektische) Träumereien zu pflegen. Prophetisch – sowohl in Bezug 
auf die Entwicklung der Sowjetunion, besonders aber die Chinas – bemerkt 
Merleau-Ponty: »Es zeichnet sich umrisshaft ein allgemeineres Wirtschaftssys-
tem ab, worauf bezogen beide nur Sonderfälle darstellen.« (ebd.: 272). 

»GUTE« UND »SCHLECHTE DIALEKTIK« – DIALEKTIK OHNE SYNTHESE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292

[...] par rapport auxquelles toute une série d’autres experiences auront 
sens et feront une suite, une histoire. [...] Le sens est déposé [...] mais 
non comme objet au vestiaire, comme simple reste ou survivance, com-
me résidu: il l’est comme à continuer, à achever sans que  cette suite 
soit déterminée.« »Institution [bedeutet] Einrichtung in einer Erfahrung 
[...] von Dimensionen [...] in Bezug auf die eine ganze Serie anderer 
Erfahrungen Sinn haben und eine Folge, eine Geschichte machen wird. 
[...] Die Bedeutung ist hinterlegt [...] aber nicht wie ein Objekt in einer 
Garderobe, als einfacher Überrest oder Überleben, als Abfall: sie ist dort 
wie um zu dauern, zum Abschluss geführt zu werden, ohne dass diese 
Folge determiniert wäre« (ebd.: 50; Übers. jmk). 

Kooperierende Menschen konstituieren nicht, sie instituieren – für 
sich und wechselweise füreinander. Das Instituierte ist dabei buchstäb-
lich von vorne herein »intersubjektiv«, etwas »zwischen« den Individu-
en, aber ohne völlig eindeutig oder einverständlich zu sein, und ein für 
alle Mal festzulegen, denn »ein instituierendes Subjekt kann mit einem 
Anderen koexistieren, weil das Instituierte nicht die unmittelbare Spie-
gelung seiner Aktivitäten darstellt. Dieses kann nachträglich durch sich 
selbst oder durch Andere wieder aufgenommen werden, ohne dass es 
hierbei um eine totale Neuschaffung geht. Dadurch steht es als Angel-
punkt [charnière] zwischen den Anderen und mir, andererseits zwischen 
mir und meinem Selbst, als Folge und Gewähr unserer Zugehörigkeit zur 
selben Welt. Unter Institution verstand man [d.h. in der Vorlesung, jmk] 
also das Erfahrungsgeschehen, wodurch die Erfahrung um eine Dimen-
sion der Dauer bereichert wird. In Bezug auf diese wird eine Reihe an-
derer Erfahrungen Sinn haben und eine denkbare Fortsetzung oder eine 
Geschichte bilden.« (Merleau-Ponty 1973: 74 f.). 

Merleau-Ponty verweist – wie Weber – auf ein Verständnis intersub-
jektiver sinnhafter Orientierung, das genau nicht eine vollständige in-
haltliche Sinnkorrespondenz, nicht identische Wissensbestände voraus-
setzen muss. Deshalb kann auch die Auszeichnung »sozialer Struktur« 
als eines Ineinandergreifen von Verhalten bzw. Sinndeutungen nicht bloß 
auf der Wiedergabe eines subjektiven Wissens der Subjekte beruhen, son-
dern setzt eine Rekonstruktion eines immer schon statt gehabten, irgend-
wie dokumentierten mit dem Wissen der Subjekte arbeitenden, aber den-
noch nicht darin aufgehenden Prozesses voraus. Das damit verknüpfte 
Verständnis historischer Prozesses stellt sich als eine Struktur steter fak-
tischer Strukturierung dar, ein Prozess der Sinngebung und Sinntransfor-
mation zwar durch die Intentionalität von Subjekten hindurch, gleich-
wohl nicht auf die deklarierten und deklarierbaren Wissensinhalte, die 
Gehalte eines oder einer Gruppe von ihnen reduzierbar. Sondern im 
Gegenteil und ebenso gut als ein Prozess der sukzessiven Sinnbestim-
mung und damit Bestimmung von Intentionalität z.B. durch das An-
schlussverhalten (suite/Folge) Anderer. Damit zeichnet Merleau-Ponty 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


293

ein Verständnis sozialer Prozessen vor, wie wir es aus Luhmanns Theorie 
der Sinnbestimmung durch Anschlusskommunikation (Luhmann 1988: 
198) kennen oder auch im Verständnis der objektiven Hermeneutik, für 
das das sinngebende Verhalten nicht primär und ausschließlich im Be-
wusstsein stattfindet, sondern sich interaktiv aus der Logik des Anschlie-
ßens und Fortsetzens von Sinnimpulsen ergibt (Oevermann u.a. 1979). 
Allerdings mit dem charakteristischen Unterschied, dass Merleau-Pon-
ty keine strikte Notwendigkeit, kein Telos und damit sicher keine unbe-
dingte Wirksamkeit universaler Regelsysteme anerkennt.  

Kierkegaard, das Wissen »sub specie aeterni«  
und die Webersche Methodologie

Merleau-Pontys Dialektik-, Geschichts- und zugleich Strukturverständ-
nis ist in dieser Betonung des steten »Werdens« insofern durch und 
durch antihegelianisch und korrespondiert eher mit dem Kierkegaards. 
Es verknüpft strukturalistische, phänomenologische und existentialisti-
sche Motive. Kierkegaard wird von Merleau-Ponty für genau die Fra-
gestellung in Anspruch genommen, in dem er den Dialog zwischen dem 
Philosophen und dem Soziologen inszeniert in der Stelle, die Sprondel 
als Motto für seinen Aufsatz wählte. Er lässt Kierkegaard an Hegel ge-
wandt sagen: »Sie, der Sie über die Entwicklung der Welt urteilen und 
ihre Vollendung im preußischen Staat verkünden, von woher sprechen 
Sie, und wie können Sie so tun, als hätten Sie einen Platz außerhalb je-
der Situation?« (Merleau-Ponty 2000b: 85). Was im Nachhinein als 
System, als logische Gestalt, als »zwingend« erscheint, ist immer auch 
»optische Täuschung« (Kierkegaard) in der Verwechslung der Faktizi-
tät einer erfolgten Entwicklung mit einer logischen Notwendigkeit, die 
dann zur verborgenen Vernunft, zum Bewegungsgesetz, zur immanen-
te »Entfaltung« umgedeutet wird, die, anders gesagt, die Illusion einer 
Struktur erweckt, die eine eigenständige Existenz gegenüber dem Pro-
zess, den sie strukturiert, hätte. Aber ebenso wenig  wie die natürliche 
Evolution mit fertigen Bauplänen für Insekten, Blütenpflanzen oder Fle-
dermäusen gearbeitet hat, verfügt die Geschichte oder die Sprache in 
den Augen Merleau-Pontys über geheime strukturelle Teleologien, die 
vom Prozess abhebbar wären und mit den in ihnen wirksamen Kon-
tingenzen im Grunde nichts zu tun hätten. Gerade das Beispiel von 
Merleau-Pontys Weberlektüre zeigt, dass er die Kontingenzen als we-
sentlichen Bestandteil der Strukturbildung betrachtet, sie sind gerade-
zu deren Material. 

Die Logik der Diachronie, der Geschichte, die Merleau-Ponty da im 
Kontext einer Weberinterpretation skizziert, ist weder eine Hegelsche 

KIERKEGAARD UND DIE WEBERSCHE METHODOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294

Dialektik noch möchte sie, wie Marx, diese einfach vom Kopf auf die 
Füße stellen. Gewiss, der Marxsche Impuls, menschliche Praxis und da-
mit auch »leibhaftige Menschen« (Marx 1981: 26), die »körperliche 
Organisation dieser Individuen und ihr dadurch gegebenes Verhältnis 
zur übrigen Natur« (Marx 1981: 21) zum Ausgangspunkt zu machen, 
greift auch Merleau-Ponty auf. Aber die historischen Kategorien, de-
rer sich Merleau-Ponty bedient, verzichten auf jede Vorstellung einer 
Notwendigkeit des geschichtlichen Verlaufs, betonen vielmehr dessen 
Kontingenz. Sie entsprechen denen des Antihegelianers Kierkegaard, 
am deutlichsten entfaltet in dem kurzen Zwischenspiel der »Philoso-
phische Krümel« (bzw. »Brosamen«). Was wird, sagt Kierkegaard da, 
ist genau deshalb nicht »notwendig« – das heißt, diachrone Strukturen, 
Prozessstrukturen arbeiten geradezu mit Kontingenz und Konstellation, 
mit der Antizipation und der Retrospektion von Sinn, mit Übergängen 
von Möglichkeit zu Wirklichkeit. Dass etwas Gewordenes im Nachhi-
nein als »notwendig« (als logisch, nicht anders möglich) erscheint, ent-
springt der bloßen Faktizität des Gewordenseins, und wird missverstan-
den, wenn man eine Gesetzlichkeit hineinkonstruiert. »Das Vergangene 
ist nicht notwendig, da es wurde; wurde nicht notwendig, indem es wur-
de (ein Widerspruch), und wird noch weniger notwendig durch irgendei-
ne Auffassung«, schreibt Kierkegaard (Kierkegaard 2005: 94). Auch bei 
Kierkegaard findet sich die Auffassung, dass »das unmittelbare Wahr-
nehmen« nicht trügen kann (Kierkegaard 2005: 96). Aber man darf auch 
aus der Wahrnehmung nichts anderes machen, als sie ist. Insbesondere 
ist sie nicht gleichbedeutend mit einem Wissen, ihre »Wahrheit« liegt 
auch nicht in einem zukünftigen Wissen. Auch das ist eine völlig unhe-
gelianische Sicht der Dinge. Hegel sieht ja bekanntlich die »Wahrheit« 
der sinnlichen Wahrnehmung letzten Endes im Geist, während die Anti-
hegelianer auf der Widerständigkeit der Kontingenz von Natur und Ge-
schichte beharren. 

Was für den historischen, diachronen Prozess gilt, dass über ihn im-
mer nur ein »unsicheres«, approximatives, mehr oder weniger hypothe-
tisches Wissen zu erzielen ist (Kierkegaard 2005: 782), gilt ebenso für 
synchrone soziale »Strukturen«, die wir über die Grenzen von Situatio-
nen hinaus konstruieren. Was Merleau-Ponty für die Analyse geschicht-
licher Prozesse schreibt, gilt auch für synchrone soziologische Struk-
turen, insofern damit Ordnungen, Muster gemeint sind, die sich über 
einen konkreten (und heute wie mühsam auch immer dokumentierba-
ren) Interaktionsprozess hinaus wiederholt. Das Wissen darüber behält 
seine Zufälligkeit schon allein durch die Kontingenz der Erreichbarkeit 
des »Materials«, in die der eigene Standpunkt des Forschers eingeht. 
Ob es sich also um diachrone oder synchrone Strukturen handelt, das 
soziologische Wissen darüber ist auf gewisse Weise immer historisches 
Wissen und historisches Wissen ist immer nur Approximationswissen. 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


295

»Jedes Wissen um Wirklichkeit ist Möglichkeit«, schreibt Kierkegaard 
(Kierkegaard 2005: 478). »Existenz ist beständig das Einzelne«, das 
»Abstrakte existiert nicht«. Wissen ist notwendig Abstraktion, aber 
bezieht sich genau dadurch auf das, was existiert. Wird aber, so Kier-
kegaard, die Identität von Denken (Wissen) und Sein, von Begriff und 
Sache postuliert, wie das Hegels Geschichtsphilosophie tut, so ist das 
»der Ausdruck dafür, dass das Denken die Existenz völlig verlassen 
hat, dass es ausgewandert ist und einen sechsten Erdteil gefunden hat, 
wo es in der absoluten Identität von Denken und Sein sich absolut 
genug ist.« (Kierkegaard 2005: 495).6 Wer das annimmt, erhebt den 
Anspruch eines Wissens unabhängig von Zeit, Raum, Situation – ein 
Wissen »sub specie aeterni«; er beansprucht den Status des, wie Mer-
leau-Ponty oft formuliert, »Kosmotheoros«, der keinen Körper und da-
mit keine Position in der Welt hätte. Aber das ist eine Illusion, die für 
Kierkegaard eine inhärente Komik hat. Übrigens stoßen Kierkegaard 
wie Merleau-Ponty in diesem Zusammenhang auf die Paradoxien der 
Bewegung. Existenz sub specie aeterni zu denken, hieße, so argumen-
tiert er, sie aufzuheben. Existenz »lässt sich nicht ohne Bewegung den-
ken«, aber Bewegung lässt sich ebenso wenig wie die Zeit selbst, wie 
die Endlichkeit »sub specie aeterni« denken. »Denke ich sie, hebe ich 
sie auf, und dann denke ich sie nicht.« (Kierkegaard 2005: 469). Bewe-
gung, Zeit, Endlichkeit sind irreduzible Faktizitäten, auf gewisse Wei-
se: nicht durch das Denken einholbar, weil jedes Denken diese Faktizi-
tät zu seiner Voraussetzung hat. 

Kierkegaard ging es letztlich um die leidenschaftliche Übernahme 
der eigenen Existenz, um eine Dimension der Ethik und des Glaubens. 
Aber kann man mit dem Grundsatz »Existenz vor Essenz« auch Wis-
senschaft betreiben? Gibt es den »existierenden Wissenschaftler«? 
Merleau-Ponty scheint das für möglich zu halten und Weber genau in 
diesem Sinne zu lesen. Dies betrifft zentrale Aspekte der Weberschen 
Methodologie:

• Weber halte die Rekonstruktion des »Kontingenzhorizont der Ver-
gangenheit« beim Sinnverstehen für wesentlich (Merleau-Ponty 
1974: 15);

• Die Konzeption der Idealtypen enthält die Einsicht in den immer nur 
approximativen Charakter von Wissen. Idealtypen sind nicht die 
»Schlüssel der Geschichte«, »Wissen ist niemals unbedingt gültig« 
(Merleau-Ponty 1974: 14); Idealtypen sind »Mittel der Erkenntnis«, 

6   Diese Stelle erinnert auch wieder an Karl Marx’ Ableitung des »reinen Den-
kens« aus der gesellschaftlichen Arbeitsteilung. Die Philosophien leben in 
ihrer eigenen Welt des »Geistes alleene«, weil die gesellschaftliche Diffe-
renzierung körperlicher und geistiger Arbeit dieser Illusion einen gewissen 
Rückhalt verschafft. (Marx 1981: 32). 

KIERKEGAARD UND DIE WEBERSCHE METHODOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296

gedankliche Konstruktionen, »zur Messung und systematischen 
Charakterisierung von individuellen, d.h. in ihrer Einzigartigkeit 
bedeutsamen Zusammenhängen.« (Weber 1988: 193)

• Die Situiertheit auch des Kulturwissenschaftlers wird nicht metho-
disch ausgemerzt, sondern in reflektierter und kontrollierter Wei-
se zum Bestandteil der Methode – es ist eine Voraussetzung histo-
rischer Forschung, dass wir ein »Interesse an der Vergangenheit« 
haben, nicht nur in spezifischen kulturellen Wertzusammenhängen 
situiert sind, sondern »dass wir überhaupt Kulturmenschen sind« 
(Merleau-Ponty 1974: 28; vgl. die sehr analoge Wiedergabe bei 
Sprondel 1976: 181);

• Die Prozessualität des Sozialen wird ernst genommen, der Struk-
turbegriff wird nicht jenseits historischer Kontingenzen angesie-
delt, sondern gerade auf die Kontingenzbearbeitung bezogen: »Die 
erkennbaren Totalitäten der Geschichte lösen sich nicht aus ihrer 
Bindung an die Kontingenz.« (Merleau-Ponty 1974: 32). Die Am-
biguität historischer Tatsachen, ihre Mehrdeutigkeit wird ernst ge-
nommen (Merleau-Ponty 1974: 25) 

• Weber sieht, wie Kierkegaard, nur im Individuellen das Wirkli-
che. Das Einzelindividuum und sein Handeln ist sowohl nach »un-
ten« wie nach »oben« »die Grenze und der einzige Träger sinnhaf-
ten Sichverhaltens« (Weber 1988: 439, vgl. dazu Kastl 2001: 25). 
»Staat«, »Genossenschaft«, »Feudalismus« sind Kategorien (damit 
Abstraktionen) für bestimmte Arten menschlichen Zusammenhan-
delns und damit »ausnahmslos auf Handeln der beteiligten Einzel-
menschen zu reduzieren« (ebd.) (!).7

Methodischer Individualismus

Merleau-Ponty hebt ausführlich auf den Punkt ab, Webers Betrachtung 
historischer Prozesse erkläre dessen Resultate ohne mit einer geheimen 
Teleologie zu argumentieren: »Die Entwürfe transformieren sich unter-
wegs dergestalt, dass die Bilanz ziehenden Generationen nicht diejeni-
gen sind, welche das Experiment begonnen haben; die Belehrung durch 
die Tatsachen wird nicht zusammen gefasst. Die Phänomenologie We-
bers ist also nicht, wie die Hegelsche, systematisch; sie führt nicht zu ei-
nem absoluten Wissen. Die Freiheit des Menschen und die Kontingenz 
der Geschichte schließen ein für allemal den Gedanken aus, ›Ziel der 
Kulturwissenschaften ... könne ... ein geschlossenes System von Begriffen 

7   Trotzdem sind diese Gebilde nicht auf »subjektive Intentionen« reduzierbar. 
Dies liegt daran, dass Webers Begriff der Sinnorientierung nicht eine Korres-
pondenz der Sinngehalte zwischen den Handelnden beinhaltet (siehe oben). 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


297

bilden, in dem die Wirklichkeit in einer ... endgültigen Gliederung zu-
sammen gefasst und aus dem heraus sie dann wieder deduziert werden 
könnte.‹« (Merleau-Ponty 1974: 31 f.). Die Zeilen in Anführungszeichen 
sind ein wörtliches Weberzitat aus dem »Objektivitätsaufsatz« (Weber 
1988: 184). Merleau-Ponty lässt Webers suggestiven Formulierungen 
über mehr als eine halbe Seite Raum und gibt ausführlich die sich an-
schließende Passage wieder, in der die Prozessualität des Kulturprozesses 
geschildert wird und als maßgeblich auch für die Kulturwissenschaft he-
raus gestellt wird. Ich gebe sie nochmals wieder: »Immer neu und anders 
gefärbt bilden sich die Kulturprobleme, welche die Menschen bewegen, 
flüssig bleibt damit der Umkreis dessen, was aus jenem stets gleich un-
endlichen Strome des Individuellen Sinn und Bedeutung für uns erhält, 
›historisches Individuum‹ wird. Es wechseln die Gedankenzusammen-
hänge, unter denen es betrachtet und wissenschaftlich erfasst wird. Die 
Ausgangspunkte der Kulturwissenschaften bleiben damit wandelbar in 
die grenzenlose Zukunft hinein [...] Ein System der Kulturwissenschaf-
ten auch nur im Sinne einer definitiven, objektiv gültigen, systematisie-
renden Fixierung der Fragen und Gebiete, von denen sie zu handeln be-
rufen sein sollen, wäre ein Unsinn in sich: stets kann bei einem solchen 
Versuch nur eine Aneinanderreihung von mehreren, spezifisch gesonder-
ten untereinander vielfach heterogenen und disparaten Gesichtspunkten 
herauskommen, unter denen die Wirklichkeit für uns jeweils ›Kultur‹, 
das heißt in ihrer Eigenart bedeutungsvoll war oder ist.« (Weber 1988: 
184 f., zit. bei Merleau-Ponty 1974: 31 f.).

Merleau-Ponty liest in Webers Methodologie – ich meine zu Recht – 
eine gleichsam »struktur-existentialistische« Kategorematik hinein. Das 
betrifft die wichtige Rolle, die Kontingenz und Konstellation spielten, 
dies betrifft den Umstand, dass die Positionierung des Soziologen als 
Kulturmenschen ernst genommen wird, und die Nachträglichkeit, Per-
spektivität und Vorläufigkeit von soziologischem Wissen betont wird. 
Dies betrifft aber vor allem die Stellung des »methodologischen Indivi-
dualismus« Webers und Merleau-Pontys. 

Ist bei Weber vom »Individuum« als einzigem Träger sinnhaften 
Sich-Verhaltens die Rede, so nimmt bei Merleau-Ponty (und auch bei 
Elias) diese Rolle der strukturale Körper ein, wohlgemerkt: einschließ-
lich seines Bewusstseins und dem, was ihm von seiner Position im Feld 
aus als »Geist«, als allgemeines und universelles Bewusstsein möglich 
ist. Für Weber, Merleau-Ponty und Elias können sich nur miteinander 
interagierende und kommunizierende Individuen sinnhaft verhalten. Das 
heißt aber auch: nur über sie werden soziale Strukturen operativ, wirk-
lich und damit wahrnehmbar und dokumentierbar. Die im konkreten 
Fall, in einem konkreten Feld gesprochene Sprache, zuwege gebrach-
te Praxis, sichtbare, weil in Kommunikationen, Verhaltensweisen und 
Stilen sich dokumentierende Ordnung, ist die soziale Struktur hier und 

METHODISCHER INDIVIDUALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298

jetzt, in dieser Region des Gesellschaftlichen. Über die dazu disponier-
ten Individuen und die von ihnen so aktualisierte Strukturiertheit ei-
ner konkreten Situation hinaus gibt es keinen Aggregatzustand darüber 
schwebender sozialer Strukturen, auch nicht die Sprache, die als solche 
irgendwie greifbar wäre. Gewiss: es gibt Texte, Artefakte, Technik, (Ver-
fügung über) Ressourcen, wirklich dingliche Aspekte des gesellschaftli-
chen Gehäuses – aber all das muss, um als Struktur operativ werden zu 
können durch das Nadelöhr der in den Individuen inkarnierten Fertig-
keiten, Wissens- und Erinnerungssysteme und deren Aktualisierung in 
einer sozialen Situation. 

Die Gesellschaft ist Prozess, ihre verwirrenden und unglaublich kom-
plexen, vielschichtigen, niemals überschaubaren Strukturen sind Pro-
zessstrukturen, also strukturierte mit Bedeutung geladene Bewegungen 
und Bewegungszusammenhänge. Auf diese Weise bewegen können sich 
aber nur Menschen, weil sie Körper haben und Körper sind, die zurzeit 
hin geöffnet sind, über Gedächtnisse verfügen. Weil das so ist, enden 
die Zusammenhänge, in denen die sozialen Struktur(ierung)en stehen, 
nicht im Hier und Jetzt der sozialen Situationen, sie haben Horizon-
te, verweisen, stehen in Wechselwirkungen und Kontakt mit der ganzen 
unüberschaubaren Unendlichkeit von diachronen und synchronen Pro-
zessen der komplexen Zusammenhänge, die wir in der Summe Gesell-
schaft nennen. Wir überschauen die Zusammenhänge und auch die Typi-
zität der uns zugänglichen Struktur(ierung)en nur bis zu einem gewissen 
Grad von den Feldern aus, in denen wir uns bewegen. Aber die Fraglo-
sigkeit, Konturiertheit, Evidenz des Einblicks schwindet mit fortschrei-
tender Distanz der »Reichweite« und »Relevanz« (Schütz) von den un-
serer Wahrnehmung zugänglichen sozialen Erfahrungssituationen. Das 
ist das Problem der Lebenswelt, sie hat zeitliche und räumliche Horizon-
te, verweist auf Prozesse anderswo, das heißt immer: zu und mit anderen 
Zeiten und sie trägt deshalb die »Systemaspekte« in sich selbst, in ihren 
Horizonten mit sich. Es gibt nicht hier eine Lebenswelt und dort ein Sys-
tem – schlicht, weil die Sinnbezüge immer über die Situationen hinaus-
reichen: diese sprachliche Wendung, diese Technologie, diese Fertigkeit, 
dieser Stil des Verhaltens, dieses Wissen erfährt zwar hier und jetzt ganz 
sicher eine »Weckung« und Aktualisierung. Aber wir haben diese Ele-
mente nicht jetzt und hier gerade »erfunden«, ihre Bedeutung hat sich 
nicht erschöpft und wird sich nicht erschöpfen in der Bedeutung, die sie 
jetzt gerade für uns hat, sondern diese Genese geht weiter, freilich ggf. 
unter Aufnahme der Sinnpotentiale, die wir eben realisiert haben. Aber 
auch das ist ungewiss und hypothetisch. Wir können noch nicht einmal 
für die engsten, intimsten und kontinuierlichsten sozialen Zusammen-
hänge, in denen wir stehen, für die Beziehungen mit den Menschen, die 
wir lieben, mit Sicherheit sagen, was wir morgen oder in einigen Jahren 
noch zusammen realisieren können. 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


299

Was damit gesagt sein soll, ist: gerade aus dem Umstand ihrer Bindung 
an die individuellen Körper ergibt sich eine eigentümliche Kombination 
von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit sozialer Strukturen, ist die soziale 
Wirklichkeit überblickbar und auch wieder nicht, und deswegen heißt 
Sichtbarkeit niemals zugleich Transparenz und Kontrollierbarkeit von 
Bedeutungen. Jede identifizierte Struktur wird so zu einer bis auf wei-
teres gültigen Hypothese, die desto riskanter wird, je mehr sie sich von 
dokumentierbaren Prozessen beobachtbarer gesellschaftlicher Kommu-
nikationsabläufe entfernt und je mehr wir sie in eine ungewisse Zukunft 
extrapolieren. Geschichte als »avènement du sens« erfordert eine skru-
pulöse Vorgehensweise mit allen methodischen Vorsichten und Umsich-
ten. Ein Modell dafür findet Merleau-Ponty im Vorgehen Webers und 
nicht etwa in einem szientifizistischen, objektivistischen Strukturideal. 
Das Gesellschaftliche, das Soziale bleibt als Ganzes deswegen ebenso 
intransparent wie die Geschichte, weil es sich um stets unabgeschlos-
sene prozessuale Realitäten handelt (gibt es andere?), und weil es auch 
in räumlicher Hinsicht keinen »kosmotheoretischen« Standpunkt gibt, 
von dem sie synchron im Überblick beobachtbar wäre – sondern immer 
nur exemplarisch, vermittelt, regional beobachtbar und erfahrbar. Und 
genau deshalb gibt es für Strukturaussagen, die über den Horizont do-
kumentierbarer Sequenzen hinausgehen, nur die Möglichkeit typisierte 
Aussagen zu machen, auf sehr labile und riskante Indikatoren (zum Bei-
spiel statistische oder historische Dokumente/Texte) zurück zu greifen, 
letztlich (ideal)typenbildend vorzugehen. 

Meistens müssen Strukturen durch Vergleiche, Kontraste, durch ge-
duldige Lektüre von Dokumenten und immer auf zweifelhafte oder un-
vollkommene Weise gewonnenen Daten, deren Bedeutung für das »Gan-
ze« ungewiss bleibt, mühsam konstruiert werden. Das trifft gerade dann 
zu, wenn es sich um »Gezähltes«, »Gemessenes«, um »statistisch reprä-
sentatives« Material handelt. Jeder, der statistisch arbeitet, weiß, wie 
mühsam es ist, das Maß an Wiederholbarkeit herzustellen bzw. dem 
bisschen an Wiederholung in einer bestimmten Hinsicht, das die sozia-
len Verhältnisse möglicherweise beinhalten, auf die Schliche zu kommen. 
Es ist harte Arbeit, so weit zu kommen, um Phänomene zählen zu kön-
nen und auf dieser Grundlage zu sagen: »Da ist es wieder, immer wieder 
...«. Und eine abschließende Garantie, dass das so Gezählte auch wirk-
lich zu Recht gezählt wurde, also durch auch nur halbwegs kohärente 
und konsistente Bedeutungen verbunden ist, gibt es nicht. 

*

Es ist hoffentlich deutlich geworden, wie sehr Merleau-Pontys Analysen 
der Bewegung und deren Kombination mit einer zeit- und körpertheo-
retischen Dimension in einer strukturtheoretischen Position münden, die 

METHODISCHER INDIVIDUALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300

Affinitäten zu der der Weberschen Methodologie aufweisen. Sie entfer-
nen sich im selben Maße von einer im herkömmlichen Sinne dialekti-
schen Position, insbesondere aber einer Position, die in Bezug auf soziale 
Strukturen, Institutionen, mit der Metaphorik von »Dingen« und »Ver-
dinglichung« im Sinne von »Objektivation« (=Vergegenständlichung) 
eines Subjektiven operiert. Es geht bei sozialen Strukturen nicht um ein 
Intransparenz-Problem, das durch Aufklärung, Revolution oder herr-
schaftsfreie Kommunikation vollständig auflösbar wäre. Jede Begegnung 
mit einem anderen Menschen, ja mit uns selbst, jeder Gebrauch der Spra-
che konfrontiert uns mit einem Intransparenz- und Widerstandskoeffizi-
enten. »Struktur« – das sind in der Geschichte jedes Individuums ebenso 
gut konkrete wie anonyme Andere, die unseren gezielten oder auch kon-
fusen Initiativen Sinn geben oder verweigern und die, auch wenn ich mit 
ihnen vertraut bin, nie, wie ich selbst für mich auch nicht, vollständig 
transparent und verständlich sind, aber auch nie ganz unverständlich. 

Erst recht gilt, dass es eine falsche Metapher ist, zu sagen, die mo-
derne Gesellschaft sei ein großes Ding, ein »stahlhartes Gehäuse«, weil 
die Kommunikations- und Interaktionsketten und damit mögliche Zu-
sammenhänge und Wechselwirkungen, wie Elias sagt, in nie gekannter 
Weise komplex, großflächig, unübersehbar sind und unsere Handlungs-
spielräume einschränken. Das macht noch nicht den »Dingcharakter« 
sozialer Strukturen aus, sondern markiert zunächst nur einen Horizont 
des Machbaren oder Prekären. Die Unübersichtlichkeit gesellschaftli-
cher Zusammenhänge ist gerade nicht wie ein »Ding«. Ein Ding ist ja 
sichtbar, einzeln, überblickbar, deswegen freilich nicht »transparent«, 
vielmehr: es hat in einem gegebenen Mesokosmos Oberfläche, Tiefe und 
Dichte. Die Gesellschaft ist aber kein großes Ding, sondern wie auch 
Alfred Schütz in seinen letzten Überlegungen betont: sie ist Horizont, 
strukturell ungewiss, im Konkreten hypothetisch, sie ist transzendent, 
woanders, ihre Zeitordnung ist die nicht die, die für mich und uns gera-
de gültig sind, hier und jetzt, selbst dann nicht, wenn die Prozesse syn-
chron laufen. Das bringt mit sich, dass man desto präziser über Soziales, 
über einen Aspekt, einen Ausschnitt von »Gesellschaft« sprechen kann, 
je näher man aus einem bestimmbaren Blickwinkel konkretisierbare so-
ziale Prozesse beobachten, beschreiben und analysieren kann. Über »die 
Gesellschaft« als irgendwie geartetes Ganzes kann man, auch bei noch 
so genauen Statistiken und theoretischen Bemühungen nur in strukturell 
ungenauer, typisierter, unscharfer, unpräziser Weise sprechen. Das ist un-
hintergehbar. Gesellschaft lässt sich nicht »präzis« fassen und genau das 
zwingt immer wieder neu zur Konstruktion von Idealtypen. Egal, welche 
konkreten Methoden der Sozialforschung da auch immer beteiligt sind, 
es ist nicht möglich, etwas anderes heraus zu bekommen. 

Letztlich steckt hinter der Konstruktion der »Gesellschaft« als großem 
Objekt das Gegenbild der Robinsonade einer sich selbst durchsichtigen, 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

überschaubaren Gesellschaft, einer Gemeinschaft sich und ihre Rea lität 
wechselseitig konstituierender und dennoch autonomer Egos, die dann 
letztlich doch so etwas wie ein universelles Subjekt, den Geist, bilden. 
Selbst Husserl war gegen diese Intellektuellenutopie nicht immun. In 
Wirklichkeit ist das, egal wie man es dreht und wendet, ein auf seine 
Weise totalitäres und ideologisches Konstrukt, die Phantasmagorie jenes 
von Sören Kierkegaard spöttisch ausgemalten 6. Kontinentes, in dem das 
Denken das Sein diktiert, eine imaginäre Welt von Wesen ohne Körper 
und ohne Geschichte. Sie ist nicht so weit entfernt von der Marxschen 
Fantasie der kommunistischen Gesellschaft, in der der Warenfetisch auf-
gehoben wäre: »Die Gestalt des gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h. 
des materiellen Produktionsprozesses, streift nur ihren mystischen Ne-
belschleier ab, sobald sie als Produkt frei vergesellschafteter Menschen 
unter deren bewußter planmäßiger Kontrolle steht.« (MEW 23, S. 94). 
Gewiss, nichts, gar nichts spricht dagegen, anzustreben, die Produktions-
prozesse so rational wie möglich zu organisieren, nach dem Kriterium 
des größtmöglichen Nutzens und Verfügungs- und Partizipationsmög-
lichkeiten für möglichst viele und dem des geringstmöglichen Schadens 
für Menschen und den Planeten. Aber auch Marx unterschlägt dieses »so 
weit wie möglich«, »für möglichst viele«. Auch er fällt der Phantasmago-
rie einer durchsichtigen Gesellschaft anheim. In ihr findet sich unmittel-
bar jedes der Individuen wieder, »die« Gesellschaft wird zur »eigenen Tat 
des Menschen« (welches Menschen?) statt »fremde, gegenüberstehende 
Macht« (Marx 1981: 33). In ihr wäre die Arbeitsteilung, im Grunde jede 
Differenzierung aufgehoben. Es gäbe nicht mehr »dieses Sichfestsetzen 
der sozialen Tätigkeit, diese Konsolidation unseres eignen Produkts zu 
einer sachlichen Gewalt über uns, die unserer Kontrolle entwächst, un-
sere Erwartungen durchkreuzt, unsere Berechnungen zunichte macht« 
(Marx 1981: 33). 

Das zeigt, zumindest für den Marx der Deutschen Ideologie: auch 
hinter seiner Utopie steckt mehr schlechte Philosophie, als er glauben 
machen will. Trotz seines materialistischen Ansatzes und der Prämis-
se der deutschen Ideologie, von den »wirklichen Voraussetzungen«, den 
»wirklichen Individuen«, des »ersten Tatbestands« der »körperlichen 
Organisation dieser Individuen« (Marx 1981: 20 f.) auszugehen: letzt-
lich handelt es sich auch hier um die windschiefe Konstruktion eines 
überindividuellen Subjekts, eines Subjekts ohne Körper, dem ein gro-
ßes Gesellschaftsding, ein Objekt gegenüber steht. Aber hier von ge-
sellschaftlichen Strukturen als Ding, Objekt(ivität), Sache, Produkt zu 
sprechen, die dem Handeln, der Freiheit, der Erfahrung, dem Subjekt 
gegenüber stände – das ist einfach eine unstimmige Metaphorik. Das 
abstrahiert dann doch wieder von der Vorstellung, dass es als »einzigen 
Träger sinnhaften Sich-Verhaltens« (Weber) nur Individuen gibt, die ge-
boren werden und sterben, sich in mühsamen Prozessen immer wieder 

METHODISCHER INDIVIDUALISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302

aufeinander einspielen und stets von einer Raum-/Zeit-Stelle aus agieren. 
Die Durchsichtigkeit des gesellschaftlich-kulturellen Prozesses, die Marx 
in der Deutschen Ideologie propagiert, gibt es noch nicht einmal für eine 
lokale Stammesgesellschaft, schon allein deshalb nicht, weil auch diese 
Gesellschaft immer eine Vergangenheit hat, ihre Ahnen und Götter, Spra-
che und Kultur hat, die ihre Kinder nicht stets ganz neu erfinden können. 

Konturen eines phänomenologischen Strukturbegriffs – 
der Körper als Gesellschaftsding

Führt man Webers und Merleau-Pontys Prämissen zusammen, legt sich 
eine andere Version nahe. Das »Gesellschaftsding« wäre da zu finden, 
wo es die Dialektik nicht vermutet, gerade weil es – wie in Edgar Al-
lan Poes Geschichte Der entwendete Brief – so wahrnehmbar und of-
fenkundig ist. Es ist der Mensch, sagt Ödipus auf das Rätsel der Sphinx, 
das im Griechischen so lautet: »τί ἐστιν, ὃ μίαν ἔχον φωνὴν τετράπουν καὶ 
δίπουν καὶ τρίπουν γίνεται – Was ist es, das mit einer Stimme begabt [oder: 
eine einzige Bezeichnung hat], bald vierbeinig, zweibeinig und dreibeinig 
wird?« (Apollodor 2005: 173/3.53). Eine etwas poetischere Fassung fin-
det sich bei Schwab, aber mit dem Nachteil, dass das Thema der Stim-
me/Bezeichnung und damit der Sprache ausgeblendet bleibt: »Es ist am 
Morgen vierfüßig, am Mittag zweifüßig, am Abend dreifüßig. Von allen 
Geschöpfen wechselt es allein mit der Zahl seiner Füße; aber eben wenn 
es die meisten Füße bewegt, sind Kraft und Schnelligkeit seiner Glieder 
ihm am geringsten.« (Schwab 1989: 259). Zusammen genommen be-
nennt die Sphinx, selbst ein körperliches Mischwesen aus Löwe, Men-
schenfrau und Vogel damit die Themen der Sprache, der strukturierten, 
geschickten Bewegung, ihrer labilen Genese und Hinfälligkeit und damit 
das Thema von Werden und Zeit. 

Der menschliche Körper ist – darauf beharren Descartes, Husserl und 
Merleau-Ponty je auf ihre Weise – immer auch materielles Ding, inso-
fern er hier und jetzt lokalisierbar ist, einzeln, in extensio, raumeinneh-
mend und unteilbar, wie jedes andere Ding der Bewegung fähig, wie alle 
anderen Dinge eine natürliche Disposition aufweisend, den physikali-
schen und chemischen Gesetzen zu folgen, der Gravitation unterwor-
fen, für einen bestimmten Temperaturbereich gemacht, jenseits dessen er 
sich auflöst, in seiner Struktur stets in der Gefahr zerstört und vernichtet 
zu werden. Insofern aber dieses Ding durch und mit seiner materielle(n) 
Struktur – wir wissen nicht genau wie – lebt, wahrnimmt, Bewusstsein 
und Gedächtnis hat, ist es zugleich gesellschaftliche Disposition, d.h. eine 
Weise, ein Modus sozialer Struktur. Deshalb ist der Körper das wirkliche, 
existierende und als solches erfahrbare Gesellschaftsding. »Der Körper 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


303

ist das universelle Ding« (chose universelle), schreibt Merleau- Ponty in 
einer späten Notiz (1994: 327). Die einzige im gesellschaftlichen Pro-
zess beteiligte dingliche Realität ist der menschliche Körper, nämlich als 
Träger von Strukturen in ihrem dispositionalen Modus. Man muss es 
betonen: er ist zugleich soziale Struktur, die unaufhörlich – im Zusam-
menspiel mit anderen von einem dispositionalen in einen aktualisierten 
Modus von Struktur wechselt, wie in einer Atembewegung. Dieses Ge-
sellschaftsding ist strukturierbar durch andere Gesellschaftsdinge und 
umgekehrt – ein Körper durch den anderen, weil er zur Wahrnehmung 
fähig ist und ein Gedächtnis hat. Dadurch können sich sensomotorische 
Relationen alleine dadurch erhalten und zum System, zur Disposition 
kristallisieren, dass der Körper im Kontakt mit anderen Körpern und 
der Welt der nicht-menschlichen Dinge zu Bewegungen angeregt wird. 
Deshalb können diese Relationen wiederholt und wieder wahrgenom-
men werden, und non-deklarativ wie deklarativ – als Bewegungsmuster, 
als Wissen, als Erinnerung strukturbildend für soziale Systeme bilden. 

Der Körper, die konkreten Körper sind in dem Sinne Gesellschaftsdin-
ge, wie es die Dialektik eigentlich den Makrostrukturen zuschreibt. In 
ihrer Dispositionalität definieren und restringieren die Körper in ihren 
Begegnungen Bewegungs- und damit Handlungs- und Kommunikati-
onsmöglichkeiten füreinander. Der Widerstand sozialer Strukturen, das, 
was uns, wie Marx sagt: »einer sachlichen Gewalt« aussetzt, was »un-
serer Kontrolle entwächst, unsere Erwartungen durchkreuzt, unsere Be-
rechnungen zunichte macht« (Marx 1981: 33) – das wird konkret schon 
immer über die Körper der Anderen erfahrbar. Sie sind es, die meinem 
Körper und seinen »Bewegungen«, Äußerungen Widerstand entgegen-
setzen, sie hemmen, ihr die Resonanz versagen oder noch schlimmer: ihn 
durch materielle Eingriffe disziplinieren, schädigen oder vernichten wol-
len, eben, wie man ein »Ding«, an dem etwas stört, »zerstört«.

»Der Mensch«, sagt Kant, »ist keine Sache.« (Kant 1961: 80). Er 
schreibt das aber gerade, weil es – wegen der Körperlichkeit – jederzeit 
möglich ist, ihn als »Sache« zu behandeln, es aber ethisch gesehen nicht 
so sein darf und weil – in anderer Hinsicht – eben der Körper keine blo-
ße Sache ist, weil er lebt, zeitlich ist und deshalb ein Weltverhältnis. Aber 
an dieser Stelle geht es darum, darauf hinzuweisen, inwieweit er Gesell-
schaftsding ist und dazu gehört, dass Menschen in und durch die Ge-
sellschaft, von anderen Menschen, jederzeit wie Dinge behandelt werden 
können, und zwar mit der Absicht, gesellschaftliche Strukturen zu ver-
ändern bzw. zu stabilisieren. Gewalt und Tod über Menschen und Men-
schengruppen zu bringen, um soziale (politische, ökonomische, kulturel-
le, religiöse, territoriale, ideologische) Strukturen/Muster zu verändern, 
zu stabilisieren oder aus der Welt zu bringen – das ist leider bislang eine 
nicht bestreitbare Konstante der Menschheitsgeschichte. Menschen kön-
nen – durchaus »erfolgreich« im Sinne der Täter – als Dinge behandelt 

KONTUREN EINES PHÄNOMENOLOGISCHEN STRUKTURBEGRIFFS 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304

werden, weil der Körper eben auch Ding ist. Menschen, die andere Men-
schen stören, können zerstört, vernichtet, in Teile geschnitten werden 
und damit »aus dem Weg geschafft« werden wie Dinge. Dadurch lassen 
sich soziale und kulturelle Ordnungen verändern und sie sind historisch 
oft genug auf diese Weise verändert worden, freilich mit unbestreitba-
ren Hypotheken für die so begründete neue Ordnung. Zugleich war das 
Tötungsverbot der zentrale Bestandteil aller ethischen Bemühungen, die 
die Menschheit ebenfalls historisch so lange begleitet hat, wie wir Kennt-
nis davon haben. Kant sagt, der Mensch soll nie nur als Mittel, sondern 
immer auch als Zweck in sich selbst gesehen werden. Er formuliert so, 
weil er genau weiß, dass Menschen Mittel zum Zweck sein können, also 
jederzeit wie Werkzeuge und Dinge behandelt werden können, aber es 
sich aus ethischen Gründen verbietet, sie ausschließlich so zu behandeln. 
Die Unversehrtheit des Körpers wird deshalb ethisch zum unbeding-
ten und absoluten Wert, ethisch gesehen hat er, im Unterschied zu dem 
»sinnlich-übersinnlichen Ding«, das Karl Marx eine Ware nennt, keinen 
Preis. In unethischen sozialen Praxen hat er dagegen, wie wir wissen, all-
zu oft durchaus seinen Preis. 

Gesellschaft als strukturierte Bewegung

Der Körper ist also Ding und zugleich ist er ein Ding, das zu sozial struk-
turierter und strukturierender Bewegungen fähig ist, also zu Bewegun-
gen, die in Anderen und in spezifischen Kontexten Resonanz auslösen. 
Das heißt wiederum zu nicht zufälligen, schon geordneten Bewegungen, 
die die Muster bilden, die wir Gesellschaft und Institutionen nennen: 
Bewegungen der Arme, Beine, Füße, Finger, des gesamten Rumpfes, des 
Gesichts, der Augen, des Kiefers, der Lippen, der Zunge, des Gaumens, 
des Kehlkopfs und aller an der Atmung beteiligten muskulären Syste-
me. Jedes menschliche Verhalten, jede soziale und auf andere Dinge be-
zogene Fertigkeit, jedes Umgehen mit..., Sprechen und Kommunizieren, 
Wissen und Können, Schreiben, Musizieren, Arbeiten, Autofahren, jede 
Lokomotion, alle – wie die Praxistheoretiker sagen – »Doings und Say-
ings« – sind, gleichviel, was sonst noch mitspielt, erforderlich ist und 
vorausgesetzt werden muss, genau dies: auf bestimmte Weise struktu-
rierte (=nicht zufällige, musterbildende, koordinierte, eine Stil, eine Ty-
pik annehmende) Bewegungen, die auf ihre wahrnehmbare Umwelt be-
zogen sind. Auch alle dabei wichtigen inneren, »mentalen« Prozesse an 
diesem Körper – Wahrnehmen (mit allen sensorischen Medien und ih-
ren diakritischen Schemata), Denken, Vorstellen, inneres Sprechen, Sin-
nerfahrung – sind, was immer sie sonst sind, bis in ihre subjektive Er-
fahrung hinein auf diese diakritischen motorischen Schemata bezogen 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


305

und ohne sie nicht möglich. Jede noch so abstrakte, »idealtypische« Be-
schreibung einer »sozialen Struktur« muss sich letzten Endes rücküber-
setzen, konkretisieren lassen in eine Beschreibung dessen, was Menschen 
in bestimmten sozialen Situation typischerweise sagen und tun (»doings 
and sayings«), bis hin zur Angabe von Textversatzstücken des typischen 
Redens und Denkens. Das ist in letzter Instanz eine Beschreibung, die 
auf sensomotorische Strukturen rekurriert (und wenn es Laute sind, die 
mit bestimmten Text-Skripten verbunden sind), weil es um eine mensch-
liche soziale Welt geht, nicht um eine Welt von Ameisen, Fledermäusen 
und noch viel weniger eine Welt von Geistern, die keine Körper, keine 
spezifische Sichtbarkeit hätten, aber deswegen auch nicht sehen, hören 
oder sprechen könnten. 

Auch der »Geist« spielt schon von vorne herein in dieser Welt der kör-
perlichen Bewegung. Wir können uns keinen Gedanken, keine noch so 
reine Idee »vorstellen«, ohne dabei gesprochene oder geschriebene Spra-
che zu assoziieren oder zur Not bildliche Vorstellungen, die auf gewis-
se Weise immer »Hand und Fuß« brauchen, oder eine andere leibliche 
Empfindung, ein irgendwie geartetes, noch so diffuses »Gefühl« erfor-
dern. All das ist irreduzibel mit einer Ordnung des »leiblichen Spürens« 
(Schmitz) verknüpft, auch wenn es nicht um den Anblick eines Mannes 
oder einer Frau geht, nicht um Sex, geballte Fäuste, Muskeln oder ge-
stylte Frisuren. Ich denke z.B. an etwas so Unkörperliches wie die »hei-
lige Dreifaltigkeit« – wie immer das genau geht, ob ich nur an das ge-
schriebene Wort denke oder ein Lautbild mobilisiere, umgehend ist die 
motorische Artikulation eines Sehens, Schreibens oder Aussprechens 
dieses Worts impliziert, zum Beispiel allein die Zungenbewegung gegen 
die oberen Schneidezähne, die den anlautenden Dental des Wortes aus-
macht, von allen weiteren unfassbar komplexen motorischen, sensori-
schen, sprachlichen Artikulations- und Differenzsystemen, die mir wo-
möglich eine Bedeutung dieses Worts vermitteln, noch gar nicht zu reden. 
Diese Bewegung nimmt dabei eine mittlere Stellung ein zwischen dem, 
was wir im engeren Sinne als körperlich bezeichnen (materiell, physisch) 
und den Prozessen, die wir gewohnt sind als »mental«, »geistig«, »inner-
lich« zu bezeichnen. Sie ist etwas am Körper, sichtbar und beobachtbar, 
selbst Prozess, aber an einem Ding und durch ein Ding. Sie ist das idea-
le gemeinsame Medium, zugleich innen und außen, zugleich die gemein-
same Materie sozialer und psychischer Struktur. Mit ihr sind assoziiert 
alle nur denkbaren Gedächtniskomplexe, die zu dem Bedeutungshof der 
Laut- oder Buchstabensequenz »Dreifaltigkeit« beitragen können: Drei-
eck und Auge, Zahl, Strahlenkranz und gemurmelte Worte »Vater, Sohn 
und heiliger Geist«, der schwere Geruch von Weihrauch, das Gefühl der 
Hostie auf der Zunge, der Glanz eines barocken Altars, Johannesevan-
gelium, Konzil von Nicäa, Dreiklang oder eben ganze gelehrte Textver-
satzstücke. Es gibt selbst bei einer so unanschaulichen und abstrakten 

GESELLSCHAFT ALS STRUKTURIERTE BEWEGUNG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306

Idee keine vom menschlichen Körper, d.h. von einem Sehen, Hören, Tas-
ten, Sprechen unbefleckte Empfängnis einer reinen Idee. 

Man könnte darauf verweisen, dass es nicht-körperliche Aggregat-
formen sozialer Strukturen gibt. Damit ist jetzt nicht mehr der »Geist« 
gemeint, der sich immer, egal was er sonst noch ist, an den Körper ge-
bunden erweist, sondern: Artefakte: Texte, Technik von der Schaufel bis 
zur künstlichen Intelligenz, Kunstwerke, Medien, die ganze menschli-
che, menschengemachte Infrastruktur (Verkehrswege, Transportmittel, 
Architektur), Ressourcen. In manchen Spielarten von Praxis- und Kul-
turtheorie wird hierin die eigentliche Strukturierungsinstanz gesehen. Es 
ist richtig zu sagen, diese Artefakte strukturierten das Sagen und Tun mit. 
Sie haben unabstreitbar ihren Anteil an der Stabilisierung, Herstellung, 
Erleichterung strukturierter Bewegungen. Aber sie sind systematisch se-
kundär und haben keinen anderen Status als andere nicht-menschenge-
machte Gegenstände unserer Wahrnehmung, zu denen wir uns verhal-
ten. Sie sind Fleisch von unserem Fleisch und sie von unserem, könnte 
man theologisch hochtrabend formulieren. Unsere Sinnesorgane sind auf 
sichtbare, hörbare, tastbare Phänomene schon bezogen und haben von 
diesen ihre Struktur erhalten wie auch umgekehrt. Aber die Artefak-
te werden nicht aus sich selbst heraus sozial operativ, sondern können 
dies nur unter Voraussetzung und durch die Vermittlung körperlich fun-
dierter Dispositionssysteme. Sie sind nicht strukturwirksam ohne Kön-
nen, Wissen und Erinnern. Texte müssen gelesen und verstanden werden 
können, jede Technik, jede Maschine erfordert Fertigkeiten und Wissen 
darüber, wie sie bedient werden, die Nutzung von Verkehrswegen setzt 
Verhaltensmuster und Handlungsentwürfe voraus, die dieser eine Bedeu-
tung geben, Ressourcen erfordern teils Fertigkeiten, teils komplexe Wis-
sens-, Überzeugungs- und Erinnerungssysteme, um überhaupt den Cha-
rakter von Ressourcen zu haben (beispielsweise Geld und Eigentum). 
Artefakte und Ressourcen müssen anders gesagt durch das Nadelöhr 
der körpergebundenen Dispositionssysteme, um sozial operativ werden 
zu können. Sie leisten nicht aus sich selbst heraus jene fortdauernde Um-
setzung syntagmatischer in paradigmatische Relationen, sondern trivia-
lerweise nur dadurch, dass sie wahrgenommen und weiterprozessiert 
werden können. Selbstverständlich können sie aber die Strukturgenese 
auf erstaunliche Weise beschleunigen, ihre Komplexität und Differenzie-
rungsfähigkeit erhöhen, sie in mancher Hinsicht entlasten. Aber immer 
setzt die Differenzierung von Techniken, Medien und Artefakten Diffe-
renzierungen der körperlichen Dispositionen voraus. Die interagieren-
den Körper bleiben – könnte man mit dem trockenen Charme des sys-
temtheoretischen Jargons sagen – die einzigen »sozialen Operatoren« 
und der primäre Garant und Ort der Strukturgenese, - Reproduktion 
und –Transformation. Aber was für die Welt der Wahrnehmung, die Na-
tur gilt, gilt auch für die menschengemachte Umwelt des Menschen und 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


307

seine gemachten Dinge – sie sind das Komplement des Körpers und um-
gekehrt. Es gibt hier eine Verbundenheit »im Fleisch«, in der Ordnung 
des »Sensible«, in der Ordnung des »Seins«, von der Karl Marx sagt, 
dass es das Bewusstsein »bestimmt«. Er sagt damit nicht: »determiniert«. 

Konkrete Dialektik

Die konkrete Dialektik, um die es hier geht, wird so sichtbar. Sie liegt in 
eben jenem beständigen Umschlag syntagmatischer in paradigmatische 
Relationen – der Interiorisierung oder besser gesagt: Korporalisierung 
zeitlich geordneter sensorischen Sequenzen der Interaktion, ihrer Ver-
wandlung in die Disposition von sozialen Körperdingen. Das ist gleich-
bedeutend mit der Bildung von Gedächtnisstrukturen, die, wie wir heute 
wissen, mit ziemlicher Sicherheit ebenso als materielle und materialisier-
te Strukturen anzusehen sind, wie sie zugleich Ergebnis und Vorausset-
zung für Verhaltensprozesse sind und damit der »Stoff« des Bewusst-
seins. Die Einsichten über den kindlichen (Erst-)Spracherwerb, wie ihn 
heute »gebrauchsbasierte« Sprachkonzepte wie etwa die Tomasellos (To-
masello 2003) fassen, gibt das Paradigma vor. Kinder erwerben demnach 
Sprache nicht über die Erschließung oder »Freisetzung« genetisch oder 
in einem ominösen transzendentalen Regeluniversum garantierter gram-
matischer Strukturen. Der Ansatzpunkt ist vielmehr die jederzeit sicht-
bare und wahrnehmbare Strukturiertheit des Sprechens der (erwachse-
nen) Anderen, an dem die Kinder sukzessive sensomotorische Relationen 
und differentiellen Systeme ablesen, selbst einsetzen und sich auf diese 
Weise in eine zunächst sensomotorische und dann zunehmend deklara-
tiv-semantische Praxis einklinken. Dabei sind zwei Annahmen wichtig. 
Das alltägliche sprachliche Material ist nicht, wie Chomsky und ande-
re Universalgrammatiker unterstellen, durch eine »poverty of the stimu-
lus« bestimmt (Tomasello 2003: 2), sondern es vermittelt sich als struk-
turiert in der Praxis des Sprechens selbst, in dem, was Saussure »parole« 
nannte. Deshalb ist kein deklarativer Rekurs und keine deklarative Re-
konstruktion von Regeln nötig, vielmehr greifen hier non-deklarative 
Mechanismen, die – wie wir etwa aus Versuchen von Stimuli mit künst-
lichen Grammatiken wissen – jenseits einer deklarativen Rekonstruktion 
von Regeln in der Lage sind, unter Umständen auch reine stochastische 
Ordnungen zu erfassen, praktisch zu generalisieren und zu reproduzie-
ren (Kastl 2014: 90). Im Ergebnis entstehen dann Verhaltensweisen, die 
so stattfinden, als ob sie regelgeleitet wären oder Regelmäßigkeiten in-
tentional in Rechnung stellen. Das ist aber streng genommen schon des-
halb eine Ausnahme, weil diese Regeln, selbst wenn sich Grammatiker 
bemühen, sie zu formulieren, so komplex ausfallen, mit Ausnahmen und 

KONKRETE DIALEKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308

»Einzelfallbeschreibungen« operieren müssen, oder wirklich rein sto-
chastische Zusammenhängen, bloße Gebrauchshäufigkeiten beschreiben 
(s.o.). Umgekehrt: existieren, wie in vielen Spielen, halbwegs überschau-
bare Regelsysteme (Beispiel: Fußball, Basketball, aber auch Kartenspie-
le), dann ist es zum einen – wie auch bei sprachlichen Regeln – dennoch 
möglich diese Spiele intuitiv zu erlernen. Zugleich initialisieren diese 
»konstitutiven Regeln« (Searle) allenfalls ein Möglichkeitsfeld. Die ei-
gentlichen Kompetenzen, in einer bestimmten Situation die richtige Ent-
scheidung zu treffen, Bewegung zu machen, sensorische Konstellatio-
nen wahrzunehmen, das, was dann wirklich das Spielen ausmacht – das 
ist wiederum eine Frage des nondeklarativen Erwerbs von Fertigkeiten. 
»Man entwickelt Fertigkeiten und Fähigkeiten, die sozusagen funktio-
nal dem System von Regeln äquivalent sind, ohne wirklich irgendwelche 
Repräsentationen oder Internalisierungen dieser Regeln zu enthalten«. 
(Searle 2011: 152; dazu auch Kastl 2004; 2013). 

Die Annahme einer »poverty of the stimulus« des sprachlichen Mate-
rials ist aus zwei weiteren Gründen nicht überzeugend: der Spracherwerb 
ist immer in soziale Praxis, und damit in komplexe Wahrnehmungs-, 
Handlungs- bzw. Bewegungssequenzen eingebunden; über die rein lin-
guistischen Einheiten hinaus werden die sprachlichen Elemente immer 
schon mit extrasprachlichen sensorischen und motorischen Relationen 
gekoppelt; diese intersensorischen Relationen enthalten mannigfache 
Redundanzen und stabilisieren sich wechselseitig. Kontakt und Korrela-
tionen zwischen unterschiedlichen Medien war ja genau das bedeutungs-
generierende Moment, auf das Saussure im Fall der Sprache hingewie-
sen hatte; vermutlich unterschätzte er die Komplexität der zu Bedeutung 
beitragenden Systeme und Register erheblich – bzw. sie verbergen sich in 
der selbst komplexen Figuration des Mediums, das er das der »Ideen« 
oder des »Denkens« nannte (vgl. Saussure 2014: 138 f.). Zudem – und 
das zeigen neuere Forschungen über den Spracherwerb – muss man Spra-
che und Sprechen nicht auf einen Schlag erwerben, sondern das ist suk-
zessiv möglich. Kinder erwerben zunächst einfachere Strukturelemente. 
Am Anfang stehen elementare phonetische Differenzen, zunächst mit 
sehr undifferenzierten Bedeutungen, die dann wiederum in weiteren so-
zialen Situationen erprobt werden können, sich sukzessive durch die Re-
aktionen und Resonanzen der Anderen stabilisieren und sukzessive mit 
Sinn = Assoziation mit typischen Folgereaktionen (Mead) assoziiert wer-
den können. Der Spracherwerb folgt der Logik des Versatzstücks (Mer-
leau-Ponty 2007: 25). Es werden einzelne Elemente erworben, erprobt, 
mit immer anderen Elementen kombiniert. Die fortlaufende soziale Pra-
xis dient dabei als sukzessiver »Test«, als Möglichkeit, mögliche Bedeu-
tungen von Kombinationen herauszufinden. Ein schönes Beispiel ist das 
des zweijährigen Mädchens, das jedes Mal »Kapitalismus« sagt, wenn es 
seine Eltern in lange ernsthafte Gespräche verwickelt sieht (Bickes/Pauli 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


309

2009: 57). Die erstmal abwegig klingende Assozia tion dieser Vokabel 
mit ernsthafter Konversation ist schon ein möglicher »Keim«, um de-
ren Semantik zu erschließen. Zum adäquaten Gebrauch des Wortes Ka-
pitalismus gehört in der Tat ein bestimmter analytischer, »konversatio-
neller« Habitus, ein Sprechduktus des »Redens-über«. Das Wort taugt 
nicht dazu, um einen Hund zur Ordnung zu rufen, nicht seiner Freu-
de beim Hinuntergleiten in einer Wasserrutschbahn Ausdruck zu ver-
leihen oder für die Einleitung von zärtlichen Berührungen. Man spricht 
vielmehr über etwas. Es wird möglicherweise noch lange dauern, bis 
das Kind über diese allgemeinen Merkmale des Kontextes eines solchen 
Worteinsatzes hinaus kommt, und damit beginnt semantische Felder wie 
zum Beispiel Geld, Arbeit, Besitz damit zu assoziieren, und irgendwann 
einmal vielleicht einmal später im Studium zu verstehen, wie der Begriff 
der »Verdinglichung« damit zusammenhängt oder dass es hier um »so-
ziale Strukturen« geht. 

Was damit nur gesagt sein soll: auf allen Ebenen des Umgangs mit 
Sprache setzt sich diese Logik der Kombination und Verkettung von Ver-
satzstücken fort. Zunächst linear kombinierte Elemente (Phoneme, Wör-
ter, sogenannte »Holophrasen«, Sätze, Satzmuster,) werden durch ihren 
Gebrauch in neuen Situationen wieder eingesetzt und zugleich durch Re-
aktionen spezifiziert, stabilisiert, differenziert, angereichert, ggf. auch in 
ihren Bedeutungsmöglichkeiten verändert; also in einen aktualisierten 
Modus sozialer Struktur überführt. Diese neuen Muster werden ihrer-
seits dispositional bewahrt, u.U. ohne jede bewusste Aktivität des Ein-
prägens und Lernens, so wie man einen Dialekt erwirbt und stehen für 
künftige Situationen zur Verfügung. Über die Reaktionen der Erwach-
senen vollziehen sich zunehmend Präzisierungen, Bedeutungsanreiche-
rungen. Über die Vernetzung und Beziehung verschiedener sensorischer, 
motorischer damit zugleich propriozeptiver Relationensysteme werden 
Redundanzen stabilisiert, intersensorische Korrelationen und Differen-
zen mit sprachlichen (phonetischen, syntaktischen) Elementen gekop-
pelt, innersprachliche Korrelationen hergestellt, Sprechmuster erzeugt, 
die dann wieder als Versatzstücke eingesetzt in einem aktualisierten Mo-
dus überprüft und angereichert werden können. Von diesen im Grunde 
banalen und jederzeit im Alltag beobachtbaren universalen Merkmalen 
alltäglichen Ausdrucksverhaltens und des Spracherwerbs führt eine di-
rekte Linie zu der von Merleau-Ponty analysierten Logik des Vorgehens 
Webers bei der Entwicklung der historischen Semantik der protestanti-
schen Ethik zu jenem Komplex an Haltungen, Motiven, Wissenssyste-
men, Wertüberzeugungen, Verhaltensweisen, ohne den die gesellschaft-
liche Praxis, die wir Kapitalismus nennen, nicht möglich wäre. Die 
ursprünglichen semantischen Versatzstücke werden in neuen Kontex-
ten, die auf neue Kontingenzen reagieren, neu gruppiert und konstelliert. 
Sinnbezüge gehen verloren, andere werden systematisch eingeblendet 

KONKRETE DIALEKTIK

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310

und gefestigt. Neue Relationen entstehen. Sie verbreiten sich, ihre Prä-
missen gehen in Handlungen und Techniken, und Infrastrukturen und 
Motivlagen ein. Sie werden in der sozialen Praxis plausibilisiert, schaf-
fen eine jeweils konkrete und einmalige Dynamik, die – via Gedächtnis 
– weiter gegeben werden kann in spätere, parallele, ähnliche oder auch 
ganz verschiedene soziale Kontexte.

Feldbegriff und Mikro- und Makro-Geographie

Das so gewonnene Verständnis des Zusammenhangs von Verhalten und 
sozialer Struktur mündet also nicht in eine Entgegensetzung von Ak-
teurs-Subjekten und objektiven Strukturen. Die »Individuen« sind viel-
mehr nur »Subjekte« und können handeln, weil sie zugleich der Ort der 
primären Strukturen sind. Und umgekehrt die Strukturen sind wirklich 
und haben eine empirische Realität, weil sie »inkarniert«, körperlich 
sind und bis in ihre innere Verfassung hinein an die »Materialität« des 
menschlichen Körpers gebunden sind, an dessen Sensorik, an Laute, Zei-
chen, Bilder, propriozeptive Werte, an Techniken, die die Komplemente 
von Sinnesorganen, Fingern, Händen, Gesichtern sind. Dass Menschen 
sprechen können, sich an andere Menschen und an Institutionen erin-
nern, über einen Bestand an Formeln verfügen, deren Bedeutung sie nicht 
völlig überschauen, von denen sie aber sicher sein können, dass sie sich 
in dadurch geordnete Interaktionsketten mit anderen einfügen; dass sie 
wissen, was Geld und Besitz ist und Steuern bezahlen müssen, dass sie 
Auto, Bagger oder U-Bahn fahren können, ein Musikinstrument spielen 
oder einen Computer bedienen können, dass sie wissen, wie man sich 
gegenüber der Polizei verhält, oder an einem Gottesdienst teilnehmen 
können, dass sie einander wiedererkennen und sich an ihr Eigentum er-
innern – das ist bereits die soziale Struktur in einer Doppelaspektivität 
von dispositionalem und in faktischen Interaktionen aktualisiertem Mo-
dus. Alle diese willkürlich aufgezählten Beispiele haben gemeinsam, dass 
sie Muster sind, dass sie bis zu einem gewissen Grad wiederholbar sind, 
Erwartungen und Erwartbarkeit schaffen und nach heutigem Verständ-
nis alles operative und strukturelle Aspekte von Gedächtnis sind, dessen 
Leistungen/Strukturen sich grob unterscheiden lassen in Wissen, Fertig-
keiten und Erinnerungen, in deklarative und in non-deklarative Dimen-
sionen. Aber es ist wichtig zu sehen, dass diese unzähligen »Strukturen«, 
die die Ordnungen der Gesellschaft ausmachen, niemals abgeschlossen 
sind, sondern bewegte Bewegung sind, Resultanten von Bewegungen, 
die nicht aufhören, jeden Tag wieder von neuem Bewegungen anstoßen. 

Das so gewonnene Strukturverständnis mündet deshalb auch nicht 
in eine Opposition von »Lebenswelt und System«. Schon dass, was 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


311

gemeinhin unter sozialer »Lebenswelt« verstanden wird, der Ort der »di-
rekten« Kommunikation ist – bis in die Bedeutungspotentiale der Spra-
che und ihrer Ausdrücke selbst hinein – durchaus nicht »durchsichtig« 
im Sinne einer Transparenz und Verfügbarkeit von Bedeutungen durch 
die »Subjekte«. Dass es Sprache, Kultur und Geschichte gibt, schafft 
eine Ordnungsebene, die ihre großen und kleinen Horizonte und damit 
»Transzendenzen« immer schon aufweist und zwar schon »in« den Indi-
viduen selbst. Die Gesellschaft wird deshalb nicht zum »System«. Gera-
de der Systemtheoretiker Luhmann zeigt, dass »die« Gesellschaft immer 
durch das Nadelöhr der Interaktionen hindurch muss, ohne je in einer 
einzelnen Interaktion »aufzugehen«. »Gesellschaft«, sagt selbst er, »ist 
kein makrosoziologisches Phänomen.« (zit. bei Kastl 2016b). Sie ist hier 
– sichtbar in den jeweiligen Interaktionen. Sie liegt aber zugleich vor uns 
oder hinter uns als zeitlich/räumlicher Horizont unseres eigenen Verhal-
tens und unserer Wahrnehmung und des/der Anderen, findet anderswo 
statt, aber zugleich auch hier. Sie ist wirksam in dem Umstand, dass uns 
die Herkunft, Geschichte, die möglichen Bedeutungen, die unsere Aus-
drucksmittel und Fertigkeiten annehmen können, niemals vollständig 
durchsichtig ist und dass deren Erwerb und Ausdifferenzierung niemals 
abgeschlossen ist, dass neue Kontexte und Konstellationen, dass neue 
Ereignisse, Umwälzungen, Entwicklungen deren Bedeutung unmerklich 
oder plötzlich verändern können. 

Unsere Ausdrucksmittel beinhalten, noch bevor wir uns darüber be-
wusstwerden, dass wir uns auf mehr oder weniger strukturierte Weise, 
auf das Verhalten der Anderen eingestellt und orientiert verhalten. Die-
se Struktur ist aber nicht gleichbedeutend mit dem Gehalt von uns er-
fassten und deklarierten Sinn. Dass dies auseinanderlaufen kann, liegt 
daran, dass unsere Ausdrucksmittel und insbesondere die Sprache de-
klarativ und non-deklarativ zugleich sind, Fertigkeit und Wissen. Aus-
drucksmittel sind differentiell, das bedeutet, sie sind organisierte Rela-
tionen und Differenzen und gewinnen ihren Bedeutungswert immer in 
aktualisierten Zusammenhängen und dynamischen Systematiken von 
sensorischen Unterscheidungen, dynamischen diakritischen Systemen 
von neuem. Die Komplexität der Gesellschaft und der sozialen Inter-
aktionen entspricht der Komplexität unserer Körper und unserer Ge-
hirne, insbesondere der Gedächtnisleistungen (also jener Leistungen, 
die etwas mit der Ermöglichung von Zeiterfahrung und damit der Be-
wahrung und zugleich ständigen Modifikation von Erfahrung zu tun 
haben). Darin eingeschlossen ist eben der Umstand, dass sowohl Ge-
dächtnis wie Gesellschaft so beschaffen sind, dass soziales Verhalten 
und Sprechen in einer gegebenen Situation einen hinreichend bestimm-
ten Sinn annehmen kann, ohne dass dieser Sinngehalt ein für alle Mal 
fixiert ist, vor allem aber nicht in dem Bewusstsein aufgeht, das die Be-
teiligten dabei jeweils haben. 

FELDBEGRIFF UND MIKRO- UND MAKRO-GEOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312

Sprechen, Sprache und jeder Einsatz von Ausdrucksregistern schlecht-
hin sind immer zugleich »Bewegung«, sozial strukturierte Motorik. Es 
geht nicht, was Bergson noch in einer allzu statischen Betrachtungsweise 
nahezulegen schien, um körperliche Automatismen, die im Gegensatz zu 
der Selbstbeweglichkeit und Autonomie des Bewusstseins und des Den-
kens stehen. Wenn das Kind beginnt Worte nachzuplappern oder auch 
der Erwachsene sich in die Phrasen und Versatzstücke eines für ihn neu-
en Kontextes einfindet, imitiert er nicht Gesten und Lautgesten wie ein 
Tonbandgerät oder wie man es gemeinhin einem Papagei zuschreibt. Es 
stellen sich nicht irgendwann wundersamer Weise die dazu passenden 
Gedanken und bewussten Bedeutungen ein; sondern man wird von An-
fang an mit der Introjektion der sozial strukturierten Motorik ins eigene 
Bewegungsrepertoire in eine Sinnbewegung, in eine, wie Merleau-Ponty 
gelegentlich formuliert, Bedeutung in statu nascendi, eine werdende Be-
deutung hineingezogen. 

Für das zweijährige Kind hat selbst das Wort »Kapitalismus« bereits 
einen wie immer schmalen und engen Bedeutungsfokus, eine Zone dis-
tinkter Vorstellungen, aber zugleich einen weiten und verwirrenden Ho-
rizont der Verworrenheit, eher diffuser Antizipationen. Was es zu fas-
sen bekommt, ist nicht ganz sinnlos, zielt schon auf eine Generalität ab. 
Das ist möglich, weil die Wortwahrnehmung immer mit Wahrnehmun-
gen von Situationen korreliert ist – sie lebt von der Kopplung mit Ei-
genschaften und Konstellationen der Interaktionen, in denen das Wort 
auftauchte. Damit ist ein Keim des Allgemeinen gelegt, dem alle Abschat-
tungen und Varianten von Bewusstseinsregistern, der unklaren Assozia-
tion, der intuitiven Ahnung, der Vorwegnahme, des Ausprobierens ver-
schiedener möglicher Kombinationen usw. entsprechen. Die Bewegung 
des etwas-zur-Sprache-Bringens gleicht insofern immer der mehr oder 
weniger geschickten Fertigkeit, die etwas mehr oder weniger, nur halb, 
in Andeutung, schräg, nur halb hinbekommt – aber doch irgendwie auf 
etwas hinaus will, was noch nicht ganz funktioniert, unsicher, labil ist, 
mal diese, mal jene Differenzen ausprobiert – wie ein Geiger oder ein 
Klarinettist, der auf einen Ton abzielt, von dem er selbst noch nicht ganz 
genau weiß, wie er klingen soll. Auch die Antizipationen und Entwürfe 
bilden sich nur im Umgang mit dem Instrument. Der Instrumentalist ar-
beitet, viel mehr als er weiß, mit bereits durch das Instrument, durch die 
Laute/Töne, das Material gehörter Vorbilder vorgegebenen Strukturie-
rungen. Genau so schildert Merleau-Ponty das Sprechen und das Kom-
munizieren, also das, was nach heutigem Verständnis die eigentliche ope-
rative Realität von Gesellschaft und Sozialität ausmacht. 

Durch unsere Körper und seine sensomotorische strukturale Ausstat-
tung entstammen alle paradigmatischen Elemente, alle möglichen Ver-
satzstücke schon immer einer Sphäre des (potentiell) Generellen. Die Ge-
neralität des Körpers siedelt alles Material, alle möglichen Assozia tionen 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


313

(sensorischer, motorischer Register) dessen sich meine Ausdrucksbewe-
gungen bedienen können, schon immer in einem Kontext an, den ich mit 
den anderen teilen kann. Der Körper ist jenes generelle Konkrete, für 
uns der Ort der Realität, des »Sensible« = das, was Merleau-Ponty als 
»Fleisch« (Chair) bezeichnet. »Ich kann kein einziges Sinnliches ( sensible) 
setzen, ohne dass es meinem Fleisch (chair) entrissen, meinem Fleisch ent-
nommen wäre; und mein Fleisch ist selbst eines der sensiblen <Dinge> 
(des sensibles), in das sich eine Einschreibung aller anderen (sensibles) 
vollzieht, ein sensibler Angelpunkt (pivot sensible), an dem alle anderen 
teilhaben, Schlüssel-Sensibles, dimensionales Sensibles. Mein Körper ist 
im höchsten Grade das, was jedes Ding ist: ein dimensionales Dieses. Er 
ist das universelle Ding.« (Merleau-Ponty 1994a: 327; Übers. von »sen-
sibles« verändert, nicht: »sinnlich«! jmk). Alles strukturelle Material, des-
sen wir uns überhaupt bedienen können, spielt auf der Ebene eines »Flei-
sches«, also in der Dimension eines generellen » Sensible«, auf das wir 
bezogen sind, weil wir die gleichen Körper haben. »Das Sensible ist ge-
nau das, was mehr als einen Körper heimsucht, ohne sich vom Fleck zu 
rühren« »dieser Tisch« (und man könnte ergänzen: dieser Laut, diese Be-
wegung, diese Kundgebung in ihrer Materialität, diese von uns getragene 
Bewegungsfolge, dass ich das und das jetzt eben sage und du das und das 
darauf erwiderst) »lastet im selben Augenblick auf genau dieselbe Weise 
auf jedem Blick« (2007: 20). 

Das Sich-Bewegen, Sich-Engagieren im Medium der Sprache, ist für 
Merleau-Ponty nicht ein Versuch, für bereits fertige Gedanken nach ei-
nem geeigneten Ausdruck zu suchen. Vielmehr stabilisieren sich Gedan-
ken und Sprachelemente allmählich und wechselseitig. Sie bilden ihre ge-
meinsame und jeweilige Struktur überhaupt erst aus (so wie Saus sure das 
Entstehen von Bedeutungen mit der Entstehung von Wellenstrukturen 
an der Grenze von Wasser und Atmosphäre beschrieben hatte). »Denken 
und Sprechen rechnen miteinander. Sie sind Mittler und Stimulus für-
einander.« (Merleau-Ponty 2007: 23). Beim Sprechen denken wir nicht 
an einen Gehalt, für den wir dann die richtigen Worte suchen, vielmehr 
müssen wir »zu rein Ausführenden des Sprechens werden. Das wirksa-
me Sprechen führt zum Nachdenken, und das lebendige Denken findet 
auf magische Weise seine Wörter« (2007: 24). Es geht um einen Vorgang 
wechselseitiger und sukzessiver Artikulation. Genau das ähnelt aber eher 
einer Bewegung, auch wenn das Ergebnis letztlich sogar die Gewinnung 
eines deklarativen Wissens ist. Der faktisch anwesende oder potentielle 
Andere, an den sich mein Sprechen richtet, ist für diesen Vorgang eben-
so konstitutiv, weil er das wirkliche oder imaginäre Ziel meiner Sprech-
bewegung ist. Die Konstellation von Elementen, die ich ihm anbiete, 
versucht er seinerseits einzulösen. Er interpretiert meine Sätze und Aus-
druckshandlungen, indem er mit seinen anschließt, unsere Sätze schlie-
ßen sich zu einem übergeordneten Syntagma zusammen, das wiederum 

FELDBEGRIFF UND MIKRO- UND MAKRO-GEOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314

uns selbst, vielleicht später, oder einem Dritten ermöglicht, eine Bedeu-
tung zu erkennen, die sich uns während des Sprechens noch entziehen 
kann, an der wir aber – auch im Fortgang – ständig mitwirken.

Dass auf diese Weise Generalität und Sichtbarkeit der Struktur der 
Kommunikation, des Sprechens möglich ist, ohne dass eine vollständi-
ge Identität der erfahrenen und deklarierbaren Bedeutungen vorausge-
setzt oder unterstellt werden muss, zeichnet den besonderen Charakter 
sozialer Struktur aus. Sie ist hinreichend bestimmt, um Muster, wieder-
kehrende Konfigurationen zu bilden, zugleich aber offen für Um-, und 
Neudeutungen, für divergierende Bedeutungen und unterschiedliche 
Perspektiven auf die Bedeutung desselben Geschehens, aber auch für 
die Erosion, die Erstarrung, den Automatismus und natürlich offen für 
Machtverhältnisse. Genau in einer solchen offenen Bestimmtheit oder 
bestimmten Offenheit liegt für Merleau-Ponty das besondere Kennzei-
chen von Institutionen. Sie sind aus sich heraus auf Wiederholbarkeit, 
auf Wiederkehr angelegt. Aber sie müssen sich bei jeder Wiederholung 
eine Neubestimmung, Re- oder Entdifferenzierung durch eine nie ganz 
gleiche Situativität in einem neuen Interaktionskontext gefallen lassen. 
Damit ist die Stabilität wie zugleich die offensichtliche Labilität und 
Prekarität gesellschaftlicher Strukturen bezeichnet. Dass das so ist, ist 
gleichbedeutend damit, dass Gesellschaft und ihre Struktur primär eine 
körperliche und damit ebenso generelle, auf Universalität angelegte wie 
multiple, an Zeit und Ort, an eine Perspektive und damit an Situativität 
gebundene Realität ist. Sie ist gleichbedeutend mit der strukturalen und 
operativen Komplexion der Ausstattung unserer Körper, mitsamt ihren 
Sprachen, Gehirnen, Gedächtnissen, der an sie gebundenen Bewusstsei-
ne. Soziale Struktur ist primär eine körperliche Realität, sowohl in ih-
rer dispositionalen als auch in ihrer operativ aktualisierten Form. Sie 
gewinnt daraus sowohl ihre Flexibilität wie ihren Dingcharakter, ihren 
konkreten Widerstandskoeffizienten. 

Etwas zugespitzt drückt Collins das so aus: »Die soziale Struktur«, 
schreibt er, »leitet sich von sich wiederholenden kommunikativen Hand-
lungen ab und nicht vom Inhalt des Gesagten. Diese Inhalte sind oft 
mehrdeutig und falsch, sie werden oft nicht von jedem verstanden und 
auch nicht vollständig erklärt ... Aber obgleich die Strukturiertheit der 
Gesellschaft nicht kognitiv, sondern physisch begründet ist, hindert uns 
dieses Unvermögen nicht daran, sehr viele ordnungsgemäße Wiederho-
lungen auszuführen. Denn <es> genügt, eine eingeschränkte Routine für 
diejenigen Orte und mit denjenigen Personen auszuhandeln, denen man 
dort für gewöhnlich begegnet.« (Collins 2012: 74 f.). Um die Sequenz 
von Handlungen und Verhaltensweisen zu realisieren, die wir eine ka-
tholische Messe nennen, ist es nicht nötig, dass sich alle Teilnehmer/
innen über die Bedeutung des Transsubstantiationsdogmas im Klaren 
sind. Es genügt Abläufe, Gesten und Worte beizusteuern. Eine völlige 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


315

Ausblendung dieser Bedeutung würde allerdings diesem »Ritual« irgend-
wann seine Grundlage entziehen. 

Darin liegt zugleich eine generelle soziologische »Unschärferelation«. 
Die Strukturiertheit einer Interaktion wird durch die hinreichende Prä-
senz einer hinreichenden Anzahl diesbezüglich hinreichend sozialisierter 
Individuen gesichert. Was hier jeweils »hinreichend« heißt, ob und auf 
welche Weise ggf. abweichende Muster toleriert, absorbiert oder sank-
tioniert werden, hängt vom jeweiligen Fall ab. Collins spricht hier implizit 
das Verhältnis von semantischem Gedächtnis (Wissen) und non-deklarati-
vem Gedächtnis (körperlich verankerte Gewohnheiten/Routinen) in ihrer 
Funktion für die Interaktion an. Ich würde dieses Unschärfepostulat bis zu 
einem gewissen Punkt mit vollziehen. Zu betonen ist, dass diese Unschärfe 
auch für die Verhaltensgewohnheiten, also den Fertigkeitenaspekt sozia-
ler Praktiken gilt: bis zu einem gewissen Grad können Interaktionen auch 
Ungeschicklichkeiten Einzelner tolerieren. Ob jeweils gemeinsames Wis-
sen/geteilte Bedeutungen oder gemeinsame Routinen im Vordergrund ste-
hen, hängt vom jeweiligen sozialen Kontext ab, ebenso welcher Grad an 
sensomotorischer und semantischer Homologie, welcher Grad an Über-
einstimmung der deklarativen Gehalte, des Wissens im Einzelfall nötig ist.

Daran anknüpfend könnte man mit Stephen Turner ein Prinzip der 
Nachträglichkeit von Sinnzuweisungen ins Spiel bringen, das ebenfalls 
mit der Dichotomie deklarativer und non-deklarativer Gedächtnisleis-
tungen zu tun hat. Er schreibt: »The social process, with all its oppor-
tunities for emulation, simulation, testing, feedback, and learning, is a 
data rich environment […] We can learn so quickly from our social en-
vironment because simulation allows us to fill in missing data in social 
situations. Because we can simulate other people […] we can thus const-
ruct, test and assimilate complex feedback simulative ›hypotheses‹ about 
this world expeditiously [...] The interaction between these capacities 
and this environment is not one that produces clones, or puppets of the 
group will, nor does it produce anarchy. It produces skilled interactors 
with enormous capacities to anticipate, predict, and model the people 
with whom they interact, to adjust to them, and to learn from their ad-
justments. This kind of coordination, as Dewey called it, is all we need 
to account for ›society‹« (Turner 2007, S. 15ff.). 

Auch dabei ist der Bereich non-deklarativer Gedächtnisfunktionen 
bzw. Inhalte angesprochen. Der Erwerb ist in den meisten Fällen nicht 
bewusst und erfolgt beiläufig, in der Regel selbst in Interaktionssituatio-
nen. Es gilt prinzipiell, dass durch die Interaktion selbst Korrekturen, Be-
deutungsklärungen, Spezifikationen, Transformationen durch Anschluss-
reaktionen der Interaktionspartner erfolgen. Diese können bestehende 
Gewohnheiten und Wissensbestände einfach ratifizieren, mit impliziten, 
latenten oder auch expliziten, deklarativen Sinngehalten anreichern, dif-
ferente Lesarten oder auch Fehler auf der Ebene der Routinen selbst 

FELDBEGRIFF UND MIKRO- UND MAKRO-GEOGRAPHIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316

stillschweigend oder explizit korrigieren. Ein Kleinkind kann sich in den 
Ablauf einer Geburtstagsparty einklinken, wenn es halbwegs die Worte 
und die Melodie von »Happy Birthday«, also eine sensomotorische Re-
lation ggf. imitatorisch beherrscht, ohne deren Bedeutung genau zu ken-
nen. An sich wiederholenden Anschlusskommunikationen und sonstigen 
Kontextmerkmalen kann es aber sukzessive deren situative und übersi-
tuative Bedeutung realisieren. Die Gedächtnisse müssen also nicht alle 
kulturell tradierten Bedeutungen kontextübergreifend auf einmal und 
»vollständig« in sich aufnehmen. Die Tatsache, dass eine Äußerung, ein 
Symbol, eine Melodie Teil der für uns alle wahrnehmbaren Welt ist, ge-
währleistet, dass es im interaktiven Prozess immer wieder neu Bewäh-
rungsprobe, Kristallisationspunkt, Bestätigung oder Neuetablierung so-
zialer Ordnung werden kann. 

Die Gedächtnisse, sind, wie wir hier unablässig wiederholt haben, ge-
bunden an die Körper und nur, insofern sie das sind, sind sie operative 
und operationsfähige Gedächtnisse (im Unterschied zu bloßen Informa-
tionsspeichern wie etwa Texten, Artefakten, institutionalisierten Wis-
sensbeständen, die häufig in einem rein metaphorischen Sinn als »sozia-
le Gedächtnisse« bezeichnet werden. Der Körper, die Körper sind also 
im selben Maße wie sie immer auch »soziale Dinge« sind, »Zeitdin-
ge« (Merleau-Ponty 1994a: 257), ja: »machine à faire du temps« (Mer-
leau-Ponty 2011: 189). Das »soziale Ding« und das »Zeitding« sind eins. 
Das ist bereits eine Erkenntnis der Heideggerschen Wendung der Pro-
bleme der Phänomenologie (1989: 382) und erst recht der späten Phi-
losophie der Sozialität G.H. Meads, die wir am Anfang dieses Kapitels 
bereits erwähnt haben. Dessen »spatiotemporale Perspektiven«, »con-
sentient sets« sind verkörperte soziale Strukturen, deren Zusammenspiel 
und fortwährende Rekombination und Neukonstellierung jenes unüber-
sehbare Geflecht an Interaktionsketten produziert, von dem Norbert Eli-
as als der modernen Gesellschaft spricht. 

Soziologische Feldtheorie

Es wurde bereits gesagt, dass dies für die Gesellschaft eine Feldsemantik 
nahe liegt und keine System- oder Objektmetaphern, weil diese zu sehr 
Abgeschlossenheit, Abschließbarkeit, eindeutigen Grenzziehungen, Er-
reichbarkeit, Übersehbarkeit implizieren. Auch Merleau-Pontys struk-
turale Kernkategorie ist, wie wir verschiedentlich gesehen haben weder 
die des »Objekts« bzw. »Objektiven« noch die des »Systems«, son-
dern mündet in einen Feldbegriff. Auch diesen dürfte Pierre Bour dieu 
als unaufmerksamer Erbe übernommen haben, möglicherweise ohne 
zu sehen, dass damit seine nach wie vor schematische Entgegensetzung 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


317

von »Objektivismus« und »Subjektivismus« wenig verträglich ist. Der 
Bezug des Feldbegriffs zu einer geographischen Semantik von Nähe 
und Distanz, Entfernung und Raum ist aber ebenso wenig zufällig wie 
gewisse Analogien zur Physik, insbesondere zu gewissen Aspekten des 
Feldbegriffs der Allgemeinen Relativitätstheorie. Auch diese Analogie 
könnte und sollte man zur Entmetaphorisierung der späten Konzepte 
nützen. Die Körper sind im buchstäblichen Sinne soziale und Zeit-Dinge. 
In (der Gesamtheit) unseren Körper ist »alles verbucht [...] und alles 
zählt« (2007: 26). 

Der Begriff des Feldes hat gegenüber der Akteur/Ding oder Subjekt/
Objekt oder Element/System-Semantik den Vorteil, dass er sowohl in 
einem natur- wie sprachwissenschaftlichen Verwendung a) eine räum-
liche, quasi geographische Dimension hat, d.h. mit Distanz/Nähe-Ver-
hältnissen arbeitet, damit aber Begriffe wie Horizont, Vordergrund/
Hintergrund abbilden kann; dass er b) eine konsequent relationistische 
Fassung von Elementen zulässt, die sich wechselseitig bedingen/tragen/
aufeinander wirken und dass c) die Struktur des Feldes selbst ein Effekt 
der Struktur und des Verhaltens seiner Elemente zueinander sind.8 Mer-
leau-Ponty knüpft seit seiner Schrift Die Struktur des Verhaltens an den 
gestaltpsychologisch tradierten Feldbegriff an, etwa dem von Kurt Koff-
ka. Konsultiert man dessen Lehrbuch Principles of Gestalt Psychology, 
so zeigt sich, dass Koffka dessen formale Aspekte aus dem Verständnis 
physikalischer Felder bezieht (Faraday, Macwell, Einstein) und auf das 
Gebiet des Verhaltens überträgt (Koffka 1935: 41 ff.).

Es gibt, was Einsteins Feldtheorie der Gravitation (im Rahmen der 
Allgemeinen Relativitätstheorie) betrifft, interessante Analogien zu Mer-
leau-Pontys Revision seiner Phänomenologie in Richtung einer Art »all-
gemeinen Bewegungstheorie«. Auch bei Einstein stehen ja, nicht erst in 
der allgemeinen Relativitätstheorie, sondern auch schon bei der Ausar-
beitung der speziellen Relativitätstheorie (auf die Mead vor allem zu-
rückgreift) Bewegungs- und Zeitverhältnisse im Zentrum des Interesses. 
Möglicherweise handelt es sich bei diesem Thema für die Zeit des aus-
gehenden 19. und die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts um eine Art wis-
senschaftliche Tiefenstruktur quer über die Disziplinen. 

Einsteins allgemeine Relativitätstheorie erklärt die Bewegung von 
Körpern im Raum bekanntlich nicht mehr wie die klassische Newton-
sche Physik durch eine von ihren Massen ausgehende »Fernwirkung« 
von Anziehungskräften, die prinzipiell durch einen von diesen unverän-
dert bleibenden Raum hindurch wirken. Seine Vorstellung ist vielmehr, 
dass die Massen der Körper zu einer regionalen Veränderung der Raum/
Zeit-Struktur führen, die damit wiederum deren Bewegungen in Relation 

8  vgl. dazu insgesamt das Historische Wörterbuch Philosophie (Ritter u.a. 
1971-2007): »Feld«, »sprachliches Feld«.

SOZIOLOGISCHE FELDTHEORIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318

zueinander bestimmen. Das Einsteinsche Universum lässt sich verstehen 
als ein »steter Reigen, bei dem Materie und Raumzeit sich gegenseitig 
beeinflussen: eine gegebene Materieanordnung verzerrt die Geometrie 
der Raum-zeit; die Geometrie der Raumzeit bestimmt, wie sich die Ma-
terie weiterbewegt« (Pössel 2010: 1118). Die Gesamtstruktur (die frei-
lich ebenso wenig überblickbar ist wie die Gesellschaft, schließlich geht 
es um den ganzen Kosmos) und die strukturierenden Elemente sind letzt-
lich nicht voneinander trennbar. 

Der Auslöser für die Ausarbeitung der Allgemeinen Relativitätstheo-
rie war laut Einstein die Intuition, dass jemand, der vom Dach seines 
Hauses fällt bzw. sich im freien Fall befindet, sein Gewicht nicht spürt. 
Es geht dabei um die Äquivalenz von träger und schwerer Masse: »Für 
einen vom Dache eines Hauses frei herabfallenden Beobachter existiert 
während seines Falles – wenigstens in seiner unmittelbaren Umgebung – 
kein Gravitationsfeld« (Einstein 2002: 265); »I was sitting in a chair in 
the Patent Office in Bern when all of a sudden I was struck by a thought: 
›If a person falls freely, he will certainly not feel his own weight.‹« (Ein-
stein 2012: 638). 

Den vergleichbaren Ausgangsimpuls von Merleau-Pontys sprach-, 
bedeutungs- und strukturtheoretischer allgemeiner »Relativitätstheo-
rie« der 1950er Jahre könnte man in seiner Intuition einer Äquivalenz 
von Bewegungswahrnehmung und Satzverstehen sehen, von Bewegen 
und Sprechen in einer der Arbeitsnotizen vermutlich des Jahres 1953: 
»La perception du mouvement comparable à la compréhension d’une 
 phrase« »Die Wahrnehmung von Bewegung vergleichbar dem Satzver-
stehen.« (Merleau-Ponty 2011: 204; Übers. jmk). Sie führt in die Ein-
sicht des Feldcharakters der differentiellen Elemente jedes Ausdruckssys-
tems. Die Bedeutungen ergeben sich aus der Konstellation der Elemente 
im Wort, im Satz, in der Interaktion, im Prozess des sozialen Verhal-
tens – in Operationen, die in der gegebenen Konstellation einer Situa-
tion, aktualisiertes Syntagma und Paradigma gegeneinander halten. Die 
sich ergebende Struktur des sozialen Feldes ist primär eine Funktion der 
Struktur(ierung)smöglichkeiten der interagierenden Körper/Gedächtnis-
se der Individuen (natürlich im Zusammenspiel mit zu diesen komple-
mentären und situativ erreichbaren Ressourcen und Artefakte) und um-
gekehrt diese eine Funktion der Strukturen der sozialen Felder, durch 
die sie sich bewegen. 

Es ist deshalb keine Metapher, sondern eine Aussage mit empirischem 
Geltungsanspruch zu sagen, gesellschaftliche Praxis sei vom Hantieren 
mit Dingen bis zum Denken als innerem Sprechen strukturierte Motorik. 
Diese Aussage kann zunächst absehen von der Frage der Korres pondenz 
mit einem »inneren«, »subjektiven« deklarative Verstehens. Vielmehr 
lassen sich wie in der objektiven Hermeneutik Verhaltenssequenzen als 
sich praktisch wechselseitig interpretierende Ereignisse und Elemente 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


319

betrachten. Das beinhaltet die strikt feldtheoretische Auffassung von 
Gesellschaft und gesellschaftlicher Ordnung. Wir sind sozusagen mobi-
le Strukturpotentiale. Wir erfahren gesellschaftliche Strukturen im Um-
gang mit konkreten Anderen in konkreten Feldern oder Feldregionen. 
Wir geben uns wechselseitig unsere Bewegungsmöglichkeiten vor (oder 
schränken sie ein) nach Maßgabe unserer Dispositionen und Lokalisati-
onen. Die regionale Struktur(iertheit) ist durch die jeweilige Anwesenheit 
sozialisierter Körper immer lokal = inkorporiert in den Menschen (mit-
samt ihrer Ressourcen und dinglichen Umwelt). Der jeweilige »sozia le 
Raum«, das, wenn man so will, regionale Feld ist in seiner Struktur ab-
hängig von den darin sich befindlichen Körpern, so wie ein Gravitati-
onsfeld durch die in ihm befindlichen »Massen« aufgespannt wird und 
in der dadurch zustande gekommenen Beschaffenheit wiederum die Be-
wegungsmöglichkeiten der in ihm befindlichen Massen bestimmt. Mas-
se/Bewegungskapazitäten der Körper definieren das jeweilige Feld und 
seine Struktur, sprich die aktualisierte Struktur, wie sie in der faktischen 
Sequenz strukturierter Bewegung erscheint. Sie bestimmen wechselseitig 
nach Maßgabe ihrer »Resonanzmöglichkeiten« ihre Bewegungsmöglich-
keiten. Das so entstehende Feld verändert wiederum die dispositionalen 
Strukturen (Gedächtnis) bei allen Beteiligten, mit denen sie wiederum in 
weitere Feldkonstellationen und –Dynamiken eintreten. 

Sichtbares und Unsichtbares

Auf diese Weise ergibt sich die spezifische Kopplung der Sichtbarkeit so-
zialer Strukturen, die ebenso wenig metaphorisch zu verstehen ist, wie 
der mit jeder Sichtbarkeit einhergehende Horizontcharakter – und da-
mit ihre »Unsichtbarkeit«, die Opazität des Innen- wie ihres Außen-Ho-
rizontes. Die Strukturen sind regional, lokal – sie »sind« einzig und al-
lein in den zeitlich und geographisch lokalisierbaren Interaktionen. Sie 
spielen im jeweiligen regionalen Bereich des gesellschaftlichen Feldes 
oder, wenn man eine Sprechweise in terms multipler Felder vorzieht, in 
einem Teilfeld. Von dort aus lassen sich selbstverständlich Zusammen-
hänge, reale Verbindungen (in Form von Kommunikationen, Übertritten 
von Personen, historischen Prozessen, institutionalisierten Verbindun-
gen, Netzwerken, Semantiken) zu anderen Feldern, Regionen erfahren 
und belegen. Man bekommt von jeder x-beliebigen Beobachtungssitua-
tion aus ein Glied irgendeiner der von Elias apostrophierten Handlungs-, 
Interdependenz- und Funktionsverkettungen zu fassen. Aber niemals 
alle zugleich, sie verschwinden ab einer bestimmten Distanz in der un-
übersichtlichen Diachronie und Synchronie der modernen Gesellschaft. 
Das Gesellschaftliche ist also sichtbar und kann zum Gegenstand von 

SICHTBARES UND UNSICHTBARES

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


320

Forschung werden, aber eben als Fragment, in der jeweiligen Region. Die 
Sichtbarkeit bedingt also zugleich ihre Unsichtbarkeit – das genau kenn-
zeichnet das Paradigma des »Sehens«, betrifft aber jeden anderen Modus 
von Wahrnehmung genauso. Wir haben keine absolute Gewähr, dass das, 
was wir hier zu sehen bekommen, auch in anderen Regionen gilt oder so-
gar: universell. Es bleibt bei einer immer offenen und weiter zu bestim-
menden Generalität. Auf diese Probleme antworten aber immer schon 
die mittlerweile gut etablierten sozialwissenschaftlichen Methoden, und 
zwar sowohl in ihrer qualitativen wie in ihrer quantitativen Gestalt. Es 
ist wichtig, dass man ihre Vor- und Nachteile im konkreten Fall disku-
tiert. Aber ohne Zweifel reagieren sie allesamt auf dieses vertrackte Pro-
blem eines Ineinander von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit. Es geht hier 
nicht mehr um Metaphysik, sondern um konkrete Entscheidungen da-
rüber, was eine bestimmte Fallstruktur ausmacht, was deren Merkmale 
sind, wie man die in anderen Fällen belegen könnte, ob man dafür In-
dikatoren hat, ob man diese ggf. zählen kann oder ob man sich immer 
von neuem wieder einer mühsamen Sequenzanalyse eines einzigartigen 
Syntagmas unterziehen muss. Alle diese Methoden – ob Fallrekonstruk-
tion oder statistische Analyse – haben gemeinsam, dass sie auf Generali-
sierungen abzielen, auf Sachverhalte, auf Zusammenhänge, die nicht zu-
gleich wahrnehmbar, »sichtbar« sind und deshalb müssen sie notwendig 
die Form annehmen, die Max Weber als »Idealtypus« bezeichnet. 

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITÄT DES SOZIALEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


321

Epilog 

»Der Beobachter, der keine Maschine zur Verfügung 
hat, sieht die diesseitige Hälfte der Ausdehnung der 
Zeit, mit seinen Sinnen, wie man zunächst die Erde als 
Scheibe gesehen hat. Es ist einfach, aus dem Lauf der 
Maschine eine Definition der Dauer abzuleiten. Unter 
der Voraussetzung, dass sie die Reduzierung von t zu 
0 und von 0 zu t ist, können wir sagen: die Dauer ist 
die Verwandlung einer Abfolge in eine Umkehr. Das 
heisst: das Werden eines Gedächtnisses.« 
(Alfred Jarry, »Nutzbringende Erläuterungen 
zum sachgemässen Bau einer Maschine zur Er-
forschung der Zeit.«, Jarry 1968: 112 f.)

»Nirgendwo ist überall und zunächst einmal das 
Land, in dem man sich gerade befindet.« (Jarry 2020: 
65)
»Merdre! – Schoiße!“ (Jarry 2020: 5)

Marcel Proust und Merleau-Ponty

Das Paris der Lebensspanne Merleau-Pontys zwischen den 1920er und 
1950er Jahren bildete ein einzigartiges Milieu. Es war gewissermaßen 
ein Laboratorium der Moderne, der Konstitution der Sozial- und Kul-
turwissenschaften, auch in Auseinandersetzung mit den schon etablier-
ten Naturwissenschaften, mit politischen Ambitionen und einer vitalen 
künstlerischen und literarischen Szene. In den Bildungsinstitutionen, im 
Straßenbild und dem, was diese Generation in den Schulen gelernt und 
gelesen hatte, war das 19. Jahrhundert mit seinen Ambivalenzen von 
Tradition und Moderne noch präsent und wurde zugleich von den neu-
en des 20. Jahrhunderts überlagert. Eine geradezu legendär gewordene 
Episode stellen die Diskussionen von Albert Einstein und Henri Bergson 
über das Wesen und die Realität der Zeit in der ersten Aprilwoche des 
Jahres 1922 dar. Letztendlich beharrte jede der Parteien darauf, selbst 
im Besitz der Einsicht in die wirkliche Zeit zu sein und unterstellte der 
jeweils anderen, dass sie eine Chimäre Zeit nenne – mit Spannung ver-
folgt von Intellektuellen und Schriftstellern wie Marcel Proust, der Berg-
sons wie Einsteins Ideen aufgriff, aber sich seinerseits weder mit der ei-
nen noch der anderen Auffassung ganz identifizieren mochte (Fischer 
2017: 281 ff.). Auch Merleau-Ponty hat sich mit dieser Diskussion und 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


322

den damit zusammen hängenden Fragestellungen immer wieder ausei-
nander gesetzt (Merleau-Ponty 2007: 1985 ff.; 2000: 148 ff.). Ohne 
dieses Milieu, dem wir noch heute wesentliche Weichenstellungen der 
Sozial- und Kulturwissenschaften und der Philosophie verdanken, in 
dem sich auch die Wege von Aron Gurwitsch, Alfred Schütz und Mer-
leau-Ponty kreuzten, ist das Merleau-Pontysche Werk und sein beson-
derer Stil zwischen Positivismus, Philosophie und Poesie, zwischen na-
turwissenschaftlicher Ambition, begrifflicher Akribie und literarischem 
Gestus nicht zu verstehen. 

*

Simone de Beauvoir erzählt in ihren »Mémoiren einer Tochter aus gu-
tem Hause« immer wieder Episoden ihrer Freundschaft mit einem gewis-
sen »Jean Pradelle«. Dieses Pseudonym steht für Maurice Merleau-Pon-
ty. Beide 1908 geboren, begegnen sich zum ersten Mal in Paris im Jahr 
1927, neunzehn Jahre alt. Merleau war zu dieser Zeit Student an der 
 École Normale Supérieure, Beauvoir studierte an der Sorbonne (Bakewell 
2018: 131). Beauvoir registriert an ihm von Anfang an eine im Gegensatz 
zu ihrem eigenen »Manichäismus« stehende »Nachsicht«, eine Neigung, 
allen Menschen und Positionen eine gewisse Berechtigung zuzugestehen. 
»Seiner Meinung nach gab es in jedem Menschen etwas Gutes und etwas 
Schlechtes«, schreibt sie (Beauvoir 1968: 353; vgl. Bakewell 2018: 133). 
»Er liebte«, bemerkt sie beiläufig über die Zeit der ersten Kontakte, 
»ungefähr die gleichen Bücher wie ich, wobei er eine besondere Vorliebe 
für Claudel bekundete, neben einer gewissen Verachtung für Proust, den 
er nicht ›wesentlich‹ fand. Er lieh mir Ubu-Roi, ein Buch, das ich nur mit 
Einschränkung schätzte, weil ich darin auch nicht im entferntesten die Din-
ge wiederfand, von denen ich persönlich besessen war.« (Beauvoir 1968: 
353). Merleau-Ponty erzählt 1959 in einem Radio-Gespräch mit Georges 
Charbonnier, es sei Simone de Beauvoir gewesen, die er in der Bibliothek 
Sainte-Geneviève Proust lesend angetroffen habe (Merleau-Ponty 2016: 
153). Er selbst habe damals, wenn überhaupt, erst sehr wenig von Proust 
gelesen. Das etwas arrogante Urteil führt er auf sein zu dieser Zeit vereng-
tes Verständnis von Philosophie zurück. 

Nun gibt es, um eine geduldige Proustleserin im Jahr 1927 zu pro-
vozieren, kaum eine geeignetere Masche wie die, Proust als »unwesent-
lich« abzukanzeln und dann ausgerechnet Alfred Jarrys Ubu Roi (Kö-
nig Ubu) auf den Tisch zu legen. Ubu Roi, ursprünglich Ende der 1880er 
Jahre aus einem Schülerulk entstanden, ist ein 1895 publiziertes Theater-
stück, das gemeinhin als geniale Vorwegnahme des absurden Theaters, 
von Dadaismus, Surrealismus und Slapstick gleichermaßen gilt. Es arbei-
tet mit Wortverdrehungen, Obszönitäten, einer aufgedrehten Komik mit 
unberechenbaren Gewaltausbrüchen. Es bedient sich marionettenartiger 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


323

bis zur Karikatur zugespitzter Typen, ist absurd, grotesk, politisch, sati-
risch, pointiert, übermütig und bewusst banal. Damit steht es so ziem-
lich in maximalem Kontrast zur subtilen Ästhetik von Prousts Romanzy-
klus Auf der Suche nach der verlorenen Zeit in seiner ganzen komplexen, 
strömenden, lange Atembögen erfordernden poetischen Epik oder epi-
schen Poesie (»poème en prose«), die alle Ziselierungen des Innenlebens, 
der Wahrnehmungen und Gefühle ihrer individualisierten Protagonisten 
bis in die letzten Brechungen gestaltet, das damit zugleich (!) das Pro-
blem der Zeit aufwirft, die Zeit der Leser/innen einbezogen, und das mit 
komplexen Verschachtelungen der Erinnerung und der Erinnerung an 
Erinnerungen, eigene wie anderer, operiert. Der Zyklus spielt in einer 
Welt der Begegnung von Aristokratie und gebildetem Bürgertum, in des-
sen Wohnungen, Intérieurs und Salons und an den Orten, an denen man 
ihrer Konversation zu entfliehen versucht und dann doch wieder auf sie 
trifft – den Gärten, den Badeorten an der Küste der Normandie oder den 
verborgenen Nischen des (homo)sexuellen Begehrens. Er greift die typi-
schen Themen der Romantik auf, die Liebe, den Schmerz, das Gefühl, 
die Frage ihrer Vergänglichkeit oder Dauerhaftigkeit. Der Stil knüpft an 
die erzählerischen Mittel des großen Romans des 19. Jahrhunderts an, 
kultiviert einen gewissen kontemplativen Grundton, arbeitet aber zu-
nehmend mit impressionistischen Brechungen, Auflösungen eindimensi-
onaler erzählerischer Linien und Konturen, mit dem Anspruch der Kon-
struktion und Dekonstruktion von Erfahrung. Letztlich gestaltet und 
beschreibt der Romanzyklus immer wieder ausdrücklich Zusammen-
hänge und Wechselwirkungen von Körper, Bewusstsein und Gedächtnis. 

Nun ließe sich auch für Jarrys Werk geltend machen, dass es auf seine 
Weise Rückbezüge ins 19. Jahrhundert, in die literarische Tradition ein-
baut, sicher stärker in den Texten seiner späteren Jahre, in Ubu Roi eher 
untergründig. Aber Prousts Romanzyklus hält doch in viel stärkerem 
Ausmaß wie Jarry eine Kontinuität der erzählerischen Mittel, des Ma-
terials und des Milieus des großen bürgerlichen Romans aufrecht, auch 
wenn er zugleich alle drei Elemente einer Transformation unterzieht. Zu-
gleich ist der Abschied von einem bürgerlichen Lebensgefühl, einer be-
stimmten Stilisierung des Erlebens und der dazugehörigen Ästhetik auch 
ein latentes Thema. Man könnte darüber nachdenken, wie sehr das eben 
Gesagte auch für Merleau-Pontys Philosophie zutrifft, mit dem Unter-
schied, dass Merleau-Ponty einen vergleichsweise eindeutigeren Stand-
punkt im 20. Jahrhundert hat. Es ist offensichtlich, dass es eine Affini-
tät seines Verständnisses von Phänomenologie zu den Verfahrensweisen 
und Themen impressionistischer Malerei gibt. Diese ist ein durchgängi-
ges Thema seiner ästhetischen und ausdruckstheoretischen Texte, er deu-
tet sie durchgängig als eine Eröffnung der Moderne, eindeutig nicht als 
Abschluss einer wie auch immer gefassten Tradition. Gerade an diesem 
Thema erprobt er die Errungenschaften seines »phänomenologischen 

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


324

Strukturalismus« zuerst und vorrangig. Das reicht bis zu seinem letzten 
großen und abgeschlossenen Essay Das Auge und der Geist von 1960, 
der in dem Urlaubsort Le Tholonet in der Nähe von Aix-en-Provence, 
dem Geburtsort Cézannes, während des letzten gemeinsamen Sommer-
urlaubs der Familie entstanden ist (Merleau-Ponty 1984b). In ihm steht 
Cézanne im Mittelpunkt, an dessen Werk sich ja gleichfalls ein komple-
xes Ineinander von Kontinuität und Bruch mit dem 19. Jahrhundert re-
gistrieren lässt.

Dasselbe gilt allerdings auch für Proust. Die Haltung des erwachsenen 
Merleau-Ponty Proust gegenüber verändert sich grundlegend. Während 
der Adoleszente, der 19-Jährige, provokant Proust als philosophisch un-
wesentlich (rückwärtsgewandt?) abkanzelt, argumentiert der 51-Jährige 
überlegter. In den Radiogesprächen mit Georges Charbonnier aus dem 
Jahr 1959 legt er dar, das eigentlich Philosophische Prousts liege nicht in 
dessen dezidiert philosophischen Äußerungen, sondern dort, wo er selbst 
gar nicht glaube, Philosophie zu machen. Er bezieht sich auf eine Pas-
sage von Proust, in der die Bewegung eines Schiffes auf dem Meer be-
schrieben wird, die von einem Garten an der Küste aus durch die ausla-
denden Zweige eines großen Rosenstrauchs hindurch wahrgenommen 
wird – das beinhaltet das Gefühl, dass das Schiff draußen eine erhebli-
che Dis tanz von vielleicht 700-800 Meter zurück legt, die zugleich als 
winzige Strecke von einem Punkt des Rosenzweigs zu einem anderen ge-
messen und abgetragen wird (Merleau-Ponty 2016: 170). Merleau-Ponty 
schreibt: »Alors il y a une très belle description de la chose; cette descrip-
tion pose exactement ce que j’appelle, moi, philosophie de la percepti-
on, le problème du phénomène de la distance. Qu’est-ce que c’est la dis-
tance, comment la comprendre, comment expliciter cette dimension du 
 monde.« »Es gibt hier also eine sehr schöne Beschreibung der Sache, diese 
Beschreibung stellt auf präzise Weise das Problem des Phänomens der 
Distanz dar, etwas, was ich Philosophie der Wahrnehmung nenne. Was ist 
das, Distanz, wie lässt sie sich verstehen, wie lässt sich diese Dimension 
der Welt ausdrücklich machen.« (ebd.: 170 f.; Übers. jmk).

Passagen aus der Suche nach der verlorenen Zeit durchziehen schon 
Merleau-Pontys Texte von den Strukturen des Verhaltens bis zu Das 
Sichtbare und das Unsichtbare. Die Stoßrichtung dieser Rekurse verän-
dert sich mit seiner Auffassung von Philosophie, vor allem aber mit sei-
ner Konzeption von Körper und Zeit. Dabei bleibt offen, ob die Proust-
lektüre die Impulse seiner fortschreitenden philosophischen Arbeit 
zuspielt, spiegelt, begleitet oder alles zusammen. Den Zwiespalt zwischen 
romantischem und strukturalem Körperkonzept trägt Merleau-Ponty je-
denfalls auch in der Auswahl von Prouststellen und ihrer Interpretati-
on aus. So greift er beispielsweise in der Phänomenologie der Wahrneh-
mung auf eine Passage aus Du Côté de chez Swann zurück, wie um sein 
dort noch wirksames romantisches Körperkonzept zu illustrieren: »Mein 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


325

Körper, zu steif sich zu rühren, suchte [...] die Lage seiner Glieder zu er-
mitteln, um daraus auf die Richtung der Wand zu schließen, auf die Stel-
lung der Möbel, um daraus wiederum die Wohnung zu rekonstruieren 
und zu benennen, in der er sich befand. Sein < des Körpers!, jmk> Ge-
dächtnis, das Gedächtnis seiner Rippen, seiner Knie, seiner Schultern, 
führte ihm nacheinander mehrere der Zimmer vor, in denen er schon 
geschlafen hatte [...] Und noch ehe mein <des Ich-Erzählers!, jmk> Den-
ken, das an der Schwelle der Zeiten und Formen zögerte, sich der Unter-
kunft durch die Verknüpfung der Einzelheiten versichert hatte, hatte er, 
mein Körper, sich einer jeden erinnert, der Art des Bettes, der Lage der 
Türen, des Lichteinfalls der Fenster, der Existenz eines Flurs, zusammen 
mit dem Gedanken, mit dem ich eingeschlafen war und den ich im Er-
wachen wiederfand [...] mein Körper, die Seite, auf der ich ruhte, treu-
er Wächter einer Vergangenheit, die mein Geist niemals hätte vergessen 
dürfen, rief mir den Schein des urnenförmigen Nachtlichtes aus böhmi-
schem Glas [...], ins Gedächtnis zurück, den Kamin aus sienesischem 
Marmor in meinem Schlafzimmer in Combray bei meinen Großeltern in 
jenen vergangenen Tagen, die mir in diesem Augenblick so gegenwärtig 
erschienen, ohne dass ich sie deutlich vor mir sah [...]« (Proust 2017a: 
13 f.; zit. in Merleau-Ponty 1966: 215). 

Diese Passage enthält nicht nur eine implizite Philosophie der Doppe-
lung von romantischem Körper/Leib und dem ihm zusehenden Ich, son-
dern sogar von diesen »Akteuren« korrespondierenden Gedächtnissen, 
eine Vorstellung, die bis heute noch in der Soziologie des Gedächtnisses 
ihr (Un-?)Wesen treibt, in Gestalt eines sogenannten »Körpergedächt-
nisses« (Böhle/Proschen 2011; Sebald 2014: 97–106). Die Auswahl aus-
gerechnet dieser Formulierungen zeigt, dass Merleau-Ponty Proust hier 
noch als Kronzeugen für sein romantisches Körperkonzept in Anspruch 
nimmt, wenn er es nicht sogar dem Roman selbst entnimmt. Der Körper 
ist ein Homunculus, ein romantischer, je nachdem: träumender, dösen-
der, erwachender oder intuitiv handelnder Doppelgänger, Subjekt hinter 
dem Subjekt. Er fungiert folgerichtig als Satzsubjekt mit einer eigenen 
Intentionalität, die sich etwas bewusst macht, rekonstruiert, benennt, er-
innert, ins Gedächtnis ruft. Das ist noch Romantik, das ist 19. Jahrhun-
dert, das ist auch Proust.

Aber das romantische Moment an Proust scheint für Merleau-Pon-
ty im Maße seiner eigenen Entfernung davon zunehmend zurückzutre-
ten. In den Schriften und Äußerungen der 1950er Jahre ruft er Prousts 
Werk zunehmend als Paradigma der »Modernen« (im Plural!) auf (Mer-
leau-Ponty 2006: 57). Es gestalte die grundlegende Unabgeschlossen-
heit des modernen Weltverhältnisses, die Grenzen der Selbsttransparenz 
(ebd..); Proust protokolliere mit Gide, Valéry, Freud die sensiblen Berei-
che der Erfahrung im modernen Spannungsfeld von Materialismus und 
Spiritualismus (2007: 335), er erarbeite zusammen mit diesen und im 

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


326

Rückgriff auf de Sade und Stendhal ein »unermüdliches Referat über den 
Körper« (2007: 342), »il insiste sur la multiplicité de chacun de nous, 
sur la discontinuité« »er besteht auf der grundlegenden Vielfältigkeit/
Vielheit eines jeden von uns, auf der Diskontinuität« (Merleau-Ponty 
2016: 169). 

Dieselbe Passage, die er in der Phänomenologie der Wahrnehmung in-
terpretiert hatte, erscheint nun in einem anderen Licht. Er greift sie wie-
der auf in den Vorlesungsskripten von 1954/5, in Claude Leforts Edition 
mit Lektürenotizen zu Du Côté de chez Swann ergänzt (Merleau-Pon-
ty 2015: 335–341; 359–370). Merleau erweitert die Zitation derselben 
Passage um in den 1940er Jahren nicht berücksichtigte Zeilen. In diesen 
entwirft Proust den Körper des erwachenden Ich-Erzählers nicht in der 
Logik eines Subjekts, sondern spricht von ihm als Gemenge zeitlicher 
»Ordnungen« (Proust 2017a: 12), als Ineinander komplexer Korrelati-
onssysteme kinästhetischer, propriozeptiver, visueller, auditiver, räumli-
cher Differenzen, eher »Kinetoskop« denn selbst Subjekt (Proust 2017a: 
15). Merleau-Ponty verknüpft das mit Überlegungen Schilders zum Kör-
perschema, der Körper wird dann vom »Subjekt hinter dem Subjekt« zu 
einem anonymen »Raum-Zeit-Transformator« (Merleau-Ponty 2015: 
336), eine neo-Cartesianische Maschine, die unentwegt Synchronie in 
Diachronie und Diachronie in synchronische Relationen umsetzt und als 
Strukturgestalten wahrnehmbar macht. Der Körper ist hier nicht mehr 
Subjekt und nicht selbst Gedächtnis, sondern »appareil non seulement 
à perçevoir l’espace mais encore le temps« »Apparat, um nicht nur den 
Raum, sondern auch die Zeit wahrzunehmen« (ebd.; Übers. jmk).

An der Beschreibung Prousts betont Merleau nun nicht mehr das 
»corps-sujet«, sondern die durch die Struktur des Körpers begründe-
te generelle Typik, den Zusammenhang, die Korrelation von Differenz-
systemen, und damit eine »atmosphère de généralité« »Atmosphäre der 
Generalität« (Merleau-Ponty 2015: 337), die in den von selbst sich ein-
stellenden Assoziationen liege. Das Problem der verlorenen Zeit ist nicht 
mehr ein Problem der Verbindung der Erinnerungen mit der vergan-
genen Wirklichkeit – in gewissem Sinne gibt es keine Möglichkeit der 
Wiedergewinnung des Vergangenen – sondern weit eher eine mögliche 
Struktur oder strukturelle Möglichkeit der Erfahrung, eine Bedeutung. 
Für Husserl sind Assoziationen eine Form der passiven Synthesis des Be-
wusstseins. Merleau-Ponty rekurriert hier nicht mehr auf diesen Begriff, 
hält aber fest: »Fondement de l’association est corporéité et plus géné-
ralement praxis.« »Grundlage der Assoziation ist die Körperlichkeit und 
noch allgemeiner Praxis.« (ebd.; Übers. jmk). 

Dieselbe exegetische Logik in Bezug auf Proust findet sich noch in den 
zuletzt geschriebenen Seiten des letzten Manuskripts Merleaus wieder, 
Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1994a: 195–200). 
Hier bezieht er sich auf ein »Leitmotiv« der Suche nach der verlorenen 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


327

Zeit, das fast ebenso berühmt wurde wie die vielzitierte »Madeleine«. Es 
geht um das im Roman so bezeichnete »kleine Thema« oder die »kleine 
Phrase«. Dabei handelt es sich um ein musikalisches Motiv, eine charak-
teristische Stelle aus einer fiktiven Violinsonate eines Komponisten na-
mens Vinteuil, die zu einer Art »idée fixe« des Protagonisten Swann wird. 
Sie beinhaltet einen spezifischen Ausdruckswert, der bei Swann Erinne-
rungsfragmente, eine bestimmte Aura des Vergangenen weckt, die mit 
seiner durchaus fraglichen Liebe zu Odette in Verbindung stehen. Die 
Schilderung dieses Themas ruft eine romantisch-impressionistische Mu-
sikästhetik irgendwo zwischen Saint-Saëns, Fauré, Franck, Débussy auf: 
»Als er sich nach jenem Abend bei den Verdurins die kleine Phrase wie-
der hatte vorspielen lassen und zu durchschauen versuchte, auf welche 
Weise sie ihn, gleich einem Duft, gleich einer zärtlichen Berührung, um-
garnte und umhüllte, war ihm klar geworden, dass dieser Eindruck ei-
ner zurückgenommenen, frostigen Süße dem geringen Abstand zwischen 
den fünf Noten, aus denen sie bestand, und der hartnäckigen Wiederho-
lung zweier von ihnen zu verdanken war; doch in Wirklichkeit wusste er, 
dass er damit nicht über die Phrase selbst nachdachte, sondern nur über 
einfache Notenwerte« (Proust 2017a: 479). Eine halbe Seite weiter ist 
zu lesen: in der »kleinen Phrase spürte man, auch wenn sie der Vernunft 
eine undurchsichtige Oberfläche bot, einen so bestimmten, so stimmi-
gen Inhalt, dem sie eine so neue, so eigenwillige Kraft verlieh, dass die-
jenigen, die sie gehört hatten, sie auf gleicher Ebene mit den Vorstellun-
gen des Verstandes in sich bewahrten [...] Selbst wenn er <Swann, jmk> 
nicht an die kleine Phrase dachte, lebte sie doch unterschwellig in seinem 
Geist, in gleicher Weise wie gewisse andere Begriffe, zu denen es nichts 
Gleichwertiges gibt, wie etwa der des Lichtes, des Klangs, der Kontur, 
der körperlichen Lust, die die reichen Besitztümer ausmachen, in die 
der Bereich unseres Inneren zerfällt und mit denen es sich schmückt.« 
( Proust 2017 a: 480 f.). 

Merleau benützt diese Beschreibung des »kleinen Themas« auf den 
letzten Seiten seines letzten Manuskripts zu einer abermaligen Zusam-
menführung seiner differenztheoretischen und ontologischen Argumen-
tationen. Die feinen Unterschiede der fünf Töne in ihrer spezifischen An-
ordnung, ihre wechselseitigen »Abstände« ergeben die Struktur eines 
Sensible, die Swann sogar benennen kann; aber die Bedeutung dieser No-
ten ist nicht ein Ergebnis dieser Benennung, sondern umgekehrt verdankt 
sich die Analyse der Bedeutungserfahrung, die sich unweigerlich und auf 
einen Schlag einstellt, der Bedeutungseffekt beruht ganz auf der »Syn-
chronie« der diachronen Verhältnisse der fünf Noten (ebd.; 197). Sie 
verdankt sich den »Artikulationen des ästhesiologischen Körpers«, sei-
ner Funktion eines Mediums von Ausgedehntem und Zeit, von Synchro-
nie und Diachronie, dass der Körper als eine Art strukturaler Knoten-
punkt fungieren kann, der die paradigmatischen und syntagmatischen 

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


328

Netzwerke der differentiellen Terme auf einen Schlag in eine Bedeutungs-
erfahrung – d.h. in eine Form des Bewusstseins, der Wirklichkeit trans-
formieren kann, ohne dass wir auch nur annähernd sagen könnten, wie 
das möglich ist und zugeht. Entscheidend, ebenso frappierend wie un-
romantisch ist aber bereits in dem Text Marcel Prousts die Klarheit, in 
der das scheinbar »subjektive« Erleben der kleinen Phrase in eine Di-
mension der Generalität übergeht, die Geltung einer Bedeutung erhält, 
die Swann nicht alleine gehört, sondern jedem, der sie hören kann, die 
»stimmig« und »bestimmt« ist, und auf »gleicher Ebene« steht mit den 
»Vorstellungen des Verstandes«, also mit propositionalen Wissensbe-
ständen. Im Grunde kondensiert diese Prouststelle die Entwicklung der 
Merleauschen Ausdruckstheorie und verrät zugleich viel über die his-
torische Aura, der sie sich verdankt. Das Entscheidende an der kleinen 
fünftönigen Melodie ist nicht die Wirklichkeit oder Triftigkeit der von 
ihr geweckten Erinnerungen, sondern die von ihrer Struktur getrage-
ne Qualität, ihr Stimmungsvaleur, der überhaupt erst die Weckung be-
stimmter Erinnerungen ermöglicht. Die ist weder subjektiv, noch objek-
tiv oder universell, sondern generell, für eine unbestimmte Vielzahl von 
Fällen gültig, möglich.

Statt sich der »kleinen Phrase« Prousts als Beispiel zu bedienen, 
hätte Merleau-Ponty ebenso gut auch ein Beispiel aus seiner Lektü-
re als 19-Jähriger nehmen können. Ubu Roi beginnt mit dem Aus-
ruf » Merdre!«, in der deutschen Übersetzung der Reclamausgabe mit 
»Schoiße!« wiedergegeben. Das ist vielleicht noch kondensierter ein Bei-
spiel für die Wirkungsweise von Ausdruckssystemen. Nämlich: Durch 
die bloße Hinzufügung eines einzigen Phonems »r« augenblicklich eine 
Bedeutungserfahrung zu erzielen, die schwer zu formulieren ist, mit der 
man trotzdem nicht alleine ist, sondern die eine Generalität aufweist, mit 
der man »rechnen« kann. »Kaum hatte Ubu sein erstes Fäkalwort ge-
sprochen, brach man in Schmährufe aus oder verließ gar entrüstet das 
Theater« (Nachwort in Jarry 2020: 73). So die Reaktionen der einen, 
die »modern Gesinnten im Saal« dagegen »zeigten sich begeistert«. Das 
Bemerkenswerte an diesem Ausdruck » merdre«, nicht ganz »merde«=-
Scheiße, ist die eigenartige Valenz dieses Kunstwortes, das nach dem 
Prinzip »kohärenter Verformung« (Merleau-Ponty 2007: 113) auch 
von denen spontan verstanden wird, die es noch nie vernommen haben. 
Die verschiedenen möglichen Reaktionen: Empörung, Lachen, Achsel-
zucken über das Billige dieses Effekts, Begeisterung über die tiefsinnige 
Provokation sind nicht einfach Ausdruck subjektiver Lesarten, sondern 
Ausdruck der Generalität möglicher Assoziationen, Querverbindungen, 
»laterale«, »paradigmatische« Bezüge, die in die dia chronen, situativen, 
semiogenetischen Anschlussreaktionen augenblicklich einfließen. Dazu 
gehören ganz sicher und vorrangig alle Assoziationen zu dem im bür-
gerlichen Theater verpönten Fäkalausruf »merde« = Scheiße; vielleicht 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


329

die Lautmalerei des doppelten »r«, das dem Wort die onomatopoieti-
sche Valenz eines »grogne ment«, eines Brummens oder Grunzens gibt;1 
die Assoziation (simulierter, als-ob-) Kontingenz eines Versprechers, da-
mit die sinnlose Intervention eines physischen, mechanischen Elements 
in einen sinnhaften Vorgang, die aber zu einer plötzlichen Sinnkristalli-
sation führt, und im weiteren Verlauf des Stücks als »running gag« repe-
tiert wird. Zusammen genommen ist das von Bergson und Freud als ent-
scheidende Dimension des Komischen herausgearbeitet worden (Bergson 
2011:41 f.; 77; Freud 1986: 15). 

Ob mit Proust oder Jarry, es schließt sich nochmals die Frage der Fra-
gen an: »durch welches Wunder tritt zu der natürlichen Generalität mei-
nes Körpers und der Welt eine geschaffene Generalität, eine Kultur, eine 
Kenntnis (conaissance) hinzu, die die erstere aufnimmt und ausarbei-
tet <rectifie, Übers. geändert, nicht: »zurechtrückt«>« (Merleau-Ponty 
1994a: 199). Am Ende dieses Satzes steht kein Fragezeichen, sondern ein 
Punkt. Man könnte ihn zugleich als Aussagesatz und so gesehen als Zwi-
schenergebnis auffassen: »zu der natürlichen Generalität meines Körpers 
tritt eine geschaffene Generalität ...«. Zugleich ist aber auch die Frage-
form und der Begriff »Wunder« eine These – sie besagt, dass der präzi-
se Bezug und die Genese beider nach wie vor noch nicht verstanden und 
erklärt sind. Zugleich eröffnet sich ein natur-, kultur- und sozialwissen-
schaftlicher Horizont, wenn die letzten ausgearbeiteten Passagen von 
Das Sichtbare und das Unsichtbare wiederum in die Saussuresche Lin-
guistik und in die Satztheorie überleiten: »in gewissem Sinne bedeutet 
einen Satz zu verstehen nichts anderes, als sein lautliches Dasein ganz in 
sich aufzunehmen oder ihn zu hören/verstehen [entendre], wie man so 
treffend sagt; der Sinn liegt nicht auf dem Satz wie die Butter auf dem 
Brot oder wie eine zweite Schicht ›psychischer Realität‹, die über den 
Ton ausgebreitet ist: der Sinn ist die Totalität des Gesagten, das Integral 
(l’intégrale) <Übers. geändert, jmk, nicht: »Insgesamt«> aller Differen-
zierungen der Wortkette, er steckt in den Worten für jene, die Ohren ha-
ben, ihn zu hören.« (Merleau-Ponty 1994a: 203). 

Mit »Integral« ist hier einfach das Verständnis der Gesamtbedeutung 
einer Sequenz differentieller Terme, die einen Satz bilden gemeint. Diese 
Satzbedeutung ist ebenso wie die Auffassung einer musikalischen Struk-
tur oder die Erfassung einer optischen Gestalt im sichtbaren Raum et-
was, das – sowie man versteht – auf einen Schlag, als Integration einer 
bestimmten Anzahl diskreditisierbarer Relationen erfolgt; ungefähr so, 
wie sich ein mathematisches Integral als »Summen«ausdruck über die 
Differentiale eines bestimmten Bereichs verstehen lässt. Im Unterschied 
zum mathematischen Integral entzieht sich aber das semiologische (oder 

1  So die Anmerkung in der französischen Schulausgabe des Ubu Roi bei Flam-
marion (Paris 2016: 27).

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


330

semiotische) Integral bislang der präzisen Operationalisierung. Unsere 
Körper, das komplexe Ineinander ihrer Sinne und motorischen Systeme 
im Zusammenspiel mit den körpergebundenen Gedächtnissystemen sind 
die »Rechenmaschinen«, die »›Computers‹ der Welt« (Merleau-Ponty 
1984b: 18), und das heißt zugleich: die »Computers« der sozialen Welt, 
vieler, aller Begegnungen mit den Körpern der Anderen. Die unablässig 
erneuerten und daher immer offen bleibenden »Ergebnisse« machen die 
Erfahrung unserer Wirklichkeit, unser Bewusstsein aus. Mit ihnen müs-
sen und können wir bei jeder ausdrücklichen bewussten und kommuni-
kativen Konstruktion der Welt immer schon »rechnen« und »weiterrech-
nen«, alles vergleichbar dem von Merleau so häufig zitierten Headschen 
»Taximeter«, das ein »Teilmodul« dieser »Maschinerie« darstellt. 

Wer das Manuskript von Das Sichtbare und das Unsichtbare bis hier-
her gelesen hat und umblättert, ist gespannt darauf, wie es nun wei-
ter geht, mit dieser von Merleau-Ponty projektierten Theorie des Aus-
drucks und der Kommunikation zwischen den Menschen und zwischen 
den Menschen und der Natur. Man hat das Gefühl, genau jetzt wer-
de es interessant. Ich vermute, dass Merleau-Ponty selbst davon aus-
ging, jetzt käme der Hauptteil, jetzt würde seine in den Vorlesungen der 
1950er-Jahren vorskizzierte Bedeutungs- und Ausdruckstheorie über-
haupt erst ihrer Ausarbeitung entgegengehen. Auch Lefort schreibt, das 
bis 1961 bis zur zitierten Passage fertig gestellte Manuskript von Das 
Sichtbare und das Unsichtbare, das mit der Bezugnahme auf die »kleine 
Phrase« der fiktiven Violinsonate Vinteuils ausläuft, sei nur als Einfüh-
rung gedacht gewesen (1994a: 8). Die verschiedenen Gliederungsent-
würfe verraten, dass es nun um die Verknüpfung von Physis und Logos, 
von Natur und Sprache gehen sollte. Die letzte in dem Band aufgeführ-
te Arbeitsnotiz vom März 1961 läuft ebenfalls auf eine solche Synthe-
se hinaus, es klingen nochmals alle Motive unserer letzten Kapitel an: 
»Das Sichtbare muss beschrieben werden als etwas, das sich durch den 
Menschen hindurch realisiert, was aber keineswegs Anthropologie ist 
(also gegen Feuerbach-Marx 1844) – die Natur als die andere Seite des 
Menschen (als Fleisch – keineswegs als ›Materie‹) – der Logos auch als 
einer, der sich im Menschen verwirklicht, aber keineswegs als sein Ei-
gentum.«, erratische Stichworte vom »Kapital als Ding«, »der Ware als 
Fetisch«, ein Satzfetzen »jeder historische Gegenstand ist ein Fetisch« 
und am Ende die ziemlich erratische Gleichung mit zwei Bindestrichen 
auf der linken Seite »Matière–ouvrée–hommes = chiasme« (sic! Mer-
leau-Ponty 1994a: 344). 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


331

Vom 19. ins 21. Jahrhundert

Vielleicht geht es nun darum, die von Merleau-Ponty 1961 liegen gelas-
senen Fragestellungen schlicht mit den sprachlichen und wissenschaftli-
chen Mitteln des 21. Jahrhunderts weiter zu führen, so wie er die des 19. 
mit denen des 20. Jahrhunderts aufgegriffen hat. Welche das genau sind, 
bleibt erst noch zu bestimmen. Wir schreiben das Jahr 2020. Die soeben 
zitierten Zeilen dokumentieren, was Merleau-Ponty betrifft, den Stand 
des März’ 1961. Schütz war im Mai 1959 gestorben. Er hatte sich in sei-
nem Spätwerk und seinen letzten Skizzen faktisch auf die Fragestellun-
gen und Themen Merleau-Pontys der 1950er Jahre zubewegt: die kriti-
sche Auseinandersetzung mit der Figur der passiven Synthesis und dem 
Horizontproblem, die Abkehr von der Idee der transzendentalen Konsti-
tution der Wirklichkeit durch das Bewusstsein, die Themen des Körpers 
bzw. der »Leiblichkeit« und ihrer Generalität, ein starkes Praxiskonzept 
in Verbindung mit einer Theorie des Ausdrucks. Merleau-Ponty wird 
zwei Monate später am 3. Mai 1961 sterben. Für ihn stehen neben diesen 
Themen von neuem die des »Logos«, der Sprache, der Erkenntnis und 
des Wissens an, also die Themen Schützs. Er war im Begriff, ein Problem 
auf neue Weise und bezogen auf einen neuen Gegenstand zu reformulie-
ren, das am Ausgangspunkt seiner Texte und auch dieses Buches stand 
und das er gemeinsam mit Aron Gurwitsch zeitlebens bearbeitet hatte: 
die Aufgabe der Konstanzhypothese und was daraus folgt. Es geht jetzt 
aber, darin liegt der Fortschritt – vermittelt über die »Kinetisierung«, 
Differentialisierung und Verzeitlichung der Struktur- und Gestaltthema-
tik, nicht nur um die Raum-, sondern auch um die Zeitdimension, um 
Impression und Expression in Natur und Kultur zugleich, um eine bei-
de Bereiche voraussetzende und übergreifende Analyse der Semiogenese. 

Mit »Semiogenese«, »Semiologie«, »Semiotik« meine ich hier nichts, 
was an eine im engeren Sinn sprachwissenschaftliche Spezialdisziplin an-
schließt und auch nichts, was irgendwie den Anspruch eines Programms 
hätte. Es geht lediglich um die die Soziologie von Weber an prägende 
Frage nach den Bedingungen der Genese von Bedeutung (Sinn). Diese 
Frage ging Schütz von seinen Analysen zum Alltagswissen her an, wäh-
rend Merleau-Ponty sie über den Weg über die Sensomotorik und dem 
Status des menschlichen Körpers erschließt. Beide landen auf ihre Art 
bei einer »praxistheoretisch« gerahmten Theorie des Symbols und der 
Kommunikation.2

Gurwitsch wird noch über ein Jahrzehnt arbeiten können, hat aber 
Merleau-Pontys Entwicklung seit den 1950er Jahren im Grunde nicht 

2  Damit konvergieren sie außerdem, bei Schütz wissentlich, bei Merleau-Pon-
ty eher unwissentlich mit den pragmatischen Ansätzen John Deweys und 
George H. Meads (vgl. dazu auch Bourdieu/Wacquant 1996: 155). Ebenso 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332

mehr weiter verfolgt und wird davon auch keine Kenntnis mehr neh-
men. Dennoch hätte sein Vortrag bei der Konstanzer Tagung von 1973 
eine Diskussion katalysieren können, die darauf aufmerksam geworden 
wäre. Maßgeblich Beteiligte, die von diesen Entwicklungen der Entwür-
fe Schützs und Merleau-Pontys wussten, waren anwesend und erwar-
teten den Vortrag Gurwitsch, den Freund und Konkurrenten von Mer-
leau-Ponty und Schütz. Der Vortrag wurde nicht gehalten, weil auch 
Gurwitsch vorher starb, dadurch war der Tagung auf gewisse Weise ihre 
zentrale thematische Weichenstellung genommen. Vielleicht wurde trotz-
dem in diese Richtung diskutiert, aber die Thematik geriet aus dem Blick 
und hat die weitere Entwicklung der Soziologie nicht erreicht. Die The-
men des Wissens, des Körpers, der Sprache gingen – überwiegend – ge-
trennte Wege. Ich habe mich in diesem Buch mit verpassten Möglich-
keiten der wissenschaftlichen Konzeptbildung auseinandergesetzt. Nicht 
zuletzt spielte dabei die Auseinandersetzung mit zwei nicht gehaltenen 
Vorträgen eine wichtige Rolle, dem von Gurwitsch 1973 auf der Kon-
stanzer Tagung und dem von Elias zur missglückten Wiederentdeckung 
des Körpers aus dem Jahr 1981. Diese nicht gehaltenen Vorträge habe 
ich auch dazu benutzt, um mit ihrer Hilfe bislang eher latent gebliebene 
konzeptuelle Möglichkeiten eines dritten Autors herauszuarbeiten. Ich 
gebe im Nachhinein gerne zu, dass dieses Vorgehen unweigerlich etwas 
skurril erscheinen wird und bitte alle, die mir bis hierher gefolgt sind, 
um Nachsicht. 

Um das Spiel aber noch weiter zu treiben: Wäre es nicht reizvoll, sich 
vorzustellen, wo wir heute in der Diskussion stehen könnten, wenn die 
Protagonisten, die die Debatten über Körper, Praxis, Wissen, Gesellschaft 
initiiert haben, zum Beispiel das Alter von Norbert Elias erreicht hät-
ten? Dieser war 1990 im Alter von 93 Jahren gestorben, mit immer 
noch funktionsfähigem Gedächtnis, wenngleich fast erblindet. Bourdieu 
wäre noch am Leben, Merleau-Ponty hätte bis 2001 leben können, Gur-
witsch bis 1994, Schütz bis 1992. Alle hätten noch fast drei Jahrzehn-
te überlappend arbeiten können, irgendwann doch unweigerlich mitei-
nander in einen Diskurs eintreten müssen. Vielleicht wäre der Stand der 
fachlichen Diskussion heute ein anderer, einfach, weil die gemeinsam 

wäre heute aber auch Norbert Elias Symboltheorie ins Spiel zu bringen (die 
bei allen Unterschieden, auch große Affinitäten zu den Merleauschen Ent-
würfen, insbesondere in der Betonung der Prozessualität, der kritischen Re-
formulierung des Körperkonzepts sowie in dem evolutionären Begriff von 
Natur aufweist); selbst zu Niklas Luhmanns Theorie sinnverarbeitender Sys-
teme gibt es insofern Berührungspunkte als der Kommunikationsbegriff im 
Zentrum der Theorie steht, der zwar mit der völlig unverträglichen Idee der 
Autopoiesis arbeiten, aber mit einem operativen und verzeitlichten Struk-
turbegriff, der wiederum sehr nahe an dem Merleau-Pontys liegt (vgl. dazu 
Luhmann 1988: Kap. 8).

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


333

längeren Lebensspannen auch eine größere Spannweite der Synthese der 
Begriffe und Argumentationen ermöglicht hätten? Das wäre dann selbst 
ein Beispiel für die irreduzible Einwirkung eines körperlichen Faktors, 
auf die Strukturen eines sozialen Systems, nämlich auf die Semiogene-
se der soziologischen Theorie. Die Fragestellungen, um die es hier ging, 
ihr Anschauungsmaterial, ihre grundlegenden konzeptuellen Ambivalen-
zen haben im 19. Jahrhundert ihre erste Ausformung erhalten. Das zeigt 
auch der Exkurs zu Proust. Der Autor, um den es hier vor allem ging, 
arbeitet sich im 20. Jahrhundert auch von diesem Nachlass, dem Mate-
rial, dem Stil des 19. Jahrhunderts frei, versucht aber zugleich die Fäden 
weiterzuführen, eine andere Sprache zu finden, einen anderen Stil, und 
Methoden, um sie in andere Kontexte einzuweben. 

Das längere Leben aller genannten Protagonisten hätte – wie man am 
Beispiel Elias’ sieht – vielleicht auch einen größeren argumentativen Bo-
gen und Spannweite, ein höheres Maß an Distanz und Deutlichkeit ge-
wonnen, zur Instituierung einer prägnanteren Struktur der soziologi-
schen Diskussion selbst geführt. Schon für einen Autor wie Bourdieu 
gilt, dass er nicht mehr die Zeit hatte, die Relikte und Scherben, die er 
von Merleau-Ponty bis zum Wintersemester 1954/5 hastig eingesammelt 
hatte, hinreichend zu sortieren und so zu reflektieren, dass er die fehlen-
den Verbindungsstücke hätte ergänzen können. Natürlich ist es zu billig 
zu sagen, er habe übersehen, dass manche Mosaikstücke, derer er sich 
bedient hatte, aus verschiedenen zeitlichen Kontexten stammen und das 
habe dazu geführt, dass er manches »falsch« zusammensetzt. Gerade die 
Merleau-Pontyschen Beschreibungen von Semiogenesen zeigt ja, dass ge-
nau das ein Prinzip jeder Semiogenese ist und eine Bedingung der Ent-
stehung von neuem sein kann. 

Aber genauso ist es dann zulässig, einmal zusammengeklebte Elemen-
te wieder zu diskreditisieren, in differente Terme zu zerlegen und in neue 
Konstellationen zu bringen, die plausibler erscheinen, besser zu anderen 
Konstellaten passen und neue Möglichkeitshorizonte öffnen, statt sie zu 
ehrfürchtig zu hüten. Wenn man der strukturalen und strukturalistischen 
Doktrin glaubt und zugleich neueren oder/und aktuellen neurowissen-
schaftlichen Bewusstseins-Konzepten folgt, dann funktionieren unsere 
Körper, unsere Gehirne, lauter kleine aufeinander eingespielte Kultur-
maschinen, genauso.3 Unplausibel, auch im Hinblick auf eine erreichba-
re größere Spannweite wissenschaftlicher Argumentationen, erscheinen 
mir unreflektierte und anachronistische Relikte des 19. Jahrhunderts, 
die immer noch in der soziologischen Diskussion wirksam sind und zu 
nicht mehr plausiblen Einschränkungen und Ambivalenzen des Sag- und 

3   Ich spiele hier auf die von Tononi, Koch u.a. verfolgte »Integrated Informa-
tion Theory« des Bewusstseins an (vgl. dazu Koch 2019: 73 ff., Massimini/
Tononi 2018; Oizumi u.a. 2014). 

VOM 19. INS 21. JAHRHUNDERT

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334

Denkbaren führen. Sie stehen in Widerspruch zu unserer praktizierten 
Erfahrung der Wirklichkeit und beinhalten in der Konsequenz teilweise 
regressive politische Epistemologien.

Dazu gehört für mich nach wie vor die Fixierung auf trübe Flecken 
des romantischen Körperkonzepts. Das reicht von eher harmlosen For-
mulierungskonfusionen, mit denen man für sich genommen leben könn-
te, über Mystifikationen in der Sache bis hin zur Renaissance einer 
neofaschistischen Leibmythologie in Gestalt des Schmitzschen philoso-
pho-politischen Systems. So oder so ist hier eine Verkennung und Un-
terausschöpfung des Moments der Generalität der Körper am Werk, der 
Abkappung von Erfahrung und Wirklichkeit, eine Unterschätzung der 
durch und durch nicht-regressiven, komplexen Momente des Körperli-
chen, seiner Erkenntnisdimension. Ich scheue mich nicht zu formulieren: 
einer Dimension der Aufklärung der Wirklichkeit, auch um dem Hei-
deggerschen Begriff der »Lichtung« seine verlogene Poesie vorzuhalten, 
auch, um einen größeren historischen Bogen zu gewinnen, der die Phä-
nomenologie nach rückwärts wieder stärker mit dem kulturellen Projekt 
des 18. Jahrhunderts in Verbindung und nach vorne mit dem der von 
ihr teilweise perhorreszierten Naturwissenschaften bringt. Mit der Ver-
kennung der Dimension der Generalität der Körper und damit einer re-
gressiven, romantischen Auffassung hängt nicht zuletzt auch jene nach 
wie vor wirkende Verkrampfung der Sozial- und Kulturwissenschaften 
gegenüber den Naturwissenschaften zusammen. Selbst wenn es redukti-
onistische Ansprüche der Naturwissenschaften noch geben mag, sie ha-
ben längst ihre Plausibilität verloren, niemand kann heute mehr allen 
Ernstes soziohistorische Konstellationen und Prozesse aus Prozessen der 
Biologie oder der Physik deduzieren und wenn sie oder er es täte, wäre 
das leicht zu widerlegen. Aber genau deshalb brauchen sich die Sozial- 
und Kulturwissenschaften auch nicht mehr als freischwebende wissen-
schaftliche Unternehmungen aufzufassen und so zu tun, als gebe es »ei-
nen« Körper der Naturwissenschaften und »einen« anderen Körper der 
Kulturwissenschaften. 

Semiogenese, soziale Strukturen und  
die »Menschenwissenschaften« (Elias)

Weber, Schütz und Merleau-Ponty haben die Frage nach dem Status von 
Sinn (im Sinn von Bedeutung), die Semiogenese als Grundpro blem der So-
zial- und Kulturwissenschaften verstanden. Sie haben – in der Ver knüpfung 
dieser Frage mit phänomenologischen, sprachtheoretischen, pragmatisti-
schen bzw. praxeologischen Konzepte – zur Definition wesentlicher Min-
destbedingungen des Verständnisses beigetragen. Aber mit ziemlicher 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


335

Sicherheit bleibt diese seit Weber sich stellende Aufgabe auch im 21. Jahr-
hundert bestehen. Vielleicht ist es auch an der Zeit, anzuerkennen, dass die-
ses Problem nicht mit soziologischen Mitteln allein, überhaupt nicht von 
einer Disziplin, weder der Philosophie, noch der Soziologie, noch der Bio-
logie/den Neurowissenschaften oder der Psychologie oder den Sprachwis-
senschaften klärbar ist, weil es durchgängig in den »Interpenetrationszo-
nen« der heutigen Disziplinen spielt. Die Soziologische Theorie könnte 
hier bescheidener werden müssen, im Sinne von Norbert Elias’ Einsicht 
in die Vorläufigkeit der Differenzierungslinien der »Menschenwissen-
schaften«, auf die er nicht zufällig im Zusammenhang einer »Symbol-
theorie« stößt. Diese bewegt sich durchaus auf einem dem Schützschen 
und Merleau-Pontyschen Projekt analogen Anspruchsniveau, also einer 
allgemeinen Konzeption des Sinns, des Ausdrucks, der Kommunikati-
on, der Bedeutung. Die Anforderungen an eine solche Konzeption passe 
aber, so führt Elias aus, »nicht in das Feld der Biologie in seiner jetzigen 
Gestalt, bietet aber doch genügend Raum für die biologischen Aspekte 
des menschlichen Daseins. Sie passt nicht in das Feld der Psychologie, so 
wie dieser Begriff derzeit verstanden wird. Die Natur der Sprache lässt 
sich nicht angemessen durch einen Typus von Psychologie erforschen, 
der um das Individuum herum zentriert ist. Sie passt auch nicht in die 
Hauptströmung der Soziologie, die bisher die paradigmatischen Infor-
mationen vernachlässigt, die der Komplex ›Wissen, Sprache, Gedächt-
nis und Denken‹ erlangt. Früher oder später wird es nötig werden, die 
derzeit herrschende Arbeitsteilung zwischen Menschen- oder Sozialwis-
senschaften kritisch unter die Lupe zu nehmen.« (Elias 2001: 13). Dann 
wäre die Soziologie der Klärung ihrer Grundfrage nach dem sozialen 
Sinn alleine nicht gewachsen. Das Problem der Semiogenese wäre nicht 
mit ausschließlich soziologischen Mitteln aufklärbar. 

Das heißt nicht, dass man nicht soziologisch wie gewohnt weiterar-
beiten könnte auf der Basis eines vorläufigen und aggregierten Verständ-
nisses sozialer Struktur(ierung)en und auf der Basis der Unterscheidun-
gen zwischen:

• (1) aktualisierten, empirischen Struktur(ierung)en als Funktion der 
in einem gegebenen Kontext gegebenen dispositionalen Strukturen 
und der von ihnen mitimplizierten Artefakte, Ressourcen und In-
frastrukturen; 

• der (2) dabei wirksamen Strukturen in ihrem dispositionalen inkor-
poriertem Modus (eben Wissen, Können, Erinnerungen); 

• und (3) „Struktur“ als statistischer, mathematischer oder seman-
tisch/kultureller Konstruktion, als idealtypischer Generalisierung, 
als Modell und Abstraktion von Gemeinsamkeiten empirischer, ak-
tualisierter Struktur(ierung)en. 

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336

Zu sagen, dass soziale Strukturen immer in einer körperlichen Dimen-
sion spielen und losgelöst davon buchstäblich nicht greifbar sind, bein-
haltet in keinem Sinn ein Plädoyer für »Naturalismus« oder »Redukti-
onismus«. 

Es geht weder um einen methodischen oder methodologischen Reduk-
tionismus. Alle sinnverstehenden, „qualitativen“ Methoden behalten ihr 
volles Recht, sie sind unentbehrlich für das Verständnis konkreter Struk-
tur(ierung)en, für die es eine empirische, materiale Grundlage gibt, die 
als solche dokumentiert werden können. Selbstverständlich wird man 
zur Analyse eines bestimmten, konkreten soziohistorischen Komplexes 
oder Prozesses weiterhin dessen Geschichte, dessen spezifische Prozes-
sualität untersuchen, wie Max Weber das vorgeführt hat. Und ebenso 
selbstverständlich kann man die Frage stellen, ob bestimmte Merkma-
le, Indikatoren sozialer Struktur(ierung)en abstrahierbar sind und auch 
in anderen Situationen auftreten. Selbstverständlich kann man dies ope-
rationalisieren, zählen, zusammenfassen, zu Klassen und Typen ordnen, 
um die Reichweite solcher Zusammenhänge zu bestimmen. Alle sich als 
»messend« und »zählend« verstehenden Methoden behalten ebenso ihr 
volles Recht wie eher sinnverstehend-typisierend vorgehender Methoden 
(z.B. Webersche Idealtypen). 

Es geht auch nicht um eine Reduktion von Strukturen auf Handlun-
gen, Akteure oder Individuen. Die aktualisierte empirische Struktur ist 
den sozialen Prozessen der interagierenden Individuen selbst zu ent-
nehmen, dafür ist die Körperdimension nicht ein Hindernis, sondern 
Vo raussetzung. Die dispositionalen Strukturen sind dabei ebenso wirk-
sam und sichtbar, wie der strukturierte Umgang mit differenten Dispo-
sitionen, mit unterschiedlichen Graden von Resonanz und Dissonanz. 
Es ist Teil der dialektischen Ideologie, Struktur überhaupt als Hervor-
bringung aus etwas anderem zu fassen und die Dimension der Genera-
lität erst als Ergebnis einer »Entäußerung«, »Vergegenständlichung«. 
Der individuelle Körper, das individuelle Bewusstsein ist schon in sich 
selbst Struktur, relational zu etwas, materialisierte Differenz und zwar 
bereits auf den Ebenen und Prozessen, die wir gewohnt sind als biolo-
gisch oder psychologisch zu bezeichnen. Struktur ist nicht das Produkt 
von Handlungen, Handlungen sind auch nicht das Produkt von Struk-
turen. Was passiert, sollte man eher als einen Prozess der beständigen 
Konstellierung und Umkonstellierung von Strukturen fassen, denn als 
Dialektik von Wesenheiten namens »Handlung« oder »Akteur« und 
»Struktur«.

Und schließlich geht es auch nicht um eine Reduktion von Mak-
ro- auf Mikrostrukturen. Soziale Strukturen transzendieren, da im-
mer zugleich in einem dispositionalen, d.h. zeitübergreifenden Modus 
wirksam, schon immer diese gegebene Situation, in denen sie aktuali-
siert werden. Das körpergebundene Gedächtnis »verknüpft« nicht nur 

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


337

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, sondern in eins damit auch 
Nah- und »Fernstrukturen«, so wie ich, um sprechen zu können, zwar 
nicht alle möglichen analogen oder kontrastierenden Paradigmen einer 
Wortverwendung kennen muss, um damit einen Sinn zu verbinden, 
aber doch über eine gewisse Palette verfügen muss. In einem gegebenen 
Kontext können nur Strukturierungen erfolgen, die von da aus auch 
von einem oder mehreren der Beteiligten dispositional „erreichbar“ sind. 
Das heißt aber natürlich nicht, dass von jeder Interaktion aus beliebig 
auf alle oder auf unkontrolliert viele geschlossen werden kann. Es heißt 
nur, dass »die« Gesellschaft ebenso wie »die« Natur überall ist und 
zugleich nirgends. Gesellschaft ist ein Begriff. Gesellschaft wird man in 
der Wirklichkeit genauso wenig finden wie es gelingt, dem Gast, dem 
man den Campus, die Colleges, Bibliotheken, Sportplätze und Museen 
zeigt, zusätzlich noch die Universität zu zeigen (Ryle 2018: 14). Struktu-
ren aber sind, wo sie wirken, wirklich und erfahrbar. Es ist ein wiederum 
nur empirisch zu klärendes Problem, was »Makrostrukturen« ausmacht: 
ob es zwischen sehr vielen sozialen Kontexten zu direkten oder indi-
rekten (ggf. kausalen) Zusammenhängen, Wechselwirkungen oder ledig-
lich zu formalen Gemeinsamkeiten hinsichtlich bestimmter Merkmale 
kommt oder nicht und was dafür die Erklärung ist (vgl. Sprondel 1976: 
186). Wenn man das jeweils als »Makrostruktur« bezeichnen will, dann 
muss klar sein, dass das nicht gleichbedeutend ist mit den wirksamen 
und wirklichen operativen Strukturen. Deren Zusammenhang und Sta-
tus, inwieweit sie sich zum Beispiel wechselseitig voraussetzen, muss im 
Einzelfall empirisch geklärt werden »vor Ort« aufgeklärt werden. Dazu 
müssen beobachtbare, aktualisierte Interaktionen in den Blick kommen 
und miteinander verglichen werden. 

Hier auf ein dialektisches Schema von Subjekt und Objekt zu ver-
zichten, erfordert die Kunst und Disziplin die Generalität und Diver-
sifikation der Körper, der Individuen, zugleich zu sehen und zu verste-
hen, dass das von ihnen aufrecht erhaltene, immer unübersichtliche 
soziale Feld keine ihnen äußerliche, unkörperliche, dinghafte Realität 
ist. Noch bei Bourdieu liegen diese Erkenntnis und ihre gleichzeitige 
Verkennung dicht nebeneinander, wenn er ausgerechnet in der Dialek-
tik den Ausweg aus der falschen Alternative »zwischen Sozialphysik 
und Sozialphänomenologie« sieht. Was aber frappiert, ist, dass auch 
bei ihm in diesem Zusammenhang der Name Marcel Prousts fällt und 
das Personal aus dem ersten Teil der Verlorenen Zeit beschworen wird 
(Bourdieu 1993: 255). Eine für das Anliegen und die Themen Bour-
dieus viel prägnantere Passage, als die, die er selbst anführt, wären die 
Überlegungen aus dem Schlusskapitel des 7. Bandes Die wiedergefun-
dene Zeit. 

Dort stellt Marcel, der Ich-Erzähler, die Frage, wie es gekommen sei, 
dass er »in die Gesellschaft der Guermantes« Einlass gefunden habe 

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338

(Proust 2017b: 459).4 Marcel schildert, wie ihm sein Weg in dieses Mi-
lieu zunächst als »etwas ganz und gar Außergewöhnliches« erschienen 
wäre, ebenso unvergleichbar und individuell käme ihm der Weg der Per-
sonen seines alten Umfeldes, Legrandins, Swanns, Odettes vor. Dem stellt 
er eine scheinbar konträre Position gegenüber. Es ist die der »Vogelper-
spektive, wie sie ein Statistiker einnimmt, der Gefühlsgründe oder ver-
meidbare Unachtsamkeiten [...] vernachlässigt und allein die Zahl der 
Personen feststellt, die aus ein und demselben Milieu gestartet waren, 
dessen Schilderung den Anfang dieses Berichts eingenommen hat <ge-
meint wohl: der erste Band von sieben der Verlorenen Zeit, jmk> in ei-
nem anderen, vollkommen unterschiedlichen, angelangt waren, und es 
ist wahrscheinlich, dass [...] jedes andere kultivierte und wohlhabende 
bürgerliche Milieu einen mehr oder weniger gleich großen Anteil von 
Leuten wie Swann, wie Legrandin, wie mich und wie Bloch geliefert hät-
te, die man sich schließlich in den großen Ozean der ›feinen Gesellschaft‹ 
ergießen sehen würde.« (Proust 2017b: 391). Ein wenig klingt in der 
Vogelperspektive der soziologische Kosmotheoros an, der einen Stand-
punkt von überall und nirgendwo auf das Geschehen einnimmt. Aber 
Prousts Formulierungen sind präziser – es ist ein theoretischer, operatio-
nal definierter Standpunkt, der sich bestimmter Indizien, Methoden der 
Abstraktion und des Zählens bedient, mithin Mengen, Kategorien, Klas-
sen definieren und abschätzen muss, die einen anderen logischen Status 
haben, als die gezählten Elemente. Nur von letzteren darf man anneh-
men, dass es sie in der Wirklichkeit auch gibt. Was daraus folgt ist, wie 
er schreibt, ist die von jeder Erfahrung und Gefühlen abstrahierende hy-
pothetische Abschätzung einer Wahrscheinlichkeit, einer Möglichkeit, 
keine bestimmte Wirklichkeit – etwa so, wie man aus dem Flugzeug se-
hend sagt: »Das könnte eine Ansammlung von kleinen Tümpeln sein, 
in denen Frösche leben könnten.« In diese Annahme geht schon ein be-
stimmtes Wissen ein. Ob es wirklich so ist, und in welchen Fällen, muss 
sich aus der Nähe zeigen. 

Es ist eine nützliche Wahrscheinlichkeit, weil sie eine neue, dritte Po-
sitionierung anregen kann. Diese dritte Positionierung führt die Vor-
teile der beiden anderen auf gewisse Weise zusammen. In ihr vollzieht 
sich eine sehr genaue Beschreibung dessen, worin die Personen einander 
wiedererkennen, wie sie sich zusammenfinden, sich wechselseitig anzie-
hen und bezaubern mit »Vornehmheiten«, »Schliff«, »natürlicher Ele-
ganz«, »schönem Blick«, »brennendem Verlangen zu reüssieren«, der 
Orientierung an »Güte« und »Diskretion« oder zumindest doch mit de-
ren Anzeichen an der Oberfläche der Gesten, Floskeln und des Gehabes. 

4  Man beachte den partikularistischen Sinn, den das Wort »Gesellschaft« hier 
noch hat. Nebenbei: der alte Herzog von Guermantes wird später noch als 
»romantische Ruine« bezeichnet (Proust 2017b: 395).

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


339

Proust beschreibt auch sehr genau die Irritationen und Hemmnisse, das 
»Befremden angesichts gewisser Eindringlinge und gewisser Wissenslü-
cken«, das »Entsetzen« über »Bemerkungen, die zu erkennen gaben, dass 
ich keinen Schimmer von den Erinnerungen die seine Vergangenheit aus-
machten und seinem Bild von der Gesellschaft Gestalt verliehen« (ebd.: 
390). Mit anderen Worten, Marcel oder hinter ihm: Proust entfaltet sei-
ne Sicht auf die Dispositionensysteme, die inkorporierten Formen sozia-
ler Struktur, die Bourdieu »Habitus« nennt (Kastl 2007). Zugleich liefert 
der ganze dreieinhalbtausend Seiten lange Romanzyklus immer wieder 
präzise Beschreibungen dieser Dispositionen in actu, der aktualisierten, 
wirklichen Strukturen dieser Gesellschaft, die immer zugleich Fälle der 
Gesellschaft schlechthin darstellen, der gesellschaftlichen Kommunika-
tion, von der auch Niklas Luhmann sagt, dass sie immer durch das Na-
delöhr der Interaktionen der Individuen und damit der Körper und der 
an sie gebundenen Bewusstseine hindurch muss. 

Die Wirklichkeit der Gesellschaft, ihre operativen Strukturen setzen 
deshalb in der Tat »Sichtbarkeit« und damit jene »flache Ontologie«, 
von der Schatzki spricht (2016), voraus – wenn damit gemeint ist, dass es 
nur eine ebenso gesellschaftliche wie natürliche Wirklichkeit gibt, ohne 
jeden doppelten Boden oder irgendwie geartete Parallelwelten. Aber es 
dürfte klar geworden sein, dass diese Wirklichkeit eine unbegrenzte Viel-
zahl von Perspektiven zulässt, die gleichermaßen den Anspruch erheben 
können, auf ihre Weise etwas Gemeinsames, niemals völlig Idiosynkra-
tisches, Generelles zu »sehen«, »in den Blick zu bekommen«, von ir-
gendwo her. Die »flache« Ontologie kann daher nur eine »indirekte« 
Ontologie sein. »Das« Sein gibt es für niemanden. Die drei von Marcel 
skizzierten Positionen schließen sich nicht aus, sie gehören zu der Viel-
zahl der Perspektiven, die möglich sind und in denen Merleau-Ponty 
in den Worten Sartres die »Facetten des Seins« sah (Sartre 1968: 156). 

Sie sind trotz der optischen Metaphorik, die sein Werk bis zu den 
letzten Notizen durchzieht, nicht auf das Sehen und das Sichtbare be-
schränkt. Sie beginnen mit schlechthin jedem Fragment des Sensiblen, 
das einem lebenden Körper zur Verfügung stehen kann. Es bedarf nicht 
der Mühen der »Wiedergewinnung der verlorenen Zeit«, der langen und 
langatmigen Phrasierungsbögen Proustscher Stilistik, um an dieser Di-
mension der Generalität teilzuhaben. Schneider, der schwer behinderte 
Arbeiter, dessen Gehirn durch einen Granatsplitter im ersten Weltkrieg 
verletzt wurde, Stichwortgeber der Phänomenologie der Wahrnehmung, 
sieht in dem Sinne, in dem Gurwitsch und Merleau-Ponty visuelles »Se-
hen« verstehen – nichts mehr. Er hat jeden Sinn für die Figuration und 
die Konturen des Sichtbaren verloren. Er kann nicht auf seine Körperteile 
zeigen. Er erkennt ohne weiteres kein Gesicht, nicht seine eigene Hand-
schrift, er kann der Fotografie eines schreienden Affen auf Anhieb nichts 
entnehmen, sie bleibt stumm. Er sieht nicht die Einheit einer Bewegung, er 

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340

sagt: »Eine Bewegung ist, wenn ein Gegenstand wechselt. Wenn er von ei-
nem Punkt verschwindt und wo anders wieder erscheint«, er hat lediglich 
eine aus der Propriozeption abgeleitete Erfahrung von Bewegung »wenn 
ich geh, dann beweg ich mich« (Hochheimer 1932: 57). Schneider fehlt 
jede Fähigkeit des »Hineinsehens in den Zeitvektor« (Hochheimer 1932: 
32). Vergangenheit ist für ihn nichts. »Da kommt immer was Neues«. Auf 
gewisse Weise verhält er sich nicht zur Zukunft. Ob seine Kopfschmerzen 
im Winter besser sind? »Das kann ich jetzt nit sage. Bloß, was momentan 
is.« (ebd.: 33). Gefragt, ob er, wenn es ihm schlecht gehe, aufs Besserwer-
den hoffe, sagt er: »Das is so: man hofft jeden Moment, eben hörts uff, 
und dann hörts immer noch nicht uff. Eben hörts uff, darauf wart man 
... höchstens ein Dritter kann sagen: ›Wird’s schlechter oder besser?‹«. 

Aber Schneider kann sich auf diese Initiativen der Anderen, der Dritten 
ebenso verlassen wie auf seine intakten motorischen und sprachlichen Fer-
tigkeiten sowie sein Wissen. Dadurch und durch die verbliebene sensible 
Funktionsfähigkeit der Propriozeption und Interozeption, des Hörens hat 
selbst Schneider mit seinem geschädigten Körper teil an jener Generalität 
der Körper, der Gesellschaft und ihrer Ordnungen. Er ist ein geschickter 
Handwerker, ein angeregter und anregender Konversationspartner, be-
sorgter Ehemann, Vater und Hasenbesitzer. Er hat ein freundliches Ver-
ständnis für seinen überarbeiteten Arzt und dessen ganz anders gelagerte 
Berufswelt: »Ja, Sie wolln zu rasch Professor werden!«, sagt er zu ihm und 
findet dabei den rechten Tonfall, denn Hochheimer ist – man kann es zwi-
schen den Zeilen lesen – »encharmiert« (Hochheimer 1932: 7). 

Trotzdem trifft für Schneider nicht im mindestens zu, was Marcel, der 
Icherzähler, »auf der Suche nach der verlorenen Zeit« am Ende und zu-
gleich am neuen Anfang seiner Zeitreise behauptet, nämlich »dass diese 
ganze, diese lange Zeit nicht nur unablässig durch mich gelebt, gedacht 
und hervorgebracht worden war«, und dass Menschen im Maße der 
wiedergewonnenen Zeit »einen viel größeren Platz einnehmen als den 
beschränkten Platz, der ihnen im Raum vorbehalten ist, einen Platz von 
grenzenloser Ausdehnung vielmehr – da sie ja, wie Riesen, die weit hi-
nabragen in die Jahre, so weit voneinander entfernte Epochen zugleich 
berühren, die sie durchlebt und zwischen die so viele Tage sich geschoben 
haben – in der Zeit.« (Proust 2017b: 502). Eher lehrt Schneiders Fall, 
dass es sich bei diesem Fazit Marcels um eine ideologische Übertreibung, 
um die Übergeneralisierung einer ihrerseits eingeschränkten Erfahrung 
handelt. Sie bleibt gerade in ihrem vermeintlichen  Weitblick der »Illu-
sio« ihres bürgerlichen Milieus verhaftet.   

EPILOG

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342

Literatur

Alkemeyer, Thomas (2017): Praktiken und Praxis. Gegenständlicher und ge-
lebter Körper in den Vollzügen von Ordnungs- und Sinnbildung. In: Phä-
nomenologische Forschungen Jahrgang 2017/Heft 2: 41–56.

Alkemeyer, Thomas (2015): Verkörperte Soziologie – Soziologie der Verkör-
perung. Ordnungsbildung als Körper-Praxis. In: Soziologische Revue Vol. 
38/4: 470–502.

Alkemeyer, Thomas; Buschmann Nikolaus (2016): Praktiken der Subjektivie-
rung – Subjektivierung als Praxis. In: Hilmar Schäfer (Hrsg.): Praxistheorie. 
Ein soziologisches Forschungsprogramm. Bielefeld (transcript): 115–136.

Alkemeyer, Thomas; Buschmann, Nikolaus; Michaeler, Matthias (2015): 
Kritik der Praxis. Plädoyer für eine subjektivierungstheoretische Erweite-
rung der Praxistheorien. In: Thomas Alkemeyer u.a. (Hrsg.): Praxis den-
ken. Wiesbaden (Springer): 25–50. 

Alloa, Emmanuel (2009): La chair comme diacritique incarné. In: Chiasmi 
international: trilingual Studies concerning the thought of Merleau-Pon-
ty. Vol. 11: 249–261.

Alloa, Emmanuel (2012): Maurice Merleau-Ponty II – Fleisch und Diffe-
renz. In: ders., Thomas Bedorf, Christian Grüny, Tobias Nikolaus Klass 
(Hrsg.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualität eines Konzepts. Tübingen 
(Mohr/Siebeck): 37–51.

Alloa, Emmanuel (2017): Resistance of the Sensible world. An Introduction 
to Merleau-Ponty. New York (Fordham University Press).

Apollodor (2005): Bibliotheke. Götter- und Heldensagen. Herausgegeben, 
übersetzt und kommentiert von Paul Dräger. Düsseldorf, Zürich (Arte-
mis & Winkler).

Arendt, Hanna (2016): Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen. 
München, Berlin (Piper, 9. Aufl.).

Aristoteles (2016): Nikomachische Ethik. Hamburg (Meiner). 
Bakewell, Sarah (2018): Das Café der Existenzialisten. Freiheit, Sein und 

Apri kosencocktails. München (Beck). 
Beauvoir, Simone de (1968): Memoiren einer Tochter aus gutem Hause. 

Hamburg (Rowohlt). 
Benary, Wilhelm (1922): Studien zur Untersuchung der Intelligenz bei einem 

Fall von Seelenblindheit. In: Psychologische Forschung. Zeitschrift für 
Psychologie und ihre Grenzwissenschaften. Vol. 2: 209–297. 

Berger, Peter; Luckmann, Thomas (2004, 20. Aufl.): Die gesellschaftliche 
Konstruktion der Wirklichkeit. Frankfurt a. M. (Fischer). 

Bergson, Henri (1937): Les deux sources de la morale et la réligion. Paris 
(Alcan). 

Bergson, Henri (2011): Das Lachen. Hamburg (Meiner).
Bergson, Henri (2015): Materie und Gedächtnis. Hamburg (Meiner), franz. 

Matière et mémoire. Essai sur la relation du corps à l’esprit. Chalon-sur 
Saône (Ligaran) 2015.

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


343

Bernstein, Nikolai Alexandrowitsch (1975): Bewegungsphysiologie. Leipzig 
(Barth).

Bertram, Georg W. (2008): Maurice Merleau-Ponty: Die Dynamizität 
sprachlicher Bedeutung und die veränderlichen Strukturen der Wahrneh-
mung. In ders.; Lauer, David; Liptow, Jasper; Seel, Martin (Hrsg.): In der 
Welt der Sprache. Konsequenzen des semantischen Holismus. Frankfurt 
a. M. (Suhrkamp): 182–209.

Bimbenet, Étienne (2011): Après Merleau-Ponty. Études sur la fécondité 
d’une pensée. Paris (Vrin).

Birbaumer, Niel; Zittlau, Jörg (2018): Denken wird überschätzt. Warum un-
ser Gehirn die Leere liebt. Berlin (Ullstein).

Böhle, Fritz; Porschen, Stephanie (2011): Körperwissen und leibliche Er-
kenntnis. In: Reiner Keller, Michael Meuser (Hrsg.): Körperwissen. Wies-
baden (Springer VS): 53–67.

Bourdieu, Pierre (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis. Frankfurt a. M. 
(Suhrkamp).

Bourdieu, Pierre (1992a): Homo academicus. Frankfurt a. M. (Suhrkamp).
Bourdieu, Pierre (1992b): Rede und Antwort. Frankfurt a. M. (Suhrkamp).
Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. 

Frankfurt a. M. (Suhrkamp).
Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Ver-

nunft. Frankfurt a. M. (Suhrkamp). 
Bourdieu, Pierre (2002): Ein soziologischer Selbstversuch. Frankfurt a.M. 

(Suhrkamp).
Bourdieu, Pierre (2016): Sociologie générale. Volume 1/2. Cours au Collège 

de France 1981–1983. Paris (Seuil).
Bourdieu, Pierre; Wacquant, Loic (1996): Reflexive Anthropologie. Frank-

furt a. M. (Suhrkamp).
Buytendijk, Frederik Jacobus Johannes (1956): Allgemeine Theorie der mensch-

lichen Haltung und Bewegung. Berlin, Göttingen, Heidelberg (Springer).
Carbone, Mauro (2004): The Thinking of the Sensible. Merleau-Pontys 

A-Philosophy. Evanston (Northwestern University Press).
Carter, Brandon (1974): Large number coincidences and the anthropic prin-

ciple in cosmology. In: Confrontation of cosmological theories with obser-
vational data; Proceedings of the Symposium. Krakow, Poland, September 
10–12, 1973. Dordrecht (Reidel): 291–298.

Carter, Brandon (2006): Anthropic Principle in Cosmology. Contribution to 
Colloquium »Cosmology: Facts and problems« (Collège de France, June 
2004). Internetquelle: https://arxiv.org/pdf/gr-qc/0606117.pdf.

Coenen, Herman (1985): Diesseits von subjektivem Sinn und kollektivem 
Zwang. Schütz – Durkheim – Merleau-Ponty; Phänomenologische Sozio-
logie im Feld des zwischenleiblichen Verhaltens. München (Fink).

Cole, Jonathan David (1995): Pride and a daily marathon. Foreword by Oli-
ver Sacks. Cambridge, Mass. [u.a.] (MIT Press).

Collins, Randall (2004): Interaction Ritual Chains. Princeton, Oxford 
(Prince ton University Press).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344

Collins, Randal (2012): Konflikttheorie. Ausgewählte Schriften. Wiesbaden 
(Springer VS).

Crossley, Nick (1995): Merleau-Ponty, the Elusive Body and Carnal Socio-
logy. In: Body and Society Vol. 1/1 (Sage): 43–63. 

Crossley, Nick (2017): Phänomenologie. In: Robert Gugutzer, Gabriele Klein, 
Michael Meuser (Hrsg.): Handbuch Körpersoziologie. Band 1: Grundbe-
griffe und theoretische Perspektiven. Wiesbaden (Springer VS): 315–334.

Danzer, Gerhard (2003): Merleau-Ponty. Ein Philosoph auf der Suche nach 
Sinn. Berlin (Kadmos).

De Rivera, Joseph (1977): A Structural Theory of the Emotions. In: Psycho-
logical Issues Vol. X/4, Monograph 40, New York.

Descartes, René (2008): Meditationes de prima philosophia. Latei-
nisch-Deutsch. Hamburg (Meiner).

Descartes, René (2015): Der Briefwechsel mit Elisabeth von der Pfalz. Fran-
zösisch-Deutsch. Hamburg (Meiner).

Dewey, John (1995): Erfahrung und Natur. Frankfurt am Main (Suhrkamp).
Dietrich, Rainer; Gerwien, Johannes (2017, 3. Aufl.): Psycholinguistik. Eine 

Einführung. Stuttgart (Metzler).
Dimbath, Oliver; Heinlein, Michael (2015): Gedächtnissoziologie. Pader-

born (Fink/utb).
DIMDI (2005): ICF – Internationale Klassifikation der Funktionsfähigkeit, 

Behinderung und Gesundheit. (2005); herausgegeben vom Deutschen In-
stitut für Medizinische Dokumentation und Information, Genf (WHO).

Dornes, Martin (2006): Die Seele des Kindes. Entstehung und Entwicklung. 
Frankfurt am Main (Fischer).

Duden (2016): Duden – Die Grammatik. 9., vollständig überarbeitete und 
akualisierte Auflage. Berlin (Dudenverlag).

Dupond, Pascal (2008): Dictionnaire Merleau-Ponty. Paris (Ellipses).
Einstein, Albert (2002): Grundgedanken und Methoden der Relativitätstheo-

rie in ihrer Entwicklung dargestellt. In: Michael Janssen, Robert Schul-
mann, József Illy, Christoph Lehner, Diana K. Buchwald (Hrsg.): The col-
lected papers of Albert Einstein, Volume 7. The Berlin Years: Writings, 
1918-1921. Princeton (University Press): 245–281.

Einstein, Albert (2012): Kyoto Lecture (Translation). In: Diana K. Buchwald, 
József Illy, Ze’ev Rosenkranz, Tilam Sauer (Hrsg.): The collected papers 
of Albert Einstein, Volume 13. The Berlin Years: Writings & Correspon-
dence January 1922-March 1923. Princeton (University Press): 636–641. 

Elder-Vass, Dave (2005): Emergence and the realist account of cause. In: 
Journal of Critical Realism Vol. 4/2: 315–338. Zitiert nach der Internet-
quelle: https://repository.lboro.ac.uk/articles/journal_contribution/Emer-
gence_and_the_realist_account_of_cause/9472319/files/17096759.pdf.

Elder-Vass, Dave (2007): Reconciling Archer and Bourdieu in an Emergentist 
Theory of Action. In: Sociological Theory Vol. 25,4: 325–346.

Elias, Norbert (1981): Die ›Wiederentdeckung‹ des Körpers. Unveröffent-
lichtes Manuskript. Deutsches Literaturarchiv Marbach, Signatur A: Elias 
MISC-D-IV. In englischer Übersetzung veröffentlicht in: Jan Haut, Paddy 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


345

Dolan, Dieter Reicher, Raúl Sánchez García (Hrsg.) (2018): Excitement 
Processes. Norbert Elias’s unpublished works on sports, leisure, body, cul-
ture. Wiesbaden (Springer VS): 277–286.

Elias, Norbert (2001): Symboltheorie. Frankfurt am Main (Suhrkamp).
Elias, Norbert (2003): Die Gesellschaft der Individuen. Frankfurt am Main 

(Suhrkamp).
Embree, Lester (1981): Gurwitsch’s Critique of Merleau-Ponty. In: Journal of 

the British Society für Phenomenology, Vol. 12 No 2, Mai 1981: 151–163.
Fischer, Bernd-Jürgen (2017): Handbuch zu Marcel Prousts »Auf der Suche 

nach der verlorenen Zeit«. Stuttgart (Reclam).
Freud, Sigmund (1960): Das Ich und das Es und andere metapsychologische 

Schriften. Frankfurt a. M. (Fischer).
Freud, Sigmund (1986): Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten. 

Frankfurt a. M. (Fischer).
Gallagher, Shaun (2005): How the Body Shapes the Mind. Oxford (Claren-

don Press).
Gallagher, Shaun (2017): Enactivist Interventions. Rethinking the mind. Ox-

ford (University Press).
Gallese, Vittorio; Lakoff, George (2005): The Brain’s concepts: the role of 

the sensory-motor system in conceptual knowledge. In: Cognitive Neu-
ropsychology Vol. 21 (2005); Internetquelle: http://www.tandf.co.uk/jour-
nals/pp/02643294.html.

Gemoll, Wilhelm (1954): Griechisch-Deutsches Schul- und Handwörter-
buch. 9. Auflage. München, Wien (Freytag). 

Geroulanos, Stefan; Meyers, Todd (2014): Experimente im Individuum. Kurt 
Goldstein und die Frage des Organismus. Berlin (Augustverlag).

Giddens, Anthony (1988): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge ei-
ner Theorie der Strukturierung. Frankfurt, New York (Campus).

Goethe, Johann Wolfgang (1908): Brief an Zelter, 9. November 1829. In: 
Goethes Werke. (Sophien-Ausgabe. IV. Abtlg. 46. Bd.) Weimar: 139 f..

Goldstein, Kurt; Gelb, Adhémar (1919): Über den Einfluss des vollständigen 
Verlustes des optischen Vorstellungsvermögens auf das taktile Erkennen. 
In: Zeitschrift für Psychologie Vol. 83: 1–94.

Goldstein, Kurt (1923): Über die Abhängigkeit der Bewegungen von op-
tischen Vorgängen. Bewegungsstörungen bei Seelenblinden. In: Monats-
schrift für Psychiatrie und Neurologie. Vol LIV: 141–194.

Goldstein, Kurt (1931): Über Zeigen und Greifen. In: Der Nervenarzt. Mo-
natsschrift für alle Gebiete nervenärztlicher Tätigkeit mit besonderer Be-
rücksichtigung der psychosomatischen Beziehungen. Vol. 4: 453–466.

Goldstein, Kurt (2014/1934): Der Aufbau des Organismus. Einführung in 
die Biologie unter besonderer Berücksichtigung der Erfahrungen am kran-
ken Menschen. München (Fink).

Grathoff, Richard; Sprondel, Walter (1976): Merleau-Ponty und das Pro-
blem der Struktur in den Sozialwissenschaften. Stuttgart (Enke).

Gruhn, Wilfried (2014): Musikalische Gestik. Vom musikalischen Ausdruck 
zur Bewegungsforschung. Hildesheim (Olms).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346

Gugutzer, Robert (2002): Leib, Körper und Identität. Wiesbaden (Westdeut-
scher Verlag).

Gugutzer, Robert (2012): Verkörperungen des Sozialen. Neophänomeno-
logische Grundlagen und soziologische Analysen. Bielefeld (transcript).

Gugutzer, Robert (2015, 5. Aufl.): Soziologie des Körpers. Bielefeld (tran-
script).

Gugutzer, Robert (2020): Welcher Körper? Der ›behinderte‹ Körper aus leib-
philosophischer und körpersoziologischer Sicht. In: Menschen Vol 1: 31–39.

Gugutzer, Robert; Klein, Gabriele; Meuser, Michael (Hrsg.) (2017): Hand-
buch Körpersoziologie. Band 1: Grundbegriffe und theoretische Perspek-
tiven / Band 2: Forschungsfelder und methodische Zugänge. Wiesbaden 
(Springer VS).

Guillaume, Paul (1968/1936): La formation des Habitudes. Paris (Presses 
Universitaires de France).

Gurwitsch, Aron (1949/50): Rezension »Phénomenologie de la percepti-
on. Maurice Merleau-Ponty« In: Philosophy and Phenomenological Re-
search. A Quarterly Journal. Vol. X: 442–445.

Gurwitsch, Aron (1974): Rezension »Phenomenology of Perception. By M. 
Merleau-Ponty. Translated from the French by Colin Smith.« In: The Phi-
losophical Review. A Quarterly Journal. Vol. LXXIII: 417–422. 

Gurwitsch, Aron (1974a): Phenomenology and the theory of science. Evan-
ston (North Western University Press).

Gurwitsch, Aaron (1975): Das Bewusstseinsfeld. Berlin/New York (De 
Gruyter).

Haut, Jan (2017): Konfigurationssoziologie. In: Robert Gugutzer, Gabrie-
le Klein, Michael Meuser (Hrsg.): Handbuch Körpersoziologie. Band 1: 
Grundbegriffe und theoretische Perspektiven. Wiesbaden (Springer VS): 
223–239.

Heidegger, Martin (1989, 2. Aufl.): Die Grundprobleme der Phänomenolo-
gie. Frankfurt am Main (Klostermann).

Hirschauer, Stefan (2004): Praktiken und ihre Körper. Über materielle Parti-
zipanden des Tuns. In: Karl H. Hörning, Julia Reuter (Hrsg.): Doing Cul-
ture. Neue Positionen zum Verhältnis von Kultur und sozialer Praxis. Bie-
lefeld (transcript): 73–91.

Hirschauer, Stefan (2008): Körper macht Wissen. Für eine Somatisierung des 
Wissensbegriffs. In: Karl Siegbert Rehberg (Hrsg.): Die Natur der Gesell-
schaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für 
Soziologie in Kassel. Band II. Frankfurt a. M. (Campus): 975–984.

Hochheimer, Wolfgang (1932): Analyse eines ›Seelenblinden‹ von der Spra-
che aus. Ein Beitrag zu Frage nach der Bedeutung von Sprache für das Ver-
halten zur Umwelt. In: Psychologische Forschung. In: Zeitschrift für Psy-
chologie und ihre Grenzwissenschaften. Vol. XVI (1932): 1–183.

Hossenfelder, Sabine (2018): Das hässliche Universum. Frankfurt (Fischer).
Husserl, Edmund (1952): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phä-

nomenologischen Philosophie. Zweites Buch – Phänomenologische Un-
tersuchungen zur Konstitution. Den Haage (Nijhoff).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


347

Husserl, Edmund (1952a): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phä-
nomenologischen Philosophie. Drittes Buch – Die Phänomenologie und 
die Fundamente der Wissenschaften. Den Haage (Nijhoff).

Husserl, Edmund (1966): Analysen zur passiven Synthesis. Den Haag (Nij-
hoff).

Husserl, Edmund (1980): Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren 
Zeitbewusstseins. Tübingen (Niemeyer).

Ingstad, Benedicte, White, Susan Reynolds (Hrsg.) (1995): Disability and 
Culture. Berkeley, Los Angeles, London (University of California Press).

Jäncke, Lutz (2017, 2. Aufl.): Lehrbuch Kognitive Neurowissenschaften. 
Bern (Huber/Hogrefe).

Jakobson, Roman (1979): Zwei Seiten der Sprache und zwei Typen apha-
tischer Störungen (1956). In ders.: Aufsätze zur Linguistik und Poetik. 
Frankfurt a.M., Berlin, Wien (Ullstein).

Jarry, Alfred (1922): Ubu Roi. Paris (Fasquelle).
Jarry, Alfred (1968): Heldentaten und Lehren des Dr. Faustroll (Pataphysi-

ker). Neowissenschaftlicher Roman. Berlin (Gerhardt). 
Jarry, Alfred (2020): König Ubu. Reclam (Stuttgart); franz. (2016) Ubu Roi. 

Paris (Flammarion).
Jaspers, Karl (1973/1913): Allgemeine Psychopathologie. Neunte, unverän-

derte Auflage. Berlin, Heidelberg, New York (Springer).
Johnson, Mark; Lakoff, George (2002): Why cognitive linguistics requires 

embodied realism. In: Cognitive Linguistics 13-3 (2002): 245–263.
Kamper, Dietmar; Wulf, Christoph (Hrsg.) (1982): Die Wiederkehr des Kör-

pers. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).
Kant, Immanuel (1990-1/2): Kritik der reinen Vernunft 1/2. Werkausgabe III/

IV. Herausgegeben von Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main (Suhr-
kamp).

Kannengießer, Simone (2019, 4. Aufl.): Sprachentwicklungsstörungen. 
Grundlagen, Diagnostik und Therapie. München (Elsevier). 

Kastl, Jörg Michael (2001a): Grenzen der Intelligenz. Die Soziologie und das 
Rätsel der Intentionalität. München (Fink-Verlag).

Kastl, Jörg Michael (2001b): Autopoiesis und Zeitlichkeit. Zu Luhmanns 
Umgehung der Daseinsanalytik in Johannes Weiß (Hg.): Die Jemeinigkeit 
des Mitseins. Die Daseinsanalytik Martin Heideggers und die Kritik der 
soziologischen Vernunft, Konstanz (UVK): 281–294.

Kastl, Jörg Michael (2004): Habitus als non-deklaratives Gedächtnis – zur 
Relevanz der neuropsychologischen Amnesieforschung für die Soziologie. 
In: Sozialer Sinn. Zeitschrift für hermeneutische Sozialforschung 2/2004: 
195–226.

Kastl, Jörg Michael (2007): Habitus. In: Rainer Schützeichel (Hg.): Hand-
buch Wissenssoziologie und Wissensforschung. Konstanz (UVK-UTB) 
2007: 375–387.

Kastl, Jörg Michael (2014): Latenz und Emergenz. Überlegungen zur Taxo-
nomie und zum Status von Gedächtnisleistungen in der soziologischen 
Theorie. In: Oliver Dimbath, Michael Heinlein (Hrsg.): Die Sozialität des 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348

Erinnerns. Beiträge zur Arbeit an einer Theorie des sozialen Gedächtnis-
ses. Wiesbaden 2014: 87–116.

Kastl, Jörg Michael (2016a): Inkarnierte Sozialität - Körper, Bewusstsein, 
non-deklaratives Gedächtnis. In Michael Heinlein; Oliver Dimbath; La-
rissa Schindler; Peter Wehling (Hrsg.): Der Körper als soziales Gedächt-
nis. Wiesbaden (Springer VS): 79–98.

Kastl, Jörg Michael (2016b): Körper, Gedächtnis, Gewalt. In Jürgen Raab, 
Reiner Keller (Hrsg.): Wissensforschung – Forschungswissen. Beiträge 
und Debatten zum 1. Sektionskongress der Wissenssoziologie. Weinheim/
Basel (Beltz-Juventa): 285–295.

Kastl, Jörg Michael (2016c): Situierte Struktur - Kommunikation, Interak-
tion und die Sozialität der Gedächtnisse. Unveröffentlichtes Manuskript 
eines Vortrags beim Gemeinsamen Workshop der Arbeitskreise »Theore-
tische Wissenssoziologie« und »Interaktionsforschung« der Sektion Wis-
senssoziologie (DGS) »Grenzen von Interaktionen« am 24. November 
2016 an der Universität Bielefeld, Fakultät für Soziologie Bielefeld 2016; 
Internetquelle: https://www.ph-ludwigsburg.de/3970.html.

Kastl, Jörg Michael (2017): Einführung in die Soziologie der Behinderung. 
2. Auflage. Wiesbaden (Springer VS).

Kastl, Jörg Michael (2018): Wahrnehmung/Gedächtnis/Chair und die Gren-
zen des Sozialkonstruktivismus. In: Angelika Poferl, Michaela Pfadenhau-
er (Hrsg.): Wissensrelationen. Beiträge und Debatten zum 2. Sektionskon-
gress der Wissenssoziologie. Weinheim Basel (Beltz/Juventa): 826–835.

Keller, Reiner; Meuser, Michael (2011): Wissen des Körpers – Wissen vom 
Körper. In: Reiner Keller, Michael Meuser (Hrsg.): Körperwissen. Wies-
baden (Springer VS): 10–27.

Kierkegaard, Sören (2005): Philosophische Brosamen und Unwissenschaft-
liche Nachschrift. München (dtv).

Knoblauch, Hubert (2000): Das Ende der linguistischen Wende. Sprache und 
empirische Wissenssoziologie. In: Soziologie 2/2000: 46–58.

Knoblauch, Hubert (2017): Die kommunikative Konstruktion der Wirklich-
keit. Wiesbaden (Springer VS).

Koch, Christoph (2005): Bewusstsein – ein neurobiologisches Rätsel. Hei-
delberg (Spektrum – Springer).

Koch, Christoph (2013): Bewusstsein. Bekenntnisse eines Hirnforschers. 
Berlin, Heidelberg (Springer).

Koch, Christoph (2019): The Feeling of Life Itself. Cambridge/London 
(MIT).

Koffka, Kurt (1935): Principles of Gestalt-Psychology. London (Kegan Paul).
Krause, Rainer (1988): Eine Taxonomie der Affekte und ihre Anwendung 

auf das Verständnis der ›frühen‹ Störungen. In: Psychotherapie und medi-
zinische Psychologie Vol. 38: 77–86.

Kristensen, Stefan (2010): Parole et subjectivité. Merleau-Ponty et la phé-
noménologie de l’expression. Hildesheim, Zürich, New York (Olms). 

Kristensen, Stefan (2012): Maurice Merleau-Ponty I – Körperschema und 
leibliche Subjektivität. In: Emmanuel Alloa, Thomas Bedorf, Christian 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


349

Grüny, Tobias Nikolaus Klass (Hrsg.): Leiblichkeit. Geschichte und Ak-
tualität eines Konzepts. Tübingen (Mohr/Siebeck): 23–36.

Kühnel, Sina; Markowitsch, Hans J. (2009): Falsche Erinnerungen. Die Sün-
den des Gedächtnisses. Heidelberg (Spektrum Akademischer Verlag).

Lacan, Jacques (1978): Freuds technische Schriften. Das Seminar von  Jacques 
Lacan. Buch I. Olten/Freiburg i. B. (Walter).

Lacan, Jacques (1966): L’instance de la lettre dans l’inconscient ou la raison 
depuis Freud. In ders.: Écrits I. Paris (Seuil): 249–289.

Lacan, Jacques (1986a): Schriften I. Berlin (Quadriga, 2. Aufl.).
Lacan, Jacques (1986b): Schriften II. Berlin (Quadriga, 2. Aufl.).
Lakoff, George; Johnson, Mark (1999): Philosophy in the Flesh. The embo-

died mind and its challenge to western thought. New York (Basic Books).
Lakoff, George; Johnson, Mark (2018, 9. Auflage): Leben in Metaphern. 

Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern. Heidelberg (Auer).
Lauer, David (2013): Leiblichkeit und Begrifflichkeit. Überlegungen zum Be-

griff der Wahrnehmung nach McDowell und Merleau-Ponty. In: Günzler, 
Ingo; Mertens Karl (Hrsg.): Wahrnehmen – Fühlen – Handeln. Münster 
(Mentis).

Lefèvre, Eckard (1986): Ich bin ein Mensch, nichts Menschliches ist mir 
fremd. In: Otto Herding (Hrsg.): Wegweisende Antike: zur Aktualität hu-
manistischer Bildung; Festgabe für Günter Wöhrle. Stuttgart (Verein zur 
Förderung der Humanistischen Bildung; Humanistische Bildung: Beiheft 
1): 39–49.

Lefort, Claude (Hrsg.) (2010): Maurice Merleau-Ponty – Oeuvres. Paris 
(Gallimard); darin das von Lefort verfasste »Préface – Maurice Mer-
leau-Ponty« (13-25) sowie der Abschnitt »Maurice Merleau-Ponty – Vie 
et oeuvre 1908–1961«.

Lewandowski, Sven (2017): Systemtheorie. In Robert Gugutzer u.a. (Hrsg.): 
Handbuch Körpersoziologie Band 1. Wiesbaden (Springer VS): 363–380.

Lindemann, Gesa (2005): Die Verkörperung des Sozialen. Theoriekon-
struktionen und empirische Forschungsperspektiven. In: Markus Schroer 
(Hrsg.): Soziologie des Körpers. Frankfurt a. M. (Suhrkamp): 114–138.

Lindemann, Gesa. (2017): Leiblichkeit und Körper. In: Robert Gugutzer 
u.a. (Hrsg.): Handbuch Körpersoziologie. Band 1. Wiesbaden (Springer 
VS): 57–66.

Lukács, Georg (1979, 6. Auflage): Geschichte und Klassenkampf. Politische 
Aufsätze IV. Darmstadt/Neuwied (Luchterhand).

Luckmann, Benita (1983): Alfred Schütz und Aron Gurwitsch an der New 
School. In: Richard Grathoff, Bernhard Waldenfels (Hrsg.): Sozialität und 
Intersubjektivität. München (Fink): 315–337.

Luckmann Thomas; Soeffner, Hans-Georg; Vobruba, Georg im Gespräch 
(2015): ›Nichts ist die Wirklichkeit selbst.‹ In: Soziologie Vol. 44, H. 4: 
411–434.

Luhmann, Niklas (1988): Soziale Systeme. Frankfurt a. M. (Suhrkamp).
Lurija, Alexander R. (1991): Der Mann, dessen Welt in Scherben ging. Zwei 

neurologische Geschichten. Hamburg (Rowohlt).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350

Lurija, Alexander R. (2001): Das Gehirn in Aktion. Einführung in die Neu-
ropsychologie. Hamburg (Rowohlt).

Markowitsch, Hans J.; Welzer, Harald (2005): Das autobiographische Ge-
dächtnis. Stuttgart (Klett-Cotta).

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1981): Werke, Band 3. Berlin (Dietz).
Massimini, Marcello; Tononi, Giulio (2018): Sizing up Consciousness. To-

wards an objective measure of the capacity for experience. Oxford (Uni-
versity Press). 

Mauss, Marcel (1978): Die Techniken des Körpers. In ders.: Soziologie und 
Anthropologie Band II. Frankfurt a. M., Berlin, Wien (Ullstein): 199–222.

McDowell, John (2001): Geist und Welt. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).
Mead, George Herbert (1938): The Philosophy of the Act. Chicago (Univer-

sity of Chicago Press).
Mead, George Herbert (1969): Philosophie der Sozialität. Frankfurt am 

Main (Suhrkamp).
Mead, George, Herbert (1973): Geist, Identität und Gesellschaft. Frankfurt 

am Main (Suhrkamp).
Mead, George Herbert (1987): Gesammelte Aufsätze Band 1/2. Frankfurt 

am Main (Suhrkamp).
Melle, Ulrich (1983): Das Wahrnehmungsproblem und seine Verwandlung 

in phänomenologischer Einstellung. Untersuchungen zu der phänome-
nologischen Wahrnehmungstheorie von Husserl, Gurwitsch und Mer-
leau-Ponty. Den Haag/Boston/Lancaster (Nijhoff).

Merleau-Ponty, Maurice (1956) (Hrsg.): Les philosophes célèbres. Paris 
(Mazenod) 1956.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung. Ber-
lin (de Gruyter); franz. Phénoménologie de la Perception. Paris (Galli-
mard) 1945.

Merleau-Ponty, Maurice (1973): Vorlesungen I. Berlin, New York (de Gruyter).
Merleau-Ponty, Maurice (1974): Die Abenteuer der Dialektik. Frankfurt am 

Main (Suhrkamp).
Merleau-Ponty, Maurice (1984a): Die Prosa der Welt. München (Fink).
Merleau-Ponty, Maurice (1984b): Das Auge und der Geist. Hamburg (Mei-

ner).
Merleau-Ponty, Maurice (1994a): Das Sichtbare und das Unsichtbare. 

München (Fink); franz. Le visible et l’invisible. Paris (Gallimard) 1964.
Merleau-Ponty, Maurice (1994b): Keime der Vernunft. Vorlesungen an der 

Sorbonne 1949-1952. München (Fink).
Merleau-Ponty, Maurice (1997): Notes de lecture et commentaires sur 

Théorie du champ de la conscience de Aron Gurwitsch. In: Revue de 
Métaphysique et de Morale 3/1997: 321–342.

Merleau-Ponty, Maurice (2000): Die Natur. Aufzeichnungen von Vorlesun-
gen am Collège de France 1956-1960. München (Fink); franz. La nature. 
Notes. Cours du collège de France. Paris (Seuil) 1995.

Merleau-Ponty, Maurice (2000a): Parcours deux. 1951-1961. Lagrasse (Ver-
dier).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


351

Merleau-Ponty, Maurice (2000b): Sinn und Nicht-Sinn. München (Fink).
Merleau-Ponty, Maurice (2003): Das Primat der Wahrnehmung. Frankfurt 

a. M. (Suhrkamp).
Merleau-Ponty, Maurice (2002): Causerien 1948. Radiovorträge. Nördlingen 

(Salon). 
Merleau-Ponty, Maurice (2007): Zeichen. Hamburg (Meiner); franz. Signes. 

Paris (Gallimard) 1960.
Merleau-Ponty, Maurice (2011): Le monde sensible et le monde de l’expres-

sion. Cours au Collège de France. Notes, 1953. Genève (Metis).
Merleau-Ponty, Maurice (2015): L’ institution, la passivité. Notes de cours 

au Collège de France (1954–1955). Paris (Belin).
Merleau-Ponty, Maurice (2016): Entretiens avec Georges Charbonnier et 

autres dialogues, 1946–1959. Paris (Verdier).
Métraux, Alexandre (1973): <Über Aron Gurwitsch>. Unveröffentlichtes 

Manuskript. Konstanz. 
Métraux, Alexandre (1976): Über Leiblichkeit und Geschichtlichkeit als 

Konstituentien der Sozialphilosophie Merleau-Pontys. In: Richard Grat-
hoff, Walter Sprondel (Hrsg.): Maurice Merleau-Ponty und das Problem 
der Struktur in den Sozialwissenschaften. Stuttgart (Enke): 139–152.

Métraux, Alexandre (1976a): Vorwort. In: Aron Gurwitsch: Die mitmensch-
lichen Begegnungen in der Milieuwelt. Herausgegeben und eingeleitet von 
Alexandre Métraux. Berlin (De Gruyter): VII–XXXI.

Nietzsche, Friedrich (1992): Der Wille zur Macht. Frankfurt a. M., Leip-
zig (Insel).

Nusbaum, Howard C. (2011) Language and Communication. In: Jean Dece-
ty, John T. Cacioppo: The Oxford Handbook of Social Neuroscience. Ox-
ford, New York (Oxford University Press): 668–679.

Oevermann, Ulrich u.a. (1979): Die Methodologie einer »objektiven Herme-
neutik« und ihre allgemeine forschungslogische Bedeutung in den Sozial-
wissenschaften. In: Hans Georg Soeffner (Hrsg.): Interpretative Verfahren 
in den Sozial und Textwissenschaften. Stuttgart (Kohlhammer): 352–434.

Oizumi, Masafumi, Larissa Albantakis, Giulio Tononi (2014): From the phe-
nomenology to the mechanisms of consciousness: integrated information 
theory 3.0. In: PLOS Computional Biology 10/5 e1003588.

Pascal, Blaise (1971): Pensées et opuscules. (Brunschvicg-Ausgabe) Paris 
(Hachette).

Petitot, Jean; Varela, Francisco J.; Pachoud, Bernard; Roy, Jean-Michel 
(1999): Naturalizing Phenomenology. Issues in contemporary phenome-
nology and cognitive science. Stanford (Stanford University Press).

Piaget, Jean (1973): Der Strukturalismus. Stuttgart (Klett-Cotta).
Plessner, Helmuth (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ber-

lin, New York (de Gruyter).
Plessner, Helmuth (1976): Die Frage nach der Conditio humana. Aufsätze 

zur philosophischen Anthropologie. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).
Plessner, Helmuth (2003): Ausdruck und menschliche Natur. Gesammelte 

Schriften VII. Frankfurt a. M. (Suhrkamp). 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352

Pössel, Markus (2010): Gravitation: vom Fahrstuhl zur Raumzeitkrüm-
mung. In: Einstein Online. Band 04: 1118. Internetressource unter: http://
www.einstein-online.info/vertiefung/FahrstuhlKruemmung@set_langua-
ge=de.html (zuletzt abgerufen 25.9.2018).

Preester, Helena de, Knockaert, Veroniek (2005): Introduction. In dies. 
(Hrsg.): Body Image and Body Schema: Interdisciplinary Perspectives on 
the Body. Amsterdam (John Benjamins): 1–20.

Price, Jill (2008): The woman who can’t forget. The extraordinary story of 
living with the most remarkable memory known to science. New York, 
London (Free Press).

Prinz, Sophia (2017): Das unterschlagene Erbe. Merleau-Pontys Beitrag zur 
Praxistheorie. In: Phänomenologische Forschungen Vol. 2017/2: 77–92.

Proust, Marcel (2017a): Auf dem Weg zu Swann. Auf der Suche nach der 
verlorenen Zeit 1. Stuttgart (Reclam).

Proust, Marcel (2017b): Die wiedergefundene Zeit. Auf der Suche nach der 
wiedergefundenen Zeit 7. Stuttgart (Reclam). 

Purves, Dale; Cabezy, Roberto; Huettel, Scott A.; LaBar, Kevin S.; Platt, Mi-
chael L.; Woldorff, Marty G. (2013): Principles of cognitive Neuroscien-
ce. Sunderland (Sinauer Associates). 

Rizzolatti, Gioacomo; Sinigaglia, Corrado (2008): Empathie und Spiegeln-
eurone. Die biologische Basis des Mitgefühls. Frankfurt am Main (Suhr-
kamp).

Raab, Jürgen; Pfadenhauer, Michaela; Stegmaier, Peter; Dreher, Jochen; 
Schnettler, Bernt (2008): Phänomenologie und Soziologe. Theoretische 
Positionen, aktuelle Problemfelder und empirische Umsetzungen. Wies-
baden (VS). 

Ritter, Joachim; Gründer Karlfried; Gabriel, Gottfried (1971-2007): Histo-
risches Wörterbuch der Philosophie. Bände 1–13. Digitale Ausgabe. Ba-
sel (Schwabe).

Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Prakti-
ken. Eine sozialtheoretische Perspektive. In: Zeitschrift für Soziologie Vol. 
32,4: 282–30.1.

Ryle, Gilbert (2008): Der Begriff des Geistes. Stuttgart (Reclam).
Safranski, Günter (2007): Romantik. Eine deutsche Affäre. München 

(Hanser). 
Saint Aubert, Emmanuel de (2004): Du lien des êtres aux éléments de l’être. 

Merleau-Ponty au tournant des années 1945–1951. Paris (Vrin). 
Saint Aubert, Emmanuel de (2006): Vers une ontologie indirecte. Sources et 

enjeux critiques de l’appel à l’ontologie chez Merleau-Ponty. Paris (Vrin).
Saint Aubert, Emmanuel de (2013): Etre et chair I. Du Corps au désir: l’ha-

bilitation ontologique de la chair. Paris (Vrin).
Sartre, Jean-Paul (1968): Merleau-Ponty. In: ders.: Portraits und Perspekti-

ven. Hamburg (Rowohlt).
Saussure, Ferdinand de (2014): Cours de linguistique générale. Studienausga-

be in deutscher Sprache. Tübingen (Narr); franz. Genf (Arbre d’Or) 1915, 
hg. von Charles Bally, Albert Sechehaye.

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


353

Schäfer, Hilmar (Hrsg., 2016): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungs-
programm. Bielefeld (transcript). 

Schäfer, Hilmar (2013): Die Instabilität der Praxis. Reproduktion und Trans-
formation des Sozialen in der Praxistheorie. Weilerswist (Velbrück).

Schatzki, Theodore R. (2001): The site of the social. A philosophical account 
of the constitution of social life and change. Pennsylvania (Pennsylvania 
State University). 

Schatzki, Theodore R. (2016): Praxistheorie als flache Ontologie. In: Hilmar 
Schäfer (Hrsg.): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm. 
Bielefeld (transcript): 29–44.

Schatzki, Theodore R. (2017): Pas de deux. Practice theory and phenomeno-
logy. In: Phänomenologische Forschungen Vol.. 2017/2: 25–40.

Schatzki, Theodor R.; Knorr Cetina, Karin; Savigny, Eike von (2001): The 
Practice Turn in Contemporary Theory. London, New York (Routledge).

Schilder, Paul (1950): The image and appearance of the human body. Lon-
don, New York (Routledge).

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken. Konzeptionelle Studien 
und empirische Analysen. Frankfurt a. M. (Suhrkamp). 

Schmidt, James (1985): Maurice Merleau-Ponty. Between Phenomenology 
and Structuralism. Houndmills/London (Macmillan).

Schmitz, Hermann (1999): Adolf Hitler in der Geschichte. Bonn (Bouvier). 
Schmitz, Hermann (1990): Der unerschöpfliche Gegenstand. Grundzüge der 

Philosophie. Bonn (Bouvier).
Schmitz, Hermann (2011): Der Leib. Berlin (de Gruyter).
Schütz, Alfred (1982): Das Problem der Relevanz. Frankfurt a.M. (Suhr-

kamp).
Schütz, Alfred (2003): Theorie der Lebenswelt 1. Die pragmatische Schich-

tung der Lebenswelt. (Alfred Schütz Werkausgabe Band V.1). Konstanz 
(uvk).

Schütz, Alfred (2003a): Sprache, Sprachpathologie und Bewusstseinsstruk-
turierung. In ders.: Theorie der Lebenswelt 2. Die kommunikative Ord-
nung der Lebenswelt. (Alfred Schütz Werkausgabe Band V.2.). Konstanz 
(uvk): 83–111.

Schütz, Alfred (2004): Relevanz und Handeln 1. Zur Phänomenologie des 
Alltagswissens. (Alfred Schütz Werkausgabe Band VI.1). Konstanz (uvk).

Schütz, Alfred (2009): Philosophisch-phänomenologische Schriften 1. Zur 
Kritik der Phänomenologie Edmund Husserls. (Alfred Schütz Werkaus-
gabe Band III.1). Konstanz (uvk).

Schütz, Alfred; Gurwitsch, Aron (1985): Briefwechsel 1939–1959. München 
(Fink). 

Schwab, Gustav (1986): Die schönsten Sagen des klassischen Altertums, 
Stuttgart (Reclam). 

Searle, John R. (2011). Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit. 
Zur Ontologie sozialer Tatsachen. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Überlegungen zur Formie-
rung sozialer Gedächtnisse und des Sozialen. Konstanz (uvk).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354

Sheets-Johnstone, Maxine (2009): The Corporeal Turn. An Interdisciplinary 
Reader. Exeter (Imprint Academic).

Sheets-Johnstone, Maxine (2011): The Primacy of Movement. Amsterdam 
(John Benjamins). 

Skipper, Jeremy I.; Devlin, Joseph T.; Lametti, Daniel R. (2017): The hea-
ring ear is always found close to thespeaking tongue: Review of the role 
of the motor system in speech perception. In: Brain and Language 164 
(2017): 77–105.

Soentgen, Jens (2001) Der Begriff der primitiven Gegenwart bei Hermann 
Schmitz. Vortragsmanuskript, Internetquelle: https://opus.bibliothek.
uni-augsburg.de/opus4/frontdoor/deliver/index/docId/1576/file/Soent-
gen_Schmitz_Gegenwart.pdf.

Sprondel, Walter (1976): Die Kategorie der Sozialstruktur und das Pro blem 
des sozialen Wandels. In Richard Grathoff, Walter Sprondel (Hrsg.): Mau-
rice Merleau-Ponty und das Problem der Struktur in den Sozialwissen-
schaften. Stuttgart (Enke): 176–189.

Squire, Larry R.; Kandel, Eric (2009): Gedächtnis. Die Natur des Erinnerns. 
Heidelberg (Spektrum – Springer). 

Squire, Larry R.; Dede, Adam J.O. (2015): Conscious and unconscious me-
mory systems. Cold Spring Harbor Perspectives. In: Biology 2015; 7: 
a021667.

Srubar, Ilja (2007): Phänomenologie und soziologische Theorie. Aufsätze zur 
pragmatischen Lebenswelttheorie. Wiesbaden (VS).

Stendhal de (Henri Beyle) (1857): De l’ amour. Paris (Michel Lévy Frères); 
dt. (1969): Über die Liebe. Bremen (Schünemann/Diederichs).

Stern, Daniel N. (1996, 5. Auflage): Die Lebenserfahrung des Säuglings. 
Stuttgart (Klett-Cotta).

Tomasello, Michael (2003): Constructing a language. A Usage-Based Theory 
of Langugage Acquisition. Cambridge, London (Harvard University Press).

Tomasello, Michael (2005): Acquiring linguistic constructions. In: Siegler, 
Robert; Kuhn, Deanna (Hrsg.): Handbook of child psychology: Cogniti-
ve Development. https://www.eva.mpg.de/psycho/staff/tomas/pdf/toma-
sello_HoCP2005.pdf.

Toth, Jeffrey P. (2000): Nonconscious Forms of Human Memory. In Endel 
Tulving, Fergus I.M. Craik (Hrsg.): The Oxford Handbook of Memory. 
New York (Oxford University Press): 245–261.

Tugendhat, Ernst (1976): Vorlesungen zur Einführung in die sprachanalyti-
sche Philosophie. Frankfurt am Main (Suhrkamp).

Tulving, Endel (2000): Concepts of Memory. In ders., Fergus I.M. Craik 
(Hrsg.): The Oxford Handbook of Memory. New York (Oxford Univer-
sity Press): 33–44.

Turner, Stephen (2007): Mirror neurons and practices: A response to lizardo. 
In: Journal for the Theory of Social Behaviour. Vol. 37: 351–371.

Twenhöfel, Ralf (1985): Handeln, Verhalten und Verstehen: eine Kritik 
der verstehenden Soziologie Max Webers und Alfred Schütz. Königstein 
(Hain).

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


355

Varela, Francisco J. (1999): The Specious Present. A Neurophenomenolo-
gy of Time Consciousness. In: Jean Petitot, Francisco J. Varela, Bernard 
Pachoud, Jean-Michel Roy (Hrsg.): Naturalizing Phenomenology. Issues 
in contemporary Phenomenology and Cognitive Science. Stanford (Stan-
ford University Press) 1999: 266–314.

Waldenfels, Bernhard (1980): Spielraum des Verhaltens. Frankfurt am Main 
(Suhrkamp).

Waldenfels, Bernhard (1985): Phänomen und Struktur bei Merleau-Ponty. 
In ders.: In den Netzen der Lebenswelt. Frankfurt am Main (Suhrkamp): 
56–75.

Wacquant, Loic (2014): Für eine Soziologie aus Fleisch und Blut. In: s u b \ 
u r b a n. zeitschrift für kritische stadtforschung Vol. 2,3: 93–106.

Weber, Max (1972, 5. Aufl.): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der ver-
stehenden Soziologie. Tübingen (Mohr).

Weber, Max (1988): Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen 
(Mohr - UTB).

Weizsäcker, Viktor von (1973): Der Gestaltkreis. Frankfurt am Main (Suhr-
kamp).

Welzer, Harald (2002): Das kommunikative Gedächtnis. Eine Theorie der 
Erinnerung. München (Beck).

Welzer, Harald; Markowitsch, Hans J. (Hrsg., 2006): Warum Menschen sich 
erinnern können. Fortschritte der interdisziplinären Gedächtnisforschung. 
Stuttgart (Klett-Cotta).

Wernet, Andreas (2009): Einführung in die Interpretationstechnik der Ob-
jektiven Hermeneutik. Wiesbaden (Springer VS).

Wild, Markus (2014): McDowell aus der Sicht der Phänomenologie. In: Bart, 
Christian; Lauer, David (Hrsg.): Die Philosophie John McDowells. Ein 
Handbuch. Münster (mentis) 283–303.

Zaner, Richard M. (1964): The Problem of Embodiment. Den Naag (Nij-
hoff). 

Zietz, Karl; Werner, Heinz (1928): Über die dynamische Struktur der Bewe-
gung. In: Zeitschrift für Psychologie Vol. 105 (1928): 226–249.

Bildnachweise (letzte Textseite):

Illustrationen von Alfred Jarry (Jarry 1922: 191). 

LITERATUR

https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Prolog
	I.  Vom romantischen zum strukturalen Körper 1. Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty
	2.  Romantische Körperkonzepte in der Soziologie
	3.  Ambiguität des Körpers
	4.  »Chair«

	Metalog
	II.  Bewegung und Satzverstehen
	1.  Körperschema, Bewegung, Gedächtnis
	2.  Saussure und die Paradoxien des Zenon
	3.  Syntagma und Paradigma
	4.  Gesellschaft, Struktur und die (In-)Visibilität des Sozialen

	Epilog
	Literatur

