Jorg Michael Kastl

Generalitat
des Korpers

Maurice Merleau-Ponty und das Problem
der Struktur in den Sozialwissenschaften


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jorg Michael Kastl
Generalitit des Korpers

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jorg Michael Kastl
Generalitat des
Korpers

Maurice Merleau-Ponty und das Problem
der Struktur in den Sozialwissenschaften

VELBRUCK
WISSENSCHAFT


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Erste Auflage 2021
© Velbriick Wissenschaft, Weilerswist 2021
www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany
ISBN 978-3-95832-223-3

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der
Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet uber http://dnb.ddb.de abrufbar.

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Walter Sprondel gewidmet

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Prolog

I. Vom romantischen zum strukturalen Korper
1. Gurwitsch, Schiitz und Merleau-Ponty .
2. Romantische Korperkonzepte in der Soziologie.
3. Ambiguitit des Korpers

4. »Chair«.

Metalog.

II. Bewegung und Satzverstehen
1. Korperschema, Bewegung, Gedachtnis .
2. Saussure und die Paradoxien des Zenon
3. Syntagma und Paradigma .
4. Gesellschaft, Struktur und die (In-)Visibilitat des Sozialen

Epilog

Literatur

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm

33
63
87

108

133

145
192
232

261

321

342


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Prolog

»Nichts ist schwerer zu wissen, als was wir eigentlich sehen«, schreibt
Merleau-Ponty in seiner 1945 erschienenen Phinomenologie der Wahr-
nehmung (Merleau-Ponty 1966: 82). Funfzehn Jahre spiter, in seinem
letzten Lebensjahr, formuliert er in einer Arbeitsnotiz: »Der gemeinsa-
me Stoff, aus dem alle Strukturen bestehen, ist das Sichtbare« (1994a:
257). Man kann mit solchen kryptischen Sitzen seine Probleme haben.
Von welchem Standort aus wiren Strukturen sichtbar? Walter Sprondel
hat sich in einem 1976 veroffentlichten Aufsatz »Die Kategorie der So-
zialstruktur und das Problem des sozialen Wandels« mit der Perspekti-
vitat soziologischer Aussagen uiber Strukturen beschiftigt. Er wihlte ein
anderes Zitat Merleau-Pontys als Motto, das dieses Problem in einen
imaginidren Dialog zwischen einem Soziologen und einem Philosophen
einkleidet: » Vous croyez penser toujours et pour tout le monde, dit le
sociologue au philosophe, et en cela méme, vous ne faites qu’exprimer
les préjugés ou les prétentions de votre culture. C’est vrai, mais ce n’est
pas moins vrai du sociologue dogmatique que du philosophe. Lui-méme,
qui parle ainsi, d’ou parle-t-il?« » Ibr glaubt, fiir immer und fiir jeden zu
denken, sagt der Soziologe zum Philosophen, und gerade darin bringt ibr
doch nur die Vorurteile und AnmafSungen eurer Kultur zum Ausdruck.
Das stimmt, aber dies gilt ebenso fiir den dogmatischen Soziologen wie
fiir den Philosophen. Er selbst, der so spricht, von wo aus spricht er?«
(Merleau-Ponty 2007: 155; Ubersetzung leicht gedndert, jmk, franz.:
137). Auch in dieser Formulierung scheint fur Merleau-Ponty die Be-
stimmung eines » Wo«, einer Position in einem inneren Zusammenhang
zum Geltungsanspruch von Aussagen zu stehen.

Walter Sprondel gibt dieses »D’ou parle-t-il?« an die Wissenssoziolo-
gie weiter: wessen Standpunkt kann eigentlich mit welcher Begriindung
wahrheitsfahige Feststellungen Uber gesellschaftliche Strukturen fur sich
beanspruchen? (Sprondel 1976: 185). Der Kosmotheoros, imaginares
Subjekt, das von uiberall und nirgendwo, vom Standort einer Standort-
losigkeit auf ein grofSes Objekt »blickt«, ist fur Merleau-Ponty eine il-
lusiondre Position (Merleau-Ponty 2015: 1565 1994: 371 f.). Sprondels
vorsichtige und vorldufige Antwort weist in dieselbe Richtung, sie ar-
gumentiert auf der Basis einer Weberschen Methodologie.! Sprondels
Anfrage und Antwort schlief$t einen von ihm selbst und Richard Grat-
hoff 1976 herausgegebenen Band » Merleau-Ponty und das Problem der
Struktur in den Sozialwissenschaften« ab. Der Band ist einer der ersten

1 In diese Richtung weist, wie zu zeigen sein wird, auch der Weg, den Mer-
leau-Ponty zwischen 1945 und 1961 eingeschlagen hatte (vgl. Métraux

1976: 147).

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Buchpublikationen tiber Merleau-Ponty und die Sozialwissenschaften
uberhaupt und meines Wissens die bisher einzige Publikation, die ihn als
soziologisch relevanten Strukturtheoretiker erschliefSen will. Den Beitra-
gen des Grathoff/Sprondel-Bandes lag eine im Jahr 1973 als erstes »Kon-
stanzer Kolloquium zu Problemen der sozialwissenschaftlichen Theorie«
veranstaltete Tagung zugrunde. Sie fand im Schweizer Ort Gottlieben,
nahe Konstanz, statt, in der »Drachenburg« und dem dazugehérigen
Waaghaus, einem verspielten historischen Fachwerkensemble direkt am
Ufer des turkisblauen Seerheins. Dieser Hinweis auf Tagung und Ta-
gungsband ist zugleich mein Gestidndnis eines offensichtlichen »Plagi-
ats«. Ich rufe den Titel der damaligen Publikation als Untertitel dieses
Buches auf, weil ich es fiir sinnvoll halte, an die Fragestellungen von
damals anzukniipfen. In den Folgejahrzehnten nach seinem Erscheinen
blieb der Band eher unbeachtet, die Theoriediskussion lief sogar in eine
ganz andere Richtung. Merleau-Ponty spielte bis vor kurzem in der so-
ziologischen Diskussion praktisch keine Rolle. Die phanomenologische
Sozialtheorie spaltete sich geradezu in eine an Schiitz orientierte Wis-
senssoziologie und eine an Merleau-Ponty orientierte Leibphilosophie.
Mir geht es auch darum, zu zeigen, dass dieses Schisma — das Stichwort
»Generalitit des Korpers« deutet es schon an — das Bewusstsein fiir die
sachliche Komplementaritit und Zusammengehorigkeit der Themen von
Schiitz und Merleau-Ponty uberlagert hat. Gerade auch vor dem Hin-
tergrund von Entwicklungen in der Korpersoziologie und der soziolo-
gischen Theorie der letzten zwei Jahrzehnte, in denen Leib und Korper
als soziologische Kategorien zunehmend aufgewertet werden, scheint es
mir wichtig, diesen Aspekt noch einmal so deutlich wie moglich zu reka-
pitulieren. Wissen und Korper, Generalitit und Wahrnehmung gehoren
zusammen. Dazu ist eine Revision der soziologischen Merleau-Ponty-
Lektiire Voraussetzung. Um diese soll es hier gehen.

Zum Problem der Struktur in der Soziologie

Es versteht sich in der Soziologie nicht von selbst, Merleau-Pon-
ty uberhaupt als Strukturtheoretiker zu lesen. Worin besteht eigent-
lich ein »Problem der Struktur« in der Soziologie? Der erwahnte Text
Sprondels setzt mit der These ein, eine »von konkreten Gegenstinden
abgeloste« Begriffsbestimmung von Struktur bereite in keiner Wissen-
schaft besondere Probleme. Struktur meine in der allgemeinsten Be-
deutung nicht viel mehr als eine irgendwie geordnete und dadurch be-
stimmbare Relation von Einzelelementen im Hinblick auf ein Ganzes.
Was »Element« und »Ganzes« dabei jeweils besagen, sei dann abhin-
gig vom konkreten Gegenstand und dem jeweiligen methodischen oder

I0

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

theoretischen Zugang (Sprondel 1976: 176). Auf dhnliche Weise be-
stimmt Schatzki ein gutes Vierteljahrhundert spater im Anschluss an
Bernhard Waldenfels Ordnung als »the hanging together of things, the
existence of nexuses« (Schatzki 2002: 18). »Struktur« ist dann einfach
»particular contingent de facto layout or reticular composition« (ebd.).
Um die Triftigkeit von Sprondels These zu illustrieren, sei noch ein drit-
ter Autor mit einem vollig anderen Theoriehintergrund bemtiht: auch
fur Niklas Luhmann ist mit einem allgemeinen Strukturbegriff nicht
viel mehr bezeichnet als eine kontingente Relation zwischen Einzel-
elementen, eine Einschriankung von Kombinationsmoglichkeiten (Luh-
mann 1987: 387).

So unproblematisch der Strukturbegriff im Allgemeinen ist, das Pro-
blem damit beginnt in der Soziologie und den Sozialwissenschaften bei
der Frage, was im konkreten Fall tiberhaupt als »Element«, »thing« und
was als »Nexts« zu bestimmen wire. Folgt man den theoretischen Ent-
wiirfen von Mead, Schiitz bis Luhmann, Oevermann u.a., dann handelt
es sich in der Sphire des Sozialen schon immer um zeitlich verfasste Ele-
mente, Prozesse und Zusammenhinge: Nexiis von Kommunikationen,
Handlungen, Verhalten, Deutungen, Texten, Praktiken, »Doings« und
»Sayings«. Struktur heifSt dann, dass in einem gegebenen Kontext nicht
jedes Ereignis auf jedes andere folgen kann. Im Maf, wie sich in einem be-
stimmten sozialen Prozess eine Anschlusslogik bestimmen lasst, erkennen
wir eine Struktur. Im Hinblick auf die eingangs zitierte Merleau-Ponty-
Sentenz wire dann zu sagen, Strukturen seien zumindest insofern sicht-
bar, als dass daran Beteiligte oder ihre direkten Beobachter wahrnehmen
konnen, wie Handlungen, Verhalten, Deutungen aneinander ankniipfen,
unabhingig davon, ob sie ein Prinzip dieser Assoziierung benennen (kon-
nen) oder nicht. Struktur beruht auf Relationierung: Kontiguitit, Kova-
riation, Korrelation und dem Gegenteil davon. »Sichtbare« Struktur ha-
ben dann aber streng genommen nur zeitlich tiber»schau«bare Einzelfalle.
Diese Uberschaubarkeit setzt dann nicht nur Augen und Ohren, sondern
zugleich ein Mindestmaf$ an Gedachtnis voraus. Weiteres Problem: der
Einzelfall interessiert nun ausgerechnet die Soziologie sehr oft nicht oder
jedenfalls nicht in erster Linie.

Empirische Aussagen iiber Gesellschaft werden beispielsweise in Tex-
ten uber Sozialstrukturanalyse gemacht. Solche Biicher tragen Titel wie
»Die Sozialstruktur Deutschlands« (GeifSler 2014). Hier werden Ele-
mente statisch gefasst, z. B. als Merkmale und Statiis von Personen oder
sozialen Ressourcen, Artefakten, Techniken, Infrastrukturen. Struktu-
ren sind dann nicht spezifische Verkniipfungen sozialer Ereignisse in der
Zeit, sondern statistische (und damit prinzipiell statische) Zusammen-
hiange, zum Beispiel Cluster von Eigentumsverhiltnissen, Bildungsstats,
feste Personenmerkmalen wie Geschlecht, Religionszugehorigkeit, Beruf,
Verfligung tiber Konsumgegenstiande. Konfigurationen zwischen solchen

IT

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Variablen werden beschrieben, verglichen und erklart (vgl. z.B. Geifs-
ler 2014: 2 ff.) und als solche Strukturen gleichgesetzt. Sie werden zu
einem bestimmten Messzeitpunkt t synchronisch erfasst. Sie konnen
sich zwar zu einem Zeitpunkt t, verandert haben. Diese Veranderung
erscheint dann aber nicht selbst als Struktur, sondern als sozialer Wan-
del, als dessen Ergebnis dann wieder eine andere Struktur herauskommt.
Sichtbar sind Strukturen in diesem Verstindnis streng genommen nicht.
Ob eine bestimmte situative Relation eine Struktur ist, lasst sich in dieser
Perspektive nur dann erkennen, wenn sich ihre tibersituative Geltung be-
legen lasst, sie also in sehr vielen Fallen auftritt. Struktur ist sie nur dann,
wenn das zutrifft und sie muss, z.B. als Vermogens- oder Ressourcenver-
teilung mit statistischen Mitteln allererst mithsam zuganglich gemacht
werden. Das ist nur eine Version zu sagen, bei der Struktur handle es sich
eigentlich um eine Erkenntnisrelation, letzten Endes ein Modell. Es spielt
fuir das, was ich hier sagen will, keine Rolle, ob wir fiir die statistische
Konstruktion eine platonische Wesens- oder Ideenschau, die geniale In-
tuition eines Zeitgeistanalytikers, die Erarbeitung einer Idealtypik, die
Rekonstruktion einer insgeheim wirksamen Grammatik oder Regelsys-
tems einsetzen. Das sind allesamt Moglichkeiten, sich einen wie immer
liickenhaften Uberblick zu verschaffen, iiber etwas, was nicht gleichzei-
tig sichtbar sein kann.

Dass es innerhalb der Soziologie tiberhaupt zu solch verschiedenen
Verwendungen des Strukturbegriffs kommt, macht bereits einen Aspekt
des Problems der Struktur deutlich. Man ist sich noch nicht einmal tiber
die Frage einig, worin denn die Einzelelemente bestehen, zwischen de-
nen sich Strukturen zeigen, worin der Nexus besteht, von dem Schatz-
ki spricht. Ein Aspekt des Strukturproblems besteht darin, den Zusam-
menhang zwischen diesem und dem operativen Verstandnis von Struktur
aufzukldren. Wie lassen sich diese statisch und statistisch konstruierten
Sozialstrukturen (und sinngemafs alle auf andere Weise gewonnenen Mo-
delle) beziehen auf Strukturen im Sinne der spezifischen Verknupfung
von Handlungen, Deutungen, Verhaltensweisen, Praktiken, Dinge in kon-
kreten sozialen Kontexten und Prozessen? Dazu ldsst sich Max Webers
Postulat zitieren, dass Begriffe wie Staat, Genossenschaft, Feudalismus,
jegliche Kategorien fur bestimmte Arten menschlichen Zusammenlebens
ausnahmslos auf das verstandliche Handeln beteiligter Einzelmenschen
zu reduzieren seien (Weber 1988: 439). Werden solche Bezeichnungen
fur Institutionen, Typisierungen bestimmter Formen des Sozialen verwen-
det, bewegt man sich im Prinzip auf derselben sychronen Aussageebene
wie bei statistischen Generalisierungen. Allerdings sind diese Ordnungs-
begriffe in der Weberschen Sicht ausdriicklich nicht als empirische Aus-
sagen zu verstehen.

Die Webersche Position wird insgesamt als »methodischer Individua-
lismus« apostrophiert. Es gibt innerhalb der Soziologie Positionen, die

I2

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

Webers Position fiir eine unzuldssige Reduktion halten. Die Gegenpo-
sition besteht darin, soziale Entititen und deren Strukturen dem kon-
kreten Verhalten und Handeln in irgendeinem Sinne vorzuordnen und
fuir diese einen autonomen — wie auch immer: als »emergent«, »syste-
misch«, »strukturalistisch«, »praxeologisch« verstandenen — ontischen
Status in Anspruch zu nehmen. Soziales ist dann »vorgingig«, »immer
schon«, »vorausgesetzt«, »emergent«. Die Frage ist aber, was das eigent-
lich genau heifSen konnte.

Meist unabhingig von den Fragestellungen und Stellungnahmen der
grofsen Theorien stellen sich Probleme mit Strukturen im Alltag empiri-
scher Forschung. Sie werden dort irgendwie pragmatisch, ad hoc gelost.
Was als Teil, Element, Einzelphanomen beschrieben und was als Zusam-
menhang, Nexus und was dafir jeweils als Indikator in Anspruch ge-
nommen wird, wird im Einzelfall festgelegt. Mal werden Handlungen
oder Einstellungen von Individuen als Folge, Ergebnis, Reaktion auf so-
zialer Ordnungen (Strukturen) verstanden oder erklirt, mal geschieht
das Umgekehrte. Was Verstehen und Erklaren dabei heifst, und worin
der Ubergang vom einen in das Andere besteht, ist dabei ebenfalls pro-
blematisch und kann weitere Aspekte eines Problems der Struktur in den
Sozialwissenschaften bilden.

In der soziologischen Theorie der 1960er und 1970er Jahre hat sich
in diesem Zusammenhang der Riickgriff auf die der idealistischen Phi-
losophie entlehnten Begriffe von Subjekt(ivismus) und Objekt(ivismus)
eingebiirgert. Etwas pauschal formuliert, haben subjekttheoretische
oder — wertend — subjektivistische Positionen demnach eine Tendenz das
Strukturproblem nach der Seite der Akteure und Prozesse hin aufzulo-
sen und soziale Ordnungen zu einer Funktion des Handelns bzw. Verhal-
tens von Individuen (Subjekten) zu machen. Zugleich tendieren sie dazu,
Makrophanomene auf Mikrophdnomene zu reduzieren. Objektivistische
Positionen betonen dagegen den logischen oder genetischen Vorrang von
Systemen und Strukturen und haben eine Tendenz, individuelles Han-
deln, Merkmale von Individuen bzw. Mikroprozesse auf umgekehrte
Weise »abzuleiten«. Damit verbindet sich eine Tendenz, Makrophino-
mene (Gesellschaft) Mikrophinomenen (Interaktionen) vorzuordnen.
Das alles sind bis zu einem gewissen Grad didaktische Klischees, All-
gemeinplitze, die in Einfithrungstexten und -seminaren zur »Soziologi-
schen Theorie« kanonisiert verwendet werden, als ob alle diese Begriffe
eine prizise Bedeutung hitten. Zu dieser Idealisierung gehort auch das
Wissen dartiber, dass es um die Marke des Jahres 1970 herum verschie-
dene Versuche gab, diese Positionen miteinander zu vereinbaren bzw. in
einer dritten Variante zu vermitteln oder sogar »aufzuheben«.?

2 Ich beziehe mich, um die Architektur dieses Buches nicht noch mehr zu
komplizieren, im Folgenden vorrangig auf Schiitz/Berger/Luckmann und

13

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Berger-Luckmanns klassischer Ausweg, in dem 1966 erstmals verof-
fentlichten, mittlerweile klassischen Text »The Social Construction of
Reality « entwickelt, besteht in dieser didaktischen Vereinfachung darin,
die Konzepte vom sozialem Handeln (Weber) und den sozialen Dingen
(Durkheim), die subjektive und die objektive Seite sozialer Ordnung zu-
sammenzubringen. Berger und Luckmann bringen ihren Vorschlag selbst
auf die Formel einer »dialektischen Perspektive« (Berger/Luckmann
2004: 6, 18) und berufen sich dabei ausdriicklich auf den Praxisbegriff
von Karl Marx und dessen Kategorien der EntdufSerung und Vergegen-
stindlichung (ebd.: 22). Daran ankntipfend sprechen sie von Externali-
sierung und Internalisierung der sozialen Wirklichkeit. Auch Pierre Bour-
dieus Sozialtheorie hat den Anspruch einer dialektischen Aufhebung der
beschriebenen Dichotomien. Thre erste Kanonisierung wurde in Gestalt
des 2. Teils seines Entwurfs einer Theorie der Praxis 1972 zum ersten
Mal vorgestellt, also etwa in der Zeit des eingangs erwahnten »Kon-
stanzer Konzils«. Zum Motto hat sie Marx erste Feuerbachthese, nach
der es darum gehe, Wirklichkeit als »sinnlich menschliche Tatigkeit« =
Praxis zu erfassen (Bourdieu 1979: 137). Bourdieu fasst seine Perspekti-
ve in die » praxeologische Formel« der »Interiorisierung der Exterioritit
und der Exteriorisierung der Interioritit« (Bourdieu 1979: 147). Das ist
abgesehen von Bourdieus Neigung zur Wortstapelei sehr nah an Berger/
Luckmanns Dialektik von Internalisierung und Externalisierung. Auch
Bourdieu ruft damit die Hegel-Marxschen Begriffe von »EntdufSerung«
und » Vergegenstiandlichung« auf. Auch ihm geht es erklartermaffen um
die »dialektischen Beziehungen zwischen [...] objektiven Strukturen und
strukturierten Dispositionen« (ebd., Hervorhebung jmk). Bourdieu hat
zugleich den Dissens zwischen den beiden Positionen vielleicht am ener-
gischsten und plakativsten gegeifSelt. Sein spateres theoretisches Haupt-
werk von 1980 (Le sens pratique, irrefithrend tbersetzt mit Sozialer
Sinn) beginnt geradezu fanalartig mit den Worten: » Von allen Gegensit-
zen, die die Sozialwissenschaften kiinstlich spalten, ist der grundlegends-
te und verderblichste der zwischen Subjektivismus und Objektivismus«

Merleau-Ponty/Bourdieu. Man konnte und miisste z.B. auch Giddens nen-
nen, dessen erste Entwiirfe seiner Theorie der Strukturierung ebenfalls in
diese Jahre fallen. Ein Teil seiner Vorgehensweisen und Konzepte liegt niher
an Berger/Luckmann, ein anderer an Bourdieu. Auch bei ihm spielt ein an
Merleau-Ponty ankniipfendes Korperkonzept eine gewisse Rolle. Dariiber
hinaus wiren verschiedene Spielarten der u.a. ja ebenfalls an Marx ankniip-
fenden Kritischen Theorie sowie pragmatistische Konzeptionen zu nennen.
Das alles ist interessant, aber letztlich uferlos. Ich verzichte daher darauf ge-
recht und vollstandig zu sein und halte mich in diesem Text an das selekti-
ve Relationengefiige Berger/Luckmann-Bourdieu bzw. Wissenssoziologie vs.
Praxistheorien sowie innerphdnomenologisch: Schiitz vs. Merleau-Ponty —
mit gelegentlichen Seitenblicken. Das ist fiir sich komplex genug.

4

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

(Bourdieu 1993: 49). Was allerdings auffillt: auch Bourdieu verwendet
die Begriffe »subjektiv« und »objektiv« in aller Unschuld weiter, sie ver-
lieren nicht ihre Funktion.

So deutlich die Gemeinsamkeiten zwischen der Berger/Luckmann-
schen und der Bourdieuschen Losung bis hinein in die Terminologie
sind, so sehr unterscheiden sie sich im Gegenstandsbezug. Im Zentrum
von Berger/Luckmanns Ansatz geht es um eine praxis- und lebensweltbe-
zogene Konzeption gesellschaftlich produzierten Wissens. Bei Bourdieu
nimmt diesen Platz der Habitus als Inbegriff inkorporierter Gewohn-
heiten ein. Berger/Luckmann knuipfen in diesem Punkt an Alfred Schiitz
an, wihrend Bourdieu, wie noch zu zeigen sein wird, eng an Merleau-
Ponty anschliefSt. Damit waren wir — ich weise nur als Merkposten fiir
alles folgende darauf hin — wiederum bei dem eingangs bereits erwihn-
ten Schisma innerhalb der phanomenologischen Sozialtheorie. Schon da-
ritber konnte und kann man sich im Fach nach wie vor streiten, etwa im
Diskurs zwischen Wissenssoziologie und heutigen Praxistheorien. Und
so sehr der Wille zur Vermittlung dieses Gegensatzes insgesamt geteilt
wird, so wenig kann man andererseits sagen, einer der vielen damals
gleichsam in der Luft liegenden Versuche der 1970er-Jahre habe es zu
einer fiir das Fach Soziologie verbindlichen Geltung gebracht. Auch heu-
te halten nicht alle soziologischen Theoretiker/innen die dialektischen
Losungsangebote als solche fir tragfihig — ein Beispiel fir eine erklir-
termafSen nicht-dialektische Theorie wire etwa die Luhmannsche Sys-
temtheorie und deren Nachkommen. Aber auch iiberzeugte Dialektiker
konnen es fertigbringen, angelegentlich Bourdieu mit einem Objektivis-
musvorwurf und Berger/Luckmann mit einem Subjektivismusvorwurf
zu konfrontieren.

Die verschiedenen Ansitze wurden und werden getrennt voneinan-
der weiterentwickelt. Dabei verdndern sich zwar Semantiken. Aber man
kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass dennoch dieselben Pro-
bleme immer weiter verhandelt werden. Ein Beispiel ist die aktuelle Dis-
kussion um die »Praxistheorien« bzw. den »Practice Turn«, in die/den
Bourdieus, zum Teil auch Giddens Ansitze aus den 1970er-Jahren ein-
flossen (Schatzki u.a. 2001). Thre Gemeinsamkeit liegt eben in der Be-
rufung auf ein Primat der Praxis und der Praktiken (Schatzki 2016:
30). Der Praxisbegriff gehort freilich schon zum Griindungsinventar der
Sozial- und Gesellschaftswissenschaften. Ursprunglich war Praxis eine
Kampfvokabel gegen idealistische Gesellschafts- und Kulturdeutungen.
Sie meint das, was miteinander kooperierende Menschen in einem ge-
gebenen sozialen Kontext wirklich tun und nicht nur: denken, deuten,
vorstellen (zu tun). Das »wirklich« beinhaltet zugleich ein Materialitats-
postulat: Menschen sind aus Fleisch und Blut, sie vollziehen an ihren
Korper gebundene Sinnesleistungen, sie haben korpergebundene Bediirf-
nisse und bewegen sich durch raum-zeitliche Kontexte. Sie interagieren

15

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

in einer realen, zeitlich-raumlich=historisch bestimmten materiellen Welt
in konkreten Situationen. Sie gehen mit sicht- und greifbaren Objek-
ten, Texten, Techniken um und werden darin und im Umgang mit ihres-
gleichen mit konkreten Widerstinden und Widrigkeiten konfrontiert.
Strukturen dieser Praxis bilden sich selbst als Praxis aus diesen Prozes-
sen heraus und nicht als nachtrigliche Emanationen geistiger Prozesse.
Pierre Bourdieu zitiert in einer Anmerkung seines Entwurfs einer Theo-
rie der Praxis Radcliffe-Brown mit den Worten »Von Modellen zu sa-
gen, dass sie auf Individuen einwirken wiirden, ist nicht minder absurd,
als eine Gleichung zweiten Grades fur fahig zu halten, einen Mord zu
begehen.« (Bourdieu 1979: 444). Ersetzt man hier »Individuen« durch
»Praxis«, kommt man der praxistheoretischen Intention recht nahe. Sie
wurde wie gesagt, auch bereits in der Soziologie der 1970er Jahre sehr
weitgehend geteilt: in der marxistischen Soziologie sowieso, in der pha-
nomenologisch orientierten Soziologie und im Symbolischen Interaktio-
nismus, bei Schiitz und Berger/Luckmann vermittelt iiber die Rezeption
des amerikanischen Pragmatismus (Mead/Dewey) und bei Bourdieu (fiir
den Merleau-Pontys Praxisbegriff, wie noch zu zeigen sein wird, ein Aus-
gangspunkt hitte sein konnen oder auch faktisch war).

Auch der moderne praxeologische Zugang betont ein solches Materia-
litatspostulat. Aber wihrend der klassische Praxisbegriff meist im Singu-
lar verwendet wird — die Rede ist von der Praxis oder einer (bestimmten)
Praxis — verwenden die modernen Praxistheorien die Pluralform »Prak-
tiken«. Schon das deutet eher auf eine klassifikatorische Lagerung dieses
Konzepts. Zugleich aber wird in den meisten modernen Praxistheorien
ein ontologischer Vorrang von Praktiken als Konstituentien realer sozia-
ler Zusammenhinge angenommen. Soziale Praktiken sind an reale phy-
sische Korper von Menschen und ihrer Fertigkeiten (skills) gebunden,
sowie an materielle Handlungsressourcen wie Technik(en), Dinge, Infra-
strukturen, wahrend symbolisch-kognitive, handlungs- und wissensbezo-
gene Dimensionen sozialer Zusammenhinge eher als Derivate konkreter
Praxen aufgefasst werden. Systematisch zentral ist in diesem Zusammen-
hang die Berufung auf gewohnheitsbezogene, habituelle, vor- oder unbe-
wusste Aspekte von Erfahrung und Handeln. Paradigmatisch hierfiir und
in der Anhaufung von Strukturvokabeln nicht mehr zu tberbieten ist in
der Praxeologie Bourdieus der Begriff des Habitus als Gesamtheit »struk-
turierter Strukturen, die wie geschaffen sind, als strukturierende Struktu-
ren zu fungieren« (Bourdieu 1993: 98). Wie zum Beispiel Archer kritisiert,
gewinnen diese ihren Charakter und ihre Wirksamkeit als Strukturen le-
diglich aus dem Umstand, dass sie nicht oder nur begrenzt reflexiv ver-
fugbar und verhandelbar sind (Archer 2017: 126 ff.).

Einen zentralen Anspruch praxistheoretischer Theorien sieht Schatz-
ki in der, wie er sagt, »Flachheit« ihrer Sozialontologie. Praxistheori-
en anerkennen Praktiken, so Schatzki, als einzige soziale Realititsebene

16

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZUM PROBLEM DER STRUKTUR IN DER SOZIOLOGIE

(Schatzki 2016: 30 ff.) und weiter: »Praxisontologien sind flach, weil sie
erstens Praktiken als zentrales Element der Konstitution sozialer Phi-
nomene begreifen und zweitens davon ausgehen, dass Praktiken sich
nur auf einer Ebene erstrecken« (Schatzki 2016: 33). Nun konnte man
schon hier die Frage stellen, ob sich eigentlich der Begriff »Konstitu-
tion« mit der zugleich postulierten »einzigen Realititsebene« vertragt.
Fiir Schatzki gibt es nur eine soziale Wirklichkeit. Beispielsweise weist
er im Unterschied etwa zu Robert Schmidt auch jede Vorstellung eines
»Emergenz«-Verhiltnisses von sozialen Makro- und Mikrophianome-
nen zuriick, ebenso wie eine Differenzierung zwischen Individuen und
Strukturen, Systemen, Institutionen als zwei vermeintlich abgrenzbaren
Ebenen: »Die Praxistheorie geht [...] davon aus, dass sowohl ihre Indi-
viduen und ihre Aktivitaten als auch Strukturen und Institutionen Pro-
dukte, Elemente oder Aspekte von Praktiken [...] sind.« (Schatzki 2017:
34). Irgendwie scheinen also Praktiken die Rolle eines Ens Realissimum
des Sozialen einzunehmen.

Schon von daher bleibt unscharf, was Praktiken dann tiberhaupt »sind «,
in welchem Sinne sie existieren. Praxistheoretiker scheinen »Praktiken«
nicht etwa als konkrete Praxis- (Interaktions- oder Organisations-)-Zu-
sammenhange zu verstehen, die sich qua zeitlich-raumlicher Beziehung
von einer Umwelt nicht dazugehoriger Ereignisse und Zusammenhinge
abgrenzen lassen, etwa diese Episode in einem bestimmten Biiro. Schon
die chronische Verwendung im Plural deutet auf einen eher analytischen
Status hin. Wenn zum Beispiel Autofahren, Biirotitigkeit, Unterrichten,
ein Flugzeug benutzen, Programmieren als Praktiken bezeichnet werden,
dann sind damit eben nicht einmalige, empirisch lokalisierbare Hand-
lungsablaufe bezeichnet, sondern es handelt sich um Klassifikationskate-
gorien, typische und typisierte Handlungen (vgl. z.B. Schmidt 2012: Kap.
5). Diese in einem konkreten Biiro einer bestimmten Firma ablaufenden
Interaktionen zwischen ganz bestimmten Personen, die auch von den be-
teiligten Akteuren als irgendwie zusammengehorig verstanden wird, bil-
den dann zwar eine soziale Praxis, aber keine Praktik. Praktiken sind
allgemein prazisierbare (Klassen von) Tatigkeiten. Beispielsweise ist das
morgendliche Kaffeekochen und Kaffeetrinken zwar Teil eines Interakti-
onszusammenhangs. Wie das in die Buirotatigkeiten eingebettet wird und
wer daran wie teilnimmt, sagt durchaus etwas uber dieses Interaktions-
und Organisationssystem, z.B. seine Geselligkeitskultur, seine spezifische
Vermittlung informeller und formeller Beziehungen aus. Kaffeekochen
und —Trinken wire aber offenkundig nicht Teil einer ganz anders zu be-
schreibenden Praktik »Biirotatigkeit«. Was ich als Praktiken voneinander
unterscheide, ist in der Praxis (!) immer ineinander verbacken (ich kann
autofahren und zugleich tiber mein Handy Kaufverhandlungen fiithren
oder mit meiner Frau streiten). Die Untersuchung der Struktur eines Inter-
aktionssystems, einer sozialen Gruppe, Organisation, eines Milieus, einer

17

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Handlungslogik eines bestimmten sozialen Zusammenhangs ware des-
halb nicht auf einfache Weise moglich, weil sich darin verschiedene Prak-
tiken immer schon auf komplexe Weise kreuzen und vermischen. Schatz-
kis Anspruch einer flachen Ontologie erscheint dann aber ebenso fraglich
wie die weitreichenden Konstitutionsannahmen mancher Praxistheorien,
die Individuen oder ihre Korper gar als von Praktiken »erzeugt« auffas-
sen. Praktiken wiirden dann auf einer ganz anderen logischen Ebene lie-
gen als die jeweilige Praxis.

Eine aus der Perspektive eines »kritischen Realismus« formulierte
Kritik an den Praxistheorien halt Schatzkis Konzeption einer »flachen
Ontologie« aus einem anderen Grund fir nicht tragfihig (Lindner/Ma-
der 2017). Sie wirft ihr und den Praxistheorien schlechthin ihrerseits
eine Spielart von »Reduktionismus« vor, die sie im Anschluss an Mar-
garet Archer als »Konflationierung« (conflation) bezeichnet. Damit ist
eine »argumentative Vermengung verschiedener Aspekte, Dimensionen
oder Begriffe« gemeint, »die besser auseinander gehalten werden soll-
ten« (Mader/Lindner/Pihretmeyer 2017: 25). Als Zentral-Konflationie-
rung (central conflation) bezeichnet diese Kritik »den wechselseitigen
Kollaps von Strukturen und Akteuren in Praktiken« (Mader/Lindner/
Piihretmayer 2017: 25; vgl. auch Elder-Vass 2007: 333). Die kritisier-
ten Praxis- und Performativititstheorien unterligen einem »aktualisti-
schen Fehlschluss«, wenn sie eine performativititstheoretische Subjekt-
kritik tibertrieben und Individuen zum stindigen Produkt von Vollziigen
erklarten (ebd.: 28). Sie bieten aus dieser Perspektive lediglich semanti-
sche Scheinlosungen des Problems von Struktur und Akteur an. Geltend
zu machen sei demgegentiber eine »emergent causal power of our own«
der Individuen und - in Ubereinstimmung mit Archer — eine Aufwer-
tung der Dimension der Reflexivitit (Elder-Vass 2007: 33 5). Damit wird
nun wiederum das (Erkenntnis-)Subjekt in die soziologische Theorie zu-
ruck getragen. Zugleich fiihrt das bei Elder-Vass auch in Bezug auf das
Strukturproblem zu einer »emergenztheoretischen« Position (Elder-Vass
2005), der Auffassung also, dass Ganzheiten Eigenschaften aufweisen,
die ihre Teile in Isolation nicht haben (ebd.: 5 f.). Dies gilt fir Elder-Vass
im Verhiltnis von Individuen und sozialer Struktur, aber auch im Ver-
hiltnis von einfachen und komplexen (»kompositional« zusammenge-
setzten) sozialen Aggregaten, von Mikro- und Makrostrukturen. Auch
diese neuerliche Runde eines alten Schlagabtauschs im Kontext der Re-
zeption der Praxistheorien legt nahe: die Diskussionen und Debatten
der 1970er Jahre sind offensichtlich nicht ad acta zu legen. »Dialektik«,
»Emergenz«, »flache Ontologie«, »Struktur/Akteur« — das sind nach wie
vor eher Anzeigen fiir Problemstellungen als Losungsformeln.

18

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bourdieu, Merleau-Ponty und
das soziologische Korperverstandnis

Hat sich also im Grunde nichts verandert? Gab es keine wesentlichen
Fortschritte auf diesem Niveau der allgemeinen Theorie? Nun hatte ich
bereits festgehalten, dass eine entscheidende Verianderung der soziologi-
schen Debattenarchitektur gegentiber den 1970er Jahren in der gewach-
senen Bedeutung der Korpersemantik liegt. Dies gilt nicht nur fir die
eben geschilderte Diskussion im Umfeld der praxistheoretischen Ansit-
ze, sondern auch in zunehmendem MafSe z.B. fiir darauf reagierende Ver-
treter/innen anderer, z.B. wissenssoziologischer Zugange. Auch sie kon-
nen sich der Suggestivitit dieses Themas aus unterschiedlichen Griinden
nicht mehr entziehen (vgl. z.B. Knoblauch 2000/2017). Haufigste Refe-
renz bleibt dabei sicherlich Bourdieu. Insbesondere in der weiteren Aus-
arbeitung seiner Praxistheorie in dem 1980 erstmals erschienenen Text
Le sens pratique findet sich, changierend mit »Habitus«, immer wieder
»der« Korper.> Der Korper nehme die Magie des Sozialen ernst (Bour-
dieu 1993: 107), ist da zu lesen; der » praktische Glaube« sei ein Zustand
des Korpers (1993: 126); der Korper glaube, was er spiele, agiere die Ver-
gangenheit aus, erlebe sie wieder, lerne (1993: 135). »Korper« nimmt
hier sinnlogisch und syntaktisch ersichtlich die Subjektposition ein. Zu-
gleich findet sich in Bourdieus Texten die entgegengesetzte Tendenz, den
Korper zugleich als Ort und Inbegriff sozialer Strukturen zu thematisie-
ren. Der Korper als Habitus ist selbst soziale Struktur (1993: 98); sozia-
le Strukturen, soziale Ressourcen (Kapital) existieren in einem Modus
der »Einverleibung« (incorporation/incarnation), als Disposition; Dispo-
sitionen sind inkarnierte soziale Strukturen (2001: 180), Korper gewor-
denes Soziales, der Habitus inkorporiertes Soziales (Bourdieu/Wacquant
1996: 161); der Korper ist in der sozialen Welt, aber die soziale Welt
steckt auch im Korper (2001: 194; 1996: 161).4+ Weder in den »praxeo-
logischen« Ausgangstexten Bourdieus noch in den nach 2000 entstan-
denen praxistheoretischen Entwirfen wird jedoch deutlich gesagt, was
unter »Korper« eigentlich genau verstanden wird und was nicht. Der

3 Die deutschen Ubersetzungen von Bourdieu und Merleau-Pontys Tex-
ten verwenden fiir das franzosische »corps« durchweg das deutsche Wort
»Leib«. Ich halte das fiir irrefihrend. Das werde ich im weiteren Verlauf
dieses Textes noch niher begriinden. Hier sei vorweg festgehalten, dass das
deutsche Wort »Korper« die beste und unproblematischste Entsprechung
zu »corps« bildet, schon allein deshalb, weil beide Worter den lateinischen
Stamm teilen.

4 Nicht zuletzt an solchen Stellen macht die kritisch-realistische Kritik einen
»wechselseitigen Kollaps von Strukturen und Akteuren« fest (Mader/Lind-
ner/Pihretmayer 2017: 25).

19

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Korper der Medizin oder Biologie soll ausdriicklich nicht gemeint sein.
Aber auch die Alltagsbezeichnung »Korper« als Inbegriff des von einem
Menschen sinnlich Wahrnehmbaren trifft nicht das Gemeinte. »Korper«
wird in den Texten durchweg mit Gewohnheiten, Fertigkeiten, implizit
oder unbewusst bleibendem »Wissen«, mit nicht reflexivem Verhalten
assoziiert. Wieso genau sollte man aber dazu »Korper« sagen? Mit dem-
selben Recht kénnte man hierin die systematische Privilegierung eines
bestimmten Aspekts der »Psyche« unterstellen.

In dieser nicht weiter thematisierten Doppelgesichtigkeit spielt der
»Korper« in der praxeologischen Logik offenbar die Hauptrolle im An-
spruch der dialektischen Aufhebung des Gegensatzes von sozialen » Ob-
jekt« und »Subjekt«, weil er sowohl in der einen wie in der anderen
Rolle auftauchen kann. Er ist es, der nun sowohl als »strukturierende
Struktur«, »Subjekt«, als » Akteur«, als » Agens«, als »Produzent gesell-
schaftlicher Wirklichkeit« in Erscheinung tritt (z.B. Gugutzer 201 5: Kap.
V, Gugutzer 2012: 53; Alkemeyer 2015: 476 ff.; Gebauer in Gugutzer/
Klein/Meuser 2017: 87). Zugleich ist er »strukturierte Struktur«, »Pro-
dukt gesellschaftlicher Wirklichkeit«, »verkorperte soziale Ordnung«
(Gugutzer 20715: 54 ff., 147 ff.). Der Korper wird ebenso Subjekt der
Praktiken wie zugleich deren strukturiertes Produkt. Stefan Hirschauer
spricht etwa von den »Korpern der Praktiken« (Hirschauer 2004) und
provoziert damit die Frage, ob die Praktiken die Korper hervorbrin-
gen oder die Korper die Praktiken. Wenn man anstelle der »Korper«
»Subjekte« oder »Individuen« und anstelle der Praktiken »Strukturen« —
dann ist man im Grunde wieder bei den Fragestellungen der 1970er Jah-
re. Der alte Gegensatz von Akteur/Handlung und sozialer Struktur, die
alten Spiele und Verfolgungsjagden zwischen Subjektivismus- und Ob-
jektivismusvorwurf werden auch auf der neuen Bihne des Korperkon-
zepts reinszeniert (Alkemeyer u.a. 2015: 25). Das scheint fiir eine gewisse
Plausibilitat der kritisch-realistischen Kritik eines »Kollapses von Struk-
tur und Akteur« zu sprechen. Oder wire an dieser Doppelgesichtigkeit
des Korpers moglicherweise, wie man so sagt, »etwas dran«? Und sie
wire moglicherweise in den dialektischen Schematisierungen nur noch
nicht adidquat und prizis genug gefasst? Ich gebe zu, dass ich durch die-
se etwas plump formulierte rhetorische Frage, schon mal ein wesentli-
ches Anliegen dieses Buches auf dufSerst ungeschickte und vorschnelle
Weise verraten habe.

Es ist ein Allgemeinplatz festzuhalten, dass ein wie immer empha-
tisch verstandenes Korper-Konzept tiber Merleau-Ponty in die Soziolo-
gie Bourdieus und in sehr weitem Ausmafs in die Soziologie tiberhaupt
gelangt ist (Crossley 1995/2017, Kastl 2004/2007; Prinz 2017).

Der Bourdieuschiiler Loic Wacquant geht so weit in einem gemeinsam
mit Bourdieu heraus gegebenen Interview- bzw. Seminarband Reflexi-
ve Anthropologie diesen unwidersprochen als »soziologischen Erben«

20

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

Merleau-Pontys zu bezeichnen (Bourdieu/Wacquant 1996: 41 f.). Diese
sehr weitgehende These verbindet er aber augenblicklich mit einem an
Merleau-Ponty adressierten Subjektivismus-Vorwurf. Bourdieu untersu-
che auch die soziale Genese »objektiver Strukturen und Funktionsbe-
dingungen «, wihrend Merleau-Ponty nichts tiber die »zweifache soziale
Genese der subjektiven und der objektiven Strukturen« sage, die »ob-
jektiven Konfigurationen« vernachlissige (ebd. 44). Bourdieu dagegen
gehe tiber Merleaus »subjektivistische Wahrnehmung« hinaus, »um die
soziale Genese seiner objektiven Strukturen und Funktionsbedingungen
zu untersuchen« (ebd.: 41 f. FN). In Merleau-Pontys Phinomenologie
gibe es »kein objektives Moment« (ebd.: 43), sie habe kein Verstandnis
fiir den Zusammenhang von »subjektiven« (sic!) und » objektiven Struk-
turen« (ebd.: 44; vgl. ahnlich auch Bourdieu selbst 2001: 188). Auffillig
ist hier zum einen, dass sich der Schuler fiir seine Kritik der Vokabeln be-
dienen muss, die sein Meister (aber eben auch Merleau-Ponty) eigentlich
beanspruchte, zu iiberwinden — die Differenz von Subjektivitit und Ob-
jektivitat, Struktur und Akteur (ebd. 45). Zum anderen wird dadurch in-
direkt nahegelegt, Bourdieu habe von Merleau-Ponty sozusagen nur den
subjekt- und intentionalitdtstheoretischen Aspekt des Korperkonzepts
»geerbt«, nicht aber den strukturtheoretischen. Merleau-Pontys Kor-
perkonzept wire dann, wie auch das Schiitzsche Lebensweltkonzept, ja
die Phinomenologie insgesamt, der subjektivistischen Seite der Dichoto-
mie zuzuordnen, die Bourdieu seinem eigenen Anspruch nach dialektisch
»aufhebt« (Bourdieu 1979: 147). Der strukturtheoretische Teil seiner
Korper- und Habitustheorie wiirde dann einen genuinen Beitrag Bour-
dieus darstellen. Hierin adaptiert Bourdieu einerseits Saussures diakriti-
sche, in Bourdieus Begrifflichkeit »relationale« Logik, dass nimlich jedes
signifikante Element »lediglich das bedeutet, was die anderen nicht be-
deuten, und dass es als in sich selbst (teilweise) unbestimmtes Merkmal
seine vollstindige Bestimmtheit nur aus seiner Relation zur Gesamtheit
der tibrigen Merkmale bezieht, als Unterschied in einem System« (Bour-
dieu 1993: 18). Was Bourdieu allerdings verwirft und was zugleich sei-
ne Zurtickweisung des Strukturalismus tragt, ist jede Art von Verselbst-
stindigung der strukturalen Relationen zu einem vom sozialen Prozess
ablosbaren reinen System von Strukturen, z.B. eine Sprachstruktur, rei-
ne Grammatik, die sich ablosen liefSe vom historischen Prozess des Spre-
chens, der gesprochenen Sprache (parole) (Bourdieu 1993: 58 ff., vgl.
Bourdieu/Wacquant 1996: 175 f.). Damit bejaht Bourdieu auf der Seite
dessen, was er als »objektive Relationen« ansieht, zwar eine starke Stel-
lung der Strukturtheorie, weist aber jede Form — aus seiner Sicht — ob-
jektivistischer Ubertreibung, jeden Strukturalismus zuriick. Er versucht
so etwas wie einen operativen Strukturbegriff herauszuarbeiten, der wie-
derum in engem Zusammenhang steht zur intentional-volitiven Dimen-
sion dessen, was er Habitus nennt.

21

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

So weit so gut. Das Ungerechte der Merleau-Ponty-Kritik Wacquants
liegt aber darin, zu verschweigen, dass diese differenzierte Aufnahme der
Position Saussures bis in die Details hinein von Merleau-Ponty stammt.
Bourdieu unterschlagt oder verkennt die entscheidende Wendung in Mer-
leau-Pontys Denken in der ersten Hilfte der 1950er Jahren. Diese Wen-
dung erfolgte nicht zuletzt in den Vorlesungen der Semester 1953/4 und
1954/5 am Collége de France, die Bourdieu mit ziemlicher Sicherheit be-
sucht hat. In ihnen vollzieht sich die Umarbeitung bzw. Erganzung von
Merleau-Pontys intentionalitdtstheoretischen Konzepten in bzw. durch
eine strukturale Ausdrucks- und Kulturtheorie. Die Briicke bildet da-
bei das Konzept der Bewegung und dessen Deutung im Kontext eines an
Saussure ankniipfenden differenztheoretischen Strukturbegriffs, an den
auch Bourdieu immer dann der Sache nach ankniipft, wenn er von der
Relationalitit des Sozialen spricht. Dabei folgt der phinomenologische
Strukturalismus Merleau-Pontys (Bertram 2008: 182) von vorne herein
einem operativen, prozessbezogenen Strukturbegriff. Er vermeidet also
genau, was man dem — vermeintlich — kanonischen Strukturalismus als
Bewegung spater vorgeworfen hat: ein formalistisches, starres und un-
historisches Verstindnis von Struktur. Das Koérperkonzept Merleau-Pon-
tys verandert sich dabei entscheidend. Es wird eine These dieses Buches
sein, dass Merleau-Ponty ein partiell romantisches Korperverstindnis
konsequent in ein strukturales Korperkonzept transformiert. Das entgeht
Bourdieu seltsamerweise und darin liegt, so meine These, ein Grund fiir
die widerspriichliche Rolle des Korpers in seiner Praxeologie.

Dass Merleau-Ponty fiir Bourdieu eine wichtige biographische Bedeu-
tung hatte, ldsst sich an in verschiedenen Texten auftauchenden Hin-
weisen Bourdieus iiber das akademische Milieu ablesen, das fiir ihn
im Paris der 1950er-Jahre habituspragend war. Merleau-Ponty kommt
dabei bemerkenswert gut weg. So bezeichnet Bourdieu Merleau-Ponty
und dessen Phinomenologie als » Gegengift« gegen den damals modi-
schen Existentialismus, weist auf Merleaus Aufgeschlossenheit gegen-
uber den Humanwissenschaften hin und nennt im gleichen Zusammen-
hang die Namen Saussure, Weber und Mauss, Autoren, mit denen sich
Merleau-Ponty in dieser Zeit intensiv auseinandersetzte (2002: 19). In
seinem wissenschaftssoziologischen Werk Homo Academicus ist die
Rede von Merleau-Pontys »aufSerst offener und verstandnisvoller Hal-
tung gegeniiber den Wissenschaften vom Menschen, insbesondere der
Biologie, der Psychologie und Linguistik« (1992a: 25). Sie habe beim
Wechsel zwischen den intellektuellen Generationen der Nachkriegszeit
eine eminente Rolle gespielt hat, schreibt er und hebt den »in dieser
Hinsicht aufschlussreichen Artikel: >Von Mauss zu Lévi-Strauss«« (ebd.)
hervor. Auch in diesem Zusammenhang fallen Namen strukturalisti-
scher Autoren wie Saussure, Jakobson, Lacan. Merleau-Ponty wird von
Bourdieu im akademisch-philosophischen Milieu dieser Zeit ein »Platz

22

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

fir sich« zugewiesen: »Er interessierte sich fur die Humanwissenschaf-
ten, fiir Biologie; zudem vermittelte er einem eine Vorstellung davon —
durch seine Schriften zur Geschichte, zur kommunistischen Partei, zu
den Moskauer Prozessen — wie eine Reflexion aufs unmittelbar Gege-
bene aussehen konnte, die sich den sektiererischen Vereinfachungen der
politischen Diskussion entzieht. Er schien einen moglichen Ausweg aus
der geschwitzigen Philosophie der Bildungsinstitution zu verkorpern«
(Bourdieu 1992b: 19).

ADb 19571 studierte Bourdieu im Hauptfach Philosophie an der Elite-
hochschule Ecole normale supérieure (ENS), wo er 1954 die Agrégation
erhielt. Bourdieu studierte also in Paris, als Merleau-Ponty seine Vorle-
sungen 1953/4 und 1954/5 am College de France hielt. Aus verschiede-
nen Seitenbemerkungen seiner (Bourdieus) Vorlesungen am College de
France ldsst sich schlieflen, dass er die Merleau-Pontys als Student be-
sucht haben muss (Bourdieu 2016/1: 218, 3471 ff.; 2016/2: 551, 942-44,
950). In diesen Vorlesungen Merleaus, besonders in der von 1953/4, voll-
zieht sich aber gerade die Einarbeitung der diakritischen, »relationalen«
Logik der Sprachtheorie Saussures in eine umfassende Kultur- und Aus-
druckstheorie. Dartiber hinaus spielt in ihnen, wie noch zu zeigen sein
wird, ebenfalls ein emphatischer Praxisbegriff eine wichtige Rolle. Skiz-
zen und Mitschriften dieser Vorlesungen werden erst in den Jahren 2003
und 2012 verdffentlicht. Bourdieu konnte sie also nicht kennen, war in-
sofern auf seine Erinnerungen angewiesen, die sich allerdings als sehr
selektiv erweisen. Die Strukturalisierung der Merleau-Pontyschen Pha-
nomenologie dokumentiert sich aber auch in den noch zu Lebzeiten pu-
blizierten sprach- und kulturtheoretischen Schriften, insbesondere dem
Band Signes, deutsch Zeichen (Merleau-Ponty 2007) sowie in der spaten
»indirekten Ontologie« (Merleau-Ponty 1994a: 233).

Bourdieu wechselt 1955 zunichst in den obligatorischen Schuldienst.
Im selben Jahr wird er zum Militirdienst eingezogen, der ihn nach Al-
gerien fiihrt. Dort fuhrt er 1958-1960 seine Feldforschungen zu den Le-
bensformen der Kabylen durch, deren Auswertung und Ausarbeitung in
den 1960er-Jahren mundet in den bereits erwahnten, 1972 publizierten
Entwurf einer Theorie der Praxis. Man kann diesen als eine Bourdieu
selbst latent bleibende Anwendung und Weiterentwicklung der Konzep-
te Merleau-Pontys, deren Entstehung in den Collége-Vorlesungen Bour-
dieu beobachtet haben muss, in einem vollig anderen Gegenstandsfeld
betrachten. Noch wihrend seiner Algerienzeit arbeitet Bourdieu inter-
essanterweise an einer philosophischen Dissertation zum Zeitbegriff bei
Husserl: »Als ich meine ersten ethnologischen Untersuchungen durch-
fiithrte, habe ich jeden Abend uber die Struktur der Zeiterfahrung bei
Husserl geschrieben« (Bourdieu 2002: 48). Auch bei diesem Thema han-
delt es sich, wie wir noch sehen werden, um ein zentrales Thema Mer-
leau-Pontys. Husserls Analysen zum inneren Zeitbewusstsein bilden den

23

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

entscheidenden Kernaspekt seines Verstandnisses fungierender Intentio-
nalitit (intentionalité opérante) und stellen zugleich eine wichtige Brii-
cke zwischen seinem wahrnehmungstheoretischem Frithwerk und dem
ontologischen Spatwerk her.

Auch diese Ontologie Merleaus ist in den Texten Bourdieus unter-
schwellig prasent. Er ruft sie zumeist in formelhafter und summarischer
Weise ohne jede Konkretisierung auf (z.B. Bourdieu/Wacquant 1996:
155, 161; Bourdieu 2001: 183), wie er uberhaupt jede philologisch nach-
vollziehbare Auseinandersetzung mit Merleau-Pontys Konzepten oder
Texten vermeidet. Merleau-Pontys Name wird, wenn iiberhaupt, in ei-
ner gleichsam atmospharischen Qualitit beschworen. Bourdieus Buch
Meéditations Pascaliennes (deutsch Meditationen), das man als seinen phi-
losophischen Nachlass betrachten kann, bezieht sich in seinem Titel auf
Blaise Pascal (Bourdieu 2001), obwohl die wesentlichen Linien der Ar-
gumentation ganz offensichtlich auf Grundfiguren der Merleau-Ponty-
schen Phanomenologie abheben. Dabei handelt es sich allerdings nur auf
einer Oberflichenebene um eine Irrefihrung. Merleau-Ponty war »seit
seiner frithen Jugend ein Anhidnger Pascals« (Sartre 1968: 153) und blieb
es auch nach seinem Bruch mit dem Katholizismus, wihrend der Riick-
griff Bourdieus auf einen christlich-katholischen Denker doch ziemlich
iberrascht. Die zentrale, fiir Bourdieu wesentliche Schliisselstelle Pascals
(Bourdieu/Wacquant 1996: 161; Bourdieu 2001: 167) konnte Bourdieu
Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrnebmung entnehmen, wo sie
ebenfalls zitiert wird (Merleau-Ponty 1966: 464). Sie enthilt die Quint-
essenz von Merleau-Pontys und Bourdieus gemeinsamer Ontologie, die
auf der Verschrankung und wechselseitigen Zugehorigkeit von individu-
ierten Korpern und ihrer Welt beruht. Sie spielt mit dem Doppelsinn des
franzosischen Wortes »comprendre«, das im Franzosischen zugleich »be-
inhalten/enthalten« wie auch »verstehen« bedeuten kann: »Par Pespace,
Iunivers me comprend et m’engloutit comme un point; par la pensée,
je le comprends.« »Durch den Raum versteht/beinhaltet das Universum
mich und lisst mich wie einen Punkt verschwinden; durch das Denken
beinhalte/verstehe ich es.« (Pascal 1971: 488, Nr. 348, Ubers. jmk).s Mit
der Bezugnahme auf Pascal ist jedenfalls — willentlich oder unwillentlich
— eine falsche, wenngleich nicht ganz irrefithrende Fahrte ausgelegt. Im
Kostiim Pascals agiert im Bourdieuschen Marionettentheater seines phi-
losophischen Vermachtnisses eindeutig Merleau-Ponty.

Offensichtlich war Merleau-Ponty fir Bourdieu eingestandene wie
uneingestandene akademische Identifikationsfigur. Merleau-Ponty safs

5 Darin ist zugleich ein Bezug/eine Stellungnahme zu Descartes angedeutet —
insoweit nimlich hier nicht auf einen Dualismus, sondern auf einen Zusam-
menhang zwischen Res extensa - Korper (enthalten/beinhalten) und Res Co-
gitans — Geist (verstehen) angespielt wird.

24

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

im Priifungsausschuss der Ecole Normale Supérieur — Bourdieu, der die
Concours zur Ecole Normale erfolgreich durchlief und zwischen 1951
und 1954 dort im Hauptfach Philosophie studierte, erwidhnt es selbst
in den Méditations pascaliennes (2001: 48). Zugleich hilt er fest: »Ich
mag den Intellektuellen in mir nicht, und was immer in meinen Schrif-
ten antiintellektualistisch klingt, ist vor allem gegen das gerichtet, was
mir trotz aller Miihe, die ich mir gebe, an Intellektualismus |[...] geblie-
ben ist« (ebd.: 15). Wer Bourdieus Texte kennt, weif3, dass der Inbe-
griff von Intellektuellen und Intellektualisten fir ihn »die« Philosophen
sind, Merleau-Ponty nimmt Bourdieu ausdriicklich davon aus (Bour-
dieu/Wacquant 1996: 155). Zugleich ist Merleau-Ponty der Philosoph,
der sich die Kritik des Intellektualismus in Philosophie und Psycholo-
gie zeitlebens zum Programm gemacht hatte. Die Psychoanalyse hat die
widerspriichlichen Aspekte von Identifikationsprozessen dargelegt, das
komplexe Ineinander von Attraktion und Rivalitit, Ambivalenz, Inter-
nalisierung und Verdrangung, Priasenz und Vergessen. Deren akademi-
sche Varianten hat Bourdieu selbst an anderen Stellen und bei anderen
scharfsichtig analysiert. Aber sein Verhiltnis zu Merleau-Ponty scheint
ihm selbst nur begrenzt durchsichtig zu sein. Anders lassen sich sowohl
die ins Auge stechenden Korrespondenzen wie die geradezu schreienden
systematischen Liicken nicht erkldren. Diese Problematik haben wieder-
um die modernen Praxistheorien, die ohne Bourdieu kaum denkbar sind,
beerbt. Sie beziehen sich durchweg auf Bourdieus letztlich namensge-
bende Praxeologie, Merleau-Pontys Werk findet meist keinerlei Erwih-
nung (so z.B. nicht in Reckwitz 2003; Schifer 2013, Schatzki u.a. 2001,
Schatzki 2002, Schmidt 2012/2017). Sofia Prinz spricht — zu Recht, wie
ich meine — von »Unterschlagung« (Prinz 2017), was immer deren Me-
chanismen und Motive sind.

Es wird eine zentrale These dieses Buchs sein, dass diese Ausblen-
dung ihren Preis hat. Er liegt in der bereits angedeuteten entscheidenden
chronischen Unklarheit und Unentschiedenheit des Korperkonzepts im
Spannungsfeld von Handlungs- und Strukturtheorie, sowohl bei Bour-
dieu, wie in den spdteren Praxistheorien, aber auch in Teilen der soge-
nannten Korpersoziologie. Die Transformation von Merleaus Konzepten
wird von Bourdieu auf gleichsam atmospharische Weise ubernommen,
ist aber ungentigend reflektiert, weil er den Einfluss Merleau-Pontys auf
sein eigenes Werk generell ausblendet, unterschatzt und nicht prazise ge-
nug analysiert. Der eingestandene Einfluss Merleau-Pontys beschrankt
sich auf die subjektive, phanomenologische Seite, auf das, was ich in die-
sem Text ein romantisches Korperkonzept nennen werde. Bourdieu hilt
merkwiirdigerweise an bestimmten Aspekten dieses romantischen Kor-
perkonzeptes fest und tibersieht dabei, dass Merleau-Ponty diese Aspek-
te selbst einer konsequenten Selbstkritik unterzog. Dies beinhaltet zum
einen die Akzentuierung einer » Generalitit des Korpers«. Ausgerechnet

25

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

dieser Gesichtspunkt bleibt in der soziologischen Rezeption vollstindig
ausgeblendet. Zum anderen unternimmt Merleau-Ponty eine kritische
Relativierung der Vorstellung einer »korperlichen Intentionalitit«, an
der Bourdieu und mit ihm weite Teile der sogenannten Korpersoziolo-
gie semantisch festhalten. Dieses Buch mochte der Frage nachgehen, ob
in dieser doppelten Nachlissigkeit nicht ein Grund dafiir liegen konnte,
wieso letztlich auch die Bourdieuschen (und andere) Vermittlungsversu-
che von Subjektivismus und Objektivismus nicht tiberzeugt haben und
mit Widerspriichen und Leerstellen behaftet bleiben. Vielleicht konnte
eine Wiederaufnahme und Revision der soziologischen Merleau-Pon-
ty-Lekture auf der Basis einer verdnderten Quellenlage dazu beitragen,
zu etwas praziseren Eintragungen in diese Leerstellen zu verhelfen. Al-
lerdings sind damit durchaus auch fur die Autonomieanspriiche des Fa-
ches Soziologie unangenehme Einsichten verknuipft.

Die Bourdieu-Wacquantsche Tendenz, Merleau-Pontys Phinomenolo-
gie — bei aller formelhaften Anerkennung — letztlich umstandslos unter
einem Subjektivismuslabel zu subsumieren, prigt die soziologische Mer-
leau-Ponty-Rezeption insgesamt. Die vielleicht etwas ubertriebene Aus-
rufung einer » Wiederentdeckung« Merleau-Pontys durch Axel Honneth
(Honneth 1990) steht ebenso wie dhnlich gelagerte Versuche phino-
menologischer Autoren (Coenen 1985, Twenhofel 1985) bis heute aus-
schliefSlich im Zeichen der »Wiederkehr« eines Korper- bzw. Leib-Kon-
zepts (Kamper/Wulf 1982). Solche Proklamationen sind wie auch die
Ausrufung von »Paradigmenwechseln« und »Turns« eine beliebte Stra-
tegie, neue Leitsemantiken ins Gesprich zu bringen, und vielleicht auch
der Versuch, ein bisschen Macht iiber die Diskurse auszuiiben. Auch fiir
die Rede von einem »Corpor(e)al Turn« oder »Body Turn« innerhalb
der Korpersoziologie wird auf dhnlich summarische Weise Merleau-
Ponty in Anspruch genommen (Gugutzer 2015: 39, 49 ff.; Gugutzer/
Klein/Meuser 2017, Bd.1: V, 45—49, 57 ff., 315-333). Auch hier wird der
Korper, jedenfalls im deutschen Sprachraum, sehr weitgehend als Chiffre
fur »leibliche Erfahrung« angesehen und damit eher als (Teil-)Aspekt
der intentionalitdts- und subjektivitatstheoretischen Seite soziologischer
Analyse verstanden. Die » Wiederentdeckung des Korpers« ist begleitet
von der Rehabilitation einer Sphire des Unmittelbaren, Intuitiven,
Emotional-Affektiven, Praktischen und dabei liegt der Akzent auf einer —
wenngleich als sozialisiert gedachten — inneren Erfahrung. Das soll einen
unterstellten einseitigen Rationalismus, Kognitivismus, Intellektualismus
der soziologischen Theorie konterkarieren, reparieren, kompensieren,
komplementieren. Insbesondere die Vokabel »Leib« transportiert damit
etwas, was ich in diesem Text ein »romantisches Korperkonzept« nennen
werde.

Merleau-Ponty als Leib-Philosoph (Fischer 2012: 19 ff., Gugutzer
2015: 122 f., Knoblauch 2017: 120) - dieses in der Soziologie beliebte

26

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

Interpretationsklischee stiitzt sich vor allem auf die Rezeption einer
einzigen Schrift, namlich der Phdnomenologie der Wahrnehmung von
1945. Und darin wiederum auf wenige, besonders plakative Passagen,
etwa die Schlusspassagen des 3. Kapitels des ersten Teils, in dem es in
deutscher Ubersetzung vielzitiert heifSt: »Der Leib ist unser Mittel iiber-
haupt, eine Welt zu haben.« (Merleau-Ponty 1966: 176). Im franzosi-
schen Text steht aber zu lesen: »Le corps est notre moyen général d’avoir
un monde«, also besser: »Der Korper ist unser allgemeines Mittel, eine
Welt zu haben. « Die deutsche Ubersetzung unterschligt schlicht die von
Merleau-Ponty offensichtlich unterstellte Allgemeinheit, die » Generali-
tat« des Korpers, die noch durch das Pronomen »unser« verstarkt wird.
Der Korper ist unser Korper, unser Zugang zu einer Welt, nicht nur dei-
ner oder meiner. Damit ist der Korper aber zugleich auch der Zugang
zu jenem »hanging together of things, the existence of nexuses«, der fiir
Schatzki Ordnung im allgemeinen und soziale Ordnung im Speziellen
ausmacht (Schatzki 2002: 18).

Ziel dieses Buches ist es, diese Dimension der Generalitit und die
damit in Verbindung stehenden Moglichkeiten einer strukturtheoreti-
schen Lekture Merleau-Pontys zu konkretisieren und auszuloten, un-
ter Einbeziehung auch der spateren Publikationen, vor allem aber der in
den 19s50er Jahren entstandenen, erst in jungster Zeit veroffentlichten
Vorlesungsskripte. In ihnen vollzieht sich etwas, was man eine Struk-
turalisierung des Korperkonzepts nennen konnte. Ich werde dabei der
These folgen, dass diese Strukturalisierung gleichbedeutend ist mit einer
Temporalisierung. Alexandre Métraux hatte in seinem Beitrag zu dem
Konstanzer Kolloquium darauf hingewiesen, dass fiir Merleau-Pontys
Phinomenologie die Ubertragung des Konzepts einer raumlichen Hori-
zontstruktur (und damit Figur-Hintergrund-Beziehungen) in die Zeitdi-
mension eine zentrale Bedeutung hat und dass dieses aufs Engste mit der
Dimension der Praxis verbunden ist: »Da die Einheit der je erfahrbaren
Welt nicht auf einer »intellektuellen<, sondern auf eine mit der Zeit ge-
henden >praktischen Synthese« griindet und deshalb in einer geschichtli-
chen Perspektive steht, scheint der zeitliche Horizont der Wahrnehmung
nichts anderes zu sein als das Gegenstiick zur raumlichen Horizontstruk-
tur.« (Métraux 1976: 142; vgl. Kastl 1998: 413 ff.; Kastl 2004: 219 ff.;
Kastl 2016: 82).

Damit spricht Métraux einen zentralen Zusammenhang an: Korper
sind in Zeit und Geschichte situiert, sie sind Kraft ihrer Materialitit,
Medium und Triger gesellschaftlicher Wirklichkeit, sozialer Praxis im
Sinne einer steten Reproduktion, Transformation und Veranderung der
wirklichen, wahrnehmbaren Welt und ihrer Strukturen. Das beinhal-
tet und setzt voraus, dass sie zugleich Geddchtnis sind, in dem Sinne,
dass sich an ihnen (nur an ihnen?) Erfahrungen niederschlagen und da-
durch generalisieren konnen. Kérper sind Trager, operative Instanz und

27

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PROLOG

Umschlagsort von (sozialem) Wissen, Kénnen und Erinnerungen. Mer-
leau-Pontys Philosophie auf diese Weise ebenso als Praxistheorie (Prinz
2017) wie als »strukturalistische Phinomenologie« oder »phanomeno-
logischen Strukturalismus« zu lesen (Bertram 2008: 182, vgl. auch Lauer
2013, Alloa 2012, 2017), hitte sich im disziplindren Feld der Soziologie
bereits als Konsequenz eines Teils der Beitrage zu der Konstanzer Ta-
gung 1973 und dem dazu erschienenen Tagungsband (Grathoff/Spron-
del 1976) nahe gelegt.

Diese Aspekte einer progressiven Merleau-Ponty-Lektiire — die Gene-
ralitat des Korpers, sein strukturaler Charakter und die operative Bedeu-
tung korpergebundener sozialer Gedichtnisse — konnen moglicherwei-
se zu einem differenzierteren Verstandnis der Tragfihigkeit dialektischer
Losungen und Scheinlosungen und zu einer Befriedung eines konzeptuel-
len Schismas von Wissen und Habitualitat fuhren sowie unser Verstand-
nis des Zusammenhangs von sozialem Verhalten, sozialem Handeln und
sozialen Strukturen differenzieren. Das zumindest wire die Hoffnung
und Intention dieses Textes.

Er ist wahrend des Schreibens zu einem Diptychon in einem weit grofSfla-
chigeren Format geraten, als anfangs gedacht. Im ersten Teil versuche ich
—ausgehend von einem bei der Konstanzer Tagung 1973 geplanten, aber
nicht gehaltenen Vortrag von Aron Gurwitsch zur Kritik Merleau-Pon-
tys — zundchst die Dekonstruktion des »romantischen Korperkonzepts«.
Seine Spuren finden sich nicht nur in Merleau-Pontys 1945 erschiene-
nem Werk Phdnomenologie der Wahrnehmung, sondern es bestimmt bis
heute auch die soziologische Rezeption dieses Werks, ja sehr weitgehend
das Korperverstandnis der sogenannten Korpersoziologie. Ein Ergebnis
dieser Dekonstruktion liegt in der Herausarbeitung der fiir die Entwick-
lung der »strukturalistischen Phinomenologie« Merleau-Pontys (Ber-
tram 2008) wichtigen Figur der Generalitit des Korpers. Diese Figur ist
einerseits eine Provokation fur jeden kulturalistischen oder soziologisti-
schen Konstruktivismus, scheint mir andererseits aber der entscheidende
Schlissel fur bislang unbemerkte Turen zu einer nicht nur rhetorischen
Vermittlung von Korperlichkeit und Gesellschaft zu sein.

Nach einer kurzen Zwischeniiberlegung (Metalog) geht es im zweiten
Teil um die detaillierte Auseinandersetzung mit der struktur-, differenz-
und ausdruckstheoretischen Weiterentwicklung von Merleau-Pontys
Phanomenologie in den 1950er Jahren, insbesondere unter Berticksich-
tigung des erst 2011 posthum von Emmanuel de Saint-Aubert und Stefan
Kristensen veroffentlichten Vorlesungsskripts Le monde sensible et le
monde de Iexpression. Ich mochte zeigen, dass diese Weiterentwicklung
systematisch nur verstandlich wird vor dem Hintergrund einer Zeit- und

28

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BOURDIEU UND MERLEAU-PONTY

Gedichtniskonzeption, die sowohl in der Phinomenologie der Wabr-
nehmung wie auch in den Vorlesungen der 19 50er Jahre implizit mitge-
fithrt wird, deren explizite Ausarbeitung aber in den Ansitzen stecken
bleibt. Diese Ansitze konvergieren mit Ergebnissen und Systematisierun-
gen der neueren interdisziplindren Gedachtnisforschung. Mit ihrer Hilfe
kann das Merleau-Pontysche Anliegen der Verkniipfung eines struktura-
len Korperkonzepts (Kérperschema) mit einer Ausdrucks- und Sprach-
theorie moglicherweise auf eine empirische Grundlage gestellt werden.
Von daher eroffnet sich auch ein Zugang zu den strukturtheoretischen
Problemen der Soziologie, wie ihn Merleau-Ponty in seiner Weberrezep-
tion entfaltet und eine abschliefSende kritische Auseinandersetzung mit
der Tragfihigkeit der dialektischen Konzeptionen und ihren praxeolo-
gischen Weiterentwicklungen.

Der Text ist Walter Sprondel gewidmet, urspringlich zu seinem
80. Geburtstag. Dass er zu diesem Datum noch lange nicht fertig war,
sondern noch erhebliche Zeit brauchte, um in die Form zu finden, die er
jetzt hat, entspricht letztlich aber auch wieder dem, was hier tuber Struk-
turen gesagt werden soll. Man konnte sagen, damit mache ich die Not
zur Tugend. Ich gebe es zu. Genauso versteht es sich von selbst, dass
die Widmung ihren Adressaten in keiner Weise fiir die hier entwickel-
te Position vereinnahmen soll. Vielmehr méchte sie zum Ausdruck brin-
gen, dass Gesprachsfaden in der Wissenschaft, auch wenn sie vor lan-
ger Zeit gekntipft wurden und durch verschiedenste — zufillige und wie
wir sehen werden auch tragische — Umstdnde abreifsen kénnen, wieder
aufgenommen und in ein ganz anderes Gewebe eingearbeitet werden
konnen. Das hat mit einer faszinierenden Eigenschaft von Sprache zu
tun, um die es im folgenden Text ebenfalls gehen wird. Auch in dieser
Hinsicht fiihrt der Text daher vor, wovon er handelt. Und nicht zuletzt
ist da auch die Entdeckung, dass manche Perspektiven und Positionen,
die Merleau-Ponty in den 1950er Jahren entwickelt hat, kompatibler
mit einer an Weber, Schiitz, Berger/Luckmann und Plessner ankniipfen-
den Soziologie und Sozialtheorie sind, als bislang angenommen wurde.
Walter Sprondel mochte ich fir einen im Gedachtnis bleibenden Spazier-
gang zum schonen Ort des damaligen Geschehens und seine Erzihlun-
gen und Anmerkungen danken, und Alexandre Métraux fur unzahlige
schriftliche und mindliche Hinweise, wertvolle inhaltliche Anregungen
und Hilfestellungen bei der Ubersetzung einiger Zitate. Wie immer gilt:
Die Verantwortung fiir das, was daraus in diesem Text geworden (oder
nicht geworden) ist, geht, insoweit damit » Lasten« verbunden sind, zu
Lasten des Autors.

29

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L.
Vom romantischen zum strukturalen Korper

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Gurwitsch, Schiitz und Merleau-Ponty

Die im Jahr 1973 als erstes »Konstanzer Kolloquium zu Problemen
der sozialwissenschaftlichen Theorie« organisierte Tagung tiber Mer-
leau-Ponty fand in einem fir die deutsche Wissenssoziologie formativen
Milieu statt. Mit Ort und Entstehungskontext war eine ganz besondere
Konstellation objektiver Moglichkeiten (Weber) fir die Weiterentwick-
lung einer phanomenologischen Sozialtheorie verbunden. Thomas Luck-
mann war 1970 von Frankfurt nach Konstanz berufen worden. Seine As-
sistenten Walter Sprondel und Richard Grathoff nahmen den Aufbau des
Sozialwissenschaftlichen Archivs in Angriff. In diesem Zusammenhang
waren die Konstanzer Kolloquien konzipiert worden. Mit den an die-
sen Kolloquien von Anfang an teilnehmenden Vertretern der Konstanzer
Literatur- und Sprachwissenschaften entwickelten sich Kooperationen,
die spiter einiges an inhaltlichen Impulsen zu der Ende der Siebzigerjahre
erfolgenden Griindung der Sektion Sprachsoziologie innerhalb der Deut-
schen Gesellschaft fiir Soziologie beisteuerten (Knoblauch 2000: 50).
Thomas Luckmann war an dem Kolloquium 1973 anwesend, zusammen
mit so ausgewiesenen Sozialphinomenologen und Merleau-Ponty-Ex-
perten wie Joseph J. Kockelmans, Alexandre Métraux, Jacques Tamini-
aux sowie Bernhard Waldenfels. Das ist schon deswegen bemerkenswert,
weil bei diesem wie auch bei dem Folgekolloquium tber den Begriff des
Alltags bei Alfred Schiitz Vertreter verschiedener sozialphinomenologi-
scher Ansitze miteinander diskutierten. In den Folgejahrzehnten bildete
sich im sozialphinomenologischen Milieu ein zunehmendes disziplina-
res und inhaltliches Schisma zwischen einer an Merleau-Ponty und einer
an Schiitz orientierten sozialtheoretischen Tradition heraus. Die Ausei-
nandersetzung mit Merleau-Ponty erfolgte spater iiberwiegend im fach-
lichen Umfeld des Philosophen Bernhard Waldenfels, Ankniipfungen an
Schiitz wurden iiberwiegend im Kontext der Konstanzer Wissenssozio-
logie ausgearbeitet.

Die deutsche Wissenssoziologie zeigte sich in der Agide dieses Schis-
mas bis in die 2000er Jahre hinein iberwiegend desinteressiert an einer
Auseinandersetzung mit Merleau-Ponty. Es gab immer wieder Versu-
che, das zu verdndern, letztlich mit geringem Erfolg. Vielleicht auch, weil
diese Versuche haufig in einer mehr oder weniger deutlichen Schiitzkri-
tik miindeten und damit als Dissidenz gegeniiber der Wissenssoziologie
wahrgenommen wurden. Seitens der Wissenssoziologie wurden etwai-
ge Vorbehalte oder Kritikpunkte gegenuber Merleau-Ponty oder tiber-
haupt das komplexe Verhaltnis von Schiitz und Merleau-Ponty bis heute
nicht detailliert aus- oder aufgearbeitet. Dafiir wire das erste Konstan-
zer Kolloquium eine hervorragende Moglichkeit gewesen. Die Anregung,

33

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Merleau-Ponty in den Mittelpunkt der Tagung zu riicken, stammte ur-
spriinglich namlich von Aron Gurwitsch, dem engsten Freund Alfred
Schiitzs, der fiir das Eroffnungsreferat der Tagung gewonnen werden
konnte. Er plante einen Vortrag mit dem Titel » Merleau-Pontys Phdno-
menologie der Wahrnehmung im Lichte Husserlscher Kritik « (Grathoff/
Sprondel 1976: III). Aron Gurwitsch verstarb aber kurz vor Beginn der
Tagung bei einem Zwischenaufenthalt in Zirich tiberraschend an einem
Herzinfarkt. Sie musste ohne seinen Vortrag stattfinden. Von dem Vor-
trag selbst existiert zwar nach allem, was wir wissen, kein Manuskript.
Es ist aber davon auszugehen, dass Vortrag und Diskussion im kundi-
gen Kreis dieses Kolloquiums wichtige inhaltliche Aspekte der Beziehung
zwischen Gurwitsch, Schiitz und Merleau-Ponty thematisiert hatten. Um
das zu verstehen, muss man sich die Geschichte der Beziehungen dieser
Personen vergegenwirtigen.

Aron Gurwitsch war die zentrale Figur in diesem Dreiecksverhaltnis.
Er gehort bis heute zu den wichtigen Phinomenologen der zweiten Ge-
neration nach Husserl. Ausgehend von einer phanomenologischen Re-
zeption der Gestalttheorie und der von ihr inspirierten Struktur- und
Feld-Konzepte hat Gurwitsch eine eigenstindige phinomenologische
Position entwickelt, die, wie ja auch die Merleau-Pontys, in manchen
Punkten eng an Husserl bleibt, in anderen tiber ihn hinaus geht. Gur-
witsch hielt im Unterschied sowohl zum spaten Schiitz wie auch zu Mer-
leau-Ponty zeitlebens an der Husserlschen Idee einer transzendentaltheo-
retischen Konzeption von Bewusstsein fest. Was uns bewusst wird, soll
und kann als Ergebnis konstituierender Leistungen von Bewusstseinsak-
ten aufgefasst werden. Gurwitsch verstand aber im Unterschied zu Hus-
serl Bewusstsein als letztlich non-egologisch (vgl. ausfiihrlich die Einlei-
tung von Landgrebe in Schiitz/Gurwitsch 1985: XIII ff.). Er entwickelt,
vermittelt tiber die Gestaltpsychologie und seinen Lehrer und Freund,
den Arzt und Neurologen Kurt Goldstein, ein Interesse fur psychologi-
sche Fragestellungen und die Rolle leiblicher Phanomene. Das Problem,
das Gurwitsch nach eigenem Bekunden zur Phanomenologie gefiihrt hat-
te, war die Auseinandersetzung mit der sogenannten Konstanzhypothe-
se bzw. Konstanzannahme in der Psychologie (Gurwitsch 1975: 6 f.;
Métraux 1972: 4; Métraux 1976a: XVII). Darunter versteht man die
Auffassung, dass es eine strikte Korrespondenz zwischen physikalisch
definierbaren Reizen und psychologisch erfahrbaren Aspekten des Wahr-
nehmungsfeldes geben miisse, bei gleichartiger Reizbeschaffenheit miis-
se auch das Wahrnehmungserleben konstant bleiben umgekehrt. Dieser
Annahme widerspricht aber in weitem Umfang die psychologische Er-
fahrung (z.B. bei der Wahrnehmung perspektivischer »Verzerrungen«,
Synisthesien, Gestalterfahrung, bei optischen Tduschungen). Reagiert
wurde darauf entweder mit Zusatzannahmen zur Rettung dieser physi-
kalistischen Vorstellung oder eben mit ihrer Aufgabe. Gurwitsch gehort

34

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

zu den Autoren, die die Aufgabe der Konstanzannahme vertreten. Fiir
ihn war das eine Frage der fachlichen Unabhingigkeit der Psychologie
von der Physik, und zugleich ein entscheidender Schritt zur Phinomeno-
logie. Denn die Konsequenz dieser Aufgabe ist, dass »die phinomenalen
Gegebenheiten zu nehmen sind, wie sie sich darbieten« und damit ein
Argument fiir das, was Husserl » phdnomenologische Reduktion« nennt
(Métraux 1973: 4; Gurwitsch 1974: 6).

Gurwitsch und Merleau-Ponty lernten sich in den 1930er Jahren
in Paris kennen. Gurwitsch war 1933 aus dem nationalsozialistischen
Deutschland nach Paris immigriert und hielt an der Sorbonne Vorle-
sungen uber Phinomenologie, in denen gestaltpsychologische Inhal-
te und das Werk Kurt Goldsteins eine wichtige Rolle spielten. Mer-
leau-Ponty, der sich damals auf sein Doktorat vorbereitete, besuchte
diese Lehrveranstaltungen. Er und Gurwitsch waren einander bereits
1933 bei einer Soirée von Gabriel Marcel vorgestellt worden (Lefort
2010: 42). Merleau-Ponty traf sich von da an regelmiflig mit Gur-
witsch zu Gesprichen und war ihm bei der Ubersetzung von Texten
ins Franzosische behilflich. In diesen Kontext gehort auch eine gemein-
same Veroffentlichung im Journal de psychologie normale et patholo-
gique von 1936 (Lefort 2010: 42). Das wechselseitige Interesse setzte
sich in den 1940-1950€r Jahren fort. Insbesondere in Merleau-Pon-
tys Phinomenologie der Wahrnehmung sind in vielfacher Weise An-
regungen von Gurwitsch eingeflossen. Auch fiir Merleau-Ponty hatte
die Aufgabe der Konstanzannahme eine zentrale Bedeutung. Er kniipft
ausdriicklich an Gurwitschs Position an, »dass die zu Ende gedachte
Kritik der Konstanzhypothese zu einer echten >phinomenologischen
Reduktion« fithren muss« (Merleau-Ponty 1966: 70). Nur von dieser
thematischen Rahmung her wird tiberhaupt verstandlich, wieso sich
Merleau-Ponty in seiner Phdnomenologie der Wahrnehmung uber wei-
te Strecken mit der Interpretation von optischen Tdauschungen, klini-
schen Phanomene, Synasthesien und anderen Beispielen befasst, in de-
nen die Konstanzannahme versagt. Die Gestaltpsychologie, aber auch
die Analyse der ihm uber Gurwitsch vermittelten neurologischen Fall-
beispiele von Adhémar Gelb und Kurt Goldstein sowie weiterer Neu-
rologen aus deren Umfeld spielen zudem eine wichtige Rolle. Sie wur-
den dann auch fiir Alfred Schiitz bedeutsam.

So nahe sich hier Gurwitschs und Merleau-Pontys Ausgangspunkte
und Interessen sind, so deutlich lisst sich hier der Punkt bestimmen, von
dem ab sich ihre Wege trennen. Gurwitsch hatte Merleau-Pontys Werk
Phdanomenologie der Wahrnehmung mehrfach geradezu enthusiastisch
rezensiert, es als wegweisend fiir Phinomenologie und Psychologie be-
zeichnet (Gurwitsch 1949/50, 1964). In seinem Buch Das Bewusstseins-
feld (1975) bezieht er sich sowohl deutlich zustimmend wie kritisch da-
rauf. Merleau-Ponty hat seinerseits dieses Werk Gurwitschs gelesen, in

35

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

ausfithrlichen Notizen kommentiert und kritisiert, aber auch eigene Po-
sitionen verdndert (Merleau-Ponty 1997, vgl. darin den Kommentar von
Stéphanie Ménasé: 325 ff.). Gurwitsch aufSert sich zu seinem Verhiltnis
zu Merleau-Ponty in mehreren Briefen an Schiitz. Beispielsweise schil-
dert er am 11.8.1947 seine Eindriicke bei der ersten Lektiire der Phdno-
menologie der Wahrnehmung wie folgt: »Ich hore aus dem Buch enorm
viel aus meinen Vorlesungen heraus. Er <Merleau-Ponty, jmk> hat viel
von mir gelernt und viel ibernommen. Nicht nur in den Einzelheiten, wo
er manches entwickelt hat. Ich zweifle daran, ob er ohne meinen Einflufs
auf die Idee gekommen wire, das psycho-pathologische Material pha-
nomenologisch auszudeuten. Meine Stimmung bei der Lektiire ist eine
Mischung aus Freude und Melancholie. Ehrliche Freude uiber das gelun-
gene Buch, das wirklich eine schone Leistung ist; und Freude auch da-
riiber, dafs mein EinflufS dabei in einem gewissen Sinne Pate stand. Es ist
schon ein schones Gefiithl zu wissen, daf§ meine Pariser Jahre nicht fur
das Nichts waren, und daf$ etwas bei meinen Vorlesungen heraus gekom-
men ist« (Schiitz/Gurwitsch 1985: 158, vgl. auch 152).

Aron Gurwitsch und Alfred Schiitz hatten sich ebenfalls in Paris ken-
nen gelernt, im Jahr 193 5. Schiitz war dort auf einer Geschiftsreise fiir
seine Bank. Das Treffen beider ging letztlich auf Edmund Husserl zu-
riick, der Gurwitsch und Schiitz aufeinander aufmerksam machte und
Schiitz anlasslich seiner Parisreise nahelegte, Gurwitsch zu treffen (Luck-
mann 1983: 320; Grathoff in Schiitz/Gurwitsch 1985: 1). 1938 wur-
de Schiitz, wiederum bei einem Parisaufenthalt, von Gurwitsch wegen
des Einmarsches der Nationalsozialisten in Osterreich genétigt, in Paris
zu bleiben und seine Familie nachkommen zu lassen. Schiitz emigrierte
1939 in die USA und mit seiner Hilfe kam Gurwitsch 1940 nach New
York nach. Uber Schiitz stellte sich auch die langjihrige Verbindung zur
»New School for Social Research« her (Grathoff in Gurwitsch/Schiitz
1985: 11; Benita Luckmann 1983: 320). Schiitz, der auch im Exil in den
USA bis 1956 von seiner nicht-wissenschaftlichen Tatigkeit im Banken-
sektor lebte, wurde 1952/3 zum »Full Professor« an der New School be-
stellt. Er gab aber erst 1956 seine Tatigkeit im Bankgewerbe vollig auf.
Gurwitsch unterrichtete seit 1948 an der Brandeis-University in Massa-
chusetts, spater wurde er Nachfolger seines Freundes an der New School
(Benita Luckmann 1983: 326). Der intensive Briefwechsel beider beginnt
im Jahr 1938 und reicht bis zum 16. Mai 1959, also bis kurz vor Schiitzs
Tod vier Tage spater.

Alfred Schiitz und Merleau-Ponty lernten sich im Jahr 1946 anlass-
lich einer Europareise Schiitzs durch die Vermittlung Gurwitschs person-
lich kennen (Schiitz/Gurwitsch 1985: 148). Auch spiter gab es einzelne
Kontakte. So schickte Schiitz Merleau-Ponty auf dessen Aufforderung
sein Buch Der sinnbafte Aufbau der sozialen Welt, allerdings ohne eine
Reaktion zu erhalten (Schiitz/Gurwitsch 1985: 332 f.). Merleau-Ponty

36

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

konnte Schiitz 1956 fiir einen Beitrag tiber Scheler in einem von ihm he-
rausgegebenen enzyklopadischen Werk Les philosophes célebres (Mer-
leau-Ponty 1956) gewinnen, dessen Frontispiz von Alberto Giacometti
gestaltet wurde und in dem sich u.a. auch Beitrdge von Jean Starobin-
ski, Jean Beaufret, Gilbert Ryle, Karl Loewith, Gilles Deleuze, Alphonse
de Waelhens und von Merleau-Ponty selbst finden. Schiitz schreibt, wohl
scherzhaft, er sei von Merleau-Ponty zu dem Beitrag »gepresst« worden
(Schutz/Gurwitsch 1985: 391). Schiitz hat Merleau-Pontys Phdnomeno-
logie der Wabrnebmung sehr genau gelesen. Darauf lassen wiederholte,
differenzierte und meist zustimmende Bezugnahmen und Darstellungen
in verschiedenen Aufsitzen schlieflen (z. B. Schiitz 2009: 237; 2004: 143,
213 f.; Schiitz 1982: 213 ff.; Schiitz 2003: 97 ff.). Besonders interessant
ist in diesem Zusammenhang Schutzs Aufsatz Sprache, Sprachpatholo-
gie und Bewusstseinsstrukturierung. Hier diskutiert Schiitz Goldsteins
Befunde sowie die Interpretationen Gurwitsch und Merleau-Pontys, er
macht sich insgesamt eher Merleau-Pontys Lesart zu eigen (Schiitz 2003:
107). Von Merleau-Pontys Seite sind zwar keine entsprechenden Aufe-
rungen Schiitz betreffend tberliefert. Allerdings findet sich im Spatwerk
beider Autoren eine auffallende Konvergenz von Themen und Positio-
nen. Dies betrifft etwa die wachsende Bedeutung eines Praxiskonzepts
— bei Schiitz angeregt durch die Auseinandersetzung mit den amerika-
nischen Pragmatisten Dewey und Mead, bei Merleau-Ponty im Kontext
der Ausarbeitung seiner Ausdruckstheorie. Das betrifft aber auch die
wachsende Distanz zu einem transzendentalen Verstindnis von Phano-
menologie, die Betonung der Bedeutung des Problems der »passiven Syn-
thesis« und der Horizontstruktur von Erfahrung als Schliissel auch fiir
das Verstandnis sozialer und gesellschaftlicher Phinomene.” Heute er-
folgt die Auseinandersetzung mit Schiitz, Merleau-Ponty und Gurwitsch
tiberwiegend in verschiedenen Fraktionen der (Sozial-) Phinomenologie,
ja sogar disziplindr fragmentiert. Aber zu Lebzeiten arbeiten die Auto-
ren, auf die diese »Schulen« zuriickgehen, in einem gemeinsamen Mi-
lieu, nahmen sich wechselseitig als relevant wahr, wenn das auch nicht

1 Es ist auffillig, dass sich sowohl in spiten und letzten Dispositionen, Auf-
zeichnungen und Texten Schiitzs wie Merleau-Pontys immer wieder Ver-
weise auf diese Themen finden, die allerdings unausgearbeitet bleiben. Fiir
Schiitz wire hier etwa das Manuskript Hic egregie progressus sum (dt.: Bis
zu diesem Punkt bin ich hervorragend vorangekommen) vom 7.12.1958
zu nennen (Schiitz 2004: 331-340, vgl. mit demselben Motto Schiitz 1982:
229, 232) sowie sein letzter Aufsatz Typus und Eidos in Husserls Spétphilo-
sophie (Schiitz 2009: 321-348). Bei Merleau-Ponty finden sich in dem nach-
gelassenen Werk Das Sichtbare und das Unsichtbare und den dazugehorigen
Arbeitsnotizen viele entsprechende Merkposten (z.B. Merleau-Ponty 1994a:

199 ff., 239, 307 ff.,, 339).

37

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

zwingend heifdt: dass sie sich direkt aufeinander bezogen.* So sehr das
aus der Sicht der Nachwelt wiinschenswert gewesen wire — man ver-
gisst, dass auch im Nachhinein als klassische Autoren gehandelte Per-
sonen dieselben Alltagsprobleme haben wie alle anderen Zeitgenossen:
nicht alles lesen zu konnen, was die anderen schreiben, schon weil man
die Zeit braucht, um die eigenen Positionen ausformulieren. Die weitere
wechselseitige Kenntnisnahme, Kommentierung der wechselseitigen Po-
sitionen und Positionierungen wire aus damaliger Sicht vielleicht »nur
eine Frage der Zeit« gewesen. Nur leider: diese Zeit hatten sie dann eben
nicht mehr. Schiitz starb 1959 bereits mit 6o Jahren an einer Herzerkran-
kung, Merleau-Ponty zwei Jahre spater, 1961, mit nur 53 Jahre an einem
Herzinfarkt. Der frithe Tod unterbrach nicht nur ein jeweils laufendes
»work in progress«, sondern verhinderte auch eine sachlich und person-
lich nahe liegende Auseinandersetzung miteinander. Auch die dritte pha-
nomenologische Generation hat diese eigentlich fallige Auseinanderset-
zung nur sehr rudimentar gefiihrt.

Desto bedeutsamer war es, dass Gurwitsch als biografische Briickenfi-
gur zwischen Schiitz und Merleau-Ponty 1973 nach Konstanz kommen
sollte, an einen Ort und zu einer Zeit also, der/die fiir das kunftige Pro-
fil der deutschen Wissenssoziologie und phianomenologischen Soziolo-
gie die Bedeutung eines formativen Milieus hatte. Aber auch hier fiithrte
der Tod eines wichtigen Akteurs zu einem Abbruch von objektiven Mog-
lichkeiten. Gurwitsch erlag in Ziirich ebenfalls einem Herzinfarkt. Das
Kolloquium fand ohne ihn statt. Von dem geplanten Vortrag existiert
kein Manuskript, nur der geplante Titel ist tiberliefert. Er lautete: »Mer-
leau-Pontys Phdnomenologie der Wahrnehmung im Lichte Husserlscher
Kritik« (Grathoff/Sprondel 1976: III).

Gurwitschs Kritik an Merleau-Ponty und
der Korper als Subjekt

Alexandre Métraux hatte sich mit Gurwitsch wenige Tage vor dessen
Tod am 25. Juni 1973 in der Schweiz zur Besprechung der Edition von
dessen Habilitationsschrift getroffen (Métraux 1976a: X). In den Jahren
zuvor gab es bereits andere Treffen dieser Art. Vor diesem Hintergrund
hielt Métraux bei dem Konstanzer Kolloquium einen Vortrag, dessen
Manuskript er mir dankenswerterweise zur Verfiigung stellte (Métraux

2 Wie sehr Gurwitsch, Schiitz und Merleau-Ponty zumindest zeitweise und zu-
mindest im selben Untergrund, wenn auch nicht immer in die gleichen Rich-
tungen bzw. aufeinander zu ihre Tunnels vorantreiben, zeigt Kristensen (2010:
61 ff.).

38

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCHS KRITIK AN MERLEAU-PONTY UND DER KORPER ALS SUBJEKT

1973). Métraux unternimmt darin eine Wirdigung der wissenschaftli-
chen Biographie Gurwitschs und iiberliefert zwei miindliche Auflerun-
gen, die fiur unsere Thematik von eminenter Bedeutung sind. Die erste
Auflerung enthilt die Geschichte einer Intuition, die zum wissenschaftli-
chen Lebensmotiv wird. Gurwitsch berichtet, dass er als Student die Vor-
lesungen von Adhémar Gelb besucht habe, dem Mitarbeiter und Kolle-
gen von Kurt Goldstein: »In einer dieser Vorlesungen kam Gelb auf die
Konstanzhypothese zu sprechen — ein Thema, das tiberhaupt beherr-
schend war. Nun hatte ich schon mit Husserl mich beschiftigt, die Ide-
en studiert. Und da fiel mir ein — mitten in der Vorlesung —, dass die Auf-
gabe der Konstanzannahme eine Art rudimentire phinomenologische
Reduktion ist: namlich die Psychologie unabhiangig macht von der Phy-
sik im weitesten Sinne, insofern [...] die phianomenalen Gegebenheiten
zu nehmen sind wie sie sich darbieten. Und das fiel mir ein. Ich erstaun-
te. Ich weiss, dass ich den Mund aufgerissen habe, denn Gelb sagte mir
nachher: >Was war mit Thnen los?< Da habe ich ihm gesagt: >Ich habe ei-
nen Einfall gehabt, aber ich mochte tiber den nicht sprechen.« Denn es
war viel zu vage noch.« (Métraux 1973: 4).

Was den in Konstanz geplanten Vortrag Gurwitschs betrifft, so tiber-
liefert Métraux folgendes: »Sein Beitrag, an dessen Konzept er in Gedan-
ken bis zu den letzten Stunden seines Lebens arbeitete, wire — so gestand
er mir vor einigen Tagen — einer Auseinandersetzung mit Merleau-Pon-
tys Deutung des Leibes als sujet de la connaissance gewidmet gewe-
sen. Diesem einen Aspekt hitte sein Widerspruch gegolten, nicht aber
dem Grundsitzlichen, in welchem er mit Merleau-Ponty eins sich wuss-
te.« (Métraux 1973: 1; Unterstreichung im Original). Damit ist ziem-
lich wahrscheinlich, dass Gurwitsch eine Kritik an Merleau-Pontys Zu-
gang neu ausfithren oder weiter entwickeln wollte, die er bereits Ende
der 1940er Jahre formulierte.

Die Episode aus der Studentenzeit Gurwitschs, die Métraux uberlie-
fert, unterstreicht nochmals die Bedeutung der Kritik der Konstanzan-
nahme als Ausgangspunkt fur das Phinomenologieverstindnis Gur-
witschs. Es konnte sein, dass er diesen Ausgangspunkt an den nur 7 Jahre
jungeren Merleau-Ponty weiter gegeben hatte, als dieser seine Seminare
im Paris der 1930er-Jahre besuchte. Die Aufgabe der Konstanzannahme
fuhrt zu der Frage: wie kommt es zu den Strukturen und Gestalten un-
serer Welt(wahrnehmung), wenn diese nicht in schon in einer vermeintli-
chen physikalischen Objektivitdt griinden? Spielen hier Bewusstseinsleis-
tungen oder Strukturen und Prozesse des Korpers eine wichtigere Rolle
oder ist das eine falsche Alternative?

Man kann sagen, dass Gurwitsch eindeutig den ersten Weg einschligt.
Bei aller Anerkenntnis der Rolle korperlich bzw. leiblich fundierter Sin-
nesleistungen setzt er in letzter Instanz auf die konstituierenden Leis-
tungen eines im Unterschied zu Husserl aber non-egologisch gedachten

39

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Bewusstseins. Merleau-Ponty setzt — bei aller Anerkenntnis der Nicht-Re-
duzierbarkeit von Bewusstsein als Phanomen — mit Umwegen und Para-
doxien diesbeziiglich auf die Strukturen und Prozesse des Korpers. Beide
berufen sich dabei auf Husserl — Gurwitsch auf eine transzentaltheore-
tische Husserlsche Orthodoxie, Merleau-Ponty auf den Husserl der Ide-
en II und der Skizzen des Spatwerks, insbesondere der Ausfiihrungen
zu den »passiven Synthesen«. Merleau-Ponty fasst den Korper zunichst
nach einem Subjektmodell als »schweigendes Cogito«. Das genau ist der
Anknupfungspunkt fir Gurwitschs Kritik. Spater schreibt Merleau-Pon-
ty sein Korperkonzept um — er konzipiert Korperlichkeit zunehmend als
ein strukturales, differentielles Wahrnehmungs- und Bewegungsgesche-
hen. Mehr denn je stellt sich ihm dabei aber die Frage, ob und in welchem
Sinn Korper oder Bewusstsein nicht falsche Alternativen darstellen. Seine
Position bleibt, wie wir sehen werden, uneindeutig. Merleau spricht selbst
von guter und schlechter Ambiguitit. Insgesamt sind und bleiben die Un-
terschiede zwischen den Positionen beider, auch nach den Selbstkorrek-
turen Merleau-Pontys, nuanciert, subtil und zum Teil aufSerordentlich
schwierig zu fassen, fiir die beiden Autoren aber natiirlich grundlegend.

Auch aus Auflerungen Gurwitschs im Briefwechsel mit Schiitz, aus
Veroffentlichungen Gurwitschs sowie seines Schiilers Richard Zaner las-
sen sich eine Reihe von Argumentationen entnehmen, die mit Sicherheit
in dem Konstanzer Vortrag eine Rolle gespielt hitten. Sie betreffen just
den Komplex, fiir den der Name Merleau-Pontys heute wesentlich steht:
namlich ein ihm zugerechnetes Konzept leiblicher bzw. korperlicher In-
tentionalitat. Fiir Gurwitsch machte ein solches Konzept von vorne he-
rein keinen Sinn. Seine Skepsis artikulierte er — bei aller zugleich gedufSer-
ten Bewunderung und Hochschitzung fiir Merleau-Pontys Frithschrift
Phanomenologie der Wahrnehmung’ — bereits in den spéten Vierziger-
jahren im Schriftwechsel mit Alfred Schiitz. »Sdtze wie: >je suis ma main«
und dhnliche [kann ich nicht] akzeptieren,« schreibt Gurwitsch im Mai
1948 nach der ersten Lektiire der Phanomenologie der Wahrnehmung
»und die ganze Verlagerung des Bewusstseins auf den Korper bei Sartre
wie auch bei Merleau-Ponty scheint mir die Dinge auf den Kopf zu stel-
len. Die korrekte Fragestellung ist natiirlich: wie sicht Bewusstsein von
meinem Leibe aus.« (Schutz/Gurwitsch 1985: 170).

Auch in seinem Hauptwerk Das Bewusstseinsfeld hilt Gurwitsch
Ubereinstimmungen mit Merleau-Ponty in »wesentlichen Punkten « fest

3 Etwa in den auch inhaltlich sehr erhellenden Besprechungen der franzosi-
schen Originalausgabe (Gurwitsch 1949/50), in der er das Buch als »one of
the most important publications of the phenomenological movement«, »al-
most unique in its kind« bezeichnet (ebd. 444) sowie der englischen Uber-
setzung der Phanomenologie der Wahrnehmung (Gurwitsch 1964). Schon
in der ersten Besprechung deutet er am Ende aber auch seine Kritik an.

40

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCHS KRITIK AN MERLEAU-PONTY UND DER KORPER ALS SUBJEKT

(Gurwitsch 1974: 238).# Er legt auch hier den Akzent auf die zentra-
le Rolle von Noesis und Noema, der von Husserl eingefiihrten Unter-
scheidung zwischen dem Leistungsaspekt von Bewusstsein (dem Wie
der bewussten Zuwendung) und dem damit korrelierenden Inhalt. Mer-
leau-Ponty wirft er vor, diese grundlegende Unterscheidung preiszu-
geben, wenn er sich fir die »Konstitution der realen Dinge und der
Wahrnehmung« nicht auf das Bewusstsein, sondern auf die Leiblich-
keit berufe (Gurwitsch 1974: 246). Gurwitsch leugnet nicht die wich-
tige Rolle der »leiblichen Phinomene«, besteht aber darauf, dass auch
leibliche Phanomene erfabrene Phinomene und damit Bewusstsein-
sphdanomene sind: » Genau genommen handelt es sich nicht so sehr um
die Leiblichkeit selbst qua Realitit als vielmehr um das spezifische Be-
wausstsein, das wir von ihr haben. Gewiss ist dieses Bewusstsein nicht
notwendig ein ausdriicklich setzendes und thematisierendes Bewusst-
sein; und wir gehen mit Merleau-Ponty einig, wenn er sagt: >il y a ...
plusieures maniéres pour la conscience d’étre conscience«. Aber es muss
betont werden, dass ein vorpradikatives, unthetisches, nicht themati-
sierendes Bewusstsein eben auch Bewusstsein ist.« (Gurwitsch 1974:
246 f.). In einem Aufsatz aus dem Jahre 1966 mit dem Titel Edmund
Husserls Conception of Phenomenological Psychology wirft Gurwitsch
Merleau-Ponty vor, er mache sich einen fehlerhaften Gebrauch der For-
mel »Intentionalitdt des Korpers« zu eigen. Aus Sicht einer Husserl-
schen Orthodoxie hitte dieser Ausdruck allenfalls als objektiver Geni-
tiv einen greifbaren Sinn: Korperliches als vom Bewusstsein intendiert.
Merleau-Ponty dagegen verwende diesen Ausdruck als subjektiven Ge-
nitiv und schreibe dem Korper damit selbst Intentionalitit und damit
einen Status als Subjekt zu.

4  Etwa das Abheben auf die immer schon gegebene Gestaltkohirenz der Or-
ganisation von Wahrnehmung und Leiblichkeit, die nicht Ergebnis einer Be-
tatigung intellektueller Funktionen ist, sondern ihrer inneren Struktur ent-
spricht (Gurwitsch 1974: 242). Auch die »Leiblichkeit« ist fiir Gurwitsch
auf diese Weise gestalthaft organisiert: die Teile »implizieren sich gegensei-
tig, enthalten einander, symbolisieren und qualifizieren« (ebd.: 243); »die
Leiblichkeit weist also die Organisationsstruktur auf, die wir als Gestalt-
kohirenz beschrieben haben«; auch Intersensorialitit (ebd. 244 f.); sehr
weit geht Gurwitsch auch darin mit, dass Wahrnehmungs — und »Leibsyn-
thesen« keine »ausdriicklichen Akte der Vereinigung« darstellen sowie Ein-
heit und Identitit der wahrgenommene Dinge Korrelate der Einheit und
Identitdt des eigenen Leibes sind (ebd.: 245). Aber dennoch oder gerade
deswegen gilt fir Gurwitsch immer ein Bewusstseinsvorbehalt. Leiblich-
keit ist fiir ihn nur bewusster Korper, Bewusstsein vom Korper, fur das
letztlich Husserls Formulierung eines » Zusammenhangs absoluten Seins, in
den nichts hineindringen, und aus dem nichts entschliipfen kann« Geltung
behilt (Gurwitsch 1975: 342 FN).

41

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

In diesem Zusammenhang verweist Gurwitsch auf die Arbeit seines
Schiilers Richard Zaner: »a very clear and through presentation and
critical discussion of Merleau-Ponty’s theory « (Gurwitsch 1974a: 104).
Zaners Buch The Problem of embodiment (1964) setzt sich mit den
Leiblichkeitskonzepten von Gabriel Marcel, Sartre und Merleau-Pon-
ty exemplarisch auseinander und unterzieht sie jeweils einer ausfithrli-
chen und durchaus scharfen Kritik. Er wirft Merleau-Ponty ein fehlge-
leitetes Verstandnis der phanomenologischen Methode vor (Zaner 1964:
199 ff.). Damit sagt Zaner im Grunde, Merleau-Ponty habe nicht ver-
standen, was Phanomenologie sei. Zaner zitiert in diesem Zusammen-
hang die Passage aus Gurwitschs Bewusstseinsfeld und greift deren zen-
trales Argument auf, Merleau-Ponty unterstelle dem Korper eine eigene
Intentionalitat, er behaupte zu Unrecht eine »latent science of the world
discloses by means of the body itself. Living the body, I am able to learn
what it knows.« (Zaner 1964: 205). Er gibt Merleau-Pontys These wie-
der, »that the unity of material things is due to the unity of the body,
established by means of the corporeal scheme; that to have a body is to
have a >»universal montage« of the world as an intersensory unity; that the
body provides a >logic of the world<; and that the body provides the in-
strument for my >comprehension< and apprehension of the world. >Lin-
tentionnalité opérantes, in fact, is for him a kind of corporeal intentio-
nality, completely different from what he choses to call >I’intentionnalité
d’acte«.« (Zaner 1964: 206).

Zaner vollzieht hier eine Uberpointierung von Formulierungen Mer-
leaus, er trifft aber auch einen Schwachpunkt der Argumentation. Man
kann sich in der Tat die Frage stellen, ob es nicht einen Bruch zwischen
dem ersten und zweiten Teil der Phinomenologie der Wahrnehmung,
in denen Wahrnehmung und Korper im Vordergrund stehen, und dem
dritten Teil gibt, dessen Zielkonzept das Thema der Zeiterfahrung und
die von Zaner zitierte »fungierende Intentionalitdt« ist. Der genaue Zu-
sammenhang wird namlich von Merleau-Ponty an keiner Stelle wirklich
nachvollziehbar expliziert. Dennoch ist insbesondere Zaners Behaup-
tung einer Gleichsetzung von »intentionnalité opérante« mit einer »cor-
poreal intentionality« fragwiirdig. Merleau-Ponty ist oft, zum Beispiel
von Sartre und Simone de Beauvoir vorgeworfen worden, er lasse sich
nie festlegen (vgl. z.B. Sartre 1968: 215 f.). Ob das eine Tugend oder
eine Schwiche ist, sei dahin gestellt. Sicher ist in diesem Fall, eine Fest-
legung auf eine solche von Zaner behauptete Gleichsetzung hat Mer-
leau-Ponty an keiner Stelle expressis verbis formuliert. Und zwar schon
deshalb nicht, weil der Ausdruck »korperliche Intentionalitdt« im Text
der Phinomenologie der Wabhrnebmung genau genommen nicht vor-
kommt. In der deutschen Ubersetzung findet sich zwar eine vom Uber-
setzer eingefiigte Zwischentiberschrift »§ 19 Die Intentionalitit des Lei-
bes« (Merleau-Ponty 1966: 165). Diese fehlt aber in der franzosischen

42

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSWELT UND WISSEN(SCHAFT) BEI MERLEAU-PONTY

Originalausgabe. Dort taucht eine »intentionnalité du corps« lediglich
als Zwischeniiberschrift im angehiangten Inhaltsverzeichnis ohne ge-
naue Seitenzahl und ohne die in der deutschen Ausgabe gewihlte Pa-
ragrapheneinteilung auf. Ob dieses Inhaltsverzeichnis iiberhaupt von
Merleau-Ponty selbst stammt, ist durchaus nicht klar. Jedenfalls findet
sich der behauptete Zentralbegriff des ganzen Werks an keiner Stelle in
dessen Text. Erst recht behauptet Merleau-Ponty nicht eine derart tief-
greifende Kluft zwischen »intentionnalité opérante« und »intentionna-
lité d’acte«, wie Zaner sie unterstellt (»completely different«). Ganz im
Gegenteil wird die »intentionnalité opérante« in einem Fundierungs-
verhdltnis und damit eher einer Kontinuitatsbeziehung zu der »inten-
tionnalité d’acte« gesehen. Letztere wird ausdrucklich durch die erste-
re »ermoglicht« (Merleau-Ponty 1966: 475). Zutreffend ist aber sicher
ein weiterer Befund Zaners, Merleau-Ponty akzeptiere zwar Husserls
Befund einer Konstituiertheit der »objektiven Welt« der Naturwissen-
schaften, nicht aber die der »Lebenswelt«.

Lebenswelt und Wissen(schaft) bei Merleau-Ponty

Damit trifft er den zentralen Punkt der Merleau-Pontyschen Phinome-
nologie und das, worin sie sich zugleich von Gurwitsch und Schiitz ab-
setzt.s Fir Merleau-Ponty ist Lebenswelt nicht wie fiir Schiitz und die
Wissenssoziologie die Welt der unhinterfragten, selbstverstindlichen
Geltung von (Alltags-) Wissen, sondern er versteht sie als Welt der Wahr-
nebhmung. Wahrnehmung ist eine Form des Bewusstseins (= Wissen), die
Merleau-Ponty als nicht konstituiert auffasst. Das bedeutet, sie ist nicht
auf greifbare Leistungen oder Akte reduzierbar. Sondern umgekehrt: alle
Bewusstseinsleistungen und Akte rekurrieren in irgendeiner Form auf
Wahrnehmungserfahrungen und — ob das gleichbedeutend oder eine Art
Erganzung darstellt, ist durchaus nicht klar — auf die primare Zeiterfah-
rung der von ihm sogenannten »fungierenden Intentionalitit«. Dabei ist
Wahrnehmung keinesfalls gleich zu setzen mit Wissen, also mit propo-
sitionalen Urteilen jeder Art. Insofern trifft Zaners Feststellung zwar zu,
Merleau-Ponty betrachte die Lebenswelt als nicht konstituiert. Dies ist
der Fall, wenn man Lebenswelt wie Merleau-Ponty als Welt der Wahr-
nehmung versteht. Sie trifft aber nicht zu, wenn man unter Lebenswelt —
wie Schiitz — die Welt des unhinterfragten Alltagswissens versteht. Wenn
Zaner sagen will, Merleau-Ponty halte es fiir sinnlos die Konstruktio-
nen des Alltagswissens »konstitutionsanalytisch« zu hinterfragen, irrt
er. Wissen hat fiir diesen auch in seinen Alltagsformen Erkenntnis- und

s Zumindest wenn man von manchen Uberlegungen und Notizen absieht, die
sich sowohl beim spaten Husserl wie beim spiten Schiitz finden.

43

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

damit Aktcharakter. Auch das Alltagswissen beinhaltet vorwissenschaft-
liche Modelle und Theorien tiber die Welt, in seine Genese gehen Ur-
teile und aktive Synthesen ein, die sich analysieren lassen, auch dann,
wenn sie — wie Schiitz sagt — nur noch in sedimentierter Form greif-
bar sind. Alltagswissen hat insofern mit dem Wissen der Wissenschaf-
ten den Charakter der Konstruktion von Welt gemeinsam. Was Mer-
leau-Ponty allerdings bestreitet, ist, dass der » Wirklichkeitsakzent«, wie
in der Schiitzschen Tradition behauptet wird, eine Funktion von Wissen
sei. Die Uberzeugung von der Realitit eines Phinomens ist fiir ihn eine
Frage der Wabrnehmung. Sowohl das wissenschaftliche wie das vorwis-
senschaftliche, alltigliche Wissen finden fiir Merleau-Ponty ihren Aus-
gangspunkt und ihre Erfullungsbedingungen daher in Wahrnehmungs-
erfahrungen. »Die Wirklichkeit«, schreibt Merleau-Ponty 1945, »ist ein
solides Gewebe, sie wartet nicht unser Urteil ab, um seltsamste Phino-
mene sich einzuverleiben (s’annexer), noch so wahrscheinliche Phan-
tasien aber zuriickzuweisen. Wahrnehmung ist nicht Wissenschaft von
der Welt, ist nicht einmal Akt, wohlerwogene Stellungnahme, doch ist
sie der Untergrund, von dem tberhaupt erst Akte sich abzuheben ver-
mogen und den sie bestandig voraussetzen.« (Merleau-Ponty 1966: 7).
In seinem nachgelassenen Werk formuliert er 1960/t sehr dhnlich: »Das
Reale ist koharent und wahrscheinlich, weil es real ist, und nicht real,
weil es kohdrent ist. [...] Eine noch so geringfiigige Kleinigkeit des Wahr-
genommenen schligt dieses sogleich dem >Wahrgenommenem« zu, und
eine noch so glaubwiirdige Phantasieerscheinung gleitet hinweg tiber die
Oberflache der Welt...« (Merleau-Ponty 1994a: 62). Dies gilt fur Urteile
des Alltagswissens wie fiir die der Wissenschaft gleichermaflen. Insofern
stiitzen sich Naturwissenschaften wie Alltagswissen, aber eben auch die
phianomenologische Analyse auf die gemeinsame »Rechtsquelle« (Hus-
serl) der Wahrnehmung.

In seiner wissenschaftstheoretischen Vorlesung Die Humanwissen-
schaften und die Phanomenologie postuliert Merleau-Ponty sogar eine
Parallelitit von Physik und Phinomenologie. Die Wahrnehmung ist glei-
chermaflen » Ausgangslage« der Husserlschen » Wesensschau« wie der
Konstruktion physikalischer Gesetze. » Aus dem unreinen und unvoll-
staindigen Phanomen, wie etwa dem des Falles auf schriager Ebene, lese
ich den freien Fall heraus, der der Geist theoretisch konzipiert oder kon-
struiert« (Merleau-Ponty 1973: 160 f.). Das bedeutet: »Die Induktion
[...], wie sie durch die Physiker tatsachlich praktiziert wird [...] ist be-
reits eine Wesenserforschung«. Aber auch: »Selbst wenn man wesensbe-
grifflich denkt, denkt man immer auf dem Fundament des Sichtbaren,
der Tatsache.« (1973: 161). Es gdbe, so Merleau-Ponty, einen »phino-
menologischen Positivismus« (Merleau-Ponty 1973: 139) und wenn
das stimmt, gibe es auch sozusagen einen »positivistische Phianomeno-
logie«. Allerdings kann man dann auch auf zwei Weisen die Modelle,

44

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSWELT UND WISSEN(SCHAFT) BEI MERLEAU-PONTY

Ideen, Wesen, Gesetze, die Idealisierungen des Wissens — kurz die Kon-
struktionen jeder Art — filschlich mit der Wirklichkeit gleichsetzen. Ent-
weder man erklirt die Wirklichkeit schlechthin fur eine Konstruktion
oder aber man erklirt die Konstruktionen fiir die Wirklichkeit schlecht-
hin. Im Alltagswissen konnen bekanntlich beide Fehlgriffe vorkommen,
in der Wissenschaft haben die sogenannten Geisteswissenschaften eher
eine Neigung zum ersten, Naturwissenschaften eher zum zweiten Irrtum.
Merleau-Ponty bezieht sich in seinen spaten Werken gerne auf Einstein
und generell die Modelle der Physik als Beispiel fiir den Anspruch ein
wirkliches oder vermeintliches Wissen tiber eine wirklichere Wirklichkeit
gegeniiber dem » Wahrnehmungsglauben« auszuspielen (Merleau-Pon-
ty 1994a: 35; 2007: 181-289). Das ist fiir ihn zugleich ein Musterfall
einer imagindren wissenschaftlichen »Kosmotheorie«, der es moglich
wire, eine Art Wahrnehmung der Wirklichkeit ohne Standort, von tiber-
all und nirgends, zu haben.

Damit zuriick zu der Kritik Zaners, Merleau-Ponty sei inkonsequent,
wenn er die »objektive Welt« der Wissenschaft firr »konstituiert« (und
damit eine Konstitutionsanalyse fiir sinnvoll) halte, nicht aber die Le-
benswelt. Dieser Vorwurf verliert eben an Schirfe, wenn man sich klar
macht, dass Merleau-Ponty Lebenswelt gar nicht in einer Dimension des
Wissens definiert und zugleich keinen kategorialen Graben zwischen All-
tagswissen und Wissenschaft sieht. Der Dissens liegt vielmehr im Status
der Wahrnehmung. Zaner sieht hier nur eine Weigerung, das transzen-
dentaltheoretische Programm Husserls konsequent anzuwenden. Das
betreffe die Konstitution der AufSenwelt wie die des phinomenalen Kor-
pers (Leib) und damit der Wahrnehmung gleichermafSen. Merleau-Pon-
tys »existentialistisches Vorurteil«, so Zaner, hindere ihn letztlich an ei-
ner konsequenten, namlich konstitutionstheoretischen Analyse auch der
Wahrnehmung. Aber »Lebenswelt« als »konstituiert« zu betrachten, ist
fir Merleau-Ponty eine contradictio in adiecto. Die Zuriickweisung
einer »Konstitution der Lebenswelt« und damit der Anwendung der
transzendentalen und eidetischen Reduktion ist gerade ein Kernelement
von Merleau-Pontys Husserlinterpretation. Merleau-Ponty geht davon
aus, dass Husserl in der Entdeckung der Bedeutung der Lebenswelt fiir
das Bewusstseinsleben letztlich seinen transzendental- bzw. konstituti-
onstheoretischen Rahmen von innen her aufsprengt. Merleau-Ponty hat
etwa zur selben Zeit wie Alfred Schiitz, nimlich 1958/1959, Gurwitschs
Hauptwerk Das Bewusstseinsfeld gelesen. Lester Embree berichtet von

6  Ganz dhnlich argumentiert tibrigens auch George H. Mead in seiner spiten
Zeitphilosophie gegentiber der Relativitdtstheorie (Mead 1969).

45

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

einer miindlich iiberlieferten Auflerung Merleau-Pontys »that Gurwitsch
went >too far« (Embree 1981: 159). Embree fiigt die Bemerkung hin-
zu: »Gurwitsch’s position seems to be that Merleau-Ponty did not go
far enough.« (ebd.).

Merleau-Pontys Kritik an Gurwitsch

1997 wurden von Stéfanie Ménasé Notizen Merleau-Pontys zu Gur-
witschs Hauptwerk »Das Bewusstseinsfeld« aus seinem Nachlass ver-
offentlicht (Merleau-Ponty 1997), mit hoher Wahrscheinlichkeit Ende
1958 oder Anfang 1959 entstanden. Sie enthalten Zusammenfassungen
der Argumentationen Gurwitschs und teilweise angefugte Gegenpositio-
nen Merleau-Pontys. Viele Formulierungen Merleau-Pontys sind aufSer-
ordentlich schwierig zu verstehen. Das liegt zum einen an dem konden-
siert-metaphorischen, eher andeutenden als ausfithrenden Stil Merleaus,
der sich in nicht zur Publikation bestimmten Notizen natiirlich noch
verstirkt. Zum anderen kommen in diesem Fall Probleme hinzu, die et-
was mit dem komplizierten Verhaltnis der Autoren zu tun haben. Thre
Ausgangspunkte und Positionen liegen nahe beieinander, beide positio-
nieren sich gegeniiber Husserl sowohl ankntipfend wie auch ablehnend,
aber eben in jeweils verschiedenen Hinsichten. Merleau-Pontys Position
ist zu diesem Zeitpunkt nach wie vor in Bewegung: er ist bestimmten
Argumenten Gurwitsch zum Zeitpunkt der Lektiire bereits entgegenge-
kommen, hat frithere Positionen, zum Teil auch die von Gurwitsch kri-
tisierten, zu diesem Zeitpunkt bereits korrigiert. Zugleich lost der Text
weiterfithrende aktuelle Uberlegungen aus, wie auch Ménasé betont. Es
gibt aber auch Positionen, an denen er weiterhin festhalt und die er ge-
gen Gurwitsch geltend macht.

Gemeinsamer Ausgangspunkt beider Autoren ist wie gesagt die Auf-
gabe der Konstanzhypothese und in diesem Zusammenhang die Ausei-
nandersetzung mit gestaltpsychologisch relevanten experimentellen und
klinischen Befunden. Fiir beide gibt es damit keine strikte (insofern: kon-
stante) Korrespondenz zwischen Strukturen, Ordnungen, Konfiguratio-
nen, Gestalten der Wahrnehmung und des Wahrgenommenen zu objek-
tivierbaren Reiz(an)ordnungen in einem messtheoretischen Sinn. Hier
beginnt fiir Gurwitsch wie fur Merleau-Ponty die genuine Zustandigkeit
der phinomenologischen Beschreibung und Analyse.

Gurwitsch geht davon aus, dass der strukturale »Mehrwert« des
Wahrnehmungserlebnisses, Strukturen, Konturen, Figurationen auf kon-
stituierende, aktformige, autonome Leistungen des Bewusstseins zuriick-
geht. Hierfiir muss er strikt an der bewusstseinstheoretischen Grund-
unterscheidung zwischen Noesis und Noema, also der Unterscheidung

46

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH

zwischen Akt/Leistung/Art und Weise des bewussten Sich-Beziehens-Auf
und dem Inhalt, dem Worauf dieses Sich-Beziehens festhalten. Was Gur-
witsch von Husserl unterscheidet, ist die Annahme, dass Bewusstsein
letztlich non-egologisch verfasst ist. Bei Bewusstsein handelt es sich fiir
ihn nicht primir um ein »ego cogito«, sondern ihm liegt ein letztlich an-
onymes Cogitare zugrunde. Dieses Cogitare = leistende, »aktformige«
Bewusstsein ist auch bei Wahrnehmungsvorgingen, einschlieflich der
Erfahrung des eigenen Korpers wirksam. Deshalb ist fir Gurwitsch die
Frage nach der »Konstitution« von Erfahrung immer sinnvoll. Was es
schwierig macht, sein Verstandnis von »Leistung« zu verstehen, ist aller-
dings die Zumutung, sich eine Handlung/Leistung vorzustellen, die nicht
von einem Ich ausgeht.

Merleau-Pontys Ansatz ist von vorne herein ein anderer. Er bringt
den Korper (corps) als entscheidende Instanz fiir die Interpretation des
strukturalen »Mehrwerts« ins Spiel. Struktur, Gestalt, Kohirenz, Kon-
tur haben unsere Wahrnehmungen kraft der Beschaffenheit, Qualitit
unseres Korpers, den er von vorne herein in einen gemeinsamen Struk-
turzusammenhang mit der auf ihn bezogenen Welt und Umwelt sieht.
Merleau-Ponty hilt im Unterschied zu Gurwitsch an der Figur eines
freilich »inkarnierten« Egos bzw. Subjekts fest. Er fasst aber dessen,
wie er es nennt, »intentionnalité opérante« nicht primir als »cogitare«
= Denken, Wissen. Die Schwierigkeit bei Merleau-Ponty besteht darin,
sich ein Subjekt, ein Ego vorzustellen, das sich nicht tiber seine Hand-
lungen/Leistungen konstituiert, nicht »aktiv« ist, sondern passiv oder
medial. Das fithrt Merleau-Ponty zunichst zu der Kompromissbildung,
den Korper als ein »stummes Cogito«, als eine Art (Bewusstseins-)Sub-
jekt hinter dem (Bewusstseins-)Subjekt zu fassen. Dieses »romantische
Korperkonzept«, wie ich das spater nennen werde, gibt er aber in den
1950er Jahren auf zugunsten eines strukturalen Konzepts, das eine
Teilrehabilitierung einer Cartesianischen Differenz beinhaltet. Die Un-
terschiede zwischen Gurwitsch und Merleau-Ponty sind deswegen subtil
und schwierig zu verstehen, weil sie teilweise konvergent, teilweise di-
vergent argumentieren, manchmal beides zugleich. Hinzu kommt, dass
keiner von beiden beanspruchen kann, diese schwierigen Probleme ei-
ner endgiiltigen Losung entgegengefiihrt zu haben. Das ist im Ubrigen
bislang niemandem gelungen, weder in den Natur-, noch in den Sozial-
bzw. sogenannten Geisteswissenschaften. Kontroversen auf diesem Ge-
biet gleichen unvermeidlich einem gemeinsamen Stochern nach Orien-
tierung im Nebel von sich selbst nur begrenzt deutlichen Vorstellungen
und Akzentsetzungen.

Dies vorausgeschickt mochte ich einen Aspekt von Merleaus Kritik
an Gurwitsch herausgreifen, den ich halbwegs nachvollziehen kann, der
zugleich eine wesentliche Differenz der beiden Orientierungen benennt
und fiir die Fragestellung dieses Buchs von entscheidender Bedeutung

47

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

ist. Es handelt sich um ein Argument gegen Gurwitschs Vorstellung der
»Dingkonstitution«. Die Wahrnehmung eines Dings — zum Beispiel des
berihmten Apfelbaums oder auch eines Kartoffelsacks — ist fir Gur-
witsch immer schon in sich durch Verweisungen, Sinnsynthesen des Be-
wusstseins, von Gedichtnisbeziigen tiberformt und darin stellt sich des-
sen Identitdt und Bedeutung als Ding tiberhaupt erst her. Fiir Gurwitsch
gibt es ein Kontinuum zwischen dem sinnlichen Eindruck, der Bedeutung
und den Verweisungen auf Gedichtnisinhalte, die ein Wahrnehmungs-
gegenstand in uns auslost. Letztere tragen fiir ihn auch zur sinnlichen
Gestalt des Gegenstandes bei, beispielsweise in dem Umstand, dass die
Vorderseite des von mir erblickten Gegenstandes irgendwie auf seine mir
abgewandte Riickseite verweist. Diese ist, obwohl ich sie aktual nicht
sehe, auf bestimmte Weise mitgegeben (»apprasentiert«) und daher mit
beteiligt an der »Gestalt« des Dings.

Anders Merleau-Ponty. Lapidar merkt er an: »Ou sont ces renvois?
Il n’y en a pas ...« » Wo sind diese Verweisungen? Es gibt sie nicht ...«
(Merleau-Ponty 1997: 328, Ubers. jmk). Er hatte bereits in der Phino-
menologie der Wahrnebhmung die Annahme kritisiert, die aktuelle Ge-
genstandswahrnehmung wiirde durch Gedachtnisleistungen (Erinne-
rungen, Wissen) (mit)konstituiert. Merleau akzentuiert demgegentiiber
eine irreduzible Qualitit des »Prisenzfeldes«. Das Wiedererkennen ei-
ner in der Vergangenheit erfahrenen Konstellation miisse von der Ge-
genwart ausgehen, nicht umgekehrt. Zuerst misse »die aktuelle Er-
fahrung Form und Sinn annehmen, um gerade diese und keine andere
Erinnerung hervorzurufen« (Merleau-Ponty 1966: 40, Ubers. gein-
dert, jmk). Wire es umgekehrt, wiirde sich das Ding also gleichberech-
tigt aus aktuellen Empfindungen und Erinnerungen zusammensetzen,
»bote nichts in ihm dem uferlosen Fluss der Erinnerungen Halt« (ebd.:
41), wiirde sich das wahrgenommene Ding schlechterdings nicht mehr
grundsitzlich von seinem Bild, von einer Illusion unterscheiden. Dieses
Argument der aktualen Dichte der Wahrnehmung greift Merleau-Pon-
ty auch hier auf: »Gurwitsch ne voit pas que, si la >chose« devait étre
préparée par ce processus ou actuel et inactuel s’échangent, il n’y aurait
jamais de »chose, la zone de I’actuel, du sensible, ne pouvant elle-méme
cristalliser que par cette méme conscience de >quelque chose« figuré
qu’on veut déduire.« » Gurwitsch sieht nicht, dass, wenn das Ding durch
den Prozess, in dem Aktuales und Nicht-Aktuales sich austauschen,
eingerichtet werden miisste, es niemals ein Ding geben wiirde; die Zone
des Aktualen, des Sensiblen kann ibrerseits nur auskristallisieren durch
eben dieses Bewusstsein eines figurierten Etwas, das man (gemeint:
Gurwitsch, jmk) deduzieren mochte.« (Merleau-Ponty 1997: 3303
Ubers. jmk).

Fir Merleau-Ponty sind die Identitit und Gestalthaftigkeit des Wahr-
nehmungsdinges und dessen innerer und dufSerer Horizonte nicht

48

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH

Ergebnis einer vom Bewusstsein aktiv konstituierten noetisch-noemati-
schen Einheit, einer Synopsis von Einzelheiten, von gegenwirtigen und
vergangenen Erfahrungen, sondern die Koharenz des Gegenstandes ist
»leibhaftig« im Sinne von »wirklich«. Diese Koharenz ist »résultat du
saisie charnelle du tout dans son unité latérale« (»Resultat eines leibhaf-
tigen Erfassens des Ganzen in seiner lateralen Einheit«). Dieses Erfassen
ist keine Abbildung »objektiver Relationen« im Sinne der Konstanzan-
nahme einer atomistischen Physik. Gleichwohl ist sie auch nicht idiosyn-
kratisch, »subjektiv«, sondern von einem Moment der »Generalitdt«,
der Geltung uber diesen besonderen Fall hinaus bestimmt: »généralité
qui lui est essentielle, qui n’est pas second ou dérivé [...] une généralité
premiére, originaire, avant la multiplicité [...]. C’est la généralité du We-
sen (verbal, actif), de ce qui west et agit [...] il y a un leibhaft de ’essence«
» Generalitdt, die ihr wesentlich ist, die nicht sekunddr oder abgeleitet ist
[...] eine primdre, origindre Generalitit vor der Vielheit |[...] Es handelt
sich um die Generalitit des Wesens (als Verb, aktiv), um das, was west
und handelt |...] es gibt eine Leibhaftigkeit des Wesens« (Merleau-Pon-
ty 1997: 328; Ubers. jmk).

Jenseits der ontologischen und durchaus heideggernden Anklinge
(»wesen« als ein vom deutschen Partizip des Verbs »sein« abgeleitetes
Zeitwort), die darauf hindeuten, dass auch hier Zeit — damit in einem
grundlegenderen Sinn Gedachtnis? — im Spiel ist, klingt eine Argumen-
tation Merleau-Pontys an, die sich von seinem Frithwerk bis in die
spate Ontologie durchzieht. Die Welt und die Gegenstande der Wahr-
nehmung sind im Modus einer »Rationalitdt der Faktizitit« (facti-
cité-rationalité, ebd.: 331), in der Dichte eines Prasenzfeldes gegeben,
die jenseits von Plausibilitat, Wahrscheinlichkeit oder Bezweifelbar-
keit spielt (Merleau-Ponty 1997: 331; vgl. dazu 1994a: 225). Nur
dieses Prasenzfeld aktualer Wahrnehmung kann einen raumlich-zeit-
lichen Horizont aufweisen. Entsprechend ist es fiir Merleau-Ponty wi-
dersinnig die Erfahrung von Horizonten in einer Logik von Noesen
und Noemen zu analysieren: »Absurde de vouloir analyser un hori-
zon en termes de noése et noéme, conscience de ... et objet. Chorizon
n’est pas extension de la zone de vision claire ou se réalisent ces struc-
tures: il est le milieu des ces structures cristallisées, leur Worin pré-in-
tentionnel. [...] Phorizon est 3 mon ici maintenant ce qu’est ma nais-
sance ou ma mort a ma vie.« » Absurd einen Horizont in den Termen
von Noesis und Noema analysieren zu wollen, <als> Bewusstsein
von... und Objekt. Der Horizont ist nicht die Ausweitung der Zone
des klaren Sebens, in dem sich diese Strukturen realisieren: er ist das
Milieu dieser kristallisierten Strukturen, ihr vor-intentionales Worin.
[...] Der Horizont ist fiir mein Hier/Jetzt das, was meine Geburt oder
mein Tod fiir mein Leben ist.« (Merleau-Ponty 1997: 332, Ubers.
jmk).

49

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Insgesamt fallt an allen diesen Einwianden auf, dass Merleau an kei-
ner Stelle die Figur eines Korper-Subjekts, die Annahme einer Intentio-
nalitdt des Korpers verteidigt oder als Argument ins Spiel bringt — Denk-
figuren also, die ihm Gurwitsch zum Vorwurf macht. Vielmehr greift
Merleau-Ponty durchweg auf Argumente des Schlussteils der Phdnome-
nologie der Wabhrnehmung zurtick. Merleau-Ponty bezieht sich dort so-
wohl auf die Analysen der »urspriinglichen Zeit«(erfahrung) Heideggers
wie auf die Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins Husserls (Husserl 1980, die ja von Heidegger 1928 herausgegeben
worden waren). Die letzteren liest Merleau-Ponty aus der Perspektive
von Analysen insbesondere des spaten Husserl zu Phinomenen der Passi-
vitdt und »das Geflecht der passiven Synthesen, dieses mannigfaltige stro-
mende Geschehen, ohne das Bewusstsein nicht Bewusstsein wire« (Hus-
serl 1966: XVII). Mit diesem paradoxen Ausdruck bezieht sich Husserl
auf den Umstand, dass sich in Erfahrungen der Wahrnehmung, der Be-
wegung (Kinisthesie) und des Zeitflusses unablassig Synthesen (Reten-
tionen, Protentionen, Assoziationen) vollziehen, Zusammenhange und
Einheiten zwischen Mannigfaltigem sich herstellen, ohne dass dem eine
greifbare Eigenaktivitat des Ichs entspricht, zugleich aber den Boden, die
Ermoglichung fiir alle aktiven Leistungen des Ichs darstellen (Husserl
1966: 209). An einer Stelle gebraucht Husserl sogar die Bezeichnung ei-
ner »Phianomenologie dieses sogenannten Unbewussten« (Husserl 1966:
154). Husserl war, das »sogenannte« ist dafiir ein Indiz, der Meinung
(und auch Gurwitsch halt daran fest) dass auch diese Phinomenologie
Konstitutionsanalyse bleibt. An manchen Stellen versteht er die passive
Synthesis sogar als Ur-Konstitution, fasst jedenfalls » passive Produktion
als intentionale Konstitution« (Husserl 1966: 275 f). Insofern der Begriff
Konstitution allerdings eng mit einem Verstindnis transzendentaler Sub-
jektivitat verkniipft ist, wird hochst fraglich, was dann eigentlich Konsti-
tution und die Begriffe »aktiv« und »passiv« noch meinen.

Merleau-Ponty zieht daraus die Konsequenz, den Begriff der Konsti-
tution als letztlich idealistisches Relikt einer »reflexiven Analyse« zu ver-
werfen und von einem nicht weiter reduzierbaren Status einer Schicht
der »Passivitat« in Bewusstseinserfahrungen der Wahrnehmung, der Be-
wegung, der Zeiterfahrung insgesamt auszugehen. Die Paradoxie des
Ausdrucks »passive Synthesis« versucht er durch die Formulierung zu
entschirfen, »dass das Mannigfaltige zwar von uns durchdrungen ist,
gleichwohl aber nicht wir es sind, die seine Synthese vollbringen.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 485). Die Zeiterfahrung — temporalisation=intentionna-
lité opérante — enthilt dafiir das Paradigma: »offenkundig bin ich zwar
nicht der Urheber der Zeit, so wenig wie der meines Herzschlages, nicht
ich bin es, der die Initiative der Zeitigung (temporalisation) ergreift; es ge-
schah nicht nach meiner Wahl, dass ich geboren wurde, und bin ich einmal
geboren, so bricht durch mich hindurch die Zeit hervor, was immer ich

50

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH

tun mag.« (Merleau-Ponty 1966: 485).” Festzuhalten ist: Merleau-Ponty
beruft sich in seiner Gurwitschkritik nicht in erster Linie auf ein subjekti-
ves Korper- (oder Leib)konzept, sondern auf eine grundlegende operative,
in seinem Verstindnis nicht-konstituierende Schicht des Bewusstseins, der
Zeiterfahrung. Es geht dabei nicht um Zeiterfahrung im Sinne von Erinne-
rung, der Verweisung auf Gedachtnisinhalte und der bewussten Artikula-
tion von Erwartungen an die Zukunft, sondern im Sinne der von Husserl
herausgearbeiteten passiven Schicht der » Temporalisation«.

Das erklirt auch die Funktion von Metaphern wie »Sedimentation«,
»Gefrieren«, »Kristallisation« (Merleau-Ponty 1994a: 326, 298). Hier
handelt es sich um anonyme, nicht gemachte, quasi-naturale, zeitliche
Prozesse, die zugleich ihre eigene Prozessualitit dinglich verdichten. In
den Gurwitsch-Notizen formuliert er, gleichermafSen gegen Gurwitsch
wie gegen Husserl gewandt: »H. ne voit pas que le monde sensible est
mouvement gelé, cristallisé, mais conservé dans I’épaisseur du Gestalt-
hafte.« » H. <gemeint ist wohl Husserl, jmk> sieht nicht, dass die sensible
Welt gefrorene, kristallisierte Bewegung ist, aber bewahrt in der Dichte
des Gestalthaften.« (Merleau-Ponty 1997: 329). Seine Notizen zu Gur-
witsch munden in die Aussage: »Il n’y a pas de sens a constituer le Le-
benswelt: c’est le détruire.« »Es macht keinen Sinn die Lebenswelt zu
konstituieren: das hiefSe sie zu zerstoren.« (Merleau-Ponty 1997: 338;
Ubers. jmk).

Hier kommt es zu einer interessanten zeitlichen und inhaltlichen Kon-
vergenz mit Alfred Schiitz. In einem Brief an Gurwitsch am 28. Juli 1958
(also moglicherweise im selben Jahr, an dessen Ende die Notizen Mer-
leau-Pontys zu Gurwitsch zustande kamen!) nimmt Schiitz die Lekti-
re von Gurwitsch Aufsatz Der Begriff des Bewusstseins bei Kant und
Husserl zum Anlass eine tiefgreifende eigene Diskrepanz zu Husserls
transzendental- und konstitutionstheoretischen Ansatz (und damit auch
eine Diskrepanz zu Gurwitsch) zu formulieren. Er lobt zunachst Gur-
witschs Darstellung der Husserlschen Position, aus der er sehr viel ge-
lernt habe. Er fihrt dann fort: » Aber gerade weil Du seine <Husserls,
jmk> BewufStseinstheorie so klar dargestellt hast, hat sich in mir der Ver-
dacht, unter dem ich seit vielen Jahren leide, verfestigt, dafs die Lehre von
der Intentionalitit niemals zur Konstituierung der objektiven Welt fiih-
ren kann, sondern diese als unbefragten Boden der Lebenswelt schlicht
voraussetzt.« (Gurwitsch/Schiitz 1985: 539).

7  Die Assoziation mit »Herzschlag«, » Geburt« und » Tod« markiert auch hier
beim »spiten« Merleau-Ponty einen — ebenso strukturalen wie prozessbe-
zogenen — Korperbezug. Die Gleichsetzung von Wahrnehmungsphianome-
nen mit dem Herzschlag beinhaltet ja die These: Diese Wahrnehmung, die-
ses Bewusstsein dieses Dings ist, so wie der Herzschlag, die mir zugdngliche
Seite von unzihligen anonymen strukturierten Prozessen in/an diesem Kor-
per (vgl. dazu Kapitel I.4.).

ST

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Sieht man einmal von der Problematik ab, was Schiitz hier unter »ob-
jektiv« verstanden wissen will,® so ist doch augenfillig, dass auch er
dem Konstitutionsbegriff skeptisch gegentibersteht. In diesem Zusam-
menhang kritisiert Schiitz unverhohlen den Begriff der »passiven Syn-
thesis«: »Was ist der Sinn der Rede von einer passiven Synthesis? Ist das
nicht ein holzernes Eisen? Gibt es denn passive BewufStseinsleistungen? «.
Er sieht darin einen Versuch den transzendentalen Ansatz zu retten und
die »Identitit der Dinge« letztlich dann doch als eine Bewusstseinsleis-
tung, als blofSe Identitit des »noematischen Sinns« zu verkaufen und der
Einsicht einer vorauszusetzenden Identitit des »objektiven Gegenstan-
des« (Schutz/Gurwitsch 1985: 440) auszuweichen.

Schiitzs Auffassung ist in diesem Punkt konvergent mit Merleau-Pon-
tys Gurwitschkritik. Dies betrifft auch die Einschiatzung des Begriffs der
passiven Synthesis. Zwar hat dieses Konzept eine wichtige Funktion fiir
Merleau-Pontys Begriff der »intentionnalité opérante«. Aber auch er hat-
te schon in der Phinomenologie der Wahrnehmung kritisiert, dass da-
mit »nicht die Losung des Problems«, sondern dieses selbst bezeichnet sei
(Merleau-Ponty 1966: 476). Schutzs Kritik an diesem Begriff erscheint
eher noch schroffer. Beide halten in den letzten Notizen ihres Lebens —
Merleau-Ponty wird Schiitz nur um zwei Jahre tiberleben — als wesentli-
che Problemstellungen die Aufkliarung des Horizontbegriffs, damit auch
der passiven Synthesis und der Sedimentierung fest. Beide formulieren
unabhingig voneinander eine Kritik am bewusstseinstheoretischen Para-
digma Husserls und Gurwitschs, setzen am gleichen Punkt, namlich der
Dingkonstitution an, und sehen das Problem im Konzept der passiven
Synthesis. Man konnte auch sagen: beide machen die Einsicht geltend,
dass die Wirklichkeit einer Erfahrung und eines Gegenstands nicht in sei-
ner Bedeutung aufgeht. Sondern umgekehrt, die Bedeutung eines Objekts
setzt dessen Identitat, die in der Wahrnehmung primordial erfahren wird,
schon voraus. Diese Erfahrung der Dichte eines wahrgenommenen Ge-
genstands bleibt immer der »Rechtsgrund« der moglichen Bedeutungen,
die er annehmen kann, die sich verandern und korrigiert werden konnen
und in der Folge auch das Wissen, das ich dariiber haben kann.

Die Selbstkritik Merleau-Pontys —
der Korper ist kein Subjekt

Merleau-Ponty pariert insgesamt Gurwitschs Kritik (und damit indirekt
die Zaners) mit einem Gegenangriff. Fiir ihn sind deren Vorwtirfe, soweit

8  Ich glaube, dass er einfach »wirkliche Welt« meint und sich damit dem Ver-
stindnis Merleau-Pontys annihert.

52

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS — DER KORPER IST KEIN SUBJEKT

sie die unterstellte Verfehlung des Verzichts auf die eidetische Methode
und die noetisch-noematischen Analyse betreffen, obsolet. Denn das ist
fiir ihn kein Gegenstand des Vorwurfs, sondern bezeichnet geradezu den
zentralen Punkt seines Anliegens. Er wirft im Gegenzug Gurwitschs Fest-
halten daran eine »analytisch-rationalistische« Reduktion der phano-
menologischen Erfahrung vor (1997: 328). Auffallenderweise kommen-
tiert er aber Gurwitschs in Das Bewusstseinsfeld gedufSertem Vorwurf,
er, Merleau-Ponty, wiirde an die Stelle des Bewusstseins den Korper set-
zen, nicht weiter (Gurwitsch 1974: 246). Dies diirfte, wie gleich zu zei-
gen sein wird, auch daran liegen, dass Merleau-Ponty diesen Vorwurf,
wenngleich theoretisch anders eingebettet, bereits an sich selbst gerich-
tet und auf gewisse Weise korrigiert hatte.

Im Zentrum der Kritik Gurwitschs und Zaners steht die Formel einer
»korperlichen« oder »leiblichen Intentionalitit« im Sinne eines subjek-
tiven Genitivs. Wir hatten bereits festgehalten, dass diese Formel genau
genommen nicht Bestandteil des manifesten Textes der Phinomenologie
der Wahrnebmunyg ist. Es muss aufserdem betont werden, dass sich Mer-
leau-Ponty kaum jemals des deutschen Begriffs » Leib« bedient. Auffillig
ist zudem, dass er — man konnte fast sagen: in Aufnahme eines naiven
Dualismus — die Begriffe »Geist« und »Bewusstsein« weiterverwendet,
obwohl er keinen Zweifel daran lisst, dass ihm an einer »radikalen Kri-
tik« der Differenz »psychisch vs. physisch« gelegen ist (Merleau-Ponty
1997: 327).

Der Ausdruck »korperliche« bzw. »leibliche Intentionalitat« findet
sich wie gesagt als solcher nicht im Text; wohl aber finden sich immer
wieder Formulierungen, die so ein Konzept durchaus nahelegen konn-
ten. Dazu gehort etwa der Satz »ich bin mein Korper«, der allerdings
nicht auf Merleau-Ponty, sondern auf Gabriel Marcel zuriickgeht.” Un-
tersucht man solche Stellen naher, so sticht ins Auge, dass diese und dhn-
liche Formulierungen aber wenig konsistent eingesetzt werden. » Mein
Korper steht nicht vor mir (wie ein Gegenstand)«, schreibt Merleau-Pon-
ty beispielsweise und dann, mit zweimaligem Ansetzen, als ob es sich nur
um gleichgiltige Formulierungsvarianten handelte: »sondern ich bin in
meinem Korper, oder vielmehr ich bin mein Korper« (1966: 180). In di-
rektem Widerspruch zu der letztgewihlten Formulierung heifit es dann
einige Zeilen weiter, wieder vollig vertraglich zu Gurwitschs »leiblichem
Bewusstsein« als blofS objektivem Genitiv: »Wir sind es selbst, die die-
se Arme und Beine zusammenhalten, sie zugleich sehen und berithren«
(ebd.). Ein weiteres Beispiel findet sich in einem auf Descartes Bezug neh-
menden Absatz, in dem er darauf hinweist, dass der Korper eine »zwei-
deutige Weise des Existierens« (existence ambigu) innehabe, weder Ob-
jekt noch Bewusstsein sei (1966: 234). Hier wird die Formulierung »So

9 vgl. Merleau-Ponty 1966: 207, FN

53

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

bin ich selbst mein Korper« sogleich unter den Vorbehalt gestellt »zu-
mindest in dem MafSe, in dem ich einen Erwerb mein Eigen nenne«. Die
Fortsetzung — »umgekehrt ist mein Korper wie ein natiirliches Subjekt«
— bleibt ebenfalls unentschlossen: »ist wie ein Subjekt« sagt er und nicht
schlicht »ist ein Subjekt«. An anderen Stellen formuliert Merleau-Ponty
jedoch ausdriicklich, der Korper sei »gleichsam ein natiirliches Ich und
selbst das Subjekt der Wahrnehmung« (1966: 243).™

Das eigentlich konzeptuelle Element dazu ist nicht eine »Intentiona-
litat des Korpers«, sondern das »schweigende Cogito« (Merleau-Pon-
ty 1966: 458), das erst am Ende des ganzen Buchs ins Spiel kommt. Es
kiindigt sich allerdings an in Wendungen, in denen der Korper als Sub-
jekt eines stummen Wissens in Erscheinung tritt, wie etwa »mein Kor-
per [...] versteht (comprend)« (ebd.: 168), »...der Korper habe verstan-
den« (ebd.: 177), ein »Wissen, das in den Handen ist« (ebd.: 174), die
Hand »weifs [...] das Harte und Weiche« — ein fast fichteanischer Ak-
kusativ! — und ebenso: der Blick »weifs [...] das Mondlicht« (ebd.: 367,
vgl. franzosisch: »ma main sait le dur et le mou, [...] mon regard sait la
lumiére lunaire«). Das klingt schon wegen der Beschworung des Mond-
lichts romantisch. In einer FuSnote schreibt Merleau-Ponty, an die For-
mulierung Paul Guillaumes anschlieffend, das Auge trage der Beleuch-
tung Rechnung: »Das Auge ist nicht der Geist, sondern ein materielles
Organ. Wie vermochte es jemals wem dann auch >Rechnung zu tragen<?
Es vermag es nur, wenn wir dem objektiven Korper den phinomenalen
Korper zur Seite stellen, ihn als erkennenden Korper (»corps-connais-
sant«) begreifen, und als Subjekt der Wahrnehmung an die Stelle des
Bewusstseins die Existenz, d.h. das Zur-Welt-sein-durch-einen-Leib set-
zen.« (Merleau-Ponty 1966: 358). In dieser Formulierung zeigt sich die
Problematik als eine Art Doppelgdngertum von »objektivem Korper«,
dem ein »phianomenaler Korper« »an die Seite gestellt« wird. Das er-
scheint, gerade im Hinblick auf Merleau-Pontys kritische Bewertung
dualistischer Positionen, mindestens so ritselhaft, wie Descartes’ » Ge-
spenst in der Maschine« (Ryle 2018: 13).

Unvermittelt und gegenldufig dazu taucht an anderen Stellen wie-
derum ein Begleit- »Wir« oder -»Ich« auf, in Gestalt eines Bewusst-
seins, das sich auf die Fundierungen des Korpers stiitzt, auf sie rekur-
riert. Das wiederum ist nahe an Husserls Formulierungen vom Leib als
Mittel der Wahrnehmung bzw. des Bewusstseins: »Indem meine Hand
[...] das Harte und Weiche, mein Blick [...] das Mondlicht weifS, verbinde
ich mich in gewisser Weise dem Phanomen selbst und kommuniziere mit
ihm.« (ebd.: 367: kursiv jmk). An anderer Stelle betont Merleau-Pon-
ty, die Bewegungserfahrung unseres Korpers sei »kein Sonderfall einer

10 ahnlich: »Nous avons rejeté le formalisme de la conscience et fait du corps
le sujet de la perception« (1945: 260)

54

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS — DER KORPER IST KEIN SUBJEKT

Erkenntnis; sie eroffnet uns eine Weise des Zugangs zur Welt und zu
den Gegenstinden, eine >Praktognosie, die es als eigenstindig, ja viel-
leicht als urspriinglich anzuerkennen gilt.« (ebd.: 170). Die Verwen-
dung der ersten Person Plural (»uns«) bringt ein Motiv ins Spiel, das
spater unter dem Stichwort »Generalitat des Korpers« firmieren wird.
Hier will ich aber auf etwas anderes hinaus. In der Formulierung wird
namlich ein Erkenntnischarakter zunachst dementiert, ein Komma wei-
ter aber sofort wieder als Fremdwort ins Spiel gebracht (»Praktogno-
sie« = Praxis-Erkenntnis). Berihmt ist die Formulierung: »Mein Kor-
per hat seine Welt oder begreift (eigentlich: comprend=versteht/enthilt)
seine Welt, ohne erst den Durchgang durch >Vorstellungen< nehmen
oder sich einer »objektivierenden< oder >Symbolfunktion< unterordnen
zu miussen.« (ebd.: 170). Auch hier tritt der Korper als freilich vieldeu-
tiges Subjekt eines Habens und Verstehens auf, das allerdings durch die
Pascalsche Doppeldeutigkeit von comprendre=verstehen/enthalten un-
terminiert wird.

Deutlich wird Merleau-Pontys Unentschlossenheit auch in dem viel-
zitierten Satz »Der Korper ist unser Mittel uberhaupt eine Welt zu ha-
ben« (ebd.: 176)."" Hier wird ein Subjekt im Plural (»uns«) vom Korper
unterschieden, zugleich wird der Korper selbst wieder zum Subjekt ei-
nes Habens und uberdies sehr raffinierter reflexiver Handlungen: »bald
beschrinkt er sich auf die zur Erhaltung des Lebens erforderlichen Ges-
ten [...] bald spielt er auf diesen ersten Gesten und geht von ihrem un-
mittelbaren zu einem ubertragenen Sinne ihrer Gber« (ebd.). In den
Beschreibungen, die den Teil der Phanomenologie der Wahrnehmung
einleiten, in dem es um Gewohnheiten geht, ist es wiederum »eine Frau«
(und nicht etwa ihr Korper), »die ohne jede Berechnung zwischen der
Feder ihres Hutes und Gegenstinden, die sie zerknicken konnten, einen
Sicherheitsabstand einhilt« (ebd.: 172) oder der Blinde (und nicht etwa
sein Korper), fiir den der Stock Teil seiner selbst wird.

Dies alles deutet in der Tat nicht darauf hin, dass Merleau-Ponty ein
prazises Konzept von Korperlichkeit und seines Verhiltnisses zum Be-
wusstsein hat, das es ihm erlauben wiirde, eine »korperliche« Intentio-
nalitat von einer nicht-korperlichen, z.B. »geistigen« (?) Intentionalitit
zu unterscheiden. Der Schlussteil der Phanomenologie der Wahrneh-
mung mundet denn auch nicht darin, sondern in der Unterscheidung
von »intentionnalité des actes« und »intentionnalité opérante«. Letz-
teres ist ein Ausdruck, der Husserls Begriff einer »fungierenden In-
tentionalitdt« im Franzosischen wiederzugeben versucht und der — in
Anschluss sowohl an Husserl wie an Heidegger — als Versuch verstan-
den werden kann, den urspriinglich raumlichen Horizontbegriff auch

11 Ahnlich: »Bewusstsein ist Sein beim Ding durch das Mittel des Korpers. «
(ebd.: 167 f.)

55

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

sinngemafS auf die Dimension der Zeit auszuweiten (Métraux 1976:
1425 vgl. aber schon Heidegger 1989: 378).

Es scheint, als ob Merleau-Ponty wihrend der Abfassung ge-
schwankt habe — zwischen der Variante, die sich letztendlich im Text
durchgesetzt hat, die » passive Synthesis« als Problemanzeige zu verste-
hen und der verfithrerischen Variante, den Korper als »geheimes Sub-
jekt« der passiven Synthesis zu verstehen. Diese letztere ist die Lesart,
die sich — wie unscharf und vage auch immer — in der Rezeption des
Werks durchgesetzt hat. Eindeutig ist aber: »Korper« ist und bleibt in
der Phanomenologie der Wabhrnehmung eine vage und unscharfe Ka-
tegorie. Hier hat Gurwitschs und Zaners Kritik ihr klares Recht, auch
wenn sie die Eindeutigkeit von Merleau-Pontys Position offensicht-
lich uberzeichnet.

Sie gewinnt dadurch an Plausibilitdt, dass Merleau-Ponty selbst eine
im Verlauf der 1950er Jahre immer deutlicher werdende Distanz zu sei-
nem eigenen Korperkonzept artikuliert. Anldsslich einer Diskussion in
Genf im Jahre 1951 formuliert er, er trage Ambiguitaten in der Sache
Rechnung, reflektiere lediglich »Korper« »in allen Bedeutungen, die das
Wort haben kann« (»dans tous les sens que le mot peut avoir«). Aus-
driicklich meint er damit: in der »gewohnlichen Erfahrung oder auch in
der organisierten gewohnlichen Erfahrung, die sich Wissenschaft nennt«
(»dans I’ experience courante, ou dans I’experience courante organisée
qui s’appelle la science«) (Merleau-Ponty 2000a: 337; Ubers. jmk). Kris-
tensen sieht den Ubergang in alternative Konzepte in der Vorlesung von
1953 vollzogen und schreibt insgesamt: »Das frithe Hauptwerk bewegt
sich [...], obwohl es die Grundgedanken des Spatwerks in nuce bereits
enthilt, noch weithin in den Bahnen der klassischen Bewusstseinsphilo-
sophie, etwa, wenn die immanente Einheit des Leibes als Synthesis kon-
zeptualisiert wird. Die leibliche Einheit wird damit gleichsam nach dem
Modell der reflexiven Synthesis eines intentionalen Bewusstseins entfal-
tet. Endgultig aufgegeben wird dieses bewusstseinstheoretische Relikt
methodisch erst in der 1953 am Collége de France gehaltenen Vorle-
sung Le monde sensible et le monde de I'expression (Die sinnliche Welt
und die Welt des Ausdrucks), die vor kurzem zuganglich gemacht wur-
de.« (Kristensen 2012: 27). In dieser Vorlesung vollzieht Merleau-Ponty
gleich am Anfang eine Umakzentuierung der Phanomenologie der Wahr-
nehmung. Neue Ideen wiirden darin allzusehr durch ihre Bezugnahme
auf klassische Konzepte bestimmt (Merleau-Ponty 2011: 46) bzw. so
wahrgenommen. Er selbst vertrete, so ist in den Arbeitsnotizen zu lesen,
keinen » Antiintellektualismus«, sondern einen »neuen Typ der Analyse,
der auf das Begriffsvermogen selbst« anzuwenden wire, ihm gehe es um
einen »Polymorphismus des Bewusstseins«, ein indirektes Bewusstsein,
das Bewusstsein als » Abstand/Abstiandigkeit« (écart) (Merleau-Ponty
20I1: 173).

56

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS — DER KORPER IST KEIN SUBJEKT

Noch deutlicher findet sich diese Selbstkritik in den Arbeitsnoti-
zen aus dem Jahr 1959. Merleau-Ponty kritisiert darin sein Konzept
eines »schweigenden Cogitos«: »Was ich schweigendes Cogito nenne,
ist unmoglich«, schreibt er (Merleau-Ponty 1994a: 222). Es ging bei
dieser Formel um die Annahme einer vorsprachlichen, korperlichen (?)
»Erfahrung meiner selbst durch mich selbst«, einer »Selbstgegenwart bei
sich selbst« (Merleau-Ponty 1966: 459 f.), die Idee »d’un autre je pense
derriere le je pense« »eines anderen Ich hinter dem ich denke« (ebd.
2015: 329; Ubers. jmk). Das Cogito sei, so hilt Merleau-Ponty sich selbst
entgegen, an das Sprechen gebunden, das »Ich denke« ein Niederschlag
des Einsatzes der Worte. Aber dieses reine Selbstbewusstsein sei deshalb
eine » Mythologie«, weil die Worte nicht auf positive, fixe Bedeutungen,
sondern »nur auf Differenzen von Bedeutungen« in einem intersubjek-
tiven diakritischen System (1994a: 227) zurtickgreifen konnten — nicht
als eine »reine Sprache«, sondern als »wilde« »Praxis des Sprechens«,
auf die Institutionen einer »sukzessiven und simultanen Gemeinschaft
der sprechenden Subjekte« (1994a: 228). Der »Ubergang vom Wahr-
nehmungssinn zum sprachlichen Sinn, vom Verhalten zur Thematisie-
rung« (ebd.) bleibt fir Merleau-Ponty ein philosophisches Problem, das
weder durch ein »schweigendes Cogito«, eine korperliche Kontinuitat
noch durch die Annahme einer idealen Sprache gelost werden kann.
Stattdessen gehe es darum eine Theorie des »wilden Geistes, eines Geistes
der Praxis« zu entwerfen (1994a: 228).™

Was Merleau-Ponty damit meint, fuhrt er hier nicht weiter aus. Der
Begriff des »wilden Denkens« findet sich aber auch an einer Stelle im
Text von Das Sichtbare und das Unsichtbare. Er beschreibt damit das
Auftauchen von Sprache im Spannungsverhiltnis von uns, den Ande-
ren und den Dingen, die wir sehen. Gemeint ist damit ein wahrneh-
mungsnahes, insofern »wildes« Denken, in dem zwar »schon ziemlich
abstrakte Motive und Kategorien am Werke sind«, das sich aber durch
Anleihen bei den Strukturen der sinnlichen (»sensible<n>«) Welt bil-
deten, die allen »sensiblen« (d.g. empfindungsfihigen und empfindba-
ren) Korpern gemeinsam sei (ebd.: 29). Als Beispiel nennt er die Erfah-
rung des Kindes, das weit mehr »versteht als das, was es sagen kann«,
dessen Antworten »iiber das hinaus gehen, was es definieren konnte«.
Zugleich sieht Merleau-Ponty das Denken des Kindes auch als Para-
digma fiir das wilde Denken der Erwachsenen. Interessant ist, dass Clau-
de Lévi-Strauss seinem Freund Merleau-Ponty posthum sein bertihm-
tes, 1962 erschienenes Buch mit eben dem Titel »Das wilde Denken«
widmet. Es setzt ein mit einem Pladoyer die Gleichwertigkeit und den
Reichtum der Sprachen der aufSereuropiischen Kulturen anzuerkennen.

12 Auch das ist — nebenbei bemerkt — ein Gedanke, der sehr nahe an George
Herbert Meads These der Entstehung des Selbst liegt.

57

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Auch diese Sprachen seien wie jede europdische Sprache bestimmt von
einem » Wuchern der Begriffe«, dem »eine intensive Aufmerksamkeit fiir
die Eigenheiten des Wirklichen, einem wacheren Interesse fiir die Unter-
scheidungen, die man einfiihren kann, entspricht« (Lévi-Strauss 1981:
13). Lévi-Strauss sieht darin eine mogliche Spielart auch wissenschaftli-
chen Denkens. Seine Wissenschaftlichkeit liege eben darin, dass es sich
nicht der Aufgabe verschreibe, sich von der Sphare der Wahrnehmung
zu losen (ebd.: 27) — hier liegt nun der deutliche Bezug zu Merleau! —,
sondern zunichst »das Schwierigste in Angriff nimmt: die Systematisie-
rung auf der Ebene der sinnlich wahrnehmbaren Gegebenheiten« (ebd.:
23), eine » Wissenschaft vom Konkreten«, man konnte auch sagen: vom
Sichtbaren. Dieses taxonomische Prinzip stelle aber eine durchgehende
Struktur von Sprachlichkeit iiberhaupt dar, beinhaltet eine Art univer-
seller »Bricolage« (»Bastelei«), die auf der Grundlage von eingeschrankt
verfigbarem Material eine unbestimmte Menge an (Re-)Kombinations-
moglichkeiten zulasst und dadurch immer neue systematische Strukturen
erzeugt (ebd.: 34 ff.). Sie ist aber auch, sagt Lévi-Strauss, komplementar
zu jenem anderen Typus von Wissenschaft, der sich vom Wahrnehmba-
ren mit Hilfe von Modellen [6st, deswegen aber »nicht weniger wissen-
schaftlich, und ihre Ergebnisse [...] nicht weniger wirklich.« (ebd.: 29).

Unverkennbar sind Lévi-Strauss’ Ausfiuhrungen sowohl von einer
Adaption der Sprachtheorie Saussures geprigt, wie zugleich von der An-
nahme eines Primats der Wahrnehmung, in dem Sprachen immer auch
die Moglichkeit haben, natiirliche Differenzen symbolisch aufzugreifen
und zu organisieren. Diese Argumentationslogik wie auch der oben zitier-
te Ausdruck eines »wilden Geistes« als eines »Geistes der Praxis« diirfte
sich der Kommunikation mit Merleau-Ponty verdanken, die sich gerade
Ende der 1950er Jahre noch intensivierte. Merleau-Ponty wiederum an-
tizipiert durch solche Formeln eine Art praxeologischen Strukturalismus.

Es gibt noch eine weitere Stelle in den Arbeitsnotizen der ausgehenden
1950er Jahre, in der Merleau-Ponty sich kritisch zur Phidnomenologie
der Wahrnehmung aufSert. Auch da moniert er eine zu grofSe Determina-
tion durch klassische Konzepte der Philosophie. »Die Probleme, die ich
in der Ph.P <Phénomenologie de la perception> gestellt habe«, schreibt er
in einer Notiz vom Juli 1959, »sind unlosbar, weil ich dort von der Un-
terscheidung >Bewusstsein< — >Objekt« ausgehe« (Merleau-Ponty 1994a:
257). Die Fortfiihrung hat wiederum direkt mit dem Korperkonzept zu
tun: »Wenn man von dieser Unterscheidung ausgeht, wird man nie be-
greifen, dass ein bestimmtes Faktum der >objektiven< Ordnung (eine be-
stimmte Gehirnverletzung) eine bestimmte Storung im Weltbezug nach
sich ziehen kann.« (1994: 257). Bewusstsein konnte, anders gesagt, nicht
durch eine Gehirnverletzung tangiert werden (was definitiv der Fall ist),
wenn es nicht zugleich auch in einem inneren Konnex zu den materiellen
Strukturen des Gehirns stehen wiirde. Genau in diesem Zusammenhang

58

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NEUER WEIN IN ALTEN SCHLAUCHEN?

taucht die Formel des Sichtbaren als des gemeinsamen Stoffs aller Struk-
turen auf. Kurz spater wird auch hier der diakritische Strukturbegriff Fer-
dinand Saussures thematisch. Der Korper riickt aus dem Mittelpunkt,
eine weitere Arbeitsnotiz aus dieser Zeit lautet: »Notre corporéité: ne pas
la mettre au centre comme j’ai fait dans Ph.P« » Unsere Korperlichkeit: sie
nicht ins Zentrum stellen, wie ich es in der Phidnomenologie der Wahrneb-
mung getan habe.« (zitiert bei Alloa 2009: 25435 2012: 43).

Neuer Wein in alten Schlauchen?
Von der Persistenz des 19. Jahrhunderts

All das verweist auf den Weg, den Merleau-Ponty im Jahrzehnt der
1950er Jahre von einer intentionalitatstheoretischen zu einer struktura-
len Korperkonzeption zurticklegte. Auch dieser Akzentwechsel ist frei-
lich durch die Ambivalenzen der Argumentation der Phdnomenologie
der Wabrnehmung vorgezeichnet. Bereits dort taucht ja zugleich eine
strukturtheoretisch akzentuierte Argumentation in Gestalt des Themas
»Korperschema« auf. In Ankniipfung an Head und Grinbaum versteht
Merleau-Ponty darunter nicht die Reprasentation eines statischen Kor-
perbilds, sondern bereits eine operative Struktur: »ein System von Aqui-
valenzen [...] unmittelbar gegebene Invariante, auf Grund deren die ver-
schiedensten Bewegungsaufgaben augenblicklichster Transposition fahig
sind« (Merleau-Ponty 1966: 171). Dazu passen die an diese Bestimmung
anschliefSenden Beispiele der »geregelten Improvisation« eines Tanzes,
einer Frau, die sich mit ihrem Hut samt Feder sicher durch die Welt be-
wegt oder eines Organisten, der sich auf einem ihm noch unbekannten
Instrument einspielt (ebd. 172 ff.).

Es ist verfuthrerisch und provozierend zugleich auf solche Phinomene
die alten »klassischen Konzepte« zu projizieren, wie Merleau-Ponty in
einem kritischen Riickblick andeutet (Merleau-Ponty 2011: 45 f.) und
nun kurzerhand »den« Korper als geheimes Subjekt dieser «passiven
Synthesen« zu betrachten, ihn zu einer Art Tiefensubjekt hinter dem be-
wussten, »intellektuellen« Oberflichensubjekt zu stilisieren. Solche Ar-
gumentationsfiguren tauchen nicht zuletzt aufgrund ihrer polemogenen
Eignung bereits in der Philosophie des 19. Jahrhunderts von Feuerbach
uber Schopenhauer bis zu Nietzsche auf. Sie sind auch noch wirksam im
Werk Gabriel Marcels, der fiir die fachliche Sozialisation Merleau-Pon-
tys ja eine wichtige Rolle spielte.

Man konnte diese Figur nicht nur wegen ihres Ursprungs im 19. Jahr-
hundert als »romantisch« charakterisieren. Der Korper wird zur Chiff-
re einer inneren, hochstpersonlichen, holistischen, nicht strukturierten,
»tieferen« = nicht oder nicht vollstindig mitteilbaren bzw. sprachlich

59

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

einholbaren origindren Erfahrung — »unnennbar« wurde in der deut-
schen Romantik sehr oft formuliert. Der Korper wird zum Subjekt eines
»schweigenden« (»tacit«), sprachlosen Wissens und der Geschwaitzig-
keit des denkend-sprechenden, »aufgeklirten« Subjekt gegentiber ge-
stellt (Lakoff/Johnson 2018: 256 ff.). Genau genommen wird dadurch
kein einziges Problem gel6st, sondern fiir ein Problem nur ein ominé-
ses, ungreifbares X, ein Tiefensubjekt hinter dem wahrnehmbaren Kor-
per und dem denkend-sprechenden Ich eingesetzt, eine Metapher fiir
eine Losung erklart. Diese ist aber rein rhetorisch und darin liegt, konn-
te man etwas boshaft sagen, die besondere tiefe, leere Geschwatzigkeit
des romantischen Elementes.

Diese Strategie weist eine doppelte Unredlichkeit auf. Zum einen greift
sie die Unredlichkeiten des bewusstseinsphilosophischen Ansatzes auf.
Dieser beruht bereits auf einer Verkiirzung von Bewusstsein bzw. Inten-
tionalitat auf die Selbstbeweglichkeit, Selbstreferenz, Spontanitit einer
Folge von Denkakten (Vorstellungen). Ich kann mir jederzeit sagen: ich
stelle mir einen Tisch vor und nun mich selbst und nun x und ich setze
es unmittelbar um, sobald ich mir das sage. Das ist das paradigmati-
sche Modell fiir autonome Subjektivitit — von Fichte bis Luhmann (Kastl
2001: 109 ff.; 206 ff.) und es erklart, wie man auf die mehr als seltsamen
Eigenschaften des »guten, alten Subjekts« (Luhmann) kommt: als myste-
rioser »Quellpunkt« von Intentionalitit, Spontaneitdt und zugleich Ga-
rant einer zirkuldren Einheit der Erfahrung und seiner selbst. Die andere
Unredlichkeit besteht darin — unter dem Deckmantel eines erklarten An-
ti-Rationalismus — diese Elemente des klassischen Subjektkonzeptes auf
den »Leib«/»Korper« bzw. damit assoziierte Komplexe (Wille, Instinkt,
Gefiihl, Unbewusstes usw.) zu projizieren und diesen damit zum eigent-
lichen Subjekt zu stilisieren. Damit sind nun zwar die Akzente und Sen-
sibilititen verschoben, aber kategorial ist damit nichts gewonnen. Ein
Ritsel wird fiir ein anderes eingetauscht.

Einer der Gewihrsleute des »corporeal turn«, Friedrich Nietzsche, hat
diese Falle im Grunde vorweggenommen. In seinem fiir heutige Begriffe
dufSerst schwiilstigen Werk » Also sprach Zarathustra«, nach dem Urteil
Thomas Manns »bei weitem nicht sein bestes Buch«, zelebriert er den
romantischen Korper genau in diesem Sinne. Den »Leib« mythologisiert
Zarathustra zur »groffen Vernunft« hinter der »kleinen« des Geistes,
zur Vielheit »mit einem Sinn« (kursiv jmk), zum »machtigen Gebieter«,

13 Im Kontrast dazu aber: ich kann mich auf den Kopf stellen, aber es wird mir
nicht gelingen, in der gleichen Weise zu entscheiden, das, was ich wahrneh-
me, insgesamt oder auch nur im unauffilligsten Detail »anders zu sehen«
als ich es eben sehe. Ich kann jederzeit an etwas anderes denken oder versu-
chen anders zu denken, aber ich kann niemals aus einer griinen Zahnbiirste
eine rote »machen«.

60

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NEUER WEIN IN ALTEN SCHLAUCHEN?

»unbekannten Weisen«, zum eigentlichen »schaffenden Selbst«, das
»uber sich hinaus schaffe«, das letztlich auch Schopfer des »kleinen«
Geistes sei (»Der schaffende Leib schuf sich den Geist als eine Hand sei-
nes Willens«, alles Nietzsche 1977: 36 f.). In den spaten Aphorismen des
Nachlasses dagegen nimmt Nietzsche das romantische Pathos heraus.
Hier begriindet er das Philosophieren »am Leitfaden des Leibes« schlicht
methodologisch. Der Leib, ausdriicklich nicht zu l6sen von »der Physio-
logie«, sei das »reichere, deutlichere fafsbarere Phinomen«, jenseits jedes
Einheitsprinzips »ungeheuer kompliziert«, »ungeheure Vielfachheit«, =
konkret (dicht, zusammen gewachsen), aber deshalb »besser studierbar«.
»Es gibt keinen Willen«, schreibt der ehemalige Schopenhauerianer nun-
mehr, keine Einheit im Bewusstsein, das Studium des Leibes sei »metho-
disch voranzustellen, ohne etwas auszumachen iiber seine letzte Bedeu-
tung.« (Nietzsche 1992: 354 f., 369; kursiv jmk).

Man konnte die konzeptuellen Verschiebungen im Werk Merleau-Pon-
tys als Wiederholung dieser Zuriicknahme in der von vorne herein um
eine Stufe niichterneren Semantik des 20. Jahrhunderts charakterisieren.
Auch Merleau-Ponty distanziert sich von einem in seiner eigenen Pha-
nomenologie nachklingenden romantischen Korperkonzept. Der selbst
bescheinigte »Riickfall« in traditionelle Formulierungslogiken — wo vor-
her »Subjekt«, »Bewusstsein«, »Geist« stand, einfach »Korper« einzu-
setzen (z.B. »der Korper weifs..., versteht...«) — wird von da an auffal-
lend vermieden. War in der Phanomenologie der Wahrnebmung noch
von einer »wissenden Hand« die Rede (Merleau-Ponty 1966: 174, 367),
so verschwinden solche Formulierungen in den Vorlesungen und Texten
der 1950er Jahre zusehends. Sie werden durch Formulierungen ersetzt,
in denen der Korper das Denken artikulieren hilft, ihm zu Struktur ver-
hilft, aber nicht an seine Stelle tritt: »La geste de la main ne contient
pas la pensée, il la ponctue, il ’installe dans le monde, il la fait exister
[...]. Donc, on ne pense pas avec ses mains, mais on ne pense pas sans le
corps transfiguré, porteur des significations, qui est le schema corporel. «
»Die Geste der Hand enthdlt nicht das Denken, sie interpunktiert es,
verankert es in der Welt, lisst es existieren |[...] Insofern denkt man nicht
mit seinen Hinden, aber man denkt auch nicht obne den in Gestalt
des Korperschemas transfigurierten Korper, Trdger der Bedeutungen«
(Merleau-Ponty 2011: 162/f.128, Ubers. jmk).™

Auch im Spatwerk bedient sich Merleau-Ponty einer Metaphorik
der Héande zur Beschreibung von Phinomenen der Intentionalitdt. Aber
auch dort werden sie nicht mehr selbst zu wissenden Subjekten stili-
siert. Vielmehr greift Merleau-Ponty dort auf die von Husserl in den
Ideen II exponierte Beschreibung der linken Hand zuriick, die die rechte

14 Man beachte auch, dass hier stillschweigend das Korperschema, also ein
strukturales Konzept an die Stelle von blof§ »corps« tritt.

61

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

umfasst (Husserl 1952: 145). Dieses Bild wird zum Ausgangspunkt fiir
die Entfaltung des Begriffs » Chair« als eines Strukturzusammenhangs
von »Sensiblem« (sensibles) im Doppelsinn von » Empfindungsfihigem»
und »Empfindbarem«, in dem die Unterscheidung von Subjekt und Ob-
jekt, und damit von Noesis und Noema keine Rolle spielt (Merleau-Pon-
ty 2007: 243). Damit ist nichts Mystisches gemeint, sondern das Aller-
offensichtlichste und in der Alltags - wie in der naturwissenschaftlichen
Erfahrung gleichermafSen Greifbare: der irreduzible Oberflichencharak-
ter (»grain serré« = dichte Kornigkeit/kornige Struktur) der Wirklichkeit,
all dessen, was wir als »winziges Hautchen« zwischen dem Innenhori-
zont und dem Auflenhorizont der Sachen (Merleau-Ponty 1994a: 339)
eben mesoskopisch »sehen«, wahrnehmen konnen. Die Ordnung des
Sensiblen bilde den »Rechtsgrund fiir alle Konstruktionen des Erken-
nens« (Merleau-Ponty 2007: 244). In dieser Hinsicht argumentiert also
auch der spite Merleau-Ponty weiterhin in der Logik der Phdnomenolo-
gie der Wahrnebmung. Den Ausdruck »Rechtsgrund « entnimmt er Hus-
serls Ideen I1.%5 Die Sichtbarkeit der Wahrnehmungsdinge bewahrt aber
zugleich eine Opazitit, »ein Sein auf Entfernung [...], die hier und jetzt
erfolgende blitzartige Bekundung eines unerschopflichen Reichtums, und
dass die Sachen sich vor uns nur halb 6ffnen, gleichzeitig enthullt und
verborgen sind.« (Merleau-Ponty 2007: 245). Subjekt und Objekt er-
scheinen hier nur noch in Anfithrungszeichen, ohne dass aber dadurch
Bewusstsein in irgendeiner Hinsicht in Frage gestellt wire — denn die-
ser Strukturzusammenhang ist geradezu seine Existenzbedingung. Auch
die Stichworte, die in dieses Konzept fiihren — »empfindendes, mit Emp-
findnissen belegtes Ding« (Husserl 1952a: 119); »subjektives Objekt«
(ebd.: 124) entnimmt Merleau-Ponty dem Werk Husserls. Letztlich ar-
gumentiert er mit Husserl gegen Husserl, wenn er Konstitution zu einem
unmoglichen Unterfangen erklart. Vielmehr: » Als Projekt einer intellek-
tuellen Inbesitznahme der Welt wird die Konstitution fiir den reiferen
Husserl immer mehr zu dem Mittel, eine Riickseite der Dinge zu enthiil-
len, die wir nicht konstituiert haben.« (2007: 262).

Bevor ich an diesem Punkt wieder ankniipfe — letztlich geht es hier um
das mithevolle, aber moglicherweise lohnende Projekt einer » Entmeta-
phorisierung« des Spatwerks Merleau-Pontys — mochte ich zunachst eine
Zwischenreflektion zum Stellenwert des romantischen Korperkonzepts
in der soziologischen Rezeption Merleau-Pontys einschalten.

15 »Istdas Ding|[...], so muss es in einer Art bestimmbar sein, die das Irrelative in
den Relativititen herausbestimmt und andererseits aus dem heraus bestimmt,
was allen Rechtsgrund enthilt, aus den Gegebenheiten der Erfahrung, also aus
den sinnlichen Relativititen.« (Husserl 1952: 76)

62

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Romantische Korperkonzepte
in der Soziologie

»Wenn ich sage: >Ich bin wiitend, dass ich beim Zu-
sammenstof$ verletzt wurde<, so werde ich vielleicht
nichts dagegen einzuwenden finden, wenn fiir »ich
wurde verletzt< >mein Bein¢ eingesetzt wird, aber ich
wirde sicherlich Einspruch erheben, wenn »>ich bin
witend« in dieser Weise rekonstruiert werden soll-
te. Es wire ebenso absurd, davon zu reden, dass sich
mein Kopf erinnere oder dass mein Gehirn nun divi-
diere oder dass mein Korper mit der Miidigkeit kimp-
fe. Vielleicht hat die Absurditit solcher Zusammen-
stellungen Leute dazu getrieben zu behaupten, eine
Person wire die Vereinigung eines Korpers mit einem
Nicht-Korper.« (Ryle 2018: 256).

Das »Wissen des Korpers«

Die »Wiederentdeckung Merleau-Pontys« in der Soziologie (Honneth
1990: 134)" ist eng verknupft mit der » Wiederentdeckung des Korpers«
(z.B. Hirschauer 2008: 9742, Hillebrandt in Hubrich 2013: 5). Dass
auch im soziologischen Diskurs des ausgehenden 20. und beginnenden
21. Jahrhunderts ein »romantisches Korperkonzept« eine Rolle spielt,
zeigt sich in der umstandslosen Inanspruchnahme Merleau-Pontys fiir
den Entwurf eines Konzepts »korperlicher « bzw. »leiblicher Intentiona-
litat«, »leiblicher Erkenntnis« bzw. eines damit verkniipften »Subjektsta-
tus« des Korpers (z.B. Gugutzer 2015: 123; Crossley 1995: 45; Cross-
ley 2017: 321 ff.; Keller/Meuser 2011: 16; Bohle/Porschen 20115 vgl.
aber auch —differenzierter in der Darstellung — Bongaerts 2003, Coenen
1985). Die Rede vom »Korper als Agens« (Gugutzer 2015: 122) oder

1 Honneth argumentiert im Hinblick auf die folgenden Probleme insgesamt
sehr umsichtig, wenn er von einer »leibgebundenen Vernunft« und dem
menschlichen Korper (Leib) als » Medium von kognitiven Akten« spricht
(Honneth 1990: 134, 137).

2 Interessant ist in diesem Zusammenhang Hirschauers Feststellung »Nach
der kommunikationstheoretischen Wende der 198ocer Jahre gibt es eine
Wiederentdeckung des Korpers.« (ebd.). Man konnte sagen: im Werk Mer-
leau-Pontys ist — in umgekehrter Reihenfolge — bereits beides zugleich vor-
gezeichnet. Nach der Phianomenologie der Wabrnebmung wendet er sich ei-
ner Ausdruckstheorie zu.

63

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

als »Produzent von Sozialitiat« (Hubrich 2013: 95), Formulierungen wie
»der Leib ist also immer verstehender und wissender Leib, er hat ein in-
tentionales Verstindnis fiir Handlungssituationen« (Haller in Gugutzer
2017: 48) legen nahe, dass hier Leib und Korper eingesetzt werden, wo
ebensogut Akteur, Subjekt, Mensch, Individuum stehen konnte. In der
wissenssoziologischen Diskussion zeigt sich diese Verschiebung im zu-
nehmenden Riickgriff auf den Terminus »Korperwissen« in einem Dop-
pelsinne, den Stefan Hirschauer anlédsslich des DGS-Kongresses 2006
mit dem Thema »Die Natur der Gesellschaft« skizziert hatte: nicht (nur)
»Wissen vom Korper«, sondern in der Bedeutung eines subjektiven Ge-
nitivs: das, was ein »wissender Korper« weif§ (Hirschauer 2008: 977).
Das ist nicht weit entfernt von jenem subjektiven Genitiv »korperlicher
Intentionalitit«, den Gurwitsch und Zaner Merleau-Ponty ankreiden.
Es handelt sich nur um eine Variante des zum Schlagwort gewordenen
»Wissens, das in den Handen ist« (Merleau-Ponty 1966: 174).

Zwischen 2009 und 2019 kam es zu insgesamt drei Tagungen der
Sektionen Soziologie des Korpers und Wissenssoziologie mit dem Titel
»Korperwissen«. Auch deren Promotoren, Reiner Keller und Michael
Meuser verwenden diesen subjektiven Genitiv: »Korperwissen ist naim-
lich nicht nur Wissen vom Korper, sondern auch ein Wissen des Kor-
pers«, bei dem »Korper als eigenstindige Trager von Wissen fungieren,
das nicht in kognitive Prozesse tibersetzt ist, ja nicht tibersetzt werden
kann.« (Keller/Meuser 2011: 10).> Ganz dhnlich und im Sinne eines ro-
mantischen Konzepts im Sinne Lakoff/Johnsons formulieren Bohle/Por-
sche, Korperwissen verweise auf die »Feststellung, dass wir mehr wis-
sen, als wir sagen konnen. Korperwissen ist in dieser Sicht ein besonderes
Wissen. Es unterscheidet sich von denjenigen Formen des Wissens, die
sich explizit darstellen und beschreiben lassen.« (Bohle/Porschen 2o011:
54). Gemeint sind damit immer die auch von Merleau-Ponty beschriebe-
nen »Koérpertechniken, korperliche Routinen und Fertigkeiten des Han-
deln-Konnens unterhalb und oberhalb der Schwelle reflexiver Zuwen-
dung«(ebd.). Spater folgen auch Verweise auf die Praxistheorie und es
fallen die Stichworte »leibliche Erkenntnis« und »eibliche Intentionali-
tit« (ebd.: 16).

Diese Terminologie wirft natirlich die Frage auf, was tiberhaupt die
Bezeichnung » Wissen« rechtfertigt, was denn das Gemeinsame des »Kor-
perwissens« und des Wissens im herkommlichen Sinne sei. Die Antwort
konnte lauten: es liegt in dem Umstand, dass tiberhaupt ein Weltbezug
vorliegt, dass ein Subjekt sich sinnvoll verhilt, auf etwas orientiert ist.
Ich weifS explizit und kann es jemandem erkldren, der es nicht weifs, dass

3 Die Frage ist natiirlich, ich werde sie spater aufgreifen, wieso man etwas, das er-
klartermafSen nicht »kognitiv« und propositional verfasst ist, eigentlich » Wis-
sen« nennen sollte.

64

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »WISSEN DES KORPERS «

dieser Gegenstand ein Fahrrad ist, zwei Rider, Lenker, Sattel und Peda-
le hat, dass man damit fahren kann. Man konnte sagen, dies »weif$« ich
alles »implizit« auch, wenn ich mir dariiber gerade keine Gedanken ma-
che, einfach losfahre und damit auf praktische Weise zeige, dass ich mit
dem Fahrrad und allen seinen Teilen etwas anfangen kann. Und das sei
dann eben ein »Korperwissen«. Der Fall, dass jemand der Fahrrad fah-
ren kann, aber nicht auf explizite Art »weifS«, dass es sich um ein Fahrrad
handelt und wie seine Teile heiflen, ist gewiss hergeholt, aber nicht un-
moglich. Realistischer ist der Fall, dass jemand zwar weifS, was ein Fahr-
rad ist, aber nicht radfahren kann, zum Beispiel, weil sie oder er es nie
gelernt hat oder aus korperlichen Griinden (Behinderung, fortgeschrit-
tenes Alter) voriibergehend oder auf Dauer daran gehindert ist. Man
miisste dann sagen, die Person verfiige tiber ein (Nicht-Korper-) Wissen
uber Fahrrader und Fahrradfahren, nicht aber tiber ein Korperwissen
iiber Fahrrader und Fahrradfahren. Das ist zwar moglich, aber es ergibt
sich daraus eine recht umstindliche und semantisch konfuse Taxonomie.

Den Sachverhalt driickt man einfacher aus, indem man sagt, dass die
Person zwar weifS, was ein Fahrrad ist, aber selbst nicht fahrradfah-
ren kann. Auch die Unterscheidung zwischen » Wissen, dass« und einem
»Wissen, wie«, die in diesem Zusammenhang oft ins Spiel gebracht wird,
fithrt nicht weit. Sie beruht im Wesentlichen auf dem Problem einer fal-
schen Lehniibersetzung des englischen »knowing how«, wie der Uber-
setzer von Ryles Buch Begriff des Geistes sehr tiberzeugend darlegt (Ryle
2018: 27, FN). Denn im Deutschen kann anders als in der Semantik des
englischen »Knowing how to do something« auch der Nicht-Radfahrer
wissen, wie man das macht: man steigt auf, tritt in die Pedale und fahrt
los, mit dem Lenker steuert man, mit den Pedalen sorgt man fiir den An-
trieb. Das alles kann man auf die Frage antworten: » Aber wie fihrt man
denn nun mit dem Fahrrad?« Dass man das weifS, hilft moglicherweise
dabei, es einmal auszuprobieren. Aber es gewahrleistet nicht, dass man
ohne weiteres fahren kann, das Gleichgewicht halten kann, den rich-
tigen Anfangsimpuls findet. Ein anderes Beispiel: jeder weifs, wie man
eine Geige spielt. Man nimmt die Geige in die linke Hand, legt sie auf
die linke Schulter mit dem Steg (dem langen, diinnen Teil) nach vorne,
nimmt den Bogen in die rechte Hand und streicht damit tber die Sai-
te. Die linke Hand verkiirzt die Saitenlange und damit lassen sich alle
Tone spielen. Es ist klar, dass zwischen diesem — Schuitzsch gesprochen
— Rezeptwissen (und auch seiner beliebigen Verfeinerung) und dem Gei-
ge-Spiele-Konnen selbst ein grundsitzlicher Unterschied besteht. Selbst
wenn es moglich wire (was es nicht ist), ein erschopfendes Wissen tiber
alle fiir das Geigespielen entscheidenden Faktoren zu formulieren: es
wire zu nichts niitze, weil das Verstehen solcher komplexer Deklarati-
onen, die vermutlich nicht in ein Buch passen wiirden, einen unweiger-
lich am Spielen hindern wiirden.

65

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

Insoweit ich zeige, dass ich Geige spielen kann, sage ich nichts tiber
das Geigespielen, sondern ich spiele eben Geige. In der Alltagssprache
spricht man im ersten Fall von einem Wissen und im zweiten Fall von ei-
nem Konnen. Gilbert Ryle hat in seinem wenige Jahre nach der Phdno-
menologie der Wahrnehmung erschienenen Werk The concept of mind
die grundlegende Differenz von Wissen und Kénnen auf sehr klare Weise
analysiert (Ryle 2018: 2. Kap.). Insbesondere hat er dabei gezeigt, dass es
beim Konnen durchaus nicht um ein »implizites Wissen « und beim Wis-
sen nicht um eine blofle Vorstufe eines Konnens geht. Das verdeckt eine
wichtige sprachanalytische, (phanomeno-) logische und zugleich prag-
matische Differenz: Konnen heifSt, eine Tatigkeit addquat und auf ge-
lungene Weise auszufuthren, bei Wissen handelt es sich dagegen um eine
Handlung eines hoheren logischen Typs, namlich (richtige) Aussagen/
Propositionen zu machen, eine Kenntnis tiber... zum Ausdruck zu brin-
gen. Im einen Fall geht es um ein praktisches Tun, im anderen Fall geht
es um ein theoretisches Verhalten, das typischerweise in diskursiven Si-
tuationen der Konversation, der Information und im Extremfall: der Be-
lehrung, Unterweisung, »der didaktischen Rede« seinen pragmatischen
Sinn findet (Ryle 2018: 424 ff.). Ryle weist aber darauf hin, dass Wissen
und Konnen auf einer anderen Ebene auch eine Gemeinsamkeit aufwei-
sen, aber eine andere als die, die das romantische Korperkonzept unter-
stellt. Beide konnen erworben, gelernt werden — man kann lernen Geige
zu spielen und man kann Wissen tiber die Akustik des Geigentons ler-
nen. Wissen und Konnen sind mit anderen Worten beides Formen des
Gedichtnisses. Damit befindet sich Ryle im Einklang mit der Termino-
logie der modernen Psychologie und Neuropsychologie des Gedachtnis-
ses, in der zwischen Gedichtnisformen unterschieden wird, die sich da-
rin zeigen, dass man Aussagen tiber in der Vergangenheit Gelerntes oder
Wahrgenommenes machen kann (deklarativ) und solche, die sich dar-
in zeigen, dass man uber ein bestimmtes erworbenes Verhaltens- oder
Tatigkeitsmuster verfugt (non-deklarativ) (Squire/Kandel 2009; Squire/
Dede 2015).4

Von einem Korperwissen im Sinne eines subjektiven Genitivs zu reden
ist also schon deshalb irrefithrend, weil damit ein Konnen fiir ein Wis-
sen ausgegeben wird und damit diese wichtige Differenz eliminiert wird.

4 Inder aktuellen Gedichtnisforschung kommt als weiteres Element Erinnern
hinzu, das ebenfalls deklarativ ist, insofern Sich-Erinnern-Koénnen heifSt,
Propositionen tiber vergangene selbst erfahrene Situationen machen zu kon-
nen. Sie enthilt also einen expliziten Vergangenheitsbezug, wihrend Wissen
und Konnen nur beinhalten, etwas gelernt und nicht vergessen bzw. verlernt
zu haben (vgl. dazu Ryle 2018: 373 ff.). Es ist nach Ryle (und auch fiir die
moderne Gedichtnisforschung) ein Unterschied, ob ich weifs, dass mir der
Blinddarm herausgenommen wurde oder, ob ich mich daran erinnere (Ryle

2018: 375).

66

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »WISSEN DES KORPERS «

Das Korperwissen meint ein Konnen, insofern »weifS« der Korper nichts.
Es wire aber ebenso fehlerhaft zu formulieren: der Kérper von mir, dir
oder einer dritten Person konne Geige spielen oder Fahrrad fahren. Das
ist nur eine ungewohnliche Weise zu sagen: ich, du oder eine dritte Per-
son konnen Geige spielen. Sowohl beim Wissen wie beim Konnen ist Ler-
nen im Spiel, also Gedichtnis, also der Umstand, dass ich Erfahrungen
gemacht habe und etwas davon bewahrt habe. »Koérper« misste dann
solche Prozesse beinhalten, damit eine solche Aussage Sinn macht. Dann
aber besteht keine Differenz mehr zwischen »mir« und »meinem Kor-
per« und die Verwendung des Subjekts »Korper« ist letztlich nur eine
unklare Ausdrucksweise. Wie gesagt, mein Korper oder auch mein Herz
als Korperteil weif$ nicht, wie sehr es schlagen muss, damit ich diesen
Anstieg bewiltigen kann. Auch die Hand weifs nicht, welchen Druck
sie auf ein Sektglas ausiiben kann, ohne dass es zerbricht. Ich weif$ das
streng genommen auch nicht. Aber ich kann diesen Anstieg bewailtigen
und ich kann mit diesem Sektglas umgehen. Zudem gibt es keinen plau-
siblen Grund, fur dieses »ich« (oder analog: dieses »du, er, sie, wir, ihr,
sie«) das Wort »Korper« einzusetzen.

Bei dem Begriff »Korperwissen« und bei allen anderen Ausdruckswei-
sen, in denen so etwas wie eine »korperliche Intentionalitit« unterstellt
wird, handelt es sich um Metaphern, die Erkenntnisse versprechen, die sie
nicht einlosen. Dafiir ist ausgerechnet Pierre Bourdieu ein gutes Beispiel.
Auch Bourdieu setzt Kérper/Leib immer wieder in eine Subjektposition
ein: »Der Korper glaubt, was er spielt, er ruft sich nicht die Vergangen-
heit ins Gedachtnis, sondern agiert die Vergangenheit aus, die damit als
solche aufgehoben wird, erlebt sie wieder.« (Bourdieu 1993: 13 5). Schon
diese Formulierung zeigt die ganze Paradoxie. Folgt man Bourdieu, muss
man in seinen »Korper« eine komplexe reflexive Bewusstseinsstruktur
projizieren (»glauben, was man spielt«, » Vergangenheit wieder erleben,
ohne sie ins Gedachtnis zu rufen«), so dass sich die Frage stellt, was denn
diesen Korper von dem unterscheiden soll, was man ansonsten unter
den Titeln »Intentionalitit« und »Bewusstsein« analysieren wiirde. In
einem Programm fiir eine Soziologie des Sports unterscheidet Bourdieu
das »Verstehen mittels des eigenen Korpers« vom »Verstehen mit dem
Bewusstsein« (Bourdieu 1992b: 205), in seinen Meditationen zwischen
einer »korperlichen Erkenntnis« im Unterschied zum »absichtlichen, be-
wussten Entziffern« (Bourdieu 20071: 174). Damit ist ein Sprachgebrauch
auf den Punkt gebracht, der auch in der bourdieuaffinen Kérper- und
Praxissoziologie um sich gegriffen hat, deswegen aber nicht logischer
wird. Es ist klar, dass sich diese Spielart eines romantischen Korperkon-
zepts vom frithen Merleau-Ponty ableitet. Zugleich finden sich aber bei
Bourdieu unvermittelt Aspekte jenes strukturalen Korperkonzepts, wie
es Merleau-Ponty dann in den 19 50er Jahren entwickelt hat, etwa in der
Formel vom Habitus als einer »strukturiert-strukturierenden Struktur«.

67

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

Diese Diskrepanz kann man nur als Beleg fiir eine ungentigende reflek-
tierte und bearbeitete Ankniipfung an Merleau-Ponty werten. Bourdieu
hat mit Sicherheit die Vorlesungen Merleau-Pontys der Fiinfzigerjahre
am Collége de France besucht. Dafiir finden sich eine Reihe von Bele-
gen in seinen eigenen, 2016 verdffentlichten, am College de France ge-
haltenen Vorlesungen (Bourdieu 2016/1: 218, 286, 3471 f., 6765 2016/2:

363 f., 502, 551,942, 94, 950).

Leib- und Kérpersoziologie?

Wer Merleau-Ponty und Bourdieu in der franzosischen Originalfassung
und zum Vergleich in deutscher Ubersetzung liest, wird feststellen, dass
der franzosische Ausdruck »corps« mit einer gewissen Willkurlichkeit
mal mit »Korper«, mal mit »Leib« tibersetzt wird. Bekanntlich gibt es
diese Differenz nur in der deutschen Sprache. Festzuhalten ist allerdings,
dass »Leib« in der deutschen Alltagssprache praktisch nicht mehr ver-
wendet wird. Allenfalls taucht er in wenigen Relikten eines vergange-
nen Sprachgebrauchs in bestimmten Redewendungen oder spezifischen
Wortbildungen auf (»Leib und Leben«, »mit Leib und Seele«, »leib-
haftig«, »beleibt«, »Leibspeise«). Ansonsten findet man den Begriff nur
in wissenschaftlichen Sondersemantiken. Hier wire an erster Stelle die
christliche Theologie (»Leib Christi«) zu nennen, die Philosophie und
seltsamerweise auch die Soziologie. Die Rede vom »Leib« in der So-
ziologie beruft sich dabei wesentlich auf den Sprachgebrauch der deut-
schen Philosophie des 19. und des 20. Jahrhunderts. Es wird dabei un-
terstellt, Korper und Leib seien nicht etwa Synonyme fiir dieselbe Sache,
sondern es spiegle sich in der Differenz der Worter eine unterschiedli-
che Bedeutung. Merleau-Pontys Phinomenologie wird in Deutschland
umstandslos fiir eine » Leibphinomenologie« vereinnahmt, obwohl er
selbst diesen Begriff nicht oder nur sehr selten und dann dezidiert als Zi-
tat (meist Husserls) verwendet. In der Soziologie greift Gesa Lindemann
aufSerdem Helmuth Plessners Unterscheidung von Korper-Sein und Kor-
per-Haben auf. Sie versteht Korper-Sein synonym zu »Leib« (Lindemann
2005, 2017). Sie und Robert Gugutzer rekurrieren zudem auch auf die
Leib- bzw. sogenannte Neophianomenologie von Hermann Schmitz (vgl.
Gugutzer 2012, 2020; Lindemann 2017).

Robert Gugutzer hat kiirzlich die Leib-Korper-Dichotomie, wie er sie
versteht, wieder sehr klar auf den Punkt gebracht (Gugutzer 2020, vgl.
auch Gugutzer 2015: 142). Dem Leib weist er die Attribute des »Le-
benden«, des »Subjektiven«, der interozeptiven Selbstwahrnehmung
(sich spuiren), des »leiblich-affektiven« Betroffenseins, der unteilba-
ren Ausgedehntheit, des »Hinausreichens« tiber die Korpergrenze, der

68

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEIB- UND KORPERSOZIOLOGIE?

Unmittelbarkeit zu. Leib steht also fiir eine lebendige, von innen her
wahrgenommene, nicht teilbare Erfahrungsganzheit eines Korper-Seins,
der »Leib ist immer mein Leib [...] alles Leibliche <ist> immer etwas Sub-
jektives, wihrend alles Korperliche auch etwas Objektives ist.« (Gugut-
zer 2020: 33). Objektiv heifSt hier: dem Korper werden demgegeniiber
die Attribute der Dinghaftigkeit und Gegenstandlichkeit, der Fremd-
wahrnehmbarkeit (Sehen/Tasten), der Objektivierbarkeit, der teilbaren
Ausgedehntheit, des Zusammenfallens von Kontur und Grenze zugeord-
net. Daran fillt zweierlei auf.

® (1) Zum einen ist der »Leib« in Gugutzers Darstellung mehr oder
weniger gleichbedeutend mit dem romantischen Korpersubjekt oder
Subjekt-Korper. Der Leib, so macht Gugutzer geltend ist der Korper,
insofern er Subjekt ist. Damit greift aber auch in diesem Fall die Gur-
witsch-Kritik an Merleau-Ponty (und damit dessen Selbstkritik an
der Semantik der Phinomenologie der Wahrnehmung). Eine solche
Formel, so folgt aus Gurwitschs Argumentation, ist nur eine Mysti-
fikation einer bestimmten Weise des Bewusstseins vom eigenen Kor-
per.

¢ (2) Die Attribute, mit denen Gugutzer Leib vom Korper unterschei-
det (Unteilbarkeit, Unmittelbarkeit, Selbstgewissheit, Interioritit vs.
Dinghaftigkeit, Wahrnehmbarkeit von auflen, teilbare Ausgedehnt-
heit) entsprechen auffallend den beiden ontologischen Spharen, die
Descartes als »res cogitans« und »res extensa« entworfen hatte. »Un-
ter einem Korper«, schreibt dieser in seinen Meditationen, »verstehe
ich alles, was fahig ist, durch irgendeine Gestalt eingeschrankt zu wer-
den, das durch einen Ort umrissen wird und einen Raum so einnimmt,
dass es aus ihm jeden anderen Korper ausschliefdt; was durch den
Tastsinn, das Sehvermogen, das Gehor, den Geschmackssinn oder Ge-
ruchssinn erfasst wird, sowie auf verschiedene Weise bewegt werden
kann« (Descartes 2008, S. 51). Fur das Bewusstsein trifft dagegen zu,
was Gugutzer auch fiir den Leib geltend macht, es kann nicht »ge-
teilt« werden, es nimmt keinen Raum ein, es ist kein Ding, das man
von aufSen besehen oder betasten kann, es ist nur fiir mich selbst zu-
ganglich.

Das ist deshalb ein ironischer Befund, weil Gugutzer und mit ihm weite
Teile der Korpersoziologie Descartes » Dualismus« fiir iberwunden bzw.
aufgehoben erklidren und dabei tibrigens ausgerechnet Merleau-Pontys
angeblicher »Leibphianomenologie« ein erhebliches Verdienst zurechnen
(Gugutzer 2012, S. 29; Schroer 2005, S. 12).

Uber diese philosophischen Ungereimtheiten hinaus kann man sich
zudem fragen, ob der aktuelle leibtheoretische Diskurs einen historischen
Sprachgebrauch der deutschen Sprache wirklich abbildet, oder nicht
vielmehr kunstlich purifiziert, ja umdeutet. So wird es zum Beispiel

69

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

als unumstofliche Selbstverstindlichkeit angesehen, dass »Leib« im
Unterschied zum lateinischen »corpus-Korper« nur fiir den lebenden,
nicht auch fir den toten menschlichen Korper verwendet werden konne
(z.B. Gugutzer 2015: 16). Aber das trifft so nicht zu. In der Lutherbibel
beispielsweise kann »Leib« durchaus fiir den toten menschlichen Kor-
per stehen. So ist etwa, wenn sich Joseph von Arimathia den Leichnam
Jesu erbittet, von dessen »Leib« die Rede (Matth. 27, §8; Lukas 23, 52).
Im apokryphen Buch Judith 13,9 totet Judith den assyrischen Feldherrn
Holofernes: »Sie hieb zweymal in den Hals mit aller macht / Darnach
schneit sie jm den Kopff abe« — er muss also unstreitig tot sein — weiter
heif$t es: »vnd weltzet den Leib aus dem Bette«.

Ebenso wenig trifft zu, dass sich der Gebrauch des Wortes »Leib« nur
auf eine subjektive Dimension erstreckt. » Leib« kann sich durchaus auf
objektive Korperteile beziehen, Unterleib, Bauch, Rumpf. Man verglei-
che in diesem Zusammenhang Ausdriicke wie Leibchen, Leibbinde, be-
leibt, Leibschmerzen. Der Ausdruck oszilliert noch bis in den philosophi-
schen Sprachgebrauch hinein zwischen objektivem und empfundenem
Korper. Bei Husserl finden sich zahlreiche Stellen, in denen Leib »als
Materie im objektiven raum-zeitlichen Sein« (Husserl 1952b, S. 115),
als »materielles Ding« adressiert wird, als etwas, das in den »Kausalzu-
sammenhang der physischen Natur« (Husserl 1952a, S. 138) verfloch-
ten ist. Husserl setzt mithin »Leib« ein wie franzosische Autoren das
Wort »corps«. Mit beiden Ausdriicken wird die Doppelaspektivitit von
Korperlichkeit abgebildet und hier wie dort wird nur durch den Kon-
text oder eben durch erginzende Attribute kenntlich, ob eher der »ex-
tensionale«, »materielle«, »objektive« Aspekt oder der innerer Erfah-
rung gemeint ist (vgl. dazu Husserl 1952a, S. 145, 161). Selbst der spite
Heidegger kommt nicht um den Aspekt der »materiellen Gegebenheit«
des Leibes herum, das Phanomen des Leiblichen reicht auch fiir ihn »bis
hin zur letzten Muskelfaser und zum verborgensten Hormonmolekiil«
(Heidegger 1987, S. 292). Auch in Plessners Aufsatz Lachen und Weinen
werden Leib und Korper tiberwiegend stellvertretend fiireinander einge-
setzt, Plessner kann ebenso formulieren, jemand »habe seinen Leib« wie
jemand »habe seinen Korper« (Plessner 2003, S. 238, 2415 1975, S. 232
ff., 237). Auch er folgt mithin keinesfalls einer purifizierten Leib/Kor-
per-Dichotomie, sondern bleibt in der Verwendung beider Worter bei ei-
ner konstitutiven Doppeldeutigkeit (Plessner 1975, S. 237). Festzuhalten
bleibt also, dass sich der soziologische Sprachgebrauch sich hier auf ei-
nen philosophischen Sprachgebrauch beruft, dessen vermeintliche Klar-
heit einen rein imaginaren Charakter hat.

70

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Soziologie und der deutsche Leib
(Hermann Schmitz)

Moglicherweise haben unter anderem diese Ambiguititen des Leib- bzw.
Korperkonzepts dazu beigetragen, dass die Soziolog/innen Gesa Linde-
mann und Robert Gugutzer an eine eigenstandige, neuere philosophische
Konzeption von Leiblichkeit anschliefSen. Sie scheint sich, zumindest auf
den ersten Blick, den bewusstseinsphilosophischen Aquivokationen zu
entziehen, weil sie von vorneherein das »leibliche Spiiren« in den Vorder-
grund stellt (Gugutzer 2015b: 18-20; Lindemann 2005, 2017; Schmitz
2011). Die Rede ist von der »Neophinomenologie« des norddeutschen
Philosophen Hermann Schmitz.

»Leiblich ist«, schreibt Schmitz, »was jemand in der Gegend [...]
seines materiellen Korpers von sich selber (als zu sich selber, der hier und
jetzt ist, gehorig) spuren kann, ohne sich der fiinf Sinne (Sehen, Tasten,
Horen, Riechen, Schmecken) und des aus ihrem Zeugnis abgeleiteten
perzeptiven Korperschemas (der habituellen Vorstellung vom eigenen
Korper) zu bedienen. Als Leib kann dann das Ganze der leiblichen
Regungen |[...] verstanden werden.« (Schmitz 2o011: §). »Alle leiblichen
Regungen « wiederum, so schreibt er, »haben Platz im Spielraum von Enge
und Weite.« (Schmitz 207171, S. 15). Daran fallt zunichst auf, dass auch
Schmitzs Leib-Konzept nicht die gesamte Palette der historischen und
aktuellen Bedeutungsmoglichkeiten des deutschen Wortes Leib aufnimmt.
Wohl aber realisiert sie eine kaum noch fassbare Sonderbedeutung,
eine historische Bedeutungsschicht des deutschen »Leib«: namlich als
Innenraum, Rumpf und Bauch und damit von (Bauch-) Gefiihl, von
wechselnden Spannungs- bzw. Entspannungsverhaltnissen, eben von
»Enge und Weite«. Zudem resultiert die phinomenologische bzw.
phdnomenale Einengung auf eine Dimension (der Enge/Weite) aus der
im Grunde nicht weiter begriindeten definitorischen Prozedur, aus der
»leiblichen Erfahrung« die funf klassischen Sinne herauszunehmen oder
umgekehrt, jene aus dieser. Argumentiert man von der Koérpererfahrung
des Alltags her, dann ist das eine auf den ersten Blick kontraintuitive
Operation.

Schmitz verwendet, wie eben zitiert, den Ausdruck eines »materiellen
Korpers«. Dieser materielle Korper eines Menschen ist im Alltagssprach-
verstandnis (im Unterschied etwa zu seiner Seele, seinem Charakter, sei-
nem Geist u.d.) das an Menschen, was prinzipiell der Wahrnehmung
durch die Sinne, der Sensorik zuginglich ist. Der Korper der Anderen ist
fur mich von vorne herein nur tber die funf klassischen Sinne zugang-
lich, die Schmitz nennt und die er aus der Definition des Leibes ausschlie-
Ben will. Mein eigener Korper ist mir zwar — auf freilich andere Weise
als die Korper der Anderen — tiber diese Sinne zugdnglich, aber mit der

71

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

Einschrankung, dass es Teile meiner Korperoberflache gibt, die ich nicht
oder nur unter Zuhilfenahme von Techniken sehen kann. Das Korper-
innere ist mit diesen Sinnen normalerweise nicht wahrnehmbar, weder
bei mir noch bei anderen. Wir haben aber auch als Alltagsmenschen ein
mehr oder weniger umrissenes Verstiandnis eines »Korper-Inneren«. Das
ist alles, was normalerweise nicht, aber in Ausnahmesituationen wie Un-
fallen, Verletzungen, anatomischen Sektionen, medizinischen Operatio-
nen oder Untersuchungen an anderen prinzipiell sichtbar gemacht wer-
den kann. Das sind aber, wenn man nicht gerade Chirurg ist, seltene
Sondersituationen. Allerdings hat auch der moderne Alltagsmensch — via
Anatomie und dariiber verbreiteten Bildern — ein Grundwissen dariiber,
wie das Korperinnere »aussieht«.

Das je eigene Korperinnere ist aber wenngleich in spezifischen sen-
sorischen Modi auch unmittelbar zuginglich und damit der Wahrneh-
mung erschlossen. Dazu gehoren z.B. Empfindungen von Druck, Span-
nung/Entspannung, Schmerz, Lage und Muskeltonus, Bertihrungsgefiihle
etwa der Zunge am Gaumen, der Zahne aufeinander, Mangel/Fille-Ge-
fithle (Hunger, Durst, Luftnot, Verlangen, Sattigung, Befriedigung), Tem-
peratur (Fieber, Frosteln, Warme), Ubelkeit-Wohlgefiihl. Wir haben eine
differenzierte alltagssprachliche Semantik fir die Beschreibung solcher
Wahrnehmungen des Korperinneren zur Verfugung. Sie ldsst sich aber
durchaus auf eine wissenschaftliche Taxonomie sensorischer Organe und
Leistungen beziehen. In ihr werden den »exterozeptiven« klassischen
Sinnen Sehen, Horen, Tasten, Riechen, Schmecken im Wesentlichen zwei
weitere Gruppen von Sinnen bzw. sensorischen Leistungen gegentiber-
gestellt:

e propriozeptive Sinne (Tiefensensibilitat, Muskelspindeln, Sehnenor-
gane), die Lage und Bewegung des Korpers registrieren;

® enterozeptive Sinne (Spiiren innerer Organe sowie von Funktionen
bzw. funktionalen Zustinden wie Atmung (Sauerstoffsdttigung),
Kreislauf (Blutdruck), Stoffwechsel, also Zustinde wie Atemlosig-
keit, Durst, Hunger, Sattigung, Harndrang, Schmerzsinn, Tempera-
tursinn u.a. (zu dieser Systematik Birbaumer/Schmidt 20105 S. 3071).

Proprio- und enterozeptive Sinnesmodi umfassen in ihrem Zusammen-
spiel in etwa, was die Neophianomenologen und Hermann Schmitz als
»leibliches Spiiren« bezeichnen (Gugutzer 2015b, S. 18—20; Lindemann
2005, 2017; Schmitz 2011). Dafiir sprechen nicht zuletzt Schmitzs Bei-
spiele. Auch er nennt zum Beispiel das Verhiltnis von Mund/Zunge
(ebd.: 55 ff.). Auch Schmitz streicht die Bedeutung von Bewegungsemp-
findungen heraus (ebd.: 4). Gerade bei Bewegungsphinomenen wird al-
lerdings das Kunstliche seines Verfahrens besonders deutlich, wenn er
ausdriicklich anmerkt, »leiblich« daran sei nur das »Gespirte«, es gel-
te »von der Bewegung sichtbarer und tastbarer Korperteile abzusehen «

72

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB

(ebd.: 4). Damit vollzieht Schmitz, was er anderen »traditionellen«
Ansdtzen, im Grunde der ganzen abendlidndischen Philosophie
vorwirft, namlich in Erfahrungszusammenhinge kiinstliche Trennungen
einzufiihren. Die Erfahrung und vor allem auch der sukzessive Erwerb
und die Raffinierung von Bewegungsmoglichkeiten leben ja, im 2. Teil
wird uns das noch ausfiihrlich beschiftigen, gerade von der komplexen
multimodalen, wechselseitigen und immer praziseren Artikulation aller
Sinnesqualitdten, der Feinabstimmung enterozeptiver, visueller, ggf.
haptischer Qualitaten.s

Schmitz vermeidet es aber grundsatzlich auf das Korperinnere bezoge-
ne Sinnesleistungen als solche zu bezeichnen. Er mochte »Leiblichkeit«
und Wahrnehmung entkoppeln und sieht die Erweiterung der Palette
der klassischen funf Sinne durch proprio- und enterozeptive Sinne so-
gar kritisch. Das stellt seiner Auffassung nach nur einen ungentigenden
Reparaturversuch dar, die Errichtung von objektivistischen Residual-
terminologien, die seiner Meinung nach eine epochale »Leibvergessen-
heit« iibertiinchen (sollen). Schmitz sieht darin einen abendlindischen
Verhdngniszusammenhang am Werk. Dessen Urspriinge sieht er (uibri-
gens ahnlich wie Adorno/Horkheimer) bereits im Seelenbegriff der Anti-
ke. Noch nicht in Homers Ilias, wohl aber in der Odyssee mit dem Bild
des sich an den Mast bindenden Odysseus beginnt fiir ihn eine Verdran-
gungsgeschichte des Leiblichen. Sie geht mit einer Inthronisierung der
Distanzsinne, insbesondere des Sehens, des Sich-von-Auflen-Sehens und
damit letztlich der Herrschaft des Geistes, »der Vernunft ... iiber die un-
willkiirlichen Regungen« (ebd.: 141) einher. Das fithrt — tiber die Statio-
nen der antiken Philosophie Platons und Aristoteles, des Christentums —
in die Irrtimer der abendldandischen Philosophie, der Naturwissenschaft
und des modernen Menschenbildes insgesamt. Inbegriff dieses Irrtums
ist der Dualismus von Seele bzw. Geist und Korper, »zwischen denen
der spurbare Leib vergessen wird« (ebd.: 77, 141). Das beinhaltet einen
seiner Auffassung nach »privatistischen, innerlichen« Seelen- und Be-
wusstseinsbegriff (ebd.: 5): »Die Weltspaltung durch Absonderung des
Erlebens eines jeden Bewussthabers in einer diesem zugeordneten priva-
ten Innenwelt namens >Seele« mit Introjektion des an der verbleibenden
Auflenwelt abgeschliffenen Materials (einschliefSlich des Leibes) in die

5 Ein anderes Beispiel fiir eine solche kiinstliche Trennung ist der Umstand,
dass Schmitz glaubt den Blick ohne das Sehen und das Gesehene analysie-
ren zu konnen, alleine tiber seinen Bezug zu Weite und Enge (Schmitz 2011:
31). Damit soll nicht gesagt sein, dass Schmitz nicht iiberzeugende und be-
eindruckende Beschreibungen gelingen wiirden — moglicherweise resultieren
diese gerade aus dieser Einengung und Fokussierung. Aber gerade an seinen
gelungenen Beschreibungen kann man zeigen, dass diese von der Einbezie-
hung des zunichst Ausgeschlossenen leben.

73

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

Seelen steht fiir mich am Anfang der Verfehlungen des abendlandischen
Geistes.« (Schmitz 2o011: 158).

In dem so durch die Jahrtausende verdriangten »leiblichen Spiiren«
sieht aber Schmitz gerade die Gewihr fiir den Zugang zu Wirklichkeit,
auch zu intersubjektiver Wirklichkeit vor jeder Spaltung der Erfahrung
in Korper und Geist bzw. Subjekt und Objekt. Von hier aus kritisiert
Schmitz auch Merleau-Ponty. Diesem gesteht er zwar zu, einerseits zu
Recht die korperliche Erfahrung in den Mittelpunkt gertickt zu haben.
Er wirft ihm aber vor ein von vorne herein verarmtes, namlich aus-
schlieSlich auf das Sehen und damit auf den »objektiven Korper« (?)
reduziertes Verstandnis zu haben und letztlich einen dualistischen An-
satz zu pflegen, der im Horizont der »traditionellen Bewusstseinsphilo-
sophie« bleibe (ebd.: 162 ff.). Schmitz schreibt: »Vom Leib, von leibli-
cher Ausdehnung und Dynamik weifs Merleau-Ponty nichts. Leibliche
Regungen wie Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Wollust, Ekel, Frische
und Miudigkeit kommen kaum zu Wort und werden nirgends themati-
siert.« (ebd. 164). Im MafSe wie die Merleau-Pontysche Phinomenologie
den Subjektbegriff weiterfiihre, sei sie auf Oberflichenphanomene fixiert
und fiihre letztlich einen traditionellen transzendentalphilosophischen
Begriff der synthetischen Konstitution der Welt weiter (vgl. ebd.: 165).
Ich gehe an dieser Stelle nicht auf diese Kritik ein. Offensichtlich ver-
fiigt auch Schmitz nur tber eine duflerst selektive Kenntnis der Phdno-
menologie der Wahrnehmung und hat die Schriften Merleau-Pontys aus
den 1950er-Jahren nie gelesen. Als interessanter wird sich im folgenden
Abschnitt erweisen, wo er in jedem Fall Recht hat: namlich, darin, dass
Merleau-Ponty faktisch eine Teilrehabilitierung von etwas vollzieht, was
ich eine » Cartesianische Differenz« nennen wiirde, um den Ausdruck ei-
nes »Cartesianischen Dualismus« zu vermeiden.

Die vorher entworfene »sensorische Definition« von »Korper« im All-
tagssprachgebrauch kommt im GrofSen und Ganzen dem sehr nahe, was
der ja auch von den Korpersoziologen so ungeliebte René Descartes un-
ter »Korper« verstanden wissen wollte. »Unter einem Korper«, schreibt
dieser in seinen Meditationen, »verstehe ich alles, was fahig ist, durch ir-
gendeine Gestalt eingeschrinkt zu werden, das durch einen Ort umrissen
wird und einen Raum so einnimmt, dass es aus ihm jeden anderen Kor-
per ausschliefSt; was durch den Tastsinn, das Sehvermogen, das Gehor,
den Geschmackssinn oder Geruchssinn erfasst wird, sowie auf verschie-
dene Weise bewegt werden kann« (Descartes 2008, S. 51). Descartes
argumentiert hier auf der Basis des Kenntnisstandes seiner Zeit. Er er-
wiahnt aber an anderen Stellen auch die Wahrnehmung von Schmerz,
Hunger und Durst, also Musterfille fiir interozeptive Wahrnehmungen
und fiir »leibliche Regungen« im Sinne von Schmitz. Der Zusammen-
hang, in dem er das tut, zeigt zugleich, dass seine Position nicht so unbe-
darft ist, wie Schmitz unterstellt: Descartes mochte namlich zeigen, dass

74

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB

»ich«, meine Seele, mein Geist »zu meinem Korper nicht etwa nur so
hinzugefiigt bin, wie ein Seemann sich auf einem Schiff aufhilt, sondern
dass ich mit ihm aufs engste verbunden und gewissermafSen vermischt
bin, so dass ich mit ihm zu einem einzigen Etwas zusammengesetzt bin.«
(Descartes 2008: 165). Das ist durchaus ein Argument in Schmitz Sin-
ne. Aber Descartes zieht daraus, aus gutem Grund, nicht den Schluss auf
eine Unterscheidung von Korper und Bewusstsein verzichten zu konnen.
Die Differenz von Extensionalitit und Bewusstseinserfahrungen wird
dadurch, wie noch zu zeigen sein wird, namlich keinesfalls aufgehoben.
Man muss diese Differenz nicht in einen ontologischen Dualismus tiber-
hohen, aber sie ist gerade in den von Schmitz so hervorgehobenen Be-
wegungserfahrungen nicht reduzierbar. Ohnehin gilt auch fiir Schmitz
(reduziertes) Leibverstindnis das Gurwitschargument in gleicher Weise
wie fur die Merleau-Pontyschen Romantismen: das »Spuren des eigenen
Leibes« ist selbstverstindlich ebenso eine Form des Bewusstseins, eines
Bewusstseins, das an diesen extensionalen Korper gebunden ist, aber
nicht in der Extensionalitit aufgeht — aus dem schlichten Grund seiner
zeitlichen Verfasstheit.

Schmitz sogenannte Neophdnomenologie unternimmt dazuhin eine
willkiirliche Trennung der Wahrnehmung in Intero- und Exterozeption
und verkennt, dass sich Erfahrung, Wirklichkeit, Sinn, Bedeutung erst
durch das Geflecht und die wechselseitige Artikulation aller Sinne bzw.
Sinnesmodalitdten ergibt, eine Korrelationsmatrix, die, wiirde man sie
nur auf die Leistungen der Interozeption beschrinken, sofort einen ein-
schneidenden Verlust an jener Resonanzfihigkeit hinnehmen miisste, um
die es Schmitz geht. Seine eigenen Beispiele belegen das zur Geniige. Do-
sen ist eben nicht nur »Spliren«, dazu gehort auch eine bestimmte Qua-
litit des Sehens, » Weite« hat auch und vor allem eine visuelle Dimen-
sion. Das Erschrecken angesichts eines Schusses, der in meiner Nihe
abgefeuert wird (Enge — ZusammenreifSen des Korpers) hat ein taktiles
Element, das Zusammenreifsen antizipiert das Vermeiden einer Beriih-
rung, bei allem ist durchaus eine Dimension von Distanz/Abstand/Rich-
tung wirksam (vgl. Schmitz 20171: 9, 15). Positiv gesehen liefert Schmitz
eine durchaus »alte«, durchaus tiberfillige Phinomenologie der Proprio-
bzw. Interozeption, so wie Merleau-Ponty sich vorrangig mit dem Sehen,
Thde mit dem Hoéren, Plessner mit einer vergleichenden Asthesiologie der
Sinne insgesamt befasst hat. Aber er gibt dem eine mafSlos tibertriebene
paradigmatische und universalhistorische Bedeutung. Seine Neophiano-
menologie hat, wie von verschiedenen Kritikern festgestellt wurde, einen
vollig tiberzogenen, manischen Anspruch, angeblich die Ritsel von Be-
wusstsein und Korper und in eins damit einen abendlandischen Verhang-
niszusammenhang aufgeklart zu haben. An manchen Stellen miindet das
tbrigens unverhohlen in eine irrationale Esoterik, so etwa, wenn er —im
Rekurs auf Nahtoderfahrungen oder den Traumreisen von Schamanen

75

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

— festhalt: » Wichtig scheint mir aber, festzustellen, dass eine Ausfahrt des
Leibes aus dem Korper, wenn sie stattfinden sollte, nichts Erstaunliches
hitte; ich sehe keine verniinftigen Bedenken gegen eine solche Moglich-
keit.« (Schmitz 2o011: 144).

Insgesamt handelt es sich eindeutig um eine weitere Spielart eines ro-
mantischen Korperkonzepts, das eine grofle Faszinationskraft Schopen-
hauerscher Konstrukte nicht verleugnen kann und will. Wenn Schmitz
sich auf Schopenhauer bezieht, fallen Worte wie »grofSartig«, »bro-
delnd«, »ungeheuerlich« (Schmitz 2011: 155 f.). Das »leibliche Spuren«,
die innere Affektation des eigenen Willens wird zum Garant fiir einen
unvermittelten Zugang zu einer wirklichen Wirklichkeit, die man nicht
zu sehen, zu tasten, zu horen braucht, die kein Moment von Distanz be-
inhaltet und daher vom »Schleier der Maja« der Distanzsinne unberiihrt
bleibt. Der Wille und der Leib sind eins und sie bilden das gesuchte Ding
an sich. Schmitz zitiert Schopenhauers Aufziahlungen: »alles Begehren,
Streben, Wiinschen, Verlangen, Sehnen, Hoffen, Lieben, Freuen, Jubeln
[...] Verabscheuen, Fliehen, Fiirchten, Ziirnen, Hassen [...] aber auch
leise und sanfte Bewegungen« (ebd.). Der Schopenhauerianer Richard
Wagner hat das alles in eine musikalische Asthetik und in schwiilstige
Opernlibretti tibersetzt. Safranski hat diese »expansive Innerlichkeit« als
romantische Figur charakterisiert: das Fithlen des Unsagbaren, Unnenn-
baren, einer Sprache, »die nur das Empfinden versteht«, die Expansivitit
und Entgrenzung dieser Empfindung in den Anspruch, eine, die eigent-
liche Welt zu eroffnen, »Schauplatz des Seins« zu sein (Safranski 2007:
271 ff.). Der junge Nietzsche erkldrt und verklart das mit dem Pradikat
»dionysisch«. All das klingt unverkennbar in Schmitz’ Philosophie an,
in einer moderneren Semantik, die gleichwohl nach dem ganzen Muff
des 19. Jahrhunderts riecht. Auch Hermann Schmitzs Phanomenologie
verwaltet etwas vom Erbe dieser alles in allem verhdngnisvoll deutschen
Form von Romantik.

Sie vollzieht eine Figur der Entgrenzung, Totalisierung und Expan-
dierung des »Sptirens und Fiihlens«, des »Betroffenseins« von der Welt,
das aber ausdrucklich nicht sprachlich und perzeptiv vermittelt sein soll.
Robert Gugutzer bringt es so auf den Punkt: »Leiblich sein heifst bei
Schmitz verkiirzt, von etwas oder jemandem spurbar betroffen zu sein«
(Gugutzer 2012: 12). Schmitzs Leibbegriff ist die Figur einer expansiven,
dynamischen Innerlichkeit, die sich — dhnlich Schopenhauers Willen —
zur Wirklichkeit an-sich erklirt und darin ein durchaus auch total(itir)es
Moment verbirgt, nicht zuletzt in einem politischen Sinn. Das zeigt sich
an vielen Stellen seines Werks durchaus unfreiwillig. Das beginnt bei der
Wahl seiner Beispiele. Die Verklarung der »primitiven Gegenwart« (sic!)
des leiblichen Betroffenseins, das Faszinosum von Zustidnden »persona-
ler Regression« durch » Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Wollust, Ekel«
(Schmitz 2011: 163), das Faszinosum des Stohnens, der Heftigkeit, das

76

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB

Zusammenzucken angesichts eines Schuss’ (Schmitz 2o11: 15) und der
damit verkntipfte Beweischarakter »da zu sein«. Wihrend man bei Mer-
leau-Pontys Phinomenologie irgendwie den kulturellen Hintergrund des
franzosischen Impressionismus in Malerei und Musik heraus horen kénn-
te, erinnert Schmitz’ Kérperphianomenologie an das Korpergefithl von
Kampf als Erlebnis und anderer Schriften Ernst Jiingers — natiirlich den
anderen Zeitumstanden angemessen: urbaner, alltaglicher, ziviler. Glinter
Safranski hat auf Jiingers Asthetik des »plotzlichen Schreckens« hinge-
wiesen und argumentiert, sie ginge ebenfalls mit einer aus dem 19. Jahr-
hundert stammenden, »romantischen« (in diesem Fall auf Kierkegaard
riickdatierbaren) Idee des entscheidenden » Augenblicks« einher, in dem
der Einzelne einen Sprung in den Glauben wage. Zugleich ist wichtig zu
sehen, wie diese Semantik bei Heidegger und Spengler in einen als Onto-
logie verkleideten politischen Entwurf der historischen »Situation« miin-
det, in der »das Entscheidende plotzlich geschieht, jah wie ein Blitz, ein
Erdbeben« und in der es deshalb um Entschlossenheit und Entscheidung
gehe. Fir Heidegger und andere Rechtsintellektuelle war das 1933 be-
kanntlich die Machtergreifung Adolf Hitlers. Thre Entscheidungen waren
moglicherweise entschlossen, erwiesen sich aber spater auch in den eige-
nen Augen (oder nicht?) als voreilig (vgl. Safranski 2007: 342 f.).

Auch zu dieser Tradition steht Schmitzs Kérperphdanomenologie bis
in die explizit politischen Aussagen hinein in einem Kontinuitatsverhalt-
nis. Deutlich wird dies, wenn er etwa die Zeit um 1900 als ausgespro-
chen »begabt« fir die Wiederentdeckung der verdriangten Leiblichkeit
rithmt, aber dabei einraumt, dies schliefSe auch »damonische Atmosphi-
ren ein, bis zu dem, was C.G. Jung tiber die Wiederkehr des Wotan-Ar-
chetypus in den Sturmabteilungen (SA) der Nationalsozialisten« aus-
fiihre. Aber Schmitz ist sichtlich fasziniert. Er fiigt den Satz an: »Die
gesteigerte Aufgeschlossenheit setzte vom Leiblichen her geniale (sic!)
Gestaltungskrafte mit hochgespanntem Sendungs- und Ermachtigungs-
bewusstsein frei.« (Schmitz 2011: 119). In seinem Hitlerbuch entwickelt
Schmitz dementsprechend eine Semantik der Beschreibung von Erleb-
niszustanden, die sehr nahe an den von Ernst Jiinger geschilderten, aber
auch verklarten und idealisierten Kriegserfahrungen liegt. In deren Lo-
gik unternimmt Schmitz eine Deutung der Person Hitlers ausschliefSlich
aus dessen Fronterfahrung heraus. Hitler erscheint dann als begabt, fas-
zinierend, »von ddmonischem Wahn unwiderstehlich getrieben«, was
schliefSlich zu einer »verhangnisvollen Explosion des Sendungsbewusst-
seins« fithre (Schmitz 2o011: 19). Der »nationalsozialistischen Volksge-
meinschaft« versucht Schmitz unverhohlen positive Ziige abzugewin-
nen, Hitler sei lediglich als Person daran gescheitert, diesen zur vollen
Entfaltung zu verhelfen (vgl. Schmitz 1999: 320 ff.; 403 f.). Solche po-
sitiven Elemente sind fiir Schmitz zum Beispiel: die gelebte Empfindung
von Pflichten gegeniiber der Volksgemeinschaft (ebd.: 340); das »Gliick

77

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

der Volksgemeinschaft« als »Fithrung durch den Nomos einer implantie-
renden Situation«, der nicht als »auferlegtes Gesetz«, sondern als »Teil
des eigenen Willens« (ebd.) verstanden werde; »freie und spontane Ent-
faltung, indem es <das Volk, jmk> zugleich gefiihrt wird« (ebd.: 320);
»Tiefe eines aus dem Ganzen schopfenden gemeinsamen Wollens« (ebd.:
404).

Zu diesem Programm passt, dass Schmitz schon zuvor Grundprinzipi-
en universalistischer Ethik, z.B. Kants Begriff der Menschenwiirde und
des Werts des Lebens demontiert hatte (Schmitz 1999: 195-199). Das
ist affin zur Verklarung (und nicht wie bei Kant zu einer ambivalenten
Betrachtung) eines » Opfers des eigenen Lebens« fur andere (ebd.: 198).
Auch Haltungen wie Autonomie, Emanzipation, Kultivierung von Iro-
nie, Besonnenheit, Realismus — Inbegriffe aufgeklarter Personalitat wer-
den von Schmitz denunziert. Es riecht ein wenig nach der Jingerschen
Verachtung der Zivilisten, die nicht wissen, was Krieg ist, wenn Schmitz
das mit der vermeintlichen »Tiefe« einer »nachhaltigen leiblichen Be-
troffenheit als personaler Regression« kontrastiert. »Wenn diese zu kurz
kommt«, schreibt er, »fehlt dem Leben die Schicksalhaftigkeit, das Er-
littene, die Fiille, die ihm allein aus dem Durchmachen von Hoéhen und
Tiefen zukommen kann; die Erhebung auf ein Niveau personaler Eman-
zipation ist dann eine hohle, verstiegene Gebarde, Verschanzung tiber ei-
ner Leere.« (Schmitz 1990: 156). Das greift im Grunde die altbekannte
Denunziationsfigur einer oberflachlichen westlichen apollinischen »Zi-
vilisation« auf, der ein(e) Kult(ur) dionysischer » Tiefe« und »Urspriing-
lichkeit« entgegensetzt wird.

Aus der Heideggerschen Seinsvergessenheit wird bei Schmitz eine
Leibvergessenheit: in der von einer durch eine »autistische Abkapselung
des Individuums« bestimmten Aufklarung und (west-) »europdischen In-
tellektualkultur« (Schmitz 1999: 240) wiirde, so Schmitz, das » Individu-
um in eine abgegrenzte Innenwelt eingesperrt, <der> Leib und damit die
leibliche Kommunikation — die Grundlage aller zwischenmenschlichen
Kontakte — <vergessen> und gemeinsame Atmospharen und Situationen
zersetzt« (Schmitz 1999: 241). Gerade das »deutsche Volk«, so Schmitz,
habe eine »Begabung« dafur, »dem gedankenlosen Verfallen an die mo-
derne Aufklirung und damit an die modernen Aporien der autistischen
Verfehlung des abendlandischen Geistes« (Schmitz 1999: 403) zu »ent-
sagen«. Das deutsche Volk habe, so Schmitz, eine »besondere Sensibilitat
fir die Grundformen der Lebenserfahrung«, die »Leiblichkeit, fur die es
im Englischen und im Franzosischen nicht einmal ein Wort gibt, Atmo-
sphiren des Gefiihls, gemeinsame zustindliche Situationen« (ebd.). Man
beachte, wie Schmitz hier Wort und Konzept des Leibes unversehens zu
einem nationalen Schibboleth geraten.

Das Hitlerbuch Schmitzs schliefdt mit einem in seiner deutlichen Un-
deutlichkeit hochst fragwiirdigen Fazit: » Der freiheitlich-demokratische

78

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRAGWURDIGE UBERSETZUNGEN - EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

Rechtsstaat miisste zu einem freiheitlich-demokratischen Rechts- und
Pflichtenstaat weiterentwickelt werden. Wenn die Gemeinschaft dann
wieder die Tiefe eines aus dem Ganzen schopfenden gemeinsamen Wol-
lens gewinnt und nicht mehr nur der Spielplatz fur den Austausch miir-
rischer Interessengegensitze und individueller Anspriiche ist, kann sie
sich mit Bedeutsamkeit und Gefiihl so vollsaugen, dass das Leben aus
der Quelle privater und 6ffentlicher Schicksale Reichtum und Stolz ge-
winnt.« (Schmitz 1999: 404; kursiv jmk). Das alles ist in der Gesamt-
heit — bei allen Verdiensten um eine »alte« Phinomenologie der Pro-
prio- und Enterozeption — eindeutig ein totalitares und neofaschistisches
Programm. Schmitzs am Ende des Buches angedeutete politische Uto-
pie besteht denn in der » Vollendung« der » Wiedervereinigung Deutsch-
lands« durch die »Wiedervereinigung des ost- und westromischen Rei-
ches« (sic!). In dessen Trennung sieht Schmitz eine weitere historische
Wurzel fiir die angebliche »Leibvergessenheit« der westlichen Moder-
ne. Das diirften insgesamt geniigend Indizien dafiir sein, dass sich fiir
die Soziologische Theorie eine unkritische Ankniipfung an Schmitz von
selbst verbietet.

Fragwiirdige Ubersetzungen —
ein leibhaftiges Problem

»Leib« ist ein deutsches Wort. Wie wir gesehen haben, entwirft Hermann
Schmitz seine Leibmetaphysik auch in einem durchaus politisch
gemeinten Sinne als deutsch. Wir haben auch gesehen, dass seine Kritik
Merleau-Pontys mit nicht verhohlenen nationalen Stereotypen arbeitet.
Dieser wird praktisch mit einem Vorwurf mangelnder Tiefe konfrontiert,
er wird zum reinen Apolliniker und Olympier stilisiert (Schmitz 2012:
163 f.), wihrend Schmitz, sich selbst mit den wirklichen Themen der
Leiblichkeit und ihrer Dynamik befasst sieht. Sein »Leib« ist, er betont
es selbst, im Hinblick auf Merleau-Ponty eine inkompatible Semantik.
Zu Recht stellt Schmitz fest, dass diese seine Begriffe und Themen bei
Merleau-Ponty nicht auftauchen (Schmitz 2011: 163). Die zwei wesentli-
chen Unterschiede sind schnell benannt. Durch die kiinstliche Scheidung
entero- und exterozeptiver Sensoriken fithrt das Leiblichkeits-Konzept
Schmitz’ zu einem regressiven Verstindnis von Korpererfahrung. Insbe-
sondere wird dadurch das von Merleau-Ponty betonte Moment der Ge-
neralitdt des Korpers abgekappt, auch wenn Schmitz das bestreitet. Das
verkennt einerseits, dass sich die Erfahrung des eigenen Korpers trotz ge-
wisser Eigentimlichkeiten nicht grundsitzlich vom Bewusstsein von Ge-
genstinden oder Sachverhalten in der Welt unterscheidet. Die andere Sei-
te dieser Medaille ist, dass Bewusstsein von irgendeinem Weltsachverhalt

79

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

(einschliefSlich seiner sprachlichen Vermittlung), wegen seiner Angewie-
senheit auf Sensomotorik, Wahrnehmung und Bewegung nicht weniger
»korperlich« ist als das vom eigenen Korper. Genau das hatte ja die frii-
he Merleau-Ponty-These besagt, der Korper sei »unsere« nicht nur in-
dividuelle, sondern zugleich »generelle« Befahigung eine Welt zu haben
(»le corps est notre moyen général d’avoir un monde«, Merleau-Ponty
1966, S. 171; die Generalitit wird in der deutschen Ubersetzung unter-
schlagen!). Selbstverstiandlich ist auch die Erfahrung des Sehens eben-
so »leiblich« im Sinne der »alten« deutschen Phinomenologie wie die
interozeptive Wahrnehmung der Weitung des Atemholens. Aber ebenso
selbstverstandlich handelt es sich im einen wie im anderen Fall um Be-
wusstsein. Das alles wirft ein ganz anderes Problem auf. Soll man wirk-
lich den Begriff »Leib« im Zusammenhang mit Merleau-Ponty und vor
allem in Ubersetzungen seiner Texte weiterverwenden, nachdem dieses
Wort durch die sogenannte »Neue Phinomenologie« derart in Beschlag
genommen, ja diskreditiert wurde?

Ich denke, nein. Man sollte sich meines Erachtens dazu durchringen,
lingst iiberfillige Neu-Ubersetzungen aufzulegen, die der erklirten Mo-
dernitit Merleau-Pontys gerecht werden und sich auch in anderer Hin-
sicht von dem mitunter schwer ertraglichen sprachlichen Schwulst der
deutschen phianomenologischen Bewegung losen. Es wire einen eigenen
philologischen Beitrag wert, aufzuzeigen, welcher Wust an inhaltlichen
Missverstandnissen, Widerspriichlichkeiten und sprachlichen Inkonse-
quenzen durch die Entscheidung der verschiedenen deutschen Uberset-
zer*innen entstanden ist, Merleau-Pontys Texten die Differenz von Leib
und Korper aufzuoktroyieren. Dass Merleau-Ponty daran liegt, » objek-
tive« und »subjektive« Korpererfahrung als zwei Seiten eines und des-
selben Korpers aufzufassen, dass er auch in seinem Spatwerk an einer
irreduziblen Ambiguitdt des Korpers und seiner Erfahrung festhalt,
zeigen schon Formulierungen wie etwa die folgende: »Déja, le cube
rassemble en lui des visibilia incompossibles, comme mon corps est d’un
seul coup corps phénomenal et corps objectif ...«. Man hatte dies getrost
folgendermafSen tibersetzen konnen: »Bereits ein Wiirfel schliefSt in sich
nicht zu vereinbarende Sichtbarkeiten zusammen, so wie mein Korper
zugleich phdnomenaler Korper und objektiver Korper ist« —und es wire
plausibel gewesen. In der deutschen Ubersetzung von Giuliani/Walden-
fels liest sich das so: »Schon der Wiirfel enthilt inkompossible Visibilia,
ebenso wie mein Leib aufs Mal phanomenaler Leib und objektiver Kor-
per ist.« (Merleau-Ponty 1994a: 179). Das ist gerade, wenn ich die Leib-/
Korperdifferenz fir sinnvoll halte, aber geradezu widersinnig: der Leib
ist Leib und Korper? Eine Seite weiter wird das im franzosischen Text
noch deutlicher, in seiner deutschen Ubersetzung aber noch undeutli-
cher. »Nous disons donc que notre corps est un étre a deux feuillets, d’un
coOté chose parmi les choses et, par ailleurs, celui qui les voit et les touche

8o

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRAGWURDIGE UBERSETZUNGEN - EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

[...] qu’il réunit en lui ces deux propriétés, et sa double appartenance
a lordre de I’ >objet< et a 'ordre du >sujetc nous dévoile entre les deux
ordres de relations trés inattendues.« Auf deutsch: » Wir sagen, dass un-
ser Korper ein zweiseitiges Sein ist: auf der einen Seite ein Ding unter
Dingen und auf der anderen dasjenige, was sieht und beriibrt [...] dass
<d>er <Korpers in sich jene zwei Eigenschaften vereinigt und seine dop-
pelte Zugehorigkeit zur Ordnung des >Objekts< und des >Subjekts< ent-
biillt uns sebr unerwartete Beziehungen zwischen diesen beiden Ordnun-
gen.« (Ubersetzung jmk).

Es verstellt das Verstindnis, wenn hier die deutsche Ubersetzung
durchgingig »Leib« statt »Korper« einsetzt. Ein »Leib«, der »Ding un-
ter Dingen« ist, straft die Behauptung, » Leib« bezeichne den von innen,
subjektiv erfahrenen, lebendigen Korper, Liigen. Es sei denn, man ringt
sich zu der Meinung durch, der »objektiv(iert)e«, von aufSen betrachtete
Korper, der naturwissenschaftliche Korper bilde seinerseits einen nicht
reduziblen Aspekt »subjektiver« Erfahrung, des Leibs. Aber auch dann
wire durch die idiosynkratisch-deutsche Leib-Metaphorik gar nichts ge-
wonnen, aufler chronischen Ubersetzungsproblemen und unerwiinsch-
ten Interferenzen mit unberechenbaren weiteren Bedeutungskonnota-
tionen. Es lassen sich in den deutschen Ubersetzungen unzihlige weitere
Beispiele fiir offensichtlich sinnlose oder widerspriichliche Formulierun-
gen finden. So gibt es Stellen, in denen in volligem Gegensatz zu dem
purifizierten Verstindnis von einem »objektiven Leib« die Rede (1966:
131 FN, 402). Es wird — was vollig unlogisch ist — »mon corps pour moi
et mon corps pour autrui« mit »mein Leib fiir mich und mein Leib fiir
andere« tibersetzt (1966: 131). Wenn Merleau-Ponty formuliert »Eine
Augenverletzung geniigt, um das Sehen auszuschalten, wir sehen also
mittels des Leibes (corps!).« (Merleau-Ponty 1976: 219), dann meint
er genau nicht Leib als subjektives Bewusstsein, sondern als materiel-
le Struktur. Vollig unsinnig sind Komposita wie »phianomenaler Leib«,
wenn Leib angeblich genau den phianomenalen Korper bedeutet (ebd.).
Ein besonders amiisantes Beispiel findet sich tibrigens just in dem Grat-
hoff/Sprondel-Band von 1976. Dort ubersetzt Richard Grathoff, der den
Beitrag von Jacques Taminiaux ins Deutsche ubertragen hatte, »sujet
corporel« mit »beleibtes Subjekt« (Grathoff/Sprondel 1976: 105). Die
hier ganz unerwiinschte Assoziation eines egal, ob von aufSen oder von
innen wahrgenommenen, jedenfalls allzu dicken Bauchs, des »Leibesum-
fangs«, hitte man durch die schlichte Wiedergabe von »corporel« mit
»korperlich« sehr leicht vermeiden kénnen.

Es geht wohlgemerkt nicht blofd um unschéne Ubersetzungen, sondern
um ein Problem in der Sache. Merleau-Ponty hat wie auch Plessner in al-
len Phasen seiner Arbeit immer betont, dass in die Erfahrung von Korper
gerade dessen Doppelaspektivitit eingeht. Der Korper ist fiir ihn sowohl
(von innen), im Vollzug erfahrener Korper wie zugleich objektivierter

81

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

und objektivierbarer, als materielles und ausgedehntes Ding erfahrba-
rer Korper. Diese Ambiguitat bekommt der Korper nicht erst in der Dif-
ferenzierung zwischen lebensweltlicher und (natur-) wissenschaftlicher
Erfahrung. Der objektive Korper ist konstitutiver Bestandteil des pha-
nomenalen Korpers, auch im Alltag. Besonders virulent ist das in der Er-
fahrung von Schidigung, Verletzung, Krankheit und Behinderung, die
denn auch - insbesondere in Merleau-Pontys frithen Werken — immer
wieder aufgegriffen werden, etwa in der Integration der Fallanalysen
von Kurt Goldstein: »Mein Korper ist jener Bedeutungskern, der sich
wie eine allgemeine Funktion verhilt, jedoch existiert und der Krankheit
zuginglich ist.« (1966: 177, vgl. auch 1994: 180). Schon in der Struk-
tur des Verbaltens, Merleau-Pontys erstem Buch, stand zu lesen: »Eine
Augenverletzung gentigt, um das Sehen auszuschalten, wir sehen also
mittels des Korpers. Eine Krankheit gentigt, um die phinomenale Welt
zu modifizieren, der Korper bildet also einen Schirm zwischen uns und
den Dingen.« (Merleau-Ponty 1976: 219 f.; Ubers. gedndert jmk). Selbst
das Bewusstsein ist verletzlich und »empfinglich fiir Krankheit« (Mer-
leau-Ponty 1966: 165) — was nur den Schluss zuldsst: es ist nicht gleich-
bedeutend mit dem Korper, aber es ist auch etwas am Korper, an ihn,
an dessen Struktur gebunden. Darauf wird noch zurtickzukommen sein.

Man muss diesen Gedanken ausweiten. In jeder Erfahrung der mog-
lichen Schidigung einer Struktur des massiven Korpers, in jeder Einwir-
kung, die zu einer FunktionseinbufSe, Behinderung meiner selbst oder
des Anderen fithren kann (einschliefSlich einer Behinderung meines »Be-
wusstseins«, »Denkens«, » Geistes«), in der Erfahrung von Gewalt, aber
auch von Sexualitit, des Alterns, der Abnutzung des Korpers, des Todes,
der experimentellen Manipulation liegt schon eine Erfahrung dieses ir-
reduziblen Doppelcharakters des Korper vor. Der »objektive« Korper,
auch der der Naturwissenschaft, liegt durchaus nicht aufSerhalb der pha-
nomenologischen Erfahrung. Auch und gerade nicht bei Husserl selbst,
der die » Absolutheit« des Geistes gegeniiber seiner eigenen Analyse der
Bindung des Geistes und der Seele an den Korper nur durch ein reichlich
schwaches Argument sichern konnte. Es klingt fast ironisch, wenn Hus-
serl in den Ideen II formuliert, der Geist konne als abhiangig von Natur
gefasst und selbst naturalisiert werden — »aber nur bis zu einem gewis-
sen Grade« (Husserl Ideen II: 297). Wie kann ein »gradueller« Abstand
letztlich eine » Absolutheit des Geistes« begrinden, also dessen » Losge-
l6st«-heit (absolutus=losgelost) von Bindungen? Wie kann »Losgelost-
heit« eine Frage des Grades sein?

Man sieht, dass sich hinter einer vermeintlich harmlosen philologi-
schen Frage dann doch ein Problem in der Sache verbirgt. Merleau-Pon-
tys Fassung des Freiheitsproblems folgt letztlich der Diktion Heideggers:
Freiheit setze gerade » Offenheit fiir ...« und damit Bindung und Faktizi-
tdt voraus, sei immer schon bestimmte »Freiheit zu ...« (vgl. dazu 1966:

82

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRAGWURDIGE UBERSETZUNGEN - EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

493 ff.). Von diesem komplexen Problem einmal abgesehen, liegt es in
der Konsequenz Husserls, diesen Bruch der Argumentation ganz offen
zu prisentieren, auch das Eingestindnis eines Konvergenzpunktes der
phianomenologischen Erfahrung mit der naturwissenschaftlichen Erfah-
rung. Wihrend die Modelle und Theorien der Naturwissenschaften auf
einer anderen Ebene liegen und deshalb notwendig den stetigen Gegen-
stand kritischer Kritik der Phinomenologie darstellen miissen, wenn sie
den Status einer wirklicheren Wirklichkeit beanspruchen, trifft dies nicht
auf die klinische, experimentelle und technische Erfahrung selbst zu. Kli-
nisch belegte, experimentell reproduzierbare oder technisch realisierbare
Phianomene sind in gleichem Sinne Phinomene, originar erfahrbar fiir
die phanomenologische Analyse wie alle anderen Gegenstande phino-
menologischer Erfahrung. Zu erinnern wire in diesem Zusammenhang
an die im Doppelsinn des Wortes »phdnomenale Analyse« Husserls tiber
die Wirkung des Santonin. Dabei handelt es sich um einen Stoff im soge-
nannten » Wurmsamen«, der friher als Medikament gegen Spulwiirmer
eingesetzt wurde. Er fiihrt, in Uberdosis eingenommen, zu einer Schi-
digung des Sehnervs, die einen zunachst violett, dann gelb sehen lasst
(Husserl 1952: 62 ff.). Dass wir die Welt dann gelb sehen, dies aber zu-
gleich die Qualitit eines »scheinbar gelb« hat — daran entwickelt Hus-
serl die These eines »Urbestands psychophysischer Konditionalitdt« als
Inbegriff aller »konditionalen Verhiltnisse [...], die zwischem dinglichem
und subjektivem Sein heriiber- und hiniiberlaufen«, Grundlage eines Sys-
tems »realer Beschaffenheiten«, »System geregelter Wechselbezogenhei-
ten der Sinnendinge« (Husserl 1952: 65).

Daran wire zu zeigen: konsequente Phinomenologie eroffnet keine
Fluchtmoglichkeiten aus der modernen Welt, sie bietet keine Tiiren in
die Romantisierung der Wirklichkeit oder die Reetablierung einer mit-
telalterlichen Weltsicht. Die »Erde steht fest«, aber das heif$t nicht, dass
ich als Phinomenologe ein geozentrisches Weltbild habe. Damit mochte
ich durchaus auch auf Schmitzs wenig verhohlene Sympathie fiir esote-
rische, vormoderne, ja zuweilen vorsokratische Konzepte anspielen. Es
soll aber vor allem gesagt sein, dass das beschriebene Spannungsverhalt-
nis dem »leiblichen Spuren«, der »unwillkurlichen Lebenserfahrung«
durchaus voraus liegt, beim Menschen »urspriinglicher ist«, ja, wie im
Fall des Ekels und des Horrors vor dem Anblick eines verwesenden oder
entstellten Organischen selbst eine sogar im Schmitz’schen Sinne »leib-
liche« Dimension hat.

Auch die franzosischsprachige Merleau-Ponty-Forschung seit 2000
(Alloa, Barabas, Kristensen, Saint Aubert) hat sowohl mit inhaltlichen
wie mit philologischen Argumenten gezeigt, dass es irrefiihrend ist, Mer-
leau-Ponty die deutsche »Leib«-Semantik zu unterschieben. Die Behaup-
tung, er habe mit seinem spiten Konzept » Chair« versucht, Konnotati-
onen des deutschen »Leib« abzubilden, wird tibereinstimmend und gut

83

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

begrundet zurtiickgewiesen. Saint Aubert konnte in einer elektronisch
unterstiitzten Analyse eines Gesamtkorpus der editierten und eines we-
sentlichen Teils der nicht-editierten Texte Merleau-Pontys zeigen, dass
Merleau-Ponty — ansonsten immer geneigt deutsche Begriffe in seine
Texte zu integrieren — vor 1957 nur ein einziges Mal auf das deutsche
Wort »Leib« zuriickgreift. Dies geschieht im Zusammenhang mit der
Zitation eines Artikels der deutschen »Zeitschrift fir die gesamte Neu-
rologie und Psychiatrie« (Saint Aubert 2004: 150). Danach taucht das
deutsche Wort »Leib« in Saint Auberts Korpus insgesamt 42 Mal auf,
aber ausschliefSlich im Zusammenhang mit den drei Husserl gewidme-
ten Vorlesungen (und nicht beispielsweise in Das Sichtbare und das Un-
sichtbare), also als direktes oder indirektes Husserlzitat. Wenn er in den
Husserl-Vorlesungen »Leib« ins Franzosische tibersetzt, dann niemals
mit »chair«. Der Terminus »Subjektleib« wird mit »corps-sujet« und
»Leib« mit »(mon) corps«, gelegentlich mit »corps propre« tbersetzt
(Saint Aubert 2004: 150 ff.).

Die Argumente Gugutzers (Gugutzer 2012: 16 f.) fiir die Verwendung
des »Leib«-Begriffs halte ich deshalb unterm Strich nicht fiir stichhaltig.
Wie gesagt, die behauptete Eindeutigkeit der Verwendung von »Leib«
als »lebender« oder gar »subjektiver« Korper ist illusorisch. Selbst in
Texten Husserls finden sich Beispiele, in denen damit unter der Hand
wieder der objektive Korper mit gemeint ist, also die gesamte Ambigui-
tit der Sache wieder im Terminus Leib auftaucht. Durch eine attributi-
ve Differenzierung von »Korper« lassen sich dagegen im konkreten Fall
gewiinschte Bedeutungsnuancen ad hoc viel klarer differenzieren. Nichts
geht also verloren, wenn man auf den Leibbegriff verzichtet. Das Bei-
spiel Schmitz zeigt aber in der Tat, dass der »Leib«-Begriff ideologisch
und politisch belastet ist. Auch deshalb ist er meines Erachtens konzep-
tuell nicht weiter belastbar.

Ich werde in diesem Text daher das Wort »Leib« und alle seine De-
rivate vermeiden und konsequent auf das Wort »Korper« zuriickgrei-
fen, das mit /corpus, corps, cuerpo, corpo/ sowohl den Klang wie die
gemeinsame Etymologie teilt. Ich greife in diesem Text wie in den ro-
manischen Sprachen zu einer auch im Deutschen problemlos moglichen
attributiven Bestimmung, wenn ich spezifische Aspekte des Korpers
oder der Korpererfahrung kennzeichnen mochte (»lebender«, »toter«,
»subjektiv erfahrener«, »anatomischer«, »objektiver« Korper usw.)
und werde dies unterlassen, wenn keine nahere Bestimmung notig ist.
Auf diese Weise verschwinden alle Ubersetzungsprobleme auf einen
Schlag. Wenn ich deutsche Ubersetzungen aus dem Franzoésischen und
entsprechend dem Englischen (»body«) zitiere, werde ich von nun an
stillschweigend »Leib« durch »Korper« ersetzen, es sei denn, die iiber-
setzten Autoren selbst verwenden im Original ausdriicklich das deut-
sche Wort »Leib«.

84

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRAGWURDIGE UBERSETZUNGEN - EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

Die beschriebenen romantischen Konnotationen sind davon rela-
tiv unabhingig. Sie lassen sich sowohl mit »Leib« wie mit »Korper«
verkniipfen und entsprechen verschiedenen romantischen Stilen und
Spielarten zuordnen, vielleicht dunkler, deutscher, schopenhauerischer
instrumentiert bei Schmitz, heller, gleichsam impressionistisch in den
frithen Fassungen Merleau-Pontys. Romantik ist hier — wie gesagt — in
Anlehnung an Lakoff/Johnson nur ein Kiirzel fiir eine strukturelle Kon-
stellation von Elementen wie »Tiefe«, »Innerlichkeit«, »Subjekt hin-
ter dem Subjekt« und Rationalismuskritik. Die europdische Romantik
des 19. Jahrhunderts war, so differenziert man sie insgesamt betrach-
ten muss, in jeder Variante immer auch Rationalismus-Kritik, ein Ge-
genentwurf gegen ein als zu einseitig wahrgenommenes Menschenbild.
Die Abhebung auf die vermeintlichen »Hinterzimmer« und »Unter-
geschosse« der Vernunft und des Verstandes — das Fantastische, das
Ironische, das Gefiihl, die Natur, das Unverntinftige, das Einzelne, die
Empfindung gegentuber dem Begrifflichen — das bereitet in der Tat die
Aufwertung des »Leibes« oder des »Korpers« vor, die etwa Nietzsche,
aber vor ihm auch schon Feuerbach u.a. betreiben. Bei Schmitz ist der
Nachklang einer »dunklen« »deutschen« und wie ich finde bedenkli-
chen Variante von Romantizitit des »Leib«-Konzepts unverkennbar.
Aber auch in der moderner und impressionistischer gefiarbten Varian-
te, die sich in Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrnehmung fin-
det, ist noch eine romantische Dimension im Sinne von Lakoff/John-
son wirksam. Beide zehren sie von einem ebenso jeweils abgetonten
existentialistischen Begriff der Situation. Aber auch diese Abténung
wird sich, wie wir am Beispiel von Merleau-Pontys Weberrezeption se-
hen werden, in ein strukturalistisch-konfigurationstheoretisches Kon-
zept transformieren.

Fiir Merleau-Ponty ist zu sagen, dass er sein Anliegen von vorne he-
rein nicht als Anti-Intellektualismus oder als Gegenaufkliarung konzi-
piert hat (2011: 173). Sein »Existentialismus« bestand im Kern darin,
davon auszugehen, dass Vernunft und Universalitit in einer historischen
Situation griinden mussen, um wirksam zu sein. Er begriindet sich also
gerade in der kontingenten Generalitidt der Wahrnehmung und Zeiter-
fahrung. Darauf werde ich noch zuriickkommen. Jedenfalls entdeckte
Merleau-Ponty die romantischen Relikte in seinen Schriften selbst — sie
entstehen durch die filschliche Projektion des klassischen Konzepts des
»Subjekts« auf den »Korper« (Merleau-Ponty 2011: 46); darin, die pha-
nomenologische unabweisbare Tatsache einer nicht-deklarativen Erfah-
rung als eine Art nicht-bewusstes Bewusstsein, unbewusstes Wissen des
Korpers zu fassen und das fiir eine Losung zu halten. In Wahrheit han-
delt es sich dabei nur um eine terminologische Illusion, die kein sachli-
ches Problem 16st. Sie 16st schon gar nicht die grofSe alte Frage nach dem
Verhiltnis dieses Etwas’ an Masse und Materie, das wir unseren Korper

85

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE
oder auch unser Gehirn nennen und der Tatsache, dass es fiir uns eine
phianomenale Realitat, Bewusstsein gibt. Auf der Orthodoxie dieses

Sprachgebrauchs beharrt ja denn auch Gurwitsch und der Umstand,
dass ihn Merleau-Ponty schliefSlich selbst korrigiert, gibt ihm Recht.

86

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ambiguitat des Korpers

Merleau-Ponty hat in seinen Schriften und Vorlesungen der 19 50er Jah-
re die in der Phdanomenologie der Wahrnehmung bereits anklingenden
strukturtheoretischen Aspekte seiner Korperkonzeption durch die Inte-
gration eines strukturalistischen Vokabulars entschieden verstiarkt. Das
wird begleitet von einer zunehmenden Tilgung von Semantiken, die den
Anschein erwecken konnten, der Korper solle an die Stelle des »guten,
alten Subjekts« (Luhmann) treten (»der Korper weifd«, »der Korper tut«,
»ich bin mein Korper«). Der Korper ist aber nicht Subjekt hinter dem
Subjekt und er hat kein anderes Wissen als das Wissen, das uns als sol-
ches ganz explizit zur Verfiigung steht. Es gibt kein Geheimwissen des
Korpers.

Aber was ist der Korper eigentlich dann? Welchen Nutzen hat die-
ses Konzept? Merleau-Ponty greift nach eigenem Eingestindnis einen
umgangssprachlichen Gebrauch des Alltags und der Wissenschaft auf,
ohne auch nur den Versuch zu machen, ihn begrifflich zu purifizieren.
Er definiert »Korper« nicht, ja, fast konnte man sagen: er weigert sich
ihn zu definieren und ihm seine verwirrenden Ambivalenzen zu nehmen.
Durch einzelne Formulierungen, eben jenen, die ihm von Gurwitsch vor-
gehalten werden, verstirkt er fiir eine bestimmte Phase seines Schreibens
die Konfusionen und leistet einer bestimmten Rezeption seiner Schriften
Vorschub: namlich anzunehmen, es ginge ihm um eine korperliche (oder
leibliche) Intentionalitit. Aber es geht Merleau-Ponty um das Ratsel der
Intentionalitat iberhaupt (Kastl 2001) und jedem nur halbwegs auf-
merksamen Leser der Phanomenologie der Wahrnehmung musste auf-
fallen, dass der angebliche Korper- und Leibphilosoph weiterhin vollig
unbefangen von »Geist« und »Bewusstsein« sprach.

Schmitz hat in diesem Fall zu Recht den Finger daraufgelegt: »Das ist
traditionelle Bewusstseinsphilosophie« (Schmitz 2o011: 163) bemerkt er.
Und: » Merleau-Ponty kommt zum Korper also mit einem dualistischen
Ansatz« (Schmitz 2011: 163). Was ihm entgeht, ist allerdings, dass dies
dann phianomenologisch konsistent bleibt, wenn man den romantischen
Anteil darin, man konnte auch sagen, den impliziten konstitutionstheo-
retischen Anspruch korrigiert.

Der »Cartesianismus« Merleau-Pontys

Merleau-Ponty beansprucht insofern keine Losungen mehr, die er
nicht einlosen kann, am wenigsten eine eindeutige Aufhebung oder

87

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Uberwindung des philosophischen Kérper-Geist-Dualismus, (Gugutzer
2012: 29; vgl. auch Alkemeyer 2017: 43). Das zeigt sich deutlich etwa in
dem Aufsatz Der Mensch und die Widersetzlichkeit der Dinge (L’homme
et Padversité, 2007: 333-360), urspringlich ein Beitrag zu einer gleich-
namigen Tagung der Rencontres Internationales in Genf sowie in der da-
ran anschliefenden dokumentierten Diskussion (Merleau-Ponty 2000:
321-376). Dieser Vortrag lasst sich — dhnlich wie die im Zusammenhang
mit seiner Kandidatur fiir das College de France entstandenen Riickbli-
cke und Vorblicke auf seine Arbeit — als eine Art Zwischenbilanz seiner
Arbeit verstehen. Das »Subjekt« taucht in diesem Vortrag als ein, von
Paul Valéry so apostrophierter, »Homunculus« auf, ein »kleiner Mensch
im Mensch« (Merleau-Ponty 2007: 356). Aber das lose kein Problem:
»Es bleibt zu verstehen, wie ein Korper sich belebt und wie jene blinden
Organe schlieSlich Trager einer Wahrnehmung werden.« (ebd., kursiv
jmk). Er skizziert sein Verstandnis eines der Zeit und historischen Situa-
tion angemessenen niichternen Humanismus, der keine Losungen bean-
sprucht, wo er keine hat, der einen Anspruch auf Universalitit und Ver-
nunft aufrechterhilt, aber angesichts einer Welt, die von Kontingenzen
bestimmt ist: »Der heutige Humanismus hat nichts Dekoratives oder
Schickliches (bienséant/ziemend-Anstand) mehr. Er liebt nicht mehr den
Menschen gegen seinen Korper, den Geist gegen seine Sprache, die Wer-
te gegen die Tatsachen. Er spricht nur noch niichtern und verhalten vom
Menschen und vom Geist: Der Geist und der Mensch sind niemals, sie
lassen sich nur in der Bewegung erkennen, durch die der Korper zur
Geste, die Sprache zum Werk, ihre Miteinander Wahrheit wird.« (Mer-
leau-Ponty 2007: 357). Das Stichwort »Bewegung« fallt hier nicht zu-
fallig. Es sei hier schon auf das wichtige und durchaus wortlich zu ver-
stehende Konzept der »Bewegung« hingewiesen, auf das wir dann im
2. Teil ausfiihrlich zu sprechen kommen.

Auch hier: der »Korper«, um den es geht, ist durchaus nicht der »olym-
pische Korper«, wie etwa Soentgen in einem mit Schmitzs Leibkonzep-
tion sympathisierenden Vortrag unterstellt,” sondern ein »corps fragile«.>

1 Soenkes Text hat den Titel Der Begriff der primitiven Gegenwart bei Her-
mann Schmitz, darin findet sich die Formulierung: »Der Leib von Mer-
leau-Ponty ist ein olympischer Leib, der Leib in der Schonheit seiner Bewe-
gung: Der Leib als Weltsymbol.« (Soentgen 2001: 2). Das ist schon deshalb
ersichtlich falsch, weil bereits in der Phdnomenologie der Wabrnehmung die
Auseinandersetzung mit Phinomenen der Krankheit und der Schidigung
des Korpers einen Dreh- und Angelpunkt der Analysen darstellt.

2 »Der >kleine Mensch, der im Menschen ist, ist nur das Phantom unserer
gelungenen Ausdruckshandlungen, der Mensch hingegen, den wir
bewundern, ist nicht jenes Phantom, sondern derjenige, der, eingerichtet in
seinem fragilen Korper, in einer Sprache, die schon soviel gesprochen hat,
in einer taumelnden Geschichte, sich sammelt und sich anschickt <warum

88

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER » CARTESIANISMUS« MERLEAU-PONTYS

Merleau-Ponty formuliert eine ausgesprochene niichterne Position, wenn
er festhilt, dass Humanismus, wie er ihn versteht, mit dem » BewufStwer-
den der Zufilligkeit (contingence) beginnt« und auf der methodischen
Ablehnung von Erklirungen beruhe, die »das Gemisch, aus dem wir
gemacht sind, zerstoren und uns selbst unverstandlich machen« (Mer-
leau-Ponty 2007: 357). So redet sicher niemand, der beansprucht, einen
Dualismus leichthin abgeschafft zu haben. In der Diskussion weist Mer-
leau-Ponty, wie schon oben zitiert, auf grundlegende Ambiguititen der
Kategorie Korper in der giangigen Erfahrung (»experience courante«)
sowohl des Alltags als auch der Wissenschaft hin. Als Beispiel nennt er
das Phanomen des Gehirns, das sich, sobald man versucht, es in seiner
Funktionsweise zu betrachten, unversehens in etwas anderes verwande-
le, nicht mehr Teil fir Teil betrachtet werden konne, ohne aber zugleich
den anfanglichen Charakter einer Masse von Materie, von Nervenzel-
len zu verlieren (Merleau-Ponty 2000: 338).3 Dieses Argument, vor allem
aber der Begriff » Gemisch« (mélange), den Merleau-Ponty verwendet,
zeigt deutlich, dass die These von einer Uberwindung des Cartesiani-
schen Dualismus zu einfach ist. Denn gerade Descartes ist es ja, den Mer-
leau-Ponty mit der Formulierung vom Menschen als einem » Gemisch«
zitiert: »un mélange de I’ame avec le corps« (Merleau-Ponty 2000: 38 f.).
Alexandre Métraux hat das in seinem Beitrag zum Konstanzer Kollo-
quium, durchaus in Widerspruch zu gangigen Merleau-Ponty-Interpre-
tationen, herausgestellt. Auch er versteht Merleau-Pontys Korperkon-
zept durchaus nicht als »Uberwindung des cartesianischen Dualismus «
(Gugutzer 2012: 29, FN), sondern betont daran gerade das Moment der
»Durchdringung von res extensa und res cogitans«, ihrer »Mischung
oder Verschmelzung«. Er fithrt aus: »Wegen seiner Leiblichkeit ist das
cogito der Natur sozusagen aufgepfropft — wie umgekehrt die Natur
uber die Leiblichkeit das >personale Leben bis in sein Zentrum durch-
dringt und sich mit ihm verflicht«« (Métraux 1976: 143). In einer Fuf3-
note fiigt er lapidar an: »Die Bedeutung Descartes fir diese Auffassung
liegt auf der Hand.« (Métraux 1976: 150, EN 44).

nicht einfach tibersetzen >der beginnt<«? jmk>, zu sehen, zu verstehen und zu
bedeuten.« (Merleau-Ponty 2007: 357).

3 »Au début, on croit savoir de quoi I’on parle, ce sont des cellules nerveuses,
des morceaux de matiére, etc. Puis quand on voit ce que c’est que le cerveau
dans le fonctionnement, d’apreés les théories modernes des localisations, par
exemple, on s’aper¢oit que toutes les limites s’effacent, que, par exemple
dans la physiologie nerveuse moderne, il n’est plus possible de considérer
le cerveau partie par partie, et qu’il y a toute une étendue des territoires
cérébraux dans laquelle ce genre d’organisation est impossible.« (Merleau-
Ponty 2000: 337).

89

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Elisabeth von der Pfalz und René Descartes diskutieren
tiber Seele und Korper

Bereits in den Meditationes de prima philosophia findet sich bei
Descartes die Formulierung einer »permixtione mentis cum corpore«
(Vermischung des Geistes mit dem Korper). Er erkldrt, ich sei mit mei-
nem Korper auf engste verbunden (conjunctum) und vermischt (per-
mixtum). Als Beleg hierfur nennt er die verworrenen Empfindungen des
Schmerzes, des Hungers, des Durstes, die mich nicht so direkt betref-
fen wiirden, wenn ich (als Seele bzw. Geist, denkende Sache) einfach
zum Korper hinzugefiigt wire — etwa so, wie sich ein Steuermann auf
einem Schiff aufhilt und sehenden Auges, mit Verstand, ausdriicklich,
aber selbst unberiihrt feststellt, dass am Schiff ein Schaden entstanden
sei (Descartes 2008: 165).* In dem berithmten Briefwechsel mit Elisabeth
von der Pfalz, Merleau-Ponty bemiiht ihn bereits in der Phinomenolo-
gie der Wahrnebmung (Merleau-Ponty 1966: 23 4), verwendet Descartes
sogar durchgingig den Ausdruck einer »union de ’ame avec le corps«
»Einbeit der Seele mit dem Korper« (Descartes 2015: 9 ff.; Ubers. jmk).

Elisabeth von der Pfalz und René Descartes bringen die Ambiguitats-
problematik unnachahmlich auf den Punkt. Die Prinzessin wendet gegen
Descartes’ Zweisubstanzenlehre ein: »Es ware mir einfacher, der Seele
Materie und Ausdehnung zuzusprechen, als einem immateriellen We-
sen die Fihigkeit, einen Korper zu bewegen und von diesem bewegt zu
werden« (Descartes 2015: 17). AufSerdem findet sie es schwierig zu ver-
stehen, »dafS eine Seele, wie Sie sie beschrieben haben, nachdem sie das
Vermogen und die Gewohnbheit des richtigen Denkens gehabt hatte, das
alles durch einige Schwindelanfalle verlieren kann, und dafs sie, da sie ja
ohne den Korper fortbestehen kann und nichts Gemeinsames mit ihm
hat, dermaf8en von ihm beherrscht wird.« (ebd.). In der Antwort spricht
Descartes ausdriicklich auf ernsthafte Weise von der »union de Pame et
du corps«. Sie ist fir ihn in der Erkenntnis durch die Sinne (sens), durch
das Leben (la vie) und in den alltdglichen Gesprichen (conversations or-
dinaires) offensichtlich — auf eine Weise, dass sie »jeder stets in sich selbst
empfindet, ohne zu philosophieren« (ebd.: 25), sie sich aber durch den
Verstand (entendement) nur dunkel erkennen lasse (Descartes 2015: 21).
Der menschliche Geist (esprit) sei nicht dazu fihig, die Unterscheidung
von Seele und Korper und ihre Einheit zugleich zu begreifen. »Denn

4  Man beachte tibrigens, wie sehr noch Schmitz’ Rhetorik des »leiblichen Be-
troffenseins« ausgerechnet von diesem Gedanken Descartes profitiert, eine
ironische Bestitigung von Merleau-Pontys Aussage »alle jene, die dies oder
jenes bei Descartes ablehnen, tun dies nur im Riickgriff auf Vernunftgriin-
de, die wiederum bis auf Descartes zuriickreichen« (Merleau-Ponty 2007:

13).

90

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELISABETH VON DER PFALZ UND RENE DESCARTES DISKUTIEREN

dafiir musste man beides zugleich als eine einzige Sache begreifen und
sie zusammen als zwei Sachen begreifen, was sich widerspricht.« (Des-
cartes 2015: 25). Dies feststellend, hilt aber Descartes durchaus offen,
ob es hier um eine dem »Geist« immanente Beschrankung oder ob es bei
der »union« um eine Illusion des vorphilosophischen Bewusstseins geht.
Aus dem ganzen Duktus des Briefs geht aber eine glaubhafte Ernsthaf-
tigkeit seines Anliegens hervor, die Unterscheidung von Seele und Kor-
per und ihre Einheit zusammen zu denken und damit die Einwande Eli-
sabeths ernst zu nehmen.s

Vielleicht sollte man in diesem Zusammenhang festhalten, dass bei
allen wohlfeilen Beteuerungen einer Uberwindung des Cartesianischen
Dualismus auch heute niemand ehrlicherweise fiir sich in Anspruch neh-
men kann, wesentlich iiber den Diskussionsstand dieser beiden bemer-
kenswerten Personlichkeiten des 17. Jahrhunderts hinaus gekommen zu
sein. Die Problemformulierungen und Semantiken haben sich gewiss ver-
schoben, vielleicht verfeinert und aufgefiachert. Aber fiir den entschei-
denden Punkt — dass Bewusstsein und mit ihm alle phinomenale Reali-
tat zwar an einen ausgedehnten, materiellen Korper oder an bestimmte
seiner Organe und Strukturen gebunden ist (Elisabeths Argument), aber
doch nicht selbst mit einer ausgedehnten, materiellen Masse zusammen
fallt (Descartes Argument) — gibt es bislang schlicht keine tragfahige Lo-
sung, wenn man ehrlich ist. Die Frage, wie wir diese Verschiedenheit und
zugleich »Bindung, »Einheit« (?) zugleich konzipieren kénnen, wie wir
vom einen zum anderen kommen, ist bis heute nur wenig geklarter als
im 16. Jahrhundert. Selbst ein fiir reduktionistische Lésungen so offe-
ner Wissenschaftler wie Christoph Koch gesteht nach jahrzehntelanger
Forschung ein, dass auch er und seine Kollegen iiber einen wie immer
vorldufigen »intuitiven Dualismus« nicht hinausgekommen sind: »Ein
blauer Farbton unterscheidet sich grundlegend von der elektrischen Ak-
tivitdt in den farbempfindlichen Zapfen des Auges, auch wenn mir vollig
klar ist, dass letzteres fiir ersteres notwendig ist. Das eine wohnt meinem
Gehirn inne und lisst sich von aufSen nicht erschliefSen, wihrend das an-
dere objektive Eigenschaften hat, zu denen ein externer Beobachter Zu-
gang hat. Das Phinomenale stammt aus einem anderen Konigreich als
das Physikalische und unterliegt anderen Gesetzen. Und ich sehe nicht,
wie sich die Trennung zwischen Geschopfen ohne und mit Bewusst-
sein durch mehr Neuronen tiberbriicken liefle.« (Koch 2013: 212). Es
kann angesichts dieser Ausgangslage auch in der Soziologie nicht um die

5 »Etainsi Votre Altesse ne laissera pas de revenir aisément a la connaissance
de la distinction de ’ame et du corps, non obstant qu’elle ait congu leur uni-
on.« »Und so wird Thre Hoheit ohnehin mithelos auf die Erkenntnis der Un-
terscheidung der Seele vom Korper zuriickkommen, ungeachtet dessen, daf3
Sie ihre Vereinigung begriffen haben.« (Descartes 2015: 26/7).

91

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Simulation eines widerspruchsfreien Sonderkonzepts von Korper gehen,
sondern nach wie vor nur darum, zu einem ebenso verniinftigen, beschei-
denen, deskriptiven, vorldufigen und vorsichtigen Umgang mit dieser Ka-
tegorie zu finden. Eine pauschale Konzeption von »Kérper« empfiehlt
sich jedenfalls zu vermeiden, wo es geht. An einen Sprachgebrauch von
Peter Bieri ankniipfend, konnte man sagen, ein »intuitiver Dualismus«
(Bieri 1981: 2) ist offensichtlich bis auf weiteres nicht vermeidbar, es ist
allenfalls moglich, diesen in der Schwebe zu halten und ihn eben nicht
in einen abschlieflenden »ontologischen Dualismus« (Bieri 1981: 4 ff.)
zu iiberfithren (ganz dhnlich im Ubrigen Plessner z.B. 2003: 218 ff.;
1975: 292 f.). Ich gebrauche daher in diesem Text den Ausdruck »Car-
tesianische Differenz« anstelle von » Cartesianischem Dualismus«, wenn
ich mich auf diese phanomenologisch irreduzible Dualitdt beziehe. Man
sollte sie deshalb aber nicht zu einem vorschnellen Dualismus stilisie-
ren, weil sie offensichtlich damit zu tun hat, dass wir etwas nicht verste-
hen. Uber Letzteres sind sich alle einig, auch Descartes hat dieses Finge-
standnis unterschrieben.

Korrekturen des Merleau-Pontyschen Korperkonzepts

In den im Jahr 1951 anldsslich seiner Kandidatur fir das College de
France entstandenen Bilanzierungen und Projektierungen zeigt sich
gleichfalls, wie sehr Merleau-Ponty nun bestimmte Formulierungen ver-
meidet und sehr viel vorsichtiger argumentiert. Er setzt nicht mehr um-
standslos »den« Korper in die Subjektposition, sondern bleibt bei der
Semantik von Bewusstsein und Geist, ohne aber von seiner Kritik des
transzendentalen Subjektbegriffs und der Konstitution abzugehen. So
etwa, wenn er darauf hinweist, dass zwar gilt: »Les conduites supéri-
eures donnent un sens nouveau a la vie de ’organisme« »Die héheren
Verhaltensweisen geben dem Leben des Organismus einen neuen Sinn«,
aber: »Lesprit [...] ne dispose ici que d’une liberté surveillée; davantage:
il a besoin des activités plus simples pour s’y stabiliser en institutions du-
rables et s’y réaliser vraiement.« » Der Geist verfiigt nur iiber eine Frei-
heit unter Aufsicht; mebr noch: er benétigt die einfacheren Aktivititen,
um sich iiber diese in dauerhaften Institutionen zu stabilisieren und sich
in ihnen wirklich zu realisieren.« Und: »La conduite perceptive émerge
de ces relations a une situation et & un milieu qui ne sont pas le fait d’un
pur sujet connaissant.« » Das perzeptive Verhalten entspringt diesen Be-
ziehungen zu einer Situation und einem Milieu, die nicht die Tat eines
reinen Erkenntnissubjekts sind.« (Merleau-Ponty 2000: 38 f., Uberset-
zung jmk).

92

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORREKTUREN DES MERLEAU-PONTYSCHEN KORPERKONZEPTS

Der Korper wird in durchaus Husserl-affinen Formulierungen (Ideen
II) thematisch, und eher hinsichtlich seiner strukturellen Beitrage zu In-
tentionalitdt, denn selbst als Subjekt von Intentionen betrachtet. So etwa,
wenn Merleau-Ponty schreibt, er definiere »Notre point de vue sur le
monde, le lieu ou I’esprit s’investit dans une certaine situation physique
et historique« »unseren Standpunkt gegeniiber der Welt, den Ort, an
dem sich der Geist in eine bestimmte physische und historische Situation
investiert« (Merleau-Ponty 2000: 39; Ubersetzung jmk) oder er sei »cen-
tre de perspective« »perspektivisches Zentrum« (ebd.: 40). Das ist etwas
anderes als zu formulieren, der Korper »wisse«, »tue«, »denke«. Eben-
falls in diese Richtung weist die von vorne herein strukturtheoretische-
re Rede vom »Korperschema«. Der Korper wird zum Ausdruck (»ex-
pression«) zur »figure visible de nos intentions« (ebd.: 39) — nicht aber
selbst zum geheimen Subjekt, das sich an die Stelle des »ich« und »wir«
setzt. Das Subjekt der Wahrnehmung sei ausdriicklich nicht der »pen-
seur absolu« der Tradition. Vielmehr »Il fonctionne en application d’un
pacte passé a notre naissance entre notre corps et le monde, entre nous-
mémes et notre corps« » Er fungiert in Anwendung eines bei unserer Ge-
burt zwischen unserem Korper und unserer Welt abgeschlossenen Paktes,
zwischen uns selbst und unserem Korper« (ebd.: 40 f.). Diese Formulie-
rung fithrt in einen dynamischen Strukturbegriff, wenn Merleau-Ponty
von einem »sujet incarné« »inkarnierten Subjekt« spricht: »registre ou-
vert dont on ne sait ce qui s’y inscrira — ou comme un nouveau langage
dont on ne sait quelles oeuvres il produira« einem »offenem Register,
von dem man nicht wissen kann, was sich darin einschreibt — oder ei-
ner neuen Sprache, von der man nicht weifS, welche Werke sie produzie-
ren wird.« (ebd.) Diese Sprach-Metaphorik leitet dann unversehens zu
einem Programm iiber, in dem Merleau-Ponty das Phdnomen Sprache
zum zentralen Forschungsgegenstand erhebt (ebd.: 43 ff.) und in dem er
eine »théorie concréte de Pesprit« »eine konkrete Theorie des Geistes«
ankiindigt. Dieses Programm taucht in der Vorlesung von 1953 wort-
lich wieder auf (Merleau-Ponty 2011: 45). Es geht ihm darum »la con-
science perceptive comme expression, non signification« »das Wahrneb-
mungsbewusstsein als Ausdruck, nicht als Bedeutung« zu verstehen (ebd.
173). Ausgangspunkt sei die Einsicht in den »polymorphisme de la con-
science, ambivalence, conscience indirecte ou inversée [...] la conscience
comme écart« » Polymorphismus des Bewussteins, Ambivalenz, indirek-
tes oder inverses Bewusstsein [...] das Bewusstsein als Abstand/Abstin-
digkeit« (ebd.: 173; Ubers. jmk). Der Ausgangspunkt dieses Programms
ist eine Analyse der Bewegung. Darauf komme ich ausfiihrlich im zwei-
ten Teil dieser Arbeit zuriick.

Jedenfalls nimmt Merleau-Ponty in seiner Selbstkritik Aspekte der
Kritik Gurwitschs vorweg. Er erkennt das Uberzogene der »Korper
als Subjekt«-Semantik und bleibt in der Reichweite von Gurwitschs

93

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Zustimmung zu der grundsitzlichen Multiplizitdt des Bewusstseins (vgl.
Gurwitsch 1974: 247: »Wir gehen mit Merleau-Ponty einig, wenn er
sagt:»il y a ... plusieures maniéres pour la conscience d’étre conscience««).
Was uns zum Subjekt macht, uns »ich« sagen, denken, Bewusstsein, Wis-
sen haben ldsst, mag bis in seine innere Verfassung hinein an diesen Kor-
per als Raum einnehmendes, selbst wahrnehmbares Etwas gebunden,
mit ihm in welchem schwierig zu fassenden Sinn auch immer vermischt
sein. Aber es macht gleichermafSen keinen Sinn zu sagen, der Korper sei
das eigentliche Subjekt wie zu behaupten, das Bewusstsein konstituiere
alles, was uns zuganglich sei, so auch unseren Korper.

Merleau-Pontys Position, hier keine Losungen fur Probleme zu bean-
spruchen, wo er keine gefunden hat, dhnelt durchaus anderen, ebenso
umsichtigen Positionen, die er selbst gar nicht kannte. Zu denken wire
etwa an die pragmatistischen Konzepte John Deweys und George Her-
bert Meads oder auch an Wygotski. Augenfillig sind in der Haltung und
in der Sache, wenn auch nicht der Semantik, die Korrespondenzen zu
Helmuth Plessner. Auch dieser halt sich fiir philosophische wie natur-
wissenschaftliche Zuginge offen und beansprucht nicht Menschheitsrat-
sel gelost oder auch nur entscheidende terminologische Fortschritte ge-
macht zu haben. Plessner schreibt etwa: » Wendungen wie >Verhaltnis des
Menschen zu seinem Korper<, >korperliche, >seelisch, >geistig< appellie-
ren an die alltidgliche Verstandnisbereitschaft und sollen nicht mehr zum
Ausdruck bringen, als was sie in deren Gesichtskreis geltend machen.
Zugegeben, ohne scharfe begriffliche Begrenzungen. Von sich aus ist das
ein weites Feld. Aber wer sich der alltidglichen Erfahrung anvertraut,
muss Unsicherheit mit in Kauf nehmen. « (Plessner 2003: 218 f.). Das ist
sehr nahe an Merleau-Pontys Hinweis auf die »experience courante« in
der Genfer Diskussion 1951.

»Wiederkehr des Korpers« mit Fragezeichen —
Paradoxien des Korperkonzepts bei Elias

Dass dem »Korper« in der »experience courante« sowohl des Alltags
wie der Wissenschaft etwas Ambiges anhaftet, hat fiir die Soziologie
ein in diesem Zusammenhang wichtiger Autor in einem weithin noch
unbekannten, weil erst vor kurzem veroffentlichten Manuskript in sel-
tener Klarheit ausgefiithrt. Ich meine Norbert Elias, der ja ebenso wie
Merleau-Ponty als frither Protagonist eines angeblichen »body turn«
gehandelt wird, als »Klassiker der Korpersoziologie« (Gugutzer 2004:
so ff; 2012: 39 ff.). Zugleich scheint er sich einer greifbaren Defini-
tion und Konzeptualisierung von »Korper« zu verweigern (Haut 2017:
227). Der Text, auf den ich mich im Folgenden beziehe, unterhilt eine

94

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»WIEDERKEHR DES KORPERS« MIT FRAGEZEICHEN

ironische Beziehung zur »Wiederkehr des Korpers« in der Soziologie.
Elias hat ihn als Vortrag abgefasst fir ein Seminar, das im Frithjahr 1981
an der Freien Universitit Berlin stattfand und zu dem er eingeladen war,
schliefSlich aber wegen Krankheit absagte (Haut 2017: 227). Der Vor-
trag war urspriinglich als Beitrag zu einer Seminarveranstaltung mit eben
dem Titel Die Wiederkebr des Korpers gedacht. Es wurde von Dietmar
Kamper und Christoph Wulf im Frithjahr 1981 an der Freien Universi-
tit Berlin veranstaltet, zu dem in der Folge ein Sammelband in der Edi-
tion Suhrkamp erschien (Kamper/Wulf 1982). Allerdings geschah das
ohne den nahezu fertig gestellten Beitrag Elias’, ja, ohne dass dieser in
dem Band auch nur erwahnt worden wire. Diese Veranstaltung und der
zugehorige Band werden in einer 2015 in der Soziologischen Revue er-
schienenen »Gebietskartierung« von Thomas Alkemeyer als Ausgangs-
punkt firr die Konjunktur des Korperbegriffes in der deutschsprachigen
Soziologie benannt (Alkemeyer 2015: 470). Auch Alkemeyer greift in
seinem Review auf die Figur des Korpers »vom Objekt zum Subjekt der
Praxis« (Alkemeyer 2015: 476) zuriick.

Ausgerechnet Elias, heute als einer der Begriinder einer korperbezo-
genen Soziologie gehandelt (Gugutzer 2015: 55 ff.; Haut 2017: 227)
spricht sich nun in eben diesem nicht gehaltenen Vortrag (!) skeptisch
uber die Tragfahigkeit der Kategorie »Korper« aus und stellt auch die
»Wiederkehr«-Formel in Frage. Wenn man sich die Beitrige des Kam-
per/Wulf-Bandes ansieht, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass sich ein erheblicher Teil von ihnen als ideale Zielscheibe seiner Kri-
tik eines konfusen Sprachgebrauchs in Sachen Korper eignet. Ob das fiir
Norbert Elias ein (zusitzlicher?) Grund war, seine Teilnahme an diesem
Seminar abzusagen, ist so gesehen denkbar, muss aber leider im Bereich
der Spekulation bleiben.

Elias versucht in seinem Vortrag zunichst eine Erkldarung fir die in
seiner Wahrnehmung periodischen »Wiederentdeckungen« des Kor-
pers zu finden. Er fuhrt sie zum einen auf Vereinseitigungen der philoso-
phischen und geisteswissenschaftlichen Tradition zuriick, zum anderen
aber — dhnlich wie Merleau-Ponty — auf Aquivokationen und Parado-
xien der Sache selbst. Dass der Korper »wiederentdeckt« werden muss,
setze eine wissenschaftliche Tradition voraus, die das » Wesen« des Men-
schen in seiner »Seele« bzw. in deren, so Elias, »etwas atherisch geworde-
nen Nachfahren«, dem »Geist«, lokalisiert. »Was heute wiederentdeckt
wird, ist nicht der Korper als solcher, sondern die korperliche Dimen-
sion des Menschen als Gegenstand des wissenschaftlichen Nachdenkens
auch aufSerhalb derjenigen Wissenschaften, die sich speziell mit diesem
Aspekt befassen, also auch auflerhalb der Biologie.« (Elias 1981: 2). Al-
lerdings verursache jede Wiederentdeckung »des« Korpers mindestens
so viel Probleme, wie sie l6se. Sie geht mit einer ungewollten Schwan-
gerschaft einher: nimlich gerade einer Zementierung des Dualismus von

95

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Korper — Geist/Seele oder/und einer gewissen Inhaltslosigkeit der Kate-
gorie Korper selbst.

Denn wenn » Wiederentdeckung des Korpers« heif3t, dass alles irgend-
wie Korper ist, auch, was vorher Bewusstsein und Geist hief§ — dann wird
»Korper« eine differenzlose Kategorie, die an ihrem eigenen Erfolg er-
blinden muss. Anderenfalls stellt sich aber fiir Elias die Frage, was genau
eigentlich nicht-korperliche Aspekte am Menschen sein konnten: » Ohne
eine genauere Bestimmung der Beziehung zwischen dem, was man als
Korper und als Nicht-Korper des Menschen hinstellt, bleibt man [...] im
Sumpf unklarer Begriffe stecken.« (Elias 1981: wie 3). Aber angenom-
men, dies gelange, wire man da nicht wieder bei einer dualistischen Kon-
zeption, die aber zugleich irgendwie vermieden werden sollte?

An anderer Stelle schreibt Elias, dass schon allein die Verwendung
des Ausdrucks »mein Korper«, auch wenn ich damit das Gegenteil be-
absichtige, eine dualistische Position beinhalte, es so erscheinen lassen
konne, »als ob ich eine Person wire, die auflerhalb meines Korpers exis-
tiert und die nun noch zusitzlich, etwa wie ein Kleid, einen Korper er-
worben hat.« (20071: 252). Sie setzt ein irgendwie unterscheidbares pos-
sessives Subjekt, ein Nomen zu dem verwendeten Pronomen voraus, das
dann selbst nicht korperlich wire. Die »Rede von einer unkorperlichen
Substanz oder einem unkorperlichen Ding innerhalb des menschlichen
Korpers« ist aber ebenso widerspriichlich und inakzeptabel (Elias
2001: 109) wie die leicht widerlegbare Meinung, Wissen, Denken,
Sprechen sei von der organischen Struktur des Menschen unabhingig
(2001: 1471). Auch die erlernte Selbststeuerung des Menschen in Form
von Bewusstsein und Handeln setze offensichtlich und banalerweise
»Muskeln und Nervenapparaturen« und das Funktionieren des
gesamten Korpers als materielle Struktur voraus (auch das ein
Argument, das Merleau-Ponty in etwas anderer Formulierung einsetzt).
Weder ist der Korper als organisierte Gesamtheit unabhingig von dem
zu fassen, was je nachdem als »ich«, als »Person«, als »Individuum«
bezeichnet wird, noch gilt das umgekehrte. »Der Korper« als operative
Ganzheit ist ebenso eine unfassbare Grofle wie die Person als etwas,
das den Korper nur bewohnt, fur die der Korper nur »ein Kleid« (Elias
20071: 252), ein » Taucheranzug« (ebd.: 154) wire, oder die »im Inneren
des anderen hauste wie der Kern in der Pflaume« (2001: 149). Es habe
aber, so Elias, auch »keinen grofSen Sinn, davon zu sprechen, dass das
Bewusstsein seinen Sitz im Gehirn oder die Vernunft ihren Sitz im
Inneren des Menschen habe. Man spricht ja auch nicht davon, dass
das Sprechen seinen Sitz in Kehle und Mund habe und das Gehen seinen
Sitz in den Beinen. « (Elias 2003: 158 f.). Zwar sei von einer irreduziblen
Korpergebundenheit dieser Prozesse auszugehen. Man konne ohne
Gehirn nicht denken, ohne Sprachapparat nicht sprechen, ohne Beine
nicht gehen. Zugleich treffe zu, dass das Funktionieren jedes dieser

96

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»WIEDERKEHR DES KORPERS« MIT FRAGEZEICHEN

Prozesse an das gleichzeitige Stattfinden einer uniibersehbaren Zahl
weiterer Prozesse im Korper gebunden ist, die ebenfalls an unzahlige
Organe und Prozesse des Korpers gebunden sind, die mal als eindeutig
»korperlich«, mal weniger eindeutig als »korperlich« betrachtet werden
(Elias 2001: 110).

Das alltagssprachliche Konzept von Kérper als »duflerem Ausse-
hen« eines Menschen weist fiir Elias merkwiirdige Leerstellen und In-
konsistenzen auf. Fur die meisten Menschen zdhlen Arme und Beine
noch zum Koérper, auch der schmerzende Magen oder Kopf erscheint
als »korperliches Gebrechen«. Aber: » Gehort das Gesicht eines Men-
schen zu seinem Korper? Wenn nicht, ist das Gesicht Seele, Geist oder
Vernunft? Wenn ja, was ist dann eigentlich nicht »Korper< an Men-
schen? Wie steht es zum Beispiel mit dem Gehirn? — gerade heraus ge-
fragt, ist das Gehirn Teil unseres Korpers? Ein paar Umfragen haben
mir gezeigt, dass Menschen, wenn sie von ihrem Korper sprechen, ihr
Gesicht, ihr Gehirn, ja oft genug ihren Kopf (solange er nicht schmerzt)
davon ausschliefSen.« (Elias 1981: 6).° Ganz dhnlich sei man geneigt,
dann von sich selbst zu sprechen, wenn Dinge funktionieren und glatt
laufen, aber » Korper« zu sagen, wenn einem die eigene Schwiche,
Hinfilligkeit, Schadungsanfilligkeit bewusst wird. »>Mein Korper gab
das nicht mehr her, sagte der Sprinter, als er das Rennen verlor. Man
wird krank, und wartet darauf, dass man wieder gesund wird. [...] die
Haare werden grau, die Beine schwerer beim Gehen, das alte Herz
will nicht mehr so recht — auch das ist der Korper. Etwas zugespitzt
gesagt: wenn ich es schaffe beim Sport, dann bin ich es. Wenn ich es
nicht mehr schaffe, dann ist es mein Korper.« (Elias 1981: 18). Fiir
seine eigenen Forschungsgegenstinde zweifelt Elias geradezu, dass es
sinnvoll sei, diese als »korperlich« zu bezeichnen, zum Beispiel die
Frage der (Kontrolle der) Trieb- und Affektregungen, Essen, Schlafen,
Lachen, die Frage »warum Spucken in friheren Gesellschaften haufi-
ger war« (ebd. 3 f.). Er stellt die Frage, »ob die Veranderung des Ge-
wichts, das man im gesellschaftlichen Menschenbilde den sogenann-
ten korperlichen Aspekten beilegte, begrifflich angemessen verarbeitet
wird, wenn man sie als korperliche Aspekte bezeichnet?« (ebd.: 5; kur-
siv jmk). Das ist eine sehr merkwurdige Frage fur jemanden, der als ei-
ner der Griindungsvater eines angeblichen »Body-turn« in der Sozio-
logie gehandelt wird.

6  Merleau-Ponty weist auf dhnliche Inkonsistenzen hin, wenn er formuliert,
in der gelebten Erfahrung enthalte mein »sichtbarer Korper auf der Hohe
des Kopfes eine grofle Leerstelle« (1966:120).

97

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Korper als multiple prozessuale Wirklichkeit
(Elias, Merleau-Ponty)

Elias sieht das Hauptproblem in der Tat darin, dass der Korperbegriff
als solcher unlosbar mit einer dualistischen Position und Tradition ver-
kntipft ist, wihrend sein Interesse gerade »dem Ineinandergreifen von
menschlichen Aspekten, die man in der dualistischen Terminologie als
korperlich und anderen, die man in dieser Terminologie als seelisch
oder geistig bezeichnen wurde.« gelte (Elias 1981: 3). Die gewundene
Formulierung zeigt schon: auch Elias hat keine klare Antwort auf die
Frage aller Fragen. Was er immerhin versucht, ist eine Forschungsstrategie
mittlerer Reichweite zu formulieren. Sie besteht darin, den zu statischen
und pauschalen Begriff Korper zu vermeiden und stattdessen die an
den extensionalen Korper gebundenen Prozesse in den Vordergrund zu
stellen. Der Mensch als solcher, so Elias, sei »ein sich selbst steuernder
Prozess, der vom Geburt tiber verschiedene Altersstufen hin zum Tode
fihrt« (Elias 1981:12). Stelle man die Frage »wer oder was steuert ei-
gentlich diesen Prozess?« falle die Antwort schwer. Dies liege, so Elias
daran, dass in jedem Moment am Korper eine Vielzahl heterogener, mit-
einander mehr oder weniger koordinierter »Schichten« von Prozessen
ablaufen. Man konnte nennen: die Leitung von elektrischen Impulsen
in Nerven, Verdauung, Stoffwechselprozesse, Atmung, die Herz-Kreis-
lauftatigkeit, die Expression von Genen, sensomotorische Reflexe, eben-
so wie Sexualitit, Bewegungen, Singen, Sprechen, Schreiben und schliefs-
lich Denken und Handeln. Diese Prozesse zeichnen sich, so Elias, durch
erhebliche Unterschiede in ihrer Rigiditat/Flexibilitit aus, im Grad, in
dem sie willkiirlich beeinflussbar, gestaltbar bzw. initiierbar sind. Das rei-
che von autonom bzw. automatisch regulierten Prozessen bis hin zur be-
wussten, durch Lernen und Wissen bewerkstelligten Selbststeuerung. Wir
haben uns, so Elias, in der dualistischen Logik angewohnt, dieses Kon-
tinuum von Prozessen zu dichotomisieren und zu substantialisieren — in
einen Pol »relativ rigider Formen der Selbststeuerung des Organismus«
(wie etwa die Reflexe, die Verdauung oder der Herzschlag) und einen
Pol der »flexibelsten und im hochsten MafSe durch Erfahrung program-
mierten Formen der Selbststeuerung«. Erstere hiatten wir uns angewohnt
»korperlich« zu nennen und zweitere »seelisch« oder »geistig«.

Das ist fur Elias eine wenig haltbare Position. Diese Prozesse sind in
ihrer Gesamtheit in jedem Moment strukturell aufeinander angewiesen:
»Auch die gelernte Selbststeuerung setzt Korperliches voraus. Sie setzt
[...] Muskeln und Nervenapparaturen voraus, die von Natur so einge-
richtet sind, dass sie eine durch Lernen erworbenes Muster der Koordina-
tion ermoglichen «; »eine korperliche Apparatur, ein kleiner Bezirk in der
GrofShirnrinde, der naturlich durch unzahlige Zwischenverbindungen

98

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPER ALS MULTIPLE PROZESSUALE WIRKLICHKEIT

mit anderen Bezirken zusammenhingt, <wird> durch Lernen so pro-
grammiert, dass von nun an dem Menschen ein in der Erinnerung ge-
speicherter Sprachschatz zur Verfiigung steht, und er entsprechend der
Situation, wie ich es im Moment tue, aus dem ausgespeicherten Sprach-
schatz situationsgerecht bestimmte Sprechmuster auslese, die sich, ohne
dass ich dartuber nachzudenken brauche, in einer hochst differenzierten
und flexiblen Koordination der Sprechmuskeln umsetzen. Ich brauche
mir nicht zu sagen: >um das Wort >sagen< auszusprechen, musst du diese
Zungen-, Lippen- und Gaumenbewegungen machen<. Das wird bei mir
auf Grund der Vorprogrammierung automatisch vollzogen, wenn ich das
Kommando gebe. Hier haben Sie ein hochst anschauliches Beispiel dafiir,
wie selbst bei der willkiirlichen Selbststeuerung des Menschen bestimmte
korperliche Strukturen eine entscheidende Rolle spielen. Wenn irgend-
eine dieser korperlichen Strukturen verletzt wird, stellen sich Sprechsto-
rungen ein. Zugleich ist das ein gutes Beispiel dafiir, dass nicht nur im
Falle von Korper und Geist, sondern auch in dem von Natur und Kultur
unser auf simple Polaritaten, auf einen exklusiven begrifflichen Dualis-
mus abgestimmter Sprechstil nicht ausreicht, um den Tatsachen gerecht
zu werden. [...] Von Natur sind die menschlichen Sprechapparaturen und
Gehirnzentren auf das Lernen einer Sprache, also auf Kultur abgestimmt.
Unsere Vorstellung, dass der Mensch Kultur sozusagen gegen seine Na-
tur entwickle, ist ganz falsch, und so auch in Bezug auf den Dualismus
Korper und Geist.« (Elias 1981: 13 f.)

Es ist offensichtlich, dass sich Elias dhnlicher Argumente und -Stan-
dards wie Merleau-Ponty bedient. Letztlich schliefSt auch er sich dem
Elisabeth/Descartes-Konsens an, in der Korper-/Seele-Diskussion gleich-
zeitig Differenz und Einheit im Auge zu behalten, jedenfalls keine vor-
schnellen Auflosungen vorzunehmen. Auch Elias Umgang mit dem
Lokalisationsproblem und sein Versuch den substantialistischen Kor-
perbegriff in eine Schichtung von Prozesslogiken zu transformieren, fin-
det bei Merleau-Ponty eine Entsprechung. Das wird besonders deutlich,
wenn man die Fassung hinzuzieht, die Merleau-Ponty diesem Problem in
seinem Friuhwerk Strukturen des Verbaltens gibt (1976: 240).

Merleau-Ponty setzt sich hier mit dem Problem der Lokalisation psy-
chischer Funktionen im Gehirn auseinander und kommt zu einer sehr
differenzierten Position. Es lieffen sich sehr wohl Funktionen in dem
Sinne lokalisieren, dass »bestimmte Teile der nervosen Substanz unent-
behrlich sind fir die Aufnahme bestimmter Reize und fir die Ausfiih-
rung bestimmter Bewegungen.« (ebd.). Aber zugleich gelte: »Jedes Ge-
biet <spielt> nur eine Rolle [...] im Rahmen der Gesamttitigkeit und [...]
die verschiedenen Bewegungen, die durch sie gesteuert werden, <ent-
sprechen> eher mehreren qualitativ verschiedenen Funktionsweisen «
(1976: 240), so dass sich ein unentwirrbares »Geflecht >horizontaler«
und >vertikaler< Lokalisationen« ergibt. Auch Merleau-Ponty versucht

99

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

hier Paradoxien der Rede von Korper und Geist/Seele prozesslogisch
zu transformieren, ohne sie auflosen zu konnen. Sie stellt sich in seiner
Fassung als eine notgedrungene von der Sache selbst erzwungene Viel-
zahl aufeinander projizierter und aufeinander angewiesener Prozesse in
wachsenden Differenzierungs-, Komplexitats-, Emergenzniveaus von mi-
kroskopischen und makroskopischen Ebenen dar. Von »Kérper« spri-
chen wir, weil die Integration auf dem nichsten Niveau »niemals eine
absolute <ist> und immer wieder <scheitert>« (1976: 243) »Doch das
bedeutet keine Dualitdt von Substanzen, oder anders gesagt, die Begriff
Seele und Korper miissen relativiert werden. Es gibt den Korper als Mas-
se chemischer Bestandteile, die in Wechselwirkung stehen, den Korper als
Dialektik zwischen dem Lebewesen und seinem biologischen Milieu, den
Korper als Dialektik zwischen dem sozialen Subjekt und seiner Gruppe,
und selbst unsere Gewohnheiten bilden alle zusammen eine nicht mit
Hinden zu fassenden Korper fur das Ich des jeweiligen Augenblicks. Jede
dieser Stufen ist Seele fur die vorausgehende, Korper fir die nachfolgen-
de. Der Korper im Allgemeinen (corps en général) ist eine Gesamtheit
schon vorgezeichneter Wege und schon ausgebildeter Vermogen, der be-
reits erworbene dialektische Boden, auf dem eine héhere Form von Ge-
staltung vor sich geht, und die Seele ist der Sinn, der sich alsdann eta-
bliert.« (Merleau-Ponty 1976: 244; kursiv jmk).”

Sowohl Merleau-Ponty wie auch Elias prozessualisieren also das Pro-
blem, ohne aber die so dekonstruierte Korpersemantik und damit schon
mehrfach angesprochenen Paradoxien ganz abschiitteln zu konnen. Zwar
lehnen beide einen (Cartesianischen) Dualismus ab, der ja ebenfalls nur
eine Scheinlosung darstellen wiirde, aber es bleibt im Grundsatz bei einer
abgeschwichten, sozusagen aus der Not geborenen Cartesianischen Diffe-
renz (»... das bedeutet keine Dualitdt von Substanzen, oder anders gesagt,
die Begriff Seele und Korper miissen relativiert werden ...«). Auch Elias
Versuch verdeutlicht, wie sehr der Versuch den Paradoxien des Dualis-
mus mit einem konsequenten Prozessbegriff zu entrinnen, dieses Problem
nur sozusagen in die » Abwirtsrichtung« der »Stufen des Organischen«
(Plessner) verlagert. Denn fiir Prozesse gilt prinzipiell: sie mogen zwar an
» Ausgedehntes«, an Materie gebunden sein, einfach dadurch, dass sie nur
an ganz bestimmten Korpern und materiellen Strukturen (res extensa im
Sinne Descartes’) auftreten und nicht freischwebend. Sie gehen aber schon
als Prozesse in ihrer Qualitdt nicht darin auf, ausgedehnt zu sein. Thr Mo-
dus ist die Zeit, sie existieren als Verlauf, als Verhalten von etwas, das die
Disposition dazu hat. Bereits hier beginnen die Paradoxien der Bewegung,
wie sie seit der Antike von Autoren wie Zenon festgehalten wurden (vgl.

7 Im Original der deutschen Ubersetzung steht hier iibrigens durchweg »Leib«
statt »Korper«! Auch diese Stelle wire also nochmals ein gutes Beispiel fiir
die Abstrusititen, in die diese Art der Ubersetzung fiihrt.

I00

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPER ALS MULTIPLE PROZESSUALE WIRKLICHKEIT

dazu Teil 11, Kapitel 2). Und bereits hier beginnen zugleich die Aquivoka-
tionen des Verhiltnisses von Korper und Geist. Denn Bewusstsein und
Denken scheint sich ebenso wie Bewegung ausschliefSlich im Medium der
Zeit abzuspielen. Zugleich wissen wir aus unzihligen klinischen und expe-
rimentellen Erfahrungen, dass auch dieses » Vermogen« zur Zeit, das Ge-
dachtnis, mit absoluter Sicherheit an die Intaktheit massiver, ausgedehnter
(extensionaler) Strukturen unseres Korpers, des Gehirns, gebunden sind.

Prozesse sind also am extensionalen Korper wahrnehmbar, man kann
ihr Zustandekommen nachweislich durch Schiadigungen der materiel-
len Struktur des Korpers beeintrachtigen, das gilt letztlich auch fir das
(und ihr) Bewusstsein. Sie sind mit naturwissenschaftlichen Mitteln di-
rekt oder indirekt erschliefSbar (nicht, was, aber doch immerhin, dass je-
mand »denkt«, kann man im Prinzip auch physiologisch dokumentie-
ren). Sie enthalten aber schon in ihren elementaren Formen ein Mehr
gegeniiber blofSer Extensionalitit und das ist umso mehr der Fall, je
komplexer sie werden. Man vergleiche diesbeziiglich die Ausschiittung
von Hormonen, die Veranderung des Mikrobioms und seine Folgen fiir
die Stressmodulation, Ovulation und Spermatogenese, den Herzschlag,
den Verlauf einer Erkiltung, das Abrufen einer Erinnerung, eine Bewe-
gung wie »gehen« oder »sprechen« und am anderen Ende der Skala Pro-
zesse des Denkens und Wahrnehmens. Fur alle diese Prozesse, auch die,
die wir als selbstverstandlich »korperlich« betrachten, gilt aber: sie sind
als zeitliche Vorgiange nicht wie Organe ausgedehnt, selbst res extensa,
wie Descartes sagt. In diesem Sinne gewinnt bereits der Herzschlag bzw.
der Blutkreislauf, das Prozessieren von elektrischen Impulsen, die Aus-
breitung von Hormonen im Korper, das Schwimmen einer Ringelnat-
ter in einem Teich oder die Bewegung des Gehens, von der Elias sagt,
dass sie zwar ohne Beine nicht moglich sei, aber ihren »Sitz« nicht in
den Beinen habe, eine sozusagen »spirituelle« Qualitit. Es handelt sich
bei all diesen Bewegungen nicht um »res extensa«, obgleich um wahr-
nehmbare, oder zumindest belegbare und dokumentierbare Vorginge.®

8  Dass Descartes und mit ihm die Naturwissenschaften, manche dieser Pro-
zesse ganz »mechanistisch«, also alleine aus Eigenschaften der ausgedehn-
ten Materie heraus »erklaren« wollen, und dass das offensichtlich in erheb-
lichem Ausmaf funktioniert, tut dem keinen Abbruch. Gerade die (Erfolgs-)
Geschichte der naturwissenschaftlichen Erkenntnis belegt, dass die Reich-
weite dieser Erklarungen immer auf eine bestimmte Bezugsebene irgendwo
im Mittelbereich zwischen Mikro- und Makrokosmos beschrinkt bleiben.
Sie weisen stets eine unbefragte Voraussetzung oder Randbedingung des
Nicht-Verstandenen auf, das sich mit jeder neuen Einsicht/Erklarung nur
verschiebt, bis hin zu der Frage, was denn eigentlich »Materie« und »Aus-
dehnung« ihrerseits bedeuten. Letztlich werden diese Begriffe in der moder-
nen Physik ihrerseits prozessualisiert. Nie war die eingestandene Verwirrung
bei den gesellschaftlich eigentlich fur die Klarung dieser Fragen Zustandigen

IOI

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Wir erzeugen stindig neues Wissen. Unsere Korper beinhalten eine un-
fassbar differenzierte und deshalb labile Komplexion und Koordination
heterogener Prozess. Sie geben in ihrer Funktionsweise insgesamt nach
wie vor Ratsel auf, in allen Wissenschaften. Das Sehen ist bis heute nicht
verstanden, von in jiingster Zeit entdeckten Phinomenen, wie etwa epi-
genetischen Prozessen oder Prozessen der Verdanderung des Mikrobioms
ganz zu schweigen.

Sowohl Elias wie Merleau-Ponty tragen — ebenfalls nicht paradoxiefrei
— einer nicht auflosbaren immanenten Heterogenitit des Korpers Rech-
nung, die jedes »ich bin mein Korper« zugleich relativiert wie bestatigt.
Ohne den Korper im engeren Sinne eines materiell ausgedehnten Etwas
hitte ich keine Beziehung zu diesen Prozessen, wiren diese selbst und zu-
gleich ihre Wahrnehmung nicht existent. Aber zugleich sind diese, bin ich
selbst Prozess, etwas, was tiber die blofSe Ausgedehntheit des Korpers hi-
nausgeht. Und umgekehrt: was hat es fir einen Sinn, diesem Korper den
Status eines geheimen Subjekts zuzuschreiben, insofern Prozesse, auf die
man sich damit beziehen will, ohne mich ablaufen konnen, aber ich als
bewusster Prozess durchaus auf sie aufmerksam werden kann oder sie mit
den Mitteln der Naturwissenschaft erschliefSen kann? Der Korper wird
nicht zum Subjekt, weil der Herzschlag ohne mein Zutun betrieben wird,
und auch nicht, weil es ein ohne Bewusstsein ablaufendes Einspielen kom-
plexer Bewegungsmuster gibt. Man kann lediglich festhalten: es gibt »un-
terschiedliche Weisen des Korpers, Korper zu sein, unterschiedliche Wei-
sen des Bewusstseins, Bewusstsein zu sein.« (Merleau-Ponty 1966: 151).

Moderne Strategien im Umgang mit
den Paradoxien der Korperlichkeit

Jeder Prozess an diesem Korper wirft also ein kleines metaphysisches
Ritsel auf, weil er in der Zeit spielt. Er erfolgt gewissermafen in den
Raum hinein, moglicherweise ist er zum Beispiel als Bewegung oder Re-
flex sichtbar, gegebenenfalls ist er sogar durch Messungen seiner Auswir-
kungen erschliefSbar, seine Ablaufstruktur bestimmbar — aber er ist als
Ablaufstruktur durchaus nicht im Descartes’schen Sinne »ausgedehnt«.

hiertiber historisch so grofs wie heute im Zeitalter zugleich maximaler »Na-
turbeherrschung«. Das zeigt selbst ein oberflichlicher Einblick in die Grund-
lagendiskussionen der Theoretischen Physik (vgl. dazu Hossenfelder 2018).
Der Ubergang von auf empirischer Erfahrung gegriindeten naturwissen-
schaftlichen Modellen und Konzepten in der Art der Alchemie oder der Vor-
sokratiker scheint sich nur zu verschieben, aber nicht zu verschwinden, auch
wenn bei der praktischen Anwendung der naturwissenschaftlichen Modelle
eindeutig mehr funktioniert als bei den Alchemisten.

I02

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MODERNE STRATEGIEN IM UMGANG MIT DEN PARADOXIEN

Das trifft auch fiir Naturprozesse zu, schon deren Wahrnehmung erfor-
dert eine Verankerung im Medium der Zeit, also Gedichtnis. Das konn-
te einen dazu bringen vom » Geist« einer chemischen Reaktion, einer Be-
wegung, einer Wetterverdnderung zu sprechen: eine selbst nicht raumlich
ausgedehnte, sondern zeitliche Struktur mit sichtbaren und messbaren
Wirkungen auf die »res extensa«, die nicht idiosynkratisch ist, sondern
die mit dem universalistischen Geltungsanspruch eines »unter bestimm-
baren Bedingungen immer wieder und immer gleich« einhergeht. Auf
gewisse Weise haben Menschen Funktionen und Prozesse in der Tat als
solche spiritualisiert. Lehrreich ist hier ein Blick in die ethnologische
Forschung. Die Punan Bah in Malaysia kennen beispielsweise sieben
Seelen, die mit jeweils unterschiedlichen Funktionen/Prozessen wie z.B.
Atmung, Kreislauf, kognitive Funktionen u.a. verkniipft sind (Ingstad/
White 1995: 44). Es scheint, dass wir uns mit Wortern wie »Seele« oder
»Geist« schlicht und einfach auf Prozesse beziehen, die am lebenden
menschlichen Korper sichtbar werden, die aber unmoglich sind, wenn
der Korper nicht mehr lebt. Ob wir nun sagen, hinter alledem stecke nur
eine unverstandene extensionale Eigenschaft oder Disposition oder ob
wir sagen: der Korper enthalte eine unkorperliche Substanz, die sich sei-
ner irgendwie bedient, und die ihn verldsst oder sich auflost, wenn er tot
ist, macht im Ergebnis keinen so grofSen Unterschied. Erklirt oder ver-
standen ist damit so oder so nichts.

Auch wird deutlich: Intentionalitdt, Bewusstsein, Wahrnehmung hin-
gen konstitutiv mit dieser Prozessualitdt zusammen — sie sind selbst I7-
begriff von Prozessualitat und zugleich das eigentliche Medium der Er-
fabrung von Prozessen. Sie sind in sich zeitlich verfasst, schon in ihren
»Keimformen« bei Tieren und auf sich selbst anwendbare und riickbe-
ziehbare (»selbstreferentielle«) Prozesse in allen Formen des deklara-
tiven Bewusstseins. Die Zeit sei der »Korper des Geistes« (»corps de
Pesprit«) schreibt Merleau-Ponty in einem der letzten, von ihm verof-
fentlichten Texte, dem Vorwort zu »Signes« (Merleau-Ponty 2007: 19;
dt. Ubers. gedndert jmk, nicht: Leib!) und greift damit ein bewusst pa-
radoxales Diktum von Paul Valéry auf. Nur durch die Lokalisierung in
der Zeit kommt es zu einer Simultanitit, einem Zugleich des Sukzessi-
ven, Nicht-Gleichzeitigen und damit zu so etwas wie Bedeutung, aber
auch beispielsweise der Wahrnehmung raumlicher Tiefe. Letztlich lan-
den alle historischen Versuche der Aufklarung von Bewusstsein und
Sein — Kant, Hegel, Kierkegaard, Husserl, Heidegger — immer bei die-
sem Problem der fur sich selbst greifbaren Zeit(erfahrung) und damit
bei so etwas wie Gedichtnis, aber in einem sehr spezifischen Sinn (vgl.
dazu Teil 11, Kapitel 1).

Was den »Korper« betrifft, so lasst sich in der modernen »experience
courante« und zugleich im Sprachgebrauch schlicht ein engeres und ein
weiteres Verstindnis unterscheiden. Der Korper und seine Teile — damit

103

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

bezeichnen wir zunichst einfach das, was »sichtbar«, »wahrnehmbar«
im Sinne einer »res extensa«, einer materiellen Sache, einem Ding ist.
Das ist ein engerer, deskriptiver, alltagsnaher Begriff von Korper — im
Sinne von dufSerem Aussehen. Selbst im Alltag sind wir es mittlerwei-
le gewohnt, darin ein medizinisches Verstindnis einzubeziehen, also das
Wissen, das wir tiber andere oder tiber Technik vermittelt vom Inneren
dieses Korpers haben. Niemand wiirde heute mehr daran zweifeln, dass
die Lunge, die Milz, ja sogar das Gehirn etwas Korperliches ist (fiir Elias
war letzteres in den 1980er Jahren noch nicht so eindeutig). Bezeichnen
wir dieses engere Korperverstandnis als Korper'. Der weitere Begriff von
»Korper«=Korper* beinhaltet dann diesen Korper?, erweitert um die an
ihn gebundenen Prozesse und Funktionen, einschlieflich seiner Innener-
fahrung, also gilt: Korper* = »Korpert=cartesianischer Koreer 4 g]Je Prozesse, die
an Korper* gebunden sind«. Wie immer bereits die unzahligen unglaub-
lich komplexen »physiologischen« Prozesse ihre eigene kleine (buchstab-
lich!) Meta-Physik beinhalten und erst recht dann die » psychischen« und
»mentalen« Prozesse, das Bewusstsein und der Geist — wir wissen mit Si-
cherheit (und zwar mit Husserl und Descartes!): sie sind an den Korper
gebunden, von ihm abhingig und konnen durch Irritationen und Scha-
digungen seiner »res extensa« umgehend gestort, ausgesetzt, unmoglich
gemacht werden und durch die Behebung solcher Storungen wieder an-
geregt und fortgesetzt werden. Daran gibt es nicht den geringsten Zwei-
fel. Das zeigt die Wahrnehmung und Erfahrung.

Selbstverstandlich ist dieses doppelte Korperverstindnis unlogisch.
Auf der ersten Ebene sind wir Dualisten, wir fassen den Korper — wie
Descartes als res extensa und miissen explizit oder implizit eine Diffe-
renz korperlicher und nicht-korperlicher Phanomene in Anspruch neh-
men. Auf der zweiten Ebene sind wir Monisten, ohne damit irgendein
Problem gelost zu haben. Denn der Monismus ist nur deklaratorisch,
weil seine Formulierung eine dualistische Beschreibungslogik voraus-
setzt. Daraus ergibt sich ein logisch inkonsistenter, fiir die Moderne aber
kennzeichnender Sprachgebrauch, der z.B. in der International Classifi-
cation of Functioning, Disability and Health der World Health Organi-
zation sogar kanonisiert wurde (DIMDI 2005; vgl. Kastl 2017, S. 60).
In dieser insgesamt additiven, klassifikatorischen und deskriptiven Logik
(auf gewisse Weise auch eine Form des von Lévi-Strauss beschriebenen
»wilden Denkens«) verfihrt etwa die sogenannte Internationale Klassi-
fikation der Funktionsfahigkeit, Behinderung und Gesundbeit (Interna-
tional Classification of Functioning, Disability and Health) der Weltge-
sundheitsorganisation=ICF; DIMDI 2005). Sie bietet eine umfassende
Taxonomie von Korperstrukturen und Korperfunktionen, als deren
gleichberechtigte Unterkategorien »mentale Funktionen« und »Struk-
turen des Nervensystems« erscheinen. Im Glossar wird dazu umstands-
los bemerkt: »Korperfunktionen sind die physiologischen Funktionen

104

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS TEIL-REHABILITATION DES CARTESIANISMUS

von Korpersystemen, einschliefSlich der psychologischen Funktionen.
»Korper« bezieht sich auf den menschlichen Organismus als Ganzen und
schliefst daher das Gehirn ein. Daher sind mentale (oder psychologische)
Funktionen den Korperfunktionen zugeordnet.« (DIMDI 2005: 146,
insgesamt dazu Kastl 2017: 60 ff.). Es versteht sich, dass diese rein klas-
sifikatorisch-taxonomische Entscheidung nicht im mindestens irgendeine
Klarung der Ritsel von Bewusstsein und Korper bzw. Gehirn beinhaltet.

Das moderne Verstandnis von »Korper« bleibt strukturell doppelbo-
dig, ambig (Merleau-Ponty 2000, S. 337). An die Stelle der ontologischen
Substanzen Descartes tritt nur ein Korperbegriff mit doppeltem Boden,
an die Stelle eines erkldrten »grofSen« Dualismus ein »kleiner« Dualis-
mus von Korper* und Korper?, der sich noch dazu iiber zwei logische Ebe-
nen (Typen) hinweg erstreckt. Aber es entspricht der »experience couran-
te« des modernen Bewusstseins so zu denken, auch Merleau-Ponty und
Elias konnen sich dem nicht entziehen. Das Bewusstsein gehort dann in
einem weiteren Sinne zum »Korper«, sei an ihn »gebunden«. Der Vorteil
dieses vorsichtigen Begriffs der »Korperbindung« liegt immerhin darin,
dass man sich dem Erkenntnisstand aller wissenschaftlichen Disziplinen
gegeniiber offen hilt, vielleicht sich fiir einen zukiinftigen wirklichen Mo-
nismus offen hilt, ohne die Cartesianische Differenz zu leugnen. Die un-
ser Erkenntnisvermogen herausfordernde, aber (fiir es) irreduzible Diffe-
renz von Materie (»res extensa«) und der Erfahrung der Prozessualitit
lebender, bewusster und kommunikativer Prozesse wird man so selbstver-
stindlich nicht los. Man kann das aber anerkennen, auch ohne das auf
alle Ewigkeit ontologisieren und substantialisieren zu wollen.

Merleau-Pontys Teil-Rehabilitation des Cartesianismus

Jede »Wiederkehr des Korpers« ist also, das zeigt die Erfahrung, im-
mer auch von einem anderen Wiedergianger begleitet, nimlich den alten
Descartes’schen Fragen und Kategorien. Die Diskussionen, die Descartes
und Elisabeth von der Pfalz gefiihrt haben, wurden bisher immer nur in
einer jeweils zeitgenossischen Registratur, Instrumentation und Klang-
sprache wieder aufgenommen und sozusagen »entwickelnd variiert«
(Schonberg). Die Auflosung und Entsubstantialisierung des Korpers in
Prozesse 16st weder in der Elias’schen noch in der Merleau-Pontyschen
Spielart das grundlegende Problem der Rede des Korpers. Die Substanz
seiner »res extensa« subsistiert und zwar hartnickig. Das zeigt sich da-
ran, dass beide dann umgehend doch nicht vermeiden konnen, wieder
in dem widerspriichlichen Sinne von »Korper« sprechen, den sie zu-
gleich kritisieren. Es zeigt nur: die Kategorie ist vertrackt, wir sind nicht
schlauer als Elisabeth und René Descartes. Wir wiederholen nur ihre

105

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Problemstellung unter dem dufSerst provisorischen Dach eines erweiter-
ten Korperbegriffs. An der Aktualitidt der Descartes’schen Problemfor-
mulierung, Korper und Geist »zugleich als eine einzige Sache und sie zu-
sammen als zwei Sachen zu begreifen« hat sich seit dem 28. Juni 1643
nicht das Geringste verdandert. Nur dass wir unser Spiel nun tiberwie-
gend mit einem doppelten Boden im Korperbegriff statt mit einem Dua-
lismus der Substanzen bestreiten. Das braucht man nicht zu kritisieren.
Es ist Ausdruck eines epistemologischen Notstandes. Aber es zwingt, wie
Nietzsche, Plessner, Merleau-Ponty und Elias jeweils auf ihre Weise vor-
schlagen, zu einem umsichtigen, eher deskriptiven und zurtickhaltenden
Umgang mit der Korperkategorie.

Das ist wichtig, und es ist wichtig, dass sich die Soziologie daran auf
einem dem philosophischen und naturwissenschaftlichen Wissensstand
entsprechenden Niveau beteiligt. Die von den Bediirfnissen des allfil-
ligen Wissenschaftsmarketing so gerne inszenierten »Umstiirze«, »Pa-
radigmenwechsel« und »Turns« haben sich in Wirklichkeit gerade bei
diesem Thema bislang nicht ereignet. Damit ist nach nur zwei Jahrtau-
senden Diskussion auch fiir die nichste Zeit nicht zu rechnen und auch
die Soziologie sollte sich hier ein Problembewusstsein unabhingig von
modischen Theoriekonjunkturen erwerben. Merleau-Ponty hat — entge-
gen mancher gefilligen Darstellung — keineswegs die cartesianischen Di-
chotomien aufgehoben. Dass er auf Kategorien abzielt, die versuchen die
Einheit (oder zumindest Verflochtenheit) von Korper und Geist betonen,
besagt lediglich: er ist kein Dualisz. Aber Merleau-Ponty bleibt redlicher-
weise wie viele andere Wissenschaftler bei den klassischen dichotomen/
dualen Kategorien, wo sie phianomenologisch und generell mit wissen-
schaftlichen Mitteln nicht auflosbar sind. Ob vorldufig, auf Dauer oder
aus grundsatzlichen Griinden nicht, kann derzeit niemand wissen. Ich
werde im Folgenden daher von einer irreduziblen Cartesianischen Dif-
ferenz ausgehen, die phanomenologisch begriindet ist, aber keinen Dua-
lisnus beinhaltet und auf keine ontologische Uberhohung abzielt, son-
dern sozusagen aus der Not geboren ist.

Es ist im »Krieg der Fakultiten« (Kant) empirisch, theoretisch und
wissenschaftspolitisch nicht belanglos, die Tatsache der Korpergebun-
denheit aller kognitiven und sozialen Prozesse anzuerkennen. Aber es
ist, sobald dies geschehen ist, auch dann nicht informativ zu sagen, der
Kérper wiirde handeln, wissen, verstehen. Jedes Handeln, Wissen, Verste-
hen ist gewiss korpergebunden und greift stindig auf eine Infrastruktur
anderer Prozesse an diesem Korper zuriick bzw. ist darauf angewiesen,
dass diese stattfinden. Aber es bleibt trotzdem eine leere Scheinlosung
zu sagen: es sei »der Korper«, der wisse, handle, verstehe. »Der« Korper
als einheitliche Zurechnungsinstanz bleibt eine ebenso ritselhafte Gro-
B3e wie »die« Seele, »das« Subjekt, »der« Geist oder auch »das« Gehirn.
So oder so handelt es sich um eine petdBacts eig &\o yévog — um einen

106

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS TEIL-REHABILITATION DES CARTESIANISMUS

unzulissigen Ubergang von einer Phinomenebene auf die Begriffsebe-
ne, nur eben: dass der Begriff nicht die mindeste Erklarungskraft hat.

Wenn die Tatsache der Koérperbindung auch des Wissens, Handelns
und Verstehen einmal anerkannt ist, besteht kein Grund, nicht in ei-
nem anspruchslosen, eher deskriptivem Sinn bei Wortern wie » Mensch«,
» Akteur«, »Subjekt«, vielleicht sogar »Seele« und »Geist« zu bleiben,
»ich« und »du« und »sie« und »er« zu sagen. Es kommt eher darauf an,
die im jeweiligen Fall fir das konkrete Forschungsinteresse im Vorder-
grund stehenden Prozesse und Prozessebenen moglichst prizis zu benen-
nen. Dass sie korpergebunden sind, ist im Allgemeinen offensichtlich, in
welchem Sinne genau, ist in den meisten Fallen mehr oder weniger offen
und selbst ein Forschungsproblem. Es wird im zweiten Teil dieses Tex-
tes die Frage zu stellen sein, welche Prozessebenen fir die soziologische
Strukturtheorie von besonderer Bedeutung sind. Ich hoffe zeigen zu kon-
nen, dass es hier immer auch um Gedichtnis in verschiedenen Formen
gehen muss, dass auch Gedichtnis in dem beschriebenen Sinne korper-
gebunden ist und welche wichtige Bedeutung in diesem Zusammenhang
der Motorik und Sensorik zukommt.

107

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. »Chair«

Von da aus konnen wir nun zum Ausgangspunkt zuriickkehren — der
Kritik von Gurwitsch an Sitzen wie »Ich bin mein Korper«. Das Pro-
blem dieser und dhnlicher Sitze lasst sich jetzt etwas nochmal anders for-
mulieren. Sie reproduzieren semantisch und ihrer blofSen Satzform nach
ein dualistisches Paradigma, beteuern aber zugleich seine Auflosung.
»Ich bin mein Korper« — das heifSt, ich bin ganzlich? auch? zugleich? die-
ses ausgedehnte Etwas, das du und ich hier in der Mitte der Dinge wahr-
nehmen und dieser Prozess, von dem du und ich Zeuge werden, wenn ich
diesen Satz ausspreche: »ich bin mein Korper«? Das »bin« markiert ein
Sein in der ersten Person. Es konnte das Sein im Sinne der Kopula mei-
nen (wie in »ich bin 1,75 m grofs« oder »ich bin ein Mann«), ein Merk-
mal unter anderen nennen oder wie in »Ich bin Jorg Michael Kastl« eine
Identitdtsaussage machen. Das »mein« triagt dann aber zur Verwirrung
bei. »Ich bin Korper« — das konnte heifSen: ich bin unter anderem auch
»Korper«(lich), so wie ich sagen kann: »Ich bin Mensch«, »ich bin Biir-
ger der EU« oder »ich bin Flotist« und es wire auch kein Widerspruch
hinzuzufiigen: »ich bin Geist«, wenn »Korper« und »Geist« zwei sich
nicht ausschliefSende Eigenschaften wiren. »Ich bin mein Kérper« ist
aber schon deshalb mehrdeutig, weil ich zweimal, als Subjekt und als
Objekt eines Besitzes auftauche.

Zugleich entsteht durch diese Aussage selbst wiederum die phanome-
nologisch irreduzible Differenz eines extensiven Dings und der Zeitlich-
keit eines sichtbaren, aber nicht ausgedehnten Prozesses des Sprechens,
das sich zu sich selbst verhilt. Auch das erfordert keinen Dualismus der
zwei Substanzen, aber doch die »kleine« Dualitit der Cartesianischen
Differenz, einen Abstand (écart) zwischen einem artikulierenden, pos-
sessiven Ich, das nur in dem Prozess, der verschwindenden Bewegung
dieser Auflerung in den Raum hinein »ist«, das zugleich den Korper
als res extensa zu (s)einem Besitz macht, oder ihm gehoren will (egal)
— das aber jedenfalls gerade im Moment des Sprechens ganz offensicht-
lich nicht mit diesem raumlichen Ding, das der Korper auch ist, zusam-
menfallt.

»Ich bin mein Korper« heifst so: »Ich bin mein Korper, insofern ich
ihn wahrnehme, ihn erkenne, mich seiner bediene, mich als sprechendes
Ich ihm gegenuber positioniere und zugleich auch dieser Korper, insofern
er nicht spricht und nicht ich sagt, sondern >an ihmc« (also ist er zugleich
ein Ding und ich mit ihm); in ihm wirken zugleich anonyme Prozesse,
von denen ich nichts weifS.« Das muss ich mitmeinen, denn sonst hitte
ich gerade nichts gesagt und der Begriff »Korper« hatte gar keine Bedeu-
tung. Aber dann sind Satzsubjekt (ich) und Possessivpronomen (mein)

108

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

im selben Zug auch wieder fragwiirdig. Man miisste eigentlich hinzufi-
gen: »und zugleich bin ich es nicht«.

Letztlich habe ich dann nichts anderes gesagt als: ich bin Bewusstsein
und Korper und das Bewusstsein ist, ich weif$ nicht genau wie und was,
etwas am Korper. Damit: der Korper ist res extensa, aber sein Begriff soll
selbst diesen Prozess des Sagens »Ich bin mein Koérper« und alle anderen
Prozesse umfassen, die dafir notwendig sind und von denen ich nichts
weifS. Wir sind also bei jenem weiteren Korperbegriff, ohne den engen
Korperbegriff aufgeben zu konnen, weil der erste den letzteren voraus-
setzt. Das alles ist letztlich eine Art und Weise zu sagen: ich weif$ eigent-
lich auch nicht genau, wer oder was ich bin. Und wir sind letztlich nur
wieder bei einer Spielart jenes schon von Elisabeth und Descartes ein-
gekreisten Paradoxes »auf die Erkenntnis der Unterscheidung der See-
le vom Korper zuriick<zu>kommen, ungeachtet dessen, dass <wir> ihre
Vereinigung begriffen haben.« (Descartes 2015: 27).

Verzichten wir darauf, die Seele, das Bewusstsein zur eigenen Sub-
stanz zu erkliren, dann bleibt alles andere aber offen. Wir konnen un-
moglich behaupten, Denken, Fithlen, Wahrnehmen, Sprechen seien in
gleicher Weise als »ausgedehnte« massige Materie erfahrbar wie diese
Arme und Beine, dieser Rumpf und Kopf, den ich selbst und den ande-
re anfassen konnen. Wir suspendieren das, wir sagen nicht: der Geist sei
eine andere Substanz. Aber es hilft nichts, auf eine Ubertreibung zu ver-
zichten, im Prinzip miissen auch wir mit den Paradoxien Descartes und
Elisabeths weiterarbeiten, weil im Zentrum der rein deklaratorisch be-
strittenen cartesianischen Dichotomien ein phanomenologisch unauflos-
bares factum brutum steht.

Wenn ich mein Korper in diesem widerspriichlichen Sinne bin, kann
ich ebenso gut weiterhin »ich« sagen und von »Bewusstsein« sprechen.
So weit waren wir schon. Aber es ist vermutlich ergiebiger, die Frage zu
stellen, was Prozesse wie Wahrnehmung, wie Gedachtnis, was die Struk-
tur unserer Sinnesorgane, die Beschaffenheit unser Motorik im Einzel-
nen zu dem beitragen, was wir » Bewusstsein« und » Geist« nennen. Wir
haben in the long run wissenschaftlich keine andere Moglichkeit als
jenes Geflecht von Prozessen, die Elias und Merleau-Ponty benennen,
Schritt fur Schritt aufzuklaren und die Mittel und Methoden natur- und
sozialwissenschaftlicher Forschung, die wir kennen, dafur einzusetzen
und weiter zu entwickeln. Die Kategorie »Korper« ist als bescheide-
ne deskriptive Kategorie, als letztlich nicht besonders gehaltvolle Gene-
ral-Uberschrift niitzlich. Einen spezifischen Erkenntniswert hat sie aber
gerade dann, wenn ich sagen will, letztlich sei alles in weitem Sinne kor-
perlich, nicht.

Der Satz »Ich bin mein Korper« fithrt ein Problem vor, aber 16st es
nicht. Nachdem ich ihn ausgesprochen habe, darf ich mit leichten Ak-
zentverschiebungen weitermachen wie zuvor, ich muss noch nicht einmal

109

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

etwas an der Nomenklatur dndern. Nein, man muss sogar sagen: ich
darf nichts an der Nomenklatur andern, wenn ich nicht erreichte Diffe-
renzierungsniveaus und Erkenntnisstinde preisgeben mochte. Nach wie
vor bin ich es, der etwas weif$, nach wie vor ist ein Wissen, von dem ich
nichts weif$ und das nicht propositional ist, nicht ausgesprochen werden
kann, eben kein Wissen, sondern zum Beispiel eine Fertigkeit oder eine
noch unklare Vorstellung (vgl. unten Teil II, Kapitel 2). Das steht nicht
in Widerspruch mit der Generalthese des weiten Korperbegriffs. Doch
wenn ich sage, es sei der Korper, der etwas weifs, dann verandert das ent-
weder den Begriff des »Wissens« bis zur Unkenntlichkeit oder aber es
bringt eine Trivialitit zum Ausdruck. In einem weiten Verstindnis ist je-
des Wissen korpergebunden, Wissen unabhingig von einem Korper ist
ebenso unmoglich vorstellbar wie Schmitz’ schamanische Leiblichkeit,
die sich eine » Ausfahrt« vom Korper gonnt (Schmitz 2011: 144). Des-
halb zu sagen, der Korper sei es, der etwas »weifd«, wire ungefiahr so
sinnvoll, wie wenn man mit der Aussage, es sei der »Korper«, der Nah-
rung, Sauerstoff und Wasser fur die Aufrechterhaltung seiner selbst und
seiner inneren Prozesse nutzbar mache, eine biologische oder medizini-
sche Theorie des Stoffwechsels bestreiten wollte oder mit der Versiche-
rung, es sei der » Kérper«, der »sehe«, verstanden hitte, wie »visuelle
Wahrnehmung« funktioniert.

Nicht viel anders als mit der Formulierung »ich bin mein Korper«
steht es im Ubrigen mit der Formel »ich habe (m)einen Kérper«, von der
sich Plessners Anthropologie und im Anschluss an ihn Gesa Lindemann
einen Mehrwert zu versprechen scheinen (z.B. Plessner 2003: 246 ff.;
1975: 291 ff.; 1976: 56 ff.). Bei genauer Betrachtung kommt allerdings
auch Plessner, fiir den die Cartesianische Ambivalenzformel des »den-
kenden Dings« gleichfalls eine grofse Bedeutung hat, mit der Kombina-
tion beider Formeln nur auf dieselben letztlich schon von Descartes he-
rausgearbeiteten Ambiguitaten. Plessner dichotimisiert mit Korper-Sein
und Koérper-Haben nur ein komplexes und vielgestaltiges Kontinuum
des polymorphen Bewusstseins von Korperlichkeit auf die abstrakten
Pole eines »Flowgefiihls« (in jedem Hintergrundbewusstsein von Kor-
perlichkeit, z.B. einer automatisierten Bewegung) hier und einem ob-
jektivierenden, instrumentellen Einsatz des Korpers dort. Das ist aber
eine reine und viel zu grobschlichtige Abstraktion fur ein ganzes Kon-
tinuum moglicher Korpererfahrung. Zudem gehen, dazu passend, die
Begriffe »Sein« und »Haben« ineinander tiber. Die Aussage »ich habe
X« lasst sich sprachlich ohne weiteres in den Satz tiberfihren »ich bin
Besitzer/Eigentimer 0.4. von X« und umgekehrt »Ich bin X« in einen
Satz des Typs »Ich habe den Namen X/die Eigenschaft X«. Ein Haben
tangiert immer ein »Sein« und umgekehrt be-stimmt ein Sein dariiber,
was ich verfiigbar »habe«. Den Beweis eines systematischen oder mate-
rialen Ertrags dieser eher kiinstlichen Zuspitzung sind sowohl Plessner

IIO

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES GIBT KEINE KORPERLICHE VS. GEISTIGE INTENTIONALITAT

wie sich auf ihn berufende Arbeiten schuldig geblieben. Das Korper-Ha-
ben, der Korper als Besitz ist als possessives Moment schon in der For-
mel »ich bin mein Korper« enthalten, und umgekehrt das »Sein« als
Implikation in der »Haben«-Formel. Ein Wesen, das seinen Korper hat
(aber nie vollig), ist auch sein Korper (aber nie vollig) und umgekehrt.
Das ist nur die Wiederholung einer Tautologie, eine rein analytische Be-
stimmung, die sich schlicht aus der Bedeutung von Korper ergibt, wenn
damit ein lebendiger, menschlicher, mit Bewusstsein ausgestatteter Kor-
per gemeint ist. In beiden Fillen waren sowohl das Satzsubjekt wie sein
Pradikat unverstindlich, wenn nicht auf beiden Seiten die ganze Ambi-
guitdt mitgedacht ware.

Es gibt keine korperliche vs. geistige Intentionalitit

Alles das lduft darauf hinaus, dass es keinen Sinn hat, eine »leibliche«
oder »korperliche« Intentionalitdt im Unterschied zu einer Intentiona-
litat zu behaupten, die in irgendeinem Sinne nicht-korperlich wire. Es
gibt nur die eine Intentionalitit als Bezugspunkt phinomenologischer
Forschung. Sie ist selbst, wie schon Husserl wusste, jederzeit und insge-
samt korpergebunden, egal, ob es sich um die Bewegung meiner Beine
geht — ich gehe diese Anhohe entlang — oder ob ich tiber die Geheimnis-
se der heiligen Dreifaltigkeit nachdenke. Noch nie hat jemand eine In-
tentionalitat jenseits eines Korpers erfahren. Aber genau deshalb ist die
Subjektivierung des Korperbegriffs sinnlos. Sie weitet nur dessen Un-
schirfe aus, aber sie erweitert die Erkenntnis nicht, gerade nicht in der
entscheidenden Frage des genauen Zusammenhangs von ausgedehnter
Materialitat des Korpers und der phanomenalen Wirklichkeit. Was die
Auseinandersetzung von Gurwitsch und Merleau-Ponty betrifft, so ist
das Ergebnis: man entkommt letztlich einem wie immer »schwachen«,
»intuitiven« oder »funktionalen« Dualismus nicht, gerade dann, wenn
man herausfinden will, was das Bewusstsein der Struktur des Korpers
als res extensa, als Ding, als Organismus sowie anderen nicht-bewussten
korpergebundenen Prozessen verdankt. Allerdings heift das nicht, dass
damit auch — was Gurwitsch nahelegen mochte — die Argumente gegen
den transzendentalen Konstitutionismus hinfillig waren. Anders gesagt:
man kann im Bezugssystem eines gemafSigten (funktionalen, methodolo-
gischen, vorldufigen) Dualismus argumentieren und zugleich — wie dies
Schiitz, Merleau-Ponty und Plessner tun — den Ansatz einer transzenden-
talen Phinomenologie und eines damit verbundenen emphatischen Be-
griffs der Konstitution als einer »Produktion« auf sich beruhen lassen.
Das romantische Korperkonzept bleibt — so konnte man Merleau-Pontys
Selbstkritik auch verstehen — der transzendentaltheoretischen Idee der

ITIT

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

Konstitution verhaftet, es tauscht nur die Subjekte aus bzw. konstruiert,
wie bei den russischen Puppen, ein Subjekt im/hinter dem Subjekt. Den
Korper als ambige Wirklichkeit anzuerkennen, ohne ihm deshalb Kon-
stitutionsleistungen zuzuschreiben, erhellt aber auch eine andere, damit
zusammenhingende methodologische Sackgasse, nimlich die konstruk-
tivistische.

Ambiguitat und Phanomenalitat

Der Korper ist Ding unter Dingen, Bestandteil der dinglichen und da-
mit wahrgenommenen Welt. Zugleich ist er - deswegen — das Medi-
um des Weltzugangs, der Wahrnehmung. Darin liegt die Ambiguitit.
Aber so kommt Merleau-Ponty tiberhaupt zum Thema des Korpers.
Sein urspriingliches Interesse galt dem Primat der Wahrnebhmung (Mer-
leau-Ponty 2003), ausgehend von Husserls Auszeichnung der Lebens-
welt als Welt der Wahrnehmung und Wahrnehmung als der Form des Be-
wusstseins, in der sich eine originire Gegebenheit der Sache herstellt, in
der etwas »leibhaftig — >en personne ou dans sa chair« (Merleau-Ponty
2007: 243) erfasst wird. Auf Franzosisch sagt man auch: »en chair et en
os« = in Fleisch und Knochen.

Wahrend in der Phdnomenologie der Wabrnebmung immer wieder
offenbleibt, ob nicht der romantische Korper letztlicher Garant dieser
Leibhaftigkeit ist, ob es also nur um eine omindse Verschiebung der
Subjektposition ginge, bringt Merleau-Ponty spiter die Ambiguitit des
Korpers selbst direkt in Verbindung mit dem Phanomenalitdtsproblem.
Das »leibhaftige« Gegebensein der Sache erfolgt nicht trotz des ambi-
gen Status des Korpers, sondern durch ihn hindurch, ohne dass es sich
hierbei um Leistungen, Akte handeln wirde. Ich kann das nicht nach
Belieben unterlassen oder meine Wahrnehmung wie ein Wissen um-
schreiben. Wir schlagen die Augen auf und das ldsst uns mit sehen an-
fangen. Wir sind durch den Korper in dieser Struktur ohne Zutun ver-
ortet, in jeder Phase unserer Ontogenese. Die Wahrnehmung, die den
»Rechtsgrund fiir alle Konstruktionen des Erkennens« bildet, wie Hus-
serl formuliert, vollzieht sich ohne ein Zutun oder Unterlassen von ei-
nem Ort aus, der durch den Korper bestimmt ist und den Raum, den
er einnimmt. Der Korper bildet den Nullpunkt meiner Orientierung
und die Wahrnehmung, das heifst die synisthetische Gesamtheit des-
sen, was ich sehe, hore, rieche, taste usf. und was sofort in Mitleiden-
schaft gezogen ist, wenn die daran beteiligten Organe meines Korpers
einschliefSlich des Gehirns eine Schadigung erleiden. Ich nehme von ei-
ner Raumstelle aus wahr, von meinem Korper als Ding ausgehend, und
durch ihn hindurch — das beinhaltet eine irreduzible Perspektivitit jeder

IT2

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT UND PHANOMENALITAT

Erfahrung. Die Bezogenheit auf eine sichtbare Seite der Dinge geht ein-
her mit einer nicht sichtbaren Riickseite, weil ich eben von hier aus
wahrnehme, der Wiirfel ist mir niemals von allen Seiten zugleich gege-
ben, ebenso wie ich meinen Korper selbst deswegen nur unvollstandig
wahrnehmen kann, weil ich aus ihm heraus wahrnehme und nicht jen-
seits von ihm. Auf diese Weise parallelisiert der Autor von Das Sichtba-
re und das Unsichtbare die Erfahrung des Wiirfels, Inbegriff des geome-
trischen, naturwissenschaftlichen Korpers, des nach Ausdehnung und
Rauminhalt berechenbaren Dinges, mit der Erfahrung des menschlichen
Korpers. »Déja, le cube rassemble en lui des visibilia incompossibles,
comme mon corps est d’un seul coup corps phénomenal et corps objec-
tif ...« » Bereits ein Wiirfel schliefSt in sich nicht zu vereinbarende Sicht-
barkeiten zusammen, so wie mein Korper zugleich phinomenaler Kor-
per und objektiver Korper ist ...« (Merleau-Ponty 1994a: 179; franz.
179 f.; Ubersetzung geindert, jmk).

Dass das Ding ambig ist, in dem Sinne, dass es, weil ich von hier aus
sehe = selbst im Raum positioniertes Ding bin, immer eine Seite hat, die
ich nicht sehe, ist auf diese Weise verzahnt mit dem ambigen Charakter
meines Korpers. Fur ihn gilt einerseits das gleiche (eine Riickseite zu
haben, die ich nicht sehe, wohl aber die anderen). Aber seine Ambigui-
tat als sehendes (wahrnehmendes, denkendes) Ding tragt zugleich diese
Ambiguitat=(Nicht-)Sichtbarkeit der Dinge. Insofern geht der mensch-
liche Korper tiber die Verfassung der Dinge hinaus, er tritt zu diesen in
einen Abstand. Zugleich bleibt er aber in den Augen Merleau-Pontys
als materielle Struktur, »durch seine Ontogenese direkt mit den Din-
gen« vereinigt (ebd.: 179). Er wird wiederum von ihnen getragen: » Wir
sagen also, dass unser Korper ein Sein mit zwei Seiten ist, auf der einen
Seite ist er Ding unter Dingen, und auf der anderen sieht und beriihrt
er sie; [...] er <vereinigt> in sich diese beiden Bereiche. Seine doppelte
Zugehorigkeit zur Ordnung des >Objekts< und des >Subjekts« enthullt
uns unerwartete Beziehungen zwischen diesen beiden Ordnungen. [...]
Er unterrichtet uns dariiber, dass ein Bezug den anderen hervorruft.
Denn ist der Korper Ding unter Dingen, dann ist er das in einem stir-
keren und tieferen Sinn wie sie: er ist, sagen wir, ein Teil von ihnen/aus
ihnen <il en est>, das heifSt aber, dass er sich von ihnen abhebt und sich
auf diese Weise von ihnen 16st. [...] Er ist nicht einfach nur faktisch ge-
sehenes Ding (ich sehe nicht meinen Rucken), er ist grundsitzlich (de
iure) sichtbar.[...] Ungekehrt, wenn er beriihrt und sieht, so liegen die
sichtbaren Dinge nicht als Objekte vor ihm: sie sind um ihn herum [...],
sie sind in ihm [...] Er kann sie nur deshalb sehen und beriihren, weil
er — verwandt mit ihnen und als solcher selber sichtbar und beriihrbar
— sein eigenes Sein als Mittel benutzt, um an ihrem Sein teilzunehmen
[...] weil also der Kérper zur Ordnung der Dinge gehort, so wie die
Welt universelles Fleisch ist.« (ebd.: 180 f./franz. 180 f., Ubersetzung

113

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

gedandert jmk)." Von daher kann Merleau-Ponty unbefangen formulie-
ren, das Auge sei ein » Computer des Seins« (Sartre 1968: 218), oder
ein » Computer der Welt, die die Gabe des Sichtbaren haben, wie man
von einem inspirierten Menschen sagt, er habe die Gabe der Sprache«
(Merleau-Ponty 1984b: 18 f.), eine Formulierung, die jemand wie Her-
mann Schmitz perhorreszieren wiirde.

Dass die Dinge und komplementir zu ihnen der menschliche Kor-
per sichtbar und tastbar sind, weil sie eine ausgedehnte Masse sind und
eine Oberflache haben — das ist nichts weiter als eine Aufnahme klas-
sischer, cartesianischer Merkmalsbestimmungen des Korpers: Korper
haben eine umgrenzte Gestalt, nehmen Raum ein, d, h. sie konnen sich
nicht durchdringen, konnen aber bewegt werden (Descartes 2008: 51).
Ich kann die Dinge, sowohl als sichtbare wie in ihrer Massivitdt deswe-
gen erschliefSen, weil fiir mich das Gleiche gilt, ihre Oberfliche meiner
Oberfliche und Massivitait Widerstand entgegensetzt und umgekehrt.
Die Dichte meines Korpers wird zum Medium/Mittel die Dichte der
Dinge zu erfahren (ebd.: 178; franz. 178). Die wechselseitige Undurch-
dringlichkeit auf der mesoskopischen Ebene ist die Bedingung der Be-
gegnung von Menschen und Dingen. Wie die Dinge habe deshalb auch
ich, mein Korper, die Anderen ein unzugingliches »Inneres«, eine Tie-
fe/Massivitdt hinter der Oberfliche des Wahrgenommenen und Wahr-
nehmbaren. Ich bleibe verwiesen auf die mesoskopische Oberfliche und
kann deren Tiefe nur indirekt, technisch oder kognitiv (iiber Schluss-
folgerungen) erschliefSen, wenn ich nicht die Dinge und Menschen zer-
storen will. Aber das ist zugleich Voraussetzung jeder Wahrnehmung —
dass Wahrnehmendes und Wahrgenommenes in derselben gemeinsamen
mesoskopischen Realitat angesiedelt sind, Oberflichenphianomene sind
und fireinander bleiben. Sie treten — durchaus auch in einem physika-
lischen Sinne — in Kontakt zueinander, als Oberflichen, zerstoren oder
verandern sich aber nicht wie etwa in einer chemischen Reaktion, son-
dern diese bleiben im und fiir das Sehen und Tasten, tiberhaupt in der
sensorischen Kontaktaufnahme erhalten. Man kann auf sie zurtiickkom-
men. Eine damit verbundene Implikation, wenn man so will, der Preis
dafiir ist die Opazitit einer Tiefe, eines Innenhorizontes der Dinge, und
das Gewebe der Abschattungen, ein Auflenhorizont, der Umstand ei-
ner nur im Prinzip, aber nie gleichzeitig sichtbaren Hinterseite. In einer

1 Vgl in variierter Formulierung in Das Auge und der Geist: »Sichtbar und
beweglich zihlt mein Korper zu den Dingen, ist eines von ihnen, er ist dem
Gewebe verhaftet, und sein Zusammenbhalt ist der eines Dings. Da er aber
sieht und sich bewegt, hilt er die Dinge in seinem Umbkreis, sie bilden einen
Anhang oder eine Verlingerung seiner selbst, sind seine Kruste und bilden
einen Teil seiner vollen Definition, wie auch die Welt aus eben dem Stoff des
Korpers gemacht ist.« (Merleau-Ponty 1984b: 16 und die folgenden Sei-
ten!).

114

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHAIR, FLEISCH, DAS SENSIBLE UND DIE GENERALITAT DES KORPERS

Arbeitsnotiz vom Dezember 1960 bringt Merleau-Ponty das, was er
»Fleisch« (chair) nennt, damit in Verbindung: »Das Fleisch = die Tat-
sache, dass mein Leib passiv-aktiv (sichtbar-sehend) ist, Masse an sich
und Geste — Das Fleisch der Welt = ihre Horizonthaftigkeit <im Original
deutsch> (innerer und dufSerer Horizont), das das feine Hautchen des
Sichtbaren zwischen diesen 2 Horizonten umgibt/umhillt — Das Fleisch
= die Tatsache, dass das Sichtbare, das ich bin, sehend ist (Blick) oder,
was auf dasselbe hinausliuft, ein Innen hat + die Tatsache, dass das du-
Berlich Sichtbare auch gesehen wird, d.h. eine Fortsetzung hat in den
Raum meines Korpers, der zu seinem Sein gehort.« (ebd.: 339; franz.
324 f.; Ubersetzung geindert jmk).

Chair, Fleisch, das Sensible und
die Generalitit des Korpers

Das Konzept des Chair wird fasslicher, wenn man dem engen Konnex
dieser schwierigen Kategorie mit dem Begriff des »Sensiblen« (sensible)
Rechnung trigt (Alloa 2017: 66 ff.; 2012). Zu berticksichtigen ist dabei,
dass das franzosische Substantiv und Adjektiv »sensible« sowohl dasje-
nige meinen kann, das zu sinnlicher Wahrnehmung fahig ist (empfind-
sam bzw. empfindungsfahig) wie auch was fiir sinnliche Wahrnehmung
zuganglich (empfindbar) ist. » Chair« erlautert Merleau-Ponty in einer
Arbeitsnotiz vom Juni 1960 so: »[...| der Begriff des Fleisches [chair] [...],
der das Sensible ist im doppelten Sinne des Empfundenen und des Emp-
findenden [au double sens de ce qu’ on sent et ce qui sent|. Das Empfun-
dene = das sinnliche Ding, die sinnliche Welt = das Korrelat meines ak-
tiven Korpers, was ihm >antwortet< — Das Empfindende = ich kann kein
einziges Sinnliches (sensible) setzen, ohne dass es meinem Fleisch (chair)
entrissen, meinem Fleisch entnommen ware; und mein Fleisch ist selbst
eines der sensiblen <Dinge> (des sensibles), in das sich eine Einschrei-
bung aller anderen (sensiblen Dinge/sensibles) vollzieht, ein sensibler An-
gelpunkt (pivot sensible), an dem alle anderen teilhaben, Schliissel-Sen-
sibles, dimensionales Sensibles. Mein Korper ist im hochsten Grade das,
was jedes Ding ist: ein dimensionales Dieses. Er ist das universelle Ding. «
(Merleau-Ponty 1994 a: 326 f.; franz. 313; Ubers. gedndert, jmk). Ana-
log dazu ist eine Formulierung aus dem Vorlesungsskript Die Natur von
1959/1960: »Dieses Ding, das Offnung zu den Dingen ist, das ihnen
Teilnahme gewihrt oder sie in seinen Kreis einbezieht, ist das Fleisch.
Und die Dinge der Welt, sofern sie Kern in sich sind, am Fleisch partizi-
pieren, darin eingebettet sind, das ist das Fleisch der Welt, das Sensible
(Empfindbare).« (Merleau-Ponty 2000: 303; Uber. gedndert jmk). In die-
sem Sinne argumentiert Merleau-Ponty in einem der letzten zu Lebzeiten

115

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

publizierten Essays (Der Philosoph und sein Schatten). Dort greift er
Husserls Formulierung vom Korper als Nullpunkt eines Koordinaten-
systems auf, betont, dass der Korper mit der sichtbaren Welt verschrankt
sei und spitzt das zu: »Seine Fahigkeit bezieht er gerade von daher, dass
er einen Standort hat, von dem aus er siebt.« — damit sind wir bei der
Uberlegung die dieses Buch eingeleitet hatte! — »Er ist also eine Sache,
aber eine Sache, der ich innewohne« — der Doppelcharakter des Korpers,
Ding zu sein und zugleich mehr als ein Ding wird also eine epistemologi-
sche Bedingung und in diesem Sinne weiter: — »Er steht, wenn man will,
auf seiten des Subjekts, aber ist der Ortlichkeit der Sachen nicht fremd
...« (Merleau-Ponty 2007: 242).

Deutlich wird an all diesen Belegen die Nihe, wenn nicht Gleichset-
zung von »chair« zu/mit einem substantivierten »Sensible«(n). Die car-
tesianische Ambiguitatsformel des Korpers wird hier in eine epistemo-
logisch-ontologische Formel tiberfiihrt: empfindungsfahig (sensible) zu
sein, also zeitlicher Bezug zu etwas (letztlich: Bewusstsein), setzt voraus
eine Ausdifferenzierung des Empfindbaren (sensible), also Ding unter
Dingen zu sein. Zum Dritten ist aber mit dieser Methexis des Sensiblen
eine Dimension der Allgemeinheit, der » Generalitat« gegeben.

»Fleisch«, »Sensible« in diesem Doppelsinn ist gleichbedeutend mit
jener mesoskopischen Sphire, in der wir uns zusammen mit den Dingen
und mit den Wesen (z. B. den Tieren) befinden, die uns jedenfalls so
dhnlich sind, dass wir sie wahrnehmen und sie ggf. uns. Sie ist auf
einfache Weise unhintergehbar, Subjekt/Objekt zugleich, Ergebnis eines
clashs, einer Interaktion von sensiblen Strukturen auf verschiedenen
Ebenen, aber immer mit diesem Doppelsinn. Auf dieser Ebene des
Wahrnehmbaren (nicht aber seiner Erklarung, Erkenntnis, Ableitung,
seiner Hintergriinde) stellt sich kein ernsthaftes epistemologisches Pro-
blem. Wir haben nicht nur keine Moglichkeit, sondern auch keine Not-
wendigkeit Wahrgenommenes zu bezweifeln, in Frage zu stellen, der
Welt nicht zu trauen. Wir werden darin jederzeit mit dem Prekiren,
Neuen, Unerwarteten konfrontiert. Es ist also durchaus nicht so, dass
wir in diesem Gewebe unseres und des Fleischs der Welt in eine Dimen-
sion der priastabilisierten Harmonie eingewoben sind. Wir konnen dem
Rechnung tragen und uns manchmal und bis zu einem gewissen Grad
damit vertraut machen, unsere Schliisse ziechen. Wir konnen Erklirun-
gen finden, Zusammenhiange erschlieffen, zum Ausgangspunkt von Er-
kenntnis und Konstruktion, von Modellen zu machen, deren Triftig-
keit wiederum davon abhingt, ob sie sich in Zukunft in der Dimension
des Sensiblen, der Wahrnehmung, bewdhren. In diesem bescheideneren
AusmafS konstruieren wir die Welt. Wir konstruieren sie aber nicht in
der Weise, dass wir die Realitit des Wahrgenommenen selbst die Wahl
hitten zu konstruieren, zu konstituieren oder so oder anders zu kon-
struieren/zu konstituieren. Vielmehr benotigen wir die Generalitit des

116

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXKURS: FLOTENUNTERRICHT

Wahrgenommenen immer von neuem als Ausgangspunkt fiir jedwede
Konstruktion.

Merleau-Ponty sagt wohlgemerkt »Generalitdt« und nicht etwa
»Universalitit«. Universalitit erhebt einen nicht einlosbaren Geltungs-
anspruch auf die gesamte Welt, auch die nicht sichtbare, auf alle, auch
auf unbekannte Weltregionen. Das setzte eine kosmotheoretische und
anthropozentrische Position voraus, die sich nicht vertragt mit der
Erfahrung einer Wahrnehmungssituation als durch einen begrenzten,
endlichen, strukturell bestimmten Korper definierte Position. Schon
die Fledermaus hat, wie wir nicht nur von Thomas Nagel wissen, eine
andere Welt, auch wenn es sehr viele strukturelle Uberschneidungsfelder
mit der unseren gibt. Wir konnen auch mit Flederméusen interagieren,
wie ich aus eigener Erfahrung sagen kann. » Generalitit« beinhaltet eine
in ihrer Reichweite unbestimmte, aber moglicherweise begrenzte und be-
grenzbare Allgemeinheit, sie gilt nicht universell, sondern gattungsbezo-
gen, ist nur »fiir viele Fille derselben Art« (so die Auskunft des Dudens)
zutreffend, bewahrt also immer ein Moment der Kontingenz.

In der Dimension des »Sensible« sind wir bezogen auf eine wahrge-
nommene Welt, unterliegen einer Generalitat unseres Korpers und sei-
ner Welt zugleich, weil wir auf gleiche Weise strukturierte Korper und
Sinnesorgane haben: »Das Sensible ist genau das, was mehr als einen
Korper heimsucht, ohne sich vom Fleck zu rihren« »dieser Tisch« (und
man konnte erginzen: dieser Laut, diese Bewegung, diese Kundgebung
in ihrer Materialitit, diese von uns getragene Bewegungsfolge, dass ich
das und das jetzt eben sage und du das und das darauf erwiderst) »lastet
im selben Augenblick auf genau dieselbe Weise auf jedem Blick« (Mer-
leau-Ponty 2007: 20). »Mein Sehen iiberlagert ein anderes oder sie funk-
tionieren vielmehr gemeinsam und fallen prinzipiell auf dasselbe Sicht-
bare zuriick.« (ebd.) »Unsere Blicke <sind> keine Bewusstseinsakte von
denen jeder einen unverdnderlichen Vorrang fur sich in Anspruch neh-
men wiirde, sondern eine Offnung unseres Fleisches, die sogleich vom
universellen Fleisch der Welt angefiillt wird« (ebd.: 21) »Das ganze Rit-
sel liegt im Sensiblen, in diesem Fern-Sehen, das uns im privatesten Be-
reich unseres Lebens simultan mit den Andern und mit der Welt sein

lasst« (ebd.).

Exkurs: Flotenunterricht
Diese »Generalitdt des Korpers« gewdhrleistet nicht schon die »Genera-
litit« und schon gar nicht eine »Universalitit« des Wissens. Aber sie ist
der Boden dafur, solche Fragen aufzuwerfen, sich tiber diese zu verstin-

digen, insofern durch den Korper die Moglichkeit der Sprache entsteht,

117

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

vor allem aber die Moglichkeit sich auf gemeinsame Wahrnehmungen zu
beziehen. Durch sie ist sozusagen das uns zugewandte Gesicht der Welt
immer gemeinsam gesehen, ist das, was die labileren Bedeutungen der
Sprache erméglicht, jedes Zeigen und Horen, der Erwerb aller Kultur-
techniken tiberhaupt moglich, der Grund und Boden, auf dem die labile
Stabilisierung von Bedeutungen in den Kommunikationen und Interak-
tionen stattfindet. Die Erfahrung der Generalitat des Korpers erfolgt tag-
lich und so unbemerkt, dass wir sie nicht bemerken — das Gesicht unserer
Alltagswelt ist davon ebenso geprigt, wie die Selbstverstandlichkeit und
Verlasslichkeit unser technischen und naturwissenschaftlichen Eingrif-
fe. Dass wir — geniigend Geduld vorausgesetzt — iiber innere Empfindun-
gen sprechen konnen, sie auf diese Weise aus dem Schleier des Geheimen
treten konnen, auch das ist damit gemeint. Das kann man romantisch
rahmen, man muss es aber nicht. Ich kann - gentigend Konzentrations-
bereitschaft vorausgesetzt — mit meinem Querflotenlehrer mich tiber sub-
tile Empfindungen der Stellung des Kehlkopfes oder der Zungenspit-
ze am Gaumen oder Zahnsaum verstandigen, dariiber beratschlagen,
wie ich beim Flotenspiel jene fast unhorbaren Knacklaute vermeide, die
mein Kehlkopf beim Anstof§ der Sechzehntelnoten gelegentlich macht,
oder dariiber, den inneren Luftstrom so zu modulieren, dass ich das Ge-
fihl habe, ihn irgendwo in eine Region des oberen Nasenraums zwi-
schen den Augen zu schicken und dort schwingen zu lassen. Wenn das
alles nicht funktioniert, kann er mir immer noch vorspielen und sagen:
»Hore und mache, dass es so klingt.« Das alles geht, ohne, dass ich mich
in ihn oder in seinen Korper »hineinversetzen« muss oder er in meinen.
Eine bestimmte Generalitit der Korper hat die jahrtausendalte kulturel-
le Praktik des Flotenspiels tiberhaupt erst ermoglicht. Und diese Gene-
ralitit ermoglicht stets von neuem, ein bestimmites, an eine soziokultu-
relle Region gebundenes kulturelles Ideal eines Flotentons aus der Welt
des Horbaren auszudifferenzieren. Dieses kulturelle Ideal hat zugleich
eine physikalische Seite, ist zugleich Natur, dennoch muss ich es durch
Nachmachen und Ausprobieren erst mithsam lernen. Zugleich sind uns
alle die Schmitzschen »Leibesempfindungen« und »-Inseln«, das, was je-
der als Lachen, Freude, Angst, Hunger, Gier, Stress versteht, von vorne
herein gemeinsam. Sie stehen fur Interaktion, Kommunikation, die In-
terventionen der Anderen, der Kultur stets zur Verfiigung und werden
durch sie stindig aktiviert und artikuliert. Sie bedurfen dieser Artikula-
tion und Aktivierung, aber zugleich ermoglichen sie sie auch: »Das ist
es, was du gemeint hast« — mit einem bestimmten Glanz der Obertone,
einer bestimmten Nuance der Empfindung, oder einem >richtig« gespro-
chenen Laut. Das dient auf allen Ebenen des Zusammenspiels einer In-
terkorporalitit als Bezugspunkt — des hoch reflektierten und des selbst-
verstandlichen, nicht eigens deklarierten, unthematischen Lernens als
einer Strukturierung der Motorik.

118

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sozialitat des Korperschemas

Die Idee des »Fleisches«, der Generalitit des »Sensible« beinhaltet also
aus sich heraus die Relation zu Anderen. Darin liegt geradezu seine Ge-
neralitdt. Diesen Gedanken entwickelt Merleau-Ponty in allen Varianten
der Darstellung des Chair-Konzepts (vgl. neben Merleau-Ponty 2007:
21ff. auch 2000: 305; 1994 a: 185 ff.; 327). Damit hiangt auch die Idee
zusammen, es gebe einen grundlegenden Narzissmus der Wahrnehmung
des Korpers der Anderen, als Vorbedingung jedes projektiven wie intro-
jizierenden Lernprozesses, beispielsweise von Bewegungen Gesten, Mi-
miken und Lauten, letztlich auch des Sprechens. »Dieser Narzissmus«,
schreibt Merleau-Ponty, »ist auch Offnung zur Generalitit: Ich erlebe
die dargebotenen Verhaltensweisen als die meinen und sehe sie durch ein
Korperschema belebt. Auch hier 16st das Fleisch das Problem: weil ich
wahrnehme, daf§ der Andere fiir mich moglich ist als Anderer, der die-
selben Empfindbarkeiten (les mémes sensibles) wie ich wahrnehme. [...]
Mein Korperschema wird in die anderen hineinprojiziert und introjiziert
sie, hat Seinsbeziehungen zu ihnen, sucht die Identifizierung, kommt sich
wie eins mit ihnen vor, begehrt sie.« Merleau-Ponty spricht in diesem
Zusammenhang von einem gemeinsamen »Gliederbau der Welt« (mem-
brure du monde) und halt mit Schilder fest: »Das Korperschema hat
eine libidindse ... und soziologische Struktur.« (2000: 305). Im Unter-
schied also zu allen konstruktivistischen Konzepten ist fiir Merleau-Pon-
ty in der Struktur des »Sensible«, d.h. der gemeinsamen »Fleischlichkeit«
von Welt und der Korper, bereits eine tibergreifende Strukturierung ein-
gerichtet, auf die sich alle weiteren sozialen Strukturierungen und Kon-
struktionen jederzeit berufen konnen. Die kulturellen diakritischen Sys-
teme konnen immer schon — ganz im Sinne des wilden Denkens — auf die
in diesem Feld bestehenden Differenzsysteme zuriickgreifen oder sie auf
sich beruhen lassen; so wie jede empirische Sprache auf ein bestimmtes
schmales Spektrum der phonetischen Moglichkeiten des menschlichen
Korpers zuriickgreift. Dass dies moglich ist und dass wir nicht Farben,
Laute, Formen, Dinge, Landschaften, Tiere, Pflanzen usw. erst »konstru-
ieren« mussen, macht iiberhaupt erst jede Konstruktion moglich, entlas-
tet die soziale Praxis von jedem grundsitzlichen cartesianischen Zwei-
fel und sie ermoglicht die umgehende Ausbildung sozialer Struktur, auch
wenn Beteiligte relativ voraussetzungsfrei und ungedeckt durch sozio-
kulturelle Strukturen (zum Beispiel ohne gemeinsame Sprache) aufein-
ander treffen.

Diese Generalitit ist somit gleichermafsen Generalitit »unserer« Din-
ge wie »unserer« Korper, aber — da diese auf jene zuriickgreifen miissen
— eben auch unserer jeweiligen sozialen Praktiken der Kultur und der
Gesellschaft. Die Voraussetzung dafiir ist unser gemeinsamer Zugang

119

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

zur Welt und das bedeutet: »Dieser lebendige Korper da <hat> dieselbe
Struktur wie der meinige« (Merleau-Ponty 1966: 405). Das ermoglicht
jeder Generation unmittelbar den Zugang zur Generalitit der Kultur
und der Gesellschaft (fast kommt es zu einem Wortspiel zwischen Gene-
ration und Generalitit!). Das Kind, so fithrt Merleau-Ponty schon in der
Phanomenologie der Wabrnehmung aus, findet die Kulturgegenstinde
vor »wie von einem anderen Planeten stammende Aerolithen. Es ergreift
Besitz von ihnen, lernt sich ihrer zu bedienen, wie andere es tun, weil es
in seinem Korperschema unmittelbar der Entsprechung zwischen dem,
was es tun sieht, und dem was es selbst tut, versichert ist und so der Ge-
brauchsgegenstand zu einem bestimmten manipulandum, wie der An-
dere zu einem Zentrum menschlichen Handelns sich prazisiert.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 405 f.).

Diese Figur der Generalitit taucht als Intuition bei Merleau-Ponty
schon am Ende der Phinomenologie der Wahrnebmung auf. Aber sie be-
notigt die Ausarbeitung einer Theorie der Bewegung und des Ausdrucks-
verhaltens und das heifSt die »Inkorporierung« eines dynamischen Struk-
turbegriffs. Dabei wird die Formel der Ambiguitat beibehalten, aber der
romantische Impetus wird neutralisiert und durch eine Art strukturalis-
tischen Impressionismus ersetzt. Den Zielpunkt dieser Entwicklung zeigt
eine Formulierung aus seinem vorletzten Lebensjahr: »Le corps«, fiihrt
er in der Vorlesung uiber die Natur von 1959/60 aus, »est une chose sen-
sible« »Der Korper ist ein sensibles Ding« das heif$t: der Korper ist Ding,
empfindbar = den Sinnen (sens) zuginglich, und zugleich empfindend
= durch ihn ist die Erfahrung durch die Sinne moglich: »mais dont les
mouvements forment de soi un systéme dans le simultané et le successif
- non seulement une masse individuelle — einmalig — mais 1. une masse
articulée, un systeme diacritique, 2. et ce systeme est la clé de voute du
monde ou inversement a sa clé de voute dans le monde et ouvre sur ce
monde.« »dessen Bewegungen aber von sich aus ein System im Simul-
tanen und im Sukzessiven bilden — nicht nur eine individuelle Masse —
einmalig — sondern 1. eine artikulierte Masse, ein diakritisches System,
2. und dieses System ist der Schlussstein der Welt oder umgekebrt hat
seinen Schlussstein in der Welt und erdffnet die Welt.« (Merleau-Ponty
2000: 302 dt; 285 franz., Ubersetzung gedndert, jmk).

Von der Konstitution zur »Systasis«
Der entscheidende Unterschied gegeniiber dem romantischen Kor-
perkonzept wird deutlich. Er besteht in der engen Verknipfung des
ambigen Charakters des Korpers und seiner strukturellen Dimension

(Schema, System, Artikulation, Diakritik). Aber zugleich geht es um

I20

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER KONSTITUTION ZUR »SYSTASIS «

die Verbindung einer Vorstellung vom Korper als »massiver Wirklich-
keit« mit zeitlichen, mit Prozess-Kategorien: Simultanitidt und Sukzes-
sion. Merleau-Ponty spricht von einem »Schlussstein« der Welt. Das ist
etwas anderes wie die ein weiteres Mal irrefithrende deutsche Uberset-
zung von »clé de voute« mit dem Wort » Grundlage« glauben machen
will. Ein Schlussstein ist der letzte Stein in der Mitte eines Gewolbes,
den man einsetzt und durch den das Gewo6lbe auf einen Schlag Spann-
kraft und Tragfihigkeit erhilt. Aber man kann nicht sagen, dass alle
anderen Steine daran nicht mitwirken wurden, die Entnahme eines
beliebigen anderen wiirde das Gewdolbe ebenso einstiirzen lassen. Im
Ergebnis heift das Bild: der Korper wird von der Welt getragen, wie
umgekehrt die Welt von diesem Korper mit »getragen«, zusammen-
gehalten wird.> Das heifdt einerseits: unsere Welt ist eine menschliche
Welt: wie sie ist, ist sie nur durch die strukturellen Moglichkeiten unse-
res Korpers. Zugleich aber ist dieser Korper selbst von den »Bausteinen
der Welt« getragen. Fasst man den Korper so (und das Bewusstsein als
etwas an ihn Gebundenes), dann wire dann das nicht mehr der Konsti-
tutionsbegriff der philosophischen Tradition, der Konstitution als Her-
vorbringen, als freie Kreation denkt (Schiitz 2009: 255), als Bildung
eines letztlich imaginativ-vorstellend gedachten Bewusstseins (Kastl
2001: 135). Es ergibt sich hier vielmehr ein Sinn von »Konstitution«
als einer »Systasis« = einem Zusammenstehen, Zusammenhalten von
Struktur(ierung)en, das keinen »Leistungscharakter« hat, nicht aktfor-
mig gedacht ist. Das ist nicht eine » Leistung« im Sinn der Bewusstsein-
sphilosophie, der Korper ist nicht »Subjekt«, sondern eine Struktur(ie-
rung) von Struktur(ierung)en. Es handelt sich um eine Gegebenheit, die
sich einstellt wie eine komplexe chemische Reaktion, wenn die dafiir
notigen Ingredienzien vorhanden sind oder die belebte Projektion einer
Camera obscura, wenn alle notigen strukturellen Parameter gegeben

2 Daserinnert auch an das wiederholt erwahnte Pascal-Zitat (Merleau-Ponty
1966: 464), das mit dem Doppelsinn von »comprendre« im Sinne von »ver-
stehen« und »beinhalten« spielt und im Deutschen nicht wiederzugeben ist:
»Par P’espace, I'univers me comprend et m’engloutit comme un point; par la
pensée, je le comprends.« »Durch den Raum versteht/beinhaltet das Univer-
sum mich und lisst mich wie einen Punkt verschwinden; durch das Denken
beinhalte/verstehe ich es <das Universum>« (Pascal 1971: 488, Nr. 348).
Es ist nicht zufillig auch von Bourdieu in seinen Meditationen (Bourdieu
2001: 167) bemitht worden, in einem argumentativen Zusammenhang, in
dem die ontologische Figur des Merleau-Pontyschen »Fleisch« adoptiert
wird, ohne Merleau-Ponty in diesem Zusammenhang zu nennen. Wie ge-
sagt: wenn Bourdieu Pascal sagt, meint er eigentlich Merleau-Ponty. Die
Deutung, die Bourdieu dem Pascalzitat gibt, arbeitet fast wortlich mit den
Merleau-Pontyschen Formeln der spaten Vorlesungen und Das Sichtbare
und das Unsichtbare.

I2T

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

sind.> Der Korper konstituiert nicht die Sachen, sondern durch sei-
ne Struktur, die sich wiederum den Sachen, die durch ihn erschlossen
sind, mit verdankt, kommt das, was die Sache ausmacht, zusammen.

Das ist etwas anderes als zu sagen, sie seien sein Produkt, seine Krea-
tion, Ergebnis seiner Synthese. Letztlich ist diese ganze Einsicht un-
spektakuldrer, als man denkt. Sie ist auf gewisse Weise schon in Husserls
Uberlegung enthalten »dass Leib und Seele eine eigene Erfahrungsein-
heit bilden und das Seelische vermoge dieser Einheit seine Stelle in
Raum und Zeit erhilt, darin besteht die rechtmifSige >Naturalisierung:
des Bewusstseins.« (Husserl 1952: 168). Und wenige Zeilen weiter muss
man nur das »Setzen« tilgen, um nicht weit weg vom »Sensiblen« Mer-
leau-Pontys zu sein: »Die von Anderen gesetzten Dinge sind auch die
meinen ... dazu gehort die Moglichkeit des Austausches durch Platz-
wechsel, jeder Mensch hat an derselben Raumstelle vom selben Dinge
»dieselben< Erscheinungen — wenn alle, wie wir annehmen konnen, die
gleiche Sinnlichkeit haben — und daher objektiviert sich auch der »An-
blick« eines Dinges; jeder hat von derselben Raumstelle bei derselben
Beleuchtung denselben Anblick, z.B. einer Landschaft.« (Husserl 1952:
168 f.). Diese Art Objektivitdt, miisste man jetzt sagen, ist nicht die des
groflen Objekts, eines unverstindlichen An-sich, von tberall und nir-
gendwo gesehen. Sie stellt sich her, weil sie lokalisiert ist. Es ist nur ein
kleiner Schritt von dieser Formulierung zu der Einsicht, dass der Kor-
per gleichsam das Fundament einer nicht-konstituierten » Objektivitat«
ist. Der Korper ist deshalb ihr Garant, weil er im selben Sinne »objek-
tiv« ist — Ding, wahrnehmbar, sichtbar, Raum einnehmend und auch
der Geist ist, wie auch Husserl formulieren kann »verbunden mit sei-
nem Leib«, insofern »gehort <er> zur Natur« (Husserl 1982: 283). Hin-
zu kommt allerdings der entscheidende Stellenwert der Zeitdimension
(»Der Korper ist ein sensibles Ding, dessen Bewegungen aber von sich
aus ein System im Simultanen und im Sukzessiven bilden — nicht nur
eine individuelle Masse — einmalig — sondern 1. eine artikulierte Mas-
se, ein diakritisches System.«). Dieser Verweis auf Bewegung, Simulta-
neitat und Sukzession ist auch ein Verweis auf das, was man im mo-
dernen Sinn unter »Gedichtnis« versteht, dieses Thema wird uns im
zweiten Teil dieses Textes ausfithrlich beschiftigen. Ohne Zeitmoment
wire dieses Zusammenstehen von Strukturen nicht denkbar. Aber auch
diese Zeitigung ist kein »Machen« eines Korpersubjekts, sondern ein
strukturierter Vollzug, der an die Strukturiertheit dieses Korperdings ge-
bunden ist, so wie der Herzschlag die zugingliche Seite einer tiberwil-
tigend komplexen Verflechtung von Prozessstrukturen und materiellen
Strukturen darstellt.

3 Ein beliebtes »Bild« fiir das menschliche Wahrnehmungsvermogen, das nur
deswegen schief liegt, weil keine »Bilder« im Spiel sind.

I22

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

»Konstitution« auf diese Weise als »Systasis« von Strukturen zu
denken, ist dem Subjektbegriff der philosophischen Tradition, aber
auch dem nachtraglich sozialisierten Subjekt der soziologischen Theorie
fremd. Hier wird Konstitution im Rekurs auf einen Sondermodus
des Bewusstseins gefasst, seiner Autonomie, dass ich zwar jetzt im
Moment denken kann, was ich will. Ubersehen wird dabei, dass dieser
Sondermodus auf einer kiinstlichen und hochstens zeitweise moglichen
Abschlieffung beruht. Sie entfaltet in dem MafSe eine gewisse Evidenz
und Resonanz, wie die gesellschaftliche Differenzierung das Privileg
ermoglicht, in der Illusion einer Sphire der reinen Logik und Philo-
sophie, der Kontemplation zu leben. Wissenschaftler, Kiinstler, Philo-
sophen, Intellektuelle finden die Ideologie der reinen Produktion und
kreativen Hervorbringung plausibel, weil darin ihre Berufsideologie be-
steht. So hat schon Marx seine Analyse des Zustandekommens des »ab-
soluten Geistes«, des »Bewusstseins alleene« (Marx 1981: 32) in der
Deutschen Ideologie begriindet. Freilich ist die Vorstellung der (Auto-)
Poiesis auch in der Sphire des Technischen, der produzierenden Tétig-
keiten lokalisierbar. Allerdings bereitet es da weniger Miihe zu sehen,
dass jedes »Machen«, BeschliefSen, Anfangen nicht absolut ist, sondern
allenfalls Wahl aus Optionen auf einer Grundlage des Sich-Einlassens,
Eingelassenen, Vorgegebenen einer Faktizitit. Die zeitweise scheinbare
Selbstbeweglichkeit und » Autopoiesis« des Denkens und Handelns ist
immer Sonderbedingung und Ergebnis einer einseitigen Perspektivik.
Selbst der reine Denker, das reine Denken hat eine Lebenswelt, weil ein
Korper im Spiel ist, »Fleisch vom Fleisch« dieser Welt. Vorausgesetzt
ist ein an diesen Korper gebundenes existierendes Bewusstsein, das
»in Wirklichkeit Intentionalitat ohne Akte, fungierende Intentionali-
tat ist [...], was uns dazu fiihrt, den Begriff des Subjekts zu verwerfen
oder aber das Subjekt als Feld zu definieren, als hierarchisches System
von Strukturen, die durch ein anfiangliches es gibt eroffnet werden. «
(1994a: 302). Das ist aber das genaue Gegenteil von Konstitution wie
sie Husserl versteht.

Demetaphorisierung des »Fleisches«
(Arendt, Schiitz, Elias, das anthropische Prinzip)

»... genug der Metaphern ...«
(Merleau-Ponty 2000: 286)

Es sollte meines Erachtens darum gehen, das Konzept des Chair trotz
seiner theologischen Metaphorik so unmetaphorisch und unmytholo-

gisch wie moglich zu interpretieren. In diesem Zusammenhang ist es

123

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

niitzlich nach Querverbindungen und Vergleichen zu anderen Autoren
zu suchen. Eine direkte Linie fihrt zu der vollig unspektakuldren Re-
zeption Hannah Arendts. Sie greift diese Kategorie in einem ihrer letz-
ten Werke » Vom Leben des Geistes« auf, in dem sie bereits in der Ein-
leitung eine schlichte Rehabilitierung der Erscheinung, des Phinomens
unternimmt und sich darin auf ein Demokrit-Fragment bezieht, in dem
es zu einem Streitgesprach zwischen den Sinnen und dem Geist kommt.
Der Behauptung des Geistes, Sinneswahrnehmungen seien Tduschun-
gen, entgegnen die Sinne: » Armer Verstand, von uns nahmst du die Be-
weisstlicke [pisteis, alles Verlafsliche] und willst uns damit niederwer-
fen? [Unser] Fall [wird] dir der Niederwurf.« (zit. bei Arendt 2016: 21).
Das Verlassliche — das ist die Generalitat des Korpers, das chair, von der
die Kategorien des Geistes in Wirklichkeit abhangig sind — ohne diese
bricht, so konnte man mit Arendt formulieren, »das gesamte gewohnte
Bezugs- und Orientierungssystem unseres Denkens zusammen.« (ebd.).
In Berufung auf Portmann (ebenfalls ein wichtiger Gewahrsmann fir
Merleau-Ponty) deklariert sie demgegentiber den » Wert der Oberflache«.
Das fiihre, so Arendt, zu einer »Umkehrung der metaphysischen Hierar-
chie«. Wir leben in einer erscheinenden Welt. Das meint nicht einen on-
tologisch inferioren Status, sondern dass »der Schein untrennbar zu ei-
ner Welt <gehort>, die von dem Doppelgesetz des Erscheinens fiir eine
Vielzahl empfindender Wesen regiert wird, deren jedes mit den Fahigkei-
ten der Wahrnehmung begabt ist. Nichts Erscheinendes bietet sich einem
einzigen Beobachter dar, der es unter allen seinen eigentiimlichen Aspek-
ten wahrnehmen konnte. Die Welt erscheint in der Weise des Es-scheint-
mir, je nach der besonderen Perpsektiven, die vom jeweiligen Ort in der
Welt wie auch den jeweiligen Wahrnehmungsorganen abhangt.« (Arendt
2016: 47). Individualitat und Generalitat hangen auf diese Weise gerade
zusammen: » Wie verschieden und wie individuell wir auch erscheinen
und wie bewusst wir diese Individualitit gewahlt haben, so bleibt doch
immer wahr, dass wir >im Inneren alle gleich sind<, unveranderlich, es
sei denn, dass unsere inneren seelischen und korperlichen Organe nicht
mehr funktionieren.« (ebd.). Die Quelle jeder wie immer tangentialen
»Gewissheit« liefert, so Arendt, gerade nicht das Denken und Wissen,
sondern das »Sensible« (ebd.: 36). Und hier bezieht sie sich ebenso auf
die Ausdruckstheorie Merleau-Ponty (ebd.: 41) wie auf seine »Philoso-
phie des Fleisches« (ebd. 42).

Eine weitere Linie, die sich ja ohnehin aus dhnlichen, nimlich bei Hus-
serl vorfindlichen Argumentationsfiguren ableitet, fithrt auch zu Alfred
Schiitz und seiner »Generalthesis der Reziprozitit der Perspektiven«.
Schiitz bezeichnet damit zwei, wie er es nennt, »Idealisierungen«. Zum
einen ist das die »Idealisierung der Austauschbarkeit der Standpunkte«,
namlich die Unterstellung, dass »mein Mitmensch und ich typisch die
gleichen Erfahrungen von der gemeinsamen Welt machen wiirden, wenn

124

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

wir unsere Plitze austauschten, wenn sich also mein Hier in sein Hier
und sein Hier [...] in mein Hier verwandelte« (Schiitz 2003: 152). Zum
anderen ist das die »Idealisierung der Ubereinstimmung der Relevanz-
systeme«. Darunter versteht Schiitz die Annahme, dass wir trotz biogra-
fisch bedingter Unterschiede der Relevanzsysteme gemeinsame Gegen-
stinde, Gegebenheiten, Geschehnisse auf eine »>empirisch«— also fiir alle
praktischen Zwecke ausreichend — >identische« Weise deuten« (Schiitz
2003: 153). Diese These sei, so Schiitz, die Voraussetzung fiir eine Welt
der gemeinsamen Gegenstiande und dadurch der wechselseitigen Verstan-
digung. Er nennt als Beispiel einen Vogel im Flug, der trotz des Unter-
schieds »unserer Lage im Raum, unseres Geschlechts, des Alters und der
Tatsache, dass du den Vogel erlegen willst und ich ihn nur bewundern
will« der gleiche Vogel sei. Eine Diskussionslinie deutet sich aus diesen
Zitaten schon an. Sie soll hier nur angezeigt, nicht weiterverfolgt wer-
den. Die Frage ist, welchen Status der Begriff der »Idealisierung« bzw.
der »These« hat. Wahrscheinlich wiirde Merleau-Ponty argumentieren,
dass diese »Idealisierung« schon der Wahrnehmung selbst praktisch izn-
hdrent, in der interkorporalen und im Ruckgriff auf Wahrnehmungs-
und Differenzschemata fundiert sei und dass es daher einer »These« in
einem greifbaren Sinn nicht bediirfe.

Moglicherweise ergibt sich in einem spéteren Aufsatz Schiitzs, in dem
er sich kritisch mit Husserls Intersubjektivitatstheorie auseinandersetzt,
eine Akzentverschiebung. Hier macht er geltend, dass Wechselverstand-
nis und Kommunikation eine gemeinsame Umwelt (als soziale Praxis)
bereits voraussetzen: » Alle Kommunikation, ob es sich um eine soge-
nannte Ausdrucksbewegung, eine Zeigegeste oder den Gebrauch visuel-
ler oder akustischer Zeichen handelt, setzt bereits einen dufSeren Vorgang
in eben jener gemeinsamen Umwelt voraus, die nach Husserl erst durch
die Kommunikation konstituiert werden soll.« (Schiitz 2009: 24 5). Hier
ware ein Vergleich des sowohl beim spaten Merleau-Ponty wie beim spa-
ten Schiitz sich einstellenden Verstandnisses sozialer Praxis wichtig, um
abzuschitzen, welchen Stellenwert im Kontext einer von Schitz inspi-
rierten Wissenssoziologie die von Merleau-Ponty postulierte » Genera-
litat« des Korpers und der Wahrnehmung haben miisste. Man konnte
argumentieren, dass der Wissens- und Institutionalisierungsbegriff der
Wissenssoziologie, wie er etwa in Berger/Luckmanns Version der Frei-
tag-/Robinsonade entwickelt wird, die von Merleau-Ponty angezielte
Generalitat immer schon voraussetzt (Kastl 2018: 833). Miissten wir in
der Situation selbst (nicht im reflexiven Riickblick!) die Referenzen un-
serer Zeigebewegungen, die Gestalt des Vogels, die Bewegungslinie sei-
nes Flugs, die Tatsache und Typik von Lauten und Farben, die Gestalt
unseres Korpers und von Gesprochenem erst als gemeinsames Wissen
konstituieren, wiirden wir wahrscheinlich nie bei jenen komplexen Pro-
positionssystemen ankommen, die unsere Wissensbestinde ausmachen

125

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

und die in der Tat ohne eine »soziale Konstruktion der Wirklichkeit« im
Sinne Berger/Luckmanns nicht denkbar sind.

Auf einer anderen Ebene wire die Verbindung mit einem Autor wie
Norbert Elias herzustellen. Auch Elias kommt an einem bestimmten Punkt
auf die These einer vorauszusetzenden Fraglosigkeit der Welt der Wahr-
nehmung. Allerdings argumentiert er im Unterschied zu Schiitz, auch zu
Merleau-Ponty, unumwunden evolutionstheoretisch und setzt sich dafir
in der Soziologie einem meist wohlfeilen, aber selten argumentativ kon-
kretisierten »Naturalismus«-Vorwurf aus. Elias argumentiert, die philo-
sophische Vorstellung der grundsitzlichen Fragwiirdigkeit einer gemein-
samen Welt beruhe auf der falschen Annahme, die » Erkenntnisfunktionen
der Menschen« hatten »sich urspriinglich von selbst entwickelt, unabhan-
gig von einer zu erkennenden und anzuerkennenden Welt« (Elias 2001:
154). Das wire, wie wenn Menschen gleichsam »nachtraglich in eine ih-
nen fremde Welt geraten. Das ist jedoch nichts als eine Fabel. Menschen
haben sich in einer Welt entwickelt. Thre kognitiven Funktionen entstan-
den in stetigem Kontakt mit den zu erkennenden Gegenstanden. Die Sym-
bolemanzipation, in deren Verlauf gesellschaftliche erworbene Mittel der
Kommunikation das Ubergewicht iiber die genetisch fixierten Kommuni-
kationswege erlangten, ermoglichte den Menschen die Anpassung ihres
Urteils und ihres Handelns an eine beinahe unbegrenzte Mannigfaltigkeit
von Situationen. Die Menschen haben die Welt nicht als Fremdlinge betre-
ten. Subjekt und Objekt sind Teil ein und derselben Welt [...]. Die Katego-
rien, die sie in ihrer Verstandigung miteinander verwenden, haben sich in
ihrer ununterbrochenen Kommunikation mit der nicht-menschlichen Welt
entwickelt und konnen sich in ihr weiterentwickeln.« (Elias 2001: 154).

Elias Argumentation ist, und deshalb ist der Naturalismusvorwurf
verfehlt, an keiner Stelle reduktionistisch. Er betont beispielsweise die
Gebundenheit der kulturellen Evolution an Symbole und deren Unab-
hingigkeit von genetischen Verdnderungen (Elias 2001: 135). Dennoch
setzt diese kulturelle Evolution eben zugleich eine Kontinuitat zur natiir-
lichen Evolution voraus. Natur und Kultur sind verflochten. Die mensch-
liche Gesellschaft bleibt zugleich eine Ebene der Natur (ebd.: 135). Na-
tiirliche und gesellschaftliche Prozesse greifen ineinander (ebd. 148), es
ist »die organische Struktur der Menschen, die deren Wissen erst mog-
lich macht, genau wie sie die sprachliche Kommunikation und damit
die Weitergabe von Wissen von Generation zu Generation ermoglicht. «
(ebd.: 141). Der Symbolgebrauch ist fiir Elias nicht zu verstehen ohne
den Riickbezug auf die durch Strukturen des Korpers gesicherte Struk-
turen der Wahrnehmung (ebd. 152 ff.). Dies betrifft ja die Produktion
und Wahrnehmung von Sprache selbst (ebd. 164 ff.) und zugleich ihre
Referenz auf eine fir uns prinzipiell zugiangliche Wahrnehmungsreali-
tit, die selbst Ergebnis eines zugleich natiirlichen und kulturellen evo-
lutiondren Prozesses ist. Fiir Elias gibt es deshalb die Moglichkeit einer

126

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

Entwicklung von Wissen hin zu einer wachsenden »Wirklichkeitskon-
gruenz« (ebd.: 174) und in diesem Zusammenhang auch eine Berech-
tigung des naturwissenschaftlichen Weltzugangs (ebd.: 176 ff.). Wissen
selbst, so Elias, gehort »ontologisch [...] genau wie Sprache zu den Pro-
zessen, die Natur und Kultur oder Gesellschaft miteinander verkniipfen.
Es ist alles andere als immateriell. Ohne die gesellschaftliche Standardi-
sierung von Lautmustern und die Deponierung ihrer Symbolfunktion im
Gedachtnisspeicher einer Person wiirde sich der von uns als Wissen be-
zeichnete Prozess gar nicht vollziehen.« (ebd.: 179). Die Bedingung fiir
die Moglichkeit einer wachsenden Wirklichkeitskongruenz des Wissens
ist fur Elias schlicht eine in der evolutiondren Entwicklung liegende. Er
argumentiert in diesem Zusammenhang mit einer Art »anthropischem
Prinzip«: »Dem philosophischen Zweifel an der Moglichkeit wirklich-
keitskongruenten Wissens widerspricht [...] der Erfolg der menschlichen
Gattung in ihrem Uberlebenskampf. Wiirden die kognitiven Gaben der
Menschen ihnen tatsachlich verwehren, die Dinge zu sehen, wie sie in
Wirklichkeit sind, dann wiren die Menschen untergegangen. Die Annah-
me eines angeborenen Defekts, der auf ewig die menschliche Fahigkeit
zur Erkenntnis der Welt zweifelhaft macht, ist schon an sich unplausibel.
Die Menschheit wire ziemlich schnell von der Bildfliche verschwunden,
wenn sie einen solchen Defekt ausgebildet hitte.« (ebd. 197).

Auch der Vergleich von Merleau-Pontys »chair«-Kategorie mit dieser
Argumentation Elias wire ein Thema fiir sich, das ich hier nur andeuten
kann. Merleau-Ponty argumentiert selten direkt evolutionstheoretisch,
wenngleich er — wie seine Vorlesungen zum Naturbegriff zeigen — durch-
aus Bezug auf evolutionstheoretische Begriffe nimmt und sie an keiner
Stelle grundsitzlich ausschliefSt. Man konnte vielleicht sagen, beiden Au-
toren sei die implizite Bezugnahme auf ein nicht anthropologisch zu ver-
stehendes »anthropisches Prinzip« (Carter 1974, 2006) eigen, »that, what
we can expect to observe must be restricted by the conditions necessary
for our presence as observers.« (Carter 1976: 291). Urspringlich in ei-
nem astronomisch-kosmologischen Kontext formuliert, wird hier nicht
anthropozentrisch argumentiert, sondern es geht um die Annahme, dass
wir eben nicht von einer »zentralen« Position im Universum ausgehen
konnen und sich die Geltung des Prinzip auf jene Weltregion beschrankt,
die fur uns und mit unseren Mitteln erschliefSbar ist. Das anthropische
Prinzip ist von seinem Erfinder ausdriicklich nicht »speziesistisch«, auf die
biologische Gattung » Mensch« begrenzt, sondern strukturell gemeint: es
bezieht sich auf Beobachter mit hinreichend dhnlichen Erkenntnisstruk-
turen und den ihnen zuginglichen Weltregionen. Beispielsweise wiren die
irdischen Tiere selbstverstindlich »unsere Verwandten«.4

4 Im zweiten Teil werde ich diesen Aspekt des »anthropischen Prinzips«,
dass Erkenntnis sozusagen eine regionale Bindung hat, im Hinblick auf die

127

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

Merleau-Ponty zitiert zwar gelegentlich Bergsons Ausspruch, un-
ser Korper reiche bis zu den Sternen: »Car si notre corps est la ma-
tiere a laquelle notre conscience s’applique, il est coextensif a notre
conscience, il comprend tout ce que nous percevons, il va jusqu’aux
étoiles.« » Wenn unser Korper die Materie ist, an der unser Bewusstsein
haftet, er alles enthilt, was wir wabrnebmen, dann reicht er bis zu den
Sternen.«(Bergson 1937: 276 f., Ubers. jmk; vgl. z.B. Merleau-Ponty
2011: 182). Primidr und ausdriicklich argumentiert Merleau-Ponty aber
weder kosmologisch, anthropologisch noch evolutionstheoretisch. Die
Wirklichkeit, wie wir sie kennen, ist auch fiir Merleau-Ponty daran ge-
bunden, dass eine mit einem lebendigen Korper unserer Struktur die Au-
gen aufschldgt, hort, tastet, sieht, aber durchaus auch: zahlt, misst, Ge-
rate bedient, spricht, mit anderen interagiert und kommuniziert. Wenn
es so etwas geben wird wie »letzte Menschen«, dann wiirde mit deren
Verschwinden auch diese Wirklichkeit verschwinden. Und trotzdem war
sie deswegen auch im Nachhinein (aus welcher rein imaginaren prospek-
tiv-retrospektiven Perspektive auch immer) nicht »subjektiv«. Sondern
die Menschen wiren eine gleichsam »objektive« Moglichkeit eines Sicht-
bar-Seins gewesen, das sich, wie Merleau-Ponty in einer seiner letzten
Notizen schreibt, »zwar durch den Menschen hindurch realisiert, was
aber keineswegs Anthropologie ist« (1994: 343). Das hat fiir ihn eine
ontologische Dimension, aber es handelt sich um eine »indirekte Onto-
logie« (Merleau-Ponty 1994a: 233; Saint Aubert 2006). Das Sein, um
das es geht, ist ebenso »Sein fir mich/uns« wie gleichzeitig ein Sein »auf
Abstand«, das seine Opazitdt bewahrt (Merleau-Ponty 2007: 245). Un-
sere Erfahrung ist nicht das Mafs jedes an sich vorstellbaren Seins und

Frage des Zugangs und der Generalisierbarkeit sozialer Strukturen aufgrei-
fen. Wenn auch soziale Strukturen im Medium der Sichtbarkeit spielen, wird
diese Frage zu einem Kernproblem sozialwissenschaftlicher Methodik und
Methodologie. Eine mogliche Antwort darauf gibt m. E. Max Weber. Die
wissenschaftstheoretische Implikation dessen ist letztlich die Bevorzugung
von Feld- gegeniiber System-Konzepten, weil Feldbegriffe eine raumliche Di-
mension haben, Distanz- und Niherelationen beinhalten. Sie werden des-
halb einem fundamentalen Aspekt der Gesellschaft gerechter, nimlich dass
Gesellschaft eben von nirgendwo als »grofles Objekt« zugidnglich ist, son-
dern immer nur von irgendwoher. Die Bourdieusche Soziologie hat in der
Tat auch in dieser Hinsicht ein Erbe Merleau-Pontys verwaltet, allerdings
ohne ein wirklich konsequentes Verstindnis der Feldlogik — das zeigt sich
in der unlogischen Wiedereinfiihrung des Terminus des »Objektiven« (vgl.
Bourdieu/Wacquant 1996: 44). Was die Theorie autopoietischer Systeme
Niklas Luhmanns betrifft, konnte man fragen, ob sie nicht den heroischen
Versuch einer Quadratur des Kreises darstellt, namlich einen Systembegriff
feldttheoretisch zu konzipieren — was meines Erachtens letztlich gescheitert
ist und scheitern musste (dazu Kastl 1998; 2001: Kap. II[; 2016¢).

128

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

ist dennoch logischerweise koextensiv mit jedem Sein, von wir ein Ver-
standnis haben konnen. »Ich bin sicher, dass es Sein gibt«, formuliert
Merleau-Ponty schon 1947 in einem Text tiber Metaphysik, »unter der
Bedingung, dass ich keine andere Art Sein suche, als das Sein-fiir-mich. «
(Merleau-Ponty 2000b: 126). Ein Objekt als solches, ein Ding an sich ist
eine unmogliche und sinnlose Vorstellung: »Ich kann mir nicht einmal
fiir einen Augenblick ein Ding an sich vorstellen. « (Merleau-Ponty 2003:
33), und ebenfalls in einer existentialistischen Registratur (ich meine den
Situationsbegriff): »Das Ding stellt sich nicht schlechthin als wahr fiir
jedes erkennende Wesen dar, sondern als wirklich fiir jedes Subjekt, das
meine Wahrnehmungssituation teilt« (ebd.: 36).

Das »fur mich« ist ein »fiir uns« und unter dem Einfluss der struktur-
theoretischen Wende, wie wir gesehen haben, wird daraus die Figur der
»Generalitit« der Wahrnehmung, des Korpers, des Sensible. Aber die-
se Generalitdt ist nicht universell, sie bleibt eine regionale Struktur, auf
den Bereich beschrinkt, der fur uns auf irgendeine Weise der Wahrneh-
mung zugdnglich ist. In dem Sinne, dass es fur uns eine unmogliche Op-
tion ist, der Welt nicht zu trauen, stellt sich aber auf diese Weise kein
epistemologisches Problem in der Art, wie es der Konstitutionismus und
Konstruktivismus stellen. Hierin liegt eine primordiale Faktizitat, in der
sich durchaus ein existenzialistisches Moment erhalten hat. Descartes
musste hier noch den Glauben an die Gultigkeit seines Gottesbeweises
in Anschlag bringen, um abzusichern, dass Gott kein »genius malignus«
sei, der unsere Sinne mit dem Anblick der Welt nur einem gigantischen
Betrug ausliefert. Im Ergebnis landet Merleau-Ponty auf diese Weise bei
einer der Eliasschen durchaus analogen Position, die sich konsequenter-
weise gegeniiber natural(istisch)en Argumentationen offen halten muss,
um konsistent zu bleiben (vgl. dazu den Band » Naturalizing Phenome-
nology«, Petitot u.a. 1999).

Vor allem der spate Merleau-Ponty, mittlerweile Professor in einer
der renommiertesten geisteswissenschaftlichen Positionen des Pariser
College de France wird im Gegensatz zu Elias trotz seiner zahllosen
materialen Anschliisse an die Biologie, die Medizin, die Neurologie sei-
ner Zeit diesbezuglich eher zurtickhaltender. Zwar teilt er das Anliegen
Elias (wie auch Plessners oder Searles) nicht nur die Briiche, sondern
auch die Kontinuitdten von Natur und Kultur bzw. Gesellschaft in den
Blick zu bekommen. Aber man kann durchaus auch den Eindruck ge-
winnen, dass sich diese Aufgeschlossenheit im MafSe der fortschreiten-
den Positionierung am College de France abschwicht. Der pauschale
Vorwurf einer Ontologie des »grofen Objekts« (Merleau-Ponty 1994a:
32) fithrt gerade in seiner Pauschalitit letztlich wieder hinter die Po-
sitionen der Vorlesungen der r950er Jahre zuriick. Anstatt die Frage
des Ubergangs von Wahrnehmung, Beobachtung, Messung zu Model-
len der Wirklichkeit selbst zum Gegenstand einer Phanomenologie der

129

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

Naturwissenschaft zu machen, werden letztlich wieder recht traditio-
nell wirkende Frontstellungen bezogen. Das nimmt den kritischen phi-
nomenologischen Positionen und Argumenten Merleau-Pontys gegen-
uber geisteswissenschaftlichen und naturwissenschaftlichen Formen des
»kosmotheoretischen« Szientismus nicht ihr Recht, wo sie denn zutref-
fen. Aber diese Kritik konnte man durchaus auch innerbalb eines natur-
und sozialwissenschaftlichen methodischen Bezugsrahmens formulieren
(vgl. etwa Hossenfelder 2018).

So oder so: zu lernen wire daran, dass es um eine Rehabilitierung
naturwissenschaftlicher Erfahrung in der Philosophie und der Soziolo-
gie gehen konnte, insofern sie empirisch argumentiert und nicht ihre
Begriffe, Modelle und Konzepte an die Stelle der Wirklichkeit setzt. Es
mag ketzerisch klingen. Aber musste man nicht gerade die Naturwissen-
schaften, ihre auf der Basis des Sichtbaren und gewonnenen Einsichten
und die darauf beruhenden Moglichkeiten unserer technischen Zivilisa-
tion als Ausdruck und Beleg jenes Strukturzusammenhangs unserer Kor-
per und der Strukturen der Welt ansehen, den Merleau-Ponty mit sei-
ner reichlich theologisch klingenden Formel des »Fleisches vom selben
Fleisch« im Auge hat? Ich spreche nicht von dem Irrtum, die Modelle
fiir die wirkliche Wirklichkeit zu erkliren, sondern von dem Umstand,
dass wir dank der Naturwissenschaften — unabhingig vom Realitits-
status ihrer Modelle — in beispielloser Weise mit der Welt praktisch um-
gehen konnen. Das liefe jedenfalls auf eine subversive Fortfithrung je-
nes Arguments hinaus, mit dem die Phanomenologie der Wahrnehmung
einsetzt, es gelte zundchst und vor allem zu beschreiben, nicht zu analy-
sieren und nicht zu erkldren oder besser gesagt: erst unter MafSgabe der
Beschreibungen zu erkliren und zu analysieren, diese Differenz selbst
zu beschreiben. Warum nicht? Was sollte gegen diese These sprechen?

Warum nicht zugestehen, dass in der Einsicht in die Ambiguitit
des Korpers, in der sukzessiven Erarbeitung eines strukturalen Kor-
perkonzepts und der Abkehr Merleau-Pontys von einem romanti-
schen Verstandnis von Korper/Leib die Anerkennung einer empirischen
Dimension seiner Erforschung, auch unter Einbeziehung naturwissen-
schaftlicher Zugange liegt? Das liegt in der Konsequenz seiner eige-
nen Ontologie und in der Konsequenz der von ihm verwendeten Meta-
phern — etwa, wenn er Wahrnehmungsbewusstsein, Zeiterfahrung mit
dem Herzschlag vergleicht. Es besteht weder fiir Phinomenologen noch
erst recht fiir Soziologen ein Grund naturwissenschaftlichen Erkennt-
nissen, soweit sie sich in einer empirischen Dimension bewegen und
nicht das Modell an die Stelle der Wirklichkeit gleichsetzen, mit Miss-
trauen zu begegnen. Es wire absurd anzunehmen, fiir die Soziologie
oder die Phinomenologie gibe es keine fallenden und schweren Korper,
keine Geometrie, Herzinfarkte, Krebszellen, Embryogenese, keine De-
menz und keine Verwandtschaft des Lebenden. Die natiirliche und die

130

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

soziale Welt ist eine menschliche Welt, weil sie eine durch das Medium
der Struktur des menschlichen Korpers wahrgenommene Welt ist. Aber
weil dieser Korper wiederum durch einen ebenso biologischen wie his-
torischen Prozess aus dieser Welt hervorgegangen ist, ist sie auch des-
halb eine intersubjektive, gemeinsame und allgemeine Welt. Sie ist von
einer Generalitit bestimmt, die auch schon ohne das Zutun der Kultur
und der Kommunikation besteht, die in jedem Moment weiter bestehen-
de und in Anspruch genommene Basis fiir jede kulturelle Generalitat —
das, was Menschen zusammen herstellen, materiell, technisch, kommu-
nikativ, symbolisch.

Der »objektive«, »dingliche«, »naturliche« Kérper, der Korper der
Anatomen, Biologen und Mediziner ist ebenso Phinomen wie das »leib-
liche Spiiren« oder die Wahrnehmung des Korpers im sozialen Alltag. Es
handelt sich hier nicht um verschiedene Korper, sondern selbstverstand-
lich immer nur um verschiedene Aspekte ein- und desselben Korpers. Die
Phinomenologie, die Geisteswissenschaften, die Soziologie haben kei-
ne anderen Korper, denen man eigene Namen geben misste. Es besteht
keinen Grund an fehlerhaften erkenntnistheoretischen Positionen fest-
zuhalten aus Griinden einer disziplindaren »geisteswissenschaftlichen«
Interessenspolitik, die letztlich die einzige Erklarung fiir die seltsame
Persistenz der ideologischen Annahme ist, auch die sichtbare Wirklich-
keit sei Produkt einer Konstitution und Konstruktion einer »autono-
men«, »absoluten« kulturellen Tatigkeit. Es ist vor dem Hintergrund
dieser ehrwiirdigen Tradition ketzerisch einfiltig anzunehmen, dass sich
alle Entwicklungen und Korrekturen unseres Wissens tiber die Wirklich-
keit (einschliefflich dem, was wir als »Kultur« bezeichnen) schlicht auf
der mesoskopischen Ebene abspielen, auf der wir sie erfahren. Wir ha-
ben keine Veranlassung, geschweige denn die Moglichkeit diese meso-
skopische Ebene zu verlassen. Sie ist die Oberflache, auf die wir in wech-
selnden Positionen und verschiedenen Perspektiven verlasslich und ganz
selbstverstandlich zuriickkommen konnen, die es uns gestattet auf ih-
rer Grundlage symbolische und kulturelle Ordnungen aufzubauen, die
offener sind und vieldeutiger. Sie konnten aber nicht einmal anfangen
(oder: sie konnten mit nichts (etwas) anfangen), wenn sie nicht von vor-
ne herein auf diese Verlasslichkeit des Wahrnehmbaren zuriickgreifen
konnten und ihre Sprachen, Techniken, Infrastrukturen nicht ihre Ba-
sis in den sensomotorischen Strukturen des Korpers hitten. Dass gera-
de »Geisteswissenschaftler« in ihrer Methodologie und ihren Theorien
abstreiten, was sie in ihrem Alltag als moderne Menschen unentwegt
praktisch voraussetzen, wenn sie sich in Flugzeuge setzen, sich medizi-
nischen Behandlungen unterziehen, Computer beniitzen, Hetero- oder
Homo- oder Bi- oder XY- Sex haben in vollstindigem Bewusstsein des
nur »konstruierten« Charakters von Sex tiberhaupt oder schlicht: ih-
ren Wahrnehmungen trauen, entbehrt nicht eines Elements der Komik.

131

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

Es ist nicht unphanomenologisch darauf hinzuweisen, dass selbst das
Licht der Sterne oder das im April 2019 mit groflem Aufsehen verbreitete
erste Bild eines schwarzen Lochs noch zu dieser mesoskopischen Reali-
tat gehort, auch wenn es uns durch komplexe Gerite und Rechenopera-
tionen vermittelt erreicht. Und es ist nicht unphdnomenologisch darauf
hinzuweisen, dass das fahle Licht der Sterne, bis zu dem laut Bergson un-
ser Korper und die von ihm nutzbaren Instrumente reichen sollen (oder
reicht es einfach nur bis zu uns?), so verlisslich ist, dass auf dieser Grund-
lage selbst die alten Agypter oder Kelten sein Erscheinen und Verschwin-
den und dessen Ort recht gut berechnen konnten. Diese mesoskopische
Oberfliche ist durch die Grenzen des Sichtbarwerdens in den Makro-
und Mikrokosmos hinein begrenzt, also von einer undurchdringlichen,
undurchschaubaren Opazitit und Unbegreiflichkeit umgeben. Aber sie
ist, weil Ergebnis eines anhaltenden Differenzierungsprozesses, fiir uns
das, was wir Wirklichkeit nennen: verlasslich und zwar in gleicher Wei-
se verldsslich fiir uns alle und doch zugleich offen fiir neue Entdeckun-
gen und Unerwartetes, fir das »Prekire« (Dewey 1995: 57 ff.). Der Be-
weis dieser Verlasslichkeit liegt gerade in dem, was uns die Natur erlaubt
mit ihr zu machen, also gerade in dem, was die Sozialwissenschaften im-
mer glaubten als besten Beweis fir die kulturelle und menschengemachte
Konstruiertheit der Welt aufbieten zu konnen — die Technik und die Ma-
schinen. Aber das stellt die wahren Verhiltnisse auf den Kopf. Technik
ist banalerweise eine Anwendung von Naturerkenntnis, Naturwissen-
schaft. Sie ist zugleich »konstruiert« und nicht-konstituiert; und selbst
den konstruierten Anteil als nicht-naturlich zu bezeichnen, ist letztlich
eine willkiirliche Bestimmung. Unser Handeln gegentiber der Natur, man
konnte sagen »unserer Natur« greift nur, bekommt eine Antwort, wenn
es sich auf deren schon bekannte und noch unbekannte Vorgaben ein-
lasst. Wie und ob das moglich ist, konnen wir nur immer von neuem wie-
der herausfinden, wenn wir unsere symbolischen Konstrukte in der Welt
der Wahrnehmung erproben, die ebenso offensichtlich wie opak bleibt,
auch wenn sich die Horizonte des Offensichtlichen und Opaken stets
verschieben. Darauf griindet sich jede Kultur. Auch deren immanente
Strukturen, die Sprache, die sonstigen Symbolsysteme, die sie ausbildet,
sind angewiesen sind auf die Strukturvorgaben einer nicht konstituier-
ten, schon voreingerichteten Sichtbarkeit und Korporalitit. Und deshalb
ist sie, musste man mit Elias sagen, selbst ein Aspekt der Evolution, hat
eine Naturseite. Jede Sprache bildet das Paradigma dafiir. »Der >Geist«,
schreibt schon Karl Marx mit uniiberhérbar provozierendem Unterton,
»hat von vorne herein den Fluch an sich, mit der Materie >behaftet« zu
sein, die hier in der Form von bewegten Luftschichten, Tonen, kurz der
Sprache auftritt.« (Marx 1981: 30).

132

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Metalog

Angenommen, der Zufall, dass Aron Gurwitsch 1973 in Ziirich einem
Herzinfarkt erlag, wire nicht eingetreten und er hitte in Konstanz sei-
nen Vortrag halten konnen. Angenommen, er hitte seine Kritik an der
Korperkonzeption der Phdnomenologie der Wahrnebhmung so vorgetra-
gen, wie wir das unterstellt haben. Angenommen, er hitte die Gelegen-
heit dazu genuitzt, auch das eine oder das andere uber das personliche
Verhiltnis zwischen Merleau-Ponty, sich selbst und Schiitz zu berichten,
uber das komplexe wechselseitige Verhiltnis der theoretischen Entwiirfe.

Hatte er dadurch nicht betont, wie sehr es — bei allen Differenzen — so
etwas wie ein gemeinsames Milieu gab? Es beruhte historisch auf den
Erfahrungen der 1930er und 1940er Jahre, der Flucht, dem Exil aus dem
nationalsozialistischen Deutschland, dem offenen Pariser Milieu, spater
der deutschen Besatzung, dem Ende des Krieges und die Beziehungen
zwischen dem 2. Exil und dem 1. Exil. Aber es beruhte vor allem auf dem
mit diesem Geschehen stattfindenden Transfer von Forschungen, Gedan-
ken, Uberlegungen, Ideen, die in ihrer disziplinidren Vielgestaltigkeit, in
ihrem philosophischen Anspruch ihresgleichen suchen: Phinomenologie
(Husserl) im Umschlag zur Ontologie, Gestaltpsychologie und die da-
rauf sich berufende Biologie, Verhaltensforschung, klinische Neurologie
(Goldstein), Feldtheorie und relativistische Physik, Psychoanalyse und
strukturalistische Sprachwissenschaft, deutsche, franzosische, danische,
europdische Philosophie, die Anfiange der »existenzialistischen« Philo-
sophie, aber zugleich des Strukturalismus? Ein Labor, in dem, durch die
politischen Ereignisse noch beschleunigt, plotzlich alle oder doch zumin-
dest ein sehr grofSer Teil der wissenschaftlichen und geistigen Ingredenzi-
en der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts (und wahrscheinlich auch der
ersten des 21.) zur Verfugung, und fur Experimente und tiberraschende
Mischungen bereit standen. Gurwitsch war noch ein Zeitgenosse.

Wie hétte man sich die Diskussion vorstellen konnen? Vielleicht hitte
jemand die Uberlegung ins Spiel gebracht, dass das Milieu Merleau-Pon-
tys in den 1950er Jahren zugleich auch das Milieu des aufkommenden
Strukturalismus war. Daraus hitte die Frage erwachsen konnen, ob Mer-
leau-Pontys Korperkonzeption, die er Anfang der r960er-Jahre mit sei-
nem Tod hinterlief$, noch dieselbe war, wie die, die Gurwitsch kritisiert
hatte. Vielleicht hitte jemand problematisieren konnen, wieviel Carte-
sianismus in der Merleau-Pontyschen Phinomenologie stecke und ob
die Differenz zum Husserl der Ideen II wirklich so grundlegend sei, wie
Gurwitsch geneigt war, zu unterstellen. Vielleicht hitte die Frage ge-
stellt werden konnen, ob nicht Merleau-Pontys Saussure-Rezeption zu
einem strukturalen Korperkonzept fithre, das in gewissen Hinsichten

133

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

Gurwitschs Strukturkonzept und seinem Feldbegriff auch wieder ent-
gegenkomme.

Vielleicht wire der verwirrende Sachverhalt in den Blick gekommen,
dass gerade Schiitz die von Gurwitsch kritisierten Formulierungen Mer-
leau-Pontys wie »Ich bin mein Korper«, »Meine Hand weif$ ...« zu ei-
nem Zeitpunkt zustimmend aufgreift, zu dem sich Merleau-Ponty selbst
wieder davon distanziert. Vielleicht hatten solche Fragen dazu fihren
konnen, die Unterschiede und Gemeinsamkeiten aller drei Autoren in
der Ankniipfung an den Lebensweltbegriff und in der Bestimmung des
Verhaltnisses von Wissen und Wahrnehmung herauszuarbeiten. Das hat-
te in der Feststellung miinden konnen, dass es womoglich zwischen al-
len dreien ebenso viele Anknupfungs- wie Differenzpunkte gibe. Fithrt
nicht Merleau-Pontys strukturale Wende in eine verianderte Einschat-
zung des Wissens und umgekehrt Schiitzs Husserlkritik der ausgehenden
1950er-Jahre in eine Annaherung an den Merleau-Ponty als Praxistheo-
retiker avant la lettre? Vielleicht hitte jemand die Vermutung ausgespro-
chen, dass Merleau-Ponty und Schiitz zueinander notwendig komple-
mentare Perspektiven verfolgen, wenn sie Wahrnehmung/Bewegung auf
der einen Seite und das Alltagswissen auf der anderen Seite in den Mit-
telpunkt stellen? Hitte man nicht in Schiitzs zunehmenden Rekurs auf
Mead und seine zunehmend energische Zurtickweisung des Anspruchs
der Husserlschen Wende zur Transzendentalphinomenologie und des
damit verbundenen Konstitutionismus thematisieren konnen? Immer-
hin hat er das Gurwitsch gegeniiber relativ deutlich gedufert. Und hitte
man das nicht wahrnehmen konnen, als eine erstaunliche Anndherung
der Positionen Schiitzs und Merleau-Pontys?

Vielleicht wire dann deutlich geworden, dass es keinen Grund gibt,
die bevorzugten Themen der beiden Autoren — Wissen hier und die Fer-
tigkeiten des Korpers dort — gegeneinander auszuspielen. Sondern zu ver-
stehen, dass schlechthin jede soziale Praktik das eine wie das andere als
Struktur voraussetzt und beinhaltet, Doings und Sayings, wie man heute
sagt. Dass sie in einem komplementiren Verhiltnis stehen, sich erganzen
und spiegeln — denn es gibt Wissen tiber Fertigkeiten, aber auch Fertig-
keiten des Wissens, wie man sowohl bei Schiitz wie bei Merleau-Pon-
ty nachlesen konnte, wenn man nur will. Und wire es so gewesen, hit-
te vielleicht die Tagung dazu fithren konnen, dass das jahrzehntelange
Schisma zwischen einer an Schiuitz und einer an Merleau-Ponty orien-
tierten Sozialphinomenologie und Sozialtheorie gar nicht erst entstan-
den wire? Vielleicht hitte man sich zwischen Bochum und Konstanz von
vorneherein auf eine phanomenologische Sozialtheorie einigen konnen,
in der Wissen und korperliche Sensomotorik komplementire Begriffe
gewesen waren. Und man hitte erst gar nicht den Umweg iiber die »ro-
mantischen Korperkonzepte« mitsamt den damit verbundenen Ausru-
fungen von Paradigmenwechseln, Orthodoxien und Dissidenzen nehmen

134

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

missen. Vielleicht ... vielleicht ... aber dieses Spiel ist natiirlich miifSig. So
geht es in der Realitit selten zu.

Festhalten mochte ich nach diesem ersten Durchgang, dass mir die Re-
kapitulation von Gurwitschs Merleau-Ponty-Kritik dabei geholfen hat,
auf eine Reihe innerer Widerspruche der Phanomenologie der Wabrneb-
mung aufmerksam zu werden. Einiges davon hat Merleau-Ponty selbst
revidiert. Aber die dominante Rezeption seines Werks, insbesondere in
der Soziologie, hat bislang davon wenig Notiz genommen. Diese kul-
tiviert bis zum heutigen Tag verschiedene Spielarten des romantischen
Korperkonzeptes. Ein ironischer Punkt ist dabei der Befund, dass eine Po-
sition, die gemeinhin als eine » Uberwindung Descartes’ « aufgefasst wird,
nun in mancher Hinsicht gerade als eine entwickelnde Variation einer
cartesianischen Position gelesen werden muss. Merleau-Ponty argumen-
tiert sicher gegen den Descartes, der zwei fiireinander undurchdringliche
Substanzen nebeneinanderstellt oder der vermeintlichen Selbstdurchsich-
tigkeit des Denkens den Status eines Existenzbeweises zuerkennt. Aber
er argumentiert 71t einem Descartes, der die phanomenologische Irredu-
zibilitit der Erfahrung des ausgedehnten Korpers und des Bewusstseins
darlegt und zugleich eine wechselseitige Durchmischung, Verflechtung
zum Ausdruck bringt. In dem MafSe, wie Merleau-Ponty fiir sich in An-
spruch nimmt, diese paradoxe Anforderung philosophisch zu gestalten,
Mischungen, Verflechtungen, Ambiguititen als (vorliufig) nicht auflos-
bar zu betrachten (ich glaube, dass er das tut), greift er einen »beschei-
denen«, namlich vorlaufigen, »kleinen« Dualismus auf, arbeitet er mit
einer »Cartesianischen Differenz« weiter.

Das gewinnt seine Kontur durch die Differenz und Abgrenzung ge-
geniiber

e »grofsen« (unbescheidenen, anmafsenden) Dualismen, die die Idee
des »permixtum« letztlich ausschliefen und beiden Seiten der
Dualitit zu ontologischen Prinzipien totalisieren (Descartes eigene
Ontologisierung von res extensa und res cogitans zu »Substanzen«;
aber auch der Dualismus eines Bergsons);

e einem reduktionistischen, z.B. naturwissenschaftlich artikulierten
Materialismus, fir den es letztlich nur » Materie« gibt;

e einem transzendentalen Idealismus oder Konstitutionismus, der
letztlich alles in » Geist« verwandelt und insofern auf eine subjekti-
ve Tatigkeit reduziert;

e cinem romantischen Konstitutionismus, der den Korper seinerseits
als eine Art latentes, geheimes, nicht sprechendes Tiefensubjekt, Sub-
jekt hinter dem Subjekt, Geist hinter dem Geist fasst.

Es gilt im zweiten Teil auch diese Implikationen der letztlich cartesia-
nischen Konzeption des Korpers als sensiblem Ding fiir das Verstand-
nis des Problems der Struktur in den Sozialwissenschaften im Auge zu

135

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

behalten. Dafiir haben sich bereits wichtige Motive in Auseinanderset-
zung mit den Themen der Tagung von 1973 angekiindigt: das Motiv der
Generalitit des Korpers, gleichbedeutend mit jenem der Wahrnehmung;
das Motiv der fungierenden Intentionalitit und damit einer nicht kon-
stituierten Zeit (Horizontcharakter, Gedichtnis); das Motiv der Bewe-
gung und seines Zusammenhangs zu einer strukturalistischen Konzep-
tion von Sprache.

Das Thema der Bewegung ist seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert
und in der ersten Halfte des 20. Jahrhundert so etwas wie ein Leitthe-
ma im Spannungsfeld von Philosophie, Biologie, Neurologie geworden.
Es ist sicher falsch, es in der nachtraglichen Rekonstruktion ausschliefs-
lich Merleau-Ponty zuzurechnen. Die Idee der relativen Eigenstandigkeit
einer »sensomotorischen Intelligenz« oder auch ihres fliefenden Uber-
gangs in eine kognitive Intelligenz war damals ein Allgemeinplatz. Sie
taucht bei ganz verschiedenen Denkern aus ganz verschiedenen Diszipli-
nen, Landern und Kontexten auf. Ich nenne nur bunt gemischt und vol-
lig beliebig: Bergson, Piaget, Guillaume, Goldstein, Koffka, Buytendijk,
Pligge, Lurija, Bernstein, Wygotski, Plessner, Viktor von Weizsacker
u.v.a. Hinter jedem dieser Namen offnet sich zugleich ein jeweiliger dis-
ziplinarer Kosmos anderer Namen. Wer sich darauf einliefSe, wiirde eine
Produktivitit und ein Niveau der Forschung und der Fragestellungen
tber die Disziplinen hinweg registrieren, das bis heute nicht abgearbei-
tet und wieder erreicht worden ist.

Gleiches gilt fiir das Thema der Zeit, der Zeiterfahrung und damit
auch der unterstellten korpergebundenen Funktion der Zeit beim Men-
schen: das Gedichtnis. Auch dafiir stehen die Namen der wichtigsten
Philosophen des 20. Jahrhunderts: Henri Bergson, Edmund Husserl und
Martin Heidegger, die Merleau-Ponty alle — explizit und implizit — auf-
greift. Und auch diesbeziglich wird deutlich zu markieren sein, dass
scheinbar kontrare Themen in ein gemeinsames Bezugssystem geraten.
Denn sowohl Wissen wie auch Bewegung (als empirisch ausgefiihrte wie
als Bewegungsdisposition/Fertigkeit) haben konstitutiv etwas mit Zeit
und Gedéchtnis zu tun, sind ohne Zeit und Befahigung zur Zeit nicht zu
denken. Denn es geht in beiden Fillen um Fragen der Bewahrung und
Reproduktion von Erfahrung und damit — um Struktur. Und um sozia-
le Struktur, insofern fast nahezu jede menschliche Bewegung eingebettet
ist in eine soziale Praxis, also in jedem Fall eine Art von Bewegung und
jedes Wissen in einen sozialen Diskurs, ein Sprechen.

Vielleicht eine der beeindruckendsten Schilderungen des Zusam-
menhangs von Zeiterfahrung, Bewegung, Sprechen, Struktur und So-
zialitat liefert das spater auch mit Robert Niro verfilmte Buch » Awa-
kenings« von Oliver Sacks, ein Autor, zu dem ebenfalls — namlich tber
Namen wie Lurija und Goldstein — Linien von dem vorher angespro-
chenen Milieu hinfiihren. Sacks schildert darin den Zustand einiger von

136

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

ihm behandelter Patienten, die infolge einer Betroffenheit von der soge-
nannten »europdischen Schlafkrankheit« (Encephalitis Lethargica) in ei-
nen postenzephalytischen Dammerzustand gerieten, der in einigen Fallen
jahrzehntelang anhielt. Im Extremfall sitzen davon Betroffene »bewe-
gungslos und sprachlos den ganzen Tag in ihrem Stuhl, zeig(t)en weder
Bediirfnisse noch Gefithle und geben keinerlei Zeichen von Antrieb und
Initiative von sich. Sie registrier(t)en das Geschehen um sich herum mit
volliger Indifferenz. Weder vermittelten noch erlebten sie das Gefiihl, le-
bendig zu sein; sie waren unwirklich wie Geister, passiv wie Marionet-
ten (von Economo verglich sie mit erloschenen Vulkanen). Neurologisch
ausgedriuckt, zeigten solche Patienten >negative« Verhaltensstorungen,
d.h. iberhaupt kein Verhalten. Sie waren ontologisch tot, >schlafend«.«
(Sacks 2002: 54).

Nattirlich befinden sich solche Patienten nicht in einem sozial leeren
Raum. Zum einen schildert Sacks hier einen Extrem(end)zustand der
Erkrankung; solange dieser nicht erreicht ist, verfiigen die Betroffenen
noch tber Reste von Bewegungsmoglichkeiten, von kommunikativen
und kognitiven Fahigkeiten. Zum andern bleiben sie natiirlich eingefuigt
in den sozialen Kontext der »totalen Institutionen« (Goffman) ihrer
Versorgung und die Bemithungen der Angehorigen u.a. Aber die
Schilderungen Sacks machen deutlich, dass diese Patienten dennoch auf
gewisse Weise ein soziales schwarzes Loch bilden, um das herum sich
zwar mannigfache Handlungen und Interaktionen Anderer organisieren,
von deren Korper aber im Extremfall auf gewisse Weise jede soziale
Initiative verschluckt wird und von denen selbst keine erkennbare
Initiative oder Eigenbewegung mehr ausgeht. Dies verdanderte sich abrupt
durch ein Medikament namens L-Dopa. Es fihrte zu dem titelgebenden
abrupten und verbliffenden »Awakening« der schwer kranken
Patienten aus diesem Zustand auch sozialer Dammerung. Die Patienten
beginnen wieder sich zu bewegen und zu sprechen, frithere Fihigkeiten,
Erinnerungen und Wissen kehren zurtick bzw. die Fahigkeit sie zu dufsern,
Emotionen konnen wieder empfunden und ausgedriickt werden und
damit sind sie wieder in die Lage versetzt, sozial zu interagieren, sich in
soziale Zusammenhinge einzuklinken und sie mit zu strukturieren und
von ihnen strukturieren zu lassen. Allerdings blieb diese Wirkung von
L-Dopa nicht dauerhaft, in vielen Fillen stellten sich mit der Zeit derart
drastische Nebenwirkungen ein, dass das Medikament wieder abgesetzt
werden musste. Dennoch illustrieren vielleicht gerade diese Patienten
Sacks’ am eindriicklichsten die Zusammenhinge, die im Folgenden im
Mittelpunkt stehen werden: Korper, Bewegung, Sprache, Gedachtnis und
soziale Struktur.

Es wird auch nochmals darum gehen, zu rekonstruieren, dass und
auf welche Weise solche klinischen Zusammenhinge bei Merleau-Ponty
in den Blick kommen. Immerhin ist ein wichtiger Ausgangspunkt auch

137

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

bei ihm eine neurologische Fallgeschichte, nicht von Oliver Sacks, son-
dern von einem seiner kongenialen Vorlaufer, Kurt Goldstein. Er wird
zundchst fiir Aron Gurwitsch, dann fur Merleau-Ponty und spater dann
auch fur Alfred Schiitz zu einer wichtigen Referenz. Es war, wie ge-
sagt, wiederum Aron Gurwitsch, der Merleau-Ponty mit Goldsteins Fall-
analysen vertraut machte. Es wird zu zeigen sein, dass letztlich auch
diese Auseinandersetzung mafgeblich dafiir wurde, dass Merleau-Pon-
ty die romantischen Aspekte seines Kérperkonzepts zunehmend durch
strukturale Aspekte ersetzt. Dem kam entgegen, dass er bereits beginnt
in den 1940er Jahren beginnt sich mit dem auseinanderzusetzen, was
man spater Strukturalismus nannte, namlich mit der Sprachtheorie Fer-
dinand de Saussures. Die Texte der 1950er Jahre kreisen darum, seine
Themen der Bewegung, der Wahrnehmung, des Korpers und der Zeit im
Ruckgriff auf dessen strukturtheoretische Begrifflichkeiten in Beziehung
zu setzen. Diese Zusammenhinge werden dann im zweiten Teil genau-
er ausgeleuchtet werden.

Aber eines ist schon jetzt deutlich geworden: die Themen, um die es da-
bei gehen wird, sind trotz des Umstandes, dass es ja hier um das Problem
der Struktur in den Sozialwissenschaften gehen soll, nicht in ein enges
disziplindres Korsett zu packen. Auch das verdankt sich letztlich dem
vorher geschilderten, besonderen wissenschaftlichen Milieu des Paris der
Mitte des letzten Jahrhunderts, fiir die Gurwitsch und Merleau-Ponty
stehen. Beide argumentieren letztlich als Philosophen, zugleich doku-
mentieren ihre Biographien und Texte eine disziplindre Breite und Of-
fenheit, die heute fiir uns kaum mehr denkbar ist. Merleau-Ponty setzt
sich in seinen Texten und Vorlesungen mit psychologischen Experimen-
ten, mit der Interpretation klinischer Befunde, mit Sprachtheorie und
Linguistik ebenso selbstverstindlich auseinander wie mit politischen,
ethnografischen und asthetischen Themen.

Gerade darin lag fur Pierre Bourdieu, der ja Anfang der 1950er Jah-
re nicht Soziologie, sondern Philosophie studierte, die Attraktivitdt des
Philosophen Merleau-Ponty. Obwohl sich Bourdieus wissenschaftliche
Laufbahn als eine energische Entfernung vom philosophischen Feld ver-
stehen ldsst, hin zu einer demonstrativen und provozierenden Behaup-
tung einer disziplindren Identitat als Soziologe, konnen seinen Texte
doch andererseits die Sozialisation in diesem Milieu nicht verleugnen.
Seine Meditationen und theoretischen Texte insgesamt changieren —
wie auch die Texte Merleau-Pontys — zwischen Empirie, philosophi-
scher Grundlagenreflexion, Einsprengseln naturwissenschaftlicher Er-
kenntnisse und Kulturtheorie, Erfahrungs- und Strukturanalyse. Wer
das will, kann diesen Autoren je nach Belieben und herausgegriffenem

138

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

Textsegment Naturalismus, Kulturalismus und Strukturalismus zugleich
zum Vorwurf machen. Dasselbe gilt auch fiir einen Autor wie Norbert
Elias, nur dass dieser ausdriicklich erklirt, dass er die derzeitigen Dif-
ferenzierungen der » Menschenwissenschaften«, wie er sagt, fur keines-
wegs abschlieffend beantwortet hilt. Die Formel einer Generalitit des
Korpers, in die der erste Teil unser Uberlegungen eingemiindet ist, und
zu der so verschiedene Autor/innen wie Merleau-Ponty, Arendt, Elias
und Schiitz etwas beitragen konnen, fugt sich durchaus in diesen Be-
fund ein.

Auch Merleau-Ponty beteiligt sich, wie Kant sagt, am »Krieg der Fa-
kultdten«, leistet seinen Teil zur Abgrenzung »seiner« Disziplin, der Phi-
losophie von den Geltungsanspriichen der Einzelwissenschaften, auch
der Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften von den Naturwissen-
schaften. Aber er verschliefst sich vor keinem Modus der Erfahrung der
Wirklichkeit und arbeitet auch ihre Verwandtschaft und ihre gemeinsa-
me Verankerung heraus.

Seine Wissenschaftskritik als Philosoph betrifft die Sozial- und Kul-
turwissenschaften gleichberechtigt mit den Naturwissenschaften. Sie ist
letztlich einfach zu verstehen und besteht darin, nicht die Modelle an die
Stelle der Erfahrung zu setzen. Gesellschaft und Natur sind das, was wir
dafiir halten, insofern wir ihr durch unsere korperliche Beschaffenheit
angehoren. Thre Wirklichkeit ist nicht grundsatzlich opak, sondern der
Wahrnehmung, auch der technisch vermittelten Wahrnehmung zugiang-
lich und deshalb dafiir offen, aus ihr ein Wissen zu beziehen. Fiir dieses
Wissen gilt aber genau aus demselben Grund: es ist selbst vorlaufig, re-
gional und an eine historische Situation gebunden.

Merleau-Ponty wurde nicht nur seine inhaltliche, sondern auch seine
methodische Vieldeutigkeit und Unentschiedenheit vorgeworfen. Sei-
nesgleichen sucht in dieser Hinsicht etwa der Text gewordene Wutaus-
bruch von Maxine Sheets-Johnstone in ihrem 20171 erschienen Buch The
Primacy of movement. Unter der ironischen Kapiteluberschrift » Mer-
leau-Ponty: A man in search of a method« (Sheets-Johnstone 2011: 237)
formuliert sie in einem atemberaubenden Stringendo praktisch iiber 36
Buchseiten hinweg Frage an Frage, die methodische und inhaltliche Un-
gereimtheiten in Merleau-Pontys Texten in einer wilden Jagd aufstobern.
Man merkt diesen Fragen ebenso die grofSe Text- und Sachkenntnis an
wie eine Art enttduschte Liebe. Aber vielleicht braucht Merleau-Ponty
deswegen keine Uberlegungen iiber Methoden anzustellen, weil er alle
wirklichen Methoden der Wissenschaften letztlich unangegriffen lisst,
wenn sie denn nur eines beachten: eben nicht die Modelle an die Stel-
le unserer Erfahrung setzen, sondern die Triftigkeit der Modelle immer
wieder an der Erfahrung zu messen. Darin konnte — auf der Grundla-
ge der Idee der Generalitdt des Korpers — ein gemeinsames, wie immer
dann unterschiedlich zu instrumentierendes Leitmotiv fiir die Natur-,

139

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

Sozial- und Kulturwissenschaften liegen. Sheets-Johnstone ist auch wii-
tend, weil Merleau-Ponty unentschieden zwischen » Ontologie und Na-
tur« stehe. Aber moglicherweise ist das, so wie er die Dinge entwirft,
keine sinnvolle Kritik.

Wer beispielsweise die Passagen tiber die relativistische Physik in sei-
nen Vorlesungen zum Naturbegriff liest, sieht eine Position am Werk,
die im Streit der Fakultiten von allen Seiten eine bestimmte Bescheiden-
heit fordert. Sie besteht hier wie dort darin, im Hinblick auf den jeweili-
gen Gegenstand nicht den Bereich der Erfahrung, der Wahrnehmung zu
uberspringen, sondern ihn stets zu berticksichtigen und zu reflektieren
und damit die Position des Kosmotheoros in welchen Spielarten auch
immer zu vermeiden. Merleau-Ponty braucht vielleicht selbst keine Me-
thode, weil er abgesehen von dieser Pramisse keine Methode in Frage
stellt, die sich in den empirischen Wissenschaften als tragfihig erwiesen
hat. Und das heifst schlicht: »Eine Theorie, wie solide ihre experimentel-
len Stiitzen auch sein mogen, kann die Moglichkeit neuer Theorien nicht
ausschalten« (Merleau-Ponty 2000: 137). Wissen tritt nicht an die Szel-
le der (wie immer technisch vermittelten) Wahrnehmung. Selbst in der
Physik bleiben die Dialektiken von Wahrnehmung und Wissen in Kraft.
»Die Idee eines inkarnierten Subjekts ist notwendig, um das Mikroskop
und die Mikrophysik zu verstehen.« (ebd.: 144; vgl. auch 1471 ff.). Das
physikalische Denken kann nicht von einem Faktizititskoeffizienten ge-
reinigt werden (ebd.: 137), hilt er der Physik entgegen. Die Philosophie,
die Ontologie (hier die Heideggers) und mit ihr die gesamte » Geisteswis-
senschaft« bekommt dasselbe Argument zu horen: »Une hérmeneutique
de la facticité ne peut étre sans faits.« » Eine Hermeneutik der Faktizitat
kommit nicht obne Fakten aus.« (Merleau-Ponty 2011: 47).

Auch der Dialog von Philosophie und Naturwissenschaft (und Sozial-/
Kulturwissenschaften?) bleibt allein deshalb sinnvoll, weil sie sich wech-
selseitig in ihren Vorurteilen und Vereinseitigungen korrigieren konnen,
einander wechselseitig »negative Entdeckungen « machen lassen konnen.
Am Beispiel: »Wenn das alles stimmt, sieht man, dass die Physik den Sinn
hat, uns >negative philosophische Entdeckungen< machen zu lassen, in-
dem sie zeigt, dass >bestimmte Behauptungen, die eine philosophische
Giiltigkeit beanspruchen, in Wirklichkeit keine habenc [...] Die Physik
zerstort bestimmte Vorurteile des philosophischen und nicht-philosophi-
schen Denkens, ohne deshalb eine Philosophie zu sein.« (Merleau-Pon-
ty 2000: 144; das Zitat stammt von London und Bauer). Das wire im
Verhiltnis der Wissenschaften zueinander zu generalisieren. Allein die-
se Formulierung zeigt: Merleau-Ponty halt auch in seinem Spatwerk an
einem Positivismus der Phinomenologie fest. Es gibt keine Sicherheit a
priori mehr, die philosophische Erkenntnis fiir sich in Anspruch nehmen
konnte. Aber es gibt im Gegenzug durchaus keinen Anlass, die Einzel-
disziplinen philosophisch unbehelligt zu lassen.

140

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

Auch Merleau-Ponty ist — und vielleicht tibertreibt er darin seinen
Eifer — ein Denker, dem es darum geht, einen Ausgleich zwischen den
»arroganten Anspriichen der Schulen« (Kant 1990: 35) herbei zu fih-
ren, die Philosophie eingeschlossen. Dass sich die Wissenschaften wech-
selseitig mit negativen Entdeckungen beschenken konnen, zeigt — wie
bei Kant — die Wichtigkeit der Kritik. Nur dass es dabei um eine Kri-
tik in alle Richtungen gehen kann, der Philosophie durch die Wissen-
schaften, der Wissenschaften durch die Philosophie und ganz bestimmt
der Wissenschaften untereinander. Es geht nicht mehr darum, Geltungs-
anspriiche empirischer Disziplinen auszuschalten (insbesondere nicht
um eine pauschale geisteswissenschaftliche Kritik an kausaler Erkennt-
nis der Naturwissenschaften), sondern allein um die Uberziehung von
Geltungsanspriichen. »Die Veranderung betrifft also blofs die arrogan-
ten Anspriiche der Schulen, die sich gerne hierin (wie sonst mit Recht in
vielen anderen Stiicken) fur die alleinigen Kenner und Aufbewahrer sol-
cher Wahrheiten mochten halten lassen, von denen sie dem Publikum
nur den Gebrauch mitteilen, den Schliissel derselben aber fiir sich be-
halten« (1990: 35), schreibt Kant und ich glaube, dass das — in anderer
Registrierung und systematischer Einbettung — auch ein Anliegen Mer-
leau-Pontys war.

Die gemeinsame Grundlage dafiir ist vielleicht doch nicht so weit von
Kant entfernt, wie man vermuten konnte. Die Generalitit des Korpers
bleibt fiir alle Wissenschaften unhintergehbar, selbst dann noch, wenn
sie mit Hilfe technischer Strukturen verldangert, transformiert wird. So-
wohl fir die Gesellschaft wie fiir die Natur gilt, sie sind das »worin wir
sind, als das, womit wir vermischt sind.« (2000: 174). Und auch fir die
Erkenntnis der Gesellschaft gilt dann, was er an einer Stelle iiber die der
Natur sagt: » Wie sollte man sich [...] nicht fir die Wissenschaft inter-
essieren, wenn man wissen will, was die Natur ist? Wenn die Natur ein
Umgreifendes ist, kann man sie nicht von Begriffen, nicht von Deduk-
tionen aus denken, sondern man muss sie von der Erfahrung aus den-
ken, und insbesondere von der Erfahrung in ihrer geregeltsten Form, das
heifSt von der Wissenschaft aus. Und man kann sie umso mehr von der
Wissenschaft aus denken, als diese sich seit funfzig Jahren nicht mehr
einfach auf ihren Gegenstand stiirzt, ohne sich dariiber zu wundern,
ihn anzutreffen, sondern sich im Gegenteil unaufhorlich um sein Sosein
kiimmert. >Warum ist die Welt so wie sie ist, warum ist sie nicht etwas
anderes?< ist eine Frage, die seit Anfang des Jahrhunderts auf der Tages-
ordnung steht.« (Merleau-Ponty 2000: 127). Das heifSt aber auch: das,
was wir den Naturwissenschaften verdanken (im positiven wie im ne-
gativen Sinne), die technische ErschliefSung der Welt, bildet nicht einen
Gegensatz zu der Idee des Chair, der Generalitit des Korpers, unserer
fleischlichen Verbindung mit der wahrnehmbaren Welt, sondern ist nach-
gerade eine ihrer Ausdrucksformen. Alles in allem: eigentlich braucht

141

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METALOG

sich Maxine Sheets-Johnstone nicht mehr weiter zu argern. Es ist er-
laubt, Merleau-Pontys Aussagen tiber Sachverhalte zu korrigieren, wo
wir es heute besser wissen. Dass er iber experimentelle Sachverhalte in
der poetischen Sprache eines Paul Valérys schreibt, ist aber fiir sich ge-
nommen noch kein Argument dafir, dass er sich irrt.

Es gibt eine Charakterisierung der Person Merleau-Pontys durch Sartre
— distanziert und intim, ironisch und ernsthaft, freundlich und bosartig
zugleich: »Merleau-Ponty wurde eines Tages auf die Dialektik bose und
mifShandelte sie. Nicht dafS er ihren Ausgangspunkt nicht anerkannt hat-
te; er erkldrt in Signes, dass das Positive immer sein Negatives an sich
hat und umgekehrt: folglich gehen sie in alle Ewigkeiten ineinander tiber
[...]. Merleau-Ponty nimmt die Gewohnheit an, jedes Nein so lange zu
verfolgen, bis er es in ein Ja umschlagen sieht, und jedes Ja so lange, bis
es sich in ein Nein verwandelt. Er wird in den letzten Jahren in diesem
Ringlein-du-musst-wandern-Spiel so geschickt, dass er daraus eine veri-
table Methode macht; ich nenne sie: die Umkehrung. Er springt von ei-
nem Gesichtspunkt zum andern tber, verneint, bejaht, verwandelt das
Mehr in ein Weniger und das Weniger in ein Mehr; alles steht zueinan-
der in Gegensatz, und alles ist auch wabhr. [...] Kurz, Merleau-Ponty will
sehr wohl These und Antithese; aber die Synthese lehnt er ab: er beschul-
digt sie, die Dialektik in ein Spiel mit Bauklotzen zu verwandeln.« (Sar-
tre 1968: 215 f.). »Ich fand immer«, bekennt Sartre, »und finde heute
noch, dass es nur eine Wahrheit gibt [...] Merleau-Ponty [...] fand seine
Sicherheit in der Vielzahl der Perspektiven: er sah darin die Facetten des
Seins.« (ebd.: 156).

Ich gebe gerne zu, dass auch ich mit der teilweise enervierenden Unein-
deutigkeit vieler Texte und Argumentationen Merleau-Pontys, seiner wu-
chernden Metaphorik meine liebe Not habe und hatte. Ich versuche gar
nicht die Anzahl der Seiten zu beziffern, die mir trotz redlicher, teilweise
jahrelanger Bemithungen vollstindig verschlossen blieben — es sind vie-
le. Meine Konsequenz bestand letzten Endes darin, die Vorstellung auf-
zugeben, eine in sich stimmige, immanente philologische Rekonstruk-
tion anzustreben. Ich bemithe mich, so gut ich kann, meine Lesart von
Merleau-Pontys Texten als eine mogliche Lesart zu begriinden. Ich gebe
deren Selektivitat und Kontingenz gerne zu. Mein nicht ganz selbstlo-
ses Motiv liegt wie das jedes Interpreten darin, was ich mit Argumenten
Merleau-Pontys »anfangen kann«. Wenn aber Sartre und viele andere
kritische Freunde und Feinde Merleaus Recht haben, wird es anderen
Lesarten nicht anders gehen.

142

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II. Bewegung und Satzverstehen

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Korperschema, Bewegung, Gedichtnis

Es geht nun darum, den prazisen Umschlagspunkt des romantischen in
ein strukturales Korperkonzept in den Blick zu bekommen. Ich folge der
neueren Merleau-Ponty-Rezeption (Saint Aubert, Alloa, Kristensen) da-
rin, ihn in der Ankntpfung an das Konzept des Korperschemas und sei-
ner zunehmenden Akzentuierung und Generalisierung anzusiedeln. Ich
versuche daher zunichst den Kontext, in dem dieses Konzept in der Phd-
nomenologie der Wahrnehmung auftaucht, zu rekonstruieren und im
zweiten Schritt einige Aspekte seiner Weiterentwicklung, insbesondere
in den Vorlesungen von 1953 und 1959/60 zu benennen. Eine wichtige
Rolle spielt dabei die Erorterung des sogenannten »Fall Schneider«, ei-
ner Patientengeschichte, die Merleau-Ponty aus den Schriften von Kurt
Goldstein und seinen Mitarbeitern bekannt war.

Der Fall Schneider und Merleau-Pontys Analyse
der Beziehungen von Wahrnehmung und Motorik

Es war wie gesagt Aron Gurwitsch, der Merleau-Ponty in den 1930er
Jahre auf die Korrespondenzen von Gestalttheorie und Phinomenolo-
gie hingewiesen hatte und der ihm die Arbeiten Goldsteins und seines
Umfelds nahegebracht hatte (Gurwitsch/Schiitz 1985: 152). Goldstein
gehorte im amerikanischen Exil zu Gurwitschs und spater wohl auch
zu Schiitzs engem Freundeskreis. »Ich zweifle daran, ob er <gemeint
ist: Merleau-Ponty> ohne meinen Einfluf$ auf die Idee gekommen wire,
das psycho-pathologische Material phanomenologisch auszudeuten.«,
schreibt Gurwitsch am 11.8.1947 an Schiitz. Die Bezugnahmen auf Ar-
beiten von Gelb, bei dem Gurwitsch studiert hatte, und Goldstein so-
wie ihres Umfeldes (Benary, Hochheimer) haben eine Schliisselrolle fiir
die Entfaltung von Merleau-Pontys Uberlegungen zu Wahrnehmung und
Motorik in der Phanomenologie der Wahrnebmung. Dies trifft insbeson-
dere fiir die entscheidende Wendung im Kapitel III des ersten Teils zu so-
wie fur die weiteren Kapitel V (Der Korper als geschlechtlich Seiendes)
und VI (Der Korper als Ausdruck und die Sprache), die in ihrem materia-
len Gehalt ebenfalls von Fallstudien aus diesem Umfeld inspiriert sind.

Hinter dem »Fall Schneider« steht die Geschichte eines Mannes, den
Kurt Goldstein wihrend seiner Tatigkeit als Leiter des neurologischen
Instituts an der Universitit Frankfurt behandelt hatte (Hoffmann/Stah-
nisch in Goldstein 2014: XXVII). Wie unzahlige andere junge Manner
hatte Schneider, damals 24 Jahre alt, bereits am Anfang des 1. Weltkriegs

145

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

(1915) durch einen Minensplitter eine Kopfverletzung erlitten. Durch sie
wurden die mittlere und hintere Partie des linken Hinterhauptlappens
sowie das linke Kleinhirn dauerhaft geschadigt. Die Folge war insbeson-
dere eine schwere »apperzeptive Seelenblindheit«, wie man damals sag-
te. Das beinhaltet die Unfdhigkeit trotz unbeeintrachtigter Sehfunktio-
nen optische Gestalten, Gegenstiande, Bilder und Symbole zu erkennen.

Schneider kann beispielsweise keine Geraden, Quadrate, Kreise auf
rein visuellem Weg mehr erkennen und benennen. Er nimmt nur ver-
schiedenfarbige Flecken ohne jede Formcharakteristik wahr, sieht keine
Bewegungen, nur sukzessive Ruhestadien, er kann sich an optische Ein-
driicke nicht erinnern. Schneider kann nicht spontan auf ihm benann-
te Korperteile zeigen (»abstrakte Bewegung«), findet diese Korperteile
aber problemlos, wenn er danach greifen kann oder etwa eine Mucke ihn
sticht (»konkrete Bewegung«) (Merleau-Ponty 1966: 129 ff). Er kann
Bewegungen (wie zum Beispiel »Salutieren«, »GrifSen«) nur unter be-
stimmten Bedingungen demonstrieren. Dazu muss er bei gedffneten Au-
gen zunichst eigentiimliche Schiittelbewegungen des gesamten Korpers
ausfithren, mit deren Hilfe er zunichst den zu aktivierenden Korperteil
auffindet. Bei der dann ausgefiihrten Bewegung fillt auf, dass er die-
se nicht nur zeichenartig andeutet, sondern mit einem ungewohnlichen
MafS an Engagement ausfiihrt, wie wenn er wirklich vor einem Vorge-
setzten salutieren wiirde. Er muss sich, wie man so sagt, in die Geste bzw.
ihre Gebrauchssituation »hineinsteigern«, um sie ausfithren zu konnen.

Mit dem Gesichtssinn allein erkennt er keine Gegenstinde. »Die Welt
hat fiir ihn ihre Physiognomie eingebiifSt« (Merleau-Ponty 1966: 160).
Er kann nichts nur nach den Augen abzeichnen. Erlaubt man ihm, Kon-
turen von Gegenstianden mit einer Kopf- oder Handbewegung nachzu-
fahren, kann er diese Defizite aber kompensieren. Auf diese Weise gelingt
es thm auch wieder lesen zu lernen. Erstaunlich ist aber, dass sich alle
diese Probleme dann nicht oder nur in abgemilderter Form stellen, wenn
Schneider sich in konkreten praktischen oder alltaglichen Zusammen-
hiangen bewegt. So arbeitet er, urspriinglich Bergarbeiter, schliefSlich als
sogenannter »Portefeuiller«. Er ist also mit der Fertigung von Feinleder-
waren beschaftigt und hat keine Probleme die damit zusammenhangen-
den Arbeitsanforderungen zu bewaltigen. Er kann am Arbeitstisch mit
Schere und Leder usw. hantieren. Selbst komplizierte Bewegungsablaufe
des taglichen Lebens kann er ohne Probleme auch bei geschlossenen Au-
gen ausfuhren, wie zum Beispiel die Nase putzen (Goldstein/Gelb 1919:
64). Er bewegt sich auf ihm bekannten Wegen auch durch den Strafen-
verkehr (Hochheimer 1932: 15). Allerdings funktioniert dies nur, wenn
er auf eine zielgerichtete Tatigkeit hin fokussiert ist. Zu den zu ihrer Aus-
fithrung unmittelbar notigen Wahrnehmungen scheint er in der Lage zu
sein, um den Preis allerdings eines auf die jeweiligen praktischen Erfor-
dernisse eingeengten Situationshorizonts. Dementsprechend hat er jedes

146

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER FALL SCHNEIDER

spielerische Verhaltnis zur Welt verloren, entfaltet keine Initiativen von
sich aus, folgt nur dem sich unmittelbar Aufdriangenden, in Routineta-
tigkeit Eingebetteten. »Nie geht er aus, um spazieren zu gehen, sondern
immer nur, um irgendetwas zu besorgen, und er erkennt im Voriiberge-
hen nicht das Haus von Professor Goldstein, >weil ich jetzt nicht die Ab-
sicht hab, hierher zu gehn«« (Merleau-Ponty 1966: 163; vgl. Hochheimer
1932: 55 f.). Er muss sich immer auf ein einziges Handlungsziel hin be-
wegen, das ihm dann die Anhaltspunkte an die Hand gibt. Die Situatio-
nen, in denen er sich bewegt, haben keinerlei »laterale« Dimension. Er
ist in seiner direkten Praxis befangen. Er kann zum Beispiel, wenn er auf
der Strafle mit einer bestimmten Absicht zu einem festgelegten Ziel geht,
nicht beilaufig die Farben der Autos sehen. Er registriert nur die Reize,
die dieses » Wo-hin-Gehen« direkt betreffen, zum Beispiel, die Personen,
die vor ihm hergehen. Er ist auf das, in was er im Augenblick engagiert
ist, fixiert, hat keinerlei Imaginationsvermogen. Klagt er iiber das Klima
und fragt man ihn, ob er sich im Winter wohler fiihle, sagt er: »Das kann
ich jetzt nit sage. Blof$, was momentan is.« (Merleau-Ponty 1966: 164).

Im Fall Schneider verdichten sich Themen und Motive, die sich durch
die gesamte Phdanomenologie der Wahrnehmung, aber auch die weiteren
Projekte Merleau-Pontys ziehen. Der zentrale Aspekt besteht zunichst
in der Beeintriachtigung der (visuellen) Wahrnehmung und zugleich der
Wahrnehmung des eigenen Korpers. Schneider kann Bewegungen nicht
ausfihren, wenn sie aus dem praktischen Kontext gerissen sind. Er hat
keinen »Spielraum« fiir »abstrakte Bewegungen«, die etwas zeigen, re-
prasentieren, symbolisieren sollen. Dagegen hat er mit denselben Bewe-
gungen und dem damit verbundenen Wahrnehmen und Erkennen von
Orten, Wegen, Gegenstianden keine sichtbaren Probleme, wenn er sie in
einem praktisch-alltdglichen Kontext ausfiihrt. Er kann eine Form, z.B.
einen Kreis oder einen bestimmten Buchstaben nicht benennen, wenn
er sie nur visuell inspiziert, wohl aber, wenn er dessen Kontur mit einer
Handbewegung nachfihrt. Seine Welt ist gleichsam eingeengt auf das,
was er gerade vorhat. Was er erfahrt, kommuniziert nicht mit weiteren
Moglichkeiten und Sinnverweisungen, enthilt keine Horizonte jenseits
der direkten Vorhaben und Handlungsentwiirfe. Schneiders Einschrin-
kungen bestehen geradezu darin, dass er eine zu grofle Ahnlichkeit mit
dem praxeologischen, pragmatistischen oder handlungstheoretischen
»Homunculus« der Soziologie aufweist.

Das zeigt die wichtige Rolle und die Eigenstandigkeit der pragma-
tischen Sphire und der motorischen Gewohnheiten fiir die Orientie-
rung und Wahrnehmung, sowohl auf die Umwelt wie auf den eigenen
Korper bezogen. Schneider scheint kein »Bild«, keine »Orientierungx«,
kein »Gefithl« tiber seinen Korper oder Dinge in der Umwelt zu ha-
ben, wenn er im Bereich blofSer Kontemplation bleibt, auf seine Sensorik
ohne praktischen Anlass zugreifen soll. Nur, wenn er sich bewegt, kann

147

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

er zielgerichtet auf jeden seiner Korperteile »zugreifen« und — in eines
damit - sich auf die durch diese Praxis er6ffnete Umwelt orientieren.
Der Fall Schneider macht so gesehen eine zunichst kryptische Formu-
lierung verstandlich, die sich in Merleau-Pontys Vorlesungsnotizen von
1953 (Le monde sensible et le monde de I’ expression) findet. Merleau-
Ponty spricht dort von dem »seinsenthiillenden« Charakter der Bewe-
gung: »mouvement comme révélateur de I’étre« (Merleau-Ponty 2011:
173). Schon in der Analyse des Feldes Schneider in der Phinomenolo-
gie der Wahrnehmung entwickelt er den Begriff einer »Praktognosie«.
»Die Bewegungserfahrung unseres Korpers ist kein Sonderfall einer Er-
kenntnis; sie eroffnet uns eine Weise des Zugangs zur Welt und zu Ge-
genstianden, eine >Praktognosie, die es als eigenstandig, ja vielleicht als
ursprunglich anzuerkennen gilt. Mein Korper hat seine Welt oder ent-
halt (comprend) seine Welt, ohne erst den Durchgang durch >Vorstellun-
gen< nehmen oder sich einer >objektivierenden< oder >Symbolfunktion«
unterordnen zu missen« (Merleau-Ponty 1966: 170). Schneiders Beein-
trachtigungen wie seine Kompetenzen weisen dann darauf hin, dass diese
»Praktognosie« als solche nicht oder wenig beeintrachtigt ist. Unter der
Voraussetzung, dass Schneider sich praktisch verhilt, wirken sich seine
Beeintrachtigungen des dynamischen Korperschemas ebenso wenig aus
wie seine visuellen Beeintrachtigungen.

Man konnte sich fragen, ob Merleau-Ponty hier nicht auch eine Idee
von Henri Bergson aufgreift, nimlich die des » Bewegungsgedachtnisses «
(Bergson 2071 5: 92 ff.; vgl. unten) als eine dem vorstellenden und bewuss-
ten »Erinnerungsgedachtnis« entgegengesetzte Form des Gedachtnisses.
Merleau-Pontys Problembeschreibung legt nahe, dass Schneider diese
Dimension der »Praktognosie« nicht fir die Ebene reflexiver, vorstellen-
der, imaginativer Intentionalitit in Anspruch nehmen kann. Das Problem
lige dann in der erschwerten Interaktion, in den nicht mehr vorhande-
nen unmittelbaren Zugriffsmoglichkeiten der vorstellenden, reflexiven
Intelligenz auf den »Bewegungssinn«.

Korpersubjekt oder Korperschema?

Am Ende des 3. Abschnitts der Phanomenologie der Wahrnehmung fin-
den sich eine ganze Reihe immer wieder zitierter Formulierungen im Sin-
ne des romantischen Korperkonzepts. Das legt nahe, dass Merleau-Ponty
als Ergebnis aus der Analyse des Falles Schneider so etwas wie eine ei-
genstiandige »korperliche« Intentionalitdt zumindest in Erwagung zieht.
Im weiteren Argumentationsverlauf verliert sich das aber wieder. Die
Argumentation schwankt zwischen einem Modell romantischer Sub-
jektivitat und einer mehr strukturalen Argumentation, an die dann die

148

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXKURS: DAS KORPERSCHEMA IN DER LITERATUR

Uberlegungen der 19 50er Jahre ankniipfen werden. Der deutlichste Indi-
kator dafir ist, dass Merleau-Ponty verstiarkt auf das Konzept des Kor-
perschemas zuriickgreift. Eine gewisse Unentschlossenheit ist aber selbst
an Stellen greifbar, an denen Merleau-Ponty die Idee einer Generalitit
des Korpers vorwegnimmt. So postuliert er an einer Stelle eine Korres-
pondenz meiner Wahrnehmung des (Korpers des) Anderen und meiner
selbst. Sie rithre von dem Umstand her, dass der Andere die Gegenstin-
de gebraucht, die mir selbst vertraut sind. Das heifSt: »dieser Korper des
Anderen da <hat> dieselbe Struktur wie der meinige« (Merleau-Ponty
1966: 405). Die sich anschlieflende Formulierung »mein Korper ist es,
der den Korper des Anderen wahrnimmt, und er findet in ihm so etwas
wie eine wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Intentionen« (ebd.) ni-
hert sich wiederum der Logik des intentionalistischen romantischen Mo-
dells. Umgehend wird, das zeigt Merleau-Pontys Schwanken, dann im
selben Satz wiederum der strukturelle Aspekt in den Vordergrund ge-
ruckt: »wie die Teile meines Korpers ein zusammenhingendes System
bilden, bilden somit auch der fremde Korper und der meinige ein einziges
Ganzes, zwei Seiten eines einzigen Phinomens, und die anonyme Exis-
tenz, deren Spur mein Korper in jedem Augenblick ist, bewohnt nunmehr
die beiden Korper in eins« (Hervorhebung jmk; 1966: 405).

Eine Fufsnote schiebt quasi korrigierend den Begriff des Korpersche-
mas an die Stelle des Subjekt-Korpers bzw. Korper-Subjekts: »Daher
kann man Storungen in der Funktion des Korperschemas feststellen, in-
dem man den Kranken auffordert, einen Punkt, den man auf seinem Kor-
per bertihrt, auf dem Korper des Arztes zu zeigen.« (ebd., kursiv jmk).
Das folgt einer bereits in Merleau-Pontys Frihschrift vorfindliche Argu-
mentationslogik »Struktur« als dritten Terminus, als » Uberbriickungx«,
»Voraussetzung«, vorauszusetzenden Hintergrund, ja » Ausweg« aus der
Subjekt-Objekt-Beziehung einzusetzen, die eine »Koexistenz« ermog-
licht »die ich nicht als einziger konstituiere« (Merleau-Ponty 1976: 256
ff.; vgl. auch 2007: 177 f.).

Exkurs: das Koérperschema in der Literatur

Da das »Korperschema« eine zunehmend wachsende Bedeutung in Mer-
leau-Pontys semantischem Haushalt bekommt, empfiehlt sich eine Ver-
gegenwartigung der Herkunft und inneren Logik dieses Konzepts. Die
Verknuipfung von Korperlichkeit und der Strukturthematik ist der Ety-
mologie und Semantik des Wortes »Schema« schon fiir sich genommen
inhdrent. Als Erstbedeutung findet sich im (Alt-) Griechischen namlich
»Haltung«, insbesondere Haltung des Korpers, auch: Stellung, Gebar-
de. Geht man davon aus, ist man im Grunde schon bei der Bedeutung,

149

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

die das zusammengesetzte Wort »Korperschema« angenommen hat.
Als zweite, allgemeinere Bedeutung findet sich: » Gestalt, Form« in drei
moglichen Kontextuierungen: als »stattliche Erscheinung, Pracht«, so-
wie »Kleidung, Tracht« (auch das also auf den Korper bezogen!) sowie
als »mathematische Figur« (Gemoll 1954: 725, Stichwort: oyfpa).

Merleau-Ponty rekurriert auf eine Debatte um diesen Begriff, die im
Kontext der Psychiatrie und Neurologie des frithen 20. Jahrhunderts ein-
setzte. Mit ihr verkniipfen sich die Namen der Neurologen und Psychia-
ter Arnold Pick (1851-1924) in Prag, Henry Head in London (1861-
1940), Paul Schilder in Wien und New York (1886-1940). Letzterer war
der Verfasser des Grundlagenwerks Das Korperschema (1923) bzw. in
der spateren Auflage The Image and Appearance of the Human Body
(1950). Des Weiteren wire Jean Lhermitte in Paris (1877-1859) zu nen-
nen, auch in Karl Jaspers Psychopathologie findet sich eine ausfiihrliche
Erorterung der Thematik (Jaspers 1973/1913: 1, Teil § 3: 74 ff.). Was
mit »Korperschema« jeweils gemeint ist, variiert von Autor zu Autor,
die Spannweite des Konzepts ist recht variabel. Bereits bei Head geht es
zum einen um Fragen der inneren Wahrnehmung des Korpers und der
Fihigkeit zur Lokalisation seiner Teile bzw. der Lokalisation von senso-
rischen Reizen an Korperteilen, damit aber um die Fahigkeit eine Vor-
stellung im Sinne einer inneren Reprisentanz des eigenen Korpers zu
haben oder auf Aufforderung zu bilden. Zum anderen verwendet Head
»Korperschema« als eine dynamische, operative Funktion. Es geht um
ein bei schlechthin jeder Bewegung mitlaufendes operatives Gewahrsein
der Lage, Position des Korpers und der dabei stattfindenden Transfor-
mationen, letztlich um ein auf Propriozeption bzw. Kinasthetik bezoge-
nes »Arbeitsgeddchtnis«. Wie in einem »Taximeter« die zuriickgelegte
Strecke (so ein von Merleau-Ponty vielzitierter Vergleich von Head), so
schlagen im Korperschema die von Moment zu Moment erfolgenden
Verianderungen der Positionen der Teile des Korpers zueinander und ge-
geniiber der Umwelt »zu Buche« und gewihrleisten in jedem Moment
ein sicheres Gefiihl fur die Positionen und Positionsveranderungen des
eigenen Korpers.

Das Konzept wurde von Anfang an im Hinblick auf klinische Pha-
nomene, vielfiltige Beeintrachtigungen der Wahrnehmung, der Mo-
torik und der Reprisentanz des Korpers hin ausgearbeitet. Die Ursa-
chen fiir solche Beeintrachtigungen sind sehr vielfaltig, wie zum Beispiel
Gehirnschiadigungen als Folge von Infektionen, Amputationen, Verlet-
zungen (auch das berithmte Phantomglied ist eine »Storung« des Kor-
perschemas) oder psychische Problematiken. Andere Beispiele sind
Neglect-Phanomene. Fiir solche Patienten existieren in der bewussten,
deklarierbaren Wahrnehmung, bei Bewegungen und Tétigkeiten oder in
beiden Bereichen Teile ihres Korpers nicht mehr. Zum Beispiel kann eine
komplette Hemisphare des Gesichtsfelds ausfallen. Menschen kénnen

150

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA UND/ODER KORPERBILD?

propriozeptive bzw. kindsthetische Fahigkeiten verlieren, weil die ent-
sprechenden Rezeptoren geschadigt sind bzw. die Verbindung zu die-
sen geschidigt sind. Dabei handelt es sich z.B. um Sinneszellen, die auf
die Gelenkstellung reagieren, die auf Dehnung oder Druck reagieren-
den Ruffini-Korperchen in der Haut, Muskelspindeln als Dehnungs- so-
wie Golgiorgane als Spannungsrezeptoren (vgl. Birbaumer/Zittlau 2018:
114). Davon betroffene Patienten miissen dann mithsam tiber visuelle
Daten dessen Lage rekonstruieren. Eine gewisse Prominenz hat dabei der
Fall von [an Waterman, der infolge einer Infektion die Fahigkeit zur pro-
priozeptiven Lokalisierung seines Korpers unterhalb des Nackens verlo-
ren hatte (Cole 1995). Er ist nur auf visuellem Wege in der Lage die Po-
sition seiner Korperglieder zu lokalisieren. Hindert man ihn am Sehen,
verstellt dann Knie oder Arm und fragt ihn, wo sich das Korperteil be-
findet, gibt er die zuletzt gesehene Position an. Waterman kann zunichst
keine noch so einfache Bewegung mehr ausfuhren, weil er kein Gefihl
mehr fur den Zustand seiner Muskeln und der Lage seiner Korperglie-
der hatte. Durch unermiidliches Training gelang es ihm, die ausgefal-
lene Propriozeption/Kinasthetik durch eine rein visuelle Steuerung der
Motorik anndhernd zu kompensieren. Wie weit das geht, wird aus dem
Umstand deutlich, dass er darauf angewiesen ist, mit Licht zu schlafen.
Wiirde er in der Dunkelheit aufwachen, sich selbst nicht sehen konnen,
konnte er noch nicht einmal seine Schlafposition dndern oder auch nur
den Schalter der Nachttischlampe betatigen. Ohne Licht ist er zur Im-
mobilitat verdammt, nicht weil er sich nicht bewegen kann, sondern weil
ihm dann keine sensorische Fuhrung der Bewegung moglich wire (vgl.
Birbaumer/Zittlau 2018: 122).

Korperschema und/oder Korperbild? (Gallagher)

Shaun Gallagher (Gallagher 2005: 24 ff.) hat versucht, den Sprachge-
brauch im Zusammenhang mit dem Begriff Korperschema zu systema-
tisieren. Kern seines Vorschlags ist insbesondere eine klare Abgrenzung
der Begriffe »body schema« (Korperschema) und »body image« (Kor-
perbild). Allerdings raumt er sofort ein, es handle sich dabei in der Rea-
litait um »closely related systems«: »behaviourally the two systems in-
teract and are highly coordinated in the context of intentional action«.
Dennoch schlidgt er zwei »Demarkationslinien« der Unterscheidung vor:
»A body image consists of a system of perceptions, attitudes, and beliefs
pertaining to one’s own body. In contrast, a body schema is a system of
sensory-motor capacities that function without awareness or the neces-
sity of perceptual monitoring.« (Gallagher 2005: 24). Das Korperbild
ist also eher auf Wahrnehmungen und deren Verarbeitung, auf deren

I51

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

Vorstellung und Reprisentanz bezogen. Es kann, uber aktuelle Wahr-
nehmungen hinausgehend, Uberzeugungen und Haltungen iiber die Lage
und die Beschaffenheit des Korpers beinhalten. Das Korperschema da-
gegen ist starker auf Verhalten, eine Fahigkeit sich zu bewegen, etwas
zu tun bezogen. Es beinhaltet die Fihigkeit den Korper und seine Tei-
le im Zusammenhang mit motorischen Vermogen, Fahigkeiten und Ge-
wohnheiten (Habits) zum Einsatz zu bringen. Er weist nochmals auf das
Ineinanderspielen der Konzepte hin, wenn er anfiigt: »Obviously [...] a
perception of one’s own movement (or indeed someone else’s movement)
can be complexely interrelated to the acomplishment of one’s own move-
ment, although not all movement requires a body percept.« (Gallagher
2005: 24). Der Abgrenzungsversuch Gallaghers (den sich tibrigens Mer-
leau-Ponty nicht zu eigen macht, vgl. dazu Saint Aubert 2013: 39 ff.) ist
also auch insofern problematisch, als auch das in Bewegungsabldufen
operativ wirksame Korperschema immer auf laufende Wahrnehmungen
(propriozeptiv, visuell u.a.) angewiesen bleibt. Das zeigt das Beispiel von
Tan Waterman sehr deutlich.

Der Begriff »Korperbild« mag sich auf eine » Vorstellung« des eigenen
Korpers beziehen. Diese Vorstellungen konnen einerseits statisch sein
(der Korper in einer bestimmten Haltung), aber eben auch dynamisch
(der Korper im Vollzug einer bestimmten Bewegung). So oder so
handelt es sich im Grunde um eine Pluralitit von Korperschemata —
der Korper und seine Teile in einer Sequenz dieser oder jener Haltungen
(Stehen — in die Hocke gehen — Sitzen) oder auch: in diesem oder
jenem typischen Bewegungsvollzug (ein Glas zum Mund fithren, Geige
spielen, Holz spalten). Auch Gallagher weist darauf hin, dass in der
Literatur der Sprachgebrauch durchweg zwischen einer Verwendung
im Singular und im Plural oszilliert. Sowohl »mein« Koérperschema
als auch »mein« Korperbild (im Singular) beinhaltet so gesehen eine
prinzipiell unuberschaubare Pluralitit von Schemata und Bildern, als
Gesamt der mir prinzipiellen moglichen und vorstellbaren Haltungen
und Bewegungsablaufe (als strukturierten Veranderungen und Abfolgen
von Haltungen). Wichtig ist auch, im Blick zu behalten, dass bei
schlechthin jeder spezifischen Bewegung bestimmter Korperteile, etwa
der Hand zum Mund im Sitzen, zugleich auch ein den ganzen Korper
umfassendes Bewegungs- und Haltungsschema zum Tragen kommit.
»Not only are the anatomical parts of hand and face involved, but also
a large number of muscle systems throughout the body are activated for
purposes of maintaining balance« (Gallagher 2005: 24, FN 5). Das zeigt
zugleich, dass verschiedene Sinnesmodalitdten ins Spiel kommen. Sitzen
hat — egal, ob ich mich auf ein — im Sinne Gallaghers — Korperbild oder
Korperschema beziehe, eine visuelle wie auch propriozeptive Qualitit.

Saint Aubert zeigt, dass sich Merleau-Pontys Verwendung des Be-
griffs »Korperschema« weder auf die eine noch die andere von

152

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA UND/ODER KORPERBILD?

Gallagher heraus gearbeitete Bedeutung festlegen lasst (2013: 40 ff.).
Es werden beide Aspekte sowohl in ihrer Verschrankung als auch in —
je nach Gegenstand — unterschiedlichen Akzentuierungen thematisch.
Auch Kristensen argumentiert in diesem Sinne und nimmt dabei Be-
zug auf die fiir Merleau-Ponty in den 1950er-Jahren zunehmend wich-
tigen Konzepte Paul Schilders: »Das Korperschema als implizite Struk-
tur des Leibes kann sehr wohl der bewussten Dimension des Leibes
zugerechnet werden; die beiden Ebenen sind enger verflochten als (bei
Gallagher, jmk) angenommen. Schilder selbst schreibt am Anfang sei-
nes oben erwidhnten Buches, dass das Korperschema bzw. Korperbild
mehr als eine blofle Wahrnehmung und es nicht auf die Vorstellung re-
duzierbar ist, dass sich aber das Subjekt eine Vorstellung davon machen
kann. [...] Anders formuliert konnte man sagen, dass das Korpersche-
ma die implizite Norm der Bewegung ist, wihrend das Korperbild die
explizite Form dieser Norm ist, in dem Moment, in dem eine Abwei-
chung auftaucht und so die Bewusstwerdung ermoglicht. Das Schema
als Bild ist also mein Leib als sichtbarer Leib fiir die Anderen.« (Kris-
tensen 2012: 33). Dieser zuletzt geduflerte Gedanke bleibt etwas un-
deutlich, weil Kristensen hier ein Briickenargument tiberspringt. Sinn-
gemafd misste es lauten, dass die bewusste » Vorstellung« des eigenen
Korpers eine Amalgamierung mit der Perspektive auf den Korper des
Anderen bzw. mit der Perspektive des Anderen auf meinen Korper er-
fordere. Das gilt aber nur fiir die visuellen, nicht unbedingt fiir die pro-
priozeptiven Aspekte.

Davon abgesehen liegen aber diese Argumente Alloas und Kristen-
sens meines Erachtens in der Logik der Gesamtargumentation der Phd-
nomenologie der Wahrnehmung. Merleau-Ponty mochte ja die katego-
rialen Graben zwischen » Motorik« und »Intelligenz« (Merleau-Ponty
196: 231), zwischen »fungierender Intentionalitit« und » Aktintenti-
onalitit« tiberbriicken. Dennoch — oder gerade deswegen — bleibt die
Unterscheidung von Gallagher doch niitzlich. Man darf sie nur nicht
substantialisieren. Man muss im Auge behalten, dass das Korpersche-
ma einerseits eine operative Dimension hat, dem Vollzug von kor-
perlichen Bewegungen und Handlungen inhdrent sein kann. Auf der
Grundlage dieser »Praxis« ist es aber naturlich jeder Form von reflexi-
vem oder vorstellendem Verhalten zuganglich. »Korperbild« ist dann
ein spezifischer, abgeleiteter intentionaler Modus des Korperschemas.
Es hat aber auch als statisches »Bild«, als Reprasentanz einen Sche-
macharakter, der sich nur erschliefSt im Rekurs auf in Bewegungserfah-
rung eingelassene dynamische Korperschemata. In das Kérperschema
gehen zudem - gleich in welchem Modus, operativ oder vorstellend —
unterschiedliche Sinnesmodalititen (z.B. visuelle, propriozeptive) ein,
die als miteinander verkniipft erscheinen, eine komplexe Korrelati-
onsstruktur bilden. Das Korperbild (die Vorstellung) meiner selbst als

153

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

aufrecht stehend, beinhaltet auch die » Vorstellung« eines propriozep-
tiven Status, eines bestimmten Muskeltonus, nicht nur ein »optisches«

»Bild «.

Korperschema als » Wendepunkt der Wissenschaft«

Merleau-Ponty markiert an einer entscheidenden Stelle der Phanome-
nologie der Wahrnehmung — auf Head, Lhermitte, Schilder Bezug neh-
mend — das Konzept des »Korperschemas« als einen » Wendepunkt der
Wissenschaft« (Merleau-Ponty 1966: 123). Diese Wende besteht fiir ihn
im Ubergang von einer urspriinglich assoziationistischen zu einer ge-
stalttheoretischen, dynamischen, situations- und handlungsbezogenen
Betrachtungsweise (ebd.: 125 f.). Bereits hier betreibt Merleau-Ponty
eine Entpsychologisierung des Konzeptes im Sinne einer phinomenolo-
gisch-ontologischen Offnungs- bzw. Transzendenzstruktur. »Letzten En-
des kann mein Korper nur insofern eine >Gestalt« sein und kann es vor
ihm nur ausgezeichnete Figuren auf gleichgtiltigem Untergrund geben,
als er auf seine Aufgabe hin polarisiert ist, auf diese hin existiert und auf
sich selbst sich zusammen nimmt, um sein Ziel zu erreichen: dann aber ist
das Korperschema letztlich nur ein anderes Wort fiir das Zur-Welt-Sein-
meines Korpers.« (Merleau-Ponty 1966: 126). Man merkt der Formulie-
rung noch die subjekttheoretischen Schlacken an, die er spiter selbst kri-
tisiert. Aber zugleich wird an dieser Stelle auch eine » praxistheoretische«
Fundierung des Korperschemas deutlich. Korperschema(ta) sind auf die
Bewiltigung situationsspezifischer Anforderungen bezogen und damit
Wahrnehmungen und Motorik zugleich. Das wird anhand von Apraxi-
en diskutiert, etwa der Unfihigkeit zur Nachahmung von Handbewe-
gungen. Merleau-Ponty zitiert dabei Griinbaums Deutung, bei Apraxien
handle es sich generell um eine Storung der grundlegenden Funktion der
»motorischen Differenzierung des dynamischen Kérperschemas« (Mer-
leau-Ponty 1966: 171). Das Korperschema ist zugleich raum- und damit
welterschlieend (ebd.), ein »System von Aquivalenzen <diese> unmittel-
bar gebene Invariante, auf Grund deren die verschiedensten Bewegungs-
aufgaben augenblicklichster Transposition fahig sind. Es ist also nicht
allein eine Erfahrung meines Leibes, sondern eine Erfahrung meines Lei-
bes in der Welt und auf Grund dessen allein vermag es sprachlichen An-
weisungen einen Sinn zu geben.« (ebd.).

Wenn Merleau-Ponty das »Phanomen der Erwerbung einer Gewohn-
heit« umstandslos »als Verwandlung und Erneuerung des Korpersche-
mas« definiert, wird deutlich: Kérperschemata haben eine strukturelle
und dynamische Dimension zugleich, sind so etwas wie eine operative
Grammatik, die Bewegungen inhdrent sind. Mit dem Thema Bewegung

154

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA UND SPATE ONTOLOGIE (1)

kommt — von Merleau-Ponty unausgesprochen, aber zwingend — eine
Dimension des (Arbeits-)Gedachtnisses ins Spiel. Eine bestimmte Be-
wegung zu vollziehen beinhaltet ein Kérperschema im Sinne einer be-
stimmten typischen Abfolge, Sequenz korperlicher Haltungen praktisch
zu beherrschen. Jedes neuerworbene sensomotorische Muster ist gleich-
bedeutend mit einer Differenzierung, Modulation und Transformation
meines Korperschemas, im Sinne der Ausweitung der mir moglichen Be-
wegungs- (und damit Korper-)schemata. Gewohnheiten sind so gesehen
auf eine Vielzahl von Situationen ebenso generalisierbare wie respezifi-
zierbare Kompetenzen, dispositional (etwa im Sinne Ryles 2018: 155 ff.).
Die eben zitierte Passage bildet den Kopfsatz des Abschnitts der Phdno-
menologie der Wahrnehmung, der als einer der Hauptbelege fiir das ro-
mantische Korperkonzept gilt. Daran zeigt sich nochmals wie eng amal-
gamiert neue Themen (»nouveaux thémes«) und »klassische Konzepte«
(»concepts classiques«) hier noch sind (Merleau-Ponty 20171: 46).

In der 2011 von Emmanuel de Saint Aubert und Stefan Kristensen he-
rausgegebenen, schon mehrfach erwiahnten Vorlesung Le monde sensible
et le monde de I'expression, die, so Kristensen, die »bewusstseinstheo-
retischen Relikte« endgtiltig abschiittelt (Kristensen 2012: 27) wird das
Konzept facettenreicher. Es wird mit einer strukturalistischen Semantik
der Differenz verkntipft (dazu Kapitel 3) und bereitet den ontologischen
»Turn« des Spatwerks vor. Insbesondere rezipiert Merleau-Ponty in die-
sem Zusammenhang verstarkt das Werk des Psychiaters und Psychoana-
lytikers Paul Schilder »The Image and the Appearance of the Human
Body.« Hier werden verschiedene neue Akzente gesetzt, die dann auch
z.B. in den Vorlesungen zum Naturbegriff 1959/1960 und im ontologi-
schen Spatwerk wieder aufgegriffen und fortgefithrt werden (dazu ins-
gesamt Saint Aubert 2013: Section A; 2006: 238 ff.). Das beinhaltet (1)
epistemologisch-ontologische (2) bewegungs- und praxistheoretische,
(3) ausdrucks- bzw. sprachtheoretische, (4) und sozialtheoretische As-
pekte.

Korperschema und spate Ontologie (1)

Im Korperschema kreuzen sich Welt und Subjekt, Innen und AufSen,
das Korperschema ist ein »systeme d'équivalences entre le dedans et
le dehors« (zit. bei Saint Aubert 2006: 239). Die Bewegungen und La-
geveranderungen meines Korpers sind immer schon bezogen auf Din-
ge und andere Menschen und ihre Bewegungen. Das Korperschema ist
damit amalgamiert — es hat gleichsam eine Welt- und eine Innenseite,
ohne dass diese im operativen Modus fiir das Subjekt unterscheidungs-
bediirftig oder auch nur unterscheidungsfahig wiren. Zur Fahigkeit der

155

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

Bewegungsausiibung gehort eine bestimmte Raumerfahrung. Das in eine
Fertigkeit involvierte Korperschema, zum Beispiel die Beherrschung ei-
nes Blasinstruments, schliefSt dessen haptische, akustische, visuelle Qua-
litaten ebenso ein wie die damit verkniipften proprio- und interozeptiven
Wahrnehmungen (etwa beim Atmen oder des Kontakts zwischen Lippen,
Mund und Mundstiick). Beim korperlichen Umgang mit Dingen oder
Stoffen ist deren spezifischer Widerstandskoeffizient Bestandteil, Kom-
plement der Erfahrung des eigenen Korpers. In konkretem und tibertra-
genem Sinne gilt dies auch firr den Kontakt mit anderen Menschen, in je-
der Form der Gestaltung einer gemeinsamen » Bewegungsmelodie«, zum
Beispiel im Sport, Tanz, Kampf, der Sexualitat. Aber es gilt ebenso fiir
sozusagen »berithrungsfreie« Formen der Kommunikation. Wenn etwa
meine Korperhaltung auf die der anderen bezogen ist, z.B. meine Befan-
genheit die Befangenheit oder die Aufdringlichkeit der anderen spiegelt.
Das Korperschema ist Ausdruck der wechselseitigen Artikulation des
Korpers und seines Milieus, eine Fahigkeit, die zum Beispiel in » Apra-
xien« verloren geht. In solchen Uberlegungen kniipft Merleau-Ponty ei-
nerseits an die Analysen der Phdnomenologie der Wahrnehmung an,
andererseits bereiten sie die im ersten Teil ausgefithrte Wende zu dem
ontologischen Begriff des »Chair« vor.

Praxistheoretische Dimension des Korperschemas (2)

Das Korperschema musste — es wurde bereits mehrfach darauf hinge-
wiesen — von seiner operativen Bedeutung her eigentlich als Pluraletan-
tum gefasst werden. Es steht, obwohl es immer um den einen (individu-
ellen) erfahrbaren Korper geht, strukturell im Plural. Es geht um einen
stindigen und kontinuierlichen Ubergang von jeweils kontext- und si-
tuationsspezifischen Korperschemata, die sich mit jeder neuen Situation
neu verkniipfen, differenzieren, anreichern und transformieren. Kristen-
sen zitiert in dieser Hinsicht David Morris, der das Korper-Schema als
eine »primordial habit-matrix« bezeichnet hat (Kristensen 2012: 26).
In dieselbe Richtung zielt auch Heads Vergleich mit einem »Taxime-
ter«, eine Formulierung, von Merleau-Ponty immer wieder aufgegriffen
wird. Die Vorlesung von 1953 entfaltet deutlicher als die Phanomeno-
logie der Wahrnehmung, dass sich das Korperschema immer in Bewe-
gungsabldufen realisiert, strukturell dynamisch ist. Der Korper in Ruhe
entgleitet geradezu der Erfahrung. Erst durch die Sukzessivitit von La-
geveranderungen in der Bewegung, entstehen die fiir das Korpersche-
ma mafSgeblichen Relationen- und Differenzsysteme eingenommener,
wieder verlassener, privilegierter, »normaler« und »unnormaler« Posi-
tionen/Haltungen (2011: 129; vgl. 139). Hier kommt bereits das von

156

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

PRAXISTHEORETISCHE DIMENSION DES KORPERSCHEMAS (2)

Saussure sich ableitende strukturale, differenztheoretische Argument ins
Spiel. Das Korperschema ist » puissance motrice«, ein Bewegungsvermo-
gen (2011: 131) und genau deshalb ist es »Schema«, »Struktur« oder
besser gesagt eine Multiplizitit, eine ganze Grammatik prinzipiell nicht
eingrenzbarer Schemata, die so etwas wie » Versatzstiicke« darstellen, ei-
nen Begriff, den Merleau-Ponty immer wieder vor allem auch im Hin-
blick auf Sprache verwendet. lhren Zusammenhang und ihre spezifische
Passung erhalten diese Versatzstiicke durch die Praxis, die Gesamtheit
der Praktiken, in die der jeweilige Korper involviert ist: »Donc unité du
schéma corporel — de ces >sens< et de ses >segments< — qui n’est pas celle
d’une connaissance ou d’ un objet de connaissance verticale, par parti-
zipation a une idée, mais unité latérale, ouverte, d’ une coexistence. Cela
ne se comprend que comme unité d’une action sur le monde, d’une pra-
xis.« »Also: Einbeit des Korperschemas — seiner Bedeutungen und Seg-
mente — das ist nicht die einer vertikalen Erkenntnis oder eines vertikalen
Erkenntnisobjekts kraft Teilhabe an einer 1dee, sondern laterale, offene
Einbeit einer Koexistenz. Das ldsst sich nur als Einbeit einer Handlung
der Welt gegeniiber, einer Praxis verstehen« (2011: 140, vgl. auch 138;
Ubers. jmk).

Merleau-Ponty betont aber ausdriicklich, dass er den Praxisbegriff ge-
geniiber einem aus seiner Sicht eingeschrinkteren der »Handlung« vor-
ziehe, weil er im Praxisbegriff die fiir ihn wichtige Verschrankung aufSe-
rer und innerer Aspekte gewahrt sieht (2011: 140). Er denkt ebenso wie
»das« Korperschema »Praxis« im Singular von der Individualitit des je-
weiligen Korpers her, in dem sich aber wiederum sozusagen die verschie-
denen - auch sozialen - Praktiken, in die das Individuum eingeschaltet
ist, assoziieren, Uberkreuzen, verbinden zu einer Typik der Praxis dieses
Individuums. Das nimmt auf gewisse Weise Bourdieus spateren Begriff
des Habitus als Habitus einer Person vorweg.

Man kann das Konzept des Korperschema deshalb so muhelos sozio-
logisieren, weil ihm wie allen Konzepten Merleau-Pontys ein Weltbezug
bereits inhédrent ist. Soziologen werden eher von den Korperschemata
im Plural sprechen. Mir scheint das nicht inkompatibel, allerdings ist es
im Sinne Merleau-Pontys, dabei nicht den Konnex der sozial verstan-
denen Praktiken zu den individuellen Korpern preiszugeben. Praktiken
haben, auch wenn diese manche Formulierungen moderner Praxisthe-
orien suggerieren, keinen von den Korpern unabhingigen Status. Wenn
man das annimmt, wiirde man ihnen den Status autonomer Systeme ge-
ben und kidme dann in dieselben Probleme wie etwa Luhmanns Theorie
autopoietischer Systeme (dazu Kastl 1998, 2001, 2012). Merleau-Pon-
ty unterstellt durchweg, seit den Strukturen des Verhaltens eine feld-
theoretische Logik, in der Strukturen und Systeme nicht abhebbar sind
von dem, was sie strukturieren, sondern sich gerade durch und mittels
ihrer Elemente, in ihnen selbst und in ihrem wechselseitigen Verhiltnis

157

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

zugleich realisieren.” »Die Subjekte, die in einer Gesellschaft leben, ha-
ben nicht zwangsliaufig Kenntnis von dem Austauschprinzip, dem sie
gehorchen, genauso wenig wie das Sprachsubjekt nicht darauf ange-
wiesen ist, die linguistische Analyse seiner Sprache zu durchlaufen, um
sprechen zu konnen. Die Struktur wird von ihnen vielmehr als selbstver-
standlich praktiziert. Wenn man so will, die Struktur >hat« sie eher, als
daf$ diese sie haben. Man denke an die Sprache [...] wo die Worte von
sich aus zu sprechen und sich in Eigenwesen zu verwandeln scheinen. «
(Merleau-Ponty 2007: 167). In diesem Sinn sind also soziale Praktiken
strukturiert und soziale Strukturen »praktiziert«. Diese praktizierten
Strukturen (ebd.) sind konkrete, immer inkarnierte, also individuali-
sierte Systeme, die aber genau deshalb nicht darauf angewiesen sind,
dass die darin verbundenen Individuen (addquaten, uibereinstimmen-
den, konsistenten) Vorstellungen tiber diese Strukturen folgen miuissen,
um sich strukturiert zu verhalten.

1 Vergleichbar der Logik, nach der die Gesamtheit der in einem Gravitations-
feld befindlichen Massen und ihre Bewegungsindices in der Allgemeinen
Relativititstheorie dieses Feld wiederum bilden und transformieren, wobei
das Feld wiederum ihnen ihre Bewegung vorgibt. Merleau-Ponty bezieht sei-
ne Feldkonzepte wesentlich tiber Koffka; der wiederum entwickelt seinen
Feldbegriff in einer Ubertragung der physikalischen Feldbegriffe (Faraday,
Macwell, Einstein) auf das Gebiet des Verhaltens (Koffka 193 5: 41 ff.). Ub-
rigens findet sich bei Koffka auch der Link auf das in diesem Zusammen-
hang wichtige gewordene Bild des Fufballspiels. Koffka zitiert wiederum ei-
nen Autor namens Hartgenbusch (Koffka 193 5: 44). Das FufSballfeld taucht
wieder — ohne jeden Beleg — in Merleau-Pontys Struktur des Verhaltens
(1976: 193) auf, sowie bei Bourdieu/Wacquants (Bourdieu/Wacquant 1996:
44), deren Ausfithrungen wiederum ein bemerkenswertes Unverstandnis fiir
die feldtheoretische Argumentationslogik offenbaren, weil sie dieser dann
doch wieder eine Semantik von Subjekt/Objekt unterlegen, die ja durch
den Feldbegriff gerade gesprengt werden sollte. Das Ganze zeigt einmal
mehr, wie vermeintlich einem Autor zurechenbare Ideen in Wirklichkeit in
einer bestimmten historischen Phase frei zirkulierende Formulierungen, Ar-
gumentfiguren, Bilder, Diskurse darstellen — selbst ein feldtheoretisch rele-
vantes Faktum und sicher ein gutes Beispiel fir die Rolle non-deklarativer
Mechanismen (des Primings, des » Aufschnappens«) bei der Dispersion von
Semantiken. Ein analoges Beispiel ist auch die Semantik der »Bewegungs-
melodie« oder tiberhaupt die Vorstellung einer relativen Eigenstindigkeit
sensomotorischen Dimension des menschlichen Verhaltens, durchaus keine
Idee Merleau-Pontys, sondern eine, die ganz allgemein »in der Luft lag« in
der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts und auch schon davor (siehe unten
die Uberlegungen zu Bergson!).

158

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Korperschema im sprachlichen Verhalten (3)

Es geht bei den Korperschemata nicht nur um das, was man — etwa in
Ankniipfung an Marcel Mauss — im weitesten Sinne als Kérpertechniken
versteht. Es ist wichtig zu verstehen, dass die eigentliche StofSrichtung
der Ausfiihrungen in Le monde sensible et le monde de I'expression da-
rin liegt, gerade den Konnex von Wahrnehmung, Bewegung und korper-
lich-gestischem Ausdrucksverhalten zu symbolischen und sprachlichem
Verhalten herzustellen. Das lauft letztlich darauf hinaus, das Konzept
des Korperschemas auf expressives Verhalten tiberhaupt, einschliefSlich
des Sprechens auszudehnen. Auch Sprechen und Sprache ist eine Korper-
technik. Im Wesentlichen besteht Merleau-Pontys konzeptuelle Strategie
darin, zu zeigen, dass bereits in Bewegung und Wahrnehmung die diffe-
rentielle bzw. diakritische Dimension, wie sie die Saussuresche Linguistik
fiir Sprache geltend macht, im Grundsatz angelegt ist. Was sicher fehlt,
ist eine uberzeugende Theorie der Genese konventionalisierter Bedeu-
tungssysteme. Ansitze hierzu finden sich allerdings in Merleau-Pontys
Institutionsbegriff (vgl. dazu Merleau-Ponty 2015, unten: Teil II, Kap.
4). Unabhingig von diesen offensichtlichen Licken: phanomenologisch
uberzeugend scheint mir, dass Sprache und sprachliches Verhalten jeden-
falls nicht obne die von Merleau-Ponty heraus gearbeiteten Aspekte be-
schrieben werden konnen. Sprache und Sprechen sind immer zugleich
Formen strukturierter Bewegung, die die zur Hervorbringung von Aufle-
rungen oder Texten notwendigen Fertigkeiten erfordern (vgl. dazu Kastl
20071: insbes. Kap. IV). Es gibt auch ein auf Sprechen und Sprache bezo-
genes individuelles Kérperschema als Komplexion der jeweiligen kom-
plexen pluralen korperlichen Schemata der Sprechmotorik. Bereits die
Fahigkeit der Artikulation eines einzelnen Lautes, beispielsweise des fri-
kativen Labials »w«, erfordert ein eigenes kleines Korperschema, erst
recht die Gesamtheit der jeweils in einer bestimmten Sprache moglichen
Uberginge in andere Laute.

Es ist eine zentrale These dieser Arbeit, dass dies Folgen fur die so-
ziologische Strukturtheorie hat (dazu unten Kapitel 4). In dem Vorle-
sungsskript von 1953/4 exponiert sich das in einer leitmotiv-artigen
Parallelisierung von Bewegung(swahrnehmung) und sprachlichem Ver-
halten (dazu im Einzelnen Kapitel 2 und 3). Ein Beispiel hierfur wire
etwa die folgende Formulierung: » Avoir un corps comme capable de
gesticulation expressive ou d’action et avoir un systéme phonématique
comme capacité de construire des signes, c’est la méme chose. Schéma
corporel et systtme phonematique. Comme le systéme phonématique, le
schema corporel est puissance de varier un certain principe sans connais-
sance expresse de ce principe.« »Einen Korper zu haben, der zu einer
Ausdrucksgestikulation oder Handlung fibig ist und ein phonematisches

159

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

System als Fibigkeit des Aufbaus von Zeichen zu haben, das ist ein und
dieselbe Sache. Korperschema und phonematisches System. Wie das pho-
nematische System ist auch das Korperschema die Fibigkeit ein bestimm-
tes Prinzip ohne ausdriickliche Kenntnis dieses Prinzips zu variieren.«
(Merleau-Ponty 2011: 204; Ubers. jmk).

Das Korperschema beinhaltet mithin Sprechen iiberhaupt, aber auch
jede spezifische Weise des Sprechens. Dies ist schon deswegen nahelie-
gend, weil ja Sprechen im Unterschied zu Gestik oder Lokomotion eine
nicht immer sichtbare, wohl aber auditiv und propriozeptiv/kinasthe-
tisch zugangliche und strukturierte Betatigung der Sprachmotorik be-
inhaltet. Folgerichtig findet sich in den Arbeitsnotizen zur Vorlesung
von 1953 die These, Aphasie sei eine Apraxie der Sprache (»considé-
rer ’aphasie comme une apraxie du langage«). Dass Sprechen auch eine
Feinmodulation des Korperschemas erfordert, ist phanomenologisch evi-
dent — von der phonetischen/phonematischen Ebene, die die »Fertigkeit«
der Handhabung und Kombination bestimmter Lautnuancen erfordert,
uber die Prosodik bis hin zur Beherrschung und adiaquaten strukturier-
ten Verkettung semantischer Versatzstiicke, gleichsam deren argumenta-
tive Gestikulation. Es liegt in der Konsequenz dieser Uberlegungen, auch
fiir »innere Vorgange« wie Denken, des »Bewusstseins alleene« (Marx),
»inneres Sprechen« ebenfalls eine Inanspruchnahme dieser sensomotori-
schen Aspekte anzunehmen. Anders wire der Anspruch Merleau-Pontys
mit den Uberlegungen in »Le Monde sensible et le monde de I’expres-
sion« zur Entwicklung einer »konkreten Theorie des Geistes« beizutra-
gen (»faire une théorie concréte de I'esprit«, Merleau-Ponty 2011: 45)
nicht einzuldsen.* Sensomotorische Prozesse und die damit mitgedach-
te operative Bedeutung des Korperschemas sind nicht nur fiir Bewegun-
gen im herkommlichen Sinn (z. B. Lokomotion, Haltung, Bewegung der
Gliedmafen) mafSgeblich, sondern auch fiir alle Ausdrucksbewegungen,
einschlieflich der Sprache (und damit der gesamten bei der Produktion
von sprachlichem Material beteiligten, teils gar nicht sichtbaren senso-
motorischen Prozesse) in Anschlag zu bringen. Wir werden am Beispiel
des »Satzverstehens« sehen, dass Merleau-Ponty von da aus auch tradi-
tionell als »kognitiv«, »mental«, »geistig« verstandene Prozesse und Er-
fahrungsqualitdten in den Blick nimmt und von einer konstitutiven Ver-
schrankung von Bewegung und Bewusstsein ausgeht. »C’est la méme

2 Solche Uberlegungen finden sich nicht nur bei Merleau-Ponty, sondern eben-
so bei Plessner, Wygotski, dem Pragmatismus John Deweys und George
H. Meads und natirlich — dann schon wieder im Kontext einer Merleau-
Rezeption — in neueren kognitionswissenschaftlichen Ansitzen, die mit der
Kategorie des »embodiment« oder des »enactement« arbeiten (z.B. Gal-
lagher). Allerdings beschrankt sich auch bei Gallagher die Rezeption auf die
»frithen« Arbeiten Merleau-Pontys. Die Ausweitung auf die Sprachtheorie
kommt noch gar nicht richtig in den Blick.

160

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA IM SPRACHLICHEN VERHALTEN (3)

chose d’étre mobile au sens humain et conscient« »Es ist dieselbe Sache,
zu Bewegungen im menschlichen Sinn fihig und bewusst zu sein« (Mer-
leau-Ponty 2011: 158; Ubers. jmk; vgl. dazu Saint Aubert in der Einlei-
tung: 32).

Interessant sind in diesem Zusammenhang auch Formulierungen Mer-
leau-Pontys in publizierten sprachtheoretischen Arbeiten, die solche
Uberlegungen teils vorweg nehmen, teils ausfithren und auf sie zuriick-
greifen. So hebt Merleau-Ponty in dem spiter in den Band Signes auf-
genommenen Aufsatz Uber die Phinomenologie der Sprache durchweg
auf einen Fertigkeitencharakter des Sprechens und des Sprachvermogens
ab. Die Beherrschung einer Sprache ist nicht auf das damit verbunden
sprachliche Wissen, die »Sprachkenntnis« reduzierbar. Die reale Organi-
sation und das Verstehen der sprachlichen Zeichen in der Rede erfordert
nicht primar ein »Ich denke«, sondern ein primordiales »Ich kann«, es
handelt sich hierbei um einen »ausgezeichneten Fall von korperlicher In-
tentionalitat«.> In derselben Logik ist die wenige Seiten spater formulier-
te These zu lesen, ich hitte dann eine Idee begriffen, »wenn sich in mir
das Vermogen eingestellt (institué) hat, in ihrem Umfeld Diskurse anzu-
ordnen«, »ich mir einen bestimmten Denkstil angeeignet habe« (2007:
128). In dem 1960 entstandenen Vorwort zu Signes, einer der letzten zu
Lebzeiten publizierten Texte, fasst Merleau-Ponty Sprache als eine Va-
riante interkorporeller Kommunikation (Merleau-Ponty 2007: 25). Be-
reits in der Phianomenologie der Wabrnehmung taucht die Uberlegung
auf »die gemeinsame Sprache, die wir sprechen«, sei »so etwas wie die
anonyme Leiblichkeit, die ich mit andere Organismen teile« (1966: 155).
Auch in der nicht vollendeten, etwa zeitgleich entstandenen Schrift Pro-
sa der Welt betont Merleau-Ponty diese gestisch-motorische Dimension
sprachlichen Verhaltens und bringt zugleich ihren Bezug zur Thematik
der Bewegung zum Ausdruck.

Dies geschieht auch durch eine auffillige Einschaltung musikalischer
Analogien. »Nicht indem ich mein ganzes Denken in Worte deponiere,
aus denen die anderen es dann entnehmen, verstindige ich mich mit ih-
nen, sondern mit meiner Kehle, meiner Stimme, meiner Betonung und
natirlich auch mit den Worten, den bevorzugten Satzkonstruktionen
und mit dem eigenen Zeitmafs, die ich jedem Satzteil zugestehe, kompo-
niere ich ein Ritsel von der Art, dass es nur eine einzige Losung zulasst,
bis der Andere, der diese mit Schlisselanderungen, mit Punktierungen
und Kadenzen gespickte Melodie stillschweigend begleitet, sie auf seine

3 Ausgerechnet in diesem Zusammenhang verwendet Merleau-Ponty aus-
driicklich (wenn nicht sogar nur an dieser Stelle) in einem laufenden Text
den Terminus einer »korperlichen Intentionalitit«! Das zeigt zugleich, dass
es fir ihn im Grunde keinen Fall einer »nicht-korperlichen« Intentionalitat
geben kann.

161

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

Rechnung nimmt und mit mir aussagt, was dann Verstehen heifSt.« (Mer-
leau-Ponty 1984a: 52). Diese musikalische Metaphorik schligt einen Ton
an (1), der sich bei vielen Autoren der ersten Hilfte des 2o. Jahrhunderts
findet, die sich mit Bewegung befassen.* Ein Leitmotiv bildet dabei das
Bild der » Bewegungsmelodie«, einer »mélodie kinétique« (z.B. Guillaume
1936: 126; Buytendijk 1956/1948: 288, 62 ff.; Luria 2001: 27, 177, 255
f.). Sprachverstehen bedient sich in dieser Sichtweise der Aufnahme, aber
auch der »Uberschreitung« und » Vervollstindigung « einer »sprachlichen
Gestikulation des Anderen« (Merleau-Ponty 1984a: 51). Dabei dienen
gerade die scheinbar formalen Aspekte der Sprache, ihre phonetischen
bzw. phonemischen, syllabischen und endungsbezogenen Differenzen als
Grundlage fur eine Artikulation, » Abhebung einer Sprachgeste von einer
anderen« »und schliefSlich — wofern die Differenzen praziser und syste-
matischer werden — erscheinen sie in Situationen, die selbst besser artiku-
liert sind, und erwecken immer mehr den Eindruck, dass dies alles einer
inneren Ordnung gehorcht, die dem Kind zu zeigen vermag, was vom Er-
wachsenen gemeint war.« (Merleau-Ponty 1984a: 55). Die zunachst du-
Berliche »Bewegung« der sprachlichen Zeichen »weckt nicht vorgeform-
te Gedanken«, sondern zieht mich in eine » Gedankenbewegung« hinein,
»zu der ich allein nicht fihig gewesen wire und die mich schliefSlich frem-
den Bedeutungen 6ffnet. Ich muss hier endlich zugeben, dass ich nicht nur
mein eigenes Denken lebe, sondern dass ich im Vollzug des Sprechens der
werde, dem ich zuhore. « (1984a: 136). Der kognitiven Sphire ist auf die-
se Weise eine Bewegungsdimension inhirent. Das ist nicht als Metapher
zu verstehen, sondern eine Folge des Umstands, dass sich Sprache in kei-
nem Modus ihrer Anwendung von menschlicher Sensorik und Motorik
trennen lisst. Insofern erscheint es folgerichtig, jedes Verstehen einer Au-
Berung eines anderen Menschen immer auch als Modulation des eigenen
Korperschemas zu verstehen. Sprechen beinhaltet also, wenn die Intuitio-
nen Merleau-Pontys zutreffen, im gleichen Sinne eine Differenzierung des
Korperschemas wie andere soziomotorische Fertigkeiten. Das beginnt bei
der Beherrschung der phonetischen Relationen einer bestimmten Spra-
che, umfasst Formen der prosodischen, syntaktischen und semantischen
Stilisierung und der dabei entscheidenden sensomotorischen Koordina-
tionen. Zwischen sprachlichem Verhalten und der Beteiligung zum Bei-
spiel an einem Basketballspiel gibt es, was immer das Sprechen dariiber
hinaus ermoglicht, so gesehen eine innere Verwandtschaft (dazu Kastl
2001). In dieser Ausweitung liegt meines Erachtens ein Gutteil des Inno-
vationspotentials der Schriften Merleau-Pontys nach der Phdanomeno-
logie der Wahrnehmung, das selbst aktuell von einem Autor wie Shaun
Gallagher, der sich dezidiert auf Merleau-Ponty beruft, unterausgenutzt

4  Die spannende Frage wire sicher, ob es wirklich »nur« eine Metaphorik ist
oder vielleicht mehr?

162

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIALTHEORETISCHE BEDEUTUNG DES KORPERSCHEMAS (4)

wirkt (vgl. etwa Gallagher 2017). Eine progressive Lektiire hatte Intuiti-
onen und Metaphern Merleau-Pontys jedenfalls viel stirker auf seitdem
erreichte Erkenntnisse der Sprach- und Bewegungswissenschaften zu be-
ziehen, als dies bislang der Fall ist.

Sozialtheoretische Bedeutung des Korperschemas (4)

Auch die vierte Dimension des Korperschemas wurde bereits im ersten
Abschnitt im Kern angesprochen — namlich bei der Erorterung der Ge-
neralitdt des Korpers, des chair. Diese Kategorien sind eng verkniipft,
auf gewisse Weise synonym mit dem Begriff des Kérperschemas. in der
Vorlesung von 1953 formuliert Merleau-Ponty unter dem Titel » Schema
corporel et relation avec autrui« (»Koérperschema und Beziehung zum
Anderen«): »Toutes les transitions entre dissociations du schéma cor-
porel, étrangeté d’une partie du corps, et perceptions des autres, et pré-
sence d’un autre [...] I’ explicitation totale du schéma corporel donne
non seulement rapport a soi du sujet mais encore son rapport a au-
trui: déja dans mon schéma corporel sont incluses des présentations
de moi-méme qui ne s’obtiennent que du point de vue d’autrui (mon
visage de face): avénement d’une vision de soi est avenement d’autrui
(Stade du miroir). Il y a une accentuation affective du schéma corporel
qui est en réalité installation en moi d’un rapport avec autrui [...] Struc-
ture libidinale du schéma corporel — Et par 1a ouverture a une structure
sociale du schéma corporel: car un type corporel-interhumain (un pat-
tern) une fois institutionnalisé détermine par contre-coup son accentua-
tion [...] — le corps porteur de tout un systéme symbolique qui le fagonne
en retour. Donc non seulement rapports interindividuels, mais rapports
sociaux-historiques.« »Alle Uberginge zwischen Dissoziationen des
Korperschemas, Fremdbeit eines Korperteils und Wabrnehmungen der
Anderen und Prisenz eines Anderen |[...] Die vollstindige Explikation
des Korperschemas ergibt nicht nur <einen> Bezug zum Selbst des
Subjekts, sondern zugleich seines Bezugs zum Anderen; in meinem
Korperschema sind schon Reprasentanzen meiner selbst inbegriffen,
die sich nur iiber den Standpunkt des Anderen ergeben (mein Gesicht
von vorne): das Aufkommen einer Vision des Selbst ist das Aufkommen
des Anderen (Spiegelstadium). Es gibt eine affektive Akzentuierung des
Korperschemas, die in Wirklichkeit Einsetzung eines Bezugs mit dem
Anderen in mir ist [...] Libidindse Struktur des Korperschemas — Und
von daher Offnung zu einer sozialen Struktur des Kérperschemas: denn
ein korperlich-zwischenmenschlicher Typus (ein Muster), der einmal
institutionalisiert wurde, legt im Gegenzug seine Akzentuierung fest |[...]
— der Korper <als> Trager eines ganzen symbolischen Systems, das ihn
wiederum formt.« (Merleau-Ponty 2011: 159; Ubers. jmk).

163

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

Auch wenn Merleau-Ponty in den spaten Natur-Vorlesungen der Jahre
1959/60 Korperschema von einer Dynamik der Projektion und Introjek-
tion her fasst (Merleau-Ponty 2000: 304 ff.; 372 ff.), bewegt er sich nahe
an Konzepten George Herbert Meads (Perspektiventibernahme als Ein-
nahme der Rolle eines Anderen) und Jacques Lacans (Spiegelstadiums
bzw. Narzissmustheorie). Der eigene Korper wird — sowohl als Bild wie
auch als motorisches Schema — tiber den Blick des Anderen bzw. dessen
Stellvertretung durch den Spiegel erfahrbar und zuganglich und dadurch
mitstrukturiert. Im Anschluss an Schilder hat dies fiir Merleau-Ponty
eine irreduzibel libidinose, aber eben auch darin: soziologische Dimen-
sion (vgl. 2000: 305 — »Das Korperschema hat eine libidinose und sozio-
logische Struktur.«). Saint Aubert sieht in dieser »structuration libidinale
du schéma corporel« »libidinosen Strukturierung des Korperschemas«
eine »dimension intégrale qui affecte inévitablement, et d’emblée, notre
rapport au monde.« »integrale Dimension, die unweigerlich und von An-
fang an unseren Bezug zur Welt beriihrt« (Saint-Aubert 2013: 122). Sie
betrifft wesentlich unser Verhiltnis zu den Anderen, sie verstrickt uns
in einer grundlegenden »ouverture aux autres mémes par I’ intercor-
poréité« » Offnung zu den Anderen durch die Interkorporalitit« (ebd.
123; vgl. dazu Merleau-Ponty 2007: 246). Saint-Aubert zitiert in diesem
Zusammenhang eine Passage aus dem unveroffentlichten Nachlass: »Le
schéma corporel, organisation de mon corps, est en méme temps orga-
nisation de ses rapports avec les autres corps, intercorporéité (Image
and Appearance p. 123 <Beleg Schilder! jmk>) Le schéma corporel, sys-
téme d’équivalences intersensorielles et entre états successifs, est aussi
systeme d’équivalences entre les corps. Et il est I'un parce qu’ il est I’au-
tre [....]. Identification = assomption du schéma corporel d’un autre |...].
Le systéeme pour-soi — pour-autrui est le schéma corporel. Le schéma
corporel est le >dedans< du corps [...] ou autrui est introjecté comme co-
corps.« » Das Korperschema, Organisation meines Korpers, ist zugleich
Organisation seiner Beziige zu den anderen Korpern, Interkorporalitit
(Image and Appearance Seite 123). Das Korperschema, System der
intersensorischen Entsprechungen und der aufeinanderfolgenden
Zustinde ist auch ein System der Entsprechungen zwischen den Korpern.
Und er ist das eine, weil er das andere ist [....] Identifikation = Aufnahme
des Korperschemas eines Anderen [....] Das System fiir sich/fiir den
anderen ist das Korperschema. Das Korperschema ist das Innere des
Korpers, in das der Andere als Mit-Korper introjiziert wurde« (zit. bei
Saint-Aubert 2013: 131; Ubers. jmk).

Saint-Aubert zeigt dariiber hinaus, dass diese »asthesiologische-
libidinose« Verkntipfung des Korpers mit seinem Gegeniiber, auch die
Welt als Ganze betrifft, zu der er hin ge6ffnet ist. Unser Weltverhiltnis
hat die Dimension eines narzisstisch getonten »Begehrens«, das nicht
nur den anderen menschlichen Kérpern gilt, sondern auch den Dingen,

164

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA (TA) ALS (BEWEGUNGS-)» GEDACHTNIS «?

auf die sich unser Korperschema bezieht. Es gilt dem motorischen und
asthesiologischen Profil unserer Welt als Ganzer (vgl. dazu insgesamt
Saint-Aubert 2013, bes. 121 ff.). Es gibt auf diese Weise eine Art grund-
legende »Promiskuitdt« unseres Weltbezugs. Hier setzt Saint Auberts
psychoanalytisch akzentuierte Lektiire der Merleau-Pontyschen Spat-
philosophie an.

Korperschema(ta) als (Bewegungs-)» Gedachtnis«?

Alle bisherigen Ausfuhrungen setzen voraus, dass menschliches Verhal-
ten und seine (Um-) Welt interdependent sind, sich stetig differenzieren
und dieser Prozess gleichbedeutend mit Strukturbildung ist. Das hat zwei
Implikationen. Unter der weitreichenden Annahme dieser Generalitit
des Korpers bedarf es genau genommen keiner eigenen sozialtheoreti-
schen Begriindung von »Intersubjektivitit« mehr. Diese Generalitdt des
Korpers beinhaltet und ist nur moglich unter der Annahme der Zeitlich-
keit und Geschichtlichkeit der Korper. Die Differenzierung schlagt sich
im Korper nieder, das heifSt, sie verandert seine Struktur, diese Struktur
wird Disposition, das heifSt, sie ermoglicht dhnliche weitere Kontakte
(vgl. auch hier Ryle 2018: Kap. 5).

Das Korperschema ist in sich zeitlich verfasst, worauf der stete Ver-
weis Merleaus auf den Taximeter-Vergleich von Head abhebt. Es ist Ab-
laufschema, beinhaltet Riickverweisungen und Vorverweisungen (Pro-
tentionen und Retentionen). Das Korperschema modifiziert sich mit
jeder Aktivitit, in jedem Moment, wie unmerklich auch immer, schon
deswegen, weil Situationen nur typisch, niemals exakt gleich und da-
mit wiederholbar sind. Es bewahrt zugleich die abgelaufenen Aktivita-
ten in sedimentierter Form. » Sedimentierung« ist natiirlich nicht nur ein
»Zahl«-Vorgang. Zwar spielt Wiederholung eine wichtige Rolle. Aber es
gibt auch beim Vollzug von gleichartigen Bewegungen (z.B. Klavieran-
schlag, Hammerschlag) niemals eine exakte Wiederholung, wie die For-
schungen von Nicolai Bernstein (1975: 10) gezeigt haben.

Darin liegt auch der sachliche Grund, warum die beiden letzten gro-
Ben Kapitel der Phinomenologie der Wahrnehmung die Uberschrift Die
Zeitlichkeit und Die Freibeit tragen. Im vorletzten Kapitel tiber Zeit-
lichkeit wird der zentrale bis hinein ins Spatwerk mafSgebliche Begriff
der »intentionnalité opérante« (»fungierende Intentionalitdt«) einge-
fuhrt. Diese bestimmt Merleau-Ponty unter Ruckgriff auf die zeittheo-
retischen Analysen Husserls und Heideggers (Kastl 1998, 2001a). Auch
seine Fassung des Freiheitsproblems, mit dem er die Phdnomenologie
der Wahrnehmung abschliefSt, muss von dieser Akzentuierung der Zeit-
lichkeit verstanden werden. Merleau-Pontys versteht Freiheit als eine

165

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

durch eine spezifische historische Situation ebenso ermiglichte wie zu-
gleich bedingte Freiheit.

Wir hatten immer wieder mit der Schwierigkeit zu tun, dass »inten-
tionnalité opérante« nicht mit »korperlicher Intentionalitidt« gleichzu-
setzen ist. Dies ist deshalb missverstindlich, weil es »korperlich« als
Differenzkategorie zu »geistig« (oder »seelisch«) nahe legt. Weder »kor-
perlich« im Sinne der Descartes’schen »res extensa« noch ein schwiche-
res Konzept, etwa »korperlich« im Sinne einer sensomotorischen Dimen-
sion wiirde hier zu einer klaren Differenzierung fithren. Im zweiten Sinne
hatte fir Merleau-Ponty jede Weise der Intentionalitat, auch sprachliche
verfasste, auch Aktintentionalitat, auch Reflexivitit, Reprasentation, auf
Aussagen (Deklaration) bezogene Intentionalitit eine korperliche Di-
mension, insofern sie sich aus der »intentionnalité opérante« ausdiffe-
renziert und wiederum in deren Sedimentierungen und Horizonte ein-
geht. Dann allerdings bleibt Intentionalitit schlechthin auf den Korper
im Sinne Descartes verwiesen, der Geist wire entweder etwas am Kor-
per und wir wiren bei dem im ersten Teil heraus gestellten »erweiterten«
Korperbegriff oder es bleibt ein unklarer Rest.

Merleau-Ponty umgeht diese Problematik in der Phinomenologie
der Wahrnehmung dadurch, dass er eine explizite Gleichsetzung von
»fungierender« (opérante) und »korperlicher« Intentionalitit strikt um-
geht. Die Aktintentionalitit ist zwar nie ohne Korperlichkeit (sowohl
im schlichten Sinn von Sensomotorik, aber auch von »res extensa«) zu
denken. Umgekehrt ist die fungierende Intentionalitit aber nicht nur
»korperlich« im Sinne Descartes. Sie ist ja zugleich in sich zeitlich ver-
fasst, was Descartes Korperbegriff ausschliefSt. Das eigentliche Defini-
ens der »intentionnalité opérante« ist eine nicht-thematische Zeitlich-
keit. Husserl hat das in paradoxer Weise als »passive Synthesis« des
retentional-protentialen Geschehens und Heidegger als »urspriingliche
Zeit« bezeichnet, als Ineinander der zeitlichen »Ekstasen«. »Die Zeit«,
so schreibt Merleau-Ponty in dem mafSgeblichen Kapitel, »ist die ein-
zigartige Bewegung, die in all ihren Teilen ganz sich selbst entspricht, so
wie eine Geste die simtlichen Muskelkontraktionen umfafst, die zu ih-
rem Vollzuge notwendig sind. Beim Ubergang von B zu C zerspringt und
desintegriert sich gleichsam B in B’, A’ in A”, und auch C selbst <damit
werden die im Schema Husserls retentional abfallenden »Jetztpunkte«
bezeichnet, jmk>, das, solange es noch kiinftig war, sich in einer konti-
nuierlichen Ausstrahlung von Abschattungen anzeigte, beginnt, sobald
es nur zur Existenz gekommen ist, auch schon wieder seine Substanz
einzubiifSen. >Die Zeit ist das allem, was sein wird, gebotene Mittel, zu
sein, um nicht mehr zu sein<. Sie ist nichts anderes als die allgemeine
Flucht aus sich selbst, das einheitliche Gesetz dieser zentrifugalen Bewe-
gung, oder, wie Heidegger sagt, die >Ek-Stase«« (Merleau-Ponty 1966:
476 f.). Erst auf der Grundlage dieses Differenzierungsgeschehens sind

166

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTY UND DER MODERNE GEDACHTNISBEGRIFF

ausdriickliche Formen der Erinnerung oder auch der Vorwegnahme von
Zukunftigem moglich.

Merleaus Vergleich mit der »Geste« deutet darauf hin: Bewegungen
des sichtbaren Korpers sind eine Art Paradigma fiir das, was er unter
»intentionnalité opérante« versteht. Aber ob die Intentionalitdt von Be-
wegung ein Aspekt von dieser ist oder umgekehrt, dartber erfolgt keine
Festlegung. Eindeutig gilt aber, dass intentionale Phanomene nicht ohne
zeitliche Dimension denkbar sind. Schon bei Kant ist die Zeit das ei-
gentliche Element des »inneren Sinns«, des » Anschauens unserer selbst
und unseres inneren Zustandes« und zugleich »die formale Bedingung
a priori aller Erscheinungen uiberhaupt« (Kant 1990/1: 80 f.), weil sie —
im Unterschied zum Raum — sowohl dufSere wie innere (geistige, men-
tale, psychische, kognitive) Phinomene gleichermaflen betrifft. Im Vor-
wort zu Signes formuliert Merleau-Ponty in diesem Sinne, die Zeit sei
der »Korper des Geistes« (corps de Pesprit, ein Valéry-Zitat) (Merleau-
Ponty 2007: 19). Sowohl die Erfahrung jeder ausgefithrten oder nur
wahrgenommenen wie auch jede vorgestellte menschliche Bewegung ist
jedenfalls nicht denkbar, ohne dass die verschiedenen zeitlichen Momen-
te der Bewegung » bewahrt«, fureinander zuganglich, im Konnex bleiben.
Selbst die geringste Ortsveranderung ist nicht erfahrbar ohne ihr Woher,
das zugleich auf das ablaufende und noch bevorstehendes Wohin bezo-
gen bleibt. Es setzt also etwas voraus, was Heidegger den Zugang zu ei-
ner Dimension der »Gespanntheit« von Zeit, der Zeitspanne genannt
hat. In diesem Sinn handelt es sich, auch wenn es nicht um eine themati-
sierende Bezugnahme auf Vergangenes, sondern um jedwede »Priasenz«
des Vergangenen in der Gegenwart geht, um » Gedachtnis«.

Merleau-Ponty und der moderne Gedachtnisbegriff

Es ist in diesem Zusammenhang wichtig darauf hinzuweisen, dass sich
gegeniiber der Mitte des letzten Jahrhunderts das Verstindnis dessen,
was »Gedichtnis« ist, in der Psychologie, Neurobiologie und der in-
terdisziplinaren und sozialwissenschaftlichen Gedichtnisforschung sehr
verdndert hat. Kaum jemand verengt heute noch den Gedichtnisbe-
griff auf Phinomene der Erinnerung. Vielmehr ist Gedichtnis zu einem
Sammelbegriff fur durchaus heterogene Phinomene geworden, die ge-
meinsam haben, dass sie als Bewahrung von Vergangenem (in sehr ver-
schiedenartigen Formen und Modi) fur gegenwirtige bzw. zukiinftige
Operationen aufgefasst werden konnen. Gedachtnis ist heute ein Syno-
nym fiir das, was Zeiterfahrung und zeitlich strukturierte Erfahrung ins-
gesamt ermOglicht. Das macht es letztlich zu einer schwer fassbaren Gro-
Be. Auf dieses Problem antworten moderne Gedichtniskonzepte nach

167

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

dem Prinzip der »Einheit in der Differenz«, die Ausweitung des Kon-
zeptes geht einher mit seiner internen Differenzierung. Ein Vorbild hier-
fiir bietet bereits die Bergsonsche Unterscheidung von Bewegungs- und
Erinnerungsgedichtnis in Matiére et mémoire (Bergson 2015: 87 ff.).
Dabei bilden gerade die fiir Merleau-Pontys Ansatz wichtigen sensomo-
torischen Phianomene, eine wichtige Untergruppe (vgl. allgemein dazu
Squire/Kandel 2009; Welzer/Markowitsch 2006; Markowitsch/Welzer
2005; Dimbath/Heinlein 201 5; Sebald 2014; Kastl 2004).

Im modernen Gedichtnisverstandnis lassen sich zwei Hauptdiffe-
renzierungslinien unterscheiden. Die eine bezieht sich auf die Frage der
Dauer der »Bewahrung« bzw. » Aufrechterhaltung« von »Inhalten« des
Gedichtnisses, also wenn man so will auf die zeitliche Dimension des
Gedichtnisses selbst. Die Vorstellungen reichen dabei von der Annahme
eines » Ultrakurzzeitgedachtnisses« (hier geht es um fur das Bewusstsein
gar nicht zugdngliche, wohl aber subliminal prozessierte Muster im Be-
reich von Millisekunden) tiber das Kurzzeit- oder Arbeitsgedichtnis bis
zum Langzeitgedichtnis. Die andere Differenzierungslinie bezieht sich
auf eine modale Unterscheidung bzw. die Funktionsweise von Gedacht-
nisleistungen. Eine Kernunterscheidung ist dabei die von deklarativen
und non-deklarativen Gedachtnisleistungen. Alternative Bezeichnungen
fiir non-deklarativ waren (und sind es zum Teil noch) die Ausdriicke
»implizit« oder » prozedural«. Gemeint sind immer durch Erfahrung er-
worbene Muster, »Strukturen« des Verbaltens im Unterschied zu auf
Reprisentation (»Deklaration« bzw. »Narration«) angelegte kognitive
Muster des Wissens oder der Erinnerung. Nur die letztgenannte
Gedichtnisform (auch als episodisches oder autobiographisches
Gedichtnis bezeichnet) entspricht dem tiblichen Alltagsverstindnis
von Gedichtnis. Das semantische Gedachtnis (Wissen) entspricht
einem konventionellen Verstindnis von »Lernen«. Bahnbrechend fuir
das Verstandnis »non-deklarativer« Gedachtnisformen hierfiir waren
experimentelle psychologische Befunde insbesondere seit den 198oer
und 1990er Jahren (Squire/Kandel 2009; Koch 2005: Kap. 11; Tulving
2000; Squire/Dede 2015, Toth 2000; Kastl 2004).

Squire, einer der Hauptakteure der neueren Gedachtnisforschung fasst
das Verstdndnis dieser Differenzierungsdimension in einem neueren Ar-
tikel wie folgt zusammen: »Nondeclarative memory is dispositional and
is expressed through performance rather than recollection. An important
principle is the ability to gradually extract the commun elements from
a series of separate events. Nondeclarative memory provides for myriad
unconscious ways of responding to the world [...] Here arise the habits
and preferences that are inaccessible to conscious recollection, but they
nevertheless are shaped by past events, they influence our current beha-
vior and mental life, and they are a fundamental part of who we are.«
(Squire/Dede 2015: 3).

168

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTY UND DER MODERNE GEDACHTNISBEGRIFF

Der mittlerweile iiberwiegend verwendete Begriff »non-deklarativ«
beinhaltet die friheren Bezeichnungen »prozedural«, »Verhaltensge-
ddchtnis«, »Wissen wie ...« oder »implizit« bzw. die damit bezeichne-
ten Phanomene. Experimentelle Forschungen haben aber das Spektrum
der Phinomene erheblich erweitert, etwa um das » Gespiir « fir komple-
xe stochastische Zusammenhinge, unbewusst erworbene Regelsysteme
im Zusammenhang mit sogenannten »kinstliche Grammatiken« oder
kategorialen Typisierungsleistungen. Das entscheidende Abgrenzungs-
kriterium liegt meistens in der Qualitat des » Abrufes« der Leistungen.
Wissen und Erinnerungen sind in dem Sinne deklarativ, dass sie als
Wissen und Erinnerungen bewusst sind, autoreferentiell (ich weif3, dass
ich etwas weifs und mich an etwas erinnere) und insofern explizit ab-
gerufen werden. Sie sagen etwas iiber etwas aus. Wissen und Erinne-
rungen konnen explizit erworben, erlernt, »gepflegt« werden, durch-
aus aber auch beildufig, ohne bewusste Absicht. Zwar kann ich mir
auch vornehmen, mich beispielsweise einem Fuf$balltraining zu unter-
ziehen, Geige uben, in einen Tanzkurs zu gehen oder meine handwerk-
lichen Fihigkeiten zu schulen. Aber das non-deklarative Moment beim
Erwerb und zugleich das eigentliche Kénnen liegen auf der Ebene von
Fein- und Feinstkoordinationen, die sich wegen ihrer Komplexitit und
Vielfalt der Thematisierung grundsitzlich entziehen. Sie werden tber-
wiegend subliminal, durch Ubung, » Tun«, Praxis erworben, in einem
Prozess, der auf dem von Squire/Dede vermerkten Sich-iiberlassen an
Wiederholungen beruht, bei dem Bewusstsein sogar hinderlich ist. Sol-
che Fertigkeiten werden vielfach beildufig im Alltag, ohne jede Absicht-
lichkeit erworben, etwa nach dem Muster des Erlernens eines Dialekts.
Uberhaupt stellt der Primarspracherwerb, wenn also Kinder die Regeln
und Regelmafligkeiten einer Sprache durch Nachahmung, Einklinken
in Sprechsituationen, » Aufschnappen« von Wortern und Wendungen
lernen, vielleicht das zentralste Beispiel fur non-deklarative Gedacht-
nisleistungen dar.

Damit uiberschneiden sich auch die von Christoph Koch so genann-
ten » Zombiesysteme« (Koch 2005: Kap. 12) als Inbegriff dessen, was
man »tun« bzw. »erfahren«, »wahrnehmen« kann, ohne sich dessen be-
wusst zu sein. Dazu gehoren weite Teile des Erwerbs und der Anwen-
dung non-deklarativer Gedachtnisleistungen bis hin zur Wirksamkeit
subliminaler Reize, die weder bei ihrem Auftreten noch bei ihrem spate-
ren Wirksamwerden iiberhaupt die Bewusstseinsschwelle erreichen. Bei-
spielsweise kann man experimentell belegen, dass sich nur eine Vier-
telsekunde anhaltende Reizmuster, die durch vor- und nachgeschaltete
Deckmuster maskiert werden, von denen das wahrnehmende Individu-
um keine bewusste Kenntnis hat, gleichwohl verhaltenswirksam werden
konnen. Sie konnen sich etwa in sogenannten Primingreaktionen auswir-
ken (Koch 2005: 215; Kandel; Dehaene 2014: 85 ff.).

169

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

Dieser generalisierte Gedachtnisbegriff, der deklarative wie non-de-
klarative Aspekte umfasst, und die damit verkniipfte modulare Multi-
plizitat von Gedichtnisleistungen ist heute eine Selbstverstindlichkeit
in Neurobiologie, Psychologie und Medizin geworden. Man muss hin-
zufiigen, dass dieses moderne Gedichtnisverstindnis in der Philosophie
immer schon antizipiert wurde. Das reicht von Aristoteles” Unterschei-
dung zwischen dem, was man nur durch Belehrung und dem, was man
nur durch Tun lernen kann (Aristoteles 2006: 20 ff.) bis zu Ryles Un-
terscheidung von Wissen, Konnen und Erinnern (Ryle 2018: Kap. 5, 8).

Ebenso selbstverstandlich ist die Erkenntnis, dass Intentionalitit und
Bewusstsein im weitesten Sinne (Aufmerksamkeit, Erleben, Wahrneh-
mung, Verhalten) und Gedichtnisleistungen miteinander verkntipft sind
und auf der Ebene elementarer Operationen des Kurzzeit- bzw. Arbeits-
geddchtnisses auf gewisse Weise sogar zusammenfallen (z.B. Dehaene
2014: 147; Birbaumer/Schmidt 20t10: Kap. 21, 496 ff.; Markowitsch
2002: 85: Koch 2005: 214; Luria 2001). Wie das genau geschieht, ist
durchaus offen und in weitem Umfang unverstanden. Aber es besteht
Konsens dariiber, dass jedes denkbare Erfahrungselement schon eine mi-
nimale zeitliche Erstrecktheit und Organisation aufweist, auch wenn es
nicht die Schwelle bewusster Erfahrung tiberschreitet, geschweige denn
»ins Langzeitgeddchtnis ibernommen« wird, also spiter als Erinnerung,
Fertigkeit oder Wissen zur Verfiigung steht. Die derzeit in den Kogniti-
onswissenschaften vieldiskutierte »Integrated Information Theory« des
Bewusstseins legt einen Katalog von Grundmerkmalen von Bewusstsein
vor, in der dessen immer schon integrierte und holistische Kompositi-
onalitidt sowohl in der zeitlichen Horizontalitit wie in der synchronen
(raumlichen) Wahrnehmung zentrales Bestimmungselement ist (Oizumi/
Albantakis/Tononi 2014: 2—3; Koch 2019: 8-10). Weitgehend konsent
ist, dass bewusste Wahrnehmungen immer bereits eine »vorbewusste«
(subliminale) Informationsverarbeitung voraussetzt (Birbaumer/Schmidt
2010: 496 ff.; Dehaene 2014: Kap. 2). Damit ist, was Husserl und Mer-
leau-Ponty unter »fungierender Intentionalitat« verstehen, mittlerweile
eine weitgehend in Neurobiologie und Psychologie akzeptierte Annah-
me, die in weiten Teilen auch experimentell und klinisch belegt ist. Das
betrifft auch den freilich im Einzelnen nicht verstandenen, weder nach
phanomenologischen, philosophischen noch nach naturwissenschaftli-
chen Standards hinreichend aufgeklirten Konnex zwischen Langzeitge-
dachtnis, Arbeitsgedachtnis und laufendem » Bewusstsein« bzw. Erleben/
Verhalten (»intentionalité opérante«).

Was Merleau-Ponty »Korperschema« nennt, wire in der modernen
Terminologie im Verhiltnis von Kurzzeit- bzw. Arbeitsgedachtnis und
non-deklarativem Langzeitgeddchtnis anzusiedeln. Alle Beispiele moto-
rischer Fertigkeiten, deren Analyse in der Phinomenologie der Wahr-
nehmung eine so prominente Rolle spielen (der Orgelspieler, die Dame

170

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTY UND DER MODERNE GEDACHTNISBEGRIFF

mit dem Federhut, die Bedienung einer Schreibmaschine usw.) und die
in der romantischen Merleau-Ponty-Rezeption als Anwendungsfille ei-
ner »leiblichen Intentionalitit« aufgegriffen wurden, wiirde man in der
modernen Semantik der Gedachtnisforschung als Beispiele fiir operative
Kapazititen des non-deklarativen Gedachtnisses verbuchen.

Merleau-Ponty selbst verwendet das Gedachtniskonzept trotz der auf-
gezeigten systematischen Bedeutung des » Zeitthemas« als Zielpunkt der
Argumentation der Phdnomenologie der Wabrnehmung an keiner Stel-
le seiner zu Lebzeiten verdffentlichten Arbeiten. Man konnte fast sagen,
er scheut sich davor ein Gedachtniskonzept ins Spiel zu bringen. Mogli-
cherweise befiirchtete er, damit ein Einfallstor fiir offene oder verdeckte
konstitutionistische oder aber naturalisierende Vorstellungen zu schaffen.
Dafur sprache zum Beispiel seine Distanzierung von einem Verstindnis
von Gedichtnisleistungen, wie sie Gurwitsch entwirft (vgl. Merleau-Pon-
ty 1997 und die Ausfithrungen dazu in Teil 1, Kapitel 1). Man konn-
te argumentieren, gegeniiber einem Konzept fungierender Intentionali-
tat als eines kontinuierlichen Prozesses zeitlicher Differenzierung stelle
»Gedichtnis« eine unzureichende Verdinglichung dar. Ein » Gedachtnis«,
in der Psychologie und Biologie auf irgendeine Weise immer als Instanz,
psychischer Apparat oder Organ gedacht, existiert auf gewisse Weise in
der phanomenologischen Erfahrung nicht. Das sind von vorneherein er-
schlossene und konstruierte Vorstellungen, letztlich Modelle, die wir als
solche aber in der laufenden Erfahrung nicht erfahren, ebenso wenig wie
wir so etwas wie ein » Affektregulationssystem« oder Instanzen wie »Es«,
»Ich«, »Uber-ich« u.a. zu fassen bekommen.

Wir nehmen vielmehr eine jeweilige zeitliche Perspektive ein. Wir er-
fahren eine bestimmte Konstellation retentional-protentialer Verweisun-
gen als Ganzes, einen je so und so beschaffenen Vergangenheits- und Zu-
kunftshorizont einer Situation. Wir konnen unsere Aufmerksamkeit auf
die bewusste Rekonstruktion vergangener oder die Planung, Vorwegnah-
me zukunftiger Ereignisse legen; der Rickgriff auf Konnen und Wissen
hat gewisse zeitliche Qualititen (z.B. der Sicherheit des Uberdauerns, des
jederzeitigen Zugriffs) usw. Aber nie erfahren wir dabei von der Arbeit ei-
nes von meinen Intentionen trennbaren » Organs« namens Gedachtnis. Ich
sage zwar: » Mein Gedachtnis lasst mich im Stich«, in gewissem Sinne ein
Zugestandnis, ein Rickgriff des Alltagswissens auf die Psychologie oder
Biologie. Mit demselben Recht konnte ich dann in Bezug das Ausfithren
von Rechenaufgaben von einem »Rechner« in mir sprechen und wenn es
nicht gelingt, eine Multiplikation durchzufiihren, sagen: »Mein Rechner
funktioniert nicht.« Was ich erfahre, ist aber eigentlich ein: »Ich kann mich
nicht erinnern« oder »ich weifs nicht mehr, dass ...« und — tibertragen auf
Fertigkeiten — »ich kann nicht«, »ich habe xy verlernt«. Selbst die Klinik
enthilt letztlich keinen klaren Beweis fiir einen Gedichtnisapparat oder
eine gesonderte Instanz namens Gedachtnis. Sie kann nur Korrelationen

171

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

zwischen einer Schadigungstypik, einschliefSlich von deren Lokalisation
und einer Beeintrichtigung bestimmter Fihigkeiten belegen. In der Tat hat
auch die Gehirnforschung bislang nicht schliissig belegt, dass es eine ana-
tomisch abgrenzbare »Einheit« namens Gedichtnis iiberhaupt gibt. Auch
in der neuropsychologischen Forschung haufen sich die Belege, dass Ge-
dachtnis, auch wenn es zum Teil geschidigt werden kann, in engem Zu-
sammenhang mit Verhalten und Intentionalitit insgesamt steht.

Nun kénnte man auch hier die phanomenologische Methode als hilf-
reiches Korrektiv solcher Verdinglichungen einsetzen und den Status des
Konzeptes »Gedachtnis« verdndern, es nicht als Organ sehen, sondern
als Dimension der Erfahrung. Manche Ausfihrungen Merleau-Pontys
zur »intentionnalité opérante« konnte man genau so verstehen. Schlief3-
lich stiitzt sich Merleau-Pontys anti-konstitutionistische Argumentation
wesentlich auf die Analyse der »passiven Synthesen« der Zeiterfahrung
und damit das, was er unter »intentionnalité opérante« versteht. Mer-
leau-Ponty betont am Ende der Phinomenologie der Wahrnebhmung im
Anschluss an Husserlsche und Heideggersche Analysen, dass alle the-
matischen und deklarativen Bezugnahmen auf die Vergangenheit, alles
reflexive und explizite Wissen immer schon die Erfahrungsebene der
»fungierenden Intentionalitit« voraussetzt. Dann aber kann man das als
Beitrag zu einem revidierten, dimensionalen, nicht-verdinglichten Ver-
standnis von »Gedichtnis« auffassen. In den veroffentlichten Schriften
Merleau-Pontys findet sich zwar keine Stelle, die einen derartigen An-
spruch formuliert, wohl aber in seinen Vorlesungsskripten.

Zeit, Gedichtnis, Korperschema in den Vorlesungen
von 1953 und 1954/5

Die Vorlesung am College de France des Jahres 1954/55 mit dem Ti-
tel »Le probleme de la passivité« ist meines Wissens der einzige iiber-
lieferte Textentwurf Merleau-Pontys, in dem Gedichtnis (mémoire) als
Uberschrift auftaucht und in dem er versucht eine positive Gedéchtnis-
konzeption in dem beschriebenen Sinne zu entwerfen. Wie zu erwarten,
entfaltet er das Thema aus dem thematischen Horizont der Uberlegun-
gen zur fungierenden Intentionalitit am Ende der Phdnomenologie der
Wabrnebmung. Hier war ja ebenfalls ein ganzer Abschnitt dem Verhalt-
nis von Passivitit und Aktivitait im Zusammenhang mit der Zeiterfah-
rung gewidmet. In der deutschen Ausgabe bildet das einen eigenen Pa-
ragraphen mit genau dieser Uberschrift. Auch hier fasst Merleau-Ponty
die Zeiterfahrung als Inbegriff »passiver Synthesis«. Deren Reformulie-
rung lautete: »dass in ihr das Mannigfaltige zwar von uns durchdrungen
ist, gleichwohl aber nicht wir es sind, die seine Synthese vollbringen. «

172

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZEIT, GEDACHTNIS, KORPERSCHEMA IN DEN VORLESUNGEN 1953-1954/5

(Merleau-Ponty 1966: 485). Genau das trifft fur die Zeit bzw. die » Zei-
tigung« (»temporalisation«) zu. In untiberhorbar existentialistischer Re-
gistrierung fithrt Merleau-Ponty ein » Geworfenheitsmotiv« aus: Ich bin
nicht der Akteur der Zeit(igung), ich habe noch nicht einmal meine Ge-
burt »gewdhlt«. Aber so wie ich geboren bin, vollzieht sich die Zeit
durch mich und meinen Koérper hindurch, die Zeit erlegt mir auf, was
ich bin und »entreifst mich dem, was ich zu sein mich anschickte, doch
verleiht mir zu gleicher Zeit das Mittel, mich auf Abstand (distance) zu
fassen und mich als Ich zu verwirklichen.« (ebd.: 486). Es handelt sich
dabei nicht um Passivitidt im Sinn des Hinnehmens einer »fremden Rea-
litit« oder »kausalen Einwirkung«, sondern es geht um »eine Belehnung,
ein Sein in Situation, dem zuvor wir gar nicht existieren, das wir bestan-
dig aufs Neue beginnen und das uns selbst erst konstituiert. Eine ein fiir
allemal »erworbene« Spontaneitit, die »auf Grund des Erwerbs fortfihrt,
Spontanitit zu sein<, genau aber das ist die Zeit.« (ebd.: 486).

Das ist im Kern zundchst eine Sartresche Formel — auch das Zitat
stammt aus »Das Sein und das Nichts«. Es ist die Zeit, die uns als Grund-
lage unserer Spontanitit das Vermogen »des Dartuber-Hinweg-gehens
und >Nichtens« verleiht — das heifdt Erfahrung, Bedeutung, Bewusstsein
letztlich als Differenzerfahrung ermoglicht. Unser Zugang zur Dichte des
prasenten Seins vollzieht sich durch die merkwiirdige Mit-Anwesenden
des Nicht-Mehr und des Noch-Nicht. In diesem Zusammenhang ver-
wendet Merleau-Ponty noch nicht den Terminus » Gedichtnis«, sondern
spricht von »Zeit« und »Zeitigung«. Aber auch er scheint den engen
Zusammenhang zu sehen. Das wird daraus ersichtlich, dass er in dem
Manuskript von 1954/5 genau an diesen Uberlegungen wieder ansetzt.
Zugleich vollzieht sich in dem Manuskript — wie auch im Gesamtwerk
— unter der Hand eine Transformation des existentialistischen Vokabu-
lars (Wahl, Situation, Freiheit, Nichts) sowie des gestaltpsychologischen
Vokabulars (Figur/Hintergrund) in ein differenztheoretisches, diakriti-
sches Vokabular. Entscheidendes Indiz hierfiir ist die zunehmende Ver-
wendung des Ausdrucks »écart«.

Diese Kategorie verwendet er gleichermafen:

e im zeichentheoretischen Zusammenhang der Differenz von Signifi-
kant zu Signifikant (und damit: Signifikant zu Signifikat), also dem
bedeutungsgenerierenden » Abstand« der sprachlichen Zeichen zu-
einander (2007: §3; 2011: 207, 143);

e in Bezug auf die gestaltpsychologische Differenz von Figur und Hin-
tergrund (20171: 203; 56/58);

® in Bezug auf die »kinetische Differenz« der Phasen einer Bewegung
(20171: 56) und in diesem Zusammenhang in Bezug auf die Diffe-
renz von Korperbaltungen beim operierenden Korperschema (2011:

131, 139, T43);

173

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

e im Zusammenhang der zeittheoretischen Differenz des Jetzt zum
»Eben noch« und »Noch nicht« bzw. der Gegenwart zu Vergangen-
heit/Zukunft (2015: 333).

In allen diesen Fillen geht es um eine schwer zu fassende, weil phanome-
nologisch irreduzible Conditio sine qua non von Erfahrung schlechthin:
der nicht-vorstellenden, nicht-thematischen Ko-Priasenz von Nicht-Pra-
sentem als Voraussetzung fiir die Bedeutung des in einer Situation Prasen-
ten und Thematischen. Wir werden in den folgenden Kapiteln analysie-
ren, wie Merleau-Ponty von hier aus die strukturalistische (diakritische)
Logik in seine Uberlegungen integriert und damit so heterogene Phino-
mene wie Bewegung und Satzverstehen in Bezug zueinander setzt und
mit der Thematik des operativen Korperschemas in Verbindung bringt.
Vorerst muss der Hinweis geniigen: schon die Saussuresche Formel, dass
ein Zeichen nur Bedeutung durch seinen Bezug zu anderen Zeichen hat
(syntagmatisch und paradigmatisch), beinhaltet diese retentional/pro-
tentionale Qualitdt der Mitprdasenz moglicher bzw. unmoglicher ande-
rer Zeichen (vgl. Merleau-Ponty 2007: 53). Sie setzt, wie in allen ande-
ren genannten Erfahrungsbereichen voraus: die Positionierung unserer
selbst, unseres Korpers in der (»urspriinglichen«, »qualitativen«) Zeit.
Das muss man als Hintergrund der Behandlung des Gedachtnisthemas
in der Vorlesung von 1954/5 mitsehen. Neu und letztlich solitar im Werk
Merleau-Pontys ist hier vor allem die explizite Verwendung dieses Wor-
tes selbst (mémoire). Thema der Vorlesung ist die Passivitdt. Gedacht-
nis erscheint hier zunichst wie ein Phinomen der »Passivitit« unter
anderen, etwa Schlaf und Unbewusstes. Allerdings wird aus den Ausfiih-
rungen und den Verweisungen auf die zeittheoretischen Uberlegungen
schnell deutlich, dass das Gedichtnis einen besonderen Status einnimmt.
Die Zeitlichkeit ist fiir Merleau-Ponty das Paradigma schlechthin von
»Passivitat«. Unter »Passivitit« versteht er so etwas wie die notwendige
andere Seite jeder Aktivitat, Wahlhandlung, Synthese, der in jeder (akti-
ven) Handlung und Reflexion mitlaufende Rekurs auf etwas Nicht-ge-
machtes, Aktférmiges, Nicht-Konstituiertes, der allein schon deshalb ins
Spiel kommt, weil diese in einer Situation, in der Zeit stattfinden. Zu den
von einer Aktivitit zentral ins Auge gefassten thematischen Bedeutungen
gehort fir ihn immer ein »laterales« Moment, das, was Gurwitsch als
»thematisches Feld « bezeichnet. Das Subjekt ist eine Perspektive in dem
Sinne, dass es stets »In-Stitution« (wortlich: » Einsetzung«, vgl. Husserls
Begriff der »Stiftung«) ist, in ein »Hier« eingesetzt ist, das sich von ei-
nem »Woher« ableitet und in ein »Wohin« fortsetzt, in dessen Bedeu-
tung aber alle lateralen, gleichsam im Feld liegenden Momente einfliefSen
(Merleau-Ponty 2015: 45 f.). Es gibt so keine absolute, »frontale« Akti-
vitit, sondern immer nur eine konkrete Wahl, die sich von etwas ablei-
tet, eine Ankniipfung an Gegebenes in jeder Aktivitat, eine Aktivitiat noch

174

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZEIT, GEDACHTNIS, KORPERSCHEMA IN DEN VORLESUNGEN 1953-1954/5

in der Ubernahme von etwas, Aktivitit in der Passivitidt (Merleau-Pon-
ty 1994a: 281).

Alexandre Métraux zitiert in diesem Zusammenhang eine in den Band
von 201§ nicht aufgenommene Nachschrift der Vorlesung von 1954/5:
»Selbst wenn ich mich zu erneuern scheine, geschieht es immer durch
eine Verwendung meiner vergangenen und fritheren Geschichte. Ich bin
passiv, wenn ich mich mache und bin aktiv, auch wenn ich den Ereignis-
sen unterliege. Die Passivitit ist an unser eigentliches Sein gebunden.«
(Anm. Métraux in Merleau-Ponty 1972: 303). Inbegriff dieser Doppel-
struktur ist die Zeiterfahrung als solche. In den Arbeitsnotizen zu Das
Sichtbare und das Unsichtbare bringt Merleau-Ponty die Figur einer
Uberkreuzung von Passivitit und Aktivitit gleichfalls in Beziehung zum
Phianomen der Zeit (hier als »Korper des Geistes«). » Wie neuartig unsere
Initiativen auch sein mogen, sie entstehen inmitten des Seins, sie sind ein-
geschaltet in die Zeit, die sich in uns ausbreitet, angelehnt an die Angeln
oder Scharniere unseres Lebens, ihr Sinn ist eine >Richtung« — Die See-
le denkt immerzu: es ist in ihr eine Zustandseigenschaft, sie kann nicht
nicht denken, weil ein Feld eréffnet worden ist, in dem sich immer etwas
oder die Abwesenheit von etwas einschreibt. Es geht hier nicht um eine
Aktivitit der Seele oder um eine Produktion von Gedanken im Plural,
ich bin nicht einmal der Urheber jener Hohlung, die in mir durch den
Ubergang des Gegenwirtigen in die Retention entsteht; und nicht ich
bin es, der mich denken lisst, sowenig ich es bin, der mein Herz schla-
gen ldsst.« (1994a: 281). Auch diese Formulierung bezeichnet eine den-
kerische Kontinuitit von der Phinomenologie der Wabrnehmung an, wo
sich bereits der Bezug auf den Herzschlag im selben Sinnzusammenhang
finden lasst: »offenkundig bin ich [...] nicht der Urheber der Zeit, so we-
nig wie der meines Herzschlages« heifst es da (1966: 485).

Auch Alexandre Métraux weist in seinen Anmerkungen zur Vorle-
sungszusammenfassung auf eine Stelle hin, die sich bereits in der Phdno-
menologie der Wabhrnehmung findet (Métraux in Merleau-Ponty 1972:
297). Sie zeigt, wie wichtig der Begriff der »Sedimentation« in diesem
Zusammenhang ist. Merleau-Ponty benennt das eigentliche Ritsel jedes
Gedichtnisprozesses darin, dass es sich sozusagen um eine Leistung ohne
Leistungscharakter handelt, darum, einen Horizont fir eine Gegenwart
zu eroffnen. Die Beispiele sind bewusst trivial und alltdglich: die selbstver-
standliche Orientierung im Halbdunkel meiner Wohnung, das Gesprach
mit dem Freund. In beiden Fillen »bewege« ich mit traumwandlerischer
Sicherheit in »erworbenen Welten«, werden zur Selbstverstandlichkeit ge-
wordene Bedeutungen buchstiblich greifbar. Sie gehen in die expliziten
Bedeutungen und Gewissheiten ein, »ohne dass wir dazu erst der Erin-
nerung [...] bediirften« (1966: 158). Dieses » Geddchtnis ohne Erinne-
rung oder Wissen« sieht er nicht nur bei Bewegungen (wie im Beispiel mit
der Wohnung) als wirksam an, sondern ebenso in der Kommunikation,

175

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

ebenso aber auch in dem »geistigen« Bereich des Wissens. »In gleicher
Weise gibt es so etwas wie eine »Gedankenwelts, als eine Sedimentation
unserer geistigen Leistungen, die uns gestattet, mit unseren erworbenen
Begriffen und Urteilen zu rechnen wie mit daseienden und global gegebe-
nen Dingen, ohne dass wir in jedem Augenblick deren Synthese aufs neue
vollziehen miissen (Merleau-Ponty 1966: 158). Das Sedimentierte ist bei
alledem nicht einfach eine trage Masse, sondern von den Engagements der
Gegenwart mitgetragen, »geweckt« (Husserl), insofern nicht blofs von mir
aktiv hervorgerufen. Merleau-Ponty versucht sowohl in den Formulierun-
gen des vorletzten Kapitels der Phdnomenologie der Wahrnehmung als
auch von neuem in den Ausfihrungen von 1954/5 die eigenartige Quali-
tit der Sedimentation zu fassen. Sie ist fiir ihn der entscheidende Schlissel
zum Gedachtnis. Thr Modell liegt bereits im Fluss der Zeiterfahrung der
»intentionalité opérante« vor, dem retentionalen Absinken, selbst ein Vor-
gang, den wir nicht aktiv herbei fuhren, steuern oder leisten. Dieser Vor-
gang ist nicht in einem greifbaren Sinn hergestellt. »Die Zeit ist es selbst,
die sich selber tragt und immer neu hervorbringt« (Merleau-Ponty 1966:
4871). Damit stehen »intentionnalité opérante« und » Gedachtnis« im Sin-
ne der Uberlegungen von 1954/5 in einer Beziechung vergleichbar dem, wie
man heute das Verhaltnis von Arbeitsgedichtnis und Langzeitgedachtnis
fasst (wodurch zugegeben noch nicht allzu viel geklart ist).

Bei aller Ankniipfung an die Husserlsche Zeittheorie (»Sie ist ein An-
fang«), kritisiert Merleau-Ponty die Vorstellung eines kontinuierlichen Ab-
sinken der »Jetztpunkte« in den retentionalen Modus, wie dies Husserls
graphisches Schema nahelegt und damit eine kontinuierliche Zeitlinie, auf
der die gewesenen, jetzigen und zukiinftigen Jetztpunkte gleichsam voll-
standig aufgereiht sind. An die Stelle dieser Metaphorik tritt die Vorstel-
lung, dass das » Gedachtnis« mit Differenzen arbeite. Das beinhaltet auch
die Vorstellung eines diskontinuierlichen Behaltens und Vergessens, bei
dem das Vergessen wiederum nur die andere Seite des Behaltens darstellt:
» oubli n’est pas le contraire de la conservation parce-qu’il conserve
vraiment« »Das Vergessen ist nicht das Gegenteil des Bewabrens, weil
es wabrhaft bewahri« (Merleau-Ponty 2015: 340); ganz dhnlich die For-
mulierung: »Durch das Vergessen ist die Vergangenheit gegenwartig« (zit.
von Métraux Anm. zu Merleau-Ponty 1972: 304). Es gibt Ereignisse, de-
ren »historische Einschreibung« wir nicht verhindern konnen; anderes ver-
gessen wir, auch gegen unseren Willen (2015: 330). Oder (wieder in Das
Sichtbare und das Unsichtbare): »Es gibt Retentionen, selbst solche, die
lange zurtickliegen, die nicht vergessen werden. Es gibt kiirzlich >wahrge-
nommene« Fragmente, die verschwinden.« (Merleau-Ponty 1994a: 250).

Das zeigt, dass Merleau-Ponty auf der Suche nach einem Gedichtnis-
konzept ist, das sich von Husserls Vorstellung der Kontinuitit und Li-
nearitdt eines »Nacheinander der Jetztpunkte« 16st und auf ein Moment
der Diskontinuitit setzt. Dies geschieht dadurch, dass er die Verbindung

176

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZEIT, GEDACHTNIS, KORPERSCHEMA IN DEN VORLESUNGEN 1953-1954/5

zu einem differenztheoretischen Verstindnis von Bedeutung/Struktur
herstellt. Auch das, Zeit als eigentimliche Differenzerfahrung, wird
im Schluss der Phinomenologie der Wabrnebmung antizipiert. Denn
schliefSlich wird der Zeitverlauf dort als eine fortwihrende Differenzie-
rungsbewegung des Nicht-Mehr, des Jetzt und des Noch-nicht gefasst:
»in jedem Augenblick nimmt das System der Retentionen in sich sel-
ber auf, was vorher das System der Protentionen war« (Merleau-Ponty
1966: 476). Es gibt hier keine Synthese, keine Kontinuitit, keine stan-
dige Synthetisierung aufeinander folgender Bewusstseinszustande, son-
dern ein sich verschiebendes Differenzensystem. » Behalten ist ein Halten,
aber auf Abstand« (ebd.: 481; »retenir, c’est tenir, mais a distance«). Ich
erinnere an die bereits oben zitierte, durch die Zeit(igung) ermoglichte
auf und im Abstand (»distance«) erfolgende Ich-Verwirklichung (ebd.:
486). In die Formulierungen von 1954/5 schiebt sich an die Stelle des
1945 gewahlten Begriffes »distance« der Begriff »écart«=Abstand/
Abstindigkeit/Abweichung. Die Gegenwart ist, sagt Merleau-Ponty, kein
»Tableau«, sondern »un écart de mes ancrages« »eine Abweichung/Ab-
stand von meinen Verankerungen«; Merleau-Ponty 2015: 333).

Im Folgenden wird in Fortfithrung von Uberlegungen, die sich bereits
in den Notizen zur Vorlesung von 1953 finden, ein enger Bezug zum The-
ma des Korpers bzw. (unter Einbeziehung von Motiven Paul Schilders)
des Korperschemas hergestellt. Eine Gegenwart erfahren heifSt fiir Mer-
leau-Ponty eine »einzigartige Position im Index des Seins zur Welt ein-
zunehmen« »un présent est une certaine position unique de I’index de
’étre au monde«, 2015: 334, vgl. 1972: 81; Ubers. jmk) Der Korper ist
unser Medium zur Welt, nur, weil er auch Gedichtnis ist, weil das Ge-
ddchtnis etwas am Korper ist, das operative Korperschema selbst, in je-
der Bewegung wirksam, ist — vergleichbar dem durch diese schon immer
erschlossenen Raum — zugleich eine zeitliche Perspektive. »La présence
du temps est charnelle comme celle de I’espace« » Die Prisenz der Zeit
ist fleischlich wie die des Raumes« (Merleau-Ponty 2015: 335. »Die
Vergangenheit«, heifdt es in einer von Métraux publizierten weiteren
Mitschrift »ist im gegenwartigen >Ich kann« eingeschlossen. [...] Die Zeit
liest sich am Korper ab, denn die Zeit verkorpert sich in ihm, schlagt
sich dort nieder: der Korper erscheint als Zeitlichkeit, Sedimentation,
Verzeitlichung, als eine korperliche Vermittlung zwischen mir und der
Vergangenheit.« (in Merleau-Ponty 1972: 304).

Jedem in der Gegenwart wirksamen »ich kann« des Korpers ist also
eine (nicht-thematische, nicht-ausdriickliche) zeitliche Perspektive inhi-
rent, eine Mit-Prisenz des vergangenen Korpers am gegenwirtigen (»du
corps passé au corps présent«, 2015: 336), die zugleich die Implikation
eines Moglichen des aktuellen Korpers darstellt. » Le passé de mon corps
lui est présent comme son avenir [...], i.e. par une certaine absence ou
distance infranchissable entre ce possible et ’actuel. C’est une puissance

177

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

de mon corps déja employée.« »Die Vergangenheit meines Korpers ist
ihm prdsent wie seine Zukunft [...], d.h. durch eine bestimmte uniiber-
schreitbare Abwesenheit oder Distanz zwischen dem Moglichen und Ak-
tuellen. Das ist eine schon einmal zur Anwendung gekommene Fihig-
keit meines Kérpers« (2015: 335; Ubers. jmk). Dieses Gedichtnis, fiir
die sich die Bezeichnung non-deklarativ geradezu aufdringt, erscheint
primir als gelebte Wirklichkeit = Wirksamkeit der Vergangenheit
in einer Gegenwart, eine sedimentierte Typik des Weltzugangs. Das
Gedichtnis, die Wirksamkeit der Vergangenheit in der Gegenwart hat
fiir Merleau-Ponty die Qualitit einer korperlichen Haltung angesichts
eines gegenwartigen Ereignisses. Ich nehme ein Ereignis wahr, »la guerre,
la personne aimée [...] — C’est une certaine posture de mon corps social«
»der Krieg, die geliebte Person [...] — das ist eine bestimmte Haltung mei-
nes sozialen Kérpers« (2075: 333, Ubers. jmk).

Dieses an den Korper gebundene Gedichtnis (und es gibt fiir Mer-
leau-Ponty offenbar kein anderes) realisiert sich als » Typik«, nicht als
Chronologie. Es ist qualitativ, existentiell — es hat die » Atmosphire der
Generalitit« (»atmospheére de généralité«), ist mit der Vergangenheit
durch eine »géneralité structurale« verkniipft, ist letztlich fundiert in der
dem Korper entsprechenden realisierten Praxis (2015: 337). Auf diese
Weise schliefst Merleau-Ponty Gedachtnis und Korper kurz. Bereits in
der Vorlesung von 1953 formulierte er im Kontext seiner Theorie der
Bewegung, deren Wahrnehmung bzw. Vollzug er ihrerseits als Grundmo-
dell der Sedimentation fasst: »Mon corps non seulement comme corps
actuel mais comme corps possible, comme >machine a vivre«, comme
machine a faire du temps« » Mein Kérper nicht als aktueller Korper, son-
dern auch als moglicher Korper, als >Lebensmaschine« wie als Zeitma-
schine« (2011: 189). Oder: »mon corps n’est pas seulement un appareil
a réaliser des ancrages dans I’espace. Il est aussi appareil a réaliser des
ancrages dans le temps ... Nous sommes (Claudel) des horloges, de ma-
chines a marquer le temps.« »mein Korper ist nicht nur ein Apparat, um
die Verankerungen im Raum zu verwirklichen... Wir sind (Claudel) Uh-
ren, Maschinen, um die Zeit in Erscheinung treten zu lassen« (2011: 190,
Ubers. jmk).s Das greift er ein Jahr spiter in einer dhnlichen Formulie-
rung im Zusammenhang der Explikation seiner Geddchtniskonzeption
wieder auf: »Le corps [est] appareil non seulement a percevoir Pespace
mais encore le temps« »Der Korper [ist] nicht nur ein Apparat um den
Raum wahrzunebmen, sondern auch die Zeit« (2015: 337). MafSgebliche
Denkfigur ist in diesem Zusammenhang immer Heads Vergleich des

5 In diesem Zusammenhang zitiert Merleau-Ponty erstmals (?) den Ausspruch
Claudels wortlich, der auch an zwei Stellen von Le visible et I invisible wie-
der erscheint: »Le corps: ce qui répond a la question: >Quelle heure est-il?«
et >Ou suis-je?«« (2015: 338; vgl. 1994 a: 140, 161).

178

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXKURS: VARIABILITAT UND KONSTANZ VON FERTIGKEITEN

dynamischen Kérperschemas mit einem Taximeter (2015: 368), das den
zeitlichen Verlauf immer schon in einen bestimmten »Stand« (von Pence
und Schilling) gebracht hat. »Le temps se lit dans le schéma corporel
transformé en une certaine répartition des forces« » Die Zeit liest sich
im transformierten Korperschema als eine bestimmte Umschichtung der
Krifte« (2015: 338). Zugleich scheint er diese als dispositionale Haltung
inkarnierte Zeit als die Voraussetzung dafur zu betrachten, einer gemes-
senen Zeit Bedeutung zu geben (2015: 368) bzw. den »Wert« unserer
konstruierten Vorstellungen, ausdriicklichen Erinnerungen an die Ver-
gangenheit zu bemessen (Merleau-Ponty 1972: 8o f.). Und zugleich ist
hier der eigentliche Ansatzpunkt fiir eine strukturale Wendung des Kor-
perkonzepts: »Le corps n’est pas instrument mais organe, i.e., le temps
est en lui incorporé, sédimenté et cela, par sa généralité qui fait qu’il n’est
pas seulement une masse de données einmalig, mais une structure spa-
tio-temporale.« » Der Kérper ist kein Instrument, sondern Organ, d.h.
die Zeit ist in ibm inkorporiert, sedimentiert und das macht durch sei-
ne Generalitit aus, dass er nicht einfach nur eine Masse einmaliger Ge-
gebenheiten ist, sondern eine spatio-temporale Struktur.« (2015: 338,
Ubers. jmk).

Exkurs: Variabilitat und Konstanz von Fertigkeiten —
Formulierungen von N.A. Bernstein

Das Ineinander von »Einmaligkeit« und »Generalitit« hat fur den Be-
reich der Fertigkeiten der sowjetische Bewegungsphysiologe Nicolai Ale-
xandrowitsch Bernstein, der als Begriinder der modernen Bewegungs-
wissenschaften gilt, bereits frith empirisch erforscht.® An Beispielen wie
dem Hammerschlag oder dem Klavieranschlag konnte er zeigen, dass
auf der einen Seite keine einzelne Aktivitat der anderen exakt entspricht,
auf der anderen Seite sich aber selbst mit mathematischen Mitteln nur
dufserst komplex fassbare iibergeordnete Muster lokalisieren lassen. Er
schreibt: »Der Mensch fiihrt wiederholte Fertigkeitsbewegungen aus.
Er kann zum Beispiel Dutzende von Seiten vollschreiben, Hunderte von
Malen seine Unterschrift leisten, mit der Feder auf Papier schreiben oder
mit Kreide an der Wandtafel, er kann (wie Versuche ergeben haben) mit
den Fuflen oder mit dem Mund schreiben, doch wir werden dabei kein
einziges Paar kongruenter Schriftziige finden. In all diesen Fillen bleibt
jedoch der individuelle Charakter der Schriftziige erhalten. Die Spar-
kasse zahlt das Geld ohne Schwierigkeiten aus, obwohl die Unterschrift

6  Den Hinweis auf Bernstein verdanke ich natiirlich Alexandre Métraux. Gro-
f8en Dank an ihn!

179

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

des Betreffenden ganz offensichtlich weder mit dem bei der Sparkasse
hinterlegten Unterschriftsmuster noch mit seinen Wiederholungen voll-
stindig tibereinstimmt. Chronozyklogramme aller méglichen zyklischen
Bewegungen bestitigen dies in Bezug auf die Bewegungsbahnen der ein-
zelnen Zyklen. Unsere intuitive Wahrnehmung hat, ohne dass sie durch
eine exakte Formulierung gestiitzt wiirde, analog zur Handschrift sol-
che Begriffe wie Gangart, Anschlag (auf dem Klavier), Klangfarbe (der
Stimme), Aussprache oder Sprechweise usw. geschaffen. All diesen Fal-
len ist folgendes gemeinsam: Wesentliche Ubereinstimmung (d.h. Gleich-
heit) in einem Teil der Merkmale bei Fehlen einer vollstandigen Identitit
und Variabilitit in einem anderen, gewohnlich dem metrischen Teil der
Merkmale.« (Bernstein 1975: 210).

Dem korrespondieren auf der Wahrnehmungsseite entsprechende Fa-
higkeiten. Psychologen, so fithrt der Physiologe suffisant aus, hdtten den
ersteren Aspekt als » Verallgemeinerung« bezeichnet, allerdings seien da-
durch weder die Mechanismen diese Vorginge erklart, noch deren Funk-
tionsprinzipien (die er naturlich im Gehirn sucht). Bernstein konnte in
seinen eigenen Untersuchungen der Strukturanalyse der Bewegungsakte
und ihrer Koordination eindrucksvoll dieses Ineinander von metrischer
Variabilitat unter Aufrechterhaltung einer generellen Struktur empirisch
belegen. Er sieht die Bewegungsakte nach dem » Typ eines hierarchischen
vielschichtigen Systems von Regelungs- und Korrekturringen aufgebaut,
die sich auf die verschiedensten Ebene des Zentralnervensystems vertei-
len, entsprechend den jeweils ins Spiel kommenden vielfiltigen senso-
rischen und motorischen Anforderungen.« (Bernstein 1975: 212). Ein-
fache Lokalisationshypothesen verbieten sich insofern von selbst. Er
schreibt: »Die Notwendigkeit dieser Vielschichtigkeit ergibt sich da-
raus, dass unsere vielgliedrigen Bewegungsorgane tiber eine sehr grofle
Anzahl von Freiheitsgraden verfiigen, sowie aus der riesigen Anzahl von
motorischen Einheiten, die aktiv an der Sicherung der Korperhaltung
und der Ausfuhrung der erforderlichen Korperbewegung beteiligt sind.
Hinzuzufiigen sind noch die hierher gehorigen Tatsachen der elastischen
Dehnbarkeit der Muskeln und der komplizierten Reaktionsdynamik der
Bewegungsorgane sowie die Gesamtheit jener nicht vom Organismus be-
herrschten und daher unvorhersehbaren dufleren Widerstinde« (ebd.).

Die spezifische Pointe der von Merleau-Ponty angedeuteten Gedachtnis-
theorie wire darin zu sehen, dass er diese von Bernstein fur die Fertigkei-
ten heraus gearbeiteten phanomenologischen Charakteristika auf Dis-
positionen schlechthin tibertriagt und » Geddchtnis« von daher versteht.
Das beinhaltet zugleich, dass » Gedachtnis« zwei Seiten hat:

180

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXKURS: VARIABILITAT UND KONSTANZ VON FERTIGKEITEN

e den Aspekt der Bildung und Bewahrung von Dispositionen tiber
die Zeit hinweg; die moderne Gedichtnisforschung spricht hier von
Langzeitgedachtnis

® cinen gegenwartsbezogenen, operativen Aspekt, der mit dem zu-
sammenfillt, was Merleau-Ponty als »intentionnalité opérante« be-
zeichnet; die Gedachtnisforschung spricht hier iberwiegend von Ar-
beits- bzw. Kurzzeitgedachtnis.

Beides muss in jedem Augenblick miteinander in einer operativen zeitli-
chen Perspektive vermittelt sein. Das alles sind freilich, ob in der Spra-
che des Philosophen oder der aktuellen Gedachtnisforschung, nur Ver-
suche, im Einzelnen noch wenig verstandene Phinomene zu markieren.

Merleau-Ponty legt keine taxonomisch oder begrifflich stringente Ge-
dachtnistheorie vor. Bei dem Text von 1954/5 handelt es sich um die
einzige lingere Passage, in denen er diese Uberlegungen iiberhaupt un-
ter Bezugnahme auf die Kategorie » Gedachtnis« entwickelt. Man darf
nicht vergessen, dass es sich dabei um nur teilweise autorisierte Mit-
schriften von Dritten handelt. Sie lassen zwar Akzentuierungen und Pra-
missen fur eine mogliche Gedachtnistheorie deutlich werden. Aber vie-
les bleibt ungereimt und es ist im Nachhinein nicht zu entscheiden, ob
das an der Qualitat der Mitschriften oder dem improvisierten Charakter
von Merleaus Uberlegungen liegt. Vermutlich hat er aber selbst gesehen,
dass seine zeit- und intentionalitdtstheoretischen Pramissen seit 1945
auf eine Gedichtnistheorie abzielen bzw. eine Positionierung in dieser
Richtung erfordern. Genauso wahrscheinlich ist aber, dass er ein zwie-
spaltiges Verhiltnis zu Versuchen der Bildung einer Taxonomie unter-
schiedlicher Gedachtnisformen aufrechterhilt. Einerseits unterscheidet
er, in Parallelisierung zur Unterscheidung von »intentionnalité opéran-
tes« und »intentionnalité des actes« zwischen Gedachtnis als Sedimentie-
rung und Gedachtnis als »ausdriicklicher Erinnerung« (Merleau-Ponty
1972: 81). Zugleich will er aber auch darauf hinaus, dass die erste Form
zugleich die zweite fundiert. Das alles bleibt Postulat, Arbeitshypothese
— wie das genau funktionieren soll, bleibt letztlich unausgefiihrt. So halt
die Vorlesungszusammenfassung lediglich fest: »Das Problem des Ge-
dichtnisses bleibt beim toten Punkt, wenn man zwischen einem bewah-
renden und einem konstruierenden Gedichtnis schwankt.« (ebd.: 8o).
Es bleibt unklar, gegen welche Konzeption genau das abzielt. Es hitte in
diesem Zusammenhang immerhin nahe gelegen, sich mit Bergsons Ge-
dachtnistaxonomie auseinander zu setzen, auch, weil dessen Konzeption
des Bewegungsgedichtnisses nahe an vielen Uberlegungen Merleau-Pon-
tys liegt. Aber dessen Unterscheidung von automatischem Bewegungs-
gedachtnis und vorstellendem, bildhaften Erinnerungsgedichtnis spielt
eigentlich genau genommen nicht in der Dimension »Bewahren-Kon-
struieren«. Es kommt jedenfalls nach der Vorlesung 1954/5 zu keiner

181

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

weiteren Klarung dieser Fragen, schon weil » Gedachtnis« aufSerhalb die-
ser Aufzeichnungen in keinem Text Merleau-Pontys mehr in einer lange-
ren Passage thematisch wird.

Deutlich diirfte aber der deutliche Zusammenhang zwischen seiner
Fassung des Gedachtnisproblems und der Strukturalisierung seines Den-
kens in den 1950er-Jahren geworden sein. Die Art und Weise, wie sich
fuir ihn Zeit im Korper niederschlagt, kondensiert, ist gleichbedeutend
mit der Ausbildung einer Generalitit, die tiber die »Speicherung« ei-
nes einzelnen Ereignisses o. dgl. im Sinne einer Dispositionalitdt hinaus
weist, eine Typik entfaltet. Hier geht es um Schemata, um Strukturen und
diese stehen wiederum in Zusammenhang mit dem Institutionsbegriff,
den Merleau-Ponty im gleichen Semester ausgehend vom Stiftungsbegriff
Husserls exponiert. »Institution [signifie] établissement dans une expe-
rience [...] par rapport auxquelles toute une série d’autres experiences
auront sens et feront une suite, une histoire.« »Institution [bedeutet]
Einrichtung in einer Erfabrung [...] durch die eine ganze Serie anderer
Erfabrungen Sinn haben wird und eine Folge, eine Geschichte bilden
wird.« (Merleau-Ponty 2015: 50; Ubers. jmk). »Institution« in diesem
Sinne kann fur Merleau-Ponty eine soziale Institution im tiblichen Sin-
ne sein (etwa so, wie Berger-Luckmann diesen Begriff einfiihren). Aber
es kann sich um jedes sinnhafte Kontinuieren in der Zeit handeln -
um ein Gefiihl, ein Kunstwerk, ein Wissen, ein bestimmtes soziohistori-
sches oder stilistisches Muster. »Instituieren—Institution« bildet fir Mer-
leau-Ponty ein Gegensatzpaar zu »konstituieren—Konstitution«. »Le
temps est le modele méme de ’institution: passivité-activité, il continue,
parce qu’il a été institué, il fuse, il ne peut pas cesser d’étre, il est total
parce qu’il est partiel, il est un champ.« » Die Zeit ist sogar das Modell
(je)der Institution: Passivitdt-Aktivitdt, es geht weiter, weil es eingerichtet
ist, es breitet sich aus, es kann nicht aufhoren zu sein, es ist total, weil es
partiell ist, es ist ein Peld. « (Merleau-Ponty 2015: 47, Ubers. jmk). Wih-
rend »konstituieren« die Setzung, die Produktion eines konsistenten Pro-
dukts durch einen Akt, auf einen Schlag meint, beinhaltet »instituieren«
das Sich-Einlassen auf Sinnkonstellationen, die nicht fertig und durch-
sichtig sind, sondern angewiesen und offen sind fir Um- und Ausdeu-
tungen, Ankniipfungen, Differenzierungen und Rekontextualisierungen
(Kastl 2018: 830 ff.). Das trifft auf korperliche Fertigkeiten (aus den
oben von Bernstein beschriebenen Griinden) wie auf symbolische Sach-
verhalte gleichermafen zu.

Erinnerung hat ganz offensichtlich eine dieser struktural-non-dekla-
rativen Dimension von Gedachtnis nachgeordnete, abgeleitete, sekundi-
re Dimension. Das Verhiltnis beider wird nirgends wirklich prazisiert.
Immerhin konnte man festhalten, dass diese Position insofern wieder
zu Befunden der interdisziplindren Gedachtnisforschung passt. Diese
hat ja ebenfalls gezeigt, wie hochgradig liickenhaft, punktuell, offen fiir

182

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXKURS: BERGSONS UND MERLEAU-PONTYS GEDACHTNISTHEORIE

Tauschungen und Selbsttauschungen, wie umdeutungsfihig und kon-
struktionsbediirftig alles das ist, was wir als unser Ged4chtnis im Sinne
eines Zusammenhangs von Erinnerungen bezeichnen (z.B. Kithnel/Mar-
kowitsch 2009, Welzer 2002). Das alles sind Anhaltspunkte fiir das, was
fur Merleau-Ponty an dem Komplex wichtig ist, es sind anregende In-
tuitionen. Aber zugleich ist uniibersehbar: Das ist noch keine kohiren-
te Theorie des Gedachtnisses und auch keine kohirente Forschung. Die
Konzepte verschwimmen ineinander, wie sehr oft bei Merleau-Ponty. Oft
ist nicht deutlich, gegen was er eigentlich argumentiert, wichtige thema-
tische Aspekte bleiben ganz ausgeklammert. Die Primordialitat, der be-
hauptete fundierende Charakter der Sedimentation wird eher postuliert
als dargelegt, eine biindige Analyse oder auch nur exemplarische Be-
schreibung, wie man von da aus zu den deklarativen Gedachtnisformen,
Wissen und Erinnerung gelangen konnte, findet sich nirgends. Aber das
heif$t nur: hier ist Raum fiir Forschung.

Exkurs: Bergsons und
Merleau-Pontys Gedachtnistheorie

Ich mochte trotz oder wegen dieser Schwierigkeiten einen Exkurs zu
Bergsons Gedichtniskonzept anschlieffen und dabei auf einige Gemein-
samkeiten und Unterschiede aufmerksam machen. Bereits in der Phd-
nomenologie der Wahrnehmung thematisiert Merleau-Ponty der Sache
nach etwas, was man heute unter »non-deklarativen Gedichtnisleistun-
gen« verstehen wurde, ohne dass er dort den Begriff »Gedachtnis« ver-
wenden wirde. Das dndert sich, wie eben dargestellt, in der Vorlesung
von 1954/5. Dort kntpft er an die Analysen der Phinomenologie der
Wabrnebmung, stellt sie ausdricklich in einen gedachtnistheoretischen
Rahmen (ergdanzt um das mittlerweile diakritisch weiter entwickelte
Konzept des Korperschemas). Damit bestitigt Merleau-Ponty, wie im-
mer ungereimt die Mitschriften und Arbeitsnotizen auch bleiben, de-
ren gedichtnistheoretische Relevanz. Aber es ist nicht so, dass die An-
wendung und Ausweitung des Gedachtnisbegriffs auf non-deklarative
Phinomene erst eine Erfindung Merleau-Pontys oder der Psychologie
und Neurowissenschaft der 198oer-Jahre gewesen wire. Es gab Vorldu-
fer und einer dieser Vorldufer musste Merleau-Ponty gelaufig sein, weil
er sich — gerade in seiner Vorlesung von 1953 — ausfiihrlich mit diesem
Werk, allerdings nicht vorrangig mit dem darin enthaltenen Gedéchtnis-
begriff, auseinander gesetzt hat. Ich meine Henri Bergsons Schrift Ma-
terie und Geddchinis.

Bergsons Gedachtnisbegriff in diesem Zusammenhang ins Spiel zu brin-
gen, ist auch noch aus einem anderen Grund interessant. Man konnte

183

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

namlich sagen, auf gewisse Weise trifft fiir Bergsons Theorie das zu, was
man in der giangigen Rezeption Merleau-Ponty zuschreibt, namlich so et-
was wie eine eigenstandige »korperliche Intentionalitidt« anzunehmen.
Bergson fillt das leichter, weil er sich im Gegensatz zu Merleau-Ponty
ausdriicklich zu einer dualistischen Position bekennt. Zugleich bekennt
er sich zur Vorstellung einer Multiplizitit von Bewusstseinsformen oder
»Ebenen« (Bergson 2015: 13). Der Korper ist fiir Bergson ein Handlungs-
zentrum. Er kommt auf der Ebene der Handlungen ins Spiel und das heifSt
fur Bergson: der moglichen motorischen Aktivititen (Bewegungen) und
der Wahrnehmungen zugleich, die er als eine Art »Frage«, » Anregung«
von motorischer Aktivitat betrachtet, und zugleich der Materie als solcher
anndhert (vgl. Bergson 2015: 47 ff.; 71 ff.). Korper sind fur Bergson »nur
Durchgangsorte fiir die Bewegungen [...], welche, in Form von Reizen auf-
genommen, in Form von reflexmifSiger oder willensgesteuerter Handlung
weitergegeben werden. « (Bergson 2015: 82). Vorstellungen gehoren allein
dem Bereich des Bewusstseins an. Von diesem Ausgangspunkt her geht
Bergson das Problem der Vergangenheit (des » Wiedererkennens der Bil-
der«) an. Die Vergangenheit, so formuliert er, lebe in zwei verschiedenen
Formen fort »1. in den motorischen Mechanismen; 2. in unabhingigen
Erinnerungen« (Bergson 2015: 87). Wiedererkennen kann sich demzufol-
ge direkt in der Handlung selbst ereignen, in Form eines »automatischen
Einsatzes eines firr die Umstinde geeigneten Mechanismus«, durch den
sich eine bestimmte Bewegung wiederholt; oder durch das Hervorrufen
eines Erinnerungsbildes, einer Vorstellung bzw. Reprasentation von einem
einmaligen unwiederholbaren Ereignis meines Lebens.

Als Beispiel fur diese unterschiedlichen Formen fiihrt Bergson den Un-
terschied zwischen einer auswindig gelernten Lektion und der Erinne-
rung an eine bestimmte Lektiire ein. Das Auswindiglernen eines Textes
vollzieht sich uber Wiederholungen, der Text wird immer wieder von
Neuem durchgelesen und wiederholt, »mit jedem neuen Lesen vollzieht
sich ein Fortschritt; die Worter verbinden sich immer besser miteinan-
der; zu guter Letzt strukturieren sie sich zu einem organischen Ganzen.«
(Bergson 2015: 89). Die »Wiederholung derselben Anstrengung« fithrt
wie jede gewohnte Ubung des Korpers zur Speicherung in einem »Me-
chanismus«, der »als ganzer von einem Initialimpuls angestofSen wird«,
zugleich aber »in einem geschlossenen System automatischer Bewegun-
gen, die einander in derselben Ordnung folgen und dieselbe in Anspruch
nehmen« (ebd. 9o). Im Unterschied dazu besitzt, so Bergson, die Erinne-
rung an diese oder jene besondere Lektiire, kein Merkmal der Gewohn-
heit, sondern es handelt sich eben um eine Reprisentation, eine Vor-
stellung von etwas Einmaligem. Bei ihrem Erwerb hat sie sich »auf den
ersten Schlag ins Gedichtnis eingepragt, da die anderen Lektiiren per de-
finitionem andere Erinnerungen ausmachen. Es ist wie ein Ereignis mei-
nes Lebens: Es ist sein Wesen, ein Datum zu tragen und sich folglich nicht

184

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXKURS: BERGSONS UND MERLEAU-PONTYS GEDACHTNISTHEORIE

wiederholen zu konnen.« (Bergson 2015: 90). Damit bestimmt Bergson
in nach wie vor giiltiger Form die Funktionsweise des heute so genann-
ten »episodischen« bzw. »autobiographischen« Gedichtnisses. Ahnlich
wie Husserl sieht Bergson das hervorstechende Merkmal von Erinne-
rungen in einem Modus des » Wahrnehmung-gewesen-Seins« (Husserl
1980: 414), der tibrigens auch dann vorliegt, wenn es sich nur um ver-
meintliche Erinnerungen, also um »Erinnerungstauschungen« handelt,
Erinnerungen haben immer einen wirklichen oder vermeintlichen Au-
thentizititsindex.

Davon ausgehend sagt Bergson, konne man sich zwei »theoretisch
voneinander unabhingige Gedéchtnisse vorstellen«. Das eine, sozusagen
ein Erinnerungsgedachtnis, ist fir Bergson das Gedachtnis im herkomm-
lichen Sinne, das »wahre Gedachtnis« (ebd.: 191). Es ist koextensiv mit
dem Bewusstsein, es bedient sich bildlicher Vorstellungen, Reprasenta-
tionen, es bezieht sich explizit auf die Vergangenheit als Vergangenheit,
speichert Ereignisse des Lebens, lisst »jeder Tatsache, jeder Geste ihren
Platz und ihr Datum« (ebd.: 92). Das andere Gedachtnis dagegen bezieht
sich nicht aus sich heraus auf die Vergangenheit, sondern bewegt sich »in
einer unaufhorlich von neuem beginnenden Gegenwart« (ebd.: 191 f.),
es wiederholt; es ist eine Handlungsdisposition. Es lohnt sich Bergsons
genaue Beschreibung der Funktionsweise dieses » Bewegungsgedachtnis-
ses« zu zitieren, weil damit der enge Konnex zu den Phianomenen deut-
lich wird, fur die sich Merleau-Ponty (und tibrigens auch Pierre Bour-
dieu) gleichfalls interessiert:

»Alle Wahrnehmung setzt sich zu einer im Entstehen begriffenen
Handlung fort; und wihrend sich die einmal wahrgenommenen Bilder
nacheinander in diesem Gedichtnis festsetzen und aneinanderreihen,
modifizieren die Bewegungen, durch die sie weitergefithrt wurden, den
Organismus und erschaffen im Korper neue Handlungsdispositionen.
So bildet sich eine Erfahrung ganz anderer Ordnung, die sich im Korper
niederschligt, eine Reihe vollstindig generierter Mechanismen, mit
immer zahlreicheren und vielfiltigeren Reaktionen auf die dufSeren
Reize, mit vorgefertigten Erwiderungen auf eine unaufhorlich wachsende
Anzahl moglicher Anfragen. Wir werden uns dieser Mechanismen in
dem Moment bewusst, in dem sie zum Einsatz kommen, und dieses
Bewusstsein einer gesamten Vergangenheit von Anstrengungen, die in
der Gegenwart gespeichert ist, ist durchaus immer noch Gedachtnis,
jedoch ein von dem ersten <das mit Erinnerungsbildern arbeitet, jmk>
zutiefst verschiedenes Gedichtnis, immer auf die Handlung gespannt,
in der Gegenwart sitzend und allein die Zukunft im Blick. Von der
Vergangenheit hat es nur die intelligent koordinierten Bewegungen
zuriickbehalten, die deren akkumulierte Anstrengungen darstellen; es
findet diese vergangenen Anstrengungen nicht in Erinnerungsbildern
wieder, sondern in der strengen Ordnung und dem systematischen

185

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

Charakter, mit denen die aktuellen Bewegungen sich vollziehen. Eigentlich
stellt es uns unsere Vergangenheit nicht mehr vor, sondern vollzieht sie
erneut; und wenn es noch den Namen Gedichtnis verdient, dann nicht,
weil es frithere Bilder bewahrt, sondern, weil es deren niitzlichen Effekt
sich bis in den gegenwirtigen Moment hinein erstrecken ldsst. Von
diesen beiden Gedichtnissen, von denen das eine bildlich vorstellt und
das andere wiederholt, kann das zweite das erste vertreten und oft sogar
dessen Illusion erwecken.« (Bergson 2015: 92 f.).

Diese Formulierungen Bergson tiberraschen. Bergson nimmt bis in
die Einzelformulierungen hinein Aspekte der heute wichtigen Differen-
zierung deklarativer von non-deklarativen Gedachtnisleistungen vor-
weg. Ja, er verwendet fast schon dieselben Vokabeln (vgl. z.B. Tulving
2000). Dass Merleau-Ponty sich in seiner Analyse der Gewohnheit nicht
auf diese und benachbarte Formulierungen Bergsons bezieht, ist eben-
falls erstaunlich — sowohl wegen der groflen sachlichen Nihe wie der
sich zugleich aufdringenden Differenz der Standpunkte. Mindestens so
erstaunlich ist, dass sich auch Merleau-Pontys »soziologischer Erbe«
(Wacquant), namlich Bourdieu, nicht die Mithe macht, diese Bergson-
stelle zu nennen. Dies, obwohl er ebenfalls fast wortlich Formulierun-
gen Bergsons »wiederholt« (! und damit selbst diesen Gedichtnistyp im
Sinne Bergsons geradezu vorfiihrt), wenn er ausfuhrt, der Habitus sei
inkorporierte Geschichte, »Priasenz der Vergangenheit, die ihn erzeugt
hat« und zugleich » Vorwegnahme der Zukunft« (1993: 22, 105), aus
der »Exposition« entstandene »Disposition«, (1997: 174, 180). Bour-
dieu formuliert: »Der Korper stellt sich nicht vor, was er spielt, er ruft
sich nicht die Vergangenheit ins Gedéchtnis, sondern agiert die Vergan-
genheit aus, die damit als solche aufgehoben wird, erlebt sie wieder.«
(Bourdieu 1993: 135). In der FuSnote vermerkt er: »Man konnte hier
Bergson mit seinem Werk Materie und Gedichtnis zitieren«, ohne offen-
bar zu registrieren, dass er das soeben getan hat.

Was Merleau-Ponty betrifft, so liegen sowohl die konstruktiven wie
die kritischen Ansatzpunkte gegeniiber Bergson auf der Hand. Gemein-
sam ist beiden, den Korper, seine Motorik, den Zusammenhang von
Wahrnehmung und Bewegung als Agens einer »eigenstandigen«, »viel-
leicht urspriinglichen« »Praktognosie« anzusehen, die nicht den »Durch-
gang durch >Vorstellungen« nehmen« muss oder sich einer »>objekti-
vierenden< oder >Symbolfunktion«< unterordnen muss« (Merleau-Ponty
1966: 170). Damit werden das Korperschema bzw. die Korperschema-
ta, die »Fihigkeit der motorischen Differenzierung des dynamischen
Korperschemas« sowohl als operatives Geschehen wie als dispositiona-
les (und insofern in Bergsons Sinne als Gedachtnis-) Phinomen in den
Mittelpunkt der Betrachtung geriickt. Merleau-Ponty verzichtet in der
Phanomenologie der Wahrnehmung darauf, diesen Aspekt zu explizie-
ren und zu benennen, obwohl seine zeittheoretische Ausrichtung das im

186

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER »GROSSE« DUALISMUS UND DER »KLEINE« DUALISMUS

Grunde nahelegt. Ich habe dafiir keine Erklarung, aufSer etwa der Be-
firchtung, damit in eine zu grofSe Nihe zu dem Bergsonschen Konzept
bzw. den Bergsonschen Konzepten zu geraten und damit identifiziert zu
werden. Dass Merleau-Ponty dies nicht wollte, konnte moglicherweise
an anderen Differenzen zu Bergson liegen.

Der »grofSe« Dualismus Bergsons und
der »kleine« Dualismus Merleau-Pontys

Zum einen argumentiert Bergson im Unterschied zu Merleau-Ponty von
vorne herein erklirtermafSen dualistisch. Er behauptet die Realitdit des
Geistes und die Realitdt der Materie (2015: 3). Auch Bergson moch-
te zwar »Beziehungen «, Wechselwirkungen, Mischphanomene zwischen
Bewusstsein und der Korper, Geist und Materie, Bewegung und Erinne-
rung (Vorstellung) in den Blick bekommen, aber auf der Grundlage ei-
ner voran gegangenen konzeptuellen Trennung (Bergson 2015: 103 f.).
In der Tat kann Bergson interessante Aspekte solcher Beziehungen zwi-
schen »Bewegungsgedichtnis« und »Vorstellungsgedachtnis« sichtbar
machen. So sagt er zum Beispiel, das erste konne das zweite »vertreten«,
dessen Illusion erwecken, das motorische Schema eines Wissens oder ei-
nes sprachlichen Ausdrucks konne an die Stelle desselben treten. Bergson
analysiert ein zueinander komplementares, abgestimmtes Zusammenwir-
ken der beiden Gedichtnisformen, wenn er etwa davon spricht, dass die
sensomotorischen Apparate den Erinnerungen ermdoglichten, eine Gestalt
anzunehmen, von ihnen »Wirme <zu> borgen«, Leben verliehen zu be-
kommen (Bergson 2015: 193) oder wenn er die Interdependenz der bei-
den Gedichtnisformen in der artikulierten Sprache thematisiert (Bergson
2015: 1353 139). Auch wenn man die dualistische Ausgangsvorausset-
zung nicht mitmachen maochte, ist das eine anregende Konzeption, die ich
in den folgenden Kapiteln aufgreife, ebenso wie Bergsons in diesem Zu-
sammenhang gedaufSerten Hinweis auf die motorischen Aspekte des Spre-
chens und Sprachverstehen. Bergson spricht insbesondere vom motori-
schen Schema eines Wortes (Bergson 2015: 138). Es geht so gesehen bei
Sprache nicht nur, wie Saussure nahe legt, um die Assoziation eines Klan-
ges von Lauten mit einer Bedeutungsvorstellung (als Erinnerung oder
Wissen). »Sich ein Ohr fiir die Elemente einer (neuen) Sprache zu bilden«,
sagt Bergson, beinhalte »die motorischen Tendenzen der Stimmmuskeln
mit den Eindriicken des Ohres zu koordinieren« (Bergson 2015: 139).
Das liegt sehr nahe an Merleau-Pontys bereits referierten Ideen der beim
Sprechen und in der Sprache wirksamen Korperschemata.

Solche Konvergenzen werde ich in den folgenden beiden Kapiteln
nochmals vertiefen, wenn es etwa um Merleau-Pontys zentrale These

187

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

der Vorlesung von 1953 einer Homologie von Bewegung und Satzver-
stehen gehen wird. Der Unterschied liegt sicher darin, dass Merleau-Pon-
tys Ansatz und Verfahren auf gewisse Weise gegenlaufig zu Bergsons
»Denk-Bewegung« ist. Merleau-Ponty argumentiert vorweg dezidiert
anti-dualistisch, die »Einheit«, » Verflechtung«, »Mischung« von Kor-
per und Seele/Geist ist bei ihm Ausgangspunkt. Er setzt die Phianomene,
bei denen Bergson am Schluss ankommit, als Voraussetzung an den An-
fang und behauptet von vorne herein — im Gegensatz zu Bergson — eine
Abkiinftigkeit der vorstellenden, imaginativen Intentionalitit, ohne dies
allerdings prazise zu entwickeln. Wir haben — vor allem im Hinblick auf
das Spatwerk — gesehen, dass seine Argumentation ihn aber am Ende in
eine quasi-dualistische Perspektive zurtickfithrt. Ich habe das im Meta-
log bereits als »bescheidenen«, »kleinen« Dualismus, als Anwendung
der Cartesianischen Differenz bezeichnet. Wir erfahren nur etwas (sind
»sensible« im Sinne von empfindungsfihig), weil wir Dinge unter Dingen
sind (u.a. auch Materie, wie Bergson sagen wiirde); zugleich erfahren wir
nur etwas, weil wir eben #icht nur Dinge unter Dingen sind.

Das alles ist ironisch: Der Anti-Dualist sieht im Ergebnis eine nicht
mehr reduzierbare wie immer schwach verstandene Dualitit; der Dua-
list im Ergebnis eine wie immer schwach verstandene Einheit und Ver-
flechtung. Man konnte die Frage aufwerfen, ob es ein besseres Indiz fiir
die Triftigkeit einer » Ambiguitdt« des Korpers gibt.

Ausblick: Bergson, Merleau-Ponty und
die aktuelle Gedachtnisforschung

Im Ergebnis geht Merleau-Pontys Position letztlich natiirlich tiber Berg-
son hinaus. Bergson bettet die Gegentiberstellung verschiedener Ge-
ddchtnisarten in einen »groffen« Dualismus ein. Das hindert ihn nicht
daran, zu durchaus tragfihigen Einsichten des Zusammenwirkens von
Bewegung, Motorik und Vorstellung zu gelangen. Merleau-Ponty tiber-
springt von vorne herein die Gegeniiberstellung von »Korpergedachtnis«
und »geistigem« Gedachtnis, Er folgt dem Anspruch, dass die Ebene der
»Bewegung«, die er mit der Konzeption der »fungierenden Intentionali-
tat« vermischt, eine Fundierungsschicht fur alles weitere darstellt. Genau
so argumentiert er im Ergebnis auch in der Gedichinis-Vorlesung von
1954/5. Darin folgen ihm Teile der heutigen »enaktivistischen« und Em-
bodiment-Ansitze in den Kognitionswissenschaften. Allerdings ist das
dort wie hier eher Programmatik geblieben, denn eine theoretisch oder
empirisch wirklich entfaltete Perspektive.

Nicht zuletzt deshalb, weil nach wie vor wesentliche konzeptuelle
und empirische Zwischenstiicke fehlen, insbesondere in Bezug auf eine

188

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSBLICK: DIE AKTUELLE GEDACHTNISFORSCHUNG

uberzeugende Sprach- und Symboltheorie. Genau an diesem Punkt hat-
te Merleau-Ponty ja in seiner Vorlesung von 1953 und in der Gesamt-
planung seiner Aktivitit am College de France (dazu die Kandidatur-
schrift und das Inédit aus dem Jahr 1951/2 in Merleau-Ponty 2000a:
9 ff.; 36 ff.) angesetzt. Letztendlich blieb dieser Plan ein Torso; das Ma-
nuskript Prosa der Welt bricht ab. Deshalb wird es im Folgenden dar-
um gehen, diese Arbeit bis zu dem Punkt nachzuverfolgen, an dem Mer-
leau-Pontys Versuch, diese Liicken zu schliefSen, letztlich abbricht. Ich
glaube aber, dass es niitzlich ist, sich diesen Punkt zu verdeutlichen, weil
er zugleich einen Ausgangspunkt fiir neuerliche konzeptuelle, vor allem
aber empirische Bemithungen abgeben konnte.

Fur beides scheint es wichtig, Merleau-Ponty eingestandene und un-
eingestandene Beziehungen zu Bergsons Verstindnis von Gedachtnis in
den Blick zu nehmen. Davon hingt auch ab, welche potentiellen An-
schlussmoglichkeiten, aber auch Grenzen es in Richtung der moder-
nen Gedichtniskonzepte geben kann. Zugleich konnte eine Betrach-
tung des Verhaltnisses beider Autoren durchaus wechselseitig Liicken
und Schwachpunkte ans Licht bringen. Bergson hat alles in allem sicher
eine starker konturierte Taxonomie und analysiert zugleich die Bezie-
hungen dessen, was er Bewegungs- und Vorstellungsgedichtnis nennt,
konkreter. Merleau-Pontys Verhiltnis von Sedimentierung und Erinne-
rung bleibt demgegeniiber unbestimmt, wie auch, wie wir gesehen ha-
ben, der Gedachtnisbegriff insgesamt. Umgekehrt konnte man wiederum
sagen, die Trennschirfe von Bergsons Unterscheidung beruhe auf Uber-
treibungen und Zuspitzungen. Das betrifft insbesondere die idealisieren-
de Beschreibung des Vorstellungsgedachtnisses. In Wirklichkeit sind un-
sere Erinnerungen weit entfernt von der bei Bergson geradezu filmisch
gedachten Bewahrung von Bildern. Wie wir sowohl aus der Gedacht-
nis- wie aus der Biografieforschung wissen, wie wir im Ubrigen auch je-
derzeit einer phinomenologischen Selbstbefragung entnehmen konnen,
bilden unsere Erinnerungen durchaus keinen kontinuierlichen Zusam-
menhang, sie sind ganz im Gegenteil lickenhaft, selektiv, wenig verldss-
lich, offen fiir Umdeutungen und Manipulationen, durch und durch auf
stindige (Re-)Konstruktion angewiesen. Kontinuierliche Erinnerungen
miissen, wenn sie empirisch vorkommen, als Pathologie betrachtet wer-
den, als ein Mangel an Struktur. Davon betroffene Menschen leiden da-
runter, wie etwa belegte Fille von sogenannter Hypermnesie zeigen (vgl.
z.B. Lurija 1991, Price 2008).

Ahnlich idealisiert ist die Vorstellung, das Bewegungsgedichtnis
beruhe ausschliefSlich auf Automatismen und Wiederholungen. Es ist ge-
rade ein entscheidender Aspekt der Merleau-Pontyschen Theorie auf den
Fertigkeitencharakter auch von Gewohnheiten hingewiesen zu haben.
Sie sind durchaus nicht Wiederholungen, sondern zugleich immer Modu-
lationen, Transformationen von Strukturen, mit prinzipiell unbegrenzten

189

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA, BEWEGUNG, GEDACHTNIS

Innovationspotentialen. Wir werden sehen, dass Merleau-Ponty dieses
Modell einer dynamischen Struktur in seine Sprachtheorie hinein trigt,
aber dort auch wiederum auf eigentiimliche Weise tibertreibt, diesen Ge-
danken in ein Konzept miinden ldsst, das an Heideggers Denunziation
des »Man« erinnert. Sprechen wird dann geradezu zu einer kinstleri-
schen Tatigkeit, das einen »wirklichen Dialog« mit dem Anderen ini-
tiiert, wahrend der Alltagssprachgebrauch, der sich angeblich weitge-
hend in den Bahnen konventioneller, instituierter Semantiken bewegt,
nur ein uneigentliches Verstehen zuwege bringt (vgl. dazu die Diskus-
sion in Merleau-Ponty 2000a: 338 ff.). Moglicherweise unterschatzt hier
wiederum Merleau-Ponty das Moment von Wiederholung, Standardi-
sierung, Kopierbarkeit in sozialen Interaktionen, aber zugleich auch das
damit verbundene Moment der steten Produktion von wie immer mi-
nimalen Abweichungen, etwa so, wie es im Bereich der Genetik stindig
zu kleinen Reproduktionsfehlern, und damit Mutationen kommt. Aber
das muss hier nicht geklart werden. Ich wollte nur sagen: eine kritische
Konfrontation beider Konzepte kénnte niitzlich sein, um Ubertreibun-
gen und Unschirfen auf beiden Seiten kenntlich zu machen und zugleich
die phinomenologischen Gewinne beider Positionen nicht auf der Stre-
cke zu lassen.

So sehr phianomenologische Bedenken gegentiber einer Verdingli-
chung des Gedachtnisbegriff und insbesondere einer Verdinglichung ei-
ner Gedachtnistaxonomie im Auge behalten werden miussen, so sehr
halte ich es doch auch fiir niitzlich, die taxonomische Perspektive einst-
weilen beizubehalten — als Mittel der Strukturierung der wissenschaft-
lichen Auseinandersetzung — auf halbem Weg zwischen Beschreibungen
und einer noch ausstehenden Theorie/Konzeption des » Gedachtnisses«
bzw. der » Zeit«. Die taxonomische Perspektive Erinnerung, Wissen und
non-deklarative Strukturen (Fertigkeiten, Assoziationen, Kénnen) zu un-
terscheiden, aber zugleich ihre Verwandtschaft zu sehen, ersetzt, wie das
bei Taxonomien immer so ist, einstweilen eine ausgesprochene Theorie.
Sie macht immerhin auf den Zusammenhang dieser Phinomene auf-
merksam, ihre gemeinsame Funktion gerade fiir das hier im Zentrum
stehende Thema der sozialen Struktur und sie gestattet es eine differen-
zierte Typologie der » Wechselwirkungen« und Zusammenhinge auszu-
buchstabieren: Wissen uiber Wissen, Erinnerungen uber Erinnerungen,
Fertigkeit des Fertigkeitenerwerbs; und wechselseitig: Fertigkeiten des
Wissens; Wissen uiber Fertigkeiten, Wissen tiber Erinnerungen (Dritter);
Erinnerungen an Wissen; Fertigkeiten der Erinnerung; Erinnerung an
Fertigkeiten. Diese Ebene gibt es bei Merleau-Ponty nicht explizit.

Dennoch ist eine solche taxonomische Perspektive auch in der Ausei-
nandersetzung mit Merleau-Ponty niitzlich. Sie erlaubt, das, was bei ihm
thematisch ist, einzuordnen und mit Themen in Beziehung zu setzen, die
andere Autoren behandeln und das wiederum ermoglicht systematische

190

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSBLICK: DIE AKTUELLE GEDACHTNISFORSCHUNG

Gewinne fur die Soziologische Theorie. Ganz offensichtlich legt Mer-
leau-Ponty einen starken Akzent auf Phanomene, die heute als non-de-
klaratives Gedachtnis bezeichnet werden und auf die Bertihrungspunk-
te dieser Phinomene zu einer Theorie der Sprache. Bei Halbwachs etwa
(mit seiner durchaus an Bergson anschliefSenden Theorie des Gedacht-
nisses), stehen sowohl Fragen der Wechselwirkung von Kommunikation
und individuellem Gedachtnis im Vordergrund, als auch Fragen der so-
zialen Rahmung von Erinnerungen. Schiitzs Generalthema ist nicht nur,
aber vorrangig, » Wissen«, damit aber das, was man heute als semanti-
sches Gedichtnis bezeichnet. Es ist keine Frage, dass alle diese Themen
gleichermafSen wichtig sind und — wie ich hoffe noch zu zeigen — insbe-
sondere fiir ein gehaltvolles Verstandnis sozialer Struktur unentbehrlich.
Eine wie immer vorldufige taxonomische Perspektive erlaubt fiirs ers-
te, die Verwandtschaft und Komplementaritat dieser und anderer Auto-
ren und Konzepte zu identifizieren und herauszuarbeiten, was an diesen
komplementire, und was im Widerspruch zueinander stehende, indiffe-
rente und evtl. innovative Aspekte sind.

191

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Saussure und die Paradoxien des Zenon

Die seit den 1950er-Jahren einsetzende strukturtheoretische Umakzen-
tuierung der Konzeption des Korpers beinhaltet zugleich eine ontolo-
gische Dimension. Das klingt bereits in Titel und Einstieg des in die-
sem Zusammenhang entscheidenden Vorlesungsskripts von 1953 an: Le
monde sensible et le monde de I'expression. Nicht mehr auf der Wahr-
nebmung als intentionaler Leistung, als Form des »originar gebenden«
Bewusstseins (Husserl), liegt der Akzent, sondern auf der » Welt des Sen-
siblen« und der » Welt des Ausdrucks«. Allerdings bedeutet diese Unter-
laufung der konstitutionstheoretischen Dimension nicht die Eliminie-
rung von »Bewusstsein« und »Geist«. Es gehe, so ist gleich am Anfang
der Notes préparatoire zu lesen, um den Ubergang zu einer »théorie
concrete de esprit« »einer konkreten Theorie des Geistes« und einer
»rédéfinition de la conscience« » Redefinition des Bewusstseins« (Mer-
leau-Ponty 2011: 45), einen »neuen Typus der Analyse«. Sie sei nicht nur
auf den Korper und die Wahrnehmung, sondern auch auf das Begriffs-
vermogen anzuwenden und geeignet, die Vielgestaltigkeit (» polymor-
phisme«) von Bewusstsein sichtbar zu machen (Merleau-Ponty 2011:
173)." Phinomenologie, heifit es weiter, habe aus sich heraus ontologi-
sche Konsequenzen, »dans notre maniére de percevoir est impliqué tout
ce que nous sommes« »in unserer Art und Weise wabrzunebmen ist das,
was wir sind, enthalten« (Merleau-Ponty 2011: 46; Ubers. jmk). Zu-
gleich gelte aber: »la position de I’étre dans la perception méme est pa-
radoxe« »die Position des Seins in der Wahrnehmunyg ist selbst paradox «
(ebd.: 47) — spater wird Merleau Ponty von indirekter Ontologie spre-
chen (Saint Aubert 2006).

Im Zentrum der Vorlesung steht der Aufweis des Zusammenhangs
von Wahrnehmung (Impression) und Ausdruck (Expression). Das ent-
scheidende Bindeglied dafiir bildet das Phinomen der »Bewegung«,
da Ausfithrung und Wahrnehmung von Bewegung nicht voneinander
zu trennen sind. Merleau-Ponty wird in dieser Vorlesung erstmals Ge-
staltwahrnehmung auf Bewegung beziehen — Gestalt (und damit Struk-
tur) ist selbst Kondensation einer Bewegung, erscheint als »gefrorene
Bewegung«: »le monde sensible est mouvement gelé, cristallisé, mais
conservé dans I’épaisseur du Gestalthafte« » Die Welt des Sensiblen
ist gefrorene, kristallisierte Bewegung, aufbewahrt in der Dichte des
Gestalthaften« (Merleau-Ponty 1997: 329). Dass, wie schon die Ana-
lyse des Falles Schneider ergab, Wahrnehmung und Motorik nicht zu

1 Das erinnert an die Figur des »wilden Denkens» (Merleau-Ponty 1994a:
29), die Lévi-Strauss als Titel seines dem Andenken Merleau-Pontys gewid-
meten Buches tibernimmt (Lévi-Strauss 1981).

192

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTY ALS STRUKTURALIST

trennen sind, miindet nun in eine These des »seinsenthiillenden« Cha-
rakters der Bewegung. Ausdrucksverhalten ist immer eine Form der Be-
wegung, muss als Bewegung wahrgenommen (Impression), verstanden
bzw. ausgefithrt werden (Expression). Fiir seine Wahrnehmung ist die
Ausfihrung, also eine motorische Dimension entscheidend und umge-
kehrt fur die Ausfihrung eine Wahrnehmung. Auflerdem vollzieht Mer-
leau-Ponty den Ubergang zur Ausdruckstheorie mit der konsequenten
Integration einer differenztheoretischen Perspektive, die er einer eigen-
standigen, aber zugleich in der Zeit liegenden Lekttire des Cours linguis-
tique générale von Ferdinand Saussure entnimmt. Der bisherige gestalt-
theoretische Strukturbegriff wird differenztheoretisch ebenso um- wie
fortgeschrieben. Die genannten Aspekte tragen sich wechselseitig: Be-
wegung ist »seinsenthiillend«, zugleich — wie zu zeigen sein wird — dif-
ferentiell. Sein ist dicht und differentiell zugleich, deshalb kann Onto-
logie nur als indirekte Ontologie realisiert werden. Differentialitat ist
nur als zeitliche Differenzierungsbewegung. Und insgesamt betrifft und
verdndert jedes einzelne Element dieses kategorialen Tripels wiederum
den Begriff des »Korperschemas«. Zunehmend wichtig wird dabei die
der Kategorie des »écart«, des bedeutungsgenerierenden Abstands, der
»Liicke« zwischen den Durchlaufpunkten einer Bewegung, der Differenz
zwischen sprachlichen Elementen, von Figur und Hintergrund, des Jetzt
zum Vorher und Nachher.

Merleau-Ponty als Strukturalist

Vorweg ist es hilfreich, sich an die Herkunft des neu auftauchenden Ele-
mentes des »Diakritischen« zu erinnern. Merleau-Ponty rezipiert hier
die Sprachtheorie des Cours de linguistique générale und dessen zentra-
les Diktum, in der Sprache gibe es nichts als Differenzen (Unterschiede).
Nun ist die Saussure-Rezeption ohne Zweifel der entscheidende Initiali-
sierungsimpuls fur das, was man heute als »Strukturalismus« bezeichnet.
Ob Claude Lévi-Strauss in der Ethnologie, Jacques Lacan in der Psycho-
analyse, Roman Jakobson und Jan Mukarowsky in Linguistik/Litera-
turwissenschaft — sie alle erarbeiten fiir ihr Fachgebiet eine spezifische
Auslegung und Anwendung des Cours. Man konnte sagen, genau das
macht Merleau-Ponty in den 1950er Jahren fur seine Themen ebenfalls.
Es wire eine eigene Untersuchung herauszufinden, wieso Merleau-Ponty
eigentlich nicht zusammen mit Lévi-Strauss und Lacan als Grinderfigur
des franzosischen Strukturalismus der ersten Generation verbucht wird.
Mit beiden ist er freundschaftlich und fachlich verbunden. Merleau-Pon-
ty ist Teil, wenn nicht sogar geheime Integrationsfigur des ersten Pariser
»strukturalistischen Milieus«. Merleau-Ponty und Lévi-Strauss, beide

193

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

1908 geboren, lernen sich 1929 zum ersten Mal kennen (Lefort 2010:
36), sehen sich aber — wegen des Exils Lévi-Strauss’ in den USA - erst
wieder im Winter 1944/5, auf Initiative Merleaus, der von Lévi-Strauss’
Eindriicken aus den USA erfahren will (Lefort 2010: 38). Spatestens seit
1948 kommt es zu einer Intensivierung des Austausches und einer en-
gen Freundschaft (ebd.: 37). Merleau-Ponty war mafSgeblich daran be-
teiligt, dass Lévi-Strauss 1959 ins College de France auf einen fir ihn
geschaffenen Lehrstuhl fir Soziale Anthropologie berufen wurde. Sein
Artikel De Mauss a Lévi-Strauss muss in diesem Kontext gesehen wer-
den. Lévi-Strauss hat ihm posthum sein Buch Das wilde Denken gewid-
met und — ebenso wie Lacan — nach dem Tod Merleau-Pontys einen be-
ruhrenden Nachruf verfasst.

Mit dem sieben Jahre ilteren Jacques Lacan war Merleau spatestens
seit den 1940er Jahren eng befreundet. 1951 verbrachten die beiden
mit ihren Familien gemeinsame Ferien bei Arcachon (Lefort 2010: 66).
Dass sich das nicht nur auf privater Ebene auswirkte, sondern auch zu
einer regen sachlichen Auseinandersetzung fiihrte, ist vielen wechselsei-
tigen Zitationen und durchaus auch kritischen Auseinandersetzungen
zu entnehmen. Sie nahmen gemeinsam an wissenschaftlichen Veranstal-
tungen teil, z.B. 1956 an einer von Lévi-Strauss (Lefort 2010: 83) und
1957 an einer von Lacan organisierten Konferenz. Von den dreien hatte
sich sicher Lévi Strauss am frithesten mit Saussure auseinander gesetzt
und dazu Merleau-Ponty inspiriert, aber eben auch Jacques Lacan, fiir
den — nach eigenem Bekunden — Lévi-Strauss’ 1949 erschienener Auf-
satz Die Wirksamkeit der Symbole eine wichtige Rolle fiir die Ausar-
beitung seines Begriffstripels des Imaginaren, Symbolischen und Realen
spielte. Dieser Aufsatz wiederum war Raymond de Saussure gewidmet,
Psychoanalytiker und Sohn Ferdinand de Saussures. Dieser gewinnt in
den Schriften Lacans spitestens seit 1953, dem Jahr des Berichts auf dem
Kongress in Rom Funktion und Feld des Sprechens und der Sprache in
der Psychoanalyse (Lacan 1986a: 71-170) seine grofSe Bedeutung, expli-
zit in dem Artikel Das Dringen des Buchstabens im Unbewussten oder
die Vernunft seit Freud (Lacan 1986b: 15-60).

Das ist nun eben das Jahr, in dem Merleau-Ponty die Konsequenzen
der Ubertragung der Saussureschen Diakritizitit ausfiihrlich in seiner
Vorlesung Le monde sensible et le monde de I'expression entwickelt. Der
schrittweise Weg dahin ldsst sich anhand der veroffentlichten Aufsatze
gut nachverfolgen. Merleau-Ponty musste Saussure bereits in den Vier-
zigerjahren gelesen haben. Eine erste ausfiihrlichere Erwahnung erfolgt
in dem 1947 veroffentlichten Aufsatz Das Metaphysische im Menschen
(Merleau-Ponty 2000b: 116 ff.). Die Auseinandersetzung mit Saussure
und Jakobson zieht sich durch die Vorlesungen zur Kinderpsychologie
an der Sorbonne (1949-1952), es bleibt da zunichst bei der Erorterung
von Fragen des Spracherwerbs. Dabei nimmt Merleau-Ponty allerdings

194

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE, GEDACHTNIS UND DIFFERENZ

charakteristische Umregistrierungen vor. Im Kontext seiner Kandida-
tur zum Collége de France entstandenen und unvollendeten Manuskript
Die Prosa der Welt sowie der sogenannten Kandidaturschrift, finden
sich ebenfalls Bezugnahmen auf Saussure und das Motiv der Diakriti-
zitdt. In letzterer klingt erstmals das Motiv an, Wahrnehmung und Be-
wegung selbst als diakritisch strukturierte Phanomene zu sehen (Mer-
leau-Ponty 1973: 5) bzw. mimische und gestische Ausdrucksbewegungen
wie sprachliches Handeln als diakritisch zu betrachten (ebd. 8). 1952
erscheinen zwei ausdrucks- bzw. sprachtheoretische Aufsitze, die auf
Saussure verweisen (Uber die Phinomenologie der Sprache, Das indirek-
te Sprechen und die Stimmen des Schweigens, in Merleau-Ponty 2007).
Besonders im zweiten Aufsatz bildet die Auseinandersetzung mit Saus-
sure den Ausgangspunkt und das zentrale Thema. Das fiir die Vorlesung
von 1953 wichtige Motiv der Bewegung (samt der Auseinandersetzung
mit den Paradoxien des Zenon) wird eingefiihrt und die Tragfihigkeit
eines sozusagen phinomenologisch transformierten Konzepts des Dia-
kritischen wird in der Ubertragung auf die Malerei erprobt. Dabei iibt
Merleau-Ponty durchaus auch Kritik, etwa an Tendenzen der Uberschiit-
zung der Systematizitit der »langue« oder an der zu statischen Gegen-
iiberstellung von »langue« und »parole« und damit zugleich an der von
Synchronizitit und Diachronizitat.

Moglicherweise liegt gerade in den Aufsatzen aus jener Zeit fur Ber-
tram das Motiv, Merleau-Ponty als »neostrukturalistischen Autor« zu
bezeichnen (Bertram/Lauer/Liptow/Seel 2008: 182 ff.). Dartiber kann
man diskutieren. Unabhingig davon werfen diese Umstinde nochmals
ein deutliches Licht auf die Einseitigkeit der derzeitigen Rezeption Mer-
leau-Pontys in der Soziologie. Fur die Konstanzer Tagung und den Grat-
hoff/Sprondel-Band von 1976 bildete der eigentimliche Zwischenstatus
Merleau-Pontys als »strukturalistischer Phanomenologe« oder als »pha-
nomenologischer Strukturalist« geradezu den Ausgangspunkt des Interes-
ses: es sollte zugleich auch eine produktive Auseinandersetzung mit dem
Strukturalismus ermoglicht werden. Festzuhalten ist: auch Merleau-Ponty
steht als Pate der ersten Generation an der Wiege des »Strukturalismus«
und er hat dartiber hinaus auch auf die franzosischen Strukturalisten zwei-
ter Generation sowie die sogenannten Poststrukturalisten und damit noch
auf die Kritik am Strukturalismus einen erheblichen Einfluss ausgeubt.

Saussure, Gedichtnis und Differenz
Es ist fir das Verstindnis von Merleau-Pontys Adaption wichtig, sich
einige Aspekte der Saussureschen Konzeption des Diakritischen in Er-

innerung zu rufen. Sein Cours de linguistique générale gehort zu den

195

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

seltenen Fillen eines wissenschaftlichen Werks, das einen wirklichen Pa-
radigmenwechsel ausgelost hat, von dem aber streng genommen keine
Zeile aus der Feder des Autors stammt. Das Werk wurde ausschlief3-
lich iiber Mitschriften von Schiilern bzw. Studierenden (re)konstruiert
und amalgamiert. Der fir die strukturalistische Bewegung entscheiden-
de Punkt liegt in der Auffassung von Sprache als einem System differen-
tieller Strukturen, man miisste genau genommen sagen: (Kombinationen
von) Strukturen differentieller Strukturen. Sprachliche Zeichen, als Ge-
samt von Signifikant und Signifikat, sind als solche arbitrir. Die Laut-
oder Buchstabenfolge »Baum« (Signifikant) hat keine innere Beziehung
oder Ahnlichkeit mit dem Konzept »Baum« noch mit einem realen Ex-
emplar Baum, auf das man hinzeigen kann. Die Bedeutung eines Zei-
chens (also eine bestimmte Beziehung von Lautmaterial und Konzept)
resultiert aus dem systemischen Zusammenhang mit anderen Zeichen,
von denen es sich unterscheidet.> Dabei gilt: in der Sprache gibt es nur
negative Einheiten in dem Sinne, dass die Unterschiede nicht vorgegeben
sind, sondern durch das System der Sprache generiert werden: »Gleich-
giiltig ob man das Signifikat oder Signifikanten nimmt, die Sprache ent-
hilt weder Ideen noch Laute, die der Sprache gegentiber priexistent
wiren, sondern nur inhaltliche und lautliche Unterschiede, die sich aus
diesem System ergeben.« (Saussure 2014: 145/fr. 128, Ubersetzung ge-
andert, kursiv jmk).3 Saussure formuliert in diesem Zusammenhang eine
fur Merleau-Ponty entscheidende Vorstellung. Die Leistungen der Spra-
che, diese selbst, ihre Struktur, stellen sich an der Kontaktstelle zweier
Medien (oder »Elemente«) her. Unser Denken sei, so Saussure, jenseits

2 »Der Bewelis hierfiir ist die Tatsache, dass der Wert einer Einheit modifiziert
werden kann, ohne dass man seine Bedeutung oder seine Lautgestalt
verandert, sondern einzig deshalb, weil irgendeine andere benachbarte
Einheit eine Umgestaltung erfahren hat.« (Saussure 2014: 145)

3 »Alles, was bisher gesagt wurde, lduft darauf hinaus, dass es in der Sprache
nur Unterschiede gibt. Mehr noch: Ein Unterschied setzt normalerweise
positiv [definierte] Terme voraus, zwischen denen er sich konstituiert; aber in
der Sprache gibt es nur Unterschiede ohne positive Einheiten. Gleichgiiltig,
ob man das Signifikat oder den Signifikanten nimmt, die Sprache enthalt
weder Ideen noch Laute, die hinsichtlich des sprachlichen Systems vorgeben
wiren, sondern nur lautliche und inhaltliche Unterschiede, die sich aus
diesem System ergeben.« »Tout ce qui précéde revient a dire que dans la
langue il n’y a que des différences. Bien plus: une différence suppose en
général des termes positifs entre lesquels elle s’établit; mais dans la langue il
n’y a que des différences sans termes positifs. Qu’on prenne le signifié ou le
signifiant, la langue ne comporte ni des idées ni des sons qui préexisteraient
au systéme linguistique, mais seulement des différences conceptuelles et des
différences phoniques issues de ce systéme.« (Saussure 2014: 145; franz.
1915: 128 f.)

196

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE, GEDACHTNIS UND DIFFERENZ

der Verwendung von Sprache eine »amorphe und ungegliederte Masse«,
eine »Nebelwolke, in der nichts notwendigerweise abgegrenzt ist«, ohne
Zeichen seien wir unfihig »zwei Ideen klar und dauerhaft voneinander
zu unterscheiden«. Dasselbe gailte aber auch fir das Element der Laute:
»Die Lautsubstanz ist keineswegs stabiler und solider, sie ist keine Gufs-
form, deren Ausgestaltung das Denken gezwungenermafSen iibernehmen
miifSte, sondern eine plastische Masse, die ihrerseits in isolierbare Tei-
le gegliedert werden kann und so die Signifikanten liefert, die das Den-
ken benotigt.«. Man hat also auf der einen Seite »nebulose Ideen« und
auf der anderen Seite »nicht weniger unorganisierte Laute« (alle Zitate
Saussure 2014: 138).

Die Vorstellung ist dabei nicht, das die Sprache ein materielles laut-
liches Ausdrucksmittel fiir die Wiedergabe der fir sich fertigen Ide-
en bereitstellt, sondern »als Mittler zwischen dem Denken und dem
Lautbereich zu dienen, und zwar dergestalt, dafs ihre Verbindung ge-
zwungenermafSen zur gegenseitigen Abgrenzung von Einheiten fihrt«
(Saussure 2014: 139). Es geht weder um eine »Materialisierung von
Gedanken« noch um eine »Spiritualisierung der Lautungen«, sondern
um »die irgendwie geheimnisvolle Erscheinung, dafs der Bereich >Den-
ken-Lautung« Untergliederungen impliziert und die Sprache ihre Einhei-
ten gewinnt, indem sie sich zwischen zwei amorphen Massen konstitu-
iert.« (Saussure 2014: 139). Saussure vergleicht das mit dem Phanomen,
dass sich im Kontakt von Luft mit Wasser Wellenstrukturen ausformen.
Dass diese Metaphorik keine und schon gar keine genetische »Erkla-
rung« der Sprache bietet, gibt er selbst durch das Attribut »geheimnis-
voll« zu. Sie enthalt aber eine Reihe phanomenologisch einleuchtender
Aspekte und sagt letztlich aus, dass Differentialitit, Diakritizitat Grenz-,
Oberflichenphidnomene sind. Wo diese aneinander angrenzen, bilden
sich Strukturen. Das ist fiir Merleau-Ponty deshalb wichtig, weil er be-
reits in der Phanomenologie der Wahrnehmung immer wieder die struk-
turgenetische und — morphologische Bedeutung intersensorischer Rela-
tionen heraus gestellt hatte, aus denen tiberhaupt erst die Moglichkeit
resultierte, dass im Falle von Storungen der Wahrnehmung ein Sinn fiir
den anderen »einspringen« kann (wie etwa im bereits vorgestellten Fall
Schneider etwa: die Propriozeption fur das Sehen).

Wenn man Merleau-Ponty in dieser Hinsicht konsequent und pro-
gressiv liest, deutet sich hier eine, wie Alloa (2017: 97) es formuliert,
neuartige »Dia-Phianomenologie« an. Sie ist von dem Grundgedanken
Saussures inspiriert, dass Strukturen an den Grenzstellen von Medien
entstehen. Im Fall des Sprechens und der Sprache sind ungleich kom-
plexere Verflechtungen und Korrelationen sensorischer Register als die
der Laute wirksam: die Propriozeption der Sprechmotorik, das »moto-
rische Schema« sprachlicher Einheiten (Bergson 2015: 138), die visuelle
Komponente des Laut»bildes«, ggf. das Schriftbild — all das erzeugt in

197

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

seinem Zusammenspiel ein komplexes Geflecht an Redundanzen, Wech-
selwirkungen und Korrelationen, die moglicherweise erst in ihrem Zu-
sammenwirken Strukturen katalysieren, Differenzsysteme, wo zunachst
nur Kontinuititen und Uberginge wahrnehmbar sind.

Hinzu kommt eine zeitliche Dimension. Sprache ist fiir Saussure emi-
nent mit Zeit, damit aber dem Gedéchtnis der Sprecher verkniipft, und
zwar in doppelter Hinsicht. Zum einen beruht Sprache auf einer line-
aren Verkniipfung differentieller Teile und Terme, ihr Gebrauch impli-
ziert selbst eine Zeitreihe und sukzessive Ordnung, ist syntagmatisch.
Das findet in der Zeit statt und das erfordert Gedichtnis auf Seiten der
Sprecher wie derjenigen, die seine AufSerungen mitvollziehen. Einen Satz
verstehe ich nur, wenn ich den Anfang und das Ende und die einzelnen
in ihm versammelten Terme aufeinander beziehen kann. Zugleich ge-
winnen aber die einzelnen Terme nur Bedeutung durch ihre struktu-
rellen Beziehungen/Differenzen zu verwandten oder unterschiedlichen
Termen, die in der Situation moglich gewesen wiren, aber eben syntag-
matisch nicht realisiert wurden. »In der Sprache beruht alles auf Diffe-
renzen, aber ebenso sehr auch auf Gruppierungen« »Dans la langue, tout
revient a des différences, mais tout revient aussi a des groupements. «
(Saussure 2014: 151; franz. 1915: 138). Damit spielt Saussure auf zwei
komplementire Dimensionen der Sprache an:* Sprache ist syntagma-
tisch, d.h. sie bildet eine lineare »Kette« (chaine/Linie) von kombinier-
ten Differenzen in der Zeit, eine spezifische Abfolge von Wortern (Laute,
Worter, Sitze usw.), es konnen nicht gleichzeitig zwei Elemente ausge-
sprochen werden, man muss eines auswihlen (Saussures 2014: 147).
»Diese Kombinationen, deren Grundlage die (lineare) Ausdehnung ist,
konnen Syntagmen genannt werden. Das Syntagma besteht also im-
mer aus zwei oder mehr aufeinander folgenden Einheiten. Im Syntag-
ma gewinnt ein Term seinen Wert nur aufgrund der Position zu dem,
was vorangeht oder folgt, oder zu beiden.« (Saussure 2014: 147)5 Dies
ist nur moglich, weil Sprache zugleich eine vertikale paradigmatische

4 Schon hier der Hinweis, dass Roman Jakobson diese beiden Begriffe ins
Zentrum seiner Poetik stellt. Er leitet davon die poetologischen Kategorien
der Metapher (»ein Wort anstelle eines anderen« --> Paradigma, Ersetzen)
und Metonymie (»ein Wort gibt das nachste« --> Syntagma, Kontiguitit) als
grundlegende Mechanismen der Sprache ab. Lacan bringt diese dann wie-
derum mit den beiden grundlegenden Mechanismen des Unbewussten: Ver-
schiebung und Verdichtung zusammen, wie Freud sie in seiner Traumdeu-
tung entfaltet hatte. Daraus folgt dann der legendare Satz: Das Unbewusste
ist strukturiert wie eine Sprache.

5 Nicht zu verwechseln mit dem grammatischen Begriff »Syntax«, der nur
einen Sonderfall dessen bezeichnet, was Saussure hier unter »Syntagmac«
versteht. Es geht dabei einfach um eine geordnete Verbindung sprachlicher
Elemente in der Zeit, egal, ob es sich dabei um Laute, Worte, Wortgruppen

198

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE, GEDACHTNIS UND DIFFERENZ

Dimension hat. Zu jedem in einer spezifischen syntagmatischen Kombi-
nation gewahlten Term gibt es Reihungen, Konstellationen, » Gruppie-
rungen« dhnlicher Terme, die mit dem gewidhlten Term »assoziiert« sind,
weil sie etwas mit ihm gemeinsam haben, zugleich aber zu ihm in einem
Verhiltnis mehr oder weniger spezifischer Differenz stehen. Das reicht
von Ausdriicken, die man hitte auch verwenden konnen (aber faktisch
nicht verwendet hat) bis zu Ausdriicken, die, hitte man sie verwendet,
»etwas ganz anderes« zum Ausdruck bringen wiirden.® Das betrifft die
phonetische, morphologische (die Wortbildung betreffende), grammati-
sche, semantische, syntaktische und sinnlogische Ebene gleichermafSen.
Saussure fihrt als Beispiel ein Schaubild an zum Term »enseigne-
ment«. Von ihm zweigen Assoziationsreihen ab wie: »enseigner, enseig-
nons, etc. etc; apprentissage, education, etc. etc.; changement, armement
etc. etc. clément, justement etc. etc.« Dazu erldutert er: »Man sieht, dass
diese Gruppierungen Gruppierungen von ganz anderer Art sind als die
vorhergehenden (die syntagmatischen, jmk). Sie griinden nicht auf der
linearen Ausdehnung. Thr Sitz ist im Hirn; sie sind Teil dieses inneren
Schatzes, der bei jedem Individuum das Sprachsystem bildet. Wir wollen
sie assoziative Beziehungen nennen.« (Saussure 2014: 147). Erst durch
diese beiden Dimensionen zusammen entsteht sprachliche Bedeutung.
Die syntagmatische Beziehung ist eine Beziehung »in prisentia«, sie be-
zeichnet die in einer Situation wirksame Aktualisierung von Sprache und
beruht auf Termen, die sich in der tatsichlichen Sequenz gesprochener
Sprache einstellt. Man konnte allerdings gerade in Bezug auf die Syntag-
matik sagen: diese »Prasenz« ist relativ. Denn jede Verkniipfung noch so
kurzer sprachlicher Elemente spielt genau genommen in der Zeit und er-
fordert (Kurzzeit-)Gedachtnis, zeitliche Intentionalitit der Sprecher, in-
sofern Anfang, Verlauf und Abschluss eines Satzes in eine zeitliche Ge-
samt-Spanne — non-thematisch, in einer passiven Synthesis, retentional/
protentional — hinein genommen werden miissen. Das wird, wie wir se-
hen werden, ein zentrales Argument in der Vorlesung von 1953/4 sein.
Die paradigmatische Dimension, also die »assoziative Beziehung«
stellt Saussure von vorne herein in einen Zusammenhang mit dem Ge-
ddchinis der Sprecher. Ein Term ist nur ein Term und hat Bedeutung
durch die »Prasenz in absentia« anderer Terme in einer virtuellen Ge-
ddchtnisreihe (Saussure 2014: 147). Auch in den Folgeseiten bekraftigt

(Attribute + Substantive usw.), Satzglieder, ganze Sitze, Diskurselemente
usw. handelt.

6 Ich mache nur am Rande darauf aufmerksam, dass in der qualitativen
Sozialforschung die sogenannte » Objektive Hermeneutik « diesen Umstand
zum methodischen Prinzip erhoben hat, insofern sie die Hermeneuten dazu
verpflichtet, die Bedeutung eines gegebenen Syntagmas immer auch vor dem
Hintergrund der spezifischen Differenz zu den in einer gegebenen Situation
ebenfalls denkbaren, aber nicht selegierten Ausdriicken zu konstruieren.

199

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

Saussure immer wieder die Bedeutung des Gedichtnis fir diese para-
digmatische Seite, zum Beispiel: »Unser Gedachtnis hilt alle mehr oder
weniger komplexen Typen von Syntagmen vor, gleichgiiltig, welcher Art
oder Ausdehnung sie auch sein mogen, und im Moment ihrer Anwen-
dung greifen wir auf die assoziativen Gruppen zuriick, um unsere Wahl
zu treffen. Wenn jemand marchons! sagt, denkt er unbewusst an die
verschiedenen Assoziationsgruppen, an deren Schnittstelle sich das Syn-
tagma marchons! befindet.« (Saussure 2014: 152; Hervorhebung jmk).
Diese Stelle ist von entscheidender Bedeutung fiir Merleau-Pontys Inte-
gration des strukturalistischen Differenzbegriffs in seine Ausdruckstheo-
rie. Sie zeigt deutlich, dass er hier nicht einfach einer Mode folgt, son-
dern eine innere Korrespondenz zu den phinomenologischen Analysen
der Zeiterfahrung, der passiven Synthesis und damit des Gedachtnisses
vorliegt. Die paradigmatische Dimension ist bei Saussure die entschei-
dende Bedingung dafiir, dass eine Differenz bedeutungsgenerierend ist.
Entscheidend ist dabei der eigentiimliche Status des abwesenden Terms.
Er muss auf gewisse Weise anwesend sein, aber als Hintergrund, als Se-
diment. Saussure sagt bezeichnenderweise: wir denken unbewusst an die
abwesenden Terme bzw. Assoziationsgruppen. Waren diese Assoziati-
onsgruppe im Vollzug des Sprechens thematisch, ebenso prasent wie der
faktisch selegierte Term — dann wire Sprechen ebenso unmoglich, wie
die Zeiterfahrung, wenn Retentionen als explizite Erinnerungen prasent
wiren. Dieser eigentiimliche Status abwesender Anwesenheit, nicht-pra-
senter Priasenz verbindet die entscheidende Denkfigur Saussures also mit
der phinomenologischen Theorie der Zeiterfahrung und des (non-de-
klarativen) Gedachtnisses. Dass fiir Saussure das Gedachtnis der Spre-
cher damit eine unverzichtbare Grundlage fiir Sprache ist, ja, dass das im
Grunde den gesamten differenztheoretischen Ansatz tragt, hat Saussure
noch klar so gesehen, auch wenn manche (Post-) Strukturalisten diesen
Aspekt unterschlagen haben.

Folgt man Saussures Uberlegungen, wird deutlich, dass er den Diffe-
renzbegriff letztlich zeit-, ja gedachtnistheoretisch unterlegt. Man konn-
te sagen, das gelte vor allem fiir die »parole«, die gesprochene Sprache,
nicht aber fiir die Sprache im Sinne von »langue«, als System. Freilich
lisst sich diese Abstraktion nur halten, wenn man vom Bewusstsein
(und damit dem Gedachtnis) wiederum des strukturalistischen Sprach-
forschers absieht und das wissenschaftliche Subjekt als freischwebenden
Kosmotheoros iiberall und nirgendwo ansiedelt. Es charakterisiert den
Zugriff des »Strukturalisten« Merleau-Ponty, dass er dies genau nicht
tut, sondern auch notfalls Saussure gegen Saussure ausspielt.

200

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bewegung und Differenz

»Allmahlich gewann ich den Eindruck, dass es [...]
erforderlich war, das Ordnungsprinzip [...], das die
Praktiken zugleich unbewusst und systematisch
zu lenken imstande war, in den inkorporierten
Dispositionen bzw. im Schema der Korperbewegun-
gen zu suchen. Mich hatte [...] verbliifft, dass die
Transformationsregeln, die den Wechsel vom duflern
zum innern Raum des Hauses ermoglichen, auf Kor-
perbewegungen wie beispielsweise die Kehrtwendung
zuriickgefithrt werden kénnen.« (Bourdieu 1993: 24).

Interessant ist nun, wie es zu einer Verkniipfung des Themas mit dem
der Bewegung kommt. Merleau-Ponty bezieht sich explizit auf Saussure
auch in vielen veroffentlichten Arbeiten aus dieser Zeit, beispielsweise
1952 in den Aufsitzen Uber die Phinomenologie der Sprache und Das
indirekte Sprechen und die Stimmen des Schweigens, Sartre (!) gewid-
met. Letzterer beginnt wie folgt: »Bei Saussure haben wir gelernt, dass
die einzelnen Zeichen fiir sich genommen nichts bedeuten, dass jedes von
ihnen weniger einen Sinn ausdriickt, als dass es einen Sinnabstand zwi-
schen sich selbst und den anderen Zeichen angibt. Da man von diesen
dasselbe sagen kann, besteht die Sprache also aus Unterschieden ohne
Ausdriicke, oder genauer, die Ausdriicke der Sprache werden erst durch
die zwischen ihnen auftauchenden Unterschiede hervor gebracht.« (Mer-
leau-Ponty 2007: 53). Merleau-Ponty skizziert dann einen Einwand des
Alltagsverstands: wenn weder der Ausdruck A noch B eine Bedeutung
hatten, sei nicht erklarlich, wie es zwischen ihnen einen Bedeutungseffekt
geben konne. Dazu macht Merleau-Ponty nun eine interessante Feststel-
lung. Der Einwand, Sprache konne keine Bedeutung haben, wenn sie nur
auf differentielle Zeichen mit negativem Wert beruhe, weise eine Analo-
gie zu den Paradoxien des Zenons auf. Dieser wollte bekanntlich den Be-
weis fithren, dass es keine Bewegung gibe. Beide Argumentationen wer-
den zwar von vorne herein durch die Wirklichkeit von Bedeutung und
Bewegung entkriftet. Philosophen und Mathematiker haben sich aber
uber Jahrtausende immer wieder damit abgemiiht — denn die eigentlich
philosophische Bedeutung dieses Problems liegt darin, auf welche Weise
man es als Scheinproblem erkennt.

Zenon hatte in seinem sogenannten » Teilungsparadox« behauptet,
Bewegung existiere nicht. Ein Laufer misse ja, bevor er eine bestimmte
Strecke zuriicklege, zunichst die Hailfte dieser Strecke zuriicklegen, zu-
vor aber die Hilfte der Halfte und wiederum zuvor die Halfte der Half-
te der Halfte usf.. Da fiir jede dieser im Prinzip unendlichen Aufteilun-
gen der Strecke auch eine bestimmte positive Zeit notig ist, um sie zu

201

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

uberwinden, benotige der Laufer auch eine unendliche Zeit fiir das Zu-
riicklegen einer Strecke. Er komme also niemals dazu, sie zu iiberwinden.
In dhnlicher Weise argumentiert Zenon im sogenannten »Achilles-Para-
dox«, nach dem Achill (der »SchnellfifSige«) eine Schildkréte mit Vor-
sprung niemals einholen konne. Unterstellt wird dabei, dass die prinzi-
pielle Unendlichkeit bzw. UnabschlieSbarkeit moglicher Unterteilungen
der Strecke, man konnte auch sagen: der Bestimmung von Streckendif-
ferenzen dazu fihrt, dass diese niemals zuriickgelegt werden konnen.
Zenon teilt eine — was er unterschldgt — letztlich vorgegebene, endliche
Strecke imagindr in unendlich viele endliche Strecken auf und zeigt da-
mit unabsichtlich selbst, dass eine Summe aus unendlich vielen endli-
chen Summanden sehr wohl einen endlichen Wert haben kann. So ar-
gumentieren in der Tendenz moderne mathematische Auflosungen des
Zenon-Paradoxes und unterscheiden zwischen unendlichen (=nicht-kon-
vergenten) Folgen und konvergenten Folgen, die von vorne herein tiber
ein endliches Konvergenzkriterium verfiigen, namlich eben die Lange des
Abstands zwischen Achill und der Schildkroéte, den dieser in einer be-
stimmten Zeit zuriicklegen muss, um die Schildkrote einzuholen.

Dass eine Bewegung von ihrem Endpunkt her zur Bewegung wird,
war in der Phdnomenologie der Wahrnehmung immer wieder ein im-
plizites und explizites Thema. Eine Bewegung wird von daher »verstan-
den« (sowohl im Riickblick wie in der Antizipation des Ziels). Ich erin-
nere in diesem Zusammenhang daran, dass fur Merleau-Ponty die Geste,
die auf einen Zielpunkt hin entworfen ist, als Paradigma fir die Einheit
der zeitlichen Ekstasen und umgekehrt verwendet wird (»Die Zeit ist die
einzigartige Bewegung, die in all ihren Teilen ganz sich selbst entspricht,
so wie eine Geste die simtlichen Muskelkontraktionen umfasst, die zu
ihrem Vollzuge notwendig sind.« (Merleau-Ponty 1966: 476). Die Ges-
te der Hand, die selbstverstandlich zum Glas greift, oder des Organisten,
der eine Orgel erkundet, sind bereits vorgangig durch ein Geflecht pas-
siver zeitlicher Synthesen integriert und verfiigen darin sozusagen tiber
ihr immanentes Konvergenzkriterium.

Allerdings kommt nun eine elementarer ansetzende Argumentation
hinzu. Die Bewegung selbst und die Wahrnehmung, das Verstehen, der
Nachvollzug der Bewegung bekommt eine diakritische Dimension. Sie
besteht gleichsam aus » Termen«, die gleich einer sprachlichen Formulie-
rung dadurch Bedeutung haben, dass sie in Differenz zueinander stehen,
voneinander »abstindig« sind (ecart), Unterschiede beinhalten. » Bewe-
gung ist stroboskopisch« formuliert Merleau-Ponty im Riickgriff auf neu-
rologische und psychologische Befunde (Merleau-Ponty 2011: 96). Diese
These konnte sich darauf berufen, dass sich auf der Retina des Auges nur
sukzessive Aktivierungen distinkter Regionen abzeichnen konnen, aber
kein kontinuierlicher Fluss. Aufferdem lésst sich in verschiedenen Argu-
menten zu sogenannten Scheinbewegungen zeigen, dass das sukzessive

202

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AKINETOPSIE

Aufblenden gleicher Formen, zum Beispiel eines Kreises, in verschiede-
nen Quadranten einer Fliche ab einer bestimmten Geschwindigkeit zur
Wahrnehmung der Bewegung eines einzelnen Objektes fihrt. Es entstehen
also Bewegungswahrnehmungen, wo eigentlich kein bewegtes Objekt ist.
Das Daumenkino und natiirlich der Film beruhen auf diesem Prinzip. Da-
raus folgt fiir Merleau-Ponty, dass Bewegung gleichsam von ihrer Natur
her eine diakritische Dimension habe (»le mouvement réel a propriétés
distinctes« Merleau-Ponty 2011: 96). Dass es sich bei den stroboskopi-
schen Versuchen um Scheinbewegungen handelt, ist dabei nicht entschei-
dend und fiir Merleau-Ponty tibrigens auch kein Hinweis auf einen blofS
»subjektiven« Charakter von Bewegung. Diese Versuche geben vielmehr
Aufschluss tiber eine grundlegende Beschaffenheit von Bewegung(swahr-
nehmung) als solcher — unabhingig davon, ob es sich um die Bewegun-
gen nicht mobiler Objekte, die Wahrnehmung der Eigenbewegung (bei
der die Dinge fix scheinen, aber ich selbst mobil) oder die Bewegung von
Dingen, Tieren oder anderen Menschen handelt. In keinem Fall haben
wir es mit einer kontinuierlichen Verschiebung der Netzhautbilder, die je
nach Distanz zu mir grofSer oder kleiner ist, zu tun: »von dieser Geometrie
sehe ich ab, und phanomenal gegeben ist mir nicht ein Biindel derartiger
Verschiebungen oder Nicht-Verschiebungen, sondern die Differenz zwi-
schen dem, was sich in dieser und jener anderen Distanz abspielt, das In-
tegral der Differenzen.« (1994a: 2971). Das hat eine korperliche Dimensi-
on, weil eine Bewegung wahrnehmen oder ausfithren einen Bezugspunkt,
eben die Einheit eines gegebenen Korper als »Nullpunkt aller Orientie-
rungen« (Husserl 1952: 158), als selbst der Bewegung fahige Einheit und
damit zugleich: seine zeitliche Dimension, sein Gedachtnis voraussetzt.

Akinetopsie

Interessanterweise scheint die klinische Erfahrung Merleau-Pontys Intui-
tion einer stroboskopischen Dimension von Bewegungswahrnehmung in
der Existenz eines sehr seltenen klinischen Syndroms zu bestitigen. Es
geht um die sogenannte Akinetopsie. Davon betroffene Menschen kon-
nen weder bewegte Objekte wahrnehmen noch sich bewegte Objekte
vorstellen. Stattdessen sehen sie »Serien von Standbildern statt kontinu-
ierlicher Bewegungsabldufe« (Jihnke 2017: 229). So berichten Karnath/
Thier Giber eine Frau, die einen Verlust jedweder Wahrnehmung visueller
Bewegung erleidet, obwohl ihre Sehleistungen (Sehscharfe, Farbensehen,
Erkennen und Lokalisation unbewegter Objekte) vollig unberiithrt wa-
ren. » Wenn sie z.B. Kaffee in eine Tasse gof3, erschien ihr die Flissigkeit
wie gefroren — regelmiflig brachte sie die Tasse zum Uberlaufen, da sie
das Steigen der Fliissigkeit nicht wahrnehmen konnte. Im Beisein anderer

203

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

fiihlte sie sich unsicher, da Personen unvermittelt an anderer Stelle auf-
tauchten, als sie vorher waren: Die Bewegung der Person war ihr ent-
gangen.« (Karnath/Thier 2012: 56 f.). »Im Alltag geht Akinetopsie mit
einer erheblichen Beeintrichtigung einher, die vor allem die Koordina-
tion von Bewegungsabldufen wie das EingiefSen von Fliissigkeiten oder
das Greifen von Gegenstinden stark erschwert. AufSerdem haben Pati-
enten Probleme bei der Kommunikation, da sie Lippenbewegungen und
Gesichtsausdriicke nicht wahrnehmen.«”

Bei der Akinetopsie ist die Bewegung nur mehr gegeben als eine Reihe
unverbundener Punkte. Das — sowie Befunde aus Tierexperimenten — be-
statigt grundsatzlich die Annahme, dass es sich bei dem Sehen von Bewe-
gung um eine »eigenstindige visuelle Dimension« handelt, die nicht ein-
fach eine »Repridsentation physikalischer Bewegung« ist (Karnath/Thier
2012: 54). Ob das aber, wie Merleau-Ponty nahe zu legen scheint, ent-
scheidend mit einer Projektion meiner korperlichen Kontinuitat auf das
bewegte Objekt zu tun hat, oder — nicht auch?/eher? mit komplexen Fra-
gen der zeitlichen Integration, der Richtungsdetektion ist sehr fraglich.
Entscheidend ist klinisch, dass die Bewegung eines Objekts oder eine
Eigenbewegung nicht filschlich als Bewegung des Hintergrundes bzw.
der Umwelt interpretiert wird. Welche Rolle spielt dabei die (Wahrneh-
mung der) Bewegungen der Augenmotorik oder des Kopfes? (vgl. Kar-
nath/Thier 2012: 54-63).

Unabhingig von der Klarung dieser sehr komplexen Probleme kann
man auf einer rein phinomenologischen Ebene dem Argument Mer-
leau-Pontys folgen, eine Bewegung »verstehen«, hiefSe iiber ein Kon-
vergenzkriterium verfiigen, ihre Richtung, ihr Ziel zu antizipieren, und
zugleich ihren »FlufS«, ihren Kontinuitatscharakter wahrnehmen zu kon-
nen. Worin sich die Bedeutung der Bewegung zeigt, was mein Verstehen
der Bewegung dokumentiert, ist also zunichst schlicht die Wahrneh-
mung eines kontinuierlichen Flusses als solchem. Das ist analog zum
Horen einer Melodie als Gesamtkonfiguration der einzelnen Tone oder
zum Verstehen eines gesprochenen oder geschriebenen Satzes als Kon-
stellation der Worte, aus denen er gebildet ist.

Der Ausdruckscharakter von Bewegungen

Das »Verstehen« der Bewegung beinhaltet zugleich eine kontinuierliche
»figurale Kontur«, die sich in der Zeit entfaltet. Diese Kontur ist nicht
nur eine Funktion der Ortsdifferenzen, sondern auch weiterer Aspekte,
die die Bewegung modulieren konnen — dazu gehoren die Beschaffenheit

7 nach Berlit Klinische Neurologie, zit. in https://de.wikipedia.org/wiki/Aki-
netopsie; abgerufen am 31.7.2019.

204

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER AUSDRUCKSCHARAKTER VON BEWEGUNGEN

des Sich-Bewegenden selbst, aber auch seiner Umgebung, des Worins der
Bewegung bzw. des Bezugspunkts der Bewegung. Die Bewegung insge-
samt ist eine Resultante vieler Einzelelemente und insofern: ausdrucks-
voll. Solche differentiellen Elemente kénnen Tempo, Rhythmus, Koor-
dinierung mit anderen bewegten Elementen, aber auch intersensorische
Korrelationen (z.B. akustische Differenzen), Modi der Abfolge (»Kadenz
ihrer Sukzession«) u.a. sein: » Tatsachliche Bewegung, d.h. Ortsverande-
rung, stammt aus der Organisation des Feldes — durch diese allein lasst
sich die Bewegung begreifen.« (Merleau-Ponty 1973: 55). In den von
Merleau-Ponty ausfiihrlich besprochenen Experimenten des belgischen
Psychologen Albert Michottes wurden beispielsweise durch die blofSe
Modulation des Tempos, des Rhythmus und des Richtungswechsels der
horizontalen Bewegung zweier Farbstreifen in einem schmalen Sehschlitz
komplexe Bewegungstypiken und deren interne Kausalitit wahrgenom-
men, z.B. des »FortstofSens«, » Abholens«, »Schiebens«. Durch die blo-
3e Projektion von Strichen in einer bestimmten rhythmischen Phasen-
folge kann der Eindruck eines sich bewegenden Lebewesens, etwa einer
Raupe, entstehen.

In einem anderen Experiment (Zietz/Werner 1928) verandert der
Rhythmus von begleitenden Klopf- bzw. Trommelgerauschen den figu-
ralen Eindruck der (Schein-)Bewegung eines Pfeils. Der Rhythmus lasst
beispielsweise die (Schein) Bewegung eines Pfeils je nach dynamischer
und rhythmischer Charakteristik zitternd, flackernd, klarer/schirfer,
kleiner/grofler erscheinen, ldsst sie rotierend wirken u.a.. Das plotzli-
che Fortfliegen eines Vogels hat eine andere Bewegungstypik als die Be-
wegung eines Wurfgeschosses. Die Bewegungen eines Menschen verra-
ten das Gewicht der Last in seinem Korb usw. (vgl. Weizsicker 1973: 23
f.). Bewegung hat so immer ein »figurales Momentx, sie ist das » Wer-
den einer Figur« aus einer Gesamtkonstellation einer Situation. Damit
sind wir wieder bei dem zentralen Bezugsproblem Gurwitschs und Mer-
leau-Ponty — der Konstanzhypothese. Was fiir Merleau-Ponty fiir raum-
liche Gestalten gilt, ibertragt er nun auf die zeitliche Gestalttypik von
Bewegungen.

Merleau-Ponty erweitert dabei wie nebenbei den Begriff der Bewe-
gungswahrnehmung auch auf akustische Gegebenheiten, wenn er das
Beispiel des »Tons eines Blasinstrumentes« anfiigt: »Es tragt das Anzei-
chen des Geblasenseins und des organischen Rhythmus des Luftstofles
in sich« (Merleau-Ponty 1973: 55). In dieselbe Richtung fithren die Hin-
weise auf die Experimente der deutschen Psychologen Zietz/Werner, die
zeigen, wie eine »akustische Bewegung« die visuelle Wahrnehmung einer
Bewegung modulieren kann (2011: 112). Dieser Ausdruck einer »akus-
tischen Bewegung« ist durchaus keine Metapher. Alles, was horbar ist,
ist immer das Ergebnis einer Bewegung von etwas oder jemandem, die
wiederum ein Medium in Bewegung versetzt.

205

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

Beim Menschen erfordert die Produktion von Ténen und Lauten im-
mer eine Betdtigung von Muskeln, damit motorischen Organen (und ih-
ren neuronalen Entsprechungen). Gerade die Sprechmotorik beim Men-
schen gehort zu den subtilsten Formen der Betatigung und Koordination
von Muskelgruppen, wie jeder Logopade weifs. Sie ist als motorische Be-
titigung sogar teilweise iiber Gesichtsmimik, Kehlkopfbewegung, Bewe-
gung von Brustkorb und Zwerchfell, Gesamttonus des Korpers visuell
sichtbar. Das stellt bekanntlich fiir gehorlose oder schwerhorige Men-
schen eine wichtige Verstandnishilfe dar. Auch die Produktion des von
Merleau-Ponty als Beispiel bemtihten Tons des Blasinstruments erfordert
eine komplexe Muskeltatigkeit, motorische (Koordinations-) Muster, die
sich auch im Klang niederschlagen. Der Dichte, Kraft und Zentriertheit
des Oboentons und der Leichtigkeit, Offenheit und Gelostheit des Tons
einer Querflote hort man den Unterschied der motorischen Produkti-
on an: hoher Anblasdruck, hohere Spannung des Zwerchfells und der
Rumpfmuskulatur, um das Rohr geschlossene Lippenmuskulatur, gro-
Bere Kontraktion der Gesichtsmuskeln bei der Oboe vs. vergleichsweise
geoffnete, flexibler eingesetzte Lippen- und Gesichtsmuskulatur und eine
grofere Leichtigkeit der Interaktion zwischen den beteiligten Muskel-
gruppen des Rumpfes und des Zwerchfells bei der Querflote. Dem ent-
spricht z.B. ein gespannteres, aber expressiveres, »innigeres« Ausdruck-
spotential vs. ein schwebendes, gelostes, aber ausdrucksneutraleres bei
der Flote. Zudem gibt es auch so etwas wie eine innermusikalische » Ges-
tikulation« (Gruhn 2014: 71 ff.).

Merleau-Ponty hilt jedenfalls insgesamt fest: »Die Bewegung [...] ist
im Netz der Gegenstiande und Eigenschaften eingeschrieben, sie wirkt
wie eine Enthiillung des Seins jener Gegenstande und Eigenschaften. [...]
Die Ortsverdnderung ist lediglich das Endziel oder die blofse Hulle die-
ses Schauspiels.« (Merleau-Ponty 1973: 55). Bei Zietz/Werner, den zwei
deutschen Psychologen, auf die er sich in diesem Zusammenhang be-
ruft, steht dazu: »Bewegung [ist] eben nicht blof§ eine raumliche Verin-
derung eines identischen Etwas |...], sondern weit mehr: eine gerichtete
Dynamik (>Dorthin¢, >Hiniiber<, >Drauflos« usw.), die in Bezug auf Zeit
und Raum reinlich expliziert, d.h. bestimmt und entfaltet sein kann, im
allgemeinen aber Raum und Zeit implizit enthilt, d.h. eingehillt in die
besonderen Qualitiaten des Bewegens, wie >schwebens, >rollens, »fliefSens,
sschieflen«. [...] Man geht irre [...] wenn man annimmt, das die Bewe-
gungsanschauung ausschliefSlich im optischen Feld abrollt [...] die Be-
wegung [ist] ihrem Wesen nach eine dynamisch gerichtete Veranderung
eines Gegenstandes |[...], die sich unter besonderen Umstinden und Be-
dingungen in Form der optischen Bewegung entfaltet, die aber in ihrem
allgemeinen Charakter nach sich in verschiedenen Schichten und sinnli-
chen Sphiren des Subjekts wiederholen kann. [...] Das ungebrochene to-
tale Bewegungserlebnis wird sich gerade darin als ein totales aufweisen

206

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER AUSDRUCKSCHARAKTER VON BEWEGUNGEN

lassen, dass [...] das optische Feld im Ganzen des Geschehens wohl fiih-
rend sein kann, dass aber doch diese dynamische Gerichtetheit sich ad-
dquat in anderen, beispielsweise korperlich-motorischen Schichten, aus-
lebt.« (Zietz/Werner 1928: 227 f.).

Die Bewegung ergibt als »Integral von Differenzen«, ihre Kontur aus
der Gesamtkonstellation der Ortsunterschiede, aber eben auch anderer
differentieller Aspekte, die in die spezifische Bewegungskontur eingehen.
Darin liegt fiir Merleau-Ponty eine in der Struktur einer elementaren
Korper-Welt-Relation angelegte »natiirliche Sprache« (langage oder ex-
pression naturel(le), Merleau-Ponty 2011: 162 ff., 203, 205, 207; 1973:
57), ein paradox formuliert: natiirliches symbolisches Bewusstsein.
»Perception du mouvement = conscience symbolique« » Wahrnehmung
der Bewegung=symbolisches Bewusstsein.« notiert er lapidar (ebd.
2011: 199). Die Differenzlogik ist fiir Merleau-Ponty somit bereits in
der Beschaffenheit der Korper-Welt-Relation verankert.

Diese Verkniipfung von Differenzlogik und Bewegungsverstehen fithrt
insgesamt zu einem gegenuber der Phdanomenologie der Wahrnebhmung
erheblichen Umbau der Konzeptstrukturen. Was Merleau-Ponty dabei
endgiiltig aufgibt, ist die »romantische« Fassung des Korpersubjekts zu-
gunsten eines Korper und Welt umgreifenden Differenzierungsgesche-
hens, dem, wie er zunehmend formulieren wird, selbst ein irreduzibles
Moment der »Generalitit« zukommt. Genauso wichtig ist aber, was er
beibehalt und im Sinne der »neuen« Ideen integriert und neu deutet. Das
ist etwa die Vorstellung der fungierenden Intentionalitdt, der zentralen
Stellung der phanomenologischen Zeittheorie. Dies ist aber auch die Idee
von Struktur als Relation von Figur und Hintergrund. Diese wird nun
von Merleau-Ponty selbst differenz- und zeittheoretisch aufgelost. Figu-
ren sind ebenso Effekte komplexer Konstellationen von Differenzen wie
sie sich ihrerseits in Differenzrelationen einfligen. Der »Hintergrund«
wird dabei zum » Zwischenraum«, dem » Abstand « (écart) zwischen den
differentiellen Termen, der eine ebenso fundierende Rolle spielt fiir die
Bedeutung wie die Differenz der differentiellen Terme (also der manifes-
ten »Figuren«) spielt. Er beinhaltet das auf eigentiimlich Weise an- und
abwesende Nicht-Aktuelle, Sedimentierte, undeutlich Mit-Gegebenen
oder das spezifische Leere der Konfiguration, die Distanz zu den ande-
ren Termen, durch die/das hindurch und vor dem sich eine Figur als ak-
tualisierter Term uberhaupt abzeichnen kann.

Bewegung wird, noch mehr als schon in den Schriften der T940er-Jah-
re zur komplementiren Seite der Wahrnehmung: »Es ist die Aisthesis
selbst, die schon kinetisch ist«, formuliert Stefan Kristensen (Kristen-
sen 2017: 28). Im gleichen Zug wie Merleau-Ponty die Figur-Hinter-
grund-Relation einer diakritischen Deutung zufiihrt, wird diese zugleich
als eine kondensierte Bewegung verstanden. Ich verstehe sie, wenn ich
sie verfolgen, ihre Kontur »nach-zeichnen« kann. Komplementir zu

207

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

der Figuralitit, dem Gestaltcharakter der Bewegung formuliert Mer-
leau-Ponty ein Postulat einer Kinetik der Figur, der Gestalt, die Idee:
»...toute appréhension de figure sur fond est mouvement possible [...]
mouvement fait partie des propriétés >figurales« — c’est comme la figure
elle-méme qu’il réalise une ségrégation spatiotemporelle — Mouvement
devenir d’une figure« » Alles Erfassen von Gestalt (figure) auf einem Hin-
tergrund (fond) ist mogliche Bewegung |[...] Bewegung ist Teil der ge-
stalthaften (figuralen) Eigenschaften — das ist so, weil die Gestalt (figure)
selbst eine raumlich-zeitliche Segregation realisiert — Bewegung als Wer-
den einer Gestalt (figure).« (Merleau-Ponty 2011: 95). Ein immer wieder
von Merleau-Ponty bemiihtes einfaches Beispiel ist die schlichte Wahr-
nehmung einer Kreisfigur. Das Figurale daran ist nicht die sich aus einer
geometrischen Definition ergebende Konstruktionsanweisung, sondern
quasi eine sensomotorische Qualitit: dem Schwung der Kurve folgen, die
an jeder Stelle wieder in sich zurtick leitet, ein bestimmter Kriimmungs-
modus, eine bestindige Abweichung (écart!) einer Bewegung in ihrer
Richtung in jedem Moment (ebd.: 50, 56). Diese differentielle Logik
ist auch einem Kind zuginglich ist, als Folge von Bewegungsimpulsen,
Kontur, Strichfiihrung, Drehbewegung, die in sich selbst zurtickkehrt,
als Zeichen- oder Zeigebewegung mit den Fingern. Die davon abgelei-
tete geometrische Figur ist ein sekundires Produkt. »Fiir uns hat jeder
Kreis einen Mittelpunkt. Fiir ein Kind ist das nicht so.« (Merleau-Ponty
2000: 214). Man konnte aber hinzufiigen: tiber den Umstand, dass der
im Kreis kondensierte Bewegungsimpuls auch dem Kind zuganglich ist,
vielleicht Giber Erfahrungen wie die des Herumwirbelns in der Luft, ge-
halten von einem Erwachsenen oder der Fahrt im Karussell, ist es irgend-
wann offen gegeniiber dem Angebot, diese Bewegung mit einem Zirkel
einzufangen und sukzessive zu verstehen, dass der »Kreis die durch die
Drehung einer Strecke um ein und denselben Punkt erzeugte Figur« ist.
»Die Struktur geht schwanger mit der Bedeutung, die die Wissenschaft
heraus arbeitet.« (Merleau-Ponty 2000: 215). Man konnte auch para-
phrasieren, die Struktur (als Bewegungsgestalt) gehe schwanger mit dem
Konzept — und auf die etymologische Pointe hinweisen, dass »concep-
tio« im Lateinischen sowohl »Schwangerschaft« wie auch » Abfassung,
Zusammenfassung, Erfassung« bedeuten kann.

Die Idee, die Wahrnehmung sogar abstrakter Figuren wie Kreis, Recht-
eck, Linie mit motorischen Strukturen zu verknupfen, ist iibrigens keine
Erfindung Merleau-Pontys oder der Gestaltpsychologie. Sie findet sich
bereits in Kants Kritik der reinen Vernunft und zwar in dem zeittheore-
tisch und philosophiegeschichtlich tiber Heideggers Kant-Interpretation
bedeutsam gewordenen Abschnitt iiber den Schematismus des Verstan-
des: »Wir konnen uns,« schreibt Kant da, »keine Linie denken, ohne sie
in Gedanken zu ziehen, keinen Zirkel denken, ohne ihn zu beschreiben
<gemeint: ist eine Kreisbewegung auszufiihren, jmk>.« (Kant 1990: 150;

208

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEWEGUNG UND KORPER

B154). Selbst im Kern der Kantschen Erkenntnistheorie findet sich so ein
motorisches, kinetisches Prinzip als Ausgangspunkt der Schemabildung.
Das ist vor allem deshalb von Bedeutung, weil das Schemakapitel eine
zugleich zeittheoretische wie erkenntnistheoretische Scharnierfunktion
hat — es vermittelt zwischen Sinnlichkeit und Verstand und tberbriickt
damit die Abgriinde der idealistischen Doktrin.®

Bewegung und Korper — Bewegung als
universales ontologisches » Medium«

Damit deutet sich ein weiterer Schritt in der Argumentation an. Nam-
lich die Beantwortung der Frage »que doit étre le sujet capable de perce-
voir le mouvement ainsi compris? « »was muss also das Subjekt sein, das
in der Lage ist die so verstandene Bewegung wahrzunehmen?« (Mer-
leau-Ponty 2011: 95; Ubers. jmk). Die Antwort ist denkbar einfach. Das
Verstehen der Bewegung und damit die Auflosung des Zenonschen Pa-
radoxes setzt nicht ein synthetisierendes transzendentales Ego, ebenso-
wenig ein romantisches Ich der »durée« wie bei Bergson voraus. Sie setzt
schlicht einen selbst der Bewegung fihigen Korper voraus, der ohne jede
Vermittlung bereits tiber ein praktisches und faktisches Konvergenzkri-
terium verfiigt (en chair et en os), insofern er — eingebunden in eine be-
stimmte (soziale!) Praxis — tiber die differentiellen Teile der Bewegung
hinweg ungeteilt bleibt. Damit ein unmittelbares Sehen von Bewegung
moglich ist, sagt Merleau-Ponty, brauche es einen dritten Term zwischen
der im Paradox des Zenons aufgeworfenen Vorstellung von immer wei-
ter geteilten Zeit- und Raumintervallen und der »indivision« der re-
sultierenden Bewegung. Diesen dritten Term, das »gemeinsame MafS«
(»commune mésure«, ebd.: 91) sozusagen den Hintergrund, den Zwi-
schenraum der auftretenden Bewegungsfigur liefert, sagt Merleau-Pon-
ty, der Korper selbst. Er ist selbst bewegt/sich-bewegendes Ding und
erfahrt sich deshalb sowohl in der Eigenbewegung wie in der Wahrneh-
mung von Bewegung via Korperschema als Kontinuitat: »1Il est a la fois
mobile dans I’espace >réel< et percu de ’intérieur dans I'indivision de son
mouvement.« »Er ist zugleich im >reellen< Raum beweglich und von in-
nen her in der Unteilbarkeit seiner Bewegung wahrnebhmbar.« (ebd.: 91).
Bewegung kann nur durch Bewegung, durch einen Korper verstanden
werden, der sich in Bewegung als kontinuierlich erfahren kann, der sich

8  Auch hier zeigt sich in anderer Semantik: Merleau-Ponty antizipiert (oder
begriindet mit) ein in praktischem Handeln/Motorik begriindetes Verstiand-
nis von Konzeptbildung, vgl. dazu Gallese/Lakoff 2005; Johnson/Lakoff
2002.

209

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

selbst — sich bewegend — zur Welt in Beziehung setzt, dem in seinem
eigenen Bewegungsentwurf eine Mischung (mélange) von Auflerem und
Inneren, Ich und Welt, Dinghaftigkeit und Prozessualitit, von vorher und
nachher, von hier und da zuginglich ist. Der Korper (»a la fois chose
et saisi intérieurement« »zugleich Ding wie von innen erfasst«) ist das
gemeinsame MafS (»mesure commune«), das zwischen der Unteilbarkeit
der Bewegungserfahrung und der Teilbarkeit der Welt der Dinge, der
Entfernung vermittelt, weil er selbst den Doppelcharakter von Ding und
innerer Erfahrung aufweist, die uns bereits in Teil 1 beschiftigt hatte.

Deutlich wird zum einen der Bezug zum Thema des Doppelcharakters
des Korpers als Ding und als innere Perspektive (»Subjekt«). Er wird in
dieser Konzeption von Bewegung operativ. Zugleich wird aus diesen No-
tizen Merleau-Pontys das Bestreben deutlich, den Begriff »Subjekt« aus
seiner traditionellen Semantik zu l6sen. Das Subjekt der Wahrnehmung
von Bewegung wird selbst zu einem strukturalen Moment des Gesche-
hens. Die Organisation der Bewegung ergibt sich aus der Gesamtkon-
stellation des Wahrnehmungsfeldes. Wie bei der Auffassung einer Satz-
bedeutung kommt der Sinn aus der Gesamtheit der Teile, zugleich aber
wird dieses Gesamt (tout) nur durch die Teile nahegelegt. Nicht zufallig
erinnert das an den hermeneutischen Zirkel und nicht zufillig fallt da-
her das Stichwort einer Lektiire (lecture): » Comparer la perception a une
lecture. Les >signes< ou données >objectives« sont enregistrés sur appareil,
s’inscrivent dans un >champ« qui est »en charge« et qui leur donne valeur
situationelle, toute perception est modulation d’une situation mais ce-
lui qui est situé n’est pas un Je pense.« » Die Wabhrnehmung vergleichen
mit einer Lektiire. Die >Zeichen< oder >objektiven< Gegebenbeiten werden
aufgenommen, schreiben sich in ein >geladenes<>Feld«< ein und geben ibm
seine situative Wertigkeit, jede Wabrnebhmung ist die Modulation einer
Situation, aber der, der da situiert ist, ist kein Ich denke.« (Merleau-Ponty
201T: 104, Ubers. jmk). Eine dhnliche Stelle lautet: »Perception du mou-
vement = comme une sorte de lecture, ou les signes n’ ont que valeur di-
acritique pour une intention qui n’est pas visible séparément et qui les tra-
verse, les anime. Champ perceptive et champ linguistique. Le mouvement
touche en nous des possibilités motrices-expressives. Et inversement nos
possibilités (p.es. le temps) s’ incarnent en lui.« [Randbemerkung: logique
perceptive — taximétre de Head] » Wabrnehmung der Bewegung = wie
eine Art Lektiire, bei der die Zeichen nur einen diakritischen Wert fiir eine
Intention haben, die nicht separat sichtbar ist und die sie iiberquert, sie
beseelt. Perzeptives Feld und linguistisches Feld. Die Wabrnehmung regt
in uns motorisch-expressive Moglichkeiten an. Und umgekebrt, unsere
Moglichkeiten (z.B. die Zeit) inkarnieren sich in ibr« [Randbemerkung:
perzeptive Logik — Taximeter von Head] (ebd.: 196).

Ich komme im folgenden Kapitel auf diese Stellen ausfiithrlich zu-
rick. Hier sei nur betont, dass die Bewegung als Negativ, als inverse

210

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEWEGUNG UND KORPER

Qualitit der Wahrnehmung verstanden wird — im Spatwerk greifen hier
bekanntlich die Metaphoriken des Chiasmus, der Verflechtung, der Re-
versibilitat, der Passung (Merleau-Ponty 1994a: 172 f.). Bewegung fihrt
Motorik und Sensorik zusammen, sie ist Motor und »Trager« der »In-
karnation«, als Nachzeichnung des Wahrgenommenen in einer Bewe-
gungsqualitdt. Damit ist sie entscheidend fir das zur Disposition-Wer-
den von Wahrnehmungserfahrungen. In diesen Kontext gehoren auch
die Uberlegungen im Spitwerk zum Zusammenhang von Beriihren (als
einer Bewegung) und dem Beriihrbaren und dem Sichtbaren: »... dafs je-
des Sichtbare aus dem Beriihrbaren geschnitzt ist, dafS jedes taktile Sein
gewissermaflen der Sichtbarkeit zugedacht ist und daf es sich Uber-
greifen und Uberschreiten nicht nur zwischen dem Beriihrten und dem
Berithrenden gibt, sondern auch zwischen dem Berithrbaren und dem
Sichtbaren.« (Merleau-Ponty 1994a: 177 ff.). In den Arbeitsnotizen zu
Das Sichtbare und das Unsichtbare findet sich eine weitere zugespitzte
Formulierung, die bereits durch die Uberlegungen von 1953 hindurch
scheint: » Meine Beweglichkeit ist das Mittel, die Beweglichkeit der Din-
ge auszugleichen, sie dadurch zu umgreifen und zu tiberblicken. Jede
Wahrnehmung ist grundsatzlich Bewegung. Und die Einheit der Wel,
die Einheit der Wahrnehmenden sind diese lebendige Einheit sich aus-
gleichender Verlagerungen.« (ebd.: 292).

Bewegung wird zu einer generalisierten, expressiven, ja ontologi-
schen Wihrung, die zu allen sensorischen Registern Beziehungen un-
terhilt und zugleich zu einem Briickenkonzept. Sie ist ebenso »univer-
sales Ausdrucksmittel« (Merleau-Ponty 1973: 56) wie »révélateur de
Iétre« »Enthiillung des Seins« (Merleau-Ponty 2011: 100; 173). Das
ist eine freilich sehr pathetische Formulierung in einem Kontext, in dem
beispielsweise die Rede von Michottes lapidaren Streifen-Impulsen ist
oder den Raupenbewegungen seiner stroboskopischen Quadrate. Rela-
tionen von Figur und Hintergrund werden aber von Merleau-Ponty nun
prinzipiell als kondensierte Bewegungen gefasst und umgekehrt enthillt
jede Bewegung eine Gestalt. Bewegung liefert damit ein Paradigma von
Bedeutung durch die gleichzeitige Prasenz von Prasentem und Abwe-
sendem, von zeitlicher Integration unterschiedlicher diakritischer Ele-
mente und der Verweisstruktur. Sinngenese ist selbst bewegt-bewegend,
Expression ist auf Seite des eine Expression Vollziehenden ein Bewe-
gungsvorgang (bis hin zum Sprechen als in-Gang-setzen der Sprechmo-
torik). Wahrnehmung ist nicht ohne Bewegung und umgekehrt Bewe-
gung nicht ohne Wahrnehmung moglich. Bewegung spielt als Konzept
in den Vorlesungen die zentrale Schlisselrolle, auch als Vermittlungs-
term zwischen Impression und Expression, beide haben an Bewegung

o Das erinnert auffallend an Uberlegungen im Spitwerk George Herbert
Meads zum Verhiltnis von Kontakterfahrung und Distanzerfahrung.

21T

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

teil. Und sie spielt — wie wir noch sehen werden — auch im Ubergang zur
Sprache, zu den »soziokulturellen Bewegungen« (Sprache, konventio-
nalisiertes Ausdrucksverhalten) eine entscheidende Rolle. Sie erméglicht
und erfordert zugleich eine Identifizierung mit dem, was wir sehen, tas-
ten, horen. Ich muss, um ein bewegtes Objekt wahrzunehmen, die Iden-
titat des (Sich-) Bewegenden und die Differenz seiner Zustidnde zugleich
erfahren. Das beinhaltet fir Merleau-Ponty eine Art Projektionsverhalt-
nis: Wahrnehmung einer Bewegung beinhaltet eine »Projection de notre
motricité, d’une motricité qui relie sujet a espace ou il est situé; et cette
capacité motrice est la lumiére de la perception« »Projektion unserer
Motorik, einer Motorik, die das Subjekt an den Raum zuriickbindet,
in dem es situiert ist; und diese motorische Fahigkeit ist das Licht der
Wahrnehmung« (Merleau-Ponty 2011: 125, Ubers. jmk) »Notre motri-
cité comme fondement de la mobilité des objets« » Unsere Motorik als
Fundierung der Beweglichkeit der Objekte« (ebd.: 120; vgl. dazu auch
das Vorwort von Saint Aubert, 26 ff. sowie Saint Aubert 2013: 48 so-
wie Kristensen).

Ich muss gestehen, dass fiir mich diese Passage schwer verstandlich,
wenn nicht unverstandlich ist. Wie so oft bei Merleau-Ponty, gelangt
man iiber das diffuse Gefiihl, dass »da etwas dran ist«, schwer hinaus.
Leider liefert Merleau-Ponty wenig prazise nachvollziehbare phinome-
nologische Beschreibungen, wie er sich dieses Projektionsverhiltnis vor-
stellt und wie genau er daraus die grundlegende Rolle von Bewegung
als Ausdrucksmedium begriindet, den Zusammenhang von Wahrneh-
mung und Ausdruck, von Impression und Expression. »Il y a percep-
tion du mouvement parce qu’il y a entre moi (mon corps, mes champs)
et le spectacle un rapport expressif, parce-que chaque attitude est puis-
sance d’une situation et chaque spectacle trace d’une attitude« »Es gibt
Wahrnehmung von Bewegung, weil es zwischen mir (meinem Korper,
meinen Feldern) und jedem Anblick einen expressiven Bezug gibt, weil
jede Haltung ein situatives Vermogen und jeder Anblick die Spur einer
Haltung ist.« (Merleau-Ponty 2011: 125; Ubers. jmk). Unterschie-
den werden muss hier zwischen zwei Problemebenen. Zum einen: wie
kommt es uberhaupt zur Wahrnehmung der Kontinuitdt einer Bewe-
gung? Hierzu wurde oben schon festgehalten, dass es sich hierbei ver-
mutlich um eine sowohl phanomenologische wie neuropsychologisch
sehr viel komplexere Frage handelt, als es die von Merleau-Ponty ange-
fithrten Aspekte und Andeutungen von Aspekten nahe legen. Die ande-
re Ebene besteht in der Frage, inwiefern Bewegungen und wahrgenom-
mene Bewegungen grundsitzlich selbst Ausdruckscharakter haben, und
in welchem Verhaltnis das zu sprachlichem Ausdrucksverhalten steht.
Sprachliches Verhalten ist ja seinerseits selbst immer zugleich Bewegung,
nicht im Sinne von Lokomotion, aber im Sinne einer strukturierten sen-
somotorischen Sequenz.

212

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Meads Wahrnehmungstheorie und Bewegung als
universelles Ausdrucksmedium

Der Begriff »Haltung« (attitude) in der eben zitierten Stelle legt es nahe,
in diesem Zusammenblick einen Seitenblick auf einen anderen Autor
einzubauen, fur den die Kategorie der Haltung als generalisierte Hand-
lungsbereitschaft bzw. —Vermogen ebenfalls mafsgeblich ist. Ich meine
den spaten George Herbert Mead. Auch er weist darauf hin, dass jede
Wahrnehmung selbst zugleich Bewegung beinhaltet (»Der Prozess des
Wahrnehmens ist selbst eine Tatigkeit.«, Mead 1969: 102). Das beinhal-
tet auch fiir Mead von vorne herein einen synasthetischen, »intersensori-
schen« Zugang zu Bewegung. Das » Wesentliche an der Wahrnehmung«
ist fur ihn »die definitive Beziehung der Distanzerfahrung des Objektes
auf die vermittelnde Kontakterfahrung« — eine Beziehung, die letztlich
in jeder Handlungspraxis real wird (Mead 1969: 132 f.). Das verbin-
det auch Mead mit einer Vorstellung der wechselseitigen Artikulation
verschiedener sensorischer Register, eben der Kontakt- und Distanzrei-
ze bzw. Sinne, insbesondere Sehen und Tasten (Hantieren). Die Proprio-
zeption steht in einem engen Zusammenhang mit der Dingerfahrung,
sie ermoglicht eine direkte Widerstandserfahrung in der Manipulation
von Dingen, die dann wiederum — in generalisierter Form in deren Dis-
tanzwahrnehmung (Sehen) eingehen kann. Auch Mead geht das von der
Analyse einer Verschriankung von Korper- und Dingwahrnehmung an,
aber zunichst nicht in der Distanz-, sondern in der Kontakterfahrung.
Der Organismus identifiziert »beim Greifen und Driicken seine eige-
ne Anstrengung mit der Kontakterfahrung des Dinges« (Mead 1987/2:
227). Mead betont die Wechselseitigkeit dieses Prozesses: »Man 16st in
sich selbst eine Wirkung aus, die auch vom Inneren des Dinges kommt.
[...] Das Objekt des Organismus ruft im Organismus die Einwirkung des
Objekts auf den Organismus hervor und wird so mit jeder inneren Na-
tur des Drucks ausgestattet, der das Innere des physischen Dings kon-
stituiert. Das Ding erlangt nur insoweit ein Inneres, als der Organismus
in solcher Weise die Haltung des Dings einnimmt. Die Formel fur die-
sen Prozess lautet, dass das Ding den Organismus stimuliert, so zu han-
deln, wie das Ding auf den Organismus wirkt, und daf§ die Wirkung des
Dings der Widerstand des Organismus gegen den Druck ist, wie er ent-
steht, wenn ein harter Gegenstand in der Hand festgehalten wird. Der
Widerstand des Objekts bleibt kontinuierlich mit der Anstrengung der
Hand bestehen.« (Mead 1987/2: 227 f.).

Mead betont im Folgenden, dass es ihm nicht darum gehe, das Ding
auf eine innere Qualitdt zu reduzieren, sondern unterstreicht den buch-
stablich kooperativen, ja »sozialen« Charakter des Kontakts mit dem
Ding. Das Ding hat in Form eines spezifischen Widerstandskoeffizienten

213

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

gegen die Berithrungsaktivititen durchaus eine eigene Qualitat. Mead
parallelisiert Interaktionen mit Dingen und mit anderen Menschen, in-
sofern er von einer »Einnahme der Haltung des Dings« komplementir
zu dem von ihm so genannten »Role-Taking«, der Perspektiveniiber-
nahme spricht. Man muss sich buchstiblich in die »Rolle des Dings«
(Mead 1938: 110) versetzen, dessen Reaktionen antizipieren, aufneh-
men, aufgreifen konnen, um mit ihm als Ding umzugehen. Das Ding ist
ein »physical but co-operative >other««, dem gegeniiber ein Individuum
»should take the attitude of acting as the physical thing will act« (Mead
1938: 109). Selbstverstindlich machen die Dinge das nicht umgekehrt
mit mir, dennoch ist es wichtig diese Parallelitdt zu sehen, um zu verste-
hen, dass es hier nicht um eine blofSe Abhangigkeit der Dinge von mei-
ner Aktivitat geht, sondern umgekehrt diese auch von der » Aktivitdt«
der Dinge abhingt. Das Individuum projiziert dabei in Meads Auffas-
sung weniger seine eigene Anstrengung in das Innere des Dinges, son-
dern der Widerstand des Dinges ermoglicht dem Individuum erst, »sich
durch die Einwirkung anderer Dinge auf es selbst als Ding zu erfahren«
(ebd.: 228). Erst als Sekundareffekt entsteht gleichsam eine Identifizie-
rung der eigenen Anstrengung: »Das Kind muss diese seine Anstrengung
im Inneren der Dinge ansiedeln, bevor es in der Lage ist, die Anstrengung
als seine eigene zu erfahren«. Strukturell sind der Widerstand des Din-
ges und die Anstrengung, Aktion und Reaktion einerseits »gleichwertig«
(Mead 1987/2: 229). Andererseits verdankt sich der innere Charakter
des Dings (und das nahert diese Sichtweise wieder der Projektionsthese
Merleau-Pontys) »in der Tat dem Organismus«.

»Gleichwohl«, fihrt Mead fort, »entsteht die Eigenschaft des
Inwendigseins erst mit dem Auftreten des Organismus als Objekt, wozu
die Abgrenzung der Oberflichen und der Erfahrung des Organismus
gehoren, die innerhalb seiner begrenzten Oberflichen liegen.« (Mead
1987/2: 229). Das erinnert an die im ersten Teil zitierten Formulierungen
des spaten Merleau-Ponty zum »Chair«, in denen er vom Korper als
»Ding unter Dingen« spricht und dies genau am Phanomen der Bertihrung
festmacht (1994a: 180 f.)."> Meads etwas deutlichere Formulierung wiir-
de die der Kategorie der »Projektion« inhidrente Gefahr einer egologi-
schen Position etwas ausbremsen. Die auch fiir Merleau-Ponty wichtige
ontologische Integritit des Dinges bleibt gewahrt, ohne dass die apo-
phantische Funktion der Aktivititen des Korpers abgestritten wiirde.'*

10 Besonders interessant ist, dass auch Mead ausfiihrlich auf eine Analyse der
Erfahrung der Hinde eingeht, die sich wechselseitig driicken und dies mit
der Kontakterfahrung mit den Dingen vergleicht — das ldsst einen Vergleich
der beiden Autoren noch anregender erscheinen (Mead 1987: 239 ff.).

11 In diesem Zusammenhang muss auch nochmals an die im ersten Teil an-
gestellten Uberlegungen zur Entmetaphorisierung des Chair-Konzeptes er-
innert werden, insbesondere die evolutionstheoretischen Argumentationen

214

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MEADS WAHRNEHMUNGSTHEORIE

Auch Mead postuliert in diesem Zusammenhang ein Prinzip der Gene-
ralitit von Wahrnehmung (und damit zugleich der wahrnehmenden und
wahrgenommenen Korper): »Das Individuum nimmt das Ding wahr,
welches die anderen wahrnehmen. Das Ding und die Wahrnehmung ha-
ben beide diesen Allgemeinheitscharakter.« (Mead 1969: 130).

Stefan Kristensen weist darauf hin, dass auch fiir Merleau-Ponty die
Idee eines praktischen Dialogs mit den Dingen, eine Gemeinsamkeit zwi-
schen der Wahrnehmung der Dinge und der anderer Menschen, maf3-
geblich ist (Kristensen 2010: 99). Insofern aber empirisch der Umgang
mit Dingen immer auch eingebettet ist in eine soziale Praxis — das ist
nun wiederum ein sehr meadaffiner Gedanke — geht in die Ding-Wahr-
nehmung selbst, ihren Widerstandskoeffizienten (der eine relationale
Funktion des Dings und des Umgangs mit ihm zugleich ist) immer ein
soziokultureller Aspekt ein. Es kommen sozusagen bestimmte oder un-
bestimmte »menschliche« Andere zum Tragen. » Ainsi«, schreibt Kristen-
sen und formuliert damit zugleich ein pragmatistisches Paradigma, »la
perception >naturelle« est déja en un sens >culturelle< dans la mesure ou la
dimension praxique de la chose prime sur la dimension théorique.« » Auf
diese Weise befindet sich die snatiirlichec Wahrnehmung bereits innerbhalb
einer >kulturellen< Bedeutung im Mafle wie die praxische Dimension
der Sache der theoretischen zuvorkommt.« (Kristensen 2010: 99; Ubers.
jmk). Das bedeutet, dass die Wahrnehmungserfahrung weder blof§ so-
zial »konstruiert« ist, noch dass es eine Erfahrung von Dingen an sich
gibt (Kristensen: ebd.). Fiir Merleau-Ponty wie fiir Mead ist vielmehr die
beschriebene Relation selbst wirklich, es gibt eine, wie Mead es ausge-
driickt hat, » Objektivitat der Perspektive« als solcher.

Ein wichtiges Element von Meads Wahrnehmungstheorie besteht also
darin, dass antizipierte propriozeptive Erfahrungen der Dinge in deren
Distanzerfahrung (also etwa das Sehen) eingehen. Die Wirklichkeit des
Distanz-Dings ist mit der Erfahrung bzw. vorthematischen Erwartung
assoziiert — wie es wire, wenn ich mit ihm in Kontakt kdme. Ist erst ein-
mal die Erfahrung initiiert, »sich durch seine Einwirkung auf ein Objekt
selbst dazu zu stimulieren, auf sich in der Weise eines Objekts zu reagie-
ren«, so greift diese Fihigkeit, so Mead, auch auf die Distanzerfahrung
uber. Es ermoglicht uns »gewissermaflen anstelle des entfernten Objekts
handeln zu konnen und so fir seine eigene spatere Reaktion vorbereitet
zu sein. Wo die Wirkung anderer Dinge auf uns in gewissem MafSe mit

Norbert Elias’, aber auch Arendts Uberlegungen zum »Wert der Oberfli-
che«. Ein evolutionstheoretischer Rahmen ist fiir den Pragmatismus Dewey-
scher und Meadscher Pragung ohnedies eine grundlegende Theoriepramis-
se, die Oberfliche spielt, wie das o.a. Zitat zeigt eine ganz dhnliche doppelte
Rolle wie bei Merleau-Ponty, sie schafft als Ort, an dem der propriozepti-
ve Widerstand erfahren wird, im Zusammenspiel mit den anderen sensori-
schen Registern buchstiblich die Kontur der Dinge.

215

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

unseren eigene Reaktionen identisch ist, so dass uns der Beginn unserer
Wirkung auf sie dazu stimulieren kann, in unserem Organismus eine ver-
zogerte Reaktion auszulosen, die uns in ihre Haltungen versetzt, da kon-
nen sie fiir uns zu der gleichen Zeit Objekte werden, zu der wir fiir uns
selbst Objekte werden, da wir auf unsere eigene spatere Handlung vom
Standpunkt des anderen aus zugehen.« (Mead 1987/2: 2471)

Mit all diesen Uberlegungen ist noch nicht Merleau-Pontys These der
Rolle der »Projektion« unseres Bewegungsvermogens fiir die Wahrneh-
mung von Bewegungen plausibel gemacht. Allerdings konnte Meads
Konstruktion der Relation von Distanz- und antizipierter, ggf. generali-
sierter Kontaktwahrnehmung hier eine Spur weisen. Dabei waren zwei
Punkte anzufithren. Zum einen Meads Grundgedanke, dass selbst in
jeder ausschliefSlich von Distanzsinnen vermittelte Wahrnehmung eine
»projizierte«, implizite propriozeptive Qualitit mitschwingt (1). Zum
anderen die grundlegende bedeutungsgenerative Dimension der Nihe/
Distanz-Relation und ihrer Uberbriickung zwischen mir und potentiel-
len (dinglichen oder sozialen) Objekten. Die Bedeutung des nur Sicht-
baren, Entfernten hat fiir Mead immer etwas mit einer wie immer diffu-
sen Antizipation der Erfahrungsqualitit der Kontakterfahrung zu tun,
was also wire, wenn ich mich dem entfernten Objekt anndhern wurde
oder dieses sich mir (2).

Distanzwahrnehmung und Propriozeption (1)

Bewegungen konnen eine Bedeutung, einen bestimmten Habitus, Stil da-
durch erhalten, dass mit ihrem blofSen Anblick (»spectacle«) bestimmte
Kontakt-Qualititen assoziiert werden. Dafur sind die Experimente von
Michotte, die Merleau-Ponty in der Vorlesung von 1953 immer wie-
der zitiert, ein hervorragendes Beispiel. Allein durch die Art und Weise,
wie sich zwei Linien optisch aufeinander zu- und wieder weg bewegen,
vermittelt das unmittelbar die Bedeutung einer kausalen Einwirkung,
namlich — je nach Geschwindigkeit und Bewegungsrichtung der beiden
Linien — »Schieben«, » Abholen«, »WegstofSen« u.a.. Ganz offensicht-
lich beinhaltet hier die visuelle Wahrnehmung eine Art intersensorische
Korrelationsmatrix. Wir nehmen, Meadsch gesprochen, die Perspektive
der gezeigten »Dinge« ein (hier: nur Striche!) und assoziieren mit deren
Bewegung auf Kontakt beruhende propriozeptive Qualititen: eben der
Austibung von Druck und Zug, von Schwere oder Leichtigkeit, von kon-
tinuierlicher oder diskontinuierlicher, kurzer Berithrung. Auch in wei-
teren von Merleau-Ponty zitierten Wahrnehmungsexperimenten bzw.
Texten (etwa von Zietz/Werner, Weizsiacker, Bujtendijk) kommt eine auf
diese Weise begriindete expressive Dimension von Bewegung ins Spiel.

216

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DISTANZWAHRNEHMUNG UND PROPRIOZEPTION (1)

Selbst das Verhalten von Objekten, zu denen keine reale Affinitit besteht,
mit denen i.d.R. keine Kontakterfahrungen bestehen, deren Bewegungen
wir nicht selbst ausfiihren konnten, erhalten auf diese Weise einen gleich-
sam »propriozeptiven« Valenz: Flugstile verschiedener Vogel etwa, die —
je nachdem — »leicht« oder »schwerfallig« wirken, unruhig oder gleich-
mifig. Wir sehen den Bewegungen eines Schwans beim Start unmittelbar
die Miihe an, die er hat, um sich gegen die Schwerkraft zu behaupten,
etwa im Unterschied zu einem Sperling oder auch einem Graureiher.

Fiir die »Projektion« dieser propriozeptiven Valeurs spielt es — wegen
der volligen Entsprechung von Actio und Reactio, auf die sowohl Mead
wie Merleau-Ponty bei ihrer Analyse von Berithrungserfahrungen hin-
weisen — keine Rolle, ob wir dabei eine Ubernahme der »Perspektive des
Dinges« unterstellen oder eine Assoziation der Manipulation des Din-
ges durch uns selbst. Auch sind diese Projektionen aus demselben Grund
nicht als Ubertragungen blof3 subjektiver Zustinde zu verstehen. Natiir-
lich konnen wir uns im Einzelfall immer tiuschen, zum Beispiel, wenn
Schwere nur simuliert wird, etwa in den Bewegungen eines geschickten
Pantomimen. Das, was wir in der Propriozeption erfahren, ist zwar in-
nerlich, aber zugleich ein Aspekt der Generalitat des Korpers, aller Kor-
per (unter Einschluss der rein physikalischen Korper), die der Erfahrung
bzw. Wirkung der Schwerkraft unterworfen sind.

Das geht aber noch weiter. Beispielsweise konnen Bewegungen unru-
hig, unsicher oder wacklig erscheinen — diesen Bewegungen merkt man
die Anstrengung und Miihe an, die Einheit und Gerichtetheit einer Be-
wegung aufrecht zu erhalten. Das hat eine propriozeptive Qualitit der
stindigen Ausbalancierung des Verhaltnisses der Korperteile, der Mus-
kulatur und ihres Tonus’. Eine Bewegung hat diesbeziiglich einen vollig
anderen Wert, ja, eine andere Bedeutung, je nachdem, ob sie kontinu-
ierlich geradeaus gerichtet, kontinuierlich eine Kurve oder eine Kreisbe-
wegung beschreibt oder aber abrupte, »eckige« Richtungsianderungen
beinhaltet, wie z.B. der Hakenschlag eines Hasens. Das sind drei sehr
unterschiedliche Formen propriozeptiver Erfahrung, der Ausbalancie-
rung und zeitlichen Artikulation von Tonusveranderungen in der gesam-
ten Muskulatur. Wir sehen dies Bewegungen an, auch wenn es sich um
unbelebte Dinge handelt. Allein in dieser Assoziation von visuellem An-
blick und propriozeptiver Qualitit besteht bereits eine expressive Quali-
tat. Gemeint ist damit nicht die Zuschreibung einer Aussageabsicht, son-
dern eine nicht-thematische, gleichwohl erfahrene Paarung/Assoziation
von etwas Priasentem mit etwas (noch) nicht (mehr) Prasentem, letztlich:
»passive Synthesis« einer signifikativen Differenz. In dieser sensomotori-
schen expressiven Dimension liegt zugleich die Grundlage fiir dezidier-
te, symbolische Bedeutungszuschreibungen: beispielsweise der Flug des
»stolzen Adlers« oder des »munteren Sperlings«. Auch Merleau-Pon-
tys Versuch, selbst statische Figuren wie Kreise, Rechtecke o.4. letztlich

217

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

»kinetisch«/»kinesiologisch« zu fundieren, wire hier von Belang. Das
Briickenargument lautet, dass diese ihre Expressivitit erhalten durch die
Assoziation mit einer Bewegung des » Nachzeichnens« ihrer Kontur und
damit dem Bezug zu einem Aspekt unseres dynamischen Koérperschemas.

Merleau-Ponty erwihnt in der Vorlesung das Beispiel des Kreises als
eines bestimmten konstant bleibenden, kontinuierlichen »Kurvenmo-
dus«: »changer de direction a chaque instant avec toujours méme écart«
»die Richtung in jedem Moment mit immer der gleichen Abweichung
verindern« (Merleau-Ponty 2011: §56; Ubers. jmk). Er hitte sich in die-
sem Zusammenhang wie gesagt auf Kant berufen konnen, der postuliert,
dass das Schema eines Kreises nicht von der Vorstellung nicht zu tren-
nen sei, dass wir einen Kreis »beschreiben«, eine Kreisbewegung aus-
fithren. Bereits hier taucht eine signifikative Differenz (écart) auf, allein
in der nicht-thematischen Verweisung der visuellen Figur auf die pro-
priozeptive Qualitat seiner Nachzeichnung. Im diesem Briickenschlag
zwischen zwei Sensorien liegt deren sozusagen primire, elementare ex-
pressive Qualitdt. An die damit verbundenen spezifischen Konstella-
tionen von Spannung/Entspannung, sozusagen die tonischen Muster,
konnen weitere voraussetzungsvollere, soziokulturelle Bedeutungsdi-
mensionen andocken. Diese sind zwar grundsitzlich arbitrir, aber sie
konnen, wie z.B. ikonische Zeichen, analoge Vorgaben aufnehmen. Ab-
rupte Richtungsinderungen implizieren diskontinuierliche Tonusverin-
derungen und erhohte Aufmerksambkeit. Das legt eine » Wahlverwandt-
schaft« eckiger Ornamente z.B. zur Symbolisierung expansiv-extensiver,
mit Impulswechseln, auf Angriff und Abgrenzung zielender Sachverhal-
te nahe. Beispielsweise variieren kulturelle Semantiken, die an Kreisfi-
guren andocken und solche, die sich beispielsweise Vielecken bedienen,
nicht beliebig. Es gibt natiirlich auch hier ein hohes Maf§ an konventio-
neller Variabilitdt, aber die Arbitraritit des Zeichens ist gegentiber rein
sprachlichen Signifikanten eingeschrankt, es kommt eine analoge Qua-
litait zum Tragen. Die heilige Dreifaltigkeit in ihrer paradoxen Einheit in
der Vielheit, Kontinuitit in der Diskontinuitat ldsst sich nicht nur we-
gen der Dreizahl mit einem Dreieck besser visualisieren als mit einem
Kreis, der eher fur rein kontinuierliche, einheitliche Erfahrungswerte (des
In-sich-Ruhens, der in sich selbst miindenden Bewegung, der Ganzheit
usf.) heran gezogen wird. Und das hat eben mit der »motorischen« Di-
mension, dem Bezug zum eher kontinuierlichen und gleichbleibenden
Tonus und Korperschema des einen »Kreis beschreiben« zu tun. Wel-
len oder Halbbogen haben eine vollig andere ornamentale Wirkung als
Zick-Zack-Linien mit ihrer diskontinuierlichen und abrupten Richtungs-
veranderung. Der Sachverhalt l4sst sich noch bis in die politische Seman-
tik von Symbolen verfolgen. Man vergleiche etwa die Ikonographie der
aktuellen Inklusions- und Diversititsbewegung(en) mit ihrer Ornamen-
tik von Regenbogen, Wellen, schwebenden Inklusionskreisen und einer

218

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NAHE, DISTANZ, BEWEGUNG/LOKOMOTION UND AUSDRUCK (2)

sehr oft abgerundeten Typographie der Buchstaben mit der Ikonographie
rechtsextremer Ideologien mit ihren Hakenkreuzen, Vielecken, segmen-
tierten Kreisausschnitten, Pfeilen, Linien und ihrer »zackigen« Typogra-
phie (Extrembeispiel: die Gestaltung der Buchstaben »SS« als eine Art
Doppelblitz). Selbst ein Tkon wie das Hakenkreuz, das als sog. » Swasti-
ka« durchaus einen historischen und grafischen Bezug zu einer Kreisbe-
wegung unterhilt, bezieht seine Eignung fiir den NS-Diskurs nicht zu-
letzt daraus, dass es diesen Kreis in Segmente unterteilt, ihn gleichsam
diskontinuiert und mit abrupten und zugleich geradlinigen extremen
Richtungsveranderungen des Bewegungsimpulses auflidt. Man sieht
dem Hakenkreuz gleichsam bereits eine ziemlich universal verstandli-
che Bewegung des Marschierens militarischer Verbande an.

Nihe, Distanz, Bewegung/Lokomotion
und Ausdruck (2)

Auch Meads zweiter Punkt ist die Feststellung, dass aus der Distanz
wahrgenommene Objekte je nachdem ein » Versprechen« oder eine Dro-
hung beinhalten: »Unser korperliches Verhalten erfordert Bewegungen
in Richtung auf entfernte Objekte oder von ihnen fort und veranlasst
uns, diese Dinge zu handhaben, wenn wir mit ihnen in Kontakt gera-
ten. Sofern dies so ist, nehmen wir alle Dinge unterm Aspekt von Dis-
tanzempfindungen wahr. Farben, Tone oder Geriiche verweisen uns auf
harte oder weiche, grofSe oder kleine Gegenstinde« (Mead 1987/1: 233).
Auch bei Mead spielt, wie bei Merleau-Ponty, Synasthesie eine wichti-
ge Rolle — wahrgenommene Objekte entwickeln an den Grenzen, an der
Schnittflache sensorischer Register Struktur und Bedeutung, so wie dies
Saussure fur die Sprache festhalt.

Der Hinweis Meads auf die wichtige Rolle des Sich-Entfernens und
Anniherns in Bezug auf Objekte (man miisste hinzuftigen: und auch der
Objekte in Bezug auf uns) fiir die Bedeutungsgenese beinhaltet einen wei-
teren Aspekt. Es geht um Bedeutung im Sinne einer konativen, emotio-
nalen Dimension. Der amerikanische Psychologe Joseph de Rivera hat in
den 1970er-Jahren eine Theorie und Taxonomie der Emotionen bzw. Af-
fekte entworfen, der jeweils spezifische Kombinationen von Modi/Werte
von Bewegungen (passiv/aktiv — gewiinscht/unerwtnscht — Kontraktion/
Extension™ — wegstoflen/heranziehen) eines Subjekts und seiner Objek-
te basal zugrunde liegen (vgl. im einzelnen de Rivera 1977: Kap. 2 /
38 ff.). Beispielsweise ist das basale Bewegungsmuster fur Wut das aktive

12 Das st tibrigens extrem nahe an Schmitzs Enge/Weite-Dimension, ohne dass
dieser de Rivera belegt, vielleicht auch nicht kennt.

219

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

Wegstofsen/Wegbewegen/Neutralisieren eines Objekts aus dem Kontakt-
bereich des Subjekts. Das beinhaltet eine motorisch extensive Qualitat.
Den Gegentypus dazu stellt die Furcht dar, sie beinhaltet eine kontrak-
tive Qualitat und eine aktive Bewegung vom Objekt weg. Dem korres-
pondieren wiederum zwei Kontrasttypen, die die die Verringerung der
Distanz zum Objekt implizieren: die der aktiven, extensiven Annihe-
rung (»zum Objekt hin«) = Emotionen der Liebe, des Interesses, der Zu-
wendung; und die der passiven, kontraktiven Anndherung (»zum Selbst
hin«) = Emotionen des Begehrens, des Wunsches. Dieses Grundschema
wird von De Rivera um eine Reihe weiterer wichtiger Modalititen und
Erfahrungsqualititen angereichert. Er gelangt so zu einer differenzier-
ten Typologie ausgehend von Bewegungsmodalititen. Der deutsche Psy-
choanalytiker Rainer Krause knuipft an diese Typologie an. Er ergdnzt
sie um die Dimension Korper-Inneres/Kérper-Aufleres (endomorph/exo-
morph) und die Kombination mit einer, wie er sagt, » Wunschstruktur«:
»So kann Freude als Wunsch, dem Objekt dadurch niher zu kommen,
dass die Distanz zwischen dem Objekt und dem Selbst durch eine Loko-
motion des Selbst zum Objekt verringert wird, charakterisiert werden.
[...] Trauer reprdsentiert den Wunsch, das Objekt ndher dem Selbst zu
bringen, ohne dass das Selbst die Lokomotion ausfithrt und unter der
Bedingung, dass das Objekt entfernt ist. Sie setzt mentale Reprasentan-
zen voraus. Furcht reflektiert den Wunsch, die Distanz zwischen dem
Objekt und dem Selbst zu vergroflern durch eine Lokomotion des Selbst
weg vom Objekt, wohingegen Wut eine Lokomotion des Objektes weg
vom Selbst herbeifithren soll, indem sich das Objekt entfernt. Ekel ist
der Wunsch, die Distanz zwischen dem Objekt und dem Selbst zu ver-
grofSern, unter der Voraussetzung, dass das Objekt bereits im Selbst zu
lokalisieren ist.« (Krause 1988: 8o f.).3 In de Riveras Typologie wiirde
dem zuletzt genannten Affekt eine Kombination der Merkmale »vom
Selbst weg« + »kontraktiv« entsprechen (im Unterschied zu Wut, die
ebenfalls eine Bewegung vom Selbst weg beinhaltet, aber mit einem ex-
tensiven Muster). Treffen die Uberlegungen von de Rivera und Krause
im Grundsatz zu, miisste man zudem sagen, dass diese affektiven/emoti-
onalen Strukturkonstellationen mit bestimmten Typen von Korpersche-
mata systematisch korrelieren.

Es geht hier nicht um die Frage, wie sehr die Uberlegungen von de
Rivera oder Krause im Einzelnen tiberzeugen. Im Zusammenhang mit
Merleau-Pontys und Meads Thesen geht es mir hier allein um die Fest-
stellung, dass Affekte bzw. Emotionen grundsitzlich kinetische Impli-
kationen haben und deshalb Bewegungen emotionale bzw. affektive

13 Vgl. auch die Tabelle in Krause 1988: 81, wo z.B. Ekel schematisch einem
»hinaus aus mir« entspricht, Wut einem »du weg von mir«, Angst einem
»ich weg von dir«, Trauer einem »du zuriick zu mir«.

220

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NAHE, DISTANZ, BEWEGUNG/LOKOMOTION UND AUSDRUCK (2)

Bedeutungswerte aufweisen konnen — und zwar relativ kontext- und si-
tuationstibergreifend. Deren Logik ist der Generalitit der Korper schon
inhdrent. Zugleich ist sie offen fiir prinzipiell nicht abschliefSbare weite-
re Differenzierungen, Modulationen und Transformationen durch spe-
zifische soziokulturelle »Kodes«.

In diesen Zusammenhang lassen sich auch weitere Alltagserfahrungen
im Zusammenhang mit Bewegungsqualititen stellen, die bei de Rivera/
Krause gar nicht auftauchen. Dazu gehort ganz sicher der wichtige Kom-
plex nicht-lokomotiver bzw. nicht-gerichteter, sondern kontinuierlich-zy-
klischer Bewegungen und deren Ausdrucksqualitidten. Zu denken wire
in diesem Zusammenhang etwa an die interozeptiven bzw. propriozepti-
ven Aspekte von Atembewegungen, Herzschlag/Puls, aber auch Formen
der erotischen oder quasi-erotischen Reizung: vom Wiegen, Schaukeln,
Streicheln, Lecken bis hin zu Koitusbewegungen. Diese mit elementaren
Erfahrungen »leiblichen Spiirens« (Schmitz) verbundenen Bewegungen
haben gemeinsam die Wiederholung der immer gleichen Bewegung. Die-
se hat eine bestimmte Frequenz oder ein bestimmtes Metrum, das aber
variiert und moduliert werden kann. Sie kann zum Beispiel in unter-
schiedlichem Tempo erfolgen, beschleunigt oder verlangsamt werden,
tiefer oder flacher, mit grofSerer oder geringerer Intensitit, erfolgen, ge-
steigert oder abgeschwicht werden. Solche zyklischen Bewegungen kon-
nen, selbst in ihrer propriozeptiven Qualitit, aber auch visuell und akus-
tisch, sowohl am eigenen Korper wie dem der Anderen erfahren werden.
Dazu gehoren Situationen, in denen sich Menschen buchstiblich und in
tibertragenem Sinne »nahe sind« wie etwa gemeinsames Ruhen/Schlafen,
in der intrauterinen Erfahrung (sowohl der Mutter wie des Kindes), in
der Sexualitat. Dazu gehoren aber auch Situationen der direkten »kor-
perlichen Auseinandersetzung«, des physischen Kampfes oder sogar Si-
tuationen in Arbeit oder Sport, in denen es zu einer erheblichen Korper-
nihe kommt. Solche zyklischen Bewegungen haben — je nach Tempo,
Metrum, damit verbundener Anstrengung — zugleich einen spezifischen
emotional-expressiven Wert. In langsamem Tempo etwa haben sie eine
Qualitdt der Ruhe und Beruhigung. Als solche spielen sie eine grofde
Rolle etwa in Meditations- und Selbstberuhigungstechniken. Sie gewin-
nen an Intensitdt durch (Tempo-)Steigerungen und konnen je nach dem,
wie diese erfolgen, mit Unruhe, Anstrengung, mit Genussintensivierung
bis zur Ekstase, etwa im sexuellen Orgasmus, aber auch in der Gewalt-
erfahrung assoziiert werden.

Repetitive Bewegungen konnen aber zugleich auch indifferente Be-
gleiterscheinungen der Lokomotion sein, zum Beispiel beim Gehen oder
Schwimmen und erhalten dann einen bestimmten Ausdrucksvaleur
durch ihre Flussqualitit (»flow«). Man kann flissig, gehemmt, unruhig,
nervos, schwankend, energisch, zielgerichtet, usw. ... gehen, schwimmen,
krabbeln, hiipfen, radfahren. Auflerdem kommt es zu solchen repetitiven

221

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

oder zyklischen Bewegungen in Arbeit, Sport oder Kunst, die dann eben-
falls solche Valenzen annehmen konnen, und insofern auch mehr oder
weniger gut aufeinander eingespielt oder abgestimmt wirken konnen.
Dazu gehoren etwa Ablaufe wie das Sagen mit einer Zweimannschrotsa-
ge, das Einholen eines Taus, koordiniertes Laufen, Gehen, Marschieren,
Klatschen oder Radfahren in der Gruppe, gemeinsames Rudern usw. Das
beriihrt alles den Bereich der Erfahrung zyklischer Bewegungen. Diese
konnen, wie gesagt, sowohl eine propriozeptive wie eine visuelle, akus-
tische usw. Seite haben. Sie konnen einsam erfahren werden, aber auch
mit Anderen geteilt, an Anderen gespiirt oder sogar gemeinsam hervor-
gebracht werden konnen. Zu verweisen wire hier des Weiteren auf die
sehr wichtige soziale Bedeutung eines (gemeinsamen) Rhythmus’ fiir die
Integration von Interaktionen und Interaktionsritualen in Gruppen, fuir
die Generierung einer sozial geteilten emotionalen Stimmung/Energie in
einer Gruppe, also Zusammenhingen, die in Randall Collins Theorie
eine zentrale Rolle spielen (Collins 2012: 115 ff., 2004: 108 ff.).

Bewegungen haben — auch auf dieser Grundlage — des Weiteren immer
schon generalisierte Bedeutungen durch eine Merkmalsdimension der
Kontinuitit/Diskontinuitat zu dem sie einbettenden (motorischen oder/
und perzeptiven Geschehen): auf welche Weise sie beginnen, in welchem
Verhiltnis sie zu dem stehen, was vorher war, ob sie sich aus einer Vor-
giangerbewegung quasi unmerklich heraus entwickeln oder ob sie plotz-
lich und unerwartet eintreten. Beispielsweise hat die langsame Annihe-
rung einer Ringelnatter oder Hauskatze, eine vollig andere Valenz, als
wenn ich plotzlich — sagen wir — mit einer zustofSenden Schlange oder
dem Biss oder Tatzenschlag einer Katze konfrontiert werde.

Die eben skizzierten Dimensionen und moglichen Merkmale von Be-
wegungen waren nur Beispiele dafiir, dass und wie Bewegungen relativ
universelle, jedenfalls umgehend generalisierbare Bedeutungsdimensio-
nen aufweisen konnen. Sie hangen mit dem Umstand zusammen, dass sie
von vorne herein intersensorische Relationen artikulieren. Ein bestimm-
ter sichtbarer Bewegungsgestus hat unmittelbar eine bestimmte proprio-
zeptive Qualitat. Sie konnen an relativ generalisierte Korpererfahrungen
bzw. Korper/Umwelt-Verhaltnisse andocken, Selbst/Objekt-Verhaltnisse
mit unterschiedlicher Valenz werden von allen Menschen in nahezu allen
Lebenssituationen erfahren. Sie konnen elementare Mechanismen der
zeitlichen Erwartungsbildung beinhalten (Kontinuitat vs. Diskontinuitit,
Habitualisierung an ein sich wiederholendes Muster, »Mitgehen « mit ei-
nem Muster). Diese Merkmale und Dimensionen von Bewegungen kon-
nen zu einer generalisierten Expressivitatsdimension ausgebaut werden,
insofern sie von der Generalisierung einmal eingespielter wechselseitiger

222

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NAHE, DISTANZ, BEWEGUNG/LOKOMOTION UND AUSDRUCK (2)

intersensorischen Artikulationen profitieren. Distanzreize auch zuvor nie
gesehener Bewegungen in der Umwelt haben dann bereits einen virtuel-
len propriozeptiven (und ggf.: emotionalen/affektiven) Valeur — und ge-
nau das bestimmt, dass sie relativ unmittelbar eine Bedeutung aufwei-
sen. Man kann das als »Projektion« bezeichnen, aber es ist — wie auch
bei Bedeutungsrelationen und symbolischen Valenzen, die durch Sprache
zustande kommen — eine Projektion, deren Anfang nicht »innen« liegt,
sondern die sich immer schon auf die Erfahrung einer Innen/AufSen-Re-
lation und deren Generalisierung stiitzen kann, die zum Teil mit univer-
sellen physikalischen Relationen, zum Teil mit universellen biologischen
(Organismus-Umwelt-)Beziehungen zusammen hangen.

Gerade Fille oder Erfahrungsbereiche, in denen symbolisch-sprach-
lich konventionalisierte Expressionssysteme zunachst einmal entfallen
oder nur rudimentar oder abgeschwicht vorausgesetzt oder angewendet
werden konnen, zeigen deutlich diese universelle Bedeutungsdimension
von Bewegungen, an die relativ voraussetzungslos angekniipft werden
kann. In der Kommunikation zwischen Menschen, die nicht oder nur
eingeschrinkt auf eine gemeinsame Sprache zurtickgreifen konnen, spie-
len alle genannten Dimensionen von Bewegung (und noch viele mehr)
eine gesteigerte Rolle. Dies liegt nicht nur daran, dass man hier rela-
tiv verlassliche Bedeutungen einer quasi-»natiirlichen« Sprache zuriick-
greifen kann. Der Wert von Bewegungen liegt darin, dass sie einerseits
niemals vollig beliebig sind. So wird man zur Demonstration friedli-
cher Absichten kaum auf extrem diskontinuierliche und disruptive Be-
wegungsmuster zuriickgreifen, wohl aber, wenn man die unbekannten
Eindringlinge abschrecken und verjagen mochte. Andererseits sind sie
aber viel offener und unbestimmter als beispielsweise sprachliche Aufle-
rungen. Diese Kombination von Nicht-Beliebigkeit und relativer Bedeu-
tungsoffenheit ermoglicht aber umstandslos und aus jeder beliebigen Si-
tuation heraus ein interaktives Sich-Einspielen oder auch » Aushandeln«
von Ausdruckshandlungen und Bedeutungen. Beispielsweise diirften Zei-
gegesten universell verstandlich sein, wohlgemerkt unter Menschen, bei
Tieren kommt es darauf an. Sie stellen den Musterfall einer eher dis-
kontinuierlich-disruptiven Bewegung dar, erwecken insofern spontan
Aufmerksamkeit, geteilte Aufmerksamkeit in Tomasellos Sinn, wirken
fur sich genommen aber nicht gefahrlich, weil sie Abstand zu dem Ge-
zeigten wahren und sich eines sehr isolierten kleinen Korperteils (des
Fingers) bedienen. Worauf man zeigt, ist aber maximal kontextabhan-
gig und situationsspezifisch. Man kann tiber Bewegungen deshalb sehr
schnell Konventionen, gleichsam den Ansatz einer eigenen Sprache ent-
wickeln — gerade weil sie die Ankniipfung an etwas Gemeinsames/Ge-
nerelles ermoglichen, zugleich aber hinreichend offen sind fir situative
Spezifizierungen (die dann ihrerseits wieder generalisierbar sind, gleich-
sam eine Instituierungsdynamik begriinden).

223

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

Die menschliche Ontogenese ist ein unerschopfliches Reservoir von
Beispielen fur die Bedeutung von Bewegungen fiir menschliche Bezie-
hungen und soziale Sinngenese. Kinder reagieren, die alltigliche Erfah-
rung zeigt es ebenso wie die Sduglingsforschung, sehr friihzeitig auf in
der Umwelt wahrnehmbare Bewegungen. Bewegungen sind das erste
Medium, um mit Sduglingen zu kommunizieren. Sie sind sowohl durch
zyklisch-kontinuierliche wie durch diskontinuierliche Bewegungen un-
mittelbar »ansprechbar«. Thre Stimmung und Affektlage ist durch sol-
che Bewegungen Anderer und zunehmend durch entsprechende Eigenbe-
wegungen modulierbar. Beispiele hierfiir sind sowohl die traditionellen
Beruhigungstechniken im Umgang mit Sduglingen, aber auch fur das,
mit was man sie — je nach Dosierung der disruptiv-diskontinuierlichen
Merkmale — unweigerlich »erschrecken«, »aufwecken«, aber eben auch
»anregen«, »aktivieren« kann. Die ersten Spielzeuge und Gegenstinde,
die man Siuglingen zukommen lisst, beinhalten fantasievolle Moglich-
keiten solcher elementarer Bewegungsdifferenzen und ihrer Provoka-
tion durch Andere und den Saugling selbst. Zugleich koppeln sie in der
Regel intersensorische Reizmuster: das Klangmobile kombiniert visuelle
mit akustischen Mustern, eine Rassel verbindet beispielsweise eine Bewe-
gung, und das heifSt bereits mindestens ein bestimmtes (Korper-)Schema
propriozeptiver und visueller Relationen, mit einem akustischen Mus-
ter. Zugleich kann die Betitigung der Rassel in einen interaktiven Ab-
lauf eingebaut werden und von daher weitere Bedeutungszuweisungen
erfahren, die zunichst einmal iiber wechselseitige wahrnehmbare Bewe-
gungen erfolgt, die einen dann, je nachdem, zum Lachen bringen, ablen-
ken, be(un)ruhigen.

Fur die kindliche Erfahrung schlechthin grundlegend sind des Wei-
teren Bewegungen, die aus dem Nichts auftauchen, also maximal dis-
kontinuierlich sind, aber als beherrschbar und wiederholbar aufgefasst
werden konnen. Bergson nennt in seinem wunderbaren Essay uber das
Lachen den Hampelmann (Bergson 2011: 61) und den Springteufel
(Bergson 2011: 65). Berithmt geworden ist Sigmund Freuds Schilderung
des von ihm sogenannten Fort/Da-Spiels seines Enkels in der Abhand-
lung »Jenseits des Lustprinzips« (Freud 1960: 127). Er beschreibt darin
etwas, was nahezu alle Kinder irgendwann ausbilden: eine unermudli-
che Freude daran, Gegenstande zum Verschwinden zu bringen (»Fort!«)
und sie sich wieder bringen zu lassen oder auf andere Weise wieder
zum Erscheinen zu bringen (»Da!«, z.B. wie bei Freuds Enkel das Wie-
der-Heranziehen einer zuvor weggeworfenen Holzspule an dem an ihr
befestigten Faden). Varianten solcher Spiele sind zum Beispiel, wenn Be-
zugspersonen unter dem Tisch verschwinden und unvermittelt wieder
auftauchen, das Gesicht mit einem Tuch iiberdeckt wird, das dann blitz-
schnell weggezogen wird, das Auftauchen und Verschwinden von Kas-
perlespuppen oder eben auch der von Bergson geschilderte Springteufel,

224

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BEWEGUNG UND AUSDRUCK

der nachdem er mithsam in seine Schachtel gestopft wird, schlagartig
wieder auftaucht, wenn man den Deckel 6ffnet (und der vielleicht so-
gar beim ersten Mal, als das geschah, das Kind gehorig erschreckt hat).

Jacques Lacan hat in solchen Spielen, die von entsprechenden Voka-
lisierungen begleitet sind, eine Inszenierung der grundlegenden Logik
der Sprache gesehen (vgl. z.B. Lacan 1978: 221 f.). Es wird zunachst auf
der Ebene von Wahrnehmung und Motorik eine diskontinuierliche Dif-
ferenz inszeniert, die in dem plotzlichen Verschwinden oder Wiederauf-
tauchen von Gegenstianden oder der Bezugspersonen (spater auch des
Kindes selbst) beruht. Diese Differenz ist, einmal etabliert, beliebig wie-
derholbar. Sie ist begleitet von Vokalisierungen (oh — da, Kuckuck-da-
da, fort-da), also Lautdifferenzen, die ihre Bedeutung von den visuellen/
propriozeptiven/emotionellen Qualititen des Geschehens beziehen. Sie
konnen aber schlieSlich auch von der Bewegung selbst abgelost wer-
den konnen und von da aus in eine symbolische Dimension fiihren, die
ab einem schwierig zu bestimmenden Punkt eine propositionale Struk-
tur aufweisen wird. (»Mama/Teddy/... /ist/ fort/da«). Fur Lacan haben
solche Spiele daher einen paradigmatischen Wert fiir den Erwerb von
Sprache als solcher. Denn alle genannten Merkmale der Bewegung und
ihrer lautlichen Entsprechung sind zugleich auch basale Merkmale der
Struktur von sprachlicher Zeichen (Verweischarakter, Differentialitat,
Wiederholbarkeit).

Bewegung und Ausdruck

Bewegungen konnen somit auf verschiedenen Ebenen ausdrucksvoll sein
bzw. die Erfahrung mit Ausdruckswerten ausstatten. Die primare Ebene
ist, wie beschrieben, die direkte innere und dufSere Erfahrung und Ge-
stalt von Bewegungen, die einen direkt in ein Geschehen involvieren. Sie
implizieren, mit Mead gesprochen, eine Kontakterfahrung und weisen
zugleich eine sichtbare oder horbare Gestalt auf oder spielen von vor-
ne herein in einem interozeptiven Bereich. Eine zweite Ebene besteht in
der Ubertragung / Projektion / Generalisierung primirer Bewegungser-
fahrungen auf visuelle Bewegungsmodi distanter Objekte oder Perso-
nen. Diese kann dann eine Bedeutung z.B. tiber die Generalisierung von
Korrelationen propriozeptiver Qualititen mit visuellen erhalten — z.B.
als schwerfillig, bedrohlich, leicht/elegant, routiniert, ziellos, steif, an-
mutig, beruhigend erscheinen. Eine dritte Ebene kann in der Generalisie-
rung, Ubersetzung, Korrelation von Bewegungen oder ihren expressiven
Merkmalen mit akustischen Charakteren bestehen. Ein Beispiel dafiir
wire natiirlich die Ubertragung von Bewegungsqualititen wie Kontinu-
itat/Diskontinuitit, Zyklizitdt, Metrum/Tempo/Rhythmus, Steigerung/

225

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

Verlangsamung usw. in Musik. Bereits in den 1930er Jahren hat man von
einer »mélodie cinesique«, der »kinetischen Melodie« einer Bewegung
gesprochen (z.B. Guillaume 1936/1968: 105). Das ist keine Metapher,
sondern bezieht sich auf den Umstand, dass es iiber sensorische Regis-
ter hinweg relativ prazise Korrelationsbeziehungen gibt, die es gestat-
ten, bestimmte Merkmale und Relationen verschiedener Sinne partiell
oder relativ vollstindig ineinander zu iibersetzen. Dies Ubersetzungsleis-
tungen lassen sich gerade in den universal vorkommenden KulturdufSe-
rungen verschiedener Kulturen nachvollziehen und weisen eine verbluf-
fende Homogenitit auf, Relationen zwischen Bewegung, Musik, Tanz
und Ornamentik, sowohl in konventionalisierter Form wie in spontanen,
wilden (d.h. nicht schon kodifizierten und institutionalisierten) Signifi-
kantenverkniipfungen in der individuellen Erfahrung, im Traum oder in
der Entstehung von Stilen zwischen Einzelpersonen oder in bestimmten
Gruppen. Auch sprachliche Auflerungen weisen diese Korrelationen im
Zusammenhang mit ihren gestischen und analogen Dimensionen auf, in
denen sie sich sozusagen der Semantik motorischer Bewegungen oder
deren Korrelationen mit akustischen, visuellen Aspekten mit bedienen:
in der Redebegleitgestik der Hande, dem Sprech-Rhythmus, z.T. dem
Metrum des Sprechens (nicht nur in metrisch gebundenen literarischen
Formen wie der Lyrik!), Prosodie und Intonationskurve des Sprechens,
harte und weiche Artikulation von Lauten, Lautstirke und Dynamik,
Tempo usw..

Musik und Sprache — Sprache und Musik

Besonders interessant bleibt in diesem Zusammenhang der Zusammen-
hang von Musik und Sprache, die im Ruckgriff auf solche Parameter
sehr enge Analogien aufweisen und sich auf gewisse Weise wechselseitig
stiitzen konnen. Es gibt »sprechende Musik« und es gibt eine »musika-
lische Dimension im Sprechen«. Beispielsweise hat nicht nur Goethe mit
seinem vielzitierten Ausspruch uber das Streichquartett auf eine grundle-
gende Eigenschaft eines dann insbesondere von Haydn, Mozart und Beet-
hoven geprigten Stils (der sogenannten Wiener Klassik) hingewiesen, die
im Streichquartett nur besonders priagnant zum Ausdruck kommt.*# Sie
besteht in der Phrasenstruktur als wichtigem harmonischem und melodi-
schem Strukturelement der musikalischen Textur. Die Musik der Wiener
Klassik zeichnet der dominante Riickgriff auf Elemente aus, die sich in

14 »Man hort vier verniinftige Leute sich unterhalten, glaubt ihren Diskursen
etwas abzugewinnen und die Eigentimlichkeiten der Instrumente kennen zu
lernen.«, in einem Brief an den Komponisten Carl Friedrich vom 9.11.1829
(Goethe 1908: 139 f.).

226

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MUSIK UND SPRACHE - SPRACHE UND MUSIK

einem Atembogen sprechen oder singen lassen. Sie verbindet dabei klei-
nere Einheiten (Motive) zu grofSeren Phrasenstrukturen, sowohl die un-
tergeordneten wie die iibergeordneten Einheiten konnen in der Folge neu
kombiniert und konstelliert werden. Zusammen mit den anderen musi-
kalischen Parametern kann daher ein Musikstil entstehen, der zum einen
vielfaltige Beziige zu Alltagsbewegungen aufweist, in musikalische(r) Be-
wegung libersetzt/gestaltet. Zugleich lebt diese Musik von der Stilisie-
rung interaktiven Sprechens, das zugleich und intersubjektiv erfahrbar
eine innere gleichsam emotional-interozeptive Dimension hat. Im Ver-
gleich dazu stilisiert die romantische Musik des 19. Jahrhunderts, tiber-
zeichnend formuliert, zusehends einen musikalischen Fluss, der eher die
Stilisierung des Stroms eines inneren Erlebens kennzeichnet.

Das wire zugleich auch ein Beispiel fur die Aufnahme einer Moto-
rik des Sprechens in die Musik. Das umgekehrte — namlich die musika-
lische Dimension von Sprechen/Sprache — hat eine noch weitgehendere
und omniprasente Bedeutung. Es gewihrleistet namlich eine Art Vorsta-
dium des sprachlichen Verstehens. Es geht dabei nicht darum zu sagen,
dass es sich hierbei um eine Art »natiirliche Dimension« von Sprache
handelt. Zwar kann das bis zu einem gewissen Grad der Fall sein. Wer
Wut artikuliert, wird in der Regel eher auf eine erhohte Lautstarke, auf
Steigerung, auf diskontinuierliche Artikulation setzen. Das erleichtert
es zum Beispiel in einer fremden Sprache schon mal bestimmte Aspek-
te heraus zu horen. Aber erstens ist dies nicht zwingend (man kann sich
hier u.U. auch sehr tauschen) und zweitens auch nicht der entscheiden-
de Punkt. Entscheidend ist vielmehr, dass diese »musikalischen Aspekte«
der Sprache, auch wenn sie konventionalisiert werden (wie zum Beispiel
die Intonationskurve bei Aussagesitzen), schneller und leichter erlernt
werden konnen und dann schon mal eine Art Vorsortierung des prizi-
sen Inhaltes, eine schrittweise Reduktion der hermeneutischen Komple-
xitat gestatten. Ihre musikalischen Schemata und deren grobe Bedeutung
kann man einer fremden Sprache relativ schneller entnehmen, als ihre
prazise Semantik und Syntaktik. Wir wissen auch, dass diese Elemente
im kindlichen Spracherwerb eine grofle Rolle spielen. Wir konnen auch
als kompetente Sprecher einer Sprache die Erfahrung machen, dass die-
se musikalischen Elemente ggf. helfen, inhaltlich oder akustisch schwer
verstindliche Auflerungen schon mal vorab grob einzuordnen. Sehr oft
tauchen tibrigens solche prosodischen, rhythmischen, gestischen Aspekte
von Sprache auch im Traum oder Halbschlaf auf. Man (tag)traumt
irgendwie Auflerungen oder Fragmente davon ohne prizisen Wortlaut
und Sinn, die aber gleichwohl eine diffuse Bedeutung aufweisen, etwa so
wie Musik immer eine Bedeutung hat, ohne aber eine klare, propositional
Kontur anzunehmen.

Es ist keine Ubertreibung zu sagen, dass — bezogen auf konkrete
Sprachen — nicht nur elementare Satzformen wie Frage-, Aussage- und

227

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

Befehlssitze, sondern auch inhaltlich komplexe syntaktische Elemente
wie etwa der konzessive Nebensatz (»obwohl ...«), der temporale oder
adversative Nebensatz (»wiahrend ..., ....«), ein Relativsatz, ein Einschub
zur Erlduterung oder Ergianzung von etwas oder ein Zitat, ein Zugeste-
hen (»zwar ist es xy, aber ...«), eine Begrundung (»weil xy und weil xy,
habe ich ...«) bestimmte »musikalische« (z.B. tonhohenbezogene, rhyth-
mische, artikulatorische, prosodische, tempobezogene, mit Pausen arbei-
tende) Strukturen aufweisen konnen (vgl. z.B. Dietrich/Gerwien 2017:
195 ff.; Tomasello 2003 122 ff.). Das alles kann als Ansatzpunkt die-
nen, wenn Verstehen aus welchen Griinden auch immer erschwert ist
und geht vermutlich in schlechthin jede Verstehensleistung unbemerkt
und auf non-deklarative Weise ein. Ich weise auf diesen Sachverhalt auch
deswegen so ausfithrlich hin, weil er fiir das Verstindnis des nachsten
Kapitels von Bedeutung ist.

Korperschema und Kinetik des Sprechens
und der Sprachen

Eine weitere Ebene des Zusammenhangs von Bewegung/Motorik und
Sprache liegt schlieSlich darin, dass Ausdrucksmedien, die eigene ex-
pressive Bezugssysteme aufbauen und an die Expressionscharaktere pri-
mirer Bewegungen nur noch dufSerst frei und stets im Rahmen eigener,
relativ autonomer Konventionalisierungen ankntipfen, ihre eigenen ki-
netischen Systeme aufbauen. Man braucht nur einen Blick in ein Lehr-
buch fiir Sprachentwicklungsstorungen und deren Therapiemoglichkei-
ten zu werfen (z.B. Kannengieser 2019) zu werfen, um dies unmittelbar
einleuchtend zu finden. Sprache ist Inbegriff einer unglaublich raffinier-
ten und differenzierten Kultivierung der Feinmotorik der Sprechorga-
ne. Dazu gehort ein komplexer und vielgestaltiger Apparat von Muskel-
gruppen, der z.B. so verschiedene Systeme wie Kaumuskeln, Kinnmuskel,
Lippen(ring)muskeln, Unterlippensenker, Griffelzungenmuskel, Zungen-
langs- und Quermuskeln, Gaumensegelspanner, Stimmritzenmuskulatur
und Stimmmuskeln, des Weiteren alle an der Atemmotorik beteiligten
Muskeln usw. umfasst (vgl. Kannengieser 2019: 24 ff.). Die Koordinati-
on dieser komplexen motorischen Organe mit den entsprechenden sen-
sorischen und situativen Aspekten macht Sprache und Sprechen als sol-
che zum Inbegriff einer Fertigkeit, also einem wesentlichen »Bestandteil «
des non-deklarativen Gedachtnisses, wie im 1. Kapitel ausgefiihrt. Das-
selbe gilt fiir Musikausiibung in jeder Form, ob vokal oder instrumental
spielt dabei keine Rolle. Auch dieser sensomotorische Aspekt soziokultu-
rell strikt konventionalisierter Ausdruckssysteme ist nicht neutral gegen-
iber der hermeneutischen Dimension des (Sinn-)Verstehens. Es erfordert

228

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA UND KINETIK DES SPRECHENS UND DER SPRACHEN

eine ganz eigene Kopplung und wechselseitige strukturelle Artikulati-
on unterschiedlicher sensomotorischer Register (Propriozeption, visuel-
le Dimension der Sprache, sowohl beim Sprechen als auch dann in der
Schrift, Lautdimension) mit der Bedeutungsdimension.

Man kann dies auch so ausdriicken, dass schlechterdings jede beim
Sprechen relevante Struktur bzw. Disposition ihrer Hervorbringung eine
Modulation des Korperschemas beinhaltet bzw. ein konkretes Korper-
schema erfordert — von der Phonetik einzelner Buchstaben, tiber die
Beherrschung syntaktischer und semantischer Strukturen bis hin zur
Beherrschung ubergreifender Sprachformen, konkreter semantischer
Diskurse, selbstverstandlich unter Einschluss parasprachlicher, z.B. pro-
sodischer und dialektaler Muster. Uber die Ebene der ersten Generalitit
schon des »biologischen Korpers« begriindet jede empirisch gesprochene
Sprache auf diese Weise eine Institution, eine zweite kulturelle Generali-
tat des Korpers, Fortsetzung, Aufbau auf..., Transformation der ersten.
Dies ist eine rein analytische Formulierung, denn in Wirklichkeit ldsst
sich kaum eine solche Trennung durchfiihren, eine ist ohne die andere
nicht denkbar. Ich kann niemals ein Zungenspitzen-R ausfithren, wie es
in manchen Sprachen und Dialekten erforderlich ist, ohne zugleich eine
bestimmte generelle korperliche Struktur des Verhaltnisses von Zungen-
stellung, Luftfithrung, Vibrationsfrequenz usw. zu realisieren.

Weil aber Sprache und Sprechen so beschaffen sind, ist es immer mog-
lich, die sensomotorischen Anteile zu realisieren, das Sinnverstehen par-
tiell oder vollstindig auf sich beruhen zu lassen, zu dispensieren, oder
(noch) nicht zu realisieren und sich trotzdem sinnvoll (auch fir Andere)
an einer Interaktion und Kommunikation zu beteiligen. Dies ist sowohl
in hochroutinisierten Kommunikationssituationen wie auch im Fall ei-
ner wenig vorstrukturierten, innovativen, experimentellen Kommunika-
tion denkbar. Hier wie dort wissen dann einzelne oder im Grenzfall alle
Teilnehmer/innen (noch) nicht, was sie eigentlich genau zum Ausdruck
bringen. Trotzdem ist die Kommunikation alleine durch die sensomoto-
risch-non-deklarative Komponente hinreichend integriert und struktu-
riert — allein schon wegen der Ausnutzung der reflexionsfreien, zu grofler
Geschwindigkeit und Kopiertreue fihigen Potentiale non-deklarativen
Lernens. »Hinreichend« heifst — ganz im Sinne von Luhmanns Auto-
poiesis — einfach: es geht irgendwie weiter, man kann buchstablich et-
was miteinander anfangen, und zwar im Doppelsinn dieser Wendung im
Deutschen: man kann etwas anfangen, in der Erwartung, dass sich das
Verstehen mit der Zeit einstellt. Eine solche Situation arbeitet insbeson-
dere mit den Sinneffekten von Anschlussreaktionen und steht von daher
fuir alle Formen nachtriglicher Sinnzuweisung offen. Das diirfte auch ein
wichtiges Erklirungsmoment sein bei der Verbreitung sprachlicher In-
novationen und Verianderungen oder von Semantemen, von denen man
plotzlich feststellt, dass sie die 6ffentliche Kommunikation pragen, in

229

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SAUSSURE UND DIE PARADOXIEN DES ZENON

Mode gekommen sind, ohne genau zu wissen wie. Oft wird erst hinter-
her bewusst, was man eigentlich zum Ausdruck bringt, wenn man sol-
che Wendungen aufschnappt und weitergibt.

Alle diese Uberlegungen sollen auf mogliche Konkretisierungen dessen
hinweisen, was Merleau-Ponty in der Vorlesung von 1953 damit gemeint
haben konnte, wenn er Bewegung als ein »universales Ausdrucksmittel«
(Merleau-Ponty 1973: 56) fasst. Es ist dabei deutlich geworden, dass es
nicht darum geht, eine naturalistische Bedeutungstheorie zu entwickeln.
Vielmehr konnen sich die quasi-natiirlichen, schon aus der Generalitit
des biologischen Korpers resultierenden expressiven Schemata und die
aus der Interaktion in einer gegebenen soziokulturellen Situation entwi-
ckelten, konventionellen Schemata wechselseitig artikulieren und von-
einander profitieren. Dabei sind, wie Merleau-Ponty darlegt, Impression
und Expression konstitutiv verschrankt. Die Welt schon der Dinge, der
Formen, der Figuren und ihrer realen und virtuellen Bewegungen ist be-
reits »ausdrucksvoll«. Sie gehen uns, unseren Korper schon immer an,
sie »bewegen« mich buchstablich (und emotional) durch eine Form von
Koexistenz. Sie haben allein durch ihre Konfiguration einen Bedeutungs-
wert, legen mir ein spezifisches Verhiltnis von Distanz/Nihe, Gefahr/In-
differenz/Attraktivitit, Erreichbarkeit oder Unerreichbarkeit nahe. Ein-
driicke haben einen bestimmten Modus von meinem Korper Besitz zu
ergreifen bis hin zur Wahrnehmung verschiedener Farben, die mir einen
bestimmten vitalen Rhythmus (»un certain rhythme vital«) nahelegen
(Merleau-Ponty 2011: 49).

Merleau-Pontys Uberlegungen fithren in einen offenen und allgemei-
nen Ausdrucksbegriff, der zwar vor allem das menschliche Ausdrucks-
handeln umfasst, aber letztlich jede Form der spontanen Sinngenese
umfasst, in denen »etwas als etwas« erscheint. Das heifdt aber nun: als
strukturierte Abweichung, als Differenz zu ... = in Bewegung. Die pha-
nomenologische Formel wird so mit der Saussuresche von der Differen-
tialitdt der Zeichen und ihres bedeutungsgenerierenden Potentials ver-
schrankt. Wo ein Abstand (écart) zwischen Gegebenheiten entsteht — eine
gegebene Kontur auf eine andere verweist, eine sensorische Qualitat auf
eine andere, die Figur auf ihren Hintergrund, ein Nachher auf ein Vorher,
der Ton eines Blasinstrumentes auf seine Erzeugung durch einen Luft-
stof$ (Merleau-Ponty 1973: 55) — da bereits beginnt fiir Merleau-Ponty
die »Welt des Ausdrucks«, ein Spiel »diakritischer und oppositioneller
Systeme«, aus dem wir nicht mehr heraus treten konnen, ohne das »un-
ser Verhiltnis zur Welt bald zusammenbrechen wiirde.« (Merleau-Pon-
ty 1973: 56, zitiert nach Alloa 2012: 47).

Vor diesem Hintergrund der Vorlesung von 1953/4 treten auch die
Formulierungen der Phanomenologie der Wahrnehmung nochmals in ein
neues Licht. Das Wechselspiel der differentiellen Systeme der verschiede-
nen Sinne, wiederum ihre Differenzen, Korrelationen und Redundanzen

230

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPERSCHEMA UND KINETIK DES SPRECHENS UND DER SPRACHEN

zueinander sind unentbehrlich fiir die Genese von Struktur, Gestalt, Be-
deutungen: »Entsprechungen (corrélations) dieser Art lassen jene Muta-
tion oder Sublimation erkennen, die im Menschsein Motorik in sym-
bolische Gestik, den impliziten Ausdruck in einen greifbaren Ausdruck
verwandelt« (Merleau-Ponty 1973: 56). Die Korper, besser gesagt die
Korperschemata, spielen so jederzeit die Rolle komplexer, reichhaltiger
und offener Korrelationsmatrizes. Auf sie kann jedes Ausdrucksverhal-
ten zuriickgreifen. Sie sind in jeder Situation die Grundlage dafiir, Bedeu-
tungszusammenhinge zu »instituieren« und das heifSt immer: zugleich
neu beginnen, fortbestehen und sich wiederholen und transformieren zu
lassen. Die sich durchziehenden Konvergenzkriterien jeder Bewegung er-
geben sich dabei aus der Einheit der jeweiligen sozialen und individuel-
len Praxis, mit der sie immer schon in jeder faktischen Realisierung ver-
bunden sind. »I” unité du schéma corporel est celle d’une [...] praxis«
»Die Einheit des Korperschemas ist die Einbeit einer Praxis«, »la pra-
xis comme constituante« »die Praxis <ist> konstituierend« und zugleich
»ouverture a une structure sociale du schéma corporel« » Offnung zu
einer sozialen Struktur des Korperschemas« (Merleau-Ponty 2011: 141,
159, 65; vgl. ebd.: 52 sowie Kristensen 2010: 99). Wenn zutrifft, dass
Pierre Bourdieu die Vorlesungen Merleau-Pontys am College de France
besucht hat, dann hitte er genau in diesen AufSerungen den Ausgangs-
punkt seines »praxeologischen Ansatzes«, (s)einer Theorie der Prakti-
ken, wie man heute sagt, finden konnen. Sehr wahrscheinlich hat er das
auch.

231

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Syntagma und Paradigma

Wir sind nun an einem Knotenpunkt der Gesamtargumentation ange-
langt. Merleau-Pontys Weg fiihrt von einer Phinomenologie der Wahr-
nehmung zu einer Phanomenologie des Ausdrucks, soll »Impression«
und »Expression« miteinander verkniipfen. Der Schliissel bzw. das Brii-
ckenkonzept dafir ist der Begriff der Bewegung. Schon die Wahrneh-
mung von Bewegung, so lautete die zentrale These, setzt voraus sich
selbst bewegen zu konnen. Bewegungen haben eine figurale Kontur, sie
sind als werdende Gestalt aufzufassen und umgekehrt: die Gestaltwahr-
nehmung ist selbst kondensierte Bewegung. Bewegung ist differentiell
verfasst. Aber sie gewinnt aus Anfangs-, End- und nicht limitierbaren
Differenzpunkten dazwischen, aus der gesamten Konstellation, in der
sie stattfindet, den Elementen ihres Stils zugleich eine Kontinuitit. Sie
beinhaltet Zeiterfahrung, aber im Sinne jener »urspriinglichen Zeit« als
»passive Synthesis.« In der Erfassung dieses Stils, dieser Kontinuitit, er-
fassen wir die Bewegung als typische, als Wohin und Woher. Darin liegt
ihre Bedeutung.

Ausdrucksverhalten, von gestischer Verstindigung bis zu sprachli-
chem Verhalten, ist, was immer es sonst noch ist, auf jeden Fall immer
»Bewegung«, die direkt oder deren Auflenseite (z.B. die Laute, die durch
die Bewegung erzeugt werden) wahrgenommen und verstanden wird.
Bereits in der Phanomenologie der Wabrnehmung hatte Merleau-Ponty
das Thema der Sprache und des Ausdrucks mit dem der Bewegung ver-
kniipft. Die wichtigste Verdanderung gegentiber diesem Stand liegt in der
Adaption der strukturalistischen Sprachkonzeption als eines Differen-
zensystem. Wir haben gesehen, dass dies riickwirkend auch dazu fiihrt,
den Bewegungsbegriff und mit ihm den Wahrnehmungsbegriff selbst als
differentielle, diakritische Struktur zu fassen. Gerade darin liegt aber eine
Schlisselidee der Vorlesung von 1953. Sie zieht sich durch das gesam-
te Skript in Form eher einer Beobachtung denn als theoretisches Postu-
lat. Sie kulminiert in einer entscheidenden Idee, namlich der Analogie
der Wahrnehmung einer Bewegung (als kontinuierlicher und schon im-
mer mit einer bestimmten Bedeutung versehener Kontur) und dem Satz-
verstehen.*

Diese Idee taucht an mehreren Stellen des Manuskripts auf, ich moch-
te die drei Stellen zunichst als Belege zitieren und mich anschlieSend

1 Es handelt sich um eine Art Schliisselphinomen, das m.E. einen Gutteil der
Arbeit mit in Gang setzt, mit der sich Merleau-Ponty von den 1950er Jahren
an bis im Grunde an sein Lebensende abmiiht. Fast ist man versucht, es mit
einer Erzahlung Einsteins zu vergleichen. Einstein berichtet, dass ein Ereignis

232

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

ausfithrlich damit auseinandersetzen. Die erste, vorher bereits zitierte
Stelle findet sich im Zusammenhang der Frage nach dem Status des Sub-
jekts der Bewegungswahrnehmung:

(1) »Comme dans compréhension d’une phrase la fin réagit sur le dé-
but, le sens va du tout aux parties, mais enfin ce tout est suggéré par les
parties. Comparer la perception a une lecture. Les >signes< ou données
»objectives« sont enregistrés sur appareil, s’inscrivent dans un >champ«< qui
est »en charge« et qui leur donne valeur situationelle, toute perception est
modulation d’une situation mais celui qui est situé n’est pas un Je pense.«
» Wie beim Verstehen eines Satzes reagiert das Ende auf den Anfang, der
Sinn gebt durch alle Teile, aber zugleich wird dieses Ganze durch die
Teile hervorgerufen. Die Wahrnebhmung vergleichen mit einer Lektiire.
Die >Zeichen< oder »objektiven< Gegebenheiten werden aufgenommen,
schreiben sich in ein >geladenes< >Feld< ein und geben ihm seine situative
Wertigkeit, jede Wabrnebhmung ist die Modulation einer Situation, aber
das, das da situiert ist, ist kein Ich denke.« (Merleau-Ponty 2011: 104;
Ubers. jmk).

(2) Auch die zweite, ebenfalls bereits zitierte Stelle greift die Metapher
der Lektiire auf: »Perception du mouvement = comme une sorte de lec-
ture, ou les signes n’ont que valeur diacritique pour une intention qui
n’est pas visible séparément et qui les traverse, les anime. Champ percep-
tive et champ linguistique. Le mouvement touche en nous des possibi-
lités motrices-expressives. Et inversement nos possibilités (p. es. le temps)
s’incarnent en lui.« [Randbemerkung: logique perceptive — taximetre de
Head] » Wabrnebmung der Bewegung = wie eine Art Lektiire, bei der die
Zeichen nur einen diakritischen Wert fiir eine Intention haben, die nicht
separat sichtbar ist und die sie iiberquert, sie beseelt. Perzeptives Feld und
linguistisches Feld. Die Wahrnehmung regt in uns motorisch-expressive
Moglichkeiten an. Und umgekebrt, unsere Moglichkeiten (z.B. die Zeit)
inkarnieren sich in ibr.« [Randbemerkung: perzeptive Logik — Taximeter
von Head] (Merleau-Ponty 2011: 196; Ubers. jmk).

(3) Die dritte und ausfuhrlichste Passage findet sich in den nicht
datierten und nicht im Zusammenhang geschriebenen verstreuten

die Ausarbeitung der allgemeinen Relativititstheorie ausgelost habe, nim-
lich die Beobachtung eines von einem Baugeriist stiirzenden Arbeiters. Die-
ses Beispiels bringt Einstein zu der (zutreffenden) Intuition bringt, dass man
im freien Fall sein Gewicht nicht spiirt. Bemerkenswerterweise geht es auch
hier um »Bewegung«, wie ja tiberhaupt die Allgemeine Relativitatstheorie
die Bewegungen von Massen aus den Eigenschaften eines gegebenen Feldes
(Raum-Zeitkontinuum) erkliren mochte, dessen Struktur (und damit Bewe-
gungsvorgaben) wiederum durch die Gesamtheit dieser Massen selbst folgt.
Das ist durchaus eine formale Analogie zu der Verwendung des Feldbegriffs
bei Merleau-Ponty, der sich von dem von Koffka ableitet (wo wiederum Ein-
stein und die Physik erwahnt werden), vgl. dazu unten.

233

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

Arbeitsnotizen. In ihr verdichten sich alle bislang aufgerufenen Motive
nochmals. Ich zitiere sie in aller Ausfithrlichkeit, weil dieser Text Mer-
leau-Pontys vor allem im deutschen Sprachraum noch wenig bekannt ist
und versuche dann mangels einer anderen eine Ubertragung ins Deut-
sche, so gut sie mir moglich ist. Sie lautet wie folgt:

»La perception du mouvement comparable a la compréhension d’
une phrase. On ne comprend le début de la phrase que par la fin. On
ne voit le mouvement qu’ en commengant par son terme. La percep-
tion ne le suit pas lieu par lieu. La phrase est une onde qui parcourt
le champ linguistique, un pli dans le tissu du langage. Le mouvement
(réel aussi bien que stroboscopique) est non transport d’un solide d’un
point objectif a un autre, mais entrée en activité successivement de dif-
férents points de I’espace sur lequel je suis en circuit. Comme les signes
dans le langage les points traversés dans le mouvement n’ont que va-
leur diacritique, ils ne fonctionnent pas chacun pour leur compte en
annongant un lieu mais seulement en marquant un passage comme les
mots de la phrase son la trace d’une intention qui ne fait que transpa-
raitre. Le langage est ouverture d’un champ réorganisé, avec d’autres
contours, d’autres coordonnées que celles du champ perceptif >natu-
rel«. Par suite: la perception, comme le langage n’est pas affrontement
d’un objet. Lobjet ne me parle que latéralement, i.e. il m’atteint, non
d’en face, mais de coté, en éveillant en moi complicité, sa présence est
obsessionelle parce-qu’elle est exogene et endogene. Le. il me >sollicite«
(Valéry). Il se présente toujours a moi comme fragment d’un monde a
reconstituer, comme dans la création littéraire, une phrase s’offre a moi
comme partie d’'une oeuvre a faire. Cela grace a une sorte d’imprég-
nation posturale qui fait que j’ai cristallisé sur ce rameau tout un or-
dre de significations naissantes. Ainsi le langage se construit sur lui-
méme, circulairement, sur un morceau de lui-méme, — comme le monde
percu se construit sur une perspective apparaissant comme un mor-
ceau de ... ce monde.« » Die Wahrnehmung von Bewegung vergleichbar
dem Satzverstehen. Man versteht den Anfang eines Satzes nur vom
Ende ber. Man sieht die Bewegung nur, indem man von ihrem Ende her
anfangt. Die Wahrnebmung folgt ibr nicht Stelle fiir Stelle. Der Satz ist
eine Welle, die das sprachliche Feld durchliuft, eine Falte im Gewebe
der Sprache. Die Bewegung (gleichermafSen reell wie stroboskopisch)
ist kein Transport eines festen Korpers von einem objektivem Punkt
zum ndchsten, sondern Eintritt in eine Aktivitit, die nach und nach von
den verschiedenen Raumpunkten, die ich durchlaufe, (ausgeht). Wie
die Zeichen in der Sprache haben die in der Bewegung durchquerten
Raumpunkte nur einen diakritischen Wert, sie funktionieren nicht so,
dass jeder auf eigene Rechnung einen Ort ankiindigt, sondern nur, indem
sie eine Passage (einen Durchlauf) markieren wie die Worte des Satzes die
Spur einer Intention sind, die nichts anderes macht als durchscheinen zu

234

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SATZVERSTEHEN ALS FERTIGKEIT — EIN BEISPIEL

lassen. Die Sprache ist Offnung eines neu gestalteten Feld mit anderen
Konturen, anderen Koordinaten wie das des perzeptiven, snatiirlichen«
Feldes. In der Folge ist Wahrnebhmung ebenso wenig wie die Sprache
nicht Gegeniiberstellung eines Objektes. Das Objekt spricht zu mir nur
lateral, das heifSt, es erreicht mich nicht von vorne, sondern von der Seite,
erweckt in mir eine Komplizenschaft, seine Prdsenz ist eine Art von Be-
sessenheit, weil sie ebenso von aufen wie von innen her geschieht. Das
heifSt, es gebt mich anles >beansprucht«mich (Valéry). Es prdsentiert sich
mir wie ein Fragment der Welt, das es wieder herzustellen gilt, so wie sich
mir in einer literarischen Schopfung ein Satz als Teil eines zu vollendeten
Werks anbietet. Dies verdankt sich einer Art Durchdringung der korper-
lichen Verfassung (Haltung), die bewirkt, dass ich auf diesem Zweig eine
ganze Ordnung werdender Bedeutungen auskristallisieren lasse. Auf die-
se Weise baut sich die Sprache aus sich selbst heraus auf, zirkuldr, aus
einem Bruchstiick ibrer selbst — so wie sich die wahrgenommene Welt
aus einer Perspektive aufbaut, die wie ein Bruchstiick erscheint ... dieser
Welt.« (Merleau-Ponty 20711: 204 f.; Ubers. jmk).

Die die Bewegung betreffenden Formulierungen sind bereits in den vo-
rangegangenen Abschnitten beleuchtet worden. Sie zeigen mit welcher
Konsequenz Merleau-Ponty hier differenztheoretische, gestalttheore-
tische und zeitphdnomenologische Fiden miteinander verwebt. Man
konnte auch sagen, er vollzieht eine gestalttheoretische und (zeit-) pha-
nomenologische Interpretation Saussure’scher Konzepte oder umge-
kehrt: eine differenztheoretische Interpretation gestalttheoretischer und
phianomenologischer Konzepte. In diesem Gewebe verdndert sich aller-
dings der Status aller drei konzeptuellen Elemente. Ich gehe bei der fol-
genden Argumentation schrittweise vor.

Satzverstehen als Fertigkeit — ein Beispiel

Zunichst ist es moglicherweise lehrreich Merleau-Pontys geradezu poe-
tische Formulierung mit einem niichternen »Beispiel fiir die Komplexi-
tat der syntaktischen Struktur« aus einem Standardwerk der aktuellen
Psycholinguistik (Dietrich/Gerwin 2017) zu konfrontieren, um sich sei-
ne spezifischen Ansatzpunkte zu vergegenwirtigen. Das Beispiel ist einer
australischen Zeitung entnommen. Es lautet auf Deutsch: »Eine Frau,
der der Sturm alles genommen hat, hatte zwei Tage vor Beginn der Kata-
strophe ihre Tochter, die im Stiden des Landes wohnte, tiberredet, zu ei-
nem Besuch zu kommen.« (Dietrich/Gerwin 2017: 184). Man kann sich

235

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

an diesem Satz zunachst verdeutlichen, was Merleau-Ponty im Auge hat,
auch und gerade, weil er derart geschraubt ist, dass moglicherweise das
Verstehen fiir einen Moment ins Stocken kommt. Aber genau das ist das
Interessante daran. Sobald man die Konstruktion tiberblickt, hat man
auch auf einen Schlag die komplexen Zeitverhiltnisse realisiert, den An-
fang einer komplexen Geschichte, vielleicht einer Tragodie, vielleicht ei-
ner nochmal gut ausgegangenen Handlung realisiert. Phanomenologisch
treffend ist sicher die Feststellung, dass die Satzbedeutung sich vom Ende
her aufbaut, wenngleich bei dieser komplexen Konstruktion auch deut-
lich ist, dass es gleichsam »Zwischenstationen« geben kann, fir die dann
allerdings wiederum das gleiche gilt. Entscheidend ist so oder so, dass
der Satz und jeder seiner Teile eine gewisse Zeitspanne beinhalten, in der
zeitlich geordnete und damit auseinanderliegende Elemente »zugleich«
prdsent sein miissen, um den Sinn erst zu ermoglichen. So ist zumin-
dest die Bedeutung bis zum ersten Relativsatz fiir die meisten Menschen
iiberschaubar. Immerhin realisiert sie sich in einer Sequenz von acht ab-
gesetzten Termen und wird »auf einen Blick« oder wenn man den Satz
gesprochen hort: »in einem Zug« realisiert. Die differentiellen Elemente
treten im Vollzug der Satzbedeutung ebenso wenig hervor, wie die kon-
kreten Durchgangsorte einer Bewegung im Bewegungssehen. Da ist die-
se Frau, von der — in einer nicht niher bestimmten Gegenwart — gesagt
wird, der Sturm habe ihr alles genommen. Schon das weckt unbestimm-
te Bilder, Riickblenden, Implikationen und retentionale Horizonte. Der
Sturm muss schlimm gewesen sein, Hiauser miissen eingestiirzt sein, die
Frau steht ohne alles da, vielleicht haben Nachbarn sie aufgenommen,
oder die Feuerwehr hat sie gerettet. Die protentionalen Horizonte sind
alleine schon in sprachlich-syntaktisch-formaler Hinsicht mit gegeben:
es muss eine Verbalphrase folgen. Aber auch in inhaltlicher Hinsicht. Es
ist ziemlich klar, dass die Frau wegen der Zeitperspektive des Relativsat-
zes nach dem Sturm noch am Leben ist. Sie erscheint als Satzsubjekt. Sie
kann im Folgenden sowohl Subjekt eines Handelns wie auch Erleidens
sein, sowohl in der Zeit vor, wie in der Zeit nach dem Sturm. Durch das
»hatte« (im Unterschied zu z.B. »war«) ist umgehend klar, dass eine Ak-
tivkonstruktion folgt, die sich auf die Zeit vor dem Geschehen des ers-
ten Relativsatzes bezieht. Dies wird bestitigt und konkretisiert durch
den pripositionalen Einschub »zwei Tage vor Beginn der Katastrophe«
(durch die zugleich der Sturm nochmals dramatischer qualifiziert wird).
Es folgt noch vor dem zwingend erwarteten Partizip ein direktes Ob-
jekt, nimlich die Tochter, von der sogleich gesagt wird, dass sie im Si-
den des Landes wohne. Damit ist zugleich klar, dass sie es nicht mehr
tut — was die Antizipation weckt, dass sie moglicherweise im Sturm um-
gekommen ist oder dass der Sturm auch im Siiden des Landes wiitete
und dort deren Wohnung vernichtet hat?) benachrichtigt? verstindigt?
gebeten? nein: iiberredet, zu was? zu Hause zu bleiben? ihr etwas zu

236

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SATZVERSTEHEN ALS FERTIGKEIT — EIN BEISPIEL

schicken? ihr einen Gefallen zu tun? nein: zu einem Besuch zu kommen.
Das Erstaunliche ist, dass der Satz, der im Deutschen nochmals beson-
ders »verschachtelt« wirkt, dennoch, nachdem man das Satzgeschehen
durchlaufen hat, umgehend einen Gesamtblick auf ein komplexes Ge-
schehen mit mindestens vier zeitlichen Ebenen erzeugt. Ohne dass man
sich dariiber Rechenschaft ablegen muss, erzeugt die Auflerung einen
Horizont moglicher Folgesitze bzw. Folgesachverhalte. So konnte der
néchste Satz beschreiben, wie die Tochter auf dem Weg zur Mutter vom
Sturm tberrascht wurde und ums Leben kam oder ihre Reisevorberei-
tungen, oder wie der Sturm ihr Haus zerstorte, als sie auf dem Weg zur
Mutter war usw.?

Man sieht insgesamt, wie jedes » Versatzstiick « (Merleau-Ponty 2007:
25), jeder sprachliche Term, der innerhalb des Satzes auftaucht, augen-
blicklich durch seine syntaktische Stellung und seine semantischen Mog-
lichkeiten, einen offenen, aber strukturierten Horizont moglicher forma-
ler und inhaltlicher Fortgidnge und damit Konstellationen eroffnet. Von
deren Realisierung oder Nicht-Realisierung ist wiederum seine Bedeu-
tung selbst betroffen. Zugleich weckt der Satz als Bruchstiick einer noch
nicht bekannten, aber in ihren Moglichkeiten antizipierbaren Geschichte
Erwartungen uber mogliche Fortginge. Je nachdem, wie diese ausfallen,
wird diese Geschichte zum Fragment einer Situation der Verzweiflung
oder des hoffnungsvollen Neubeginns. Je nachdem bestimmt sich wiede-
rum im Nachhinein die Bedeutung des anfanglichen »der der Sturm al-
les genommen hat« als ein »wirklich alles« oder als auf eine bestimmte
Klasse von Sachverhalten oder einen Zeitpunkt »eingeschrinktes alles«
(»was sie ihren Besitz nannte«, »alles, aufSer der nackten Haut«, »trotz-
dem ...«). Das Erstaunliche ist dabei, dass dieses Ausflocken einer mogli-
chen »Welt« der Bedeutung auf der Basis einer geordneten Sequenz von
nur wenigen sprachlichen Einheiten, einem Fragment, erfolgt und den-
noch zu immer umfassenderen Strukturen fiihrt.

Das motiviert Merleau-Pontys Hinweis auf den Fragmentcharakter
von Sitzen und Bewegungen und was er mit »auskristallisieren« meint.
Der Satz ist zudem ein sehr gutes Beispiel fur die Triftigkeit der pha-
nomenologischen Analyse der Zeiterfahrung und der dabei wirksamen
Konzepte der Retention und Protention, der passiven Synthesis, der Ho-
rizontbildung bzw. Sedimentierung. Schon fiir die Ubersicht iiber die ge-
samte Phrase mussen dessen Anfangselemente in eigentiimlich unthe-
matischer Form prasent sein, »nachhallen«. Solange man sich allerdings
die Konstruktion noch auf deklarativ-thematische Weise verdeutlichen
muss, hat man den Satz noch nicht verstanden. Insofern gilt alles, was

2 Nebenbei: die Konstruktion von moglichen AnschlussaufSerungen stellt ein
besonders grundlegendes methodisches Verfahren der sozialwissenschaftli-
chen Methode der sogenannten »Objektiven Hermeneutik « dar.

237

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

Husserl iiber die Wahrnehmung einer Melodie geschrieben hat, auch in
diesem Fall. Das bedeutet zugleich, dass Sprach- bzw. Satzverstehen im-
mer eine non-deklarative Dimension aufweist, nicht nur manchmal oder
ausnahmsweise.

Satzverstehen und syntaktische Regeln

Wie bei der Wahrnehmung der Bewegung sind auch hier dispositionale
Strukturen und Prozesse des Korpers, durch die hindurch ich die Struk-
tur dieser Auflerung iiberhaupt »wahrnehmen« kann, eine unabdingbare
Voraussetzung. Ich muss — analog zu der These, nur ein Sich-Bewegen-
des sei zum Verstehen von Bewegung in der Lage — in derselben Sprache,
in der der Satz gesprochen oder geschrieben wird, selbst sprechen oder
schreiben konnen. Man konnte dies als Vorbedingung eines » Wissens«
begreifen. In der Tat scheinen Dietrich/Gerwien in ihrer Psycholinguis-
tik, auf so etwas abzuheben, wenn sie sich mit dem »syntaktischen >Wis-
sen<« des »menschlichen Satzanalysesystems« (»Parser«, Dietrich/Ger-
wien 2017: 187) befassen. Dieses Satzanalysesystem miisste wiederum
mit der lexikalischen Erkennung der Worte, der phonetischen und pho-
nematischen der Laute, der Prosodik und schlieSlich auch mit » Weltwis-
sen« zur Klarung syntaktischer Mehrdeutigkeiten in Verbindung stehen,
also sehr komplex sein. Schon in Bezug auf die syntaktischen Aspekte
schreiben die Autoren: »Damit in diesem Satz jedes Wort die Form und
Position bekommt, die es hat, musste der Sprecher ungefahr achtzig ver-
schiedene syntaktische Relationen berticksichtigen und zum Ausdruck
bringen, die meisten davon mehrmals im Satz. Wird eine davon nicht be-
achtet, erscheint an einer berechenbaren Stelle etwas Ungrammatisches,
was ubrigens auch vom Horer mikroskopisch genau registriert und gege-
benenfalls auch korrigiert werden kann.« (Dietrich/Gerwien 2017: 184).
Sie illustrieren diese Komplexitit anhand der Wortform »Landes« und
zahlen alleine fir diese Wortform und ihre Stelle T Regeln auf, die die
Form und seine Stellung festlegen (z.B., dass sie ein Nomen sein muss, im
Genitiv stehen muss, dass sie hinter und nicht vor dem Artikel steht, dass
»Stiden« vorausgehen muss, dass es der Verbform »wohnte« vorausge-
hen muss usw.). Dabei geht es nicht nur um die Einhaltung eines For-
malismus. Die Fahigkeit zur regelrechten Erzeugung dieser syntaktischen
Verhaltnisse stellt auch einen Beitrag zum Verstiandnis des darin mitge-
teilten Zusammenhangs dar, selbst wenn noch allerhand hinzukommen
muss, wie etwa das Verstindnis der lexikalischen, semantischen Ebene,
der Prosodie und des eingehenden Wissens iiber Sachverhalte (Weltwis-
sen). Das wird besonders deutlich, wenn man es mit einer Sprache zu
tun hat, die man nicht beherrscht. Nicht nur bei Lateintibersetzungen,

238

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SATZVERSTEHEN UND SYNTAKTISCHE REGELN

sondern auch im Deutschen kann das Verstehen an einer komplexen
Konstruktion scheitern, auch wenn einem die einzelnen Worter in ihrer
Bedeutung prasent sind.

Es kann bei dem von Dietrich/Gerwien erwihnten syntaktischen
»Wissen« nicht gemeint sein, die »Regeln« zu kennen, die die Lingu-
isten konstruieren und benennen. Ganz im Gegenteil: solange jemand
Satze durch Anwendung von Regeln konstruieren oder rekonstruieren
muss, dann hat er die sprachlichen Anforderungen »nicht im Griff«. Zu-
dem haben diese »Regeln« einen sehr unterschiedlichen Status, irgend-
wo zwischen blofsen Auftrittswahrscheinlichkeiten, idealtypischen Kon-
strukten und normativen Vorgaben einer in der Gesellschaft als wirksam
gedachten (wo?) oder aber kontrafaktisch (von wem?) postulierten Insti-
tution der »Standardsprache«. Das zeigt schon ein schneller Blick in das
diesbeziiglich fiir das Deutsche mafSgebliche Werk, den Grammatik-Du-
den. Selbst dort sind mittlerweile Hinweise auf Gebrauchswahrschein-
lichkeiten anstatt oder neben der Berufung auf die Norm einer »Hoch«-
oder auch nur »Standard«- Sprache weit verbreitet. Ein besonders gutes
Beispiel hierfiir ist die Verwendung des Genitivs im Deutschen. Zum
Teil ist es selbst der Dudenredaktion unméglich, uberhaupt so etwas
wie eine Regel zu postulieren. Stattdessen wird auf eine Charakterisie-
rung des vorherrschenden Gebrauchs ausgewichen. Die folgenden Bei-
spiele sind in dieser Hinsicht signifikant: » Wenn einem Substantiv weder
ein Artikel noch ein Adjektiv vorangeht, trigt es tendenziell keine Kasu-
sendung.« (Duden 2016: 878) oder »Maskuline Personennamen mit se-
kundidrem Artikel sind heute tiberwiegend endungslos, Formen mit der
starken Endung —s konnen aber nicht als falsch bezeichnet werden. Die
lange Endung — es ist uniiblich.« (ebd.: 2025 kursiv jmk). »Bei Wochen-
tagen halten sich nach einer Korpusstudie des IDS Formen mit und ohne
Genitiv-|e]s etwa die Waage.« (ebd.: 203; kursiv jmk). Zur Frage, ob es
»Pflicht jedes Schiilers« (a) oder »Pflicht jeden Schiilers« (b) heift, for-
muliert der Duden: »In Version (a) wird der Genitiv doppelt angezeigt.
Das Deutsche tendiert zum Abbau solcher Konfigurationen [...] Version
(b) ist im Dudenkorpus schon fast halb so hiufig wie Version (a), in fes-
ten Wendungen sogar hdufiger.« (ebd.: 979; kursiv jmk). Oder das Bei-
spiel »dieses/diesen Jahres«: »in der traditionellen Standardsprache gilt
nur die s-Form als korrekt [...] Vor allem in bestimmten festen Verbin-
dungen findet sich die n-Form aber schon.« (260 f.; kursiv jmk ).

Von solchen Veranderungsprozessen und systematischen Abweichun-
gen sind gerade auch die von Dietrich/Gerwien angefiihrten syntakti-
schen Regeln nicht verschont. Ein Beispiel ist die Regel tiber die Ver-
bletztsitze, dass also im Deutschen in Nebensitzen finite Verbformen
an letzter Stelle nach dem sogenannten »Mittelfeld « stehen. Also etwa:
»Die Tochter, die im Siiden des Landes gewohnt hatte....« und nicht:
»Die Tochter, die gewohnt hatte im Stiden des Landes...«. Der Duden

239

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

fihrt hier Varianten der gesprochenen Sprache auf, die zu einer Durch-
brechung bzw. Umgehung dieser Verbletztstellung zu Gunsten der Bei-
behaltung der normalen Verbstellung im Hauptsatz fithren. Diese drin-
gen auch bereits in die geschriebene Sprache ein. So kann beispielsweise
die Subjunktion weg gelassen werden: »Ich weif$, du kannst das. « statt:
»Ich weifS, dass du das kannst.« »Er befiirchtete, er habe/hatte einen Feh-
ler gemacht.« fiir »Er befiirchtete, dass er einen Fehler gemacht habe.«
(Duden 2016: 1220). AuSerdem werden — der Duden sagt »zunehmend«
— in der gesprochenen Sprache Subjunktionen wie weil/obwohl/wih-
rend auch mit Verbzweitstellung gebraucht, wie etwa: »Es kommt mir
auch wirklich nicht mehr weit vor* obwohl so fiinfunddreifSig kilometer
des ist ja ne ecke«; »(man sagt) subordinative Konjunktionen, wahrend
hier ist nur ein sogenanntes Pronomen.« Die Autoren des Dudens hal-
ten fest, diese Verwendung mit Verbzweitstellung sei »bisher sehr weit-
gehend auf die gesprochene Sprache beschrankt« (Duden 2016: 1222).3
Es wird aber offensichtlich fir moglich gehalten, dass das in Zukunft
in die geschriebene Sprache eindringt und den Charakter eines Stan-
dards gewinnen wird. Der Duden nennt weitere Beispiele fur innovative,
aber »falsche« Formen syntaktischer Verknupfungen. So beispielswei-
se die » Apokoinukonstruktionen«, bei denen zwei Phrasenkonstruktio-
nen ein gemeinsames Mittelglied (»Koinon«) verwenden, Beispiel: »die
uberschneiden sich genau wie n kreuz lechstes drauf und zwar mittich«
(Duden 2016: 1216) oder sogenannte Operator-Skopus-Strukturen. Bei
letzteren handelt es sich um zweigliedrige sprachliche Einheiten, bei de-
nen ein kurz gefasster, meist vorangestellter Operator dem Horer eine
Anweisung gibt, wie der Skopus — fiir sich eine potentiell vollstindige
Auflerung — zu verstehen sei: »Kurz und gut — wir kénnen uns das Aben-
teuer nicht leisten. «, » Versprochen — morgen bekommst du deinen Ruck-
sack zuriick«, »Nur eine Idee — konnten wir nicht die Sitzung auf Freitag
verschieben.« (Duden 2016: 1217 ff.). Man muss kein Prophet sein, um
zu prognostizieren, dass diese Konstruktionen tiber den Weg elektroni-
scher Alltagskommunikation (Mail, SMS, Messengerdienste) in Zukunft
zunehmende Verbreitung auch in der schriftlichen Kommunikation fin-
den werden. Die Beispiele belegen auflerdem, dass diese syntaktischen
Optionen nicht nur formalen Charakter haben. Sie haben zugleich einen
Bedeutungsaspekt, insofern sie einen bestimmten Stil aufweisen, einen
Duktus der Unaufwindigkeit, des vermiedenen Pathos, der konversati-
onellen Klarheit, des »ohne Umschweife«.

Die Sprache arbeitet also nicht mit einem Korpus reiner Regeln, die
untereinander nach ausschliefSlich logischen Gesichtspunkten vernetzt

3 Kleiner Scherz mit Metaebene: Miisste es nicht heiflen: »Interessant ist, dass
selbst der Duden festhilt, dass diese Verwendung mit Verbzweitstellung »bis-
her sehr weitgehend auf die gesprochene Sprache beschrankt« sei.«?

240

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSEN ODER FERTIGKEIT?

wiren und ein konsistentes Ganzes bilden. Sie ist kein Algorithmus. Die
»reine Sprache« ist ein Hirngespinst (Merleau-Ponty 1984a: 27 ff.; 39).
Vielmehr ist ihre Logik immer schon eine durch unzihlige Kontingen-
zen »verschmutzte«, unscharfe, oft nur durch vage quasi-statistische, ty-
pisierende Aussagen einzufangende, immer schon durch die Praxis des
mannigfachen Gebrauchs abgegriffene und mit Zufillen durchsetzte
Halb-Logik. Sie erfordert letztlich ein Gedachtnis fiir idiosynkratische
Details, so wie man sich den Weg durch ein Waldgebiet auf ziemlich ver-
schlungenen, scheinbar ziellosen Wurzelpfaden gemerkt hat, die dann
doch zu einem Ziel fiihren.

Schon deshalb verhalten sich Sprecher und Horer nur so, »als ob sie
Regeln folgten«, sie beriicksichtigen zwar praktisch Verbreitungsstruk-
turen, tragen ihnen Rechnung, sie bemerken ggf. »Fehler« intuitiv, kon-
nen aber in aller Regel die Regeln, die ja auch die Wissenschaftler nur
miihsam ausbuchstabieren, nicht benennen. Sehr oft ist das auch deswe-
gen unmoglich, weil aus den Erlauterungen des Duden selbst klar wird,
dass es sich teilweise nur um so oder so charakterisierbare Verteilungs-
haufigkeiten oder schlicht kontingente, idiosynkratische Gebrauchswei-
sen handelt. Ein besonders pragnantes Beispiel ist das im Deutschen ge-
brauchliche grammatische Geschlecht von Gegenstinden. Man sagt halt
so. Aber selbst wenn solche Regeln formulierbar sind, sind sie fiir die
Sprachproduktion und —Rezeption (zumindest wenn es die Erstsprache
betrifft) ebenso wenig erforderlich wie man den Ubergang zwischen ei-
nem (z.B. durch eine Fu§giangerzone) »Eilen« und »Schlendern« in einer
Formel zusammenfassen kann.

Wissen oder Fertigkeit?

»Wissen« steht deshalb zu Recht immer in Anfuhrungszeichen. So ver-
schaffen sich die Autoren des Lehrbuchs Psycholinguistik am Anfang ih-
res Buches eine Generalabsolution, indem sie darauf hinweisen, »dass mit
dem Terminus »Wissen« [...] auch das Wissen bezeichnet ist, das man sich
normalerweise nicht begrifflich bewusst macht und auch nicht bewusst
machen kann, also z.B. das uns unbewusste syntaktische Programm,
dessen Anwendung, ebenso unbewusst, dazu fiihrt, dass wir korrekte
Satze sprechen und schreiben.« (Dietrich/Gerwien 2017: 23). Im weite-
ren Verlauf fillt dann der Begriff des »prozeduralen Wissens« — damit
sind Sachverhalte und Konzepte angesprochen, die im Rahmen der mo-
dernen interdisziplindren Gedachtnisforschung in das bereits erwdhnte
Sammel-Konzept der »non-deklarativen Gedachtnisformen« einfliefSen.
Die Frage stellt sich freilich, wieso man tiberhaupt noch von » Wissen «
sprechen sollte, anstatt von vorne herein von »Konnen«, »Fertigkeiten«,

241

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

»Wahrnehmungsschemata«, »motorischen Schemata«, praktischen Ty-
pisierungen 0.4..4

Dass die Fertigkeit in ein deklaratives Wissen tiberfithrt werden kann
(und damit in eine Proposition, die eine Regel, eine Logik, ein Gemein-
sames in Verschiedenem, eine Klassenbezeichnung, also sozusagen die
praktische Generalitit auf den Begriff bringt), ist ebenso wenig strit-
tig wie die aufSerordentliche Komplexitit non-deklarativer Fertigkeiten.
Aber es handelt sich dabei nur um ein »Wissen« in Anfithrungszeichen;
auch der Ausdruck des »impliziten Wissens« ist bei genauerer Betrach-
tung konfus und unlogisch. Wenn ich ein Kind frage: »Wie heif$t das?« =
»Weifdt du, wie das heifSst? « und es antwortet: »Katze« — dann ist dies ein
Wissen. Ebenso, wenn ich es alle Tiere aufzihlen lasse, die es kennt. Es ist
aber kein Wissen, sondern eine Fertigkeit, wenn es damit spontan Sitze
bildet und dabei elementare syntaktische Relationen realisiert oder wenn
es Phonem-Kontraste auffasst und spontan reproduziert. Die Formulie-
rungen und Analysen der Linguisten machen, so sehr sie Gefahr laufen,
das Missverstiandnis einer Erzeugung »durch« Regeln zu befordern, im-
merhin deutlich, wie komplex und zugleich kontingent Strukturen der
Sprache und des Sprechens sind, welches Wunder an Komplexitidt und
Kontingenz zugleich das praktische Beherrschen der syntaktischen Kom-
binatorik beinhaltet. Zugleich ist damit auf andere Weise nochmals die
von Merleau-Ponty festgestellte Analogie, ja: Kontinuitit von Bewegung
und der Fahigkeit zum Satzverstehen — bzw. Formulieren bekriftigt.

Sprechen ist unter anderem auch eine Form der strukturierten Bewe-
gung. Das ist ein Gemeinplatz, hat man allein den Umstand im Auge,
dass Sprechen heif$t, die dazu nétigen motorischen Systeme der Lippen,
der Zunge, des Kehlkopfes, der Atmung koordiniert zu betatigen, in-
dem man die fir eine konkrete Sprache charakteristischen phonologi-
schen, semantischen, syntaktischen Differentiale aufgreift und operativ
macht. Aber auch der non-deklarative Modus des Satzverstehens als ei-
ner Beherrschung einer unbestimmten Anzahl damit korrelierter Wahr-
nehmungsschemata liegt auf der Hand. Auch das ist und setzt selbstver-
standlich voraus sensomotorische Strukturen und Prozesse des Korpers
bzw. Gedachtnisses. Phanomenologisch ist evident, dass die Durchbre-
chung einer syntaktischen Regel/RegelmifSigkeit beim Horer geradezu
von einer — Schmitzsch gesprochen — »leiblichen« (Miss-)Empfindung
begleitet sein kann, dem sicheren Gefiihl, dass da »etwas nicht stimmt«,
ohne dass damit irgendeine Kenntnis tiber die Beschaffenheit dieser Re-
gel(miafigkeit) verkniipft sein muss. Auch Dietrich/Gerwien vermerken

4 vgl. dazu auch Ryle 2018: Kap.5/8 sowie die sehr wichtige, ausfihrliche An-
merkung des Ubersetzers auf Seite 26. Er begriindet darin iiberzeugend, wa-
rum der Begriff » Wissen«, soweit er als Ubersetzung des englischen »knowing
how to do it« verwendet, zu Missverstindnissen fiihrt.

242

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSEN ODER FERTIGKEIT?

das mikroskopisch genaue Registrieren syntaktischer Fehler beim Horer.
Als Belege geben sie auch Messungen signifikanter Abweichungen von
elektrischen Potentialen (EEG) oder anderer nachweisbarer Reaktionen
in bestimmten Gehirnarealen im Fall von syntaktischen Fehlstellungen
an. Auch hier liegt eine Analogie zur Bewegungswahrnehmung vor, bei
der wir gleichfalls ohne jedes Problem ein »Stocken«, einen »Fehler«, ein
»Hinken«, »Stolpern«, etwas Ungewohnliches im Bewegungsfluss regis-
trieren, ohne manchmal genau zu wissen, was genau uns stutzen lasst.
Auch Tomasello weist auf eine wichtige Funktion sensomotorischer As-
pekte beim Erwerb und Aufbau der Fahigkeit der Bildung syntaktischer
Strukturen hin (Tomasello 2003: 122 ff.).

»Gedachtnis«ist hier in doppelter Weise involviert. Ich benotige so etwas
wie ein mitlaufendes Arbeitsgedachtnis bzw. (Ultra-)Kurzzeitgedachtnis,
um iiberhaupt den Eindruck und Uberblick einer Satzspanne zu haben.
Zugleich ist eine Form des Langzeitgedichtnisses im Spiel als Fertigkeit
der strukturierten und adaquaten Bildung sprachlicher Sequenzen
uberhaupt, aber auch, um vorangegangene und fiir das inhaltliche
Verstiandnis relevante Kommunikationsepisoden mit im Blick zu haben.
Vollends wird das deutlich, wenn man die Betrachtung aus der etwas
kiinstlichen grammatischen Betrachtung des Satzverstehens l6st und sich
in eine konkrete soziale Praxis eingebettete Kommunikationssequenzen
zum Gegenstand macht. Passagen, in denen geplante, wohlerwogene,
vorentworfene, konstruierte Auflerungen ausgetauscht werden, sind
Sonderfille. Die Regel ist, dass sich Kommunikanden dem Austausch
von Sitzen und Auflerungen iiberlassen, wie man sich der Dynamik
einer koordinierten Bewegung tiberlisst, wie bei einem Basketballspiel,
einer Karatesequenz oder einer Tanzimprovisation. Sprechen ist immer
auch eine non-deklarative »Fertigkeit«, in die die differentiellen Systeme
ebenso »organisch« eingehen, wie eine getibte Person einen Hammer
an der richtigen Stelle fasst, die Stellung und Stirke eines Nagels und
des Untergrunds, in den er eingeschlagen wird, richtig einschatzt und
ohne weitere Uberlegung die Wucht und die Ballistik des Schlags so
dosiert, dass der Nagel mit zwei oder drei gezielten Schligen in seinem
Bestimmungsort verschwindet.

Das hatte Merleau-Ponty bereits in der Phinomenologie der Wabr-
nehmung herausgestellt. »Ein Redner denkt nicht, ehe er spricht, ja nicht
einmal, wihrend er spricht [...] wir haben ein Gefiihl fir die Notwen-
digkeit des Gesagten, wiewohl wir aufserstande sind, es jeweils voraus-
zusagen — wir sind vom Gesprich wie besessen [...] ich <bedarf> keiner
besonderen Vorstellung von einem Wort, um es wissen und aussprechen
zu konnen. Es gentigt, dass ich sein Artikulations- und Klangwesen in-
nehabe als eine mogliche Modulation, einen konkreten Gebrauch mei-
nes Korpers; ich greife zu einem Wort, wie meine Hand an eine plotzlich
schmerzende Stelle meines Korpers fahrt; das Wort hat seine bestimmte

243

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

Stelle in meiner sprachlichen Welk, ist ein Teil meiner verfiigbaren Aus-
rustung« usw. (Merleau-Ponty 1966: 214). In dem Aufsatz Die Wissen-
schaft und die Erfabrung des Ausdrucks, Teil des nachgelassenen, un-
vollendet gebliebenen und 1969 von Claude Lefort heraus gegebenen
Werks Prosa der Welt liest sich das sehr dhnlich: »Beim Sprechen stel-
le ich mir nicht auszufithrende Bewegungen vor, sondern meine ganze
korperliche Ausriistung sammelt sich, um zu Wort zu kommen und es
auszusprechen, genauso wie meine Hand sich von selbst in Bewegung
setzt, um zu ergreifen, was man ihr hinhalt. Mehr noch: es ist nicht ein-
mal das betreffende Wort oder der Satz, den ich anpeile, sondern es ist
die Person; diese spreche ich manchmal mit einer unglaublichen Sicher-
heit, je nachdem, was sie fiir mich ist; ich benutze Worte, Wendungen,
die sie verstehen kann oder auf die sie anspricht; und zumindest dann,
wenn ich Taktgefiihl habe, ist meine Rede zugleich Organ meiner Tatig-
keit und meiner Sensibilitit« (Merleau-Ponty 1984a: 42; dazu ausfithr-
lich Kastl 2001: 302-326).

Struktur als Strukturgenese —
Merleau-Pontys Rekonstruktion der syntagmatischen
und paradigmatischen Dimension

Mit den vorstehenden Uberlegungen ist ein weiteres Charakteristikum
der Merleau-Pontyschen Saussure-Rezeption beriihrt. Merleau-Ponty er-
teilt der Vorstellung einer »reinen Sprache« und damit der Uberschit-
zung des Gegensatzes von Sprache als idealem System (die eher eine
moglicherweise unverzichtbare operative Fiktion darstellt) und Sprache
als faktischer Sprache (Parole) eine Absage. Zugleich wird damit auch
der Gegensatz von diachronischer und synchronischer Betrachtungswei-
se verfliissigt. Merleau-Pontys Strukturalismus ist eine Form des » opera-
tiven Strukturalismus« (Piaget 1973). Der Grund dafir liegt darin, dass
er den Strukturalismus als Phanomenologe rezipiert, und daraus, wie es
Bertram formuliert hat, seine Position im Spannungsfeld einer struktu-
ralistischen Phanomenologie und eines phinomenologischen Struktu-
ralismus gewinnt (Bertram/Lauer/Liptow/Seel 2008: 182).5 Der prizise
konzeptuelle Aspekt liegt meines Erachtens darin, dass Merleau-Pon-

5 Bertram ist gewiss einer der wenigen Autoren, die der strukturalen Wen-
dung der Merleauschen Position Rechnung tragen — hier aus einer Perspek-
tive sprachanalytischer Philosophie. Allerdings tiberschitzt er die Bedeu-
tung der Kategorie der »kohirenten Deformierung« fiir Merleau-Pontys
Sprachtheorie (Bertram/Lauer/Liptow/Seel 2008: 192). Vielmehr mochte
Merleau-Ponty an der von Bertram, zitierten Stelle ja gerade die Grenzen

244

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STRUKTUR ALS STRUKTURGENESE

ty das am Ende in der Phanomenologie der Wabhrnehmung formulier-
te Verstindnis einer »intentionnalité opérante« als eine jeder (auch re-
flexiven und propositionalen) Intentionalitit inhdrenten Prozessqualitit
und die differentielle Logik der Saussureschen Sprachtheorie aufeinan-
der projiziert.

Von dieser Projektion her bekommt Merleau-Ponty das Verhiltnis
der syntagmatischen und paradigmatischen Ebene in den Blick und re-
formuliert es auf sehr spezifische Weise. Sprache als differentielles Sys-
tem realisiert sich ja, so legte es die Saussuresche Sprachtheorie nahe,
in zwei grundlegenden Dimensionen: syntagmatisch, in der Konstruk-
tion dessen, was Saussure die »sprachliche Kette« (chaine) genannt
hatte, und paradigmatisch, also in der lateralen Prasenz der nicht-ak-
tualisierten, aber moglichen Ausdriicke. Gehen wir der Einfachheit hal-
ber davon aus, dass beim Satz die differentiellen Terme Worte bzw.
Wortformen sind. Bei der Bewegungswahrnehmung lassen sich als dif-
ferentielle Elemente die durchzogenen Raumpunkte, besonders aber
Anfang und Ende der Bewegung fassen. Die Bedeutung des geaufSer-
ten Satzes wird — ebenso wie die kontinuierliche Kontur der Bewegung
— umstandslos als Gestalt, als Figur vor dem Hintergrund dessen, was
auch sprachlich moglich wire, aufgefasst. Die syntagmatische Verbin-
dung der Sprache erfolgt in der Zeit. Die einzelnen Zeichen tragen
nicht nacheinander additiv ihre fixe Bedeutungen bei, sondern wer-
den in der doppelten Differenz zu den gleichfalls soeben aktualisier-
ten sprachlichen Termen und zu den an ihrer Stelle nicht realisierten
differenten oder benachbarten Terme auf einen Schlag als Verband re-
alisiert. Das letztere ist die von Saussure sogenannte »assoziative« Di-
mension der Sprache, die Linguistik (z.B. Jakobson) spricht hier spa-
ter von »paradigmatisch«.

Gegeniiber einem denkbaren strukturalistischen Formalismus erge-
ben sich freilich Verinderungen. Merleau-Pontys Version des Diakriti-
schen ist erkennbar alles andere als formalistisch. Stillschweigend kor-
rigiert er hier eine mogliche Lesart von Saussures Idee von »Struktur«
als einer konstitutionslogisch vorgeordneten Form, die aus sich heraus
»Realititen und Bilder« entldsst (Alloa 2017: 49). Vielmehr ist fiir Mer-
leau-Ponty im Element des »Sensiblen«, des Wahrnehmbaren alles schon
da, die Struktur ist selbst »sinnlich verfasst [...] das Diakritische bedarf
selbst einer gewissen Dichte.« Die Struktur spielt im selben Element wie
die strukturierten »Realititen« selbst, fiir ihre Katalyse gentigen, wie das
Bild der Kristallisation andeutet, bereits Bruchstiicke. Bernhard Walden-
fels hatte in seinem Beitrag zu dem Konstanzer Tagungsband von 1976

dieser Betrachtungsweise fiir den Fall der Sprache aufzeigen (vgl. dazu Mer-
leau-Ponty 1984b: 1125 2007: 113, hier als »kohirente Verformung« tiber-
setzt).

245

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

diesen spezifischen Zugriff bereits klar markiert und seine Elemente be-
nannt, zumindest insoweit es um Sprache geht:

e Struktur ist selbst ein bedeutsames Ganzes und wird als Gestalt ge-
fasst (Grathoff/Sprondel 1966: 18, 21f.)

e Struktur ist eingelassen in das Material, das sie durchformt (ebd.:
18)

e Sprachliche Strukturen realisieren sich im Sprechen, d.h. Struktur
zeigt sich immer im Prozess der Strukturierung selbst, »Bedeutung
und Struktur bilden ... keinen Gegensatz, denn der Sprechakt, der
etwas in bestimmtem Sinne meint und kundtut, ist selbst ein Struk-
turierungsvorgang und greift standig auf bestehende Strukturen zu-
riick.« (ebd.: 24)

e Daraus folgt sich: Sprache ist auch als System nicht abgeschlos-
sen, vielmehr Struktur, Gestalt »in Bewegung« (ebd.: 23), Zwischen
»parole« und »langue«, der Struktur und ihrer Realisierung gibt es
keine klare Grenzziehung, Sprache ist »Sediment« der Vergangen-
heit, der »Instituierung« und Medium des Neuen zugleich, » Abwei-
chung, innere Differenzierung der Zeichen und Offenheit des Zei-
chensystems hingen zusammen« (ebd.: 25).

In einem spiteren Aufsatz Waldenfels’ (1985) lost dieser die Darstel-
lung aus dem ausschliefSlich sprachtheoretischen Kontext. Waldenfels
zeigt, dass Merleau-Ponty den strukturalistischen Differenzbegriff feld-
theoretisch aufgreift und semiologisch und kulturtheoretisch generali-
siert. Damit ist eine Kritik an dem Systembegriff Saussures bzw. an jeder
transzendentaltheoretischen Interpretation von Struktur verkniipft: »Be-
deutung, Sinn, Wesen, Begriff werden nun strikt von Gestalt und Struk-
tur her gedacht als Abweichungen und Differenzen innerhalb eines Fel-
des« (Waldenfels 1985: 68). Ein weiteres Amalgam von Gestalttheorie
und strukturalistischer Strukturtheorie stellt die spezifische Interpretati-
on des gestalttheoretischen »Hintergrunds« als dem bedeutungswirksa-
mem Zwischenraum der Differenzen (»vide«, »Scharnier«) (ebd.). Hier
wire die bereits wiederholt erwihnte Kategorie »écart« sinngemafs ein-
zusetzen.

Struktur ist damit nicht »oberhalb« der Realitdt des Strukturierten
und nicht »jenseits« der strukturierenden Prozesse selbst, sondern rea-
lisiert sich als sichtbare Verkniipfung von Verhaltensweisen in der Zeit,
als Differenzierungsgeschehen. Das ist fiir die Soziologie deshalb be-
deutsam, weil Merleau-Ponty damit (ohne Bezug zur soziologischen Dis-
kussion) gleichsam tiber Lévi-Strauss u.a. hinweg bereits ein Verhaltnis
von Struktur und Strukturierung ohne Abstiitzung auf eine Dichotomie
von Akteur/Subjekt und Ding/Struktur, jenseits der Alternativen »Ob-
jektivismus — Subjektivismus« vorskizziert, ein Problem, an dem sich
in der Folge dann bekanntlich fast alle Soziologischen Theorien ab den

246

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»KRISTALLISATION «

1960¢er/1970€r-Jahren im Grunde genommen bis heute abarbeiten. Er-
innert sei stellvertretend an Berger/Luckmann, Giddens, Bourdieu (vgl.
dazu oben den Prolog).

Waldenfels bezieht sich in seinen Ausfuhrungen auf die noch zu
Lebzeiten Merleaus oder kurz danach veroffentlichten Aufsitze und
Schriften, einschliefflich des Fragments Das Sichtbare und das Unsicht-
bare. Das ausfiihrliche Zitat zeigt, dass dieser »eigenwillige Begriff von
Struktur« (so Alloa 2017: 49 im Rekurs auf Waldenfels) bereits in der
Vorlesung von 1953 sowohl in den Details wie in der Gesamtphysio-
gnomie enthalten ist. Es verdichtet sich in der vorher ausfihrlich zi-
tierten Textpassage uber die Analogie von Satzverstehen und Bewe-
gungswahrnehmung, und zwar in einer sehr merkwiirdigen Metapher.
Merleau-Ponty spricht von einer »imprégnation posturale qui fait que
j’ai cristallisé sur ce rameau tout un ordre de significations naissantes«
» Durchdringung der korperlichen Verfassung (Haltung), die bewirkt,
dass ich auf diesem Zweig eine ganze Ordnung von werdenden
Bedeutungen auskristallisieren lasse.« (Merleau-Ponty 2011: 204 f.).

»Kristallisation «

Hinter der reichlich mysterios klingenden Kristallisation auf einem Zweig
verbirgt sich eine literarische Anspielung auf einen Text von Stendhal,
niamlich seinem Traktat Uber die Liebe: » Aux mines de sel de Saltzbourg,
on jette dans les profondeurs abandonnées de la mine un rameau d’arbre
effeuillé par I’hiver; deux ou trois mois apres, on le retire couvert decris-
tallisations brillantes: les plus petites branches, celles qui ne sont pas
plus grosses que la patte d’une mésange, sont garnies d’une infinité de
diamants mobiles et éblouissants; on ne peut plus reconnaitre le rameau
primitif. Ce que j’appelle cristallisation, c’est ’opération de I’esprit, qui
tire de tout ce qui se présente la découverte que I’objet aimé a de nou-
velles perfections. « »In den Salzburger Salzgruben wirft man in die Tiefe
eines verlassenen Schachtes einen entblitterten Zweig; zwei oder drei
Monate spdter zieht man ibn iiber und iiber mit funkelnden Kristallen
bedeckt wieder heraus; selbst die kleinsten Zweiglein, nicht grofler als
die Krallen einer Meise, sind iiberzogen mit zahllosen schillernden,
blitzenden Diamanten; man erkennt den einfdltigen Zweig gar nicht
mehr. Was ich Kristallisation nenne, ist die Operation des Geistes, die
an allem, was sich zeigt, die Entdeckung neuer Vollkommenbheiten des
geliebten Objekts vollzieht.« (Stendhal 1857: 5).

Das Bild der Kristallisation steht bei Stendhal fur ein Geschehen zwi-
schen zwei Personen, wenn die Liebe im Spiel ist. Einfache, banale Au-
Berungen, Gegenstiande und Sachverhalte (fir das hier der diirre Zweig

247

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

steht) bekommen unter Liebenden eine Bedeutung, weil sie mit der ge-
liebten Person assoziiert werden, mit ihr in Verbindung treten. Das Bild
der »Kristallisation« und des »Kristalls« ist dabei vieldeutig, es evoziert:

e  Bedeutung, iiberschiefSenden Sinn;

e etwas Wertgebendes, Wertvolles, einen Schatz (»Diamanten«);

®  Ordnung/Struktur, denn Kristalle zeichnen sich durch ihre spezifi-
sche regelmifSige Struktur (»Kristallgitter«) aus;

e insgesamt eine Kreativitiat ohne Subjekt, denn die Kristallbildung er-
folgt spontan, von selbst, wie ein Naturvorgang ohne Zutun, wenn
nur die Voraussetzung des Vorhandenseins eines geeigneten Milieus
(hier: einer gesittigten Salzlosung) und geeigneter Oberflichen fur
die Kristallisation gewahrleistet ist.

Durch den Rekurs auf diese Metapher Stendhals im Kontext einer Theo-
rie der Liebe erhilt die Funktionsweise von Syntagmatik und Paradigma-
tik eine geradezu libidinése und poetologische Dimension. Hier kommt
mit Sicherheit der Austausch Merleau-Pontys mit seinem Psychoanaly-
tiker-Freund Jacques Lacan zum Tragen.®

Zu erinnern wire in diesem Zusammenhang daran, dass der Linguist
Roman Jakobson Syntagmatik und Paradigmatik als grundlegende Ope-
rationen der Kombination und damit Kontextbildung (Syntagma) und
der Selektion und damit Substitution sprachlicher Einheiten poetologisch
ausbuchstabiert hat. »Die Bestandteile eines Kontextes stehen miteinan-
der im Kontiguitatsverhaltnis (Saussures Syntagmata, d.h. Sprache als
zeitlicher, lineare Verkettung von Signifikanten), wahrend bei dem Sub-
stitutionsverhdltnis die Zeichen durch verschiedene Grade der Gleichar-
tigkeit, die sich zwischen der Gleichwertigkeit der Synonyme und dem
gemeinsamen Wesenskern der Antonyme bewegen, miteinander in Bezie-
hung stehen. « (Jakobson 1976: 122). Gegentiber Saussure wertet Jakob-
son diesen assoziativen, paradigmatischen Zusammenhang eher auf (vgl.
dazu ebd.: 121). Jakobson schliefdt mit diesem Schema nicht nur unter-
schiedliche Typen der Aphasie (Similaritdtsstorung vs. Kontiguitatssto-
rung) auf, sondern zeigt den Zusammenhang zu den grundlegenden poe-
tologischen Kategorien der Metapher (ein Zeichen, das fir ein anderes
steht, auf es verweist) und der Mefonymie (ein Zeichen, das ein nachs-
tes als seinen Kontext anregt) (Jakobson 1979: 133 ff.). Lacan wiede-
rum hat diese poetologischen Kategorien mit den grundlegenden Funk-
tionsweisen des Unbewussten, die Sigmund Freud im Traumgeschehen

6  Dass Merleau hier iiberhaupt mit solchen Metaphern arbeitet, sagt auch et-
was aus uber einen Intellektuellenhabitus. Er steht wie viele Intellektueller
der ersten Hailfte des 20. Jahrhunderts irgendwo zwischen einer (natur)wis-
senschaftlich aufgeklirten Moderne und dem ganzen Pliisch einer von Au-
toren des 19. Jahrhunderts geprigten literarischen, biirgerlichen Bildungs-
habitus.

248

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»KRISTALLISATION «

identifiziert hatte, namlich Verdichtung und Verschiebung, in Beziehung
gesetzt (Lacan 1966).

Motiviert ist damit zum einen der Gebrauch der Metapher des mit
Kristallen besetzten Zweigs in der zitierten Passage Merleau-Pontys als
solcher. Aber eben auch das, worauf sie verweist: namlich auf eine aus
sich selbst herauswachsende, barocke, poetische Qualitit von Sprache
uberhaupt. Insgesamt wird deutlich, wie sehr Merleau-Ponty einerseits
an den entscheidenden konzeptuellen Weichenstellungen des Struktu-
ralismus teilnimmt, aber auch, auf welche spezifischen Gleise er dessen
Grundkonzepte setzt. Im Gegensatz zu einem formalistischen und gleich-
sam transzendentaltheoretischen Strukturverstindnis, das ja dann wie-
derum im poststrukturalistischen Diskurs revidiert wird, legt Merleaus
Saussureinterpretation von vorne herein den Akzent auf eine durch die
Diachronie unentwegt dynamisierten Strukturbegriff, der so etwas wie
eine standige Morphogenese beinhaltet.

Das verdichtet sich in der Metapher der »Kristallisation«. Man soll-
te sie moglicherweise nicht allzu sehr asthetisieren. Selbst einem natur-
wissenschaftlichen Kontext entnommen, oszilliert sie schon bei Stendhal
zwischen Positivismus und Poesie. Immerhin geht es um den Gegenstand
romantischer Subjektivitit schlechthin, die Liebe und Verliebtheit. Sten-
dhal wahlt, um sie zu charakterisieren, einen Ausdruck aus der Chemie.
Diese Ambiguitat setzt sich in Merleau-Pontys Gebrauch der Kristal-
lisationsmetapher fort. Sie taucht etwa in seinem letzten zu Lebzeiten
(1960) veroffentlichten Aufsatz Das Auge und der Geist unversehens
wieder auf. Dort beziehen sich die » Auskristallisierungen« aber nicht
auf das poetische Wirken der Sprache, sondern auf den Einsatz abstrak-
ter naturwissenschaftlicher Modelle, hier als » Gradienten« bezeichnet:
»Ein solcher Gradient ist ein Netz, das man ins Meer wirft, ohne recht
zu wissen, was es einbringen wird. Man konnte auch sagen, er ist ein
diirrer Zweig, auf dem sich unvorhersehbare Kristallisationen bilden.«
(Merleau-Ponty 1984b: 13).

Die »Kreativitit« der unwillkiirlichen Bildungsprozesse von Struk-
tur und Bedeutung, einen Prozess der spontanen, aber durchaus nicht
subjektiven, innerlichen Sinngenese sicht Merleau-Ponty letztlich also
selbst in den Naturwissenschaften am Werk. Und schliefSlich: das Bild
der Kristallisation stellt eine sinnlogische Korrespondenz zu Saussures
Fassung des Verhiltnisses von Laut- und Sinnmaterie her. An der Grenze
von zunachst amorphen Elementen, so sagt er, entstehen Strukturen und
nennt das Beispiel der Wellen im Wasser. Auch Kristallisation ist ein Bei-
spiel fiir die spontane Strukturgenese aus differenten, zunichst fiir sich
amorphen Elementen. Sie lasst sich geradezu als Prozess fassen, in dem
zunehmende Grenzbildung, etwa zwischen Losungsmedium und gelos-
tem Stoff, gleichbedeutend mit Strukturbildung ist, ndmlich die entste-
henden Kristalle. Zusitzliche ins Spiel gebrachte Oberflachen, wie der

249

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

Salzburger Zweig, konnen als Trager fiir Kristallisationskeime den Pro-
zess der Strukturbildung beschleunigen.

Ubertrigt man dieses Bild auf Sprache und fasst man Sprache wiederum
als Paradigma fiir soziale Struktur und Strukturierung schlechthin,
so entsteht ein Modell, in dem sich soziale Interaktionen als stetige
Rekombinationen, Reproduktionen, Transformationen, Aktualisierungen
von Strukturelementen darstellen. Dabei kann es sich um phonologische,
syntaktische, semantische Elemente oder auch um komplexe Sinn- bzw.
Deutungsmuster hoherer Ordnung, aber auch um Bewegungs- und Ver-
haltensschemata, Fertigkeiten, dsthetische Muster handeln. In konkre-
ten Kommunikationssituationen bzw. interaktiven Episoden findet die
Dynamik der Umsetzung dispositionaler in aktualisierte Strukturmodi
und umgekehrt statt. In konkreten Interaktionen werden dispositiona-
le Strukturen aktualisiert, diese aktualisierten Strukturen sind in ihr ex-
emplarisch ablesbar, sichtbar, wahrnehmbar, als jeweiliges Muster der
Verkniipfung der Elemente durch die Interaktanden. Die dispositiona-
len Strukturen, Voraussetzen fiir den Eintrag der Elemente in die Inter-
aktion, werden wiederum durch die aktualisierten » Aggregatzustinde«
selbst verandert und so fort. Merleau-Pontys Sprachtheorie kommt da-
mit — so sehr sie sich poetisch und poetologisch gibt — in die konzeptuelle
Nachbarschaft zu »gebrauchsbasierten« (»usage-based«) modernen An-
sdatzen der Sprachtheorie und -forschung, wie etwa der Michael Tomasel-
los: »The current approach is usage-based.« schreibt dieser, » This per-
spective entails a commitment to the proposition that language structure
emerges from langage use, both historically and ontogenetically. In on-
togeny, the hypothesis is that a child hears and stores concrete utteran-
ces and then finds patterns in this stored utterances.« (Tomasello 2003:
327). »Kristallisation« als eine Weise der Strukturbildung ohne Subjekt
nimmt dann zugleich die systematische Stelle des phanomenologischen
Konstitutionsbegriffes ein.

Struktur(ierung) und Zeiterfahrung

Man kann die vorstehenden strukturtheoretischen Formulierungen noch
einmal anders wenden und sagen: Merleau-Ponty unternimmt eine ra-
dikale Verzeitlichung des Strukturbegriffs, wenn er Strukturierung und
Struktur, Strukturtransformation und Strukturreproduktion zusam-
men denkt. Man konnte argumentieren, das sei im Grunde nur ein zu
Ende gedachter Saussure. Die Synchronie hat keine eigenstandige Exis-
tenz, aufler der im Gedachtnis der Sprecher. Die Diachronie entlasst aus
sich heraus stiandig eine sozusagen mikrologische Synchronie. In der Tat
wird hier die in der Phdnomenologie der Wahrnehmung vorbereitete

250

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STRUKTUR(IERUNG) UND ZEITERFAHRUNG

zeitanalytische Konzeption fortgesetzt und strukturanalytisch gewendet.
Das wire zugleich ein Punkt, der mir bei Waldenfels Darstellung unter-
belichtet erscheint, der aber sehr wichtig ist, zumal auch fiir den Ver-
gleich mit Schiitz. Immerhin betont auch dieser in seinem Spatwerk die
uberragende Rolle der Husserlsch-Heideggerschen Formeln von »Hori-
zont«, »passiver Synthesis« bzw. Ekstatik der Zeitlichkeit in ihrer Be-
deutung fiir die Sozialtheorie.

Die in einer gegebenen Zeitspanne aktualisierten Signifikanten erzeu-
gen ein Netz, aus dem sich, eine sichere Beherrschung der Sprache vo-
rausgesetzt, auf einen Schlag die Satzbedeutung quasi als Gesamtfigur
ergibt, ohne dass sie deshalb abgeschlossen wire. Ich verstehe den Satz
»Du hast dich geweigert, obwohl du in meiner Schuld stehst.« nicht
durch eine blofle Verkniipfung der aufeinander folgenden Worte, aus
der sich Schritt fur Schritt additiv die Bedeutung ergibt. Vielmehr bil-
det er in einer gegenwirtigen Zeitspanne ein kleines differentielles Feld,
in dem die einzelne Terme gleichsam aufeinander wirken, sich proten-
tional und retentional »aufladen« und aus ihrer Gesamtkonstellation
- je nachdem - schlagartig eine Bedeutung oder Bedeutungshypothese
des Satzes als Gesamtfigur aus sich entlassen.” Wiirden wir sprachliche
Auflerungen schrittweise und auf explizite Weise synthetisieren miissen,
wire Kommunikation ebenso unmoglich wie das Horen einer Melodie.
Die Bedeutung liegt also nicht in den Einzeltermen. Sie liegt aber
auch nicht in einer simplen Sukzession der Einzelterme. Sie ergibt sich
vielmehr aus einer Konstellation von Signifikanten und ihrer Differenz,
gleichsam der Berticksichtigung der Abstiande (»écarts«) zwischen ihnen.
Selbst wenn ich wie in einer Lateiniibersetzung, mangels sprachlicher
Sicherheit, schrittweise vorgehe (auch da wiirde ich aber ggf. eine Kon-
struktion »vom Ende her« aufrollen), ergibt sich faktisch immer ein zir-
kuldres Vorgehen vergleichbar dem hermeneutischen Zirkel. Erst ein
wiederholtes Hin und Her zwischen den Einzelelementen und dem Ge-
samtsatz, zwischen Anfang und Ende, also eine Art von »circuit«, ldsst
mich letztlich den Satz verstehen - dann aber ebenfalls auf einen Schlag.
Irgendwann kommt es zu einem Ahaeffekt. Merleau-Ponty notiert in die-
sem Zusammenhang eine Alltagserinnerung an einen Aufenthalt in Man-
chester. Eine Frau im Tabakwarenladen fragt ihn auf Englisch »Shall I
wrap them together?«, er versteht diesen Satz »erst nach einigen Sekun-
den — und auf einen Schlag« und schreibt dann: »Sobald der Sinn einmal

7 Auch sprachanalytische Analysen legen dar, dass das Satzverstehen nicht so
erklart werden kann, dass sich die Satzbedeutung sozusagen aus den ein-
zelnen Termen »zusammensetzt«, also zum Beispiel eine einfache Pradika-
tion »Der Baum ist griin.« als eine Art schrittweise Zusammensetzung von
einem singuldren Terminus mit einem generellen Terminus verstanden wird
(vgl. dazu Tugendhat 1976, insbes. 1o. und 11. Vorlesung).

251

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

da ist, erhalten die Zeichen ihren ganzen Wert als >Zeichen«.« (Mer-
leau-Ponty 1994a: 244).

Es ist unschwer zu sehen, dass Merleau-Ponty hier der Sache nach die
»passiven Synthesen« der zeitlichen Erfahrung aufruft, aber nicht mehr
so benennt. Die ekstatische und zugleich integrierte Struktur der »fungie-
renden Intentionalitat« bleibt hier wirksam, wird aber nun als differenz-
theoretisches Geschehen der »Kristallisation« von Bedeutung gefasst.
Das ist allerdings auch wieder nicht so weit weg von den Formulierun-
gen der Phanomenologie der Wabrnebhmung, wo er in der Kombination
Husserlscher und Heideggerscher Motive Zeiterfahrung als ein Differen-
zierungsgeschehen beschrieben hatte und bereits dort mit den Muskel-
kontraktionen einer Geste verglichen hatte (Merleau-Ponty 1966: 477).
Im Grunde genommen kann man Merleau-Pontys konzeptuelle Arbeit in
der Vorlesung von 1953/4 als einen Versuch verstehen, die Dichte dieser
Formulierung einzuholen. Was er da als zeitliche Differenzierungsbewe-
gung kennzeichnet, wird nun konsequent struktur- bzw. differenztheo-
retisch rekonstruiert. Auch in der Frage der radikalen Temporalisierung
des Strukturbegriffs erweist sich Merleau-Pontys Strukturbegriff als sei-
ner Zeit voraus. Zu denken wire in diesem Zusammenhang fiir die So-
ziologie etwa an Giddens Theorie der Strukturierung (Giddens 1988:
67 ff.), die allerdings noch zu sehr einem verengten Regelbegriff verhaf-
tet bleibt, oder an Luhmanns konsequent operativen und temporalisier-
ten Strukturbegriff (Luhmann 1988: 388 ff.). Dieser krankt allerdings an
der parallelistischen Konzeption des Verhaltnisses lebender, psychischer
und sozialer Systeme (dazu Kastl 1998, 2001: Kap. III).

Auch der Bewegungsbegriff ist, wie gesagt, schon in dem entscheiden-
den Vergleich von Zeiterfahrung zum Vollzug einer Geste eingebaut. Was
in der Phanomenologie der Wabrnebhmung noch nach einer Metapher
klingt, wird in der Vorlesung von 1953 aus diesem Status gelost. Bewe-
gung und Zeiterfahrung werden buchstablich und ernsthaft miteinander
verknupft. Nur fiir ein sich bewegendes Wesen, ein motorisches Subjekt,
gibt es Zeit im Sinn der elementaren Zeiterfahrung der Phinomenolo-
gie als einer differentiellen Gestalt horizontaler zeitlicher Ekstasen (mit
Heidegger) oder eines komplexen Zusammenhangs von Gegenwirtigkeit
mit einem Horizont von Protentionen und Retentionen als einer parado-
xen Konfiguration »passiver Synthesis« (mit Husserl formuliert). In der
Vorlesung von 1953/4 wird das das entscheidende Briickenelement zu
einem diakritischen Sprach- und Bedeutungsverstandnis. Zeit-, Korper/
Bewegungstheorie und diakritische Strukturtheorie verweisen wechsel-
seitig aufeinander. Eines ist nicht ohne das andere zu haben, nicht um-
sonst hat bereits Saussure die Rolle des Gedichtnisses betont. Satzverste-
hen und Bewegungsverstehen stehen in einem inneren Zusammenhang,
weil zwar nicht jede Bewegung eine Sprache ist, aber Sprechen immer
Bewegung. Etwas Gesprochenes zu verstehen ist so gesehen immer auch

252

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STRUKTUR(IERUNG) UND ZEITERFAHRUNG

eine spezialisierte Form des Bewegungsverstehens. Es geht dabei nicht
darum, den Sinngehalt bzw. das Verstehen von Sprache auf den Nach-
vollzug ihrer Lautgestalt zu reduzieren, sondern eher im Sinne Saussure
den strukturbildenden Aspekt eines Kontakts zweier »Medien« zu er-
kennen. Das deutet Merleau-Ponty an, wenn er betont, dass die Sprache
gegeniiber der »natiirlichen Expressivitit« der Bewegungen ein neuar-
tiges Ausdrucksfeld eroffne. Aber das dndert nichts daran, dass es hier
uber den Bewegungsbegriff auch so etwas wie eine Kontinuitit von na-
turaler und kultureller Evolution gibt.

So wie nach den Worten Deweys »Laute nicht aufhoren Laute zu
sein,« wenn sie zu artikulierter Sprache werden,® so bleibt Sprechen
vollig unabhangig von der Frage der Genese von Bedeutungen in einer
sozialen Praxis der Sprecher immer auch eine strukturierte Kérperbewe-
gung. Als solche ist sie nicht aufSerhalb, sondern Bestandteil der sozialen
Praxis. Dass das so ist, hat durchaus soziologische Konsequenzen. Es be-
sagt namlich, dass Sprache tiber ihre sensomotorische Gestalt auch un-
abhingig von der Frage der subjektiven Intentionen des einzelnen Spre-
chers soziale Wirkungen haben kann. Das ermoglicht Sprechern bereits
qua Beherrschung der sensomotorischen Seite der Sprache eine Inklusion
in soziale Kontexte und Prozesse. Die differentiellen Bedeutungsrelatio-
nen missen dem Individuum nicht »auf einmal«, »vollstandig« (In wel-
chem Sinne auch?) oder gar als deklaratives Wissen gelaufig sein. Son-
dern sie konnen, wenn man sich einmal tiber die motorischen Aspekte
der Sprache eingeklinkt hat, schrittweise tiber die Reaktionen und Kom-
munikationen der Anderen eingeholt werden. Auch das wire eine Uber-
setzung der Kristallisationsmetapher. In einem aktuellen Standardwerk
der Kognitiven Neurowissenschaften heifSt es dazu durchaus prosaisch:
»Des Weiteren ermoglicht die Funktionalitit des dorsalen audiomotori-
schen Integrationssystems einen automatisierten Artikulationsvorgang,

8  Dewey schreibt: »Genau wie Menschen dann, wenn sie anfangen zu reden,
Laute und Gesten verwenden miissen, die der Sprache vorangehen, wie sie
dann, wenn sie anfangen, Tiere zu jagen, Fische zu fangen oder Korbe her-
zustellen, Materialien und Prozesse verwenden miissen, die schon vor diesen
Operationen existierten, so miissen sie, wenn sie anfangen zu beobachten
oder nachzudenken, die Nervensysteme und andere organische Strukturen
verwenden, die davon unabhingig schon vorher existierten. Daf§ die Ver-
wendung die fritheren Materialien neu formt, um sie den Verwendungen, de-
nen sie zugefithrt werden, effizienter und freier anzupassen, ist kein Problem,
das nach einer Losung verlangte: es ist der Ausdruck der allgemeinen Tat-
sache, dass sich alles gemifs dem interagierenden Feld dndert, in das es ein-
tritt. Laute horen nicht auf Laute zu sein, wenn sie zu artikulierter Sprache
werden; aber sie nehmen neue Unterscheidungen und Anordnungen an, ge-
nau wie Material, das fiir Werkzeuge und Maschinen gebraucht wird, ohne
aufzuhoren, das Material zu sein, das es frither war.« (Dewey 1995: 273).

253

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

der sich dem semantischem Zugriff entzieht. Kinder konnen beispiels-
weise ohne weiteres Lieder mit fremdsprachlichen Texten singen, ohne
deren Inhalte zu verstehen« (Jahncke 2017: 568) — und, so miisste man
hinzufugen, sich dadurch in einen bestimmten sozialen und kulturellen
Zusammenhang einklinken und fiir Weiteres offenhalten.

Sensomotorische und intersensorische Aspekte
des Sprachverstehens

Aber auch und gerade als Bewegungsgestalt muss Sprache schrittweise,
in spezifische soziale Zusammenhinge eingebettet, erworben und »trai-
niert« werden. Das ist trivial und fiir jeden im Alltag, nicht nur mit Kin-
dern, beobachtbar und jederzeit nachvollziehbar. Das ist bei Sprache si-
cher komplexer wie bei einfachen motorischen Routinen, einfach deshalb,
weil die sprachmotorische Dimension teilweise nicht von aufSen sichtbar
ist. Allerdings sind fur die Sprachwahrnehmung und mutmaflich auch
fir das Erlernen und die Nachahmung von Lauten auch optische As-
pekte belangvoll. Dabei greifen durchaus auch Formen intersensorischer
»Induktionen« (d.h. ich kann einem Laut anhoren bzw. tiber Ausprobie-
ren herausfinden, wie er sprechmotorisch erzeugt wird). »Speach sounds
we hear are strongly influenced by what we see.« (Purves u.a. 2013:
399). Beispielsweise sind Wechselwirkungen zwischen Horverstehen von
Lauten und dem Sehen der Bewegungen der Effektororgane der Laut-
produktion im sog. McGurk-Effekt belegt. Bei Inkonsistenzen zwischen
eingespielten Lauten (z.B. »ba«) und visuellen Darstellungen von Zun-
gen-, Gaumen-, Lippenstellungen (z.B. »ga«) kommt es zu Fehlwahrneh-
mungen (»fused responses«, z. B. »da«) (vgl. die Darstellung bei Purves
u.a. 2013: 399). Auch das illustriert nochmals Merleau-Pontys Vorstel-
lung von Bewegung als einer Art universaler »Wahrung«, die jederzeit auf
eine generalisierte Korrelationsmatrix intersensorischer Entsprechungen
— hier: der visuelle, propriozeptive und akustische Aspekt der Sprech-
bewegung.

Zu erinnern wire in diesem Zusammenhang des Weiteren an das, was
Bergson das »motorische Schema« eines sprachlichen Terms nennt, eine
Koordination »der motorischen Tendenzen der Stimmmuskeln mit den
Eindriicken der Ohren« (Bergson 2015: 139). Damit verbunden ist eine
Beschreibung des Spracherwerbs nach dem Muster einer »motorischen
Ubung«. Auf der Basis der Wahrnehmung einer »Bewegung in ihrer Ge-
samtheit« beginnen wir auch diese Sprachbewegung zu imitieren. Dies
fuhrt zu einem Sich-Einspielen und einer sukzessiven Prizisierung der sen-
sorischen und motorischen (bzw. kindsthetischen) Komponenten: »Wih-
rend unsere visuelle Wahrnehmung die eines kontinuierlichen Ganzen war,

254

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SENSOMOTORISCHE UND INTERSENSORISCHE ASPEKTE

ist die Bewegung, durch die wir ihr Bild zu rekonstituieren versuchen, aus
einer Vielzahl von Muskelkontraktionen und -spannungen zusammenge-
setzt: Und das Bewusstsein, dass wir davon haben, beinhaltet selbst man-
nigfache Empfindungen, die aus dem vielfiltigen Spiel der Glieder ent-
springen. Die verschwommene (confus) Bewegung, die das Bild nachahmt,
ist also schon dessen virtuelle Zerlegung; sie tragt sozusagen das Mittel
ihrer Analyse in sich. Der Fortschritt, der aus der Wiederholung und der
Ubung geboren wird, wird einfach darin bestehen, das, was zunichst ein-
gefaltet (enveloppé) war, freizulegen und jeder dieser Elementarbewegun-
gen jene Autonomie zu verleihen, die Prazision gewahrleistet, ihr dabei
jedoch gleichzeitig ihren Zusammenhang mit den anderen zu bewahren,
ohne den sie nutzlos wiirde. Man sagt mit Recht, dass die Gewohnheit
durch die Wiederholung der Anstrengung erworben wird. Doch wozu
wiirde die wiederholte Anstrengung dienen, wenn sie nur immer wieder
dasselbe reproduzieren wiirde? Der wahre Effekt der Wiederholung be-
steht darin, zuerst zu zerlegen (décomposer), dann wieder zusammenzufii-
gen (recomposer) und so die Intelligenz des Korpers anzusprechen. Mit je-
dem neuen Versuch entfaltet (développe) sie noch eingefaltete (enveloppés)
Bewegungen; jedes Mal lenkt sie die Aufmerksamkeit des Korpers auf ein
neues Detail, das bisher unbemerkt voriiberzog; sie bewirkt, daf$ er unter-
teilt und klassifiziert; sie unterstreicht ihm das Wesentliche; sie findet in
der Gesamtbewegung eine nach der anderen die Linien wieder, die deren
innere Struktur kennzeichnen. In diesem Sinne ist eine Bewegung erlernt,
sobald der Korper sie begriffen hat.« (Bergson 2015: 139 f.)

Dieses Schema tibertragt Bergson dann auf den Spracherwerb und
dessen komplexe motorische Struktur: »man weifS, dass die tatsichli-
che Aussprache eines Wortes den gleichzeitigen Einsatz der Zunge und
der Lippen fur die Artikulation, des Kehlkopfes fiir die Phonation und
schlieflich der Thoraxmuskulatur fiir die Erzeugung des exspiratori-
schen Luftstroms erfordert.« (ebd.: 141). Diese Stellen sind deshalb so
bemerkenswert, weil sie einerseits sehr nahe an Formulierungen Mer-
leaus in der Phdnomenologie der Wahrnehmung liegen. Zugleich ist aber
Bergsons Beschreibung praziser als die eher auf eine diffuse Kontinuitit
und Identifizierung setzenden Formulierungen Merleau-Pontys. Sie lie-
gen aber inhaltlich wiederum sehr nahe an den Uberlegungen der Vorle-
sung von 1953. Man konnte diese Bergsonsche Beschreibung struktura-
listisch als eine Theorie diakritischer Differenzierung lesen, sensorische
Differenzen und motorische werden sukzessive erschlossen und aufei-
nander bezogen und differenzieren und prizisieren sich im Mafse dieses
Prozesses wechselseitig.

Dass beim Sprachverstehen auch die komplementiren Prozesse der
Sprachproduktion, insbesondere audiomotorische Relationen wirksam
sind, das kann - bei allen offenen Fragen im Detail — heute als gesichert
gelten. So fasst eine neuere Metastudie von Skipper u.a. ihre Ergebnisse

255

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

unter dem bezeichnenden Titel The hearing ear is always found close to
the speaking tongue (2017) zusammen. Es gibt eine Fiille von Einzelbe-
funden, die fiir einen engen Zusammenhang von Sprachwahrnehmung
und Sprachproduktion, also fiir eine Mitwirkung motorischer Aspek-
te bei der Sprachwahrnehmung sprechen. Die Lautartikulationen von
Kindern beeinflussen ihre Fihigkeiten der auditiven und audiovisuellen
Sprachwahrnehmung. Sowohl Kinder wie Erwachsene iibertragen per-
zeptuelles Lernen auf die Sprachproduktion und umgekehrt (Skipper u.a.
2017: 82 ff.). Das klassische, von dem amerikanischen Sprachpsycholo-
gen Alvin Liberman aufgestellte diesbeziigliche Modell bedient sich eben-
falls eines Ausgangskonzepts der »vokalen Gestikulation«: »By this he
meant that what we hear corresponds much more closely to what the
vocal tract is doing as speech is uttered than to the acoustic signal as
such.« (Purves u.a. 2013: 397). Purves u.a. gehen so weit zu sagen, der
reine akustische Eindruck von Sprache lasse aus sich heraus keine Diffe-
renzierung in Worte bzw. sinntragende Elemente zu. Man muss nicht so
weit gehen. Aber auch die Alltagserfahrung im Umgang mit ungewohnten
Sprachidiomen zeigt, dass erst die Verknupfung des Sprachhorens mit den
propriozeptiv-kindsthetischen Mustern der Sprach- bzw. Lautproduktion
den differentiellen Wert der gehorten sprachlichen Terme herstellt oder
zumindest optimiert. Auch neuere Befunde mit bildgebenden Verfahren
sprechen dafiir, dass das motorische System bei der Sprachwahrnehmung
in weitem Umfang aktiviert und involviert ist, ohne dass das selbstver-
standlich die gleichzeitige Beteiligung anderer (kortikaler) Funktionen
ausschliefst (Nussbaum 2011: 672; vgl. insgesamt Skipper u.a. 2017).
Der distinktive Charakter der auditiven Elemente kann faktisch fiir
sich genommen sehr verwischt sein, zum Beispiel durch Lautassimila-
tionen bzw. generell ein sogenanntes »Invarianzproblem«. In Abhingig-
keit von ihrem jeweiligen Kontext konnen Phoneme sehr unterschiedlich
klingen (Nusbaum 2011: 670). Erst die Assoziation und Verkniipfung
der motorischen bzw. kindsthetischen Komponente eines audiomotori-
schen Schemas mit der sensorischen (akustischen) Dimension kann dann
dazu beitragen, die Unschirfen der rein akustischen Ebene zu kompen-
sieren. Durch das Medium der Bewegung (als durch das Lautbild wiede-
rum »geweckte« Reaktions-/Artikulationsbereitschaft) gewinnt die dif-
ferentielle Struktur des Lauteindrucks an Eindeutigkeit und umgekehrt
kann die Produktion des Lauts dessen motorische Komponente in die
richtige Fiihrung bringen. Ein Medium artikuliert das andere. Die Struk-
tur entsteht als Produkt der Uberlagerung von Grenzflichen. Wir hitten
es dann mit dem Aspekt zu tun, der Alloa zu der These einer »Dia-Pheno-
menology « im Werk Merleau-Pontys veranlasst hat (Alloa 2017: 92 ff.).
Er beruft sich dabei u.a. auf einer Passage aus dem letzten publizier-
ten Aufsatz (Das Auge und der Geist): »Wenn ich auf dem Grunde des
Schwimmbeckens durch das Wasser hindurch die Fliesen sehe, sehe ich

256

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORTEILE AKUSTISCHER BEWEGUNGEN

sie nicht trotz des Wassers und der Reflexe, ich sehe sie eben durch diese
hindurch, vermittels ihrer.« (Merleau-Ponty 1984b: 35). Wohlgemerkt
wir reden hier noch nicht iiber die Rolle motorischer Konzepte fur das
semantische Sprachverstehen — auch das ist selbstverstandlich denkbar
und wiirde die zentrale Rolle von Bewegung fiir die Sinngenese noch-
mals verstarken (vgl. dazu Nussbaum 20711: 674 ff.).

Vorteile akustischer Bewegungen

Merleau-Pontys Vergleich von Bewegungs- und Satzverstehen zielt je-
denfalls auf eine strukturelle Gemeinsamkeit. Diese liegt im Zusammen-
hang von diakritischer Verfasstheit und zeitlicher Integration tiberhaupt.
Dieser Zusammenhang stellt eine Grundbedingung von Sinngenese und
Sinnerfahrung tiberhaupt dar. In der Bewegungswahrnehmung und der
darauf bezogenen motorischen Artikulation verfiigt der Korper uiber ein
in seiner Organisation angelegtes Bedeutungssystem, an das sozial und
kulturell jederzeit angekniipft werden kann. Auch Bewegungen ande-
rer konnen qua Identifikation mitvollzogen werden und auf diese Wei-
se in das eigene Korperschema integriert werden (auch fiir Meads Ges-
tenkommunikation ein entscheidender Mechanismus). Das Moment
der zeitlichen Integration ist hier ebenso entscheidend wie bei der Spra-
che. Das paradigmatische Moment ist in »herkémmlichen« Bewegun-
gen moglicherweise nicht so ausgepragt und sehr oft nicht institutiona-
lisiert. Es ist aber jederzeit institutionalisierbar. Die konkrete (sichtbare)
Bewegung bleibt in die Welt der ausgedehnten Dinge und des Raumes
verankert. Die Sprache tiber ihren Bezug zur Sprechmotorik und Reso-
nanz bleibt das auf gewisse Weise auch. Aber ihre Spielraume sind viel
grofSer, vor allem ist Schall nicht an Objekt- oder Korperbewegungen ge-
bunden und damit auch nicht in dem Mafle von Widerstinden, die der
Raum der Bewegung entgegengesetzt, abhiangig. In Sprache und Musik
wird auf gewisse Weise die Bewegung von ihrer Bindung an die Trigheit,
Schwerkraft und die moglichen raumlichen Hindernisse befreit. Sprache
(einschliefSlich tibrigens der Gebardensprache der Gehorlosen) und Mu-
sik sind Bewegungen ohne bewegtes (dingliches) Objekt. Sie sind da-
her mit minimalem Widerstand konfrontiert, und genau deswegen frei-
er, potentiell selbstreferentieller, flexibler und zugleich reproduzierbarer
als Ausdrucksmedium nutzbar.

Die zeitlichen Strukturen und Anforderungen sind aber — darauf will
Merleau-Pontys Hinweis hinaus — durchaus analog, zum Teil noch kom-
plexer und differenzierbarer. In der Natur finden sich keine komplexen
»auditiven« Syntagmen wie das bei sichtbaren, natiirlichen Bewegun-
gen der Fall ist (etwa von Tieren oder auch ballistische Bewegungen von

257

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

Objekten 0.4.). Auf diesem »Hintergrund« bilden daher sprachliche Ar-
tikulationen auditiven Materials per se pragnante Figuren. Zu diesem
Charakter »reiner Bewegung« kommen weitere wichtige Aspekte hinzu.
Tone sind ggf. auch uber Distanzen wahrnehmbar oder reproduzierbar,
sie sind raumerfillend, konnen also gleichzeitig von nicht nur zwei, son-
dern beliebig vielen Anwesenden, die sich noch nicht einmal zugewandt
sein miussen, vernommen werden. Tone werden von ihrem Produzenten
und ihren Rezipienten auf gleiche Weise vernommen. Sie sind als senso-
risches Material — jedenfalls in einem erheblichen Ausmaf3: a-perspek-
tivisch. Das alles pradestiniert die Welt der Klange und Tone als Medi-
um fiir Kommunikation und Symbolbildung, Bedeutungen abgelost von
Dingen.

Fiir jedes Sprechen und Sprachverstehen behalt aber die Motorik ihre
Relevanz, nicht nur weil Sprechen immer motorische Aktivititen bein-
haltet (die zumindest zum Teil auch sichtbar sind), sondern auch, weil ich
zum Horen und Verstehen meine Sprechmotorik ins Spiel bringen muss.
Eine Sprache horen und sprechen kann ich nur, wenn ich sie, ihre Laute
und Lautkombinationen imaginar motorisch ausfiithren, mit- und nach-
vollziehen kann. Innere Sprache verwenden heift, die entsprechenden
motorischen bzw. kinasthetischen Anteile zu aktivieren. Der Erwerb von
Sprache kann zunichst tiber den Erwerb der motorischen Anteile der
Sprache, uber das, was daran Bewegung ist, angeregt werden. Die auf-
falligen, sich von »normalen« Gerdauschen abhebenden Laute, die Proso-
die, Intonation fesseln das Kind und ermoglicht ihm sich diese Muster als
»seine« Sprache anzugewohnen. Die sukzessive Beherrschung des senso-
motorischen Relationensystems 6ffnet zusehends das Tor zu einer Sinn-
genese, in die dann auch die anderen eingreifen konnen, indem sie mir
bestimmte Relationen nahelegen und andere ausschlieflen/verwerfen. Bei
den Pragmatisten John Dewey und George Herbert Mead pradestiniert
das die »vokalen Gesten«, wie sie sagen, zur Bildung von Sprache und
damit zur Bildung von »Geist« (mind) beizutragen. Dafiir ist entschei-
dend der Umstand, dass ich die Tone zugleich und ungefihr auf gleiche
Weise hore wie mein Gegentiber; aber auch, dass — wiederum vermittelt
uber die Sprechmotorik — das Sprechen internalisiert werden kann, als
»inneres Sprechen« artikuliertes Denken ermoglicht.

Spracherwerb und Bewegung —

Tomasello mit Merleau-Ponty
Sprache und der ontogenetische Spracherwerb wird so zum Paradig-
ma einer Konzeption von sozialer Struktur und Strukturgenese iiber-

haupt. Weil Sprache im Medium des »Sensible«, des Empfindbaren,

258

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SPRACHERWERB UND BEWEGUNG

Sensorischen spielt, und weil der Korper selbst »sensible« im Doppel-
sinn der franzosischen Vokabel ist: der Sensibilitit, der Sensorik fahig
und selbst »empfindbar«, »sichtbar« — ist die Aneignung von Struktu-
ren der Sprache allein aus der Erfahrung des Materials, das das horba-
re, sichtbare, in Bewegungen nachvollziehbare Sprechen (der Anderen)
zur Verfugung stellt, moglich (Tomasello 2003). Das gilt auch und ge-
rade fur den schrittweisen Erwerb der Fahigkeit, syntaktische Struktu-
ren wahrzunehmen und selbst zu realisieren. Hierfiir kommen dem Kind
die Anwendung bereits ausgebildeter sensomotorischer Fahigkeiten der
Segmentierung von Bewegungen zugute. Diese Ubertragung ist nur des-
wegen moglich, weil einen Satz zu bilden bzw. zu verstehen, selbst ein
besonderer Fall der Fahigkeit ist, eine Bewegung zu vollziehen bzw. zu
verstehen (vgl. Tomasello 2003: 122 ff.). Die Strukturen der Spache wer-
den uber eine stete Generalisierung und Abstraktion, uber die Beherr-
schung der fungierenden Differenzsysteme auf »stille Weise« vollzogen
(Kannengiefler 2019: 20). Der Korper kann die Systematik der Sprache
auch ohne eine Dauerkontrolle des Bewusstseins lernen, sie transportiert
sich tiber die Inkorporation der sensomotorischen diakritischen Syste-
me. Das ist ein Prozess, der auf allen Ebenen wiederholbar ist und stin-
dig stattfindet: von den elementaren phonologischen Differenzen tiber
die syntaktischen Regeln der Satzbildung mit Worten und Wortformen
bis hin zu jenen Ver-Satz-stiicken, die dann die semantischen Diskurs-
systeme jeder Kultur ausmachen: Redewendungen, typische Verkniip-
fungen von Begriffen und Konzepten, Ausbildung von Relevanzstruk-
turen und Typologien.

Auch eine weitere Beobachtung Tomasellos zur Erwerb der syntak-
tischen Kompetenz erhellt Merleau-Pontys These vom Zusammenhang
von Bewegung und Satzverstehen. Der Erwerb von syntaktischen Sche-
mata ldsst sich demnach auch als Internalisierung von Interaktions-
segmenten/Dialogpositionen der Anderen deuten. »For example, the
Child might say >More!< and the adult reply »You want some grapes?«
Or the adult might say >Do you want your shoes?< and the child reply
sonl«« (Tomasello 2003: 123) und fihrt fort: »The multi word struc-
ture (for something like More grapes or Shoes on) thus only exists
across the discourse turns of the two interlocutors; but the child regis-
ters them both in the conversation. [...] Discourse sequences such as
these may provide a kind of Vygotskian scaffolding in which children
can see in the immediate context how to express their communicative
intention more explicitly in a combinatorial way« (ebd.). Diese Idee
Tomasellos ldsst sich generalisieren. Der strukturalistischen Termino-
logie von Syntagma und Paradigma liegt ohnedies (auf allen sprachli-
chen Ebenen von der Phonetik bis zur Diskurstheorie) eine Logik der
bestindigen Rekombination von Versatzstiicken zugrunde. Dazu passt
diese Idee einer Internalisierung und Verkniipfung von Elementen, die

259

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SYNTAGMA UND PARADIGMA

sich ebenso gut auf zwei Sprecherpositionen und —Perspektiven auf-
teilen liefSen.

Tomasellos Idee gewinnt ihre Faszinationskraft sogar erst so richtig
bei komplexen Satzkonstruktionen. Denn es leuchtet unmittelbar ein:
Relativsatze reagieren antizipativ auf mogliche Identifikationsprobleme
(»Welchen Freund meinst du?« — »Den, den du vorgestern kennen ge-
lernt hast!«), konzessive Nebensitze oder Erganzungen auf mogliche
Einwinde (»Aber es hat geregnet!« — »Wir sind spazieren gegangen,
obwohl es geregnet hat.«), begriindende Nebensitze auf mogliche Kri-
tik oder Nachfragen (»Warum habt ihr ihn nicht gegrifSt? « — » Wir ha-
ben dich nicht begriifSt, weil wir bose auf dich waren.«), Einschiibe in
eine Erzahlung nehmen Bitte um die Erlduterung von Hintergriinden
vorweg. Alle diese auch komplexeren syntaktischen Verkniipfungen las-
sen sich auf diese Weise ebenso als »Hereinnahme des gesellschaftlichen
Prozesses« in das Individuum (Mead) wie zugleich als Ubernahme ihrer
Sprechbewegungen wie in der Folge dann auch als Perspektiveniiber-
nahmen interpretieren.

Das alles spielt aber von vorne herein im Medium des Gedachtnisses,
das bereits in jeder erlernten Bewegung wirksam ist und darin schon alle
Moglichkeiten des Geistes und der Kultur vorzeichnet: eine kontingente,
aber strukturierten Folge sensorisch-motorischer Elemente (ein Syntag-
ma) als solche aufzufassen/wahrzunehmen und in ein Paradigma, also
eine Disposition, zu verwandeln und damit die Moglichkeit einer Wie-
deraufnahme in einer neuen Konstellation zu instituieren. Man kann die-
sen alltdglichen Vorgang nicht fremd genug ausdriicken, um ihm seine
Selbstverstandlichkeit zu nehmen und in ihm das Ritsel der Zeiterfah-
rung erkennbar zu machen. Es driickt sich bereits in dem aus, was die
strukturalistische Doktrin als Grundelement jeder Strukturbildung an-
sieht: dem Unterschied, der Bedeutung konstituiert, als solchem. Bereits
das »fort«, »da« des Kindes hat die seltsame Struktur, dass das eine im
anderen auf eine letztlich mysterios bleibende Weise »mitgegeben« sein
muss, damit die Bedeutung des jeweils aktualisierten Elements gegeben
ist. Und es enthilt auch bereits in nuce jene Perspektiveniibernahme, von
der soeben die Rede war: denn was fiir den einen »fort« ist, kann fiir den
anderen »da« sein und umgekehrt.

260

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Gesellschaft, Struktur und die (In-)
Visibilitat des Sozialen

»Uberall und nirgends« —
Philosophieren tiber Philosophen

Den Ausgangspunkt dieses Textes bildete eine Formulierung Mer-
leau-Pontys aus den nachgelassenen Arbeitsnotizen: »Der gemeinsame
Stoff, aus dem alle Strukturen bestehen, ist das Sichtbare.« (Merleau-Pon-
ty 1994a: 257). Sie entfaltet ein fast vorsokratisches Pathos. Moglicher-
weise verdankt sich das aber nur jener Illusion, die Merleau-Ponty in
einem Vorwort zu einem Enzyklopadieband Les célébres philosophes be-
nannt hatte (als selbststindiger Text unter dem Titel Uberall und nirgends
in den Band Signes aufgenommen). Die Illusion darin, den toten Philoso-
phen in der Riickschau zu einem »ewigen Charakter«, einem »absoluten
Individuum« (Merleau-Ponty 2007: 189) versteinern zu lassen und seine
Gedanken zu einem »finalen System« (ebd.: 184) und damit beide in ein
Museum der Zeitlosigkeit eintreten zu lassen. Man vergisst dabei nicht
nur die » Verriicktheiten«, »Manien« und »wunderlichen Angewohnhei-
ten« der Philosophen, sondern auch, dass ihr Denken einmal eingebettet
war in den Alltag eines »zogerlichen Diskurses, der sich durch Erfahrung
und Ubung behauptet, der sich selbst allmihlich begreifen lernt und nie
ganz aufhort, selbst das in Betracht zu ziehen, was er entschieden aus-
geschlossen hat« (Merleau-Ponty 2007: 190). Auch viele der erratischen
Arbeitsnotizen Merleau-Pontys kiinden von » Verriicktheiten« und » Ver-
stiegenheiten«, die man nicht versteht, von Vor- und Zuriickbewegungen,
die man in ihrer Dunkelheit so halbwegs versteht. Man sollte sich gewiss
davor hiiten, zu sehr auf den apodiktischen, im ewigen Prisens formu-
lierten Tonfall einzelner Sentenzen zu vertrauen. Zugleich erschlieflen sich
bei der Lektiire immer wieder Intuitionen, die einen Sachen ins Spiel zie-
hen und verstehen lassen, auf die man von alleine nicht gekommen wire
(vgl. dazu auch das Nachwort von Lefort in Merleau-Ponty 1994a: 360).
Ganz sicher gibt es tiber all das letztlich kein gerechtes Urteil — eben, weil
man nicht von uberall, auch nicht vom Ort des Philosophen, sondern
eben vom eigenen Irgendwo-her argumentiert, fiir das man dazuhin in
der Regel nicht uiber verlissliche Koordinaten verfugt.

Uberall und nirgends — auch das war ein Motiv aus der Phinomeno-
logie der Wahrnehmung, das sich bis in das Spatwerk durchgezogen hat.
Das Haus, das vom Philosophen gesehen werden will, wire ein Haus als
»Geometral aller moglichen Perspektiven« (Merleau-Ponty 1966: 91), als
»GrofSes Objekt« (Merleau-Ponty 1994 a: 31), nicht mehr Erscheinung

261

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

fiir jemanden, sondern der »nichtperspektivische Term«, von dem alle
Perspektiven abzuleiten wiren (Merleau-Ponty 1966: 91). Aber sowie ich
dieses Haus von iiberall zu sehen bekidme, sihe ich es nirgendiwo. Das leg-
te schon die Abschattungslehre der Phinomenologie dar. Allerdings hat
der mithsame Durchgang durch die Verinderungen der Merleauschen Se-
mantik eine Reihe weiterer Bedeutungen von »nicht sehen« ergeben, die
die apodiktische Geltung des Struktursatzes fragwiirdig erscheinen las-
sen. Die Uberlegungen zur Bewegung und Sprache fithren unweigerlich in
die Einsicht, das Haus habe seine Bedeutung nicht nur dadurch erlangt,
dass es jetzt und hier von mir gesehen wird. Die Bedeutung dieses Hau-
ses liegt schon in seinem Abstand zu dem, was es umgibt. Hier ist eine
Differenz am Werk, erst recht in der Korrelation dieses Sehens mit den
Differenzen der anderen sensorischen Register und erst recht wenn man
in Rechnung stellt, was Merleau-Ponty die »seinsenthiillende « Funktion
der Bewegung, der Praxis nennt. Denkt man das hinzu, so kann eigent-
lich das, was er da »Sichtbares« nennt, nur eine Metapher sein fiir Wahr-
nehmung iiberbaupt. Sie ist nur die andere Seite von Bewegungen. Auch
diese bleiben, mehr noch als das in Wahrheit rein imaginare (nur-)Sehen
auf jeweils eigentiimliche Weise perspektivisch und verortet. Es ist eine
vertracktere Perspektivitit, nicht nur, weil Bewegung von Augenblick zu
Augenblick zu einer Verschiebung der Perspektive fithrt, sondern auch,
weil sie, wie die Uberlegungen im 2. und 3. Kapitel dargelegt haben, eine
Bedeutungsdynamik in Gang bringt, der Wahrnehmung, dem Sichtbaren
eine syntagmatische Dimension eroffnet, die dann in der Bewegung der
Sprache ihren konsequentesten Ausdruck findet.

Zugleich wird aber deutlich: die Bedeutung jeder Bewegung und je-
der mit ihr gepaarten Wahrnehmung bezieht ihren Sinn ebenso von ih-
rer syntagmatischen Dynamik, wie aus den paradigmatischen Relatio-
nen. Und von diesen Paradigmata sagt Saussure, dass sie ihren Ort in
den Gedichtnissen haben, gleichviel ob unausdriicklich (non-deklarativ)
oder erklartermaflen (deklarativ) in Anspruch genommen. Es sind dann
auch die Gedichtnisse aller Sprecher, meiner nachsten und fernsten, in-
volviert. Niemand ist ein fur alle Mal Herr oder Herrin, perspektivisches
Zentrum dieser Bedeutungen. Dass nicht die geringste Leistung dieser
Gedachtnisse in der Wiederholbarkeit von Bewegungsablaufen (und da-
mit auch der sprachlichen Auflerungen) liegt, macht, dass es Konstanz
der Wahrnehmungsgestalten gibt, aber eben damit auch eine mehr oder
weniger grofSe Offenheit des Sinns.

Die Rede von der Sichtbarkeit der Struktur erweist sich also als vertrackt.
Ja, sie ist sichtbar, hat eine wahrnehmbare Seite, sonst konnte sie nicht als
Struktur fungieren. Unser Sprechen und das der Anderen ist fir uns und
fiir andere in seinem Verlauf wahrnehmbar. Es kime nicht zustande, wenn
es nicht so wire. Das zeigt Tomasello. Seine Bedeutung, die ich auf gewisse
Weise auf einen Schlag erfasse, wenn ein Satz einmal ausgesprochen ist, ist

262

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»UBERALL UND NIRGENDS« — PHILOSOPHIEREN UBER PHILOSOPHEN

aber zugleich auch von einem Nicht-Wahrnehmbaren justiert, der Abstan-
digkeit der Signifikanten, dem, was meinem Wissen tiber mein eigenes Satz-
verstandnis entgeht. Und schliefSlich, weil sie auch davon abhingig ist, was
jetzt als nachstes kommt — von den Anderen, dann wieder von mir selbst
und weil ich nie weifs, ob und wie sich die bedeutungstragenden Differen-
zen im Sprechen, meines Sprechens und das der Anderen, einer Gruppe, der
»Kultur «, der Wissenschaft usw. nicht im Laufe der Bewegung verschieben.
Das ist fast zwangsldufig und unmerklich, aber deshalb eben auch unwag-
bar, unberechenbar, auf gewisse Weise anonym.

Es geht also, wie Merleau-Ponty einschrankt, um ein »bestimmtes, an-
gemessen disponiertes Sichtbares (ein Korper)«, der wie alles Sichtba-
re »selbst keineswegs dem Objektiven, dem An-Sich angehort, sondern
dem Transzendenten«, das einen Zusammenhang des Sichtbaren (seine
Bedeutung) nur hat tiber ein Selbst (soi), aber ein Selbst, das eine »Ein-
heit des Uberschreitens oder Ubergreifens« ist, » Zeit-Ding«, und »Zeit-
Sein« beinhaltet. (Merleau-Ponty 1994a: 257). Das heideggert. Aber wir
haben im Laufe der Auseinandersetzung mit anderen Fragmenten des
Merleau-Pontyschen Denkens geniigend Anhaltspunkte fir eine Demys-
tifizierung dieses Uberschreitens/Ubergreifens gewonnen. Die Ontogene-
se von Bewegung und Sprache wiren die mafSgeblichen Modelle eben-
so wie die experimentellen Befunde der modernen Gedichtnisforschung
tiber non-deklarative Gedichtnisleistungen (Kastl 2004), in eins damit:
die Herausbildung des und der Korperschemata, in sich »generell«, aber
zugleich nur »von innen« erfahrbar. »Soi« meint, dass es auch eine In-
nenseite der Korper gibt, die zwar eine Generalitit aufweist, die aber im
selben Sinne nicht fiireinander »sichtbar« sind, so wie wir die Welt sehen
oder horen. Das klingt entfernt auch nach einer Art Subjekt und zeigt, die-
se Kategorie ist ebensowenig zum Verschwinden zu bringen wie die Car-
tesianische Differenz. Aber auch dieses weitere Zugestandnis zeigt: selbst,
wenn Merleau-Ponty es vielleicht nicht konsequent im Auge behilt, so
kreisen doch alle seine Themen und Fragestellungen um dieses ungeloste
Problem der Zeit und des Gedachtnisses wie die Materie der Sterne um
ein schwarzes Loch. Er hat es nicht gelost, niemand hat es gelost, vermut-
lich braucht es dazu die Anstrengungen aller bisher etablierten wissen-
schaftlichen Disziplinen, vielleicht auch des Umbaus von deren Grenzen,
wie etwa Elias meint. Aber das macht, dass die Kategorien »sichtbar« und
»unsichtbar« ins Schwimmen kommen. Was er sagt, gilt fiir Wahrneh-
mung und Wahrnehmendes generell, es gilt fiir jede Wahrnehmung in Be-
wegung, und damit noch einmal in einem gesteigerten Sinn fiir die Bewe-
gungen der Gesellschaft, auch fiir Sprache und Sprechen, weil die Sprache
und Sprechen immer eine Resultante der » Wahrnehmung in Bewegung«
sehr vieler Korper ist, die in einem bestimmten Feld im Spiel sind.

So oder so: die Artikulation dieses »Zeitdings« (»temps-chose«) und
»Zeitseins« (»temps-étre«) bleibt an die (sichtbaren) Korper gebunden,

263

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

weil nur die Korper Gedidchtnisse haben, oder besser gesagt Zeit so ope-
rativ werden lassen konnen, das daraus Bedeutungen und Strukturen
entstehen, die wie das Gedachtnis an den Korper gebunden sind, ihrer-
seits immer an wahrnehmbare Bewegungen gebunden sind, sich an ih-
nen »auskristallisieren«. Wir mussen, anders gesagt, die Interaktionen des
Sprechens, die Sequenzen, Syntagmen der wirklichen Kommunikation
wirklicher Menschen mit Fleisch und Blut aufsuchen, um jenes »Fleisch«
des Gesellschaftlichen zu verstehen. Wir konnen uns nicht der Perspekti-
vitit dieser Erkenntnisoperation entziehen, weil wir dazu unsere eigenen
Gedichtnisse und Wahrnehmungsmaoglichkeiten, also unsere Korper ins
Spiel bringen miissen. Das differentielle Geschehen muss von uns mitvoll-
zogen werden, damit es fiir uns aussprechbar wird. Nicht dass man da-
bei nur auf Projektionen angewiesen wire und wir keine Korrekturmog-
lichkeiten hitten. Wir konnen merken und einander verstindlich machen,
wenn eine von uns beobachtete Sequenz des Vollzugs von Gesellschaft et-
was Neues entstehen ldsst. Wir konnen auf gewisse Weise den Interpre-
tationsprozess, der in diesem Vollzug des Neuen stattfindet, beobachten,
sehen, welchen ungewohnten Relationierungen er im Satz fur Satz der
Praxis folgt. Die objektive Hermeneutik beschreibt in ihren Verfahrensre-
geln, wie das gehen kann (Oevermann u.a. 1979; Wernet 2009). Sie zeigt
aber auch, dass es, selbst dann, wenn die Wirklichkeit uns iiberrascht,
nicht ohne den Einsatz unserer wie immer rudimentdren, erganzungs-
bediirftigen, niemals alle Lesarten einbeziehenden »Paradigmen« geht.

Gesellschaft, Gedachtnis, Interaktion

Wo ist die Gesellschaft dann? Wie sichtbar sind ihre Strukturen? Hilft es
weiter, wenn Merleau-Ponty versichert: »Der Sinn ist unsichtbar, doch
das Unsichtbare ist nicht das Gegenteil des Sichtbaren: das Sichtbare
selbst hat eine Gliederung aus Unsichtbarem [...] man kann es dort nicht
sehen, und jeder Versuch, es dort zu sehen, bringt es zum Verschwinden,
aber es liegt auf der Linie des Sichtbaren, es ist dessen virtueller Brenn-
punkt, es schreibt sich darin ein (zwischen den Zeilen)« (1994a: 275)? Ist
das nur ein dialektisches Zauberkunststiickchen, mit dem sich philoso-
phische Klangwolken erzeugen lassen? Oder beschreibt Merleau-Ponty
— selbst zwischen den Zeilen — damit einfach die hermeneutische Praxis
der Praxis selbst und die der Soziologen zugleich? Als Soziologe, der sich
darauf einen Reim machen will, unterstelle ich wohlmeinend das letzte-
re. Ich ersetze konsequent »Sehen« und »(un)sichtbar« durch »Wahrneh-
men« und »(nicht)wahrnehmbar«, ich berufe mich auf alle Passagen, in
denen Merleau die »Bewegung« und die daran beteiligten sensorischen
Register, Korperschema und Sprechen ins Spiel bringt und erklire, dass

264

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, GEDACHTNIS, INTERAKTION

das geheimnisvolle »Sein«, dieses »seltsame Ubergreifen« (empiétement),
»das bewirkt, dass mein Sichtbares — obwohl es nicht mit dem des An-
deren deckungsgleich ist — dennoch fiir dieses offen ist, dass alle sich zu
derselben sinnlichen Welt hin 6ffnen« das unserem Kérper und nur un-
serem Korper inhdrente Vermogen der Zeiterfahrung ist, Gedachtnis.
Dann in der Tat ist Gesellschaft iiberall. Zugleich ist sie nirgends ganz.
Gesellschaft, betrachtet man diesen Ausdruck mal als Chiffre fiir die
»Einheit der Gesamtheit des Sozialen« (Luhmann 1988: 555), ist als Ge-
sellschaft nirgends. Es gibt so gesehen immer nur Felder, Regionen, Ni-
schen der Gesellschaft, die in komplizierten Zusammenhingen stehen,
uber nicht ohne weiteres tibersehbare Interaktionsketten miteinander
verbunden sind. Gesellschaft ist immer nur als Fragment gesellschaft-
licher Praxis zu haben. Das ist nie ganz zufillig, weil es hier eine eige-
ne Generalitdt gibt und weil die Generalitat der Korper immer voraus-
gesetzt werden kann und muss. Aber es gibt keinerlei Garantie, ob und
mit welcher Reichweite aus dem Fragment ein umfassenderes Gebilde
rekonstruierbar wird. Es ist so, wie Merleau-Ponty uiber die Sprache for-
mulierte » Auf diese Weise baut sich die Sprache aus sich selbst heraus
auf, zirkular, aus einem Bruchstiick ihrer selbst — so wie sich die wahrge-
nommene Welt aus einer Perspektive aufbaut, die wie ein Bruchstiick er-
scheint ... dieser Welt.« (Merleau-Ponty 2011: 204 f.; vgl. oben, Kap. 2).
Vielleicht kann auch zur Ubersetzung dieser Uberlegungen wiederum
eine Bezugnahme auf George Herbert Mead helfen. Dieser argumentiert
in eine sehr dhnliche Richtung wie Merleau-Ponty, macht allerdings den
zeitlichen Charakter von Perspektiven von vorne herein sehr viel explizi-
ter. Realitat, auch soziale Realitit, existiert, sagt er, in einer Gegenwart, die
eine Vergangenheit und eine Zukunft impliziert. Sie ergibt sich in der syn-
chronen Beziehung von wahrnehmenden Korpern auf Wahrnehmungser-
eignisse (einschliefflich symbolischer Handlungen). Darin konstituiert sich
etwas, was er in Ankniipfung an Einstein und Whitehead ein »consentient
set« nennt, ein »gleichsinniges System«. Das passiert zwangsldufig, wenn
Individuen sich in Interaktionen einklinken und sich wechselseitig in ih-
ren Verhaltensweisen und Sinnzuschreibungen binden. Das beinhaltet die
Innenperspektive auf die immer zeitlich situierte Sinndynamik der Inter-
aktion, aber auch die Aufsenperspektive auf das, was ihr vorausliegt, was
auf sie folgt und was ggf. anderswo ablauft, auf ihre Fortsetzbarkeit oder
Einmaligkeit. Individuen nehmen von dieser syntagmatisch sich herstel-
lenden »Perspektive «/»Struktur« wiederum qua Gedachtnisse Kondensa-
te, Sedimente als dispositionale Struktur (auf allen Ebenen der Gedachtnis-
bildung: deklarativ wie non-deklarativ) auf. Sie gewinnen damit wiederum
mogliche »Inputs« fiir die weitere Aufnahme von Interaktions- und Kom-
munikationssituationen, nach Maf§gabe von Resonanzen, die wiederum
von deren internen Zeit/Sinnperspektiven abhingen. Jedes Individuum
und zugleich jedes Interaktionssystem, in das es eintritt, definiert in Meads

265

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

Sicht ein solches »consentient set«, eine jeweils an Episoden gebundene
spezifische spatiotemporale Perspektive. Wir beschreiben tagtaglich relati-
vistische Bahnen durch verschiedene solcher Systeme, vollziehen unablis-
sig und verbliiffend miihelos Uberginge von einem Raum/Zeit-System in
das andere, bewahren, transformieren und reproduzieren die Kondensate
dieser Durchgénge. Das muss auch mit gemeint sein, wenn Simmel »Indi-
vidualitit« in der modernen differenzierten Gesellschaft als Kreuzung so-
zialer Kreise fasst. Die damit zusammenhingende Vielfalt von Zeit- und
Sinnstrukturen ist nicht nach dem Muster mathematischer Transforma-
tionsformeln sozusagen ineinander verrechenbar, sie behalten Fragment-
charakter. Wohl aber sind manche von ihnen (qua Gedachtnisleistungen)
fiireinander zuganglich - eher im Sinne partieller, labiler, prekarer und im-
mer kontingenter »Ubersetzungsverhiltnisse« (Renn 2006; Mead 1969:
216 f.). Sozialitdt, sagt Mead, ist die Fahigkeit mehrere Dinge gleichzeitig
zu sein (ebd., 280), in mehreren Bezugssystemen zugleich sein zu konnen.
Aber genau diese Art von Offenheit ist gebunden an die Funktionsweise
des menschlichen Gedachtnisses.

Das betrifft den dispositionalen Aspekt von Gedachtnissen: »non-dekla-
rative Fertigkeiten«, »Wissen« und »Erinnerungen« sind nichts anderes als
erschopfende Ausdricke fiir die Gesamtheit dessen, was soziale Struktu-
ren in ihrem dispositionalem Modus ausmacht. Hinzu kommen die mate-
riellen Ressourcen und Komplemente in Situationen: Artefakte, Techniken,
Infrastrukturen, Texte, die deren Komplemente darstellen, aber die ohne
die komplementiren Dispositionen nicht aus sich heraus operativ werden
konnen. Das betrifft aber auch den operativen Aspekt der Gedachtnisse,
insoweit — im Modus von so genanntem Kurzzeit- und Arbeitsgedachtnis
- und im jeweiligen sozialen Kontext der interagierenden Korper/Indivi-
duen die Umsetzung von Dispositionen in Operationen (Kommunikation)
und zugleich von Operationen wieder in Dispositionen erfolgen (niemand
weifs genau wie). Das, was dann ablduft — das ist die wahrnehmbare, wirk-
liche, aktualisierte soziale Wirklichkeit, deren Struktur gleichbedeutend ist
mit ihrer sequentiellen Ordnung. Niklas Luhmann hat das in seinem un-
ubertrefflichen Jargon so formuliert: »In der Interaktion wird die Hydrau-
lik der Interpenetration betatigt« (Luhmann 1988: 566).

Aber Interaktionen sind auch fiir ihn »Episoden des Gesellschaftsvoll-
zugs. Sie sind nur moglich auf Grund der Gewissheit, dass gesellschaftli-
che Kommunikation schon vor dem Beginn der Episode abgelaufen ist,
so dafl man Ablagerungen vorangegangener Kommunikation vorausset-
zen kann; und sie sind nur moglich, weil man weifs, dass gesellschaftli-
che Kommunikation auch nach Beendigung der Episode noch méglich
sein wird. Anfang und Ende der Interaktion sind nur Zasuren in der Au-
topoiesis der Gesellschaft.« (Luhmann 1988: 553). Interaktionen beno-
tigen in Luhmanns Sicht einen Input in Form eines Mindestmafes an
Erwartungssicherheit, damit aber: von Struktur. Interaktionen miissten

266

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, GEDACHTNIS, INTERAKTION

dann auch eine Art Output haben, insofern sie selbst zur Voraussetzung
weiterer Interaktionen und damit der weiteren Realisierung von Gesell-
schaft werden. Die fiir Interaktion notigen Erwartungsstrukturen, sagt
Luhmann, kommen aus der Gesellschaft, sie »konnten in der notigen
Vielfalt nicht in der laufenden Interaktion entwickelt werden« (1984:
569). Dann lautet die Frage: »wie kommt die »vorangegangene (also
zeitlich in der Vergangenheit liegende, jmk) gesellschaftliche Kommuni-
kation in die Interaktion?« und analog «wie kommt die in der Interak-
tion stattfindende gesellschaftliche Kommunikation wieder >hinaus« in
weitere, andere Episoden des Gesellschaftsvollzugs? «.

Wir kennen die Antwort bereits. Es sind nicht, wie Luhmann unterstellt
»soziale Gedachtnisse« der sozialen Systeme in Gestalt von Bilanzierungs-
mechanismen und Mnemotechniken wie zum Beispiel Zahlungsbilanzen
oder Zensuren. Denn diese haben keine eigenstandige, von menschlichen
Korpern (und korpergebundenen Gedichtnissen) abhebbare Operativi-
tat. Vielmehr sind die einzigen sozialen Gedichtnisse die korpergebunde-
nen Gedichtnisse und damit sind diese ebenso Ort wie Ausdruck sozialer
Strukturen. Die Selektivitat »lokaler« sozialer Systeme — als Episoden des
Gesellschaftsvollzugs — ist nicht ohne die Integration individueller (kor-
pergebundener) Gedichtnisleistungen in Form von Wissen und Erinne-
rung denkbar, aber eben auch unter Einschluss aller denkbarer kommuni-
kativer, sensomotorischer und instrumenteller Fertigkeiten und sonstiger
non-deklarativer Gedachtnisleistungen. Sie ist nicht denkbar ohne Takt-
gefiihl, das intuitive Gespiir fiir richtige und falsche Themen und Beitra-
ge in der jeweiligen Situation, fur Ausschliisse und Resonanzen in den
Blick, das Gespiir fiir die impliziten Grammatiken von Situationen, die
dann z.B. als Routineverhalten, als Bedeutungszuweisung qua sozialer
Reaktion, aber auch als Ignorieren oder sogar Sanktionieren unangemes-
sener Themen und Beitragen zur Selektivitit sozialer Situationen tragen.

Es kommt meiner Ansicht nach darauf an, den Einsichten in die Ope-
rationsmoglichkeiten der Gedachtnisse Rechnung zu tragen, um zu ver-
stehen, welche Komplexionsebenen und Geschwindigkeiten bei solchen
Prozessen wirksam sind, etwa die verbluffende Effizienz und Geschwin-
digkeit vieler non-deklarativer Gedachtnisleistungen. Mitunter geniigen
wenige oder sogar einmalige Expositionen an Wahrnehmungskonstellati-
onen, um Verdnderungen im Verhalten zu erzielen (wie etwa bei sog. Pri-
mingexperimenten). Dabei miissen bzw. konnen weder diese Konstellati-
onen noch die Verhaltensinderungen selbst bewusst sein. Dieses Priming
erhoht die Geschwindigkeit und Effizienz, mit denen Reaktionen auf Um-
weltkonstellationen erfolgen, ohne dass dies bewusst wird. Dies diirfte
insbesondere bei der auch makrosoziologisch relevanten Dispersion von
semantischen Mustern, Kommunikationsstilen, Symbolen, Stimmungen
eine erhebliche Rolle spielen. Das gleiche trifft fiir den Bereich motori-
scher und perzeptiver Schemata (einschliefSlich des Erwerbs sprachlicher

267

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

und kommunikativer Fertigkeiten) zu — alles Formen non-deklarativer
Gedichtnisleistungen (vgl. dazu insgesamt Kastl 2004).

Alles dies ist unmittelbar relevant fiir Fragen des Erwerbs, der Disper-
sion, der Reproduktion, Sedimentation, Innovation, der Resonanz/Dis-
sonanz von in Kommunikationen und Interaktionen gleichermafSen ein-
gehende wie von ihr kooperativ erzeugte Strukturen und Elemente von
sozialem Wissen, der sozialen Konstitution von Biographie (Erinnerung)
und der Genese von Habitus, Mentalitit, sozialen Praxen (Wahrneh-
mungs- und Verhaltensroutinen, soziale Fertigkeiten). Ohne diese funk-
tionalen Kapazititen individueller Gedachtnisleistungen ist Interaktion,
ihre zeitliche Integration, nicht zuletzt auch der Ruckgriff auf » Ablagerun-
gen« vorausgehender gesellschaftlicher Kommunikation nicht denkbar. Es
geht hier also genau um jenen stindig stattfindenden Input und Output
von Struktur in und aus Interaktionen als » Episoden des Gesellschaftsvoll-
zugs«, damit aber die Kniipfung und Kappung ihrer uniibersehbaren Zu-
sammenhinge, um die dauerhafte und omniprisente Betitigung der » Hy-
draulik der Interpenetration«, die Luhmann im Auge hatte. Kurz gesagt, es
geht um das unermesslich komplexe, sich in jeder Einzelkommunikation
artikulierende Geschehen rund um den Erdball, das wir »Gesellschaft«
nennen, und das insofern in der Tat »tUberall und nirgends« (ganz) ist.

Diese Privilegierung des Operativen und seine privilegierte Bindung
an Individuen, ihre Gedichtnisse und ihre Interaktionen heifdt nicht, Ma-
krorelationen auf Mikrorelationen zu reduzieren. Interessant ist, dass
sowohl Randall Collins wie Norbert Elias in diesem Zusammenhang
auf eine Metaphorik der »Kette«, der »Verkettung« kommen. Collins
spricht bekanntlich von Interaktionsritualketten, Elias von der Auswei-
tung von Handlungs-, Interdependenz- und Funktionsverkettungen (Eli-
as 2003: 33 ff.). Diese mannigfachen » Verkettungsverhaltnisse« sind ih-
rerseits nur perspektivisch zuganglich. Aber Perspektiven sind, wie Mead
betont, weder Verzerrungen »vollkommener Strukturen« noch »Selek-
tionen des Bewusstseins« aus einer Welt der Dinge an sich. »Sie sind in
ihrer wechselseitigen Bezogenheit aufeinander die Natur, die die Wissen-
schaft kennt.« (Mead 1969: 215). Das legt aber letztlich nahe, von der
Gesellschaft nicht in terms von Systemen und von Systemen von Sys-
temen zu sprechen, sondern in terms von Feldern. Und es legt zugleich
nahe, dass die Gesellschaft nicht als ein Objekt greifbar ist, denn jede
denkbare Perspektive ist dann selbst nur ein Moment der Gesellschaft.

Strukturbegriff und Dialektik

Auch mit Mead stofSen wir also wieder auf jene irreduzible Perspekti-
vitat, die jede Erfahrung gesellschaftlicher Strukturiertheit ausmacht.
Wenn aber die Gesellschaft prinzipiell nur als Fragment, wenn auch

268

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STRUKTURBEGRIFF UND DIALEKTIK

im Horizont der freilich immer offenen Generalitit der Korper erfahr-
bar ist, stellt sich desto dringlicher die Frage nach dem Standort des
Soziologen und dem Sinn der soziologischen Erkenntnis. Wenn Mer-
leau-Ponty (und ebenso Mead) der Gesellschaft den Charakter des Ob-
jekts absprechen, welche Art von Objektivitat kann dann die Soziolo-
gie in Anspruch nehmen, die jeder beliebige andere nicht in Anspruch
nehmen konnte? Denn auch der Begriff »subjektiv« verliert dann seinen
Sinn. Hans-Paul Bahrdt bestimmt beispielsweise das Spezifische des so-
ziologischen Gegenstandsbereichs noch wie folgt: »Soziale Phinomene,
die als objektiv gegeben sind und den Anschein des >An-sich-Seins< ha-
ben, werden als Produkte menschlichen Interagierens erklart. Mensch-
liches Handeln wird aber wiederum nicht primar in seinem subjektiven
Verlauf beschrieben und aus sich selbst gedeutet, sondern primar aus
seiner Bedingtheit durch objektive Gegebenheiten erklart, d.h. durch
Tatsachen, die jenseits des Zugriffs der handelnden Subjekte liegen.«
(zitiert bei Sprondel 1976: 176).

So zitiert ihn Walter Sprondel in seinem Beitrag zu dem Sammelband
der Konstanzer Tagung, die Aron Gurwitsch mit seiner Kritik des Status
des Korpers bei Merleau-Ponty eroffnen sollte.

Vorausgeschickt hatte Sprondel einige kurze allgemeine Uberlegun-
gen zum Strukturbegriff. »In seiner allgemeinsten Bedeutung wirft der
Begriff der Struktur«, schreibt Walter Sprondel etwa gleich im ers-
ten Satz, »in keiner Wissenschaft bemerkenswerte Probleme auf, inso-
fern er nicht mehr bezeichnet als die auf die eine oder andere Weise
geordnete oder geregelte Beziehung zwischen Elementen eines >Gan-
zen«.« (Sprondel 1976: 176). Worin diese Elemente bestehen, ergebe
sich erst iiber den konkreten Gegenstandsbezug. Wissenschaftliche Ana-
lyse schlechthin mache Ereignisse oder Sachverhalte im Aufweis ihrer
strukturierten Ordnung verstandlich und erklare sie. » Strukturlosigkeit
schliefSt somit die Moglichkeit rationaler Erkenntnis aus« (ebd.). Die
Soziologie befasst sich wesentlich mit Sozialstrukturen, sowie »Prozes-
sen der Strukturierung und Destrukturierung«. Soweit handelt es sich
fir Sprondel um »triviale« Feststellungen. Die Schwierigkeiten entste-
hen auch mit der Verkniipfung dieser Feststellungen mit Bahrdts Be-
stimmung, die zwei widerspriichliche Begriffe des Wortes »objektiv« ins
Spiel bringt. Im ersten Satz erwihnt Bahrdt eine scheinbare Objektivitat
(»Schein des An-Sich«, in Wirklichkeit »Produkt menschlichen Intera-
gierens«). Im zweiten Satz dagegen spricht er von einer »objektiven Be-
dingtheit«, die deshalb »objektiv« sei, weil sie aufSerhalb des Zugriffs
der handelnden Subjekte liege.

Aufgerufen ist damit eine fir die Mitte des 20. Jahrhunderts typische
Semantik, nimlich die an Hegel/Marx/Lukacs ankniipfende dialektische
Figur der Vermittlung eines »Subjektiven« mit einem » Objektiven«. Das
wird mit einem handlungstheoretischen Vokabular gekoppelt: Handlung

269

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

auf der Seite des Subjektiven, Struktur auf der Seite des Objektiven. Dass
Soziologische Theorie eine Vermittlungsbewegung zwischen diesen bei-
den Seiten zu vollziehen habe, war die in den 1960cer und 1970ern gleich-
sam in der Luft liegende Kompromissformel, eine Melodie, die in unter-
schiedlicher Instrumentierung von so unterschiedlichen soziologischen
Theorienentwiirfen wie etwa Berger/Luckmanns, Pierre Bourdieus, An-
thony Giddens, aber natiirlich auch von allen Spielarten »kritischer« und
marxistischer Theorien vorgetragen wurde. Der bekannteste Fall hierfur
ist Peter Bergers und Thomas Luckmanns Formel, Weber und Durkheim
zusammen zu bringen: » Durkheim sagt: >Die erste und grundlegendste
Regel besteht darin, die soziologischen Tatbestinde wie Dinge zu betrach-
ten¢, und Weber sagt: >Fur die Soziologie [...] ist aber gerade der Sinnzu-
sammenhang des Handelns Objekt der Erfassung«. Die beiden Thesen
widersprechen einander nicht. Gesellschaft besitzt tatsachlich objektive
Faktizitat. Und Gesellschaft wird tatsichlich konstruiert durch Tatigkei-
ten, die subjektiv gemeinten Sinn zum Ausdruck bringen. [...] Wie ist es
moglich, dass subjektiv gemeinter Sinn zu objektiver Faktizitdt wird?
Oder, in der Terminologie Webers und Durkheims: Wie ist es moglich,
dass menschliches Handeln (Weber) eine Welt von Sachen hervorbringt? «
(Berger/Luckmann 2004: 20).

Solche Formulierungen haben heute eine gewisse klassische Abge-
klartheit erlangt. Aber wie das immer bei »Klassik« ist — sie wirft ir-
gendwann weitere Fragen auf und regt neue Denkstile an. Bei genauer
Betrachtung erweist sich insbesondere der Begriff des » Objektiven« als
mehrdeutig, als ein Amalgam recht unterschiedlicher Konnotationen, die
teils kompatibel sind, teils nicht. Jedenfalls haben sie nicht denselben ex-
akten Begriffsumfang. Beispielsweise:

¢ »Objektiv« im Sinne von »wirklich«, nicht Schein, sondern »tat-
sachlich«, »faktisch«;

* »objektiv« im Sinne von »Ding«, d.h. greifbar, materiell, einen Wi-
derstand ausiibend;

® »objektiv« im Sinne eines »generellen Musters«, etwas, was sich
uber unterschiedliche Einzelphinomene hinweg durchhilt, »immer
wieder« herstellt, aufrufbar ist;

® »objektiv« als »an-sich«, d.h. was unabhingig von einer subjekti-
ven Perspektive darauf ist oder so erscheint;

* »objektiv« als Wirkursache, Bedingung fiir etwas Anderes oder als
System solcher Bedingungen, unabhingig von der Frage, ob dem ein
subjektives Bewusstsein entspricht;

® »objektiv« im Sinne einer Vergegenstindlichung, d.h. was als Pro-
dukt einer Produktion, Realisierung eines Handlungsentwurfes, Pla-
nes, Willensentscheidung o.4. erscheint.

270

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STRUKTURBEGRIFF UND DIALEKTIK

Diese Konnotationen greifen im soziologischen Diskurs mal explizit, mal
implizit ineinander und werden aber kaum jemals auseinandergehal-
ten. Das wire ein eigenes Thema. In unserem Zusammenhang ist aber
vor allem ein Umstand bemerkenswert. Sprondel unterschreibt zwar den
dialektischen Generalkonsens. Mit Sicherheit war ihm — als Assistent
Luckmanns, am Ort und im weiteren Verlauf selbst Akteur der Kon-
stitution der deutschen Wissenssoziologie — auch damals schon Berger/
Luckmanns Rahmung der Wissenssoziologie als dialektischer Vermitt-
lung einer Weberschen und Durkheimschen Perspektive gelaufig. Im Fol-
genden argumentiert er aber auf der Basis einer Weberschen Methodolo-
gie. Mit Webers Werk ist fur ihn ganz offensichtlich nicht die eine Seite
des Handlungs-Struktur-Problems bezeichnet, wie dies Berger/Luck-
mann nahelegen, sondern bereits eine tragfahige Losung des gesamten
Problems. »Jedenfalls«, so Sprondels Fazit, »scheint fur einen perma-
nenten Gesinnungskampf zwischen verabsolutierten theoretischen Posi-
tionen kein Anlass. Fur diese Einsicht ist Webers Werk noch immer der
primare Lehrtext.« (Sprondel 1976: 187).

Auch Sprondel greift wie gesagt auf eine dialektische Figur zu, es ist
das berithmte Zitat aus dem Achizebnten Brumaire des Louis Bonaparte
von Marx (»Die Menschen machen ihre eigene Geschichte, aber sie ma-
chen sie nicht aus freien Stiicken, nicht unter selbstgewihlten [...] Um-
stinden.«). Darin kommt allerdings die Oppositionsfigur subjektiv/ob-
jektiv nicht vor und Sprondel sagt ausdriicklich, damit sei »keinerlei
Losung« formuliert, sondern lediglich das Problem benannt (Sprondel
1976: 186). Ich werde im Folgenden zeigen, dass sich in Sprondels Uber-
legungen zur Weberschen Methodologie eine Fassung des Strukturpro-
blems anzeigt, die nicht weit weg liegt von Merleau-Pontys Weberrezep-
tion und damit dessen Fassung von »Dialektik«. Sprondel kommt zwar
nicht darauf zu sprechen. Er legt aber durch die Wahl des Mottos eine
Fahrte aus. Sie ist noch plausibler, wenn man hinzufugt, dass ein Motiv
fiir die Konstanzer Merleau-Ponty-Tagung auch in der Lektiire von Mer-
leau-Pontys ausgerechnet im Jahr 1968 erstmals auf Deutsch erschiene-
ner Schrift Abenteuer der Dialektik lag.'

Berger/Luckmann verkniipfen mehr noch als Alfred Schiitz, der in
dieser Hinsicht zwischen Berger/Luckmann und Merleau-Ponty steht —
das Wirklichkeitsproblem mit dem Wissensproblem. Ob wir etwas fir
wirklich halten, sei eine Frage der Selbstverstindlichkeit unseres Wis-
sens dariiber (Berger/Luckmann 2004: 21 f.). Diese Position kann man,
wie wir gesehen haben, durchaus in Frage stellen. Gerade Alfred Schiitz
zeigt in seinen Uberlegungen zur »auferlegten Relevanz«, dass auch Un-
erwartetes, iber das man zunachst nichts weifs, einen bedrangenden, ge-
radezu intensiveren Wirklichkeitsakzent haben kann. » Wirklich« sind

1 Mindliche Mitteilung von Walter Sprondel, 2018.

271

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

auch und gerade Sachverhalte und Dinge, tiber die wir nichts wissen,
aufSer eben, dass sie da sind bzw. sich ereignen. So oder so: diese Impli-
kation des Berger/Luckmannschen Vorgehens formuliert einen grund-
legenden Unterschied zur Merleau-Pontyschen Perspektive. Bei diesem
ist Wirklichkeit ist prinzipiell an die »leibhaftige« Gegebenheit in einer
Wahrnehmungssituation gebunden, die Wissensfrage ist dafiir eine se-
kundare, abgeleitete. Demzufolge ist die Lebenswelt nicht primar die
Welt des Alltagswissens, sondern der Wahrnehmung. Merleau-Ponty
folgt einer These des Primats der Wahrnehmung. Das bringt etwa die be-
ruhmte Stelle des Vorworts zur Phanomenologie der Wahrnebmung zum
Ausdruck: »Wire die Realitit meiner Wahrnehmung nur auf die innere
Kohirenz der >Vorstellungen« gegriindet, sie bliebe bestandig zogernd;
angewiesen auf wahrscheinliche Konjekturen, miisste ich immer aufs
neue illusorische Synthesen riickgingig machen und umgekehrt Phano-
mene der Wirklichkeit reintegrieren, die ich zuvor irrtimlich aus ihr aus-
schloss. Doch so ist es nicht. Die Wirklichkeit ist ein solides Gewebe, sie
wartet nicht unser Urteil ab, um seltsamste Phinomene sich einzuverlei-
ben, noch so wahrscheinliche Phantasien aber zuriickzuweisen.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 7). Diese »Sicht der Dinge« ist schliefslich auch Teil der
von Merleau-Ponty an Gurwitsch zuriick gegebenen Kritik, dieser set-
ze den Gegenstand der Wahrnehmung (»Ding«) voreilig mit dem Wis-
sen iiber ihn gleich, wenn er dessen Sichtbarkeit und aktuelle Dichte mit
dem Hinweis auf Sinnverweisungen sozusagen tiberwuchern lasse und
damit letztlich eliminiere (vgl. Merleau-Ponty 1997). So selbstverstand-
lich und fraglos uns unsere Alltagstiberzeugungen erscheinen — auch bei
ihnen handelt es sich wie beim wissenschaftlichen Wissen um Propositi-
onen mit einem Geltungsanspruch. Sie bleiben wie diese auf Wahrneh-
mung verwiesen und konnen mit dem Verweis auf Wahrnehmungen zu-
ruckgewiesen werden (»Der Kater des Nachbarn ist gar kein Kater. Es
ist eine Katze, sie hat Junge bekommen.« »Unsere islamischen Nachbarn
essen ja Schweinefleisch!« »Es gibt auch weifse Rehe.«).

Die Frage nach dem Status des Wissens wird in Sprondels Artikel the-
matisch, wenn er die dilemmatische Struktur von Versuchen anspricht,
Strukturtheorien tuber Gesellschaften wissenssoziologisch zu reduzieren
und demzufolge auf eine sorgfiltige Deskription von Alltagsmodellen zu
beschrianken. Reduziert man gesellschaftliche Wirklichkeit auf das vor-
findliche (Alltags-) Wissen, das ihre Mitglieder uber sie haben, bekommt
man ein Problem: »Alle Menschen haben zwar irgendeine Vorstellung
von der Welt, die ihr Handeln leitet, aber nicht alle haben dieselbe. Da-
mit stellt sich aber die Frage, wessen Realitdtsdeutung rekonstruiert wer-
den soll, um daraus etwa die Struktur einer Gesellschaft zu gewinnen.«
(Sprondel 1976: 185). Es wiare unmoglich, zwischen »zutreffenden und
illusorischen Realitdtsdeutungen des Alltags zu unterscheiden« (ebd.)
und selbst die ureigene wissenssoziologische Aufgabe der Analyse der

272

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STRUKTURBEGRIFF UND DIALEKTIK

sozialen Verteilung von Wissen wire letztlich nicht durchfiihrbar. Uber-
zeugend wendet Sprondel ein, dass deshalb jede wissenssoziologische
Frontstellung gegen »gesamtgesellschaftliche Strukturtheorien irrefiih-
rend und unfruchtbar« sei (ebd.). Desto dringlicher stellt sich die Frage
(Merleau-Pontys), die Sprondel seinem nachdenklichen Artikel voraus
stellt: von wo aus spricht der Soziologe, von wo aus kann er tiberhaupt
sprechen? wie kann er tiber Strukturen sprechen, die in den Alltags-
modellen nicht sichtbar werden oder sogar zu ihnen oder zu manchen
von Thnen in Widerspruch stehen? Und umgekehrt, welchen Sinn hit-
te es wiederum Soziologie zu treiben, wenn diese Disziplin nicht mehr
zu sagen hatte, als in den Alltagsmodellen der Akteure ohnehin schon
enthalten wire (ebd.)? Und schlieSlich, worin lage selbst noch das fir
eine empirisch arbeitende Wissenssoziologie wesentliche Kriterium zu
entscheiden, ob ein bestimmtes Alltagswissen selbst »wirklich« ist, d.h.
empirisch vorkommt, wenn Wirklichkeit selbst durch »Wissen« »kon-
stituiert« wurde.*

Sprondel wendet sich jedenfalls gegen eine Reduktion von Soziologie
und von Strukturanalyse auf eine Phinomenologie des Alltagswissens
der Akteure, entsprechende Versuche halt er fir misslungen (Sprondel
1976: 184). Er plddiert ausdriicklich fiir eine reflektierte und komple-
mentire Strukturtheorie. Er macht sich aber andererseits nicht eine »ver-
dinglichungstheoretische« Konzeption von Struktur zu eigen, sondern
setzt hier auf eine Entscheidung aus der Sache und von Fall zu Fall. »Ob
und wieweit eine konkrete Gesellschaft den Charakter eines Dinges oder
Systems hat, ist a priori nicht auszumachen. Aber alle Theoretiker mo-
derner Gesellschaften sehen sich genoétigt, einen sehr hohen Grad an Sys-
temcharakter fiir diesen Typus der Gesellschaft in Rechnung zu stellen.
Dies ist somit nicht eine generelle (ahistorische) Begriffserfindung einer
sozialtechnologisch inspirierten Theorie, sondern eine strukturanalyti-
sche These. Sie kann zweifellos eine gewisse Plausibilitit in Anspruch
nehmen.« (Sprondel 1976: 186).

2 Dass letztlich weder Berger noch Luckmann dies annehmen, haben sie
spater auch dadurch ausgerdumt, dass sie sich vehement gegen eine Eti-
kettierung ihres Ansatzes als »konstruktivistisch« zur Wehr gesetzt haben,
Thomas Luckmann noch kurz vor seinem Tod in einem in der DGS-Zeit-
schrift »Soziologie« veroffentlichten Interview (Luckmann u.a. 2015).
Dennoch haben meines Erachtens die durchaus missverstindlichen For-
mulierungen in der Social Construction zu diesem verbreiteten Missver-
standnis und auch geradezu zu der weite Teile der SoziologInnen prigen-
den professionellen Ideologie der Konstruiertheit der Welt durch Wissen
beigetragen.

273

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN
Ding, Verdinglichung, Objektivitit

Das wirft die grundsitzliche Frage auf, wie weit das Theorem der » Ver-
dinglichung« tiberhaupt tragt (Lukacs 1979: 170 ff.) und ob es phinome-
nologisch tiberzeugt. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass sich der
Begriff des Objektiven und des Objekts bei Berger/Luckmann als durch-
aus schillernd darstellt und mit verwandten Begriffen nahezu synonym
gebraucht wird: eben Ding-Verdinglichung, Gegenstand-Vergegenstand-
lichung (Berger/Luckmann 2004: 65), manchmal ist von »Sachen«, » Welt
von Sachen«, »objektiven Fakten«, » Faktizitat« (ebd.: 64) oder »aufSerem
Faktum« (ebd.: 62) die Rede. Auch wer versucht im Historischen Worter-
buch der Philosophie (Ritter u.a. 1971-2007) Klarheit tiber das scheinbar
eindeutige Wort » Ding« zu erhalten, wird durch eine Irrfahrt unklarer und
hochkontroverser Diskussionen geschickt, bei denen die genannten Begrif-
fe und Begriffspaare (Objekt-Ding-Sache-Gegenstand-Faktum) eine Rol-
le spielen und naturlich der letztlich ebenso unklare Begriff des Subjekts.

Der Begriff der »Verdinglichung« ist dabei noch am ehesten einer be-
stimmten Begriffstradition zuzurechnen, namlich der neomarxistischen In-
terpretation der Marxschen Warenanalyse durch Georg Lukécs. Verdingli-
chung besagt, dass etwas zum Ding wird oder als Ding erfahren wird, was
eigentlich kein Ding ist. Das Paradebeispiel hierfiir ist die »Ware«. Lukacs
zitiert hier Marx wie folgt: »Das Geheimnisvolle der Warenform besteht[...]
darin, dass sie den Menschen die gesellschaftlichen Charaktere ihrer eigene
Arbeit als gegenstiandliche Charaktere der Arbeitsprodukte selbst, als gesell-
schaftliche Natureigenschaften dieser Dinge zuriickspiegelt, daher auch das
gesellschaftliche Verhiltnis der Produzenten zur Gesamtarbeit als ein aufSer
ihnen existierendes gesellschaftliches Verhaltnis von Gegenstinden. Durch
dies quid pro quo werden die Arbeitsprodukte Waren, sinnlich tibersinnli-
che oder gesellschaftliche Dinge ... Es ist nur das bestimmte gesellschaftli-
che Verhaltnis der Menschen selbst, welches hier fiir sie die phantasmagori-
sche Form eines Verhiltnisses von Dingen annimmt.«« (zit. bei Lukacs 1979:
174). Hier werden unter »Dingen« zunichst sinnlich wahrnehmbare, aus-
gedehnte, einzelne Gegenstiande, Sachen verstanden (wie zum Beispiel: Ti-
sche, Stiihle, Brote, Maschinen, Perlenketten, Biicher, die beriihmten Baum-
wollballen, Kleider, Apfel und Birnen usw.). Sie weisen einerseits physische
Merkmale auf, sozusagen Dispositionen, durch die sie einen bestimmten Ge-
brauchswert innehaben, zugleich aber haben sie Eigenschaften, die sie nur
durch die bei ihrer Produktion und ihrer Distribution involvierten menschli-
chen Beziehungen haben, wie eben ihren (Tausch-) » Wert«. Wenn diese letz-
teren Eigenschaften umstandslos auf derselben Ebene wie die ersteren Eigen-
schaften erscheinen, dann spricht Lukacs von Verdinglichung.

Allerdings miindet diese eingeschrankte Figur letztlich in einen gene-
ralisierten »dialektisch-materialistischen Produktionsidealismus«. Denn

274

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DING, VERDINGLICHUNG, OBJEKTIVITAT

Lukdcs bezieht sich zunehmend auf »Objektivitit«, » Gegenstandlich-
keit« schlechthin. Es gehe (hier nimmt er Formeln Kants, Vicos, Hegels
auf) darum, »die Welt nicht mehr als ein unabhingig vom erkennenden
Subjekt entstandenes |...] Etwas hinzunehmen, sondern sie vielmehr als
eigenes Produkt zu begreifen« (Lukdcs 1979: 210), zu erkennen, »wir
haben unsere [...] Geschichte selbst gemacht und wenn wir die gesamte
Wirklichkeit als Geschichte [...] zu betrachten imstande sind, so haben
wir uns tatsichlich zu dem Standpunkt erhoben, wo die Wirklichkeit als
unsere >Tathandlung« aufgefasst werden kann.« (Lukdcs 1979: 2671 f.).
Das ist ein Paradebegriff des Deutschen Idealismus. Natiirlich will Lukdcs
wie Marx nicht die Pramissen der idealistischen Philosophie (Fichte, He-
gel) ibernehmen, sondern er will diese Figur »vom Kopf auf die Fufse zu
stellen«, das Subjekt dieser » Thathandlung« addquat bestimmen. Frei-
lich: die formale Figur von EntiufSerung und Vergegenstiandlichung als
solche bleibt in dieser »Drehbewegung« unangetastet. Der letzte Irrtum
der burgerlichen Philosophie besteht fiir Lukdcs in der Annahme, die-
ses Subjekt-Objekt sei das »Wir« des Hegelschen Weltgeist. Vielmehr
missse dieses Subjekt-Objekt als gesellschaftliches »Subjekt« = als sozia-
le Klasse verstanden werden, die Vergegenstandlichung nicht als theore-
tisches, sondern als praktisches Verhalten (=Arbeit) verstanden werden.
Das » Wir«-Subjekt der Produktion der gesamten Welt ist dann das »zu
sich kommende« Proletariat, das sich nicht mit der blofsen Kontemplati-
on seiner eigenen Rolle begniigt. Vielmehr gilt »die Selbsterkenntnis des
Arbeiters als Ware ist aber bereits als Erkenntnis: praktisch.« (Lukdcs
1979: 296), »da das Bewusstsein hier nicht das Bewusstsein tiber einen
ihm gegeniiber stehenden Gegenstand, sondern das Selbstbewusstsein des
Gegenstandes ist, umwalzt der Akt des Bewusstwerdens die Gegenstind-
lichkeitsform seines Objekts.« (Lukdcs 1979: 309). Die damit verbunde-
nen VerheifSungen sind bekannt. Der werktatige Mensch wird zum MafS
aller (gesellschaftlichen) Dinge im MafSe, wie diese Selbsterkenntnis der
proletarischen Klasse zu einer Veranderung der Eigentums- und Ausbeu-
tungsverhaltnisse fithrt, die Geschichte endlich zur Geschichte der Men-
schen wird — in der praktischen Durchbrechung der verdinglichten Struk-
tur der biirgerlichen Gesellschaft. Das Proletariat ist das identische (Wir-)
Subjekt-Objekt der Geschichte (Lukacs 1979: 339).

Natiirlich glaubt kein Mensch heute mehr an dieses »Narrative,
zum Glick. Auch bei Berger/Luckmann entfillt selbstverstindlich
die Vorstellung einer moglichen Aufhebung der »Verdinglichung«
der Gesellschaft durch die revolutionire Tat einer Klasse, aus nahe
liegenden Griinden. Allerdings bleibt einiges von der dialektischen
Denklogik erhalten. Sie wird letztlich in eine nicht vermeidbare, so-
zialanthropologische Grundstruktur von Sozialitit umgedeutet. Die
Gesellschaftsordnung ist Produkt, Ergebnis einer »stindigen mensch-
lichen Produktion« (Berger/Luckmann 2004: 55), »Produktion« heifSt

275

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

»Vergegenstandlichung« (ebd.: 65), »Externalisierung« (ebd.: 55) und
deren »Gerinnen« zu einer objektiven, dinglichen Welt, die dann wie-
derum die Produzenten prigt. Das tritt vor allem dann ein, wenn wech-
selseitige Typisierungen und damit verbundene Institutionalisierungen
des Verhaltens nicht mehr reziprok kontrolliert werden konnen, son-
dern an Dritte, insbesondere die nachste Generation weiter gegeben
werden. Solange A und B noch fiir die Konstruktion ihrer Welt »selbst
verantwortlich« sind, die Macht behalten, »sie zu verandern oder gar
zu vernichten« (ebd.: 63), sie als eigene Welt durchschaubar bleibt,
bleibt ihr » Objektivitatsstatus spannungsvoll, schwankend, fast spie-
lerisch« (ebd.: 62). »Das verandert sich jedoch mit der Weitergabe an
eine neue Generation. Die Objektivitat der institutionalen Welt >ver-
dichtet< und >verhartet« sich [...]«, sie gewinnt »Festigkeit«, » Massi-
vitdt«, sie ist »nicht mehr ganz durchschaubar«, »gegeben«, »wie die
Natur und wie diese vielerorts undurchschaubar« (ebd.: 63), als »ob-
jektive Faktizitit«. Gesellschaftliche Strukturen erscheinen in dem
MafSe als Dinge, wie ihr Produktcharakter, bzw. ihr Hervorgehen aus
menschlichen Handlungen nicht mehr durchschaubar ist. In letztlich
dhnlicher Weise projiziert Habermas diese Logik auf die Unterschei-
dung von Lebenswelt und System (Gesellschaft). Die Lebenswelt ist
das, was zumindest potentiell im Rahmen einer kommunikativen Ra-
tionalitit einholbar ist, das System das, was zum »Ding«, zur gesell-
schaftlichen Objektivitdt geronnen ist.

Aber ist das eine zutreffende phanomenologische Beschreibung? Wird
etwas durch Undurchschaubarkeit oder durch seine scheinbare Faktizi-
tat, oder dadurch, dass es durch das Handeln vieler Menschen vermit-
telt ist, zum »Ding«? Und umgekehrt: 16st sich diese Undurchschaubar-
keit, Faktizitdt, ggf. der Dingcharakter auf, in dem MafSe, wie wir es
als Produkt oder als Folge von menschlichem Handeln betrachten? Das
hangt natiirlich davon ab, in welcher Bedeutung wir das Wort »Ding«
tiberhaupt verwenden. Versucht man eine einfache Charakterisierung
des Spektrums moglicher Bedeutungen, so konnte man zwischen einer
maximal engen und einer maximalen weiten Bedeutung unterscheiden,
namlich:

¢ Ding(e) im Sinne von Sachlage, Angelegenheit (wie man sagt: »Stand
der Dinge«, »nach Lage der Dinge«, »die Dinge regeln« u.d.)

¢ Ding(e) im Sinne eines konkreten, materiellen (letztlich ausgedehn-
ten und Raum einnehmenden) wahrnehmbaren einzelnen Gegen-
standes.

Auffillig ist, dass die Begriffe » Objekt«, » Gegenstand «, »Sache« alle ein
dhnliches semantisches Spannungsfeld aufweisen. Im Hinblick auf die
weite Bedeutung ist eine etymologische Auskunft interessant: laut Klu-
ges Etymologischem Worterbuch der deutschen Sprache unterhilt in den

276

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DING, VERDINGLICHUNG, OBJEKTIVITAT

nord- und zentralgermanischen Sprachen »Ding« eine historische Bezie-
hung zum germanischen » Thing«. Gemeint ist damit eine Gerichts- oder
Ratsversammlung, die iiber bestimmte Angelegenheiten berit und dari-
ber ggf. Beschliisse, Urteile, Entscheidungen trifft. Dinge sind dann eben
das, was Gegenstand, Sache einer Beratung, eines Ubereinkommens oder
eines Urteils sein kann. So gesehen steckt gerade im Dingbegriff das, wo-
von die soziologische Theorie behauptet, dass es in ihm nicht steckt, aber
von der »Sache« her (!) eben dann doch.

Dagegen meint die Alltagsbezeichnung »Ding« gerade etwas, tiber das
man sich nicht zu einigen braucht, weil es sich um einen materiellen, aus-
gedehnten, begrenzten, einzelnen Gegenstand handelt, zum Beispiel ei-
nen Baum, eine Maschine, ein Stein, im weitesten Sinn ein »Dies« oder
»das«, auf das man zeigen kann. Mit »Ding« wird einfach einzelnes,
individuelles Wahrnehmbares bezeichnet (also nicht zum Beispiel Stof-
fe, Substanzen, Ganzheiten wie Landschaften, Gebirge, Himmel, Meer),
soweit es nicht um Menschen (oder auch andere Lebewesen) handelt,
sondern nur um bloff Materielles, Ausgedehntes, das als »blofser« Ge-
genstand menschlichen Verhaltens in Frage kommt. Das ist — ich kom-
me darauf zuriick — auch ethisch von Bedeutung. Kant bestimmt als ent-
scheidenden Grundsatz und Ansatz ethischen Handelns, dass Menschen
nicht als Sachen, nicht als Dinge behandelt werden diirfen. Das ist fiir
ihn gleichbedeutend damit, dass etwas blof§ Mittel zu einem vom Sub-
jekt gesetzten Zweck ist: »Der Mensch ist keine Sache, mithin nicht et-
was, das blof$ als Mittel gebraucht werden kann, sondern muss bei allen
seinen Handlungen jederzeit als Zweck an sich selbst betrachtet wer-
den. Also kann ich iiber den Menschen [...] nicht disponieren, ihn zu
verstimmeln, zu verderben, oder zu toten.« (Kant 1961: 80). Auch die
Synonyme bzw. benachbarten Worte » Gegenstand«, »Sache«, » Objekt«
(auch auf Franzosisch: »chose«, »objet«) sind letztlich von einer dhn-
lichen Mehrdeutigkeit gepragt und konnen insofern weitgehend syno-
nym eingesetzt werden.?

Geht man wie Lukacs von Marx’ Analyse der Warenform aus, so ist
zwingend zunichst die konkrete Bedeutung eines einzelnen materiellen
Dings aufgerufen. Mit » Verdinglichung« ist ja eben gemeint, dass etwas
—namlich der Wert einer Ware — falschlich als Eigenschaft, als innere Dis-
position eines Dinges erscheint, auf der gleichen Ebene wie sein inhiren-
ter Gebrauchswert, seine materiellen Eigenschaften, seine Tauglichkeit,
sein Aussehen. Auch »Vergegenstiandlichung« meinte bei Marx zunachst:
Produktion von Dingen im Sinne materieller einzelner Gegenstande. Al-
lerdings wird diese Vorstellung der Produktion letztlich ausgeweitet auf
die Gesellschaft insgesamt, die dann als »Produkt« der Gesamtheit der

3  Der Kantsche Satz »Der Mensch ist keine Sache« ist synonym mit: »Der
Mensch ist kein Objekt/kein Ding/kein Gegenstand«.

277

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

»produzierenden Subjekte« dasteht. Diese Ausweitung findet sich so-
wohl bei Lukacs wie auch in Berger/Luckmanns Fassung von Dialektik
(z.B. Berger/Luckmann 2004: 65). Jede Art von gesellschaftlicher Fak-
tizitat ist dann im wortlichen Sinne »Faktum« = Gemachtes = Ergebnis
eines Machens von Machern, Ergebnis wie immer vermittelter Handlun-
gen, auch wenn man dem Faktischen das nicht mehr ansieht. Der Ding-
begriff wird als Gegensatzbegriff eingesetzt — insofern etwas als Ding
erscheint, erscheint es als etwas dem menschlichen Machen gegentiber
scheinbar Selbststandiges. In dieser Logik erscheint das Ding, als vorge-
geben Faktisches, in derselben Logik wie Natur und Nattirliches als In-
begriff des von den Menschen eben nicht » Gemachten«, sondern ihnen
Vorgegebenen (vgl. Berger/Luckmann 2004: 63).

Gerade hieran konnte man wiederum eine Kritik der ganzen Vorstel-
lung ansetzen. Die ganze Logik der Produktion, Vergegenstiandlichung,
Objektivierung ist gepragt von einer viel zu statischen Entgegensetzung
von »Vorgegebenem« und » Gemachtem« und der Parallelisierung mit
einer Entgegensetzung von »Natur« und »Kultur«. Jedes menschliche
Machen ist ja wiederum nur moglich nach MafSgabe eines Sich-Einlas-
sens bzw. eines Aufgreifens von (»natiirlichen«=nicht ihrerseits men-
schengemachten) »Vorgaben«. Wer einen Lowenkopf aus einem Stick
Holz schnitzen will, muss dessen gewachsene Struktur berticksichtigen,
wer einen Computerchip produzieren will, muss dufSerst komplexe phy-
sikalische und chemische Zusammenhinge akzeptieren, die eindeutig
nicht ihrerseits menschengemacht sind. Zu erinnern ist daran, dass die
Technik, sehr oft als Inbegriff der Autarkie modernen Gesellschaft ge-
handelt, ja im Kern ein Ergebnis der Anwendung von Naturwissenschaf-
ten ist. Man konnte etwas zugespitzt sagen, die Herrschaft der moder-
nen Gesellschaft tiber die Natur konnte man mit demselben Recht als
»Herrschaft« der Natur tiber die Gesellschaft fassen. Insofern menschli-
ches Verhalten selbst immer nur korpergebunden moglich ist, ist es von
vorne herein einer Vielzahl naturlicher, nicht menschengemachter Vor-
gaben unterworfen und weil das so ist, stellt jedes Handeln und Ver-
halten seinerseits immer zugleich eine »naturliche« Realitit dar und
hat schon insofern eine uiber den Begriff des »Machens«, »Produzie-
rens«, »Vergegenstiandlichens« hinausgehende »Faktizitat«, besser ge-
sagt: Wirklichkeit.

Schon von daher weist das dialektische Vokabular von Verdinglichung,
Vergegenstandlichung, Objektivation unvermeidliche Ungereimtheiten
auf. Phinomenologisch ist dieses Vokabular mit Sicherheit nicht zu hal-
ten. Im Grunde geht in der diesbeziiglichen Literatur alles durcheinander
— so etwa, wenn Berger/Luckmann bestimmte Muster der Begriindung
von Handlungen oder Verhaltensweisen (»So macht man das«, »Das
war schon immer so.«) wechselweise als » Objektivitat«, »Faktizitat«,
»Dinghaftigkeit« des Gesellschaftlichen bezeichnen. Hier liegt ja eher

278

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DING, VERDINGLICHUNG, OBJEKTIVITAT

eine (selbst faktische) Begriindung von Handeln mit Verweis auf eine in
der Vergangenheit liegende Faktizitit von Handlungen vor. Deswegen
werden aber Handlungen nicht zu » Dingen «, » Gegenstanden «, » Objek-
ten«, sondern es handelt sich einfach um eine reichlich diinne Begriin-
dung, die darauf angelegt ist, jeden Widerspruch zu verbieten. Sprache
erscheint Kindern selbstverstindlich prinzipiell als »vorgegeben«, was
sie ja auch ist, und zwar nicht nur fiir Kinder, denn niemand kann als
Individuum ad hoc eine Sprache verdandern. Dass sehr viele unbestimmte
und unbestimmbare Andere in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
mitsprechen, ist schlicht ein Faktum. Das ist aber sicher nicht gleichbe-
deutend damit, dass das, wie Berger/Luckmann formulieren, »zur Natur
der Dinge« gehorig erfahren wird — denn Sprache und Sprechen hat kei-
nerlei raumliche Ausdehnung, man kann nicht auf Gesprochenes zeigen
(Berger/Luckmann 2004: 63). Dass Institutionen als »gegeben«, »unver-
anderlich« und »selbstverstindlich« erfahren werden, eine Faktizitit so-
wohl auf der Ebene der wirklich stattfindenden Interaktionen wie auf der
Ebene der Faktizitat der damit moglicherweise verbundenen Geltungs-
unterstellungen aufweisen, ist vollig unabhangig davon, ob man ihren
»konventionellen« Charakter erkennt oder nicht. Ebenso wenig hangt
das von der Frage ab, wie und ob in der Zukunft nicht auch anders ge-
handelt werden konnte. Denn einzusehen, dass man es in Zukunft an-
ders machen konnte oder auch nur den Umstand zu durchschauen, dass
gehandelt und gemacht wurde, dndert nichts an der Faktizitit bestehen-
der Institutionen. Faktizitit liegt sozusagen immer in der Vergangenheit
und was in der Vergangenheit lag, kann eben nicht mehr gedndert wer-
den. Dass sich Faktizititen verindern konnen, andert nichts an ihrer
»fritheren« Faktizitit, sondern schafft einfach neue »soziale Fakten«.
Das Problem der Durchschaubarkeit oder Undurchschaubarkeit von
Zusammenhidngen hat wiederum mit der Frage des Erscheinens von
gesellschaftlicher Realitdt als » Objektivitiat«, »Faktizitit«, » Dinglich-
keit« gar nichts zu tun. Es gibt eindeutig wirkliche Dinge, Sachen, Fak-
ten, Objekte, die fur uns vollig undurchschaubar sind und solche, die
wir in welchem Sinne auch immer (in ihrer Genese, in den Gesetzlich-
keiten ihres Erscheinens, Aufbaus, Ablaufes usw.) »durchschauen« und
verstehen. Das beeintrachtigt ihren Status als Sachen, Dinge, Objek-
te in keiner Weise. Gesellschaft kann heute in allgemeiner Weise von
jedem als »menschengemacht« aufgefasst werden, bis hin zum Status
von Geschlechterbeziehungen. Deswegen sind sie aber weder beliebig
dnderbar, noch im Konkreten durchschaubar. Die realen Handlungs-
und Interaktionsketten, in unserer unfassbar komplex (segmentar,
stratifikatorisch und funktional zugleich) differenzierten Gesellschaft
sind prinzipiell von niemand zu tberblicken. Das ist Merleau-Pontys
»Kosmotheoros-Argument«. Auch wenn ich prinzipiell weifs, dass der
Preis einer Ware, der Bedeutungswert einer sprachlichen Auflerung oder

279

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

der Umstand, dass gerade wieder enge Jeans Mode sind, Ergebnisse
menschlicher Interaktionen und ihrer Verkettungen und Vernetzungen
sind — die konkreten und wirklichen Zusammenhinge, wie es dazu
kam, sind aus prinzipiellen Griinden in den seltensten Fillen im Detail
rekonstruierbar.

Selbst fiir eine banale sprachliche Auflerung steht es nicht in meiner
oder unserer Verfiigung, die Worte anders klingen (=bedeuten) zu lassen,
als sie eben klingen (=bedeuten). Niemand kann sagen, wie genau die
Wort »Scheifse « oder »Fuck (you)« die Bindung an ihre wortliche Bedeu-
tung verloren haben und den Bedeutungswert erhalten haben, den sie in
allen moglichen sozialen Kontexten heute haben. Man kann auch keine
Verabredungen treffen, das von heute auf morgen zu veridndern. Auch
das musste man im dialektischen Schema mit demselben Recht als » Ver-
dinglichung« bezeichnen, wie den Umstand, dass der Wert einer Ware
uns als Faktizitit erscheint, »obwohl« er auf dem Handeln und den Be-
ziehungen von Menschen beruht. Aber entspricht das der Erfahrung von
»Dingen« im Sinne materieller Gegenstiande? In Wahrheit haben Dinger-
fahrung und die Erfahrung der Faktizitit institutioneller Gegebenheiten
eine unterschiedliche phanomenologische Valenz. Das Problem der Er-
fahrung sozialer Struktur ist mit einem dialektischen Vokabular nur un-
zureichend aufschliefSbar.

Webers »Dialektik «

Sprondels Rekurs auf Webers Methodologie geht zunichst einen ganz
anderen Weg als den der Lukdcschen Dialektik. Er stellt die Frage des
»von wo« und »wie« des Sprechens der Soziologen, er sucht eine Ant-
wort im Rekurs auf die methodologische Kategorie des Weberschen
Idealtypus. Was als eine Makrostruktur, als Struktur einer ganzen Ge-
sellschaft in den Blick kommt, bedarf einer vorangehenden »Entschei-
dung«. Sie ist — entgegen einer bestimmten Semantik von »objektiv« —
gerade nicht durch ein grofSes » Objekt an sich«, einen omindsen »Stoff«,
weder durch »die« Realitit »der« Gesellschaft noch durch deren univer-
selle Gesetzlichkeiten diktiert. Sprondel liest Weber dennoch nicht mit
den Augen des Neokantianers. Fiir ihn sagt Weber: Die soziale Welt is¢
strukturiert, sie ist kein Chaos, aber das Aussagensystem iiber diese Welt
kann chaotisch sein (Sprondel 1976: 179). Dennoch kann der Idealtypus
als entscheidendes Erkenntnisinstrument der Weberschen Methodolo-
gie nicht der Welt direkt entnommen werden, wie der Umstand, dass die
Sonne scheint, einem Blick durch das Fenster. Er gibt keinem existieren-
den Etwas Ausdruck, ist kein Abbild, dennoch ist er nicht reine Kon-
struktion. Er reagiert auf den Umstand, dass (Erkenntnis der) soziale

280

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WEBERS »DIALEKTIK «

Wirklichkeit perspektivisch ist, einen auch in buchstidblichem Sinn rdum-
lich-zeitlichen Standort in der Welt voraussetzt, kontextgebunden, selek-
tiv, zugleich aber — wenn es um gesellschaftliche und historische Zu-
sammenhinge geht — den Anspruch hat kontextiibergreifende Aussagen
zu machen. Sprondel pladiert ganz dhnlich wie Merleau-Ponty (Mer-
leau-Ponty 1974: 16 f.) dafiir, die Forschungspraxis Webers, also die fak-
tisch realisierte Methode und Methodologie ins Auge zu nehmen. Er hélt
— wohl gerade im Hinblick auf sie — fest: »Jede Besinnung auf die For-
schungspraxis macht deutlich, dass die Wirklichkeit zugleich als struktu-
riert und dennoch nicht verbindlich fiir die Wissenschaft strukturiert zu
unterstellen ist (....) ein zu analysierender sozialer Zusammenhang kann
(und muf) zwar auf einen, nicht aber auf den und schon gar nicht auf
seinen Begriff gebracht werden.« (Sprondel 1976: 180).

Webers Methodologie reflektiert verschiedene Moglichkeiten der Be-
stimmung des Standortes des Soziologen: Der Soziologie ist Kultur-
mensch iiberhaupt, er ist Angehoriger einer bestimmten spezifischen
Kultur, soziohistorisch situiert und er steht in einer Tradition wis-
senschaftlichen Argumentierens. In allen drei Fillen handelt es sich
aber nicht um ein »Subjekt«, sondern um ein selbst schon instituier-
tes=eingebundenes »Wir« — je nachdem ergeben sich unterschiedli-
che Vergleichsgesichtspunkte, Dimensionen der Strukturanalyse. Thre
Begriindung ergibt sich im wechselseitigen Verweis kontingenter sozi-
ohistorischer Gegebenheiten, den institutionalisierten Wertideen eines
bestimmten sozialen Zusammenhangs und wissenschaftsimmanenten
Begriindungszusammenhingen. »Der damit gegebene Zirkel ist nicht
durch diese oder jene fundamentalistische Riickzugsposition zu durch-
brechen, sondern bleibt das in geregelter Kommunikation unter Wis-
senschaftlern zu bearbeitende Problem je konkreter Untersuchungen. «
(Sprondel 1976: 184).

Die blofse Nachzeichnung der Wissensbestainde handelnder Subjekte,
ihrer Alltagsmodelle dagegen bearbeitet diesen Zirkel in Sprondels Au-
gen nicht. Er lasst keinen Zweifel, dass er die Berufung einer »phino-
menologischen Soziologie« auf Weber, seinen Begriff des »subjektiv ge-
meinten Sinns« und dessen Rolle fur eine verstehende Soziologie fir ein
Missverstandnis halt. Man konnte Sprondels Argumentation so verste-
hen, dass mit dem Sinn und Handlungsbegriff eben nicht der »ganze«
Weber abgedeckt sei. So etwa, wenn er darauf aufmerksam macht, dass
Weber gleich nach den ersten beiden Paragraphen von Wirtschaft und
Gesellschaft »soziale Beziehungen und Gebilde«, also Sozialstrukiuren
in den Mittelpunkt stelle und somit der gewichtigere Teil von Wirtschaft
und Gesellschaft strukturtheoretisch entworfen sei. Auch dann hatte We-
ber sozusagen schon den Ansatz zu dem Kompromiss zwischen Subjek-
tivismus und Objektivismus geliefert, den beispielsweise Berger-Luck-
mann zwischen ihm, Weber, und Durkheim herbeifithren wollen oder

281

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

den Bourdieu und Giddens jeweils auf ihre Weise zum Ausgangspunkt
ihrer soziologischen Theorieentwiirfe machen.

Man konnte aber auch argumentieren, vieles hinge davon ab, wie
man Webers Bestimmung des sozialen Handelns und den darin verwen-
deten Begriff des subjektiven Sinns tiberhaupt verstehen mochte. Sozia-
les Handeln solle ein Handeln genannt werden, »welches seinem von
dem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach auf das Verhalten an-
derer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist.« (Weber
1980: 1). Sprondel zitiert weiter: soziale Beziehung sei ein ihrem Sinn-
gehalt nach »aufeinander gegenseitig eingestelltes und dadurch orien-
tiertes Sichverhalten mehrerer« (Weber 1980: 13). Muss damit notwen-
dig ein subjektives, sich selbst transparentes Wissen gemeint sein und
mussen die so aufeinander bezogenen Individuen tber widerspruchs-
freie identische Wissensbestande verfiigen? Wenn ja, dann allerdings be-
darf es einer zusitzlichen »objektiven« Struktur, die gleichsam hinter
dem Riicken dieser Sinnorientierungen funktioniert. Wenn aber Weber
den genauen Charakter dieser gegenseitigen »Einstellung« und »Orien-
tierung« offengelassen hitte und damit gar nicht eine transparente, wi-
derspruchsfreie Realitatsdefinition, eine propositionale Struktur, die sich
selbst durchsichtig ist, meint? Dann konnte die Struktur geradezu in die-
ser Einstellung und Orientierung als solcher liegen, in ihr selbst aufzu-
finden sein, nicht in ihrem identischen propositionalen Sinngehalt mit
dem subjektiv gemeinten Sinn der Anderen, sondern in ihrer sichtba-
ren Wirkung auf jenes »Sich-Verhalten«, von dem Weber spricht. Dass
man in diese Richtung denken muss, zeigt ja Max Webers eigene Erlau-
terung: »Es ist in keiner Art gesagt: dafd die an dem aufeinander ein-
gestellten Handeln Beteiligten im Einzelfall den gleichen Sinngehalt in
die soziale Beziehung legen oder sich sinnhaft entsprechend der Einstel-
lung des Gegenpartners innerlich zu ihm einstellen, dass also in diesem
Sinne Gegenseitigkeit besteht [...] Eine vollige und restlos auf gegensei-
tiger sinnentsprechender Einstellung ruhende soziale Beziehung ist in
der Realitdt nur ein Grenzfall.« (Weber 1980: 13 f.). Mit anderen Wor-
ten: der propositionale Gehalt des »subjektiv gemeinten« Sinns, der auf
andere »bezogen« und »orientiert« ist und dessen realer, an den fakti-
schen Beziehungen und Sequenzen des sozialen Verhaltens ablesbare Ef-
fekt — und gar dessen Effekte in anderen, weiteren, historisch folgen-
den sozialen Kontexten sind zu unterscheiden. Sie stehen nicht in einem
einfachen Entsprechungsverhiltnis — gerade diese Annahme ermoglicht
Weber beispielsweise die Analyse der Wandlungen und Transformatio-
nen der protestantischen Ethik in eine kapitalistische Arbeitsethik. Ale-
xandre Métraux hat in seinem Beitrag zu dem 1976-er Band mogli-
cherweise in diese Richtung gedacht, wenn er Merleau-Pontys »hochst
eigenwillige Interpretation« Max Webers versucht zu charakterisieren
und dabei die Differenz und den Bezug von Verstehen und Handeln, von

282

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS WEBERLEKTURE IN DEN » ABENTEUERN DER DIALEKTIK «

Praxis und Verstehen herausstellt (Métraux 1976: 147) Er betont: »Die
»Wahrheit< des Sozialen [...] steht nicht ein fiir alle Male fest, sondern ge-
hort zu einer Sinngenesis, deren Struktur heraus gearbeitet werden kann.
Das Soziale ist kein konstituierter Gegenstand, sondern eine Institution
mit offenem Horizont« (Métraux 1976: 148).

Von da aus wire sicher auch das von Walter Sprondel aufgeworfene
Problem anzugehen, das wir als Ausgangspunkt dieses Textes genom-
men haben: dass die Erfahrung von (Strukturen der) Gesellschaft und
das Wissen daruber immer perspektivisch ist, und dennoch die Struktu-
ren nicht jenseits dieser Erfahrung sind. Dann konnte Sprondels ausfiihr-
licher Rekurs auf Weber in seiner Verkntipfung mit dem Merleau-Pon-
ty-Motto auch noch auf eine andere Fihrte fithren — eine mitlaufende
Intuition moglicherweise, dass die Leitdifferenzen von Objektivismus
vs. Subjektivismus, Handlung vs. Struktur, Subjekt vs. Ding selbst nicht
weiter fithren. Dann wire der Artikel selbst ein Beispiel fur eine Sinndy-
namik, die auf das Verhalten anderer bezogen ist, »in angebbarer Wei-
se auf das Handeln Anderer eingestellt ist«, sich aber gleichwohl nicht
mit vollem reflexivem Bewusstsein des Akteurs vollzieht. Man konnte zu
dem Eindruck kommen, dass Merleau-Ponty dasselbe Problem in seiner
Weberreflexion umkreist, ohne es seinerseits einer klaren und eindeuti-
gen Losung entgegen zu fiihren. Darauf soll abschliefsend ein Blick ge-
worfen werden.

Merleau-Pontys Weberlektiire
in den » Abenteuern der Dialektik «

Im Zentrum von Merleau-Pontys Auseinandersetzung mit Weber in den
» Abenteuern der Dialektik « scheint zunichst ein anderes Problem zu ste-
hen als das des »Strukturbegriffs in den Sozialwissenschaften«, namlich
eine politische Auseinandersetzung mit dem Anspruch des kommunisti-
schen Totalitarismus. Aber man muss heute daran erinnern, dass dieser
verkniipft war mit dem Anspruch einen, den definitiven Einblick in die
objektiven Strukturgesetze der modernen Gesellschaft zu haben. Dieser
definitive Einblick war der dialektische bzw. historische Materialismus.
Auch dieser Einblick nahm fir sich den Begriff der »Dialektik« in An-
spruch, ebenso wie andere Theorien der Linken (wie etwa der Sartres,
mit der Merleau-Ponty sich ebenfalls auseinandersetzt). Merleau-Ponty
stellt diesem » Ausverkauf der revolutiondren Dialektik« gleich am An-
fang des Buches seine Lesart der von Weber in seinen materialen Stu-
dien faktisch gehandhabten Methodologie gegentiber (Merleau-Ponty
1974: Kap. 1). Er rekurriert auch am Ende des Buches, an dem er po-
litisch fiir einen »neuen Liberalismus« und eine nicht-kommunistische,

283

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

parlamentarische Linke zugleich pladiert, auf Weber (Merleau-Ponty
1974: 273). Das Parlament sei, so Merleau-Ponty, sei »die einzig bekann-
te Einrichtung, die ein Minimum an Opposition und Wahrheit garan-
tiert« (ebd.: 273). Man beginne tiberhaupt erst damit, sagt Merleau-Pon-
ty, — und das ist eine bemerkenswerte Aussage! — »das Gesellschaftliche
kennenzulernen« und lasst allenfalls Raum fiir eine »bescheidene«, in-
haltlich »offene« Dialektik, wenn er bemerkt: »iibrigens wird ein System
bewusster Lebenszusammenhinge niemals dhnliche Losungen wie ein
Kreuzwortritsel oder ein Elementarproblem der Arithmetik enthalten.
[...] Eine nicht-kommunistische Linke ist ebensowenig an das freie Un-
ternehmertum gebunden wie an die Diktatur des Proletariats. Sie glaubt
nicht, dass die kapitalistischen Institutionen die einzigen Ausbeutungs-
einrichtungen sind, aber sie halt sie weder fur natiirlicher noch fur un-
antastbarer als die Steinaxt oder das Fahrrad. Es sind — wie unsere Spra-
che, unsere Werkzeuge, unsere Gebriuche, unsere Kleider — zu einem
bestimmten Gebrauch erfundene Instrumente, die nach und nach einen
Funktionswandel erfahren. Eine Grundanalyse dieses Bedeutungswan-
dels — uber die beriihmte Analyse des Mehrwerts hinaus - ist allererst
noch auszuarbeiten [...]« (Merleau-Ponty 1974: 274).

Im Hinblick auf diesen aus der zeitlichen Perspektive der Mitte des
letzten Jahrhunderts formulierten, hier eher politisch als soziologisch
motivierten Bedarf an Einblick in die »Sozialstruktur und das Problem
des sozialen Wandels« (Sprondel) — wie rekonstruiert Merleau-Ponty
nun das wissenschaftliche Verfahren Webers? Merleau-Ponty erldutert
das im ersten Kapitel am Beispiel der Protestantischen Ethik. Ahnlich
wie Sprondel betont er zunidchst den Entscheidungscharakter des Vor-
gehens. Die entscheidende Strukturdimension steht am Anfang der Ana-
lyse durchaus nicht zwingend fest. Weber wihle einen Ausschnitt, eine
historisch vorkommende Konstellation von Elementen, Merkmalen aus,
die sich in verschiedenen Einzelphinomenen immer wieder artikuliert
wird — den Typus des rationalen kapitalistischen Betriebs. Er beschrei-
be die protestantische Ethik, den Kalvinismus des 16. und 17. Jahrhun-
derts. »Diese Tatsachen werden als interessant, als historisch wichtig
ausgewihlt, das heifst letztlich, weil in ihnen eine Logik durchscheint,
die den Schliissel zu einer ganzen Reihe anderer Tatsachen liefert. Wie
kann der Historiker das zu Beginn wissen? Streng genommen weif$ er
nichts. Seine Aufgliederung nimmt gewisse Ergebnisse vorweg [...] und
wird in dem MafSe gerechtfertigt, wie sie Tatsachen erhellt, die zu den
Ausgangsdefinitionen nichts beigetragen haben. DafS diese Wesentliches
<essences, Ubersetzung verindert, jmk> bezeichnen, ist somit nicht si-
cher; sie liefern nur, sagt Weber, eine >vorldufige Erlauterung< vom ge-
wihlten Gesichtspunkt aus, und der Historiker wihlt diesen Gesichts-
punkt so, wie man das Wort eines Autors behalt oder die Geste eines
Menschen: weil man bei der ersten Lektiire glaubt, einen bestimmten

284

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS WEBERLEKTURE IN DEN » ABENTEUERN DER DIALEKTIK «

Stil hervortreten zu sehen.« (Merleau-Ponty 1974: 17f.). Damit meint
Merleau-Ponty den Text von Benjamin Franklin, den Weber als Ein-
stieg in seine Analyse ins Spiel bringt und dessen immanente Logik er
bestimmt. Webers Ausgangspunkt ist fiir Merleau-Ponty also lediglich
eine vorweg genommene Hypothese, diese Logik finde sich so oder so
dhnlich, woanders immer wieder, bilde eine Art Stilprinzip tiber ver-
schiedene soziohistorische Zusammenhinge hinweg (Merleau-Ponty
19741 17).

Das genau scheint fiir Merleau-Ponty der Schliissel fiir das von Spron-
del gestellte Problem zu sein, wessen Sinndeutung eigentlich mafSgeblich
sein soll fur die Aufdeckung von Strukturen. Sie mussen nicht in den Ge-
halten des subjektiv gemeinten Sinns direkt gesucht werden, sondern in
den Sinnbeziehungen und Konstellationen, die er mit anderen im histo-
rischen Prozess wirksamen Sinnelementen eingeht, eingehen konnte oder
eingegangen ist. Genau das, so legt Merleau-Ponty nahe, bezeichne einen
Teil des Weberschen Verfahrens. »Wenn es Weber gelingt, die Tatsachen
im Einzelnen zu verstehen, indem er die Arbeitsethik auf ihre kalvinisti-
schen Urspriinge zuriickfithrt und in ihren kapitalistischen Konsequen-
zen verfolgt, dann deshalb, weil er deren objektiven Sinn wiederentdeckt
hat, weil er in die Erscheinungen eingedrungen ist, in denen der Verstand
befangen war, und tuber die vorlaufigen und parteiischen Perspektiven
hinausgegangen ist, indem er die anonyme Zielrichtung wiederherstell-
te, die Dialektik eines Ganzen.« (1955: 19).

»Objektiv« meint hier nicht »dinglich«, sondern die faktisch beleg-
bare historische Gegebenheit eines bestimmten Zusammenhangs, einer
bestimmte Sinngenesis. Merleau-Ponty schildert eindringlich, wie Weber
die implizite Logik des kalvinistischen Entwurfs auseinander nimmt, ihre
spezifische Korrespondenz, Vertraglichkeit zu einer » Wertschatzung der
Guter dieser Welt« belegt; die Struktur eines »Seinsverhiltnisses« frei-
legt, das wiederum — etwa in der nachsten Generation — als solches tra-
diert werden kann ohne die urspringlichen Motive mit zu instituieren.
Also konnen sich Sinnstrukturen partiell aus ihren urspriinglichen Kon-
stellationen losen. Die heutige kapitalistische Wirtschaftsordnung ist ein
eigener Kosmos, der dem einzelnen seine Normen eines wirtschaftlichen
Handelns aufzwingt. Zwar konnte die Gehduse-Metapher die Vorstel-
lung einer »dinglichen Wirklichkeit nahe legen«, die sich ihre Subjekte
selbst schaffe tiber » Auslese«. Aber das setze voraus, sagt Weber, dass
eine bestimmte, der Eigenart des Kapitalismus angepasste Art der Le-
bensfihrung und Berufsauffassung schon entstanden sei und zwar in
Gruppen von Menschen, von ihnen getragen. Bei diesem Prozess kon-
ne Religion ebenso mitwirken wie Wirtschaft — Entscheidungen, Wahlen
werden zu Institutionen — das heifdt zu Implikationen des tatsdchlichen
Verhaltens von Menschen, die wiederum entsprechende Haltungen an-
derer Menschen begiinstigen, wahrscheinlicher machen.

285

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

Man konnte in der Sprache der in der Zeit der Entstehung der Aben-
teuer der Dialektik abgehaltenen Vorlesung L'institution, la passivité
(Merleau-Ponty 2015) formulieren: die Individuen sind es, die ebenso in-
stituiert wie instituierend sind dadurch, dass sie die Vergangenheit nicht
als Bewusstsein der Vergangenheit haben, als »iberholtes Bild«, sondern
die Vergangenheit als Ganze in ihrem Verhalten wirksam bleibt (Mer-
leau-Ponty 2015: 43). Genau das macht, dass Subjekte sowohl instituiert
wie instituierend sind. Das ist eine Funktion der Zeit, der Tatsache, dass
Menschen Gedichtnisse haben. Dieses Gedichtnis ist nicht eine Zutat,
eine blof§ subjektive Komponente von Institutionen, sondern deren ei-
gentliches Medium: »Le temps est le modéle méme de linstitution: pas-
sivité-activité, il continue, parce qu’il a été institué, il fuse, il ne peut pas
cesser d’étre, il est total parce-qu’il est partiel, il est un champ.« »Die
Zeit ist selbst das Modell von Institution, Passivitit-Aktivitit, sie dauert,
weil sie instituiert wurde, sie verschmilzt (2), sie hort nicht auf zu sein,
sie ist total, weil sie partiell ist, sie ist ein Feld« (Merleau-Ponty 2015:
47; Ubers. jmk). Institutiert/Instituierendes tritt in Konstellationen ein,
die sich zu Systemen verdichten konnen, das heifst sich wechselseitig be-
statigen konnen, Resonanzeffekte erzeugen quer uber Bereiche etwa des
Rechts, der Religion, des Wirtschaftens. Es ist leicht zu sehen, dass Mer-
leau-Ponty mit Sicherheit auch durch die Lektiire Webers zu diesem In-
stitutionsbegriff angeregt wurde.

Jedenfalls: dass sich im Ergebnis eine scheinbar einstimmige Entwick-
lung der »Rationalisierung« zu ergeben scheint, zugleich eine Charak-
terisierung der Prozesslogik wie der Struktur des Kapitalismus und der
modernen Gesellschaft — das stellt sich erst im Nachhinein heraus. Den-
noch geht es dabei weder um eine Hegelsche List der Vernunft, um einen
geheimen Plan oder um die Entfaltung eines zunichst in der Subjektivi-
tat eingeschlossenen » Wesens«. »Jedes dieser Elemente«, kommentiert
Merleau-Ponty »gewinnt diese geschichtliche Bedeutung nur durch sein
Zusammentreffen mit den anderen. Haufig hat die Geschichte in Isolie-
rung eines von ihnen hervorgebracht (das Recht in Rom, die Elemente
des Kalkiils in Indien), ohne dass es sich so entwickelt hitte, wie es sich
im Kapitalismus entwickeln musste. Ihr Zusammentreffen bestatigt in je-
dem den Entwurf von Rationalitit, den es mit sich fithrte. In dem Mafe,
wie die Wechselwirkungen sich haufen, wird die Entwicklung des Sys-
tems in seinem eigenen Sinn immer wahrscheinlicher. Die kapitalistische
Produktion setzt sich mehr und mehr im Sinn einer Entwicklung der
Technik und der angewandten Wissenschaften durch. Zunichst freilich
ist dies keine allmachtige Idee, sondern eine Imagination von Geschichte
<»imagination de I’histoire« — Ubersetzung verindert, jmk, nicht: »ein-
gebildete«>, die hier und da Elemente aussit, die fihig sind, eines Tages
integriert zu werden. Der Sinn des Systems ist wiahrend seiner Anfan-
ge wie der Bild-Sinn [sens pictural] des Gemaldes, von dem die Gesten

286

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS WEBERLEKTURE IN DEN » ABENTEUERN DER DIALEKTIK «

des Malers weniger dirigiert werden, als daf$ er ihr Ergebnis ist und mit
ihnen fortschreitet. Man kann ihn auch mit dem Sinn der gesproche-
nen Sprache vergleichen, die weder als Begriff im Geist derjenigen auf-
tritt, die sie sprechen, noch in irgendeinem idealen Modell der Sprache,
sondern der vielmehr das virtuelle Zentrum einer Reihe konvergieren-
der, fast unbewusster Sprechoperationen ist. Die historische Redeweise
kommt dazu, >Rationalisierung< oder >Kapitalismus« zu sagen, wenn die
Verwandtschaft der Produkte der geschichtlichen Einbildung manifest
geworden ist. Aber die Geschichte arbeitet nicht nach einem Modell: sie
ist <ja> gerade die aufkommende Bedeutung <»I’avénement du sens«,
Ubersetzung veridndert, jmk, nicht: »Inthronisierung«!>. Sagt man, dass
die Elemente der Rationalitit miteinander verwandt waren, ehe sie sich
zu einem System kristallisierten, so ist das nur eine Weise zu sagen, dass
sie, durch menschliche Intentionen wiederaufgenommen und entwickelt,
einander bestitigen und ein Ganzes bilden mussten. Wie vor dem Auf-
treten des burgerlichen Unternehmens die von diesem vereinigten Ele-
mente keine Bestandteile ein und desselben Universums waren, so muss
man sagen, dafs jedes durch die anderen gleichsam verlockt wird, sich
in einem Sinn, der ihnen gemeinsam ist, zu entwickeln, den aber keines
von ihnen erschopft. Die innerweltliche Askese, die der Kalvinismus zum
Prinzip erhebt, vollendet sich im Kapitalismus, aber im zweifachen Sinn
des Wortes: sie wird verwirklicht, da er, mehr noch als sie, Tatigkeit in
der Welt ist; sie wird zerstort als Askese, da der Kapitalismus darauf aus
ist, seine eigenen transzendenten Motive zu beseitigen |...] Zwischen den
Elementen einer geschichtlichen Totalitit gibt es nach Weber eine Wahl-
verwandtschaft.« (Merleau-Ponty 1974: 23 f.; kursiv jmk)

Diese Passage ist aus verschiedenen Griinden bedeutsam. Zum einen
zeigt sie Merleau-Pontys Weberverstandnis, sie beginnt wie eine Para-
phrase, nimmt dann aber eine ganz eigene Akzentuierung vor. Zugleich
gehort sie zu den wenigen Stellen, in denen Merleau-Ponty sein Verstand-
nis soziologischer Strukturen im Zusammenhang mit einem konkreten
Gegenstand deutlich macht. Ohne es kenntlich zu machen, folgt er aber
auch hier den Pramissen seiner strukturalen Bedeutungstheorie. Die Be-
deutung ist nicht »in« den Intentionen, Sinngebungen und Planen der
Akteure von vorne herein enthalten, »in« einem der Elemente selbst, son-
dern ergibt sich aus deren Verhiltnis, aus einer Konstellation, Rekombi-
nation in einer gegebenen historischen Phase. Was als wirksame Struk-
tur historisch zustande gekommen ist oder sein wird, ldsst sich erst im
Nachhinein bestimmen. Auch in diesem Zusammenhang fallt wieder der
Vergleich mit einer »Kristallisation« (ich erinnere: ebenfalls eines »Ge-
genbegriffes« zur transzendentalen »Konstitution«) zu, also der unwill-
kiirlichen, plotzlichen Entfaltung einer Struktur von erstaunlicher Regel-
mifSigkeit, die klare Bedingungen hat, aber dennoch iiberraschend und
im Einzelnen nicht geplant ablduft. Das erinnert durchaus an Dialektik

287

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

— Merleau-Ponty konzipiert das unter Berufung auf die Weberschen Ana-
lysen aber pluraler, offener, von Kontingenzen durchzogen als die hege-
lianisch/marxistischen Modelle.

Insbesondere streitet er jede wie auch immer geartete Teleologie ab. Es
gibt hier kein Bewegungsgesetz, kein An-Sich der Gesellschaft, das zu ei-
nem Fiir-Sich und in der Folge zu einem An-und-Fiir-Sich wird, kein »zu
sich kommendes« geschichtliches Subjekt. Die Akteure spielen eine Rol-
le, aber nicht dadurch, dass sie einen vorgefassten, identisch bleibenden,
subjektiv gemeinten Sinn gewissermafSen in die Strukturen hinein »ob-
jektivieren«, ihre vorentworfenen Handlungen umsetzen und diese die
Strukturen konstituieren, so wie ein Zimmermann ein Haus baut. Deren
Verhaltensweisen sind durchaus, weil es sich um Subjekte handelt, auf
eine bestimmte Weise aneinander »orientiert«, »aufeinander eingestellt«,
wie Weber sagt. Aber das ist weder im Sinne einer Identitit von Bedeu-
tungen zu verstehen, noch im Sinne aufzuhebender Gegensatze, noch im
Sinne einer Antizipation oder Implikation des spiteren Zusammentre-
tens, noch geht es alleine um ein Anhdufen von quantitativen Verande-
rungen, die irgendwann in eine neue Qualitit umschlagen. Merleau-Pon-
ty geht es um ein Verstdndnis »konkreter«, »situierter« Dialektik, in der
»doppeldeutige Beziehungen«, »Umstiirze«, »kontrare und untrennba-
re Wahrheiten«, »Uberschreitungen«, »anhaltende Entstehungsprozes-
se«, Pluralitidt von Absichten und Ordnungen bei einer gegeben spezi-
fischen Konstellation von Elementen wirksam sind. Das alles findet in
einem historisch bestimmten, spezifischen Erfahrungsfeld der » Wechsel-
beziehung der Subjekte untereinander und mit dem Sein«, das nicht ein
»Schauspiel« ist, sondern Praxis, »gemeinsames Lebensfeld«, in dem »je-
des Element fiir die anderen Elemente offen ist« (Merleau-Ponty 1974:
245). Wir sind, so versucht Merleau-Ponty eine Dialektik der Differenz
zu beschreiben, in unserer Unterschiedlichkeit (différence) zu einer ein-
zigen naturlichen und menschlichen Welt hin offen, »weil wir in Bezug
auf sie wechselseitig fureinander imitierbar und der Teilhabe fihig sind. «
(»que nous sommes imitables et participables les uns par les autres dans
ce rapport avec lui.«) (Merleau-Ponty 1974: 246).

Dass Merleau-Ponty gerade in diesem Zusammenhang von »Imitabili-
tat« spricht, scheint mir immer wieder auf den Doppelcharakter expres-
siven Verhaltens zu verweisen: es ist neben seiner Bedeutungs-/Sinndi-
mension, seiner Fahigkeit propositionale Gehalte zu prozessieren, immer
zugleich Fertigkeit, strukturierte Bewegung, es hat eine AufSenseite — weil
sprachliche Elemente, oder Gesten, oder Stile, ja sogar Deutungsmus-
ter und Begriindungen reproduzierbar, transportierbar, rekombinierbar
sind, auch ohne die Bedingung volliger Sinnaddquanz. Genau deshalb ist
jedes Element dieses expressiven Verhaltens offen fiir Bedeutungswan-
del, Neukontextuierungen in benachbarten oder ferner liegenden sozia-
len und kulturellen Feldern. »Erst in der Praxis«, schreibt Alexandre

288

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GUTE« UND »SCHLECHTE DIALEKTIK« — DIALEKTIK OHNE SYNTHESE

Meétraux, »verknupfen sich die individuell beigebrachten Bedeutungen
zu einem sozial-geschichtlichen Ganzen.« (Métraux 1976: 148). Deshalb
konnen den Anderen — um die in Kapitel 3 zitierte Stendhal-Metaphorik
zu bemiihen — solche Elemente auch als zunichst nackte » Zweige« ent-
gegengehalten werden, an denen dann ggf. Bedeutungen, auch andere
und neue, als irgendjemand erwartet, »auskristallisieren« konnen. Es
geht nicht darum zu sagen, dass es sich um anonyme und vollstindig
unbewusste Prozesse handelt, Subjektivitit, Intentionalitit, Bewusstsein
sind fur Merleau-Ponty wie Weber wesentliche Momente der sozialen
Prozesse und des Verhaltens. Aber das beinhaltet alle empirisch vorfind-
lichen Moglichkeiten des Konfusen, des Halbbewussten, der Umdeu-
tung, der Entwicklung, Konkretisierung, Uberschreitung, Modulation
von Sinnelementen im Prozesse der Kommunikation und Interaktion,
einer Pluralitit von Gegensitzen, die sich im historischen Prozess stin-
dig situieren und neu bestimmen miissen.

»Gute« und »schlechte Dialektik « —
Dialektik ohne Synthese

Die Dialektik, die Merleau-Ponty entwirft, ist also nicht von einer kla-
ren und distinkten Kontraritit von Thesen, Antithesen und Synthesen
bestimmt. In einer Arbeitsnotiz zu Das Sichtbare und das Unsichtbare
nennt er das erstere eine »einbalsamierte Dialektik«. Es geht im histo-
rischen Prozess — und genau das macht die Dialektik aus — gerade nicht
um klare Thesen und Antithesen, um ideale Bedeutungen einer idealen
Sprache (langue), sondern um faktisch gesprochene Sprache (parole),
die nicht auf idealen Bedeutungen beruht, sondern darauf, dass sie den
Anderen (immer auch) als »Verhalten, nicht als >Psychismus< anvisiert,
die auf den Anderen antwortet, noch bevor er als >Psychismus« verstan-
den worden ist, und zwar in einer Auseinandersetzung, die seine Wor-
te als Worte und als Ereignisse zuriickweist oder akzeptiert — Gerade sie
konstituiert vor mir als Bedeutung und als Subjekt der Bedeutung ein
Milieu der Verstindigung, ein intersubjektives diakritisches System, das
gegenwartige Sprache und nicht >menschliches< Universum, objektiver
Geist ist.« (Merleau-Ponty 1994a: 227). Das zeigt nochmals, wie eng
verkniipft Merleau-Pontys diakritischer und operativ-prozessbezogener
Strukturbegriff, seine Bedeutungstheorie und Bewegungstheorie, seine
Weber-Interpretation und seine Kritik an der Dialektik sind.

Im Manuskript »Das Sichtbare und das Unsichtbare« selbst spezifiziert
Merleau-Ponty eine »gute« und eine »schlechte « Dialektik. Die schlechte
Dialektik ist fir ihn gleichbedeutend mit einem erklarten dialektischen
Formalismus. Die Abstraktion von Dialektik zu einem Erklarungsprinzip

289

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

unabhingig von konkreten Erkenntnisgegenstanden sei gleich bedeutend
damit, dass man »von ihr spricht, statt sie zu praktizieren« (Merleau-
Ponty 1994a: 128). Die Dialektik, die Merleau-Ponty vorschwebt, misste
dagegen ohne Einschrankung die jeweilige » Vielzahl der Beziige ins Auge
<fassen> und das, was Ambiguitdt genannt wurde«: »Die schlechte Dia-
lektik ist jene, die glaubt, das Sein durch These, Antithese und Synthe-
se zusammensetzen zu konnen; die gute Dialektik ist jene, die weif3, dass
jede These eine Idealisierung darstellt, dass das Sein nicht aus Idealisie-
rungen oder aus Gesagtem besteht [...]« (Merleau-Ponty 1994a: 129).
Diese Bemerkung lasst sich ohne weiteres als eine Anspielung auf Max
Webers Theorie der Idealtypik und deren Begriindung lesen. Vielmehr, so
fahrt Merleau-Ponty finden sich in Wirklichkeit »verbundene<n> Ganz-
heiten, wo die Bedeutung immer nur als Tendenz vorhanden ist, wo die
Tragheit des Inhaltes es niemals erlaubt, den einen Begriff als positiven
und den anderen als negativen zu definieren, und erst recht nicht, einen
dritten Begriff als die absolute Aufhebung (suppression!) des Negativen
durch sich selbst anzusetzen.« (Merleau-Ponty 1994a: 129).

Er begrundet im Folgenden eine »Dialektik ohne Synthese«, die Zu-
ruckweisung der Idee »du dépassement qui rassemble«, wortlich einer
»Uberschreitung, die wieder versammelt, zusammenbringt «. Gemeint ist
damit Hegels Konzept der dialektischen » Aufhebung«, fiir die es be-
kanntlich kein adidquates franzosisches Wort gibt — in ihrem Doppelsinn
der Auflésung/Auflerkraftsetzung von etwas (insofern der Uberschrei-
tung), zugleich der » Aufbewahrung« und Neuverwandlung. Der Figur
der » Aufhebung« stellt Merleau-Ponty — in einem durchaus Weber-affi-
nen Gestus — die Einsicht in die faktisch immer nur partiale Rationalitit
der Wirklichkeit entgegen: »Im Denken wie im Leben kennen wir im-
mer nur Aufhebungen (dépassements, Ubersetzung gedndert, jmk), die
konkret und partiell sind, angefiillt mit Uberlebendem und behaftet mit
Mingeln; es gibt keine vollstindige Aufhebung (dépassement, Uberset-
zung gedndert, jmk), die alles in sich bewahrt, was in den vorausgegan-
genen Phasen angeeignet wurde, die mechanisch ein Mehr hinzuftugt und
es erlauben wiirde, die dialektischen Phasen hierarchisch zu ordnen vom
weniger Realen zum Realeren, vom weniger Giiltigen zum Giiltigeren.
Aber auf einer bestimmten Strecke des Weges kann es Fortschritte ge-
ben, und vor allem gibt es Losungen, die nach und nach ausgeschlossen
werden.« (Merleau-Ponty 1994 a: 129).* Dieser Gestus der Niichtern-
heit lasst sich ohne weiteres in Max Webers Schriften wiederfinden. Die
darin enthaltene Hegelkritik erinnert dagegen deutlich an Kierkegaard,

4 Die Wiedergabe von »dépassement« mit den ungebrauchlichen Worten
»Ubersteigung« und »Uberstieg«, so die deutsche Ubersetzung, finde ich
irrefithrend. Gemeint ist schlicht und einfach der dialektische Begriff der
» Aufhebung«!

290

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»GUTE« UND »SCHLECHTE DIALEKTIK« — DIALEKTIK OHNE SYNTHESE

die Formel einer »Dialektik ohne Synthese« auch an die Negative Dia-
lektik Theodor W. Adornos (vgl. auch Sartre 1968: 215 f.).
Merleau-Ponty formuliert hier aus der ontologischen Perspektive sei-
nes letzten Buches nochmals das Fazit am Ende der » Abenteuer der Dia-
lektik« aus. Dort hatte er ebenfalls, die Uberlegungen des ersten Kapitels
aufgreifend, Max Weber als Kronzeugen gegen die »Selbsttauschungen«
der »Abenteuer der Dialektik« in Anspruch genommen. Webers Kul-
turbegriff, so fihrt er aus, entsprache einer pluralen (insofern: libera-
len), offenen, nicht-teleologischen Form der Dialektik, »ein<em> Denken
mit mehreren Zentren und mehreren Zugangen« (Merleau-Ponty 1974:
246).5 Webers Protestantischer Ethik entnimmt er ein Modell des Den-
kens in Konstellationen heterogener Elemente, die sich in bestimmten
historischen Situationen und aus situativen Gegebenheiten heraus sich
zueinander verhalten und aufeinander zu entwickeln, die realen histori-
schen Moglichkeiten folgend, resonante und dissonante Potentiale aller-
erst entfalten. Was da passiert, stellt sich her »im Kontakt mit der Kon-
tingenz« (Merleau-Ponty 1974: 22) »im Augenblick, wo die menschliche
Initiative ein Lebenssystem begriindet, indem sie zerstreute Gegeben-
heiten wiederaufnimmt.« (ebd.). Aber diese »Systeme«, diese Institutio-
nen sind nicht abgeschlossen und abschlief$bar, sie sind nicht endgiiltig
»konstituiert« (vgl. Métraux 1976: 148). Sondern sie konnen ihre Be-
deutung verandern, differenzieren, umgestalten im MafSe ihrer Einfi-
gung in andere soziotemporale Kontexte, im MafSe also ihrer »syntag-
matischen« Neujustierung — so wie sich phonetische, semantische oder
sonstige sprachliche Relationen sukzessive im Sprachgebrauch dndern
konnen. In der ungefihr zeitgleich zur Abfassung der Abenteuer der Dia-
lektik abgehaltenen Vorlesung tiber Institutionen setzt Merleau-Ponty
Konstitution und Institution zueinander in Gegensatz. Etwas instituieren
setzt realhistorisch Instituiertes immer schon voraus und jede Institution
heifdt zugleich »institution d’un a-venir«, »Institution einer Zukunft/ei-
nes Zu-Kommenden«. Das ist verkntipft mit Geschichte iiberhaupt: »In-
stitution [signifie] établissement dans une expérience |...] de dimensions

5 In politischer Hinsicht sagt Merleau-Ponty beispielsweise, der Systemgegensatz
zwischen USA und UDSSR beschrinke sich beileibe nicht auf den von freiem
Unternehmertum und Marxismus und fahrt fort: »Unter der Hiille ein- oder
zweihundert Jahre alter Philosophien zimmern die etablierten politischen Sys-
teme etwas ganz andres zurecht« (ebd.: 271). Die Philosophien dienten nur der
»Verzierung«, in die »Laster und Tugenden« der beiden System gingen eine
Vielzahl ganz anderer geographischer, historischer und politischer Bedingungen
ein; es gelte, dieses » Andere«, das sie verbergen, ins Auge zu fassen und nicht
eigene (dialektische) Traumereien zu pflegen. Prophetisch — sowohl in Bezug
auf die Entwicklung der Sowjetunion, besonders aber die Chinas — bemerkt
Merleau-Ponty: »Es zeichnet sich umrisshaft ein allgemeineres Wirtschaftssys-
tem ab, worauf bezogen beide nur Sonderfille darstellen.« (ebd.: 272).

291

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

[...] par rapport auxquelles toute une série d’autres experiences auront
sens et feront une suite, une histoire. [...] Le sens est déposé [...] mais
non comme objet au vestiaire, comme simple reste ou survivance, com-
me résidu: il est comme a continuer, a achever sans que cette suite
soit déterminée.« » Institution [bedeutet] Einrichtung in einer Erfabrung
[...] von Dimensionen [...] in Bezug auf die eine ganze Serie anderer
Erfabrungen Sinn haben und eine Folge, eine Geschichte machen wird.
[...] Die Bedeutung ist hinterlegt [...| aber nicht wie ein Objekt in einer
Garderobe, als einfacher Uberrest oder Uberleben, als Abfall: sie ist dort
wie um zu dauern, zum Abschluss gefiibrt zu werden, ohne dass diese
Folge determiniert wire« (ebd.: 50; Ubers. jmk).

Kooperierende Menschen konstituieren nicht, sie instituieren — fir
sich und wechselweise fiireinander. Das Instituierte ist dabei buchstib-
lich von vorne herein »intersubjektiv«, etwas »zwischen« den Individu-
en, aber ohne vollig eindeutig oder einverstandlich zu sein, und ein fiir
alle Mal festzulegen, denn »ein instituierendes Subjekt kann mit einem
Anderen koexistieren, weil das Instituierte nicht die unmittelbare Spie-
gelung seiner Aktivitaten darstellt. Dieses kann nachtraglich durch sich
selbst oder durch Andere wieder aufgenommen werden, ohne dass es
hierbei um eine totale Neuschaffung geht. Dadurch steht es als Angel-
punkt [charniére] zwischen den Anderen und mir, andererseits zwischen
mir und meinem Selbst, als Folge und Gewahr unserer Zugehorigkeit zur
selben Welt. Unter Institution verstand man [d.h. in der Vorlesung, jmk]
also das Erfahrungsgeschehen, wodurch die Erfahrung um eine Dimen-
sion der Dauer bereichert wird. In Bezug auf diese wird eine Reihe an-
derer Erfahrungen Sinn haben und eine denkbare Fortsetzung oder eine
Geschichte bilden.« (Merleau-Ponty 1973: 74 f.).

Merleau-Ponty verweist — wie Weber — auf ein Verstandnis intersub-
jektiver sinnhafter Orientierung, das genau nicht eine vollstandige in-
haltliche Sinnkorrespondenz, nicht identische Wissensbestande voraus-
setzen muss. Deshalb kann auch die Auszeichnung »sozialer Struktur«
als eines Ineinandergreifen von Verhalten bzw. Sinndeutungen nicht blofS
auf der Wiedergabe eines subjektiven Wissens der Subjekte beruhen, son-
dern setzt eine Rekonstruktion eines immer schon statt gehabten, irgend-
wie dokumentierten mit dem Wissen der Subjekte arbeitenden, aber den-
noch nicht darin aufgehenden Prozesses voraus. Das damit verknupfte
Verstdndnis historischer Prozesses stellt sich als eine Struktur steter fak-
tischer Strukturierung dar, ein Prozess der Sinngebung und Sinntransfor-
mation zwar durch die Intentionalitit von Subjekten hindurch, gleich-
wohl nicht auf die deklarierten und deklarierbaren Wissensinhalte, die
Gehalte eines oder einer Gruppe von ihnen reduzierbar. Sondern im
Gegenteil und ebenso gut als ein Prozess der sukzessiven Sinnbestim-
mung und damit Bestimmung von Intentionalitdt z.B. durch das An-
schlussverhalten (suite/Folge) Anderer. Damit zeichnet Merleau-Ponty

292

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KIERKEGAARD UND DIE WEBERSCHE METHODOLOGIE

ein Verstindnis sozialer Prozessen vor, wie wir es aus Luhmanns Theorie
der Sinnbestimmung durch Anschlusskommunikation (Luhmann 1988:
198) kennen oder auch im Verstandnis der objektiven Hermeneutik, fir
das das sinngebende Verhalten nicht primar und ausschlieSlich im Be-
wusstsein stattfindet, sondern sich interaktiv aus der Logik des Anschlie-
Bens und Fortsetzens von Sinnimpulsen ergibt (Oevermann u.a. 1979).
Allerdings mit dem charakteristischen Unterschied, dass Merleau-Pon-
ty keine strikte Notwendigkeit, kein Telos und damit sicher keine unbe-
dingte Wirksamkeit universaler Regelsysteme anerkennt.

Kierkegaard, das Wissen »sub specie aeterni«
und die Webersche Methodologie

Merleau-Pontys Dialektik-, Geschichts- und zugleich Strukturverstind-
nis ist in dieser Betonung des steten »Werdens« insofern durch und
durch antihegelianisch und korrespondiert eher mit dem Kierkegaards.
Es verknupft strukturalistische, phanomenologische und existentialisti-
sche Motive. Kierkegaard wird von Merleau-Ponty fiir genau die Fra-
gestellung in Anspruch genommen, in dem er den Dialog zwischen dem
Philosophen und dem Soziologen inszeniert in der Stelle, die Sprondel
als Motto fur seinen Aufsatz wahlte. Er lasst Kierkegaard an Hegel ge-
wandt sagen: »Sie, der Sie tiber die Entwicklung der Welt urteilen und
ihre Vollendung im preufSischen Staat verkiinden, von woher sprechen
Sie, und wie konnen Sie so tun, als hatten Sie einen Platz aufSerhalb je-
der Situation?« (Merleau-Ponty 2000b: 85). Was im Nachhinein als
System, als logische Gestalt, als »zwingend « erscheint, ist immer auch
»optische Tauschung« (Kierkegaard) in der Verwechslung der Faktizi-
tdt einer erfolgten Entwicklung mit einer logischen Notwendigkeit, die
dann zur verborgenen Vernunft, zum Bewegungsgesetz, zur immanen-
te »Entfaltung« umgedeutet wird, die, anders gesagt, die Illusion einer
Struktur erweckt, die eine eigenstindige Existenz gegeniiber dem Pro-
zess, den sie strukturiert, hitte. Aber ebenso wenig wie die natiirliche
Evolution mit fertigen Baupldnen fiir Insekten, Blitenpflanzen oder Fle-
dermiusen gearbeitet hat, verfugt die Geschichte oder die Sprache in
den Augen Merleau-Pontys iiber geheime strukturelle Teleologien, die
vom Prozess abhebbar wiren und mit den in ihnen wirksamen Kon-
tingenzen im Grunde nichts zu tun hitten. Gerade das Beispiel von
Merleau-Pontys Weberlektiire zeigt, dass er die Kontingenzen als we-
sentlichen Bestandteil der Strukturbildung betrachtet, sie sind gerade-
zu deren Material.

Die Logik der Diachronie, der Geschichte, die Merleau-Ponty da im
Kontext einer Weberinterpretation skizziert, ist weder eine Hegelsche

293

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

Dialektik noch mochte sie, wie Marx, diese einfach vom Kopf auf die
Fiifde stellen. Gewiss, der Marxsche Impuls, menschliche Praxis und da-
mit auch »leibhaftige Menschen« (Marx 1981: 26), die »korperliche
Organisation dieser Individuen und ihr dadurch gegebenes Verhiltnis
zur tibrigen Natur« (Marx 1981: 21) zum Ausgangspunkt zu machen,
greift auch Merleau-Ponty auf. Aber die historischen Kategorien, de-
rer sich Merleau-Ponty bedient, verzichten auf jede Vorstellung einer
Notwendigkeit des geschichtlichen Verlaufs, betonen vielmehr dessen
Kontingenz. Sie entsprechen denen des Antihegelianers Kierkegaard,
am deutlichsten entfaltet in dem kurzen Zwischenspiel der »Philoso-
phische Kriimel« (bzw. »Brosamen«). Was wird, sagt Kierkegaard da,
ist genau deshalb nicht »notwendig« — das heifdt, diachrone Strukturen,
Prozessstrukturen arbeiten geradezu mit Kontingenz und Konstellation,
mit der Antizipation und der Retrospektion von Sinn, mit Ubergingen
von Moglichkeit zu Wirklichkeit. Dass etwas Gewordenes im Nachhi-
nein als »notwendig« (als logisch, nicht anders moglich) erscheint, ent-
springt der bloflen Faktizitit des Gewordenseins, und wird missverstan-
den, wenn man eine Gesetzlichkeit hineinkonstruiert. »Das Vergangene
ist nicht notwendig, da es wurde; wurde nicht notwendig, indem es wur-
de (ein Widerspruch), und wird noch weniger notwendig durch irgendei-
ne Auffassung«, schreibt Kierkegaard (Kierkegaard 2005: 94). Auch bei
Kierkegaard findet sich die Auffassung, dass »das unmittelbare Wahr-
nehmen« nicht triigen kann (Kierkegaard 2005: 96). Aber man darf auch
aus der Wahrnehmung nichts anderes machen, als sie ist. Insbesondere
ist sie nicht gleichbedeutend mit einem Wissen, ihre »Wahrheit« liegt
auch nicht in einem zukiinftigen Wissen. Auch das ist eine vollig unhe-
gelianische Sicht der Dinge. Hegel sieht ja bekanntlich die » Wahrheit«
der sinnlichen Wahrnehmung letzten Endes im Geist, wiahrend die Anti-
hegelianer auf der Widerstandigkeit der Kontingenz von Natur und Ge-
schichte beharren.

Was fiir den historischen, diachronen Prozess gilt, dass tiber ihn im-
mer nur ein »unsicheres«, approximatives, mehr oder weniger hypothe-
tisches Wissen zu erzielen ist (Kierkegaard 2005: 782), gilt ebenso fiir
synchrone soziale »Strukturen«, die wir tiber die Grenzen von Situatio-
nen hinaus konstruieren. Was Merleau-Ponty fiir die Analyse geschicht-
licher Prozesse schreibt, gilt auch fiir synchrone soziologische Struk-
turen, insofern damit Ordnungen, Muster gemeint sind, die sich tiber
einen konkreten (und heute wie mithsam auch immer dokumentierba-
ren) Interaktionsprozess hinaus wiederholt. Das Wissen dariiber behalt
seine Zufilligkeit schon allein durch die Kontingenz der Erreichbarkeit
des »Materials«, in die der eigene Standpunkt des Forschers eingeht.
Ob es sich also um diachrone oder synchrone Strukturen handelt, das
soziologische Wissen dariiber ist auf gewisse Weise immer historisches
Wissen und historisches Wissen ist immer nur Approximationswissen.

294

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KIERKEGAARD UND DIE WEBERSCHE METHODOLOGIE

»Jedes Wissen um Wirklichkeit ist Moglichkeit«, schreibt Kierkegaard
(Kierkegaard 2005: 478). »Existenz ist bestindig das Einzelne«, das
» Abstrakte existiert nicht«. Wissen ist notwendig Abstraktion, aber
bezieht sich genau dadurch auf das, was existiert. Wird aber, so Kier-
kegaard, die Identitit von Denken (Wissen) und Sein, von Begriff und
Sache postuliert, wie das Hegels Geschichtsphilosophie tut, so ist das
»der Ausdruck dafiir, dass das Denken die Existenz vollig verlassen
hat, dass es ausgewandert ist und einen sechsten Erdteil gefunden hat,
wo es in der absoluten Identitit von Denken und Sein sich absolut
genug ist.« (Kierkegaard 2005: 495).¢ Wer das annimmt, erhebt den
Anspruch eines Wissens unabhingig von Zeit, Raum, Situation — ein
Wissen »sub specie aeterni«; er beansprucht den Status des, wie Mer-
leau-Ponty oft formuliert, »Kosmotheoros«, der keinen Korper und da-
mit keine Position in der Welt hitte. Aber das ist eine Illusion, die fiir
Kierkegaard eine inhidrente Komik hat. Ubrigens stoflen Kierkegaard
wie Merleau-Ponty in diesem Zusammenhang auf die Paradoxien der
Bewegung. Existenz sub specie aeterni zu denken, hiefle, so argumen-
tiert er, sie aufzuheben. Existenz »lasst sich nicht ohne Bewegung den-
ken«, aber Bewegung lasst sich ebenso wenig wie die Zeit selbst, wie
die Endlichkeit »sub specie aeterni« denken. »Denke ich sie, hebe ich
sie auf, und dann denke ich sie nicht.« (Kierkegaard 2005: 469). Bewe-
gung, Zeit, Endlichkeit sind irreduzible Faktizitdten, auf gewisse Wei-
se: nicht durch das Denken einholbar, weil jedes Denken diese Faktizi-
tdt zu seiner Voraussetzung hat.

Kierkegaard ging es letztlich um die leidenschaftliche Ubernahme
der eigenen Existenz, um eine Dimension der Ethik und des Glaubens.
Aber kann man mit dem Grundsatz »Existenz vor Essenz« auch Wis-
senschaft betreiben? Gibt es den »existierenden Wissenschaftler«?
Merleau-Ponty scheint das fur moglich zu halten und Weber genau in
diesem Sinne zu lesen. Dies betrifft zentrale Aspekte der Weberschen
Methodologie:

®  Weber halte die Rekonstruktion des »Kontingenzhorizont der Ver-
gangenheit« beim Sinnverstehen fiir wesentlich (Merleau-Ponty
1974: 15);

e Die Konzeption der Idealtypen enthilt die Einsicht in den immer nur
approximativen Charakter von Wissen. Idealtypen sind nicht die
»Schlissel der Geschichte«, »Wissen ist niemals unbedingt giiltig«
(Merleau-Ponty 1974: 14); Idealtypen sind » Mittel der Erkenntnis«,

6  Diese Stelle erinnert auch wieder an Karl Marx’ Ableitung des »reinen Den-
kens« aus der gesellschaftlichen Arbeitsteilung. Die Philosophien leben in
ihrer eigenen Welt des »Geistes alleene«, weil die gesellschaftliche Diffe-
renzierung korperlicher und geistiger Arbeit dieser Illusion einen gewissen
Riickhalt verschafft. (Marx 1981: 32).

295

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

gedankliche Konstruktionen, »zur Messung und systematischen
Charakterisierung von individuellen, d.h. in ihrer Einzigartigkeit
bedeutsamen Zusammenhingen.« (Weber 1988: 193)

Die Situiertheit auch des Kulturwissenschaftlers wird nicht metho-
disch ausgemerzt, sondern in reflektierter und kontrollierter Wei-
se zum Bestandteil der Methode — es ist eine Voraussetzung histo-
rischer Forschung, dass wir ein »Interesse an der Vergangenheit«
haben, nicht nur in spezifischen kulturellen Wertzusammenhingen
situiert sind, sondern »dass wir tiberhaupt Kulturmenschen sind«
(Merleau-Ponty 1974: 28; vgl. die sehr analoge Wiedergabe bei
Sprondel 1976: 181);

Die Prozessualitdt des Sozialen wird ernst genommen, der Struk-
turbegriff wird nicht jenseits historischer Kontingenzen angesie-
delt, sondern gerade auf die Kontingenzbearbeitung bezogen: »Die
erkennbaren Totalititen der Geschichte l6sen sich nicht aus ihrer
Bindung an die Kontingenz.« (Merleau-Ponty 1974: 32). Die Am-
biguitdt historischer Tatsachen, ihre Mehrdeutigkeit wird ernst ge-
nommen (Merleau-Ponty 1974: 25)

Weber sieht, wie Kierkegaard, nur im Individuellen das Wirkli-
che. Das Einzelindividuum und sein Handeln ist sowohl nach »un-
ten« wie nach »oben« »die Grenze und der einzige Trager sinnhaf-
ten Sichverhaltens« (Weber 1988: 439, vgl. dazu Kastl 2001: 25).
»Staat«, » Genossenschaft«, » Feudalismus« sind Kategorien (damit
Abstraktionen) fiir bestimmte Arten menschlichen Zusammenhan-
delns und damit »ausnahmslos auf Handeln der beteiligten Einzel-
menschen zu reduzieren« (ebd.) (!).”7

Methodischer Individualismus

Merleau-Ponty hebt ausfithrlich auf den Punkt ab, Webers Betrachtung
historischer Prozesse erklire dessen Resultate ohne mit einer geheimen
Teleologie zu argumentieren: »Die Entwurfe transformieren sich unter-
wegs dergestalt, dass die Bilanz ziehenden Generationen nicht diejeni-
gen sind, welche das Experiment begonnen haben; die Belehrung durch
die Tatsachen wird nicht zusammen gefasst. Die Phinomenologie We-
bers ist also nicht, wie die Hegelsche, systematisch; sie fiihrt nicht zu ei-
nem absoluten Wissen. Die Freiheit des Menschen und die Kontingenz
der Geschichte schlieflen ein fiir allemal den Gedanken aus, >Ziel der
Kulturwissenschaften ... konne ... ein geschlossenes System von Begriffen

7

Trotzdem sind diese Gebilde nicht auf »subjektive Intentionen« reduzierbar.
Dies liegt daran, dass Webers Begriff der Sinnorientierung nicht eine Korres-
pondenz der Sinngehalte zwischen den Handelnden beinhaltet (siehe oben).

296

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHER INDIVIDUALISMUS

bilden, in dem die Wirklichkeit in einer ... endgiiltigen Gliederung zu-
sammen gefasst und aus dem heraus sie dann wieder deduziert werden
konnte.«« (Merleau-Ponty 1974: 31 f.). Die Zeilen in Anfihrungszeichen
sind ein wortliches Weberzitat aus dem »Objektivitatsaufsatz« (Weber
1988: 184). Merleau-Ponty ldasst Webers suggestiven Formulierungen
tiber mehr als eine halbe Seite Raum und gibt ausfiihrlich die sich an-
schliefSende Passage wieder, in der die Prozessualitdt des Kulturprozesses
geschildert wird und als mafSgeblich auch fiir die Kulturwissenschaft he-
raus gestellt wird. Ich gebe sie nochmals wieder: »Immer neu und anders
gefarbt bilden sich die Kulturprobleme, welche die Menschen bewegen,
flissig bleibt damit der Umkreis dessen, was aus jenem stets gleich un-
endlichen Strome des Individuellen Sinn und Bedeutung fiir uns erhilt,
>historisches Individuum« wird. Es wechseln die Gedankenzusammen-
hiange, unter denen es betrachtet und wissenschaftlich erfasst wird. Die
Ausgangspunkte der Kulturwissenschaften bleiben damit wandelbar in
die grenzenlose Zukunft hinein [...] Ein System der Kulturwissenschaf-
ten auch nur im Sinne einer definitiven, objektiv giiltigen, systematisie-
renden Fixierung der Fragen und Gebiete, von denen sie zu handeln be-
rufen sein sollen, wire ein Unsinn in sich: stets kann bei einem solchen
Versuch nur eine Aneinanderreihung von mehreren, spezifisch gesonder-
ten untereinander vielfach heterogenen und disparaten Gesichtspunkten
herauskommen, unter denen die Wirklichkeit fur uns jeweils >Kulture,
das heifSt in ihrer Eigenart bedeutungsvoll war oder ist.« (Weber 1988:
184 f., zit. bei Merleau-Ponty 1974: 31 f.).

Merleau-Ponty liest in Webers Methodologie — ich meine zu Recht —
eine gleichsam »struktur-existentialistische« Kategorematik hinein. Das
betrifft die wichtige Rolle, die Kontingenz und Konstellation spielten,
dies betrifft den Umstand, dass die Positionierung des Soziologen als
Kulturmenschen ernst genommen wird, und die Nachtraglichkeit, Per-
spektivitdt und Vorldufigkeit von soziologischem Wissen betont wird.
Dies betrifft aber vor allem die Stellung des »methodologischen Indivi-
dualismus« Webers und Merleau-Pontys.

Ist bei Weber vom »Individuum« als einzigem Trager sinnhaften
Sich-Verhaltens die Rede, so nimmt bei Merleau-Ponty (und auch bei
Elias) diese Rolle der strukturale Korper ein, wohlgemerkt: einschlief3-
lich seines Bewusstseins und dem, was ihm von seiner Position im Feld
aus als »Geist«, als allgemeines und universelles Bewusstsein moglich
ist. Fiir Weber, Merleau-Ponty und Elias konnen sich nur miteinander
interagierende und kommunizierende Individuen sinnhaft verhalten. Das
heif$t aber auch: nur tber sie werden soziale Strukturen operativ, wirk-
lich und damit wahrnehmbar und dokumentierbar. Die im konkreten
Fall, in einem konkreten Feld gesprochene Sprache, zuwege gebrach-
te Praxis, sichtbare, weil in Kommunikationen, Verhaltensweisen und
Stilen sich dokumentierende Ordnung, ist die soziale Struktur hier und

297

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

jetzt, in dieser Region des Gesellschaftlichen. Uber die dazu disponier-
ten Individuen und die von ihnen so aktualisierte Strukturiertheit ei-
ner konkreten Situation hinaus gibt es keinen Aggregatzustand dartiber
schwebender sozialer Strukturen, auch nicht die Sprache, die als solche
irgendwie greifbar wire. Gewiss: es gibt Texte, Artefakte, Technik, (Ver-
fiigung tiber) Ressourcen, wirklich dingliche Aspekte des gesellschaftli-
chen Gehiuses — aber all das muss, um als Struktur operativ werden zu
konnen durch das Nadelohr der in den Individuen inkarnierten Fertig-
keiten, Wissens- und Erinnerungssysteme und deren Aktualisierung in
einer sozialen Situation.

Die Gesellschaft ist Prozess, ihre verwirrenden und unglaublich kom-
plexen, vielschichtigen, niemals tiberschaubaren Strukturen sind Pro-
zessstrukturen, also strukturierte mit Bedeutung geladene Bewegungen
und Bewegungszusammenhinge. Auf diese Weise bewegen konnen sich
aber nur Menschen, weil sie Korper haben und Korper sind, die zurzeit
hin geoffnet sind, iiber Gedachtnisse verfiigen. Weil das so ist, enden
die Zusammenhinge, in denen die sozialen Struktur(ierung)en stehen,
nicht im Hier und Jetzt der sozialen Situationen, sie haben Horizon-
te, verweisen, stehen in Wechselwirkungen und Kontakt mit der ganzen
uniiberschaubaren Unendlichkeit von diachronen und synchronen Pro-
zessen der komplexen Zusammenhinge, die wir in der Summe Gesell-
schaft nennen. Wir iiberschauen die Zusammenhinge und auch die Typi-
zitdt der uns zuginglichen Struktur(ierung)en nur bis zu einem gewissen
Grad von den Feldern aus, in denen wir uns bewegen. Aber die Fraglo-
sigkeit, Konturiertheit, Evidenz des Einblicks schwindet mit fortschrei-
tender Distanz der »Reichweite« und »Relevanz« (Schiitz) von den un-
serer Wahrnehmung zuginglichen sozialen Erfahrungssituationen. Das
ist das Problem der Lebenswelt, sie hat zeitliche und raumliche Horizon-
te, verweist auf Prozesse anderswo, das heifSt immer: zu und mit anderen
Zeiten und sie tragt deshalb die »Systemaspekte« in sich selbst, in ihren
Horizonten mit sich. Es gibt nicht hier eine Lebenswelt und dort ein Sys-
tem — schlicht, weil die Sinnbeztige immer tiber die Situationen hinaus-
reichen: diese sprachliche Wendung, diese Technologie, diese Fertigkeit,
dieser Stil des Verhaltens, dieses Wissen erfahrt zwar hier und jetzt ganz
sicher eine »Weckung« und Aktualisierung. Aber wir haben diese Ele-
mente nicht jetzt und hier gerade »erfunden«, ihre Bedeutung hat sich
nicht erschopft und wird sich nicht erschopfen in der Bedeutung, die sie
jetzt gerade fiir uns hat, sondern diese Genese geht weiter, freilich ggf.
unter Aufnahme der Sinnpotentiale, die wir eben realisiert haben. Aber
auch das ist ungewiss und hypothetisch. Wir konnen noch nicht einmal
fur die engsten, intimsten und kontinuierlichsten sozialen Zusammen-
hinge, in denen wir stehen, fir die Beziehungen mit den Menschen, die
wir lieben, mit Sicherheit sagen, was wir morgen oder in einigen Jahren
noch zusammen realisieren konnen.

298

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHER INDIVIDUALISMUS

Was damit gesagt sein soll, ist: gerade aus dem Umstand ihrer Bindung
an die individuellen Korper ergibt sich eine eigentiimliche Kombination
von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit sozialer Strukturen, ist die soziale
Wirklichkeit iberblickbar und auch wieder nicht, und deswegen heifst
Sichtbarkeit niemals zugleich Transparenz und Kontrollierbarkeit von
Bedeutungen. Jede identifizierte Struktur wird so zu einer bis auf wei-
teres giiltigen Hypothese, die desto riskanter wird, je mehr sie sich von
dokumentierbaren Prozessen beobachtbarer gesellschaftlicher Kommu-
nikationsabladufe entfernt und je mehr wir sie in eine ungewisse Zukunft
extrapolieren. Geschichte als »avénement du sens« erfordert eine skru-
pulose Vorgehensweise mit allen methodischen Vorsichten und Umsich-
ten. Ein Modell dafiir findet Merleau-Ponty im Vorgehen Webers und
nicht etwa in einem szientifizistischen, objektivistischen Strukturideal.
Das Gesellschaftliche, das Soziale bleibt als Ganzes deswegen ebenso
intransparent wie die Geschichte, weil es sich um stets unabgeschlos-
sene prozessuale Realitaten handelt (gibt es andere?), und weil es auch
in raumlicher Hinsicht keinen »kosmotheoretischen« Standpunkt gibt,
von dem sie synchron im Uberblick beobachtbar wire — sondern immer
nur exemplarisch, vermittelt, regional beobachtbar und erfahrbar. Und
genau deshalb gibt es firr Strukturaussagen, die tiber den Horizont do-
kumentierbarer Sequenzen hinausgehen, nur die Moglichkeit typisierte
Aussagen zu machen, auf sehr labile und riskante Indikatoren (zum Bei-
spiel statistische oder historische Dokumente/Texte) zuriick zu greifen,
letztlich (ideal)typenbildend vorzugehen.

Meistens mussen Strukturen durch Vergleiche, Kontraste, durch ge-
duldige Lektiire von Dokumenten und immer auf zweifelhafte oder un-
vollkommene Weise gewonnenen Daten, deren Bedeutung fir das » Gan-
ze« ungewiss bleibt, mithsam konstruiert werden. Das trifft gerade dann
zu, wenn es sich um »Gezahltes«, » Gemessenes«, um »statistisch repra-
sentatives« Material handelt. Jeder, der statistisch arbeitet, weif3, wie
mithsam es ist, das Mafd an Wiederholbarkeit herzustellen bzw. dem
bisschen an Wiederholung in einer bestimmten Hinsicht, das die sozia-
len Verhiltnisse moglicherweise beinhalten, auf die Schliche zu kommen.
Es ist harte Arbeit, so weit zu kommen, um Phianomene zihlen zu kon-
nen und auf dieser Grundlage zu sagen: »Da ist es wieder, immer wieder
...«<. Und eine abschliefSende Garantie, dass das so Gezihlte auch wirk-
lich zu Recht gezahlt wurde, also durch auch nur halbwegs kohirente
und konsistente Bedeutungen verbunden ist, gibt es nicht.

Es ist hoffentlich deutlich geworden, wie sehr Merleau-Pontys Analysen
der Bewegung und deren Kombination mit einer zeit- und korpertheo-
retischen Dimension in einer strukturtheoretischen Position miinden, die

299

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

Affinitdten zu der der Weberschen Methodologie aufweisen. Sie entfer-
nen sich im selben MafSe von einer im herkommlichen Sinne dialekti-
schen Position, insbesondere aber einer Position, die in Bezug auf soziale
Strukturen, Institutionen, mit der Metaphorik von »Dingen« und » Ver-
dinglichung« im Sinne von »Objektivation« (=Vergegenstandlichung)
eines Subjektiven operiert. Es geht bei sozialen Strukturen nicht um ein
Intransparenz-Problem, das durch Aufklirung, Revolution oder herr-
schaftsfreie Kommunikation vollstindig auflosbar wire. Jede Begegnung
mit einem anderen Menschen, ja mit uns selbst, jeder Gebrauch der Spra-
che konfrontiert uns mit einem Intransparenz- und Widerstandskoeffizi-
enten. » Struktur« — das sind in der Geschichte jedes Individuums ebenso
gut konkrete wie anonyme Andere, die unseren gezielten oder auch kon-
fusen Initiativen Sinn geben oder verweigern und die, auch wenn ich mit
ihnen vertraut bin, nie, wie ich selbst fiir mich auch nicht, vollstindig
transparent und verstandlich sind, aber auch nie ganz unverstandlich.

Erst recht gilt, dass es eine falsche Metapher ist, zu sagen, die mo-
derne Gesellschaft sei ein grofses Ding, ein »stahlhartes Gehduse«, weil
die Kommunikations- und Interaktionsketten und damit mogliche Zu-
sammenhidnge und Wechselwirkungen, wie Elias sagt, in nie gekannter
Weise komplex, grof$flachig, uniibersehbar sind und unsere Handlungs-
spielrdume einschrinken. Das macht noch nicht den »Dingcharakter«
sozialer Strukturen aus, sondern markiert zunichst nur einen Horizont
des Machbaren oder Prekdren. Die Uniuibersichtlichkeit gesellschaftli-
cher Zusammenhinge ist gerade nicht wie ein »Ding«. Ein Ding ist ja
sichtbar, einzeln, uberblickbar, deswegen freilich nicht »transparent«,
vielmehr: es hat in einem gegebenen Mesokosmos Oberflache, Tiefe und
Dichte. Die Gesellschaft ist aber kein grofles Ding, sondern wie auch
Alfred Schiitz in seinen letzten Uberlegungen betont: sie ist Horizont,
strukturell ungewiss, im Konkreten hypothetisch, sie ist transzendent,
woanders, ihre Zeitordnung ist die nicht die, die fiir mich und uns gera-
de gultig sind, hier und jetzt, selbst dann nicht, wenn die Prozesse syn-
chron laufen. Das bringt mit sich, dass man desto praziser tiber Soziales,
iiber einen Aspekt, einen Ausschnitt von »Gesellschaft« sprechen kann,
je ndher man aus einem bestimmbaren Blickwinkel konkretisierbare so-
ziale Prozesse beobachten, beschreiben und analysieren kann. Uber »die
Gesellschaft« als irgendwie geartetes Ganzes kann man, auch bei noch
so genauen Statistiken und theoretischen Bemithungen nur in strukturell
ungenauer, typisierter, unscharfer, unpraziser Weise sprechen. Das ist un-
hintergehbar. Gesellschaft lasst sich nicht »prazis« fassen und genau das
zwingt immer wieder neu zur Konstruktion von Idealtypen. Egal, welche
konkreten Methoden der Sozialforschung da auch immer beteiligt sind,
es ist nicht moglich, etwas anderes heraus zu bekommen.

Letztlich steckt hinter der Konstruktion der »Gesellschaft« als grofSem
Objekt das Gegenbild der Robinsonade einer sich selbst durchsichtigen,

300

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

METHODISCHER INDIVIDUALISMUS

iberschaubaren Gesellschaft, einer Gemeinschaft sich und ihre Realitit
wechselseitig konstituierender und dennoch autonomer Egos, die dann
letztlich doch so etwas wie ein universelles Subjekt, den Geist, bilden.
Selbst Husserl war gegen diese Intellektuellenutopie nicht immun. In
Wirklichkeit ist das, egal wie man es dreht und wendet, ein auf seine
Weise totalitires und ideologisches Konstrukt, die Phantasmagorie jenes
von Soren Kierkegaard spottisch ausgemalten 6. Kontinentes, in dem das
Denken das Sein diktiert, eine imagindre Welt von Wesen ohne Korper
und ohne Geschichte. Sie ist nicht so weit entfernt von der Marxschen
Fantasie der kommunistischen Gesellschaft, in der der Warenfetisch auf-
gehoben wire: »Die Gestalt des gesellschaftlichen Lebensprozesses, d.h.
des materiellen Produktionsprozesses, streift nur ihren mystischen Ne-
belschleier ab, sobald sie als Produkt frei vergesellschafteter Menschen
unter deren bewufSter planmafSiger Kontrolle steht.« (MEW 23, S. 94).
Gewiss, nichts, gar nichts spricht dagegen, anzustreben, die Produktions-
prozesse so rational wie moglich zu organisieren, nach dem Kriterium
des grofstmoglichen Nutzens und Verfiigungs- und Partizipationsmog-
lichkeiten fiir moglichst viele und dem des geringstmoglichen Schadens
fiir Menschen und den Planeten. Aber auch Marx unterschlagt dieses »so
weit wie moglich«, »fur maoglichst viele«. Auch er fallt der Phantasmago-
rie einer durchsichtigen Gesellschaft anheim. In ihr findet sich unmittel-
bar jedes der Individuen wieder, »die« Gesellschaft wird zur »eigenen Tat
des Menschen« (welches Menschen?) statt »fremde, gegentiberstehende
Macht« (Marx 1981: 33). In ihr wire die Arbeitsteilung, im Grunde jede
Differenzierung aufgehoben. Es gibe nicht mehr »dieses Sichfestsetzen
der sozialen Titigkeit, diese Konsolidation unseres eignen Produkts zu
einer sachlichen Gewalt iiber uns, die unserer Kontrolle entwichst, un-
sere Erwartungen durchkreuzt, unsere Berechnungen zunichte macht«
(Marx 1981: 33).

Das zeigt, zumindest fiir den Marx der Deutschen Ideologie: auch
hinter seiner Utopie steckt mehr schlechte Philosophie, als er glauben
machen will. Trotz seines materialistischen Ansatzes und der Pramis-
se der deutschen Ideologie, von den »wirklichen Voraussetzungen«, den
»wirklichen Individuen«, des »ersten Tatbestands« der »korperlichen
Organisation dieser Individuen« (Marx 1981: 20 f.) auszugehen: letzt-
lich handelt es sich auch hier um die windschiefe Konstruktion eines
uberindividuellen Subjekts, eines Subjekts ohne Korper, dem ein gro-
Bes Gesellschaftsding, ein Objekt gegeniiber steht. Aber hier von ge-
sellschaftlichen Strukturen als Ding, Objekt(ivitat), Sache, Produkt zu
sprechen, die dem Handeln, der Freiheit, der Erfahrung, dem Subjekt
gegeniiber stinde — das ist einfach eine unstimmige Metaphorik. Das
abstrahiert dann doch wieder von der Vorstellung, dass es als »einzigen
Trager sinnhaften Sich-Verhaltens« (Weber) nur Individuen gibt, die ge-
boren werden und sterben, sich in mithsamen Prozessen immer wieder

30T

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

aufeinander einspielen und stets von einer Raum-/Zeit-Stelle aus agieren.
Die Durchsichtigkeit des gesellschaftlich-kulturellen Prozesses, die Marx
in der Deutschen Ideologie propagiert, gibt es noch nicht einmal fiir eine
lokale Stammesgesellschaft, schon allein deshalb nicht, weil auch diese
Gesellschaft immer eine Vergangenheit hat, ihre Ahnen und Gotter, Spra-
che und Kultur hat, die ihre Kinder nicht stets ganz neu erfinden konnen.

Konturen eines phinomenologischen Strukturbegriffs —
der Korper als Gesellschaftsding

Fiihrt man Webers und Merleau-Pontys Pramissen zusammen, legt sich
eine andere Version nahe. Das »Gesellschaftsding« wire da zu finden,
wo es die Dialektik nicht vermutet, gerade weil es — wie in Edgar Al-
lan Poes Geschichte Der entwendete Brief — so wahrnehmbar und of-
fenkundig ist. Es ist der Mensch, sagt Odipus auf das Ritsel der Sphinx,
das im Griechischen so lautet: »ti éotwv, & piav €xov pwviyy Tetpdmovy kol
Simovv kal tpimovv yivetar — Was ist es, das mit einer Stimme begabt [oder:
eine einzige Bezeichnung hat], bald vierbeinig, zweibeinig und dreibeinig
wird?« (Apollodor 2005: 173/3.53). Eine etwas poetischere Fassung fin-
det sich bei Schwab, aber mit dem Nachteil, dass das Thema der Stim-
me/Bezeichnung und damit der Sprache ausgeblendet bleibt: »Es ist am
Morgen vierfufSig, am Mittag zweiftufSig, am Abend dreififSig. Von allen
Geschopfen wechselt es allein mit der Zahl seiner FiifSe; aber eben wenn
es die meisten FufSe bewegt, sind Kraft und Schnelligkeit seiner Glieder
ihm am geringsten.« (Schwab 1989: 259). Zusammen genommen be-
nennt die Sphinx, selbst ein korperliches Mischwesen aus Lowe, Men-
schenfrau und Vogel damit die Themen der Sprache, der strukturierten,
geschickten Bewegung, ihrer labilen Genese und Hinfilligkeit und damit
das Thema von Werden und Zeit.

Der menschliche Korper ist — darauf beharren Descartes, Husserl und
Merleau-Ponty je auf ihre Weise — immer auch materielles Ding, inso-
fern er hier und jetzt lokalisierbar ist, einzeln, in extensio, raumeinneh-
mend und unteilbar, wie jedes andere Ding der Bewegung fihig, wie alle
anderen Dinge eine natiirliche Disposition aufweisend, den physikali-
schen und chemischen Gesetzen zu folgen, der Gravitation unterwor-
fen, fiir einen bestimmten Temperaturbereich gemacht, jenseits dessen er
sich auflost, in seiner Struktur stets in der Gefahr zerstort und vernichtet
zu werden. Insofern aber dieses Ding durch und mit seiner materielle(n)
Struktur — wir wissen nicht genau wie — lebt, wahrnimmt, Bewusstsein
und Gedichtnis hat, ist es zugleich gesellschaftliche Disposition, d.h. eine
Weise, ein Modus sozialer Struktur. Deshalb ist der Korper das wirkliche,
existierende und als solches erfahrbare Gesellschaftsding. »Der Korper

302

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONTUREN EINES PHANOMENOLOGISCHEN STRUKTURBEGRIFFS

ist das universelle Ding« (chose universelle), schreibt Merleau-Ponty in
einer spaten Notiz (1994: 327). Die einzige im gesellschaftlichen Pro-
zess beteiligte dingliche Realitit ist der menschliche Korper, nimlich als
Trager von Strukturen in ihrem dispositionalen Modus. Man muss es
betonen: er ist zugleich soziale Struktur, die unaufhérlich — im Zusam-
menspiel mit anderen von einem dispositionalen in einen aktualisierten
Modus von Struktur wechselt, wie in einer Atembewegung. Dieses Ge-
sellschaftsding ist strukturierbar durch andere Gesellschaftsdinge und
umgekehrt — ein Korper durch den anderen, weil er zur Wahrnehmung
fahig ist und ein Gedachtnis hat. Dadurch konnen sich sensomotorische
Relationen alleine dadurch erhalten und zum System, zur Disposition
kristallisieren, dass der Korper im Kontakt mit anderen Korpern und
der Welt der nicht-menschlichen Dinge zu Bewegungen angeregt wird.
Deshalb konnen diese Relationen wiederholt und wieder wahrgenom-
men werden, und non-deklarativ wie deklarativ — als Bewegungsmuster,
als Wissen, als Erinnerung strukturbildend fiir soziale Systeme bilden.

Der Korper, die konkreten Korper sind in dem Sinne Gesellschaftsdin-
ge, wie es die Dialektik eigentlich den Makrostrukturen zuschreibt. In
ihrer Dispositionalitit definieren und restringieren die Korper in ihren
Begegnungen Bewegungs- und damit Handlungs- und Kommunikati-
onsmoglichkeiten fiireinander. Der Widerstand sozialer Strukturen, das,
was uns, wie Marx sagt: »einer sachlichen Gewalt« aussetzt, was »un-
serer Kontrolle entwiachst, unsere Erwartungen durchkreuzt, unsere Be-
rechnungen zunichte macht« (Marx 1981: 33) — das wird konkret schon
immer tUber die Korper der Anderen erfahrbar. Sie sind es, die meinem
Korper und seinen »Bewegungen«, Auflerungen Widerstand entgegen-
setzen, sie hemmen, ihr die Resonanz versagen oder noch schlimmer: ihn
durch materielle Eingriffe disziplinieren, schadigen oder vernichten wol-
len, eben, wie man ein »Ding«, an dem etwas stort, »zerstort«.

»Der Mensch«, sagt Kant, »ist keine Sache.« (Kant 1961: 80). Er
schreibt das aber gerade, weil es — wegen der Korperlichkeit — jederzeit
moglich ist, ihn als »Sache« zu behandeln, es aber ethisch gesehen nicht
so sein darf und weil — in anderer Hinsicht — eben der Korper keine blo-
f3e Sache ist, weil er lebt, zeitlich ist und deshalb ein Weltverhiltnis. Aber
an dieser Stelle geht es darum, darauf hinzuweisen, inwieweit er Gesell-
schaftsding ist und dazu gehort, dass Menschen in und durch die Ge-
sellschaft, von anderen Menschen, jederzeit wie Dinge behandelt werden
konnen, und zwar mit der Absicht, gesellschaftliche Strukturen zu ver-
dndern bzw. zu stabilisieren. Gewalt und Tod tiber Menschen und Men-
schengruppen zu bringen, um soziale (politische, 6konomische, kulturel-
le, religiose, territoriale, ideologische) Strukturen/Muster zu verdandern,
zu stabilisieren oder aus der Welt zu bringen — das ist leider bislang eine
nicht bestreitbare Konstante der Menschheitsgeschichte. Menschen kon-
nen — durchaus »erfolgreich« im Sinne der Tater — als Dinge behandelt

303

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

werden, weil der Korper eben auch Ding ist. Menschen, die andere Men-
schen storen, konnen zerstort, vernichtet, in Teile geschnitten werden
und damit »aus dem Weg geschafft« werden wie Dinge. Dadurch lassen
sich soziale und kulturelle Ordnungen verandern und sie sind historisch
oft genug auf diese Weise verdndert worden, freilich mit unbestreitba-
ren Hypotheken fur die so begriindete neue Ordnung. Zugleich war das
Totungsverbot der zentrale Bestandeteil aller ethischen Bemithungen, die
die Menschheit ebenfalls historisch so lange begleitet hat, wie wir Kennt-
nis davon haben. Kant sagt, der Mensch soll nie nur als Mittel, sondern
immer auch als Zweck in sich selbst gesehen werden. Er formuliert so,
weil er genau weifs, dass Menschen Mittel zum Zweck sein konnen, also
jederzeit wie Werkzeuge und Dinge behandelt werden kdénnen, aber es
sich aus ethischen Griinden verbietet, sie ausschliefSlich so zu behandeln.
Die Unversehrtheit des Korpers wird deshalb ethisch zum unbeding-
ten und absoluten Wert, ethisch gesehen hat er, im Unterschied zu dem
»sinnlich-tibersinnlichen Ding«, das Karl Marx eine Ware nennt, keinen
Preis. In unethischen sozialen Praxen hat er dagegen, wie wir wissen, all-
zu oft durchaus seinen Preis.

Gesellschaft als strukturierte Bewegung

Der Korper ist also Ding und zugleich ist er ein Ding, das zu sozial struk-
turierter und strukturierender Bewegungen fihig ist, also zu Bewegun-
gen, die in Anderen und in spezifischen Kontexten Resonanz auslosen.
Das heifSt wiederum zu nicht zufilligen, schon geordneten Bewegungen,
die die Muster bilden, die wir Gesellschaft und Institutionen nennen:
Bewegungen der Arme, Beine, Fiile, Finger, des gesamten Rumpfes, des
Gesichts, der Augen, des Kiefers, der Lippen, der Zunge, des Gaumens,
des Kehlkopfs und aller an der Atmung beteiligten muskuldren Syste-
me. Jedes menschliche Verhalten, jede soziale und auf andere Dinge be-
zogene Fertigkeit, jedes Umgehen mit..., Sprechen und Kommunizieren,
Wissen und Konnen, Schreiben, Musizieren, Arbeiten, Autofahren, jede
Lokomotion, alle — wie die Praxistheoretiker sagen — »Doings und Say-
ings« — sind, gleichviel, was sonst noch mitspielt, erforderlich ist und
vorausgesetzt werden muss, genau dies: auf bestimmte Weise struktu-
rierte (=nicht zufillige, musterbildende, koordinierte, eine Stil, eine Ty-
pik annehmende) Bewegungen, die auf ihre wahrnehmbare Umwelt be-
zogen sind. Auch alle dabei wichtigen inneren, »mentalen« Prozesse an
diesem Korper — Wahrnehmen (mit allen sensorischen Medien und ih-
ren diakritischen Schemata), Denken, Vorstellen, inneres Sprechen, Sin-
nerfahrung — sind, was immer sie sonst sind, bis in ihre subjektive Er-
fahrung hinein auf diese diakritischen motorischen Schemata bezogen

304

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT ALS STRUKTURIERTE BEWEGUNG

und ohne sie nicht moglich. Jede noch so abstrakte, »idealtypische« Be-
schreibung einer »sozialen Struktur« muss sich letzten Endes riickiiber-
setzen, konkretisieren lassen in eine Beschreibung dessen, was Menschen
in bestimmten sozialen Situation typischerweise sagen und tun (»doings
and sayings«), bis hin zur Angabe von Textversatzstiicken des typischen
Redens und Denkens. Das ist in letzter Instanz eine Beschreibung, die
auf sensomotorische Strukturen rekurriert (und wenn es Laute sind, die
mit bestimmten Text-Skripten verbunden sind), weil es um eine mensch-
liche soziale Welt geht, nicht um eine Welt von Ameisen, Fledermausen
und noch viel weniger eine Welt von Geistern, die keine Korper, keine
spezifische Sichtbarkeit hitten, aber deswegen auch nicht sehen, horen
oder sprechen konnten.

Auch der »Geist« spielt schon von vorne herein in dieser Welt der kor-
perlichen Bewegung. Wir konnen uns keinen Gedanken, keine noch so
reine Idee »vorstellen«, ohne dabei gesprochene oder geschriebene Spra-
che zu assoziieren oder zur Not bildliche Vorstellungen, die auf gewis-
se Weise immer »Hand und Fufd« brauchen, oder eine andere leibliche
Empfindung, ein irgendwie geartetes, noch so diffuses »Gefiithl« erfor-
dern. All das ist irreduzibel mit einer Ordnung des »leiblichen Spuirens«
(Schmitz) verkniipft, auch wenn es nicht um den Anblick eines Mannes
oder einer Frau geht, nicht um Sex, geballte Fiuste, Muskeln oder ge-
stylte Frisuren. Ich denke z.B. an etwas so Unkorperliches wie die »hei-
lige Dreifaltigkeit« — wie immer das genau geht, ob ich nur an das ge-
schriebene Wort denke oder ein Lautbild mobilisiere, umgehend ist die
motorische Artikulation eines Sehens, Schreibens oder Aussprechens
dieses Worts impliziert, zum Beispiel allein die Zungenbewegung gegen
die oberen Schneidezihne, die den anlautenden Dental des Wortes aus-
macht, von allen weiteren unfassbar komplexen motorischen, sensori-
schen, sprachlichen Artikulations- und Differenzsystemen, die mir wo-
moglich eine Bedeutung dieses Worts vermitteln, noch gar nicht zu reden.
Diese Bewegung nimmt dabei eine mittlere Stellung ein zwischen dem,
was wir im engeren Sinne als korperlich bezeichnen (materiell, physisch)
und den Prozessen, die wir gewohnt sind als »mental«, »geistig«, »inner-
lich« zu bezeichnen. Sie ist etwas am Korper, sichtbar und beobachtbar,
selbst Prozess, aber an einem Ding und durch ein Ding. Sie ist das idea-
le gemeinsame Medium, zugleich innen und aufSen, zugleich die gemein-
same Materie sozialer und psychischer Struktur. Mit ihr sind assoziiert
alle nur denkbaren Gedachtniskomplexe, die zu dem Bedeutungshof der
Laut- oder Buchstabensequenz »Dreifaltigkeit« beitragen konnen: Drei-
eck und Auge, Zahl, Strahlenkranz und gemurmelte Worte » Vater, Sohn
und heiliger Geist«, der schwere Geruch von Weihrauch, das Gefiihl der
Hostie auf der Zunge, der Glanz eines barocken Altars, Johannesevan-
gelium, Konzil von Nicia, Dreiklang oder eben ganze gelehrte Textver-
satzstiicke. Es gibt selbst bei einer so unanschaulichen und abstrakten

305

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

Idee keine vom menschlichen Korper, d.h. von einem Sehen, Horen, Tas-
ten, Sprechen unbefleckte Empfangnis einer reinen Idee.

Man konnte darauf verweisen, dass es nicht-korperliche Aggregat-
formen sozialer Strukturen gibt. Damit ist jetzt nicht mehr der »Geist«
gemeint, der sich immer, egal was er sonst noch ist, an den Korper ge-
bunden erweist, sondern: Artefakte: Texte, Technik von der Schaufel bis
zur kiinstlichen Intelligenz, Kunstwerke, Medien, die ganze menschli-
che, menschengemachte Infrastruktur (Verkehrswege, Transportmittel,
Architektur), Ressourcen. In manchen Spielarten von Praxis- und Kul-
turtheorie wird hierin die eigentliche Strukturierungsinstanz gesehen. Es
ist richtig zu sagen, diese Artefakte strukturierten das Sagen und Tun mit.
Sie haben unabstreitbar ihren Anteil an der Stabilisierung, Herstellung,
Erleichterung strukturierter Bewegungen. Aber sie sind systematisch se-
kundir und haben keinen anderen Status als andere nicht-menschenge-
machte Gegenstande unserer Wahrnehmung, zu denen wir uns verhal-
ten. Sie sind Fleisch von unserem Fleisch und sie von unserem, konnte
man theologisch hochtrabend formulieren. Unsere Sinnesorgane sind auf
sichtbare, horbare, tastbare Phanomene schon bezogen und haben von
diesen ihre Struktur erhalten wie auch umgekehrt. Aber die Artefak-
te werden nicht aus sich selbst heraus sozial operativ, sondern kénnen
dies nur unter Voraussetzung und durch die Vermittlung korperlich fun-
dierter Dispositionssysteme. Sie sind nicht strukturwirksam ohne Kon-
nen, Wissen und Erinnern. Texte miissen gelesen und verstanden werden
konnen, jede Technik, jede Maschine erfordert Fertigkeiten und Wissen
dartiber, wie sie bedient werden, die Nutzung von Verkehrswegen setzt
Verhaltensmuster und Handlungsentwiirfe voraus, die dieser eine Bedeu-
tung geben, Ressourcen erfordern teils Fertigkeiten, teils komplexe Wis-
sens-, Uberzeugungs- und Erinnerungssysteme, um iiberhaupt den Cha-
rakter von Ressourcen zu haben (beispielsweise Geld und Eigentum).
Artefakte und Ressourcen miissen anders gesagt durch das Nadelohr
der korpergebundenen Dispositionssysteme, um sozial operativ werden
zu konnen. Sie leisten nicht aus sich selbst heraus jene fortdauernde Um-
setzung syntagmatischer in paradigmatische Relationen, sondern trivia-
lerweise nur dadurch, dass sie wahrgenommen und weiterprozessiert
werden konnen. Selbstverstandlich konnen sie aber die Strukturgenese
auf erstaunliche Weise beschleunigen, ihre Komplexitit und Differenzie-
rungsfahigkeit erhohen, sie in mancher Hinsicht entlasten. Aber immer
setzt die Differenzierung von Techniken, Medien und Artefakten Diffe-
renzierungen der korperlichen Dispositionen voraus. Die interagieren-
den Korper bleiben — kénnte man mit dem trockenen Charme des sys-
temtheoretischen Jargons sagen — die einzigen »sozialen Operatoren«
und der primire Garant und Ort der Strukturgenese, - Reproduktion
und -Transformation. Aber was fiir die Welt der Wahrnehmung, die Na-
tur gilt, gilt auch fir die menschengemachte Umwelt des Menschen und

306

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONKRETE DIALEKTIK

seine gemachten Dinge — sie sind das Komplement des Korpers und um-
gekehrt. Es gibt hier eine Verbundenheit »im Fleisch«, in der Ordnung
des »Sensible«, in der Ordnung des »Seins«, von der Karl Marx sagt,
dass es das Bewusstsein »bestimmt«. Er sagt damit nicht: »determiniert«.

Konkrete Dialektik

Die konkrete Dialektik, um die es hier geht, wird so sichtbar. Sie liegt in
eben jenem bestindigen Umschlag syntagmatischer in paradigmatische
Relationen — der Interiorisierung oder besser gesagt: Korporalisierung
zeitlich geordneter sensorischen Sequenzen der Interaktion, ihrer Ver-
wandlung in die Disposition von sozialen Korperdingen. Das ist gleich-
bedeutend mit der Bildung von Gedachtnisstrukturen, die, wie wir heute
wissen, mit ziemlicher Sicherheit ebenso als materielle und materialisier-
te Strukturen anzusehen sind, wie sie zugleich Ergebnis und Vorausset-
zung fiir Verhaltensprozesse sind und damit der »Stoff« des Bewusst-
seins. Die Einsichten tber den kindlichen (Erst-)Spracherwerb, wie ihn
heute »gebrauchsbasierte« Sprachkonzepte wie etwa die Tomasellos (To-
masello 2003) fassen, gibt das Paradigma vor. Kinder erwerben demnach
Sprache nicht iiber die Erschlieffung oder »Freisetzung« genetisch oder
in einem ominodsen transzendentalen Regeluniversum garantierter gram-
matischer Strukturen. Der Ansatzpunkt ist vielmehr die jederzeit sicht-
bare und wahrnehmbare Strukturiertheit des Sprechens der (erwachse-
nen) Anderen, an dem die Kinder sukzessive sensomotorische Relationen
und differentiellen Systeme ablesen, selbst einsetzen und sich auf diese
Weise in eine zunichst sensomotorische und dann zunehmend deklara-
tiv-semantische Praxis einklinken. Dabei sind zwei Annahmen wichtig.
Das alltdgliche sprachliche Material ist nicht, wie Chomsky und ande-
re Universalgrammatiker unterstellen, durch eine »poverty of the stimu-
lus« bestimmt (Tomasello 2003: 2), sondern es vermittelt sich als struk-
turiert in der Praxis des Sprechens selbst, in dem, was Saussure »parole«
nannte. Deshalb ist kein deklarativer Rekurs und keine deklarative Re-
konstruktion von Regeln notig, vielmehr greifen hier non-deklarative
Mechanismen, die — wie wir etwa aus Versuchen von Stimuli mit kiinst-
lichen Grammatiken wissen — jenseits einer deklarativen Rekonstruktion
von Regeln in der Lage sind, unter Umstanden auch reine stochastische
Ordnungen zu erfassen, praktisch zu generalisieren und zu reproduzie-
ren (Kastl 2014: 90). Im Ergebnis entstehen dann Verhaltensweisen, die
so stattfinden, als ob sie regelgeleitet wiren oder RegelmifSigkeiten in-
tentional in Rechnung stellen. Das ist aber streng genommen schon des-
halb eine Ausnahme, weil diese Regeln, selbst wenn sich Grammatiker
bemiihen, sie zu formulieren, so komplex ausfallen, mit Ausnahmen und

307

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

»Einzelfallbeschreibungen« operieren miissen, oder wirklich rein sto-
chastische Zusammenhiangen, blofse Gebrauchshaufigkeiten beschreiben
(s.0.). Umgekehrt: existieren, wie in vielen Spielen, halbwegs tiberschau-
bare Regelsysteme (Beispiel: Fuf$ball, Basketball, aber auch Kartenspie-
le), dann ist es zum einen — wie auch bei sprachlichen Regeln — dennoch
moglich diese Spiele intuitiv zu erlernen. Zugleich initialisieren diese
»konstitutiven Regeln« (Searle) allenfalls ein Moglichkeitsfeld. Die ei-
gentlichen Kompetenzen, in einer bestimmten Situation die richtige Ent-
scheidung zu treffen, Bewegung zu machen, sensorische Konstellatio-
nen wahrzunehmen, das, was dann wirklich das Spielen ausmacht — das
ist wiederum eine Frage des nondeklarativen Erwerbs von Fertigkeiten.
»Man entwickelt Fertigkeiten und Fahigkeiten, die sozusagen funktio-
nal dem System von Regeln dquivalent sind, ohne wirklich irgendwelche
Reprisentationen oder Internalisierungen dieser Regeln zu enthalten«.
(Searle 2011: 1525 dazu auch Kastl 2004; 2013).

Die Annahme einer »poverty of the stimulus« des sprachlichen Mate-
rials ist aus zwei weiteren Grunden nicht tiberzeugend: der Spracherwerb
ist immer in soziale Praxis, und damit in komplexe Wahrnehmungs-,
Handlungs- bzw. Bewegungssequenzen eingebunden; tiber die rein lin-
guistischen Einheiten hinaus werden die sprachlichen Elemente immer
schon mit extrasprachlichen sensorischen und motorischen Relationen
gekoppelt; diese intersensorischen Relationen enthalten mannigfache
Redundanzen und stabilisieren sich wechselseitig. Kontakt und Korrela-
tionen zwischen unterschiedlichen Medien war ja genau das bedeutungs-
generierende Moment, auf das Saussure im Fall der Sprache hingewie-
sen hatte; vermutlich unterschitzte er die Komplexitit der zu Bedeutung
beitragenden Systeme und Register erheblich — bzw. sie verbergen sich in
der selbst komplexen Figuration des Mediums, das er das der »Ideen«
oder des »Denkens« nannte (vgl. Saussure 2014: 138 f.). Zudem — und
das zeigen neuere Forschungen tiber den Spracherwerb — muss man Spra-
che und Sprechen nicht auf einen Schlag erwerben, sondern das ist suk-
zessiv moglich. Kinder erwerben zunichst einfachere Strukturelemente.
Am Anfang stehen elementare phonetische Differenzen, zundchst mit
sehr undifferenzierten Bedeutungen, die dann wiederum in weiteren so-
zialen Situationen erprobt werden konnen, sich sukzessive durch die Re-
aktionen und Resonanzen der Anderen stabilisieren und sukzessive mit
Sinn = Assoziation mit typischen Folgereaktionen (Mead) assoziiert wer-
den konnen. Der Spracherwerb folgt der Logik des Versatzstiicks (Mer-
leau-Ponty 2007: 25). Es werden einzelne Elemente erworben, erprobrt,
mit immer anderen Elementen kombiniert. Die fortlaufende soziale Pra-
xis dient dabei als sukzessiver » Test«, als Moglichkeit, mogliche Bedeu-
tungen von Kombinationen herauszufinden. Ein schones Beispiel ist das
des zweijahrigen Midchens, das jedes Mal »Kapitalismus« sagt, wenn es
seine Eltern in lange ernsthafte Gesprache verwickelt sieht (Bickes/Pauli

308

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KONKRETE DIALEKTIK

2009: 57). Die erstmal abwegig klingende Assoziation dieser Vokabel
mit ernsthafter Konversation ist schon ein moglicher »Keim«, um de-
ren Semantik zu erschlieffen. Zum adidquaten Gebrauch des Wortes Ka-
pitalismus gehort in der Tat ein bestimmter analytischer, »konversatio-
neller« Habitus, ein Sprechduktus des »Redens-iiber«. Das Wort taugt
nicht dazu, um einen Hund zur Ordnung zu rufen, nicht seiner Freu-
de beim Hinuntergleiten in einer Wasserrutschbahn Ausdruck zu ver-
leihen oder fiir die Einleitung von zirtlichen Bertihrungen. Man spricht
vielmehr Uber etwas. Es wird moglicherweise noch lange dauern, bis
das Kind uiber diese allgemeinen Merkmale des Kontextes eines solchen
Worteinsatzes hinaus kommt, und damit beginnt semantische Felder wie
zum Beispiel Geld, Arbeit, Besitz damit zu assoziieren, und irgendwann
einmal vielleicht einmal spater im Studium zu verstehen, wie der Begriff
der »Verdinglichung« damit zusammenhiangt oder dass es hier um »so-
ziale Strukturen« geht.

Was damit nur gesagt sein soll: auf allen Ebenen des Umngangs mit
Sprache setzt sich diese Logik der Kombination und Verkettung von Ver-
satzstiicken fort. Zunichst linear kombinierte Elemente (Phoneme, Wor-
ter, sogenannte »Holophrasen«, Sitze, Satzmuster,) werden durch ihren
Gebrauch in neuen Situationen wieder eingesetzt und zugleich durch Re-
aktionen spezifiziert, stabilisiert, differenziert, angereichert, ggf. auch in
ihren Bedeutungsmoglichkeiten verdndert; also in einen aktualisierten
Modus sozialer Struktur Giberfithrt. Diese neuen Muster werden ihrer-
seits dispositional bewahrt, u.U. ohne jede bewusste Aktivitit des Ein-
priagens und Lernens, so wie man einen Dialekt erwirbt und stehen fiir
kiinftige Situationen zur Verfiigung. Uber die Reaktionen der Erwach-
senen vollziehen sich zunehmend Prizisierungen, Bedeutungsanreiche-
rungen. Uber die Vernetzung und Beziehung verschiedener sensorischer,
motorischer damit zugleich propriozeptiver Relationensysteme werden
Redundanzen stabilisiert, intersensorische Korrelationen und Differen-
zen mit sprachlichen (phonetischen, syntaktischen) Elementen gekop-
pelt, innersprachliche Korrelationen hergestellt, Sprechmuster erzeugt,
die dann wieder als Versatzstiicke eingesetzt in einem aktualisierten Mo-
dus tberpriift und angereichert werden konnen. Von diesen im Grunde
banalen und jederzeit im Alltag beobachtbaren universalen Merkmalen
alltdglichen Ausdrucksverhaltens und des Spracherwerbs fiihrt eine di-
rekte Linie zu der von Merleau-Ponty analysierten Logik des Vorgehens
Webers bei der Entwicklung der historischen Semantik der protestanti-
schen Ethik zu jenem Komplex an Haltungen, Motiven, Wissenssyste-
men, Wertiiberzeugungen, Verhaltensweisen, ohne den die gesellschaft-
liche Praxis, die wir Kapitalismus nennen, nicht moglich wire. Die
urspriinglichen semantischen Versatzstiicke werden in neuen Kontex-
ten, die auf neue Kontingenzen reagieren, neu gruppiert und konstelliert.
Sinnbeziige gehen verloren, andere werden systematisch eingeblendet

309

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

und gefestigt. Neue Relationen entstehen. Sie verbreiten sich, ihre Pra-
missen gehen in Handlungen und Techniken, und Infrastrukturen und
Motivlagen ein. Sie werden in der sozialen Praxis plausibilisiert, schaf-
fen eine jeweils konkrete und einmalige Dynamik, die — via Gedichtnis
— weiter gegeben werden kann in spitere, parallele, dhnliche oder auch
ganz verschiedene soziale Kontexte.

Feldbegriff und Mikro- und Makro-Geographie

Das so gewonnene Verstandnis des Zusammenhangs von Verhalten und
sozialer Struktur mundet also nicht in eine Entgegensetzung von Ak-
teurs-Subjekten und objektiven Strukturen. Die »Individuen« sind viel-
mehr nur »Subjekte« und konnen handeln, weil sie zugleich der Ort der
primaren Strukturen sind. Und umgekehrt die Strukturen sind wirklich
und haben eine empirische Realitit, weil sie »inkarniert«, korperlich
sind und bis in ihre innere Verfassung hinein an die » Materialitat« des
menschlichen Kérpers gebunden sind, an dessen Sensorik, an Laute, Zei-
chen, Bilder, propriozeptive Werte, an Techniken, die die Komplemente
von Sinnesorganen, Fingern, Handen, Gesichtern sind. Dass Menschen
sprechen konnen, sich an andere Menschen und an Institutionen erin-
nern, iiber einen Bestand an Formeln verfiigen, deren Bedeutung sie nicht
vollig iiberschauen, von denen sie aber sicher sein konnen, dass sie sich
in dadurch geordnete Interaktionsketten mit anderen einfligen; dass sie
wissen, was Geld und Besitz ist und Steuern bezahlen miissen, dass sie
Auto, Bagger oder U-Bahn fahren kénnen, ein Musikinstrument spielen
oder einen Computer bedienen konnen, dass sie wissen, wie man sich
gegeniiber der Polizei verhalt, oder an einem Gottesdienst teilnehmen
konnen, dass sie einander wiedererkennen und sich an ihr Eigentum er-
innern — das ist bereits die soziale Struktur in einer Doppelaspektivitit
von dispositionalem und in faktischen Interaktionen aktualisiertem Mo-
dus. Alle diese willkiirlich aufgezahlten Beispiele haben gemeinsam, dass
sie Muster sind, dass sie bis zu einem gewissen Grad wiederholbar sind,
Erwartungen und Erwartbarkeit schaffen und nach heutigem Verstand-
nis alles operative und strukturelle Aspekte von Gedachtnis sind, dessen
Leistungen/Strukturen sich grob unterscheiden lassen in Wissen, Fertig-
keiten und Erinnerungen, in deklarative und in non-deklarative Dimen-
sionen. Aber es ist wichtig zu sehen, dass diese unzihligen »Strukturen«,
die die Ordnungen der Gesellschaft ausmachen, niemals abgeschlossen
sind, sondern bewegte Bewegung sind, Resultanten von Bewegungen,
die nicht aufhoren, jeden Tag wieder von neuem Bewegungen anstofSen.

Das so gewonnene Strukturverstindnis miindet deshalb auch nicht
in eine Opposition von »Lebenswelt und System«. Schon dass, was

310

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FELDBEGRIFF UND MIKRO- UND MAKRO-GEOGRAPHIE

gemeinhin unter sozialer »Lebenswelt« verstanden wird, der Ort der »di-
rekten« Kommunikation ist — bis in die Bedeutungspotentiale der Spra-
che und ihrer Ausdriicke selbst hinein — durchaus nicht »durchsichtig«
im Sinne einer Transparenz und Verfiigbarkeit von Bedeutungen durch
die »Subjekte«. Dass es Sprache, Kultur und Geschichte gibt, schafft
eine Ordnungsebene, die ihre grofsen und kleinen Horizonte und damit
» Transzendenzen « immer schon aufweist und zwar schon »in« den Indi-
viduen selbst. Die Gesellschaft wird deshalb nicht zum »System«. Gera-
de der Systemtheoretiker Luhmann zeigt, dass »die« Gesellschaft immer
durch das Nadelohr der Interaktionen hindurch muss, ohne je in einer
einzelnen Interaktion »aufzugehen«. »Gesellschaft«, sagt selbst er, »ist
kein makrosoziologisches Phianomen. « (zit. bei Kastl 2016b). Sie ist hier
—sichtbar in den jeweiligen Interaktionen. Sie liegt aber zugleich vor uns
oder hinter uns als zeitlich/raumlicher Horizont unseres eigenen Verhal-
tens und unserer Wahrnehmung und des/der Anderen, findet anderswo
statt, aber zugleich auch hier. Sie ist wirksam in dem Umstand, dass uns
die Herkunft, Geschichte, die moglichen Bedeutungen, die unsere Aus-
drucksmittel und Fertigkeiten annehmen konnen, niemals vollstindig
durchsichtig ist und dass deren Erwerb und Ausdifferenzierung niemals
abgeschlossen ist, dass neue Kontexte und Konstellationen, dass neue
Ereignisse, Umwilzungen, Entwicklungen deren Bedeutung unmerklich
oder plotzlich verandern konnen.

Unsere Ausdrucksmittel beinhalten, noch bevor wir uns dariiber be-
wusstwerden, dass wir uns auf mehr oder weniger strukturierte Weise,
auf das Verhalten der Anderen eingestellt und orientiert verhalten. Die-
se Struktur ist aber nicht gleichbedeutend mit dem Gehalt von uns er-
fassten und deklarierten Sinn. Dass dies auseinanderlaufen kann, liegt
daran, dass unsere Ausdrucksmittel und insbesondere die Sprache de-
klarativ und non-deklarativ zugleich sind, Fertigkeit und Wissen. Aus-
drucksmittel sind differentiell, das bedeutet, sie sind organisierte Rela-
tionen und Differenzen und gewinnen ihren Bedeutungswert immer in
aktualisierten Zusammenhingen und dynamischen Systematiken von
sensorischen Unterscheidungen, dynamischen diakritischen Systemen
von neuem. Die Komplexitit der Gesellschaft und der sozialen Inter-
aktionen entspricht der Komplexitiat unserer Korper und unserer Ge-
hirne, insbesondere der Gedachtnisleistungen (also jener Leistungen,
die etwas mit der Ermoglichung von Zeiterfahrung und damit der Be-
wahrung und zugleich stindigen Modifikation von Erfahrung zu tun
haben). Darin eingeschlossen ist eben der Umstand, dass sowohl Ge-
dichtnis wie Gesellschaft so beschaffen sind, dass soziales Verhalten
und Sprechen in einer gegebenen Situation einen hinreichend bestimm-
ten Sinn annehmen kann, ohne dass dieser Sinngehalt ein fiir alle Mal
fixiert ist, vor allem aber nicht in dem Bewusstsein aufgeht, das die Be-
teiligten dabei jeweils haben.

311

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

Sprechen, Sprache und jeder Einsatz von Ausdrucksregistern schlecht-
hin sind immer zugleich »Bewegung«, sozial strukturierte Motorik. Es
geht nicht, was Bergson noch in einer allzu statischen Betrachtungsweise
nahezulegen schien, um korperliche Automatismen, die im Gegensatz zu
der Selbstbeweglichkeit und Autonomie des Bewusstseins und des Den-
kens stehen. Wenn das Kind beginnt Worte nachzuplappern oder auch
der Erwachsene sich in die Phrasen und Versatzstiicke eines fiir ihn neu-
en Kontextes einfindet, imitiert er nicht Gesten und Lautgesten wie ein
Tonbandgerit oder wie man es gemeinhin einem Papagei zuschreibt. Es
stellen sich nicht irgendwann wundersamer Weise die dazu passenden
Gedanken und bewussten Bedeutungen ein; sondern man wird von An-
fang an mit der Introjektion der sozial strukturierten Motorik ins eigene
Bewegungsrepertoire in eine Sinnbewegung, in eine, wie Merleau-Ponty
gelegentlich formuliert, Bedeutung in statu nascendi, eine werdende Be-
deutung hineingezogen.

Fur das zweijahrige Kind hat selbst das Wort »Kapitalismus« bereits
einen wie immer schmalen und engen Bedeutungsfokus, eine Zone dis-
tinkter Vorstellungen, aber zugleich einen weiten und verwirrenden Ho-
rizont der Verworrenheit, eher diffuser Antizipationen. Was es zu fas-
sen bekommt, ist nicht ganz sinnlos, zielt schon auf eine Generalitit ab.
Das ist moglich, weil die Wortwahrnehmung immer mit Wahrnehmun-
gen von Situationen korreliert ist — sie lebt von der Kopplung mit Ei-
genschaften und Konstellationen der Interaktionen, in denen das Wort
auftauchte. Damit ist ein Keim des Allgemeinen gelegt, dem alle Abschat-
tungen und Varianten von Bewusstseinsregistern, der unklaren Assozia-
tion, der intuitiven Ahnung, der Vorwegnahme, des Ausprobierens ver-
schiedener moglicher Kombinationen usw. entsprechen. Die Bewegung
des etwas-zur-Sprache-Bringens gleicht insofern immer der mehr oder
weniger geschickten Fertigkeit, die etwas mehr oder weniger, nur halb,
in Andeutung, schrag, nur halb hinbekommt — aber doch irgendwie auf
etwas hinaus will, was noch nicht ganz funktioniert, unsicher, labil ist,
mal diese, mal jene Differenzen ausprobiert — wie ein Geiger oder ein
Klarinettist, der auf einen Ton abzielt, von dem er selbst noch nicht ganz
genau weifS, wie er klingen soll. Auch die Antizipationen und Entwiirfe
bilden sich nur im Umgang mit dem Instrument. Der Instrumentalist ar-
beitet, viel mehr als er weifs, mit bereits durch das Instrument, durch die
Laute/Tone, das Material gehorter Vorbilder vorgegebenen Strukturie-
rungen. Genau so schildert Merleau-Ponty das Sprechen und das Kom-
munizieren, also das, was nach heutigem Verstindnis die eigentliche ope-
rative Realitdt von Gesellschaft und Sozialitdt ausmacht.

Durch unsere Korper und seine sensomotorische strukturale Ausstat-
tung entstammen alle paradigmatischen Elemente, alle moglichen Ver-
satzstiicke schon immer einer Sphire des (potentiell) Generellen. Die Ge-
neralitit des Korpers siedelt alles Material, alle moglichen Assoziationen

312

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FELDBEGRIFF UND MIKRO- UND MAKRO-GEOGRAPHIE

(sensorischer, motorischer Register) dessen sich meine Ausdrucksbewe-
gungen bedienen konnen, schon immer in einem Kontext an, den ich mit
den anderen teilen kann. Der Korper ist jenes generelle Konkrete, fur
uns der Ort der Realitit, des »Sensible« = das, was Merleau-Ponty als
»Fleisch« (Chair) bezeichnet. »Ich kann kein einziges Sinnliches (sensible)
setzen, ohne dass es meinem Fleisch (chair) entrissen, meinem Fleisch ent-
nommen wire; und mein Fleisch ist selbst eines der sensiblen <Dinge>
(des sensibles), in das sich eine Einschreibung aller anderen (sensibles)
vollzieht, ein sensibler Angelpunkt (pivot sensible), an dem alle anderen
teilhaben, Schliissel-Sensibles, dimensionales Sensibles. Mein Korper ist
im hochsten Grade das, was jedes Ding ist: ein dimensionales Dieses. Er
ist das universelle Ding.« (Merleau-Ponty 1994a: 327; Ubers. von »sen-
sibles« verandert, nicht: »sinnlich«! jmk). Alles strukturelle Material, des-
sen wir uns tiberhaupt bedienen konnen, spielt auf der Ebene eines »Flei-
sches«, also in der Dimension eines generellen »Sensible«, auf das wir
bezogen sind, weil wir die gleichen Korper haben. »Das Sensible ist ge-
nau das, was mehr als einen Korper heimsucht, ohne sich vom Fleck zu
ruhren« »dieser Tisch« (und man konnte ergianzen: dieser Laut, diese Be-
wegung, diese Kundgebung in ihrer Materialitit, diese von uns getragene
Bewegungsfolge, dass ich das und das jetzt eben sage und du das und das
darauf erwiderst) »lastet im selben Augenblick auf genau dieselbe Weise
auf jedem Blick« (2007: 20).

Das Sich-Bewegen, Sich-Engagieren im Medium der Sprache, ist fiir
Merleau-Ponty nicht ein Versuch, fiir bereits fertige Gedanken nach ei-
nem geeigneten Ausdruck zu suchen. Vielmehr stabilisieren sich Gedan-
ken und Sprachelemente allmahlich und wechselseitig. Sie bilden ihre ge-
meinsame und jeweilige Struktur iberhaupt erst aus (so wie Saussure das
Entstehen von Bedeutungen mit der Entstehung von Wellenstrukturen
an der Grenze von Wasser und Atmosphare beschrieben hatte). »Denken
und Sprechen rechnen miteinander. Sie sind Mittler und Stimulus fiir-
einander.« (Merleau-Ponty 2007: 23). Beim Sprechen denken wir nicht
an einen Gehalt, fur den wir dann die richtigen Worte suchen, vielmehr
miissen wir »zu rein Ausfithrenden des Sprechens werden. Das wirksa-
me Sprechen fiihrt zum Nachdenken, und das lebendige Denken findet
auf magische Weise seine Worter« (2007: 24). Es geht um einen Vorgang
wechselseitiger und sukzessiver Artikulation. Genau das dhnelt aber eher
einer Bewegung, auch wenn das Ergebnis letztlich sogar die Gewinnung
eines deklarativen Wissens ist. Der faktisch anwesende oder potentielle
Andere, an den sich mein Sprechen richtet, ist fir diesen Vorgang eben-
so konstitutiv, weil er das wirkliche oder imaginire Ziel meiner Sprech-
bewegung ist. Die Konstellation von Elementen, die ich ihm anbiete,
versucht er seinerseits einzulosen. Er interpretiert meine Satze und Aus-
druckshandlungen, indem er mit seinen anschliefSt, unsere Satze schlie-
Ben sich zu einem tibergeordneten Syntagma zusammen, das wiederum

313

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

uns selbst, vielleicht spiter, oder einem Dritten ermoglicht, eine Bedeu-
tung zu erkennen, die sich uns wihrend des Sprechens noch entziehen
kann, an der wir aber — auch im Fortgang — stindig mitwirken.

Dass auf diese Weise Generalitdt und Sichtbarkeit der Struktur der
Kommunikation, des Sprechens moglich ist, ohne dass eine vollstandi-
ge Identitdt der erfahrenen und deklarierbaren Bedeutungen vorausge-
setzt oder unterstellt werden muss, zeichnet den besonderen Charakter
sozialer Struktur aus. Sie ist hinreichend bestimmt, um Muster, wieder-
kehrende Konfigurationen zu bilden, zugleich aber offen fiir Um-, und
Neudeutungen, fur divergierende Bedeutungen und unterschiedliche
Perspektiven auf die Bedeutung desselben Geschehens, aber auch fiir
die Erosion, die Erstarrung, den Automatismus und natiirlich offen fiir
Machtverhiltnisse. Genau in einer solchen offenen Bestimmtheit oder
bestimmten Offenheit liegt fiir Merleau-Ponty das besondere Kennzei-
chen von Institutionen. Sie sind aus sich heraus auf Wiederholbarkeit,
auf Wiederkehr angelegt. Aber sie miissen sich bei jeder Wiederholung
eine Neubestimmung, Re- oder Entdifferenzierung durch eine nie ganz
gleiche Situativitat in einem neuen Interaktionskontext gefallen lassen.
Damit ist die Stabilitat wie zugleich die offensichtliche Labilitiat und
Prekaritdt gesellschaftlicher Strukturen bezeichnet. Dass das so ist, ist
gleichbedeutend damit, dass Gesellschaft und ihre Struktur primar eine
korperliche und damit ebenso generelle, auf Universalitit angelegte wie
multiple, an Zeit und Ort, an eine Perspektive und damit an Situativitit
gebundene Realitit ist. Sie ist gleichbedeutend mit der strukturalen und
operativen Komplexion der Ausstattung unserer Kérper, mitsamt ihren
Sprachen, Gehirnen, Gedachtnissen, der an sie gebundenen Bewusstsei-
ne. Soziale Struktur ist primar eine korperliche Realitit, sowohl in ih-
rer dispositionalen als auch in ihrer operativ aktualisierten Form. Sie
gewinnt daraus sowohl ihre Flexibilitat wie ihren Dingcharakter, ihren
konkreten Widerstandskoeffizienten.

Etwas zugespitzt driickt Collins das so aus: »Die soziale Struktur«,
schreibt er, »leitet sich von sich wiederholenden kommunikativen Hand-
lungen ab und nicht vom Inhalt des Gesagten. Diese Inhalte sind oft
mehrdeutig und falsch, sie werden oft nicht von jedem verstanden und
auch nicht vollstandig erklidrt ... Aber obgleich die Strukturiertheit der
Gesellschaft nicht kognitiv, sondern physisch begrundet ist, hindert uns
dieses Unvermogen nicht daran, sehr viele ordnungsgemafle Wiederho-
lungen auszufiihren. Denn <es> geniigt, eine eingeschriankte Routine fiir
diejenigen Orte und mit denjenigen Personen auszuhandeln, denen man
dort fiir gewohnlich begegnet.« (Collins 2012: 74 f.). Um die Sequenz
von Handlungen und Verhaltensweisen zu realisieren, die wir eine ka-
tholische Messe nennen, ist es nicht notig, dass sich alle Teilnehmer/
innen uber die Bedeutung des Transsubstantiationsdogmas im Klaren
sind. Es gentigt Abldufe, Gesten und Worte beizusteuern. Eine vollige

314

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FELDBEGRIFF UND MIKRO- UND MAKRO-GEOGRAPHIE

Ausblendung dieser Bedeutung wiirde allerdings diesem »Ritual « irgend-
wann seine Grundlage entziehen.

Darin liegt zugleich eine generelle soziologische »Unscharferelation«.
Die Strukturiertheit einer Interaktion wird durch die hinreichende Pra-
senz einer hinreichenden Anzahl diesbeziiglich hinreichend sozialisierter
Individuen gesichert. Was hier jeweils »hinreichend« heifst, ob und auf
welche Weise ggf. abweichende Muster toleriert, absorbiert oder sank-
tioniert werden, hangt vom jeweiligen Fall ab. Collins spricht hier implizit
das Verhailtnis von semantischem Gedichtnis (Wissen) und non-deklarati-
vem Gedachtnis (korperlich verankerte Gewohnheiten/Routinen) in ihrer
Funktion fiir die Interaktion an. Ich wiirde dieses Unscharfepostulat bis zu
einem gewissen Punkt mit vollziehen. Zu betonen ist, dass diese Unscharfe
auch fiir die Verhaltensgewohbnbeiten, also den Fertigkeitenaspekt sozia-
ler Praktiken gilt: bis zu einem gewissen Grad konnen Interaktionen auch
Ungeschicklichkeiten Einzelner tolerieren. Ob jeweils gemeinsames Wis-
sen/geteilte Bedeutungen oder gemeinsame Routinen im Vordergrund ste-
hen, hangt vom jeweiligen sozialen Kontext ab, ebenso welcher Grad an
sensomotorischer und semantischer Homologie, welcher Grad an Uber-
einstimmung der deklarativen Gehalte, des Wissens im Einzelfall notig ist.

Daran ankniipfend konnte man mit Stephen Turner ein Prinzip der
Nachtraglichkeit von Sinnzuweisungen ins Spiel bringen, das ebenfalls
mit der Dichotomie deklarativer und non-deklarativer Gedachtnisleis-
tungen zu tun hat. Er schreibt: »The social process, with all its oppor-
tunities for emulation, simulation, testing, feedback, and learning, is a
data rich environment [...] We can learn so quickly from our social en-
vironment because simulation allows us to fill in missing data in social
situations. Because we can simulate other people [...] we can thus const-
ruct, test and assimilate complex feedback simulative shypotheses< about
this world expeditiously [...] The interaction between these capacities
and this environment is not one that produces clones, or puppets of the
group will, nor does it produce anarchy. It produces skilled interactors
with enormous capacities to anticipate, predict, and model the people
with whom they interact, to adjust to them, and to learn from their ad-
justments. This kind of coordination, as Dewey called it, is all we need
to account for >society«« (Turner 2007, S. 15ff.).

Auch dabei ist der Bereich non-deklarativer Gedachtnisfunktionen
bzw. Inhalte angesprochen. Der Erwerb ist in den meisten Fallen nicht
bewusst und erfolgt beildufig, in der Regel selbst in Interaktionssituatio-
nen. Es gilt prinzipiell, dass durch die Interaktion selbst Korrekturen, Be-
deutungsklarungen, Spezifikationen, Transformationen durch Anschluss-
reaktionen der Interaktionspartner erfolgen. Diese konnen bestehende
Gewohnheiten und Wissensbestande einfach ratifizieren, mit impliziten,
latenten oder auch expliziten, deklarativen Sinngehalten anreichern, dif-
ferente Lesarten oder auch Fehler auf der Ebene der Routinen selbst

315

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

stillschweigend oder explizit korrigieren. Ein Kleinkind kann sich in den
Ablauf einer Geburtstagsparty einklinken, wenn es halbwegs die Worte
und die Melodie von »Happy Birthday«, also eine sensomotorische Re-
lation ggf. imitatorisch beherrscht, ohne deren Bedeutung genau zu ken-
nen. An sich wiederholenden Anschlusskommunikationen und sonstigen
Kontextmerkmalen kann es aber sukzessive deren situative und tibersi-
tuative Bedeutung realisieren. Die Gedachtnisse mussen also nicht alle
kulturell tradierten Bedeutungen kontextiibergreifend auf einmal und
»vollstindig« in sich aufnehmen. Die Tatsache, dass eine Auflerung, ein
Symbol, eine Melodie Teil der fiir uns alle wahrnehmbaren Welt ist, ge-
wihrleistet, dass es im interaktiven Prozess immer wieder neu Bewih-
rungsprobe, Kristallisationspunkt, Bestitigung oder Neuetablierung so-
zialer Ordnung werden kann.

Die Gedachtnisse, sind, wie wir hier unablassig wiederholt haben, ge-
bunden an die Korper und nur, insofern sie das sind, sind sie operative
und operationsfiahige Gedachtnisse (im Unterschied zu blofSen Informa-
tionsspeichern wie etwa Texten, Artefakten, institutionalisierten Wis-
sensbestinden, die haufig in einem rein metaphorischen Sinn als »sozia-
le Gedachtnisse« bezeichnet werden. Der Korper, die Korper sind also
im selben MafSe wie sie immer auch »soziale Dinge« sind, »Zeitdin-
ge« (Merleau-Ponty 1994a: 257), ja: »machine a faire du temps« (Mer-
leau-Ponty 2011: 189). Das »soziale Ding« und das » Zeitding « sind eins.
Das ist bereits eine Erkenntnis der Heideggerschen Wendung der Pro-
bleme der Phinomenologie (1989: 382) und erst recht der spaten Phi-
losophie der Sozialitait G.H. Meads, die wir am Anfang dieses Kapitels
bereits erwahnt haben. Dessen »spatiotemporale Perspektiven«, »con-
sentient sets« sind verkorperte soziale Strukturen, deren Zusammenspiel
und fortwihrende Rekombination und Neukonstellierung jenes untiber-
sehbare Geflecht an Interaktionsketten produziert, von dem Norbert Eli-
as als der modernen Gesellschaft spricht.

Soziologische Feldtheorie

Es wurde bereits gesagt, dass dies fiir die Gesellschaft eine Feldsemantik
nahe liegt und keine System- oder Objektmetaphern, weil diese zu sehr
Abgeschlossenheit, Abschliefsbarkeit, eindeutigen Grenzziehungen, Er-
reichbarkeit, Ubersehbarkeit implizieren. Auch Merleau-Pontys struk-
turale Kernkategorie ist, wie wir verschiedentlich gesehen haben weder
die des »Objekts« bzw. » Objektiven« noch die des »Systems«, son-
dern mindet in einen Feldbegriff. Auch diesen diirfte Pierre Bourdieu
als unaufmerksamer Erbe tibernommen haben, moglicherweise ohne
zu sehen, dass damit seine nach wie vor schematische Entgegensetzung

316

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SOZIOLOGISCHE FELDTHEORIE

von »Objektivismus« und »Subjektivismus« wenig vertraglich ist. Der
Bezug des Feldbegriffs zu einer geographischen Semantik von Nihe
und Distanz, Entfernung und Raum ist aber ebenso wenig zufillig wie
gewisse Analogien zur Physik, insbesondere zu gewissen Aspekten des
Feldbegriffs der Allgemeinen Relativitatstheorie. Auch diese Analogie
konnte und sollte man zur Entmetaphorisierung der spaten Konzepte
niitzen. Die Korper sind im buchstiblichen Sinne soziale und Zeit-Dinge.
In (der Gesamtheit) unseren Korper ist »alles verbucht [...] und alles
zdhlt« (2007: 26).

Der Begriff des Feldes hat gegeniiber der Akteur/Ding oder Subjekt/
Objekt oder Element/System-Semantik den Vorteil, dass er sowohl in
einem natur- wie sprachwissenschaftlichen Verwendung a) eine raum-
liche, quasi geographische Dimension hat, d.h. mit Distanz/Ndhe-Ver-
haltnissen arbeitet, damit aber Begriffe wie Horizont, Vordergrund/
Hintergrund abbilden kann; dass er b) eine konsequent relationistische
Fassung von Elementen zulisst, die sich wechselseitig bedingen/tragen/
aufeinander wirken und dass c) die Struktur des Feldes selbst ein Effekt
der Struktur und des Verhaltens seiner Elemente zueinander sind.* Mer-
leau-Ponty kniipft seit seiner Schrift Die Struktur des Verhaltens an den
gestaltpsychologisch tradierten Feldbegriff an, etwa dem von Kurt Koff-
ka. Konsultiert man dessen Lehrbuch Principles of Gestalt Psychology,
so zeigt sich, dass Koffka dessen formale Aspekte aus dem Verstandnis
physikalischer Felder bezieht (Faraday, Macwell, Einstein) und auf das
Gebiet des Verhaltens uibertragt (Koffka 1935: 41 ff.).

Es gibt, was Einsteins Feldtheorie der Gravitation (im Rahmen der
Allgemeinen Relativitatstheorie) betrifft, interessante Analogien zu Mer-
leau-Pontys Revision seiner Phinomenologie in Richtung einer Art »all-
gemeinen Bewegungstheorie«. Auch bei Einstein stehen ja, nicht erst in
der allgemeinen Relativitdtstheorie, sondern auch schon bei der Ausar-
beitung der speziellen Relativitatstheorie (auf die Mead vor allem zu-
rickgreift) Bewegungs- und Zeitverhiltnisse im Zentrum des Interesses.
Moglicherweise handelt es sich bei diesem Thema fiir die Zeit des aus-
gehenden 19. und die erste Hilfte des 20. Jahrhunderts um eine Art wis-
senschaftliche Tiefenstruktur quer uber die Disziplinen.

Einsteins allgemeine Relativititstheorie erkliart die Bewegung von
Korpern im Raum bekanntlich nicht mehr wie die klassische Newton-
sche Physik durch eine von ihren Massen ausgehende »Fernwirkung«
von Anziehungskriften, die prinzipiell durch einen von diesen unverin-
dert bleibenden Raum hindurch wirken. Seine Vorstellung ist vielmehr,
dass die Massen der Korper zu einer regionalen Veranderung der Raum/
Zeit-Struktur fithren, die damit wiederum deren Bewegungen in Relation

8  vgl. dazu insgesamt das Historische Worterbuch Philosophie (Ritter u.a.
1971-2007): »Feld«, »sprachliches Feld«.

317

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

zueinander bestimmen. Das Einsteinsche Universum lasst sich verstehen
als ein »steter Reigen, bei dem Materie und Raumezeit sich gegenseitig
beeinflussen: eine gegebene Materieanordnung verzerrt die Geometrie
der Raum-zeit; die Geometrie der Raumzeit bestimmt, wie sich die Ma-
terie weiterbewegt« (Possel 2010: 1118). Die Gesamtstruktur (die frei-
lich ebenso wenig tiberblickbar ist wie die Gesellschaft, schliefSlich geht
es um den ganzen Kosmos) und die strukturierenden Elemente sind letzt-
lich nicht voneinander trennbar.

Der Ausloser fiir die Ausarbeitung der Allgemeinen Relativitatstheo-
rie war laut Einstein die Intuition, dass jemand, der vom Dach seines
Hauses fallt bzw. sich im freien Fall befindet, sein Gewicht nicht spurt.
Es geht dabei um die Aquivalenz von triger und schwerer Masse: »Fiir
einen vom Dache eines Hauses frei herabfallenden Beobachter existiert
wahrend seines Falles — wenigstens in seiner unmittelbaren Umgebung —
kein Gravitationsfeld« (Einstein 2002: 265); »I was sitting in a chair in
the Patent Office in Bern when all of a sudden I was struck by a thought:
»If a person falls freely, he will certainly not feel his own weight.<« (Ein-
stein 2012: 638).

Den vergleichbaren Ausgangsimpuls von Merleau-Pontys sprach-,
bedeutungs- und strukturtheoretischer allgemeiner »Relativititstheo-
rie« der 1950er Jahre kénnte man in seiner Intuition einer Aquivalenz
von Bewegungswahrnehmung und Satzverstehen sehen, von Bewegen
und Sprechen in einer der Arbeitsnotizen vermutlich des Jahres 1953:
»La perception du mouvement comparable a la compréhension d’une
phrase« » Die Wahrnehmung von Bewegung vergleichbar dem Satzver-
stehen.« (Merleau-Ponty 2011: 204; Ubers. jmk). Sie fiihrt in die Ein-
sicht des Feldcharakters der differentiellen Elemente jedes Ausdruckssys-
tems. Die Bedeutungen ergeben sich aus der Konstellation der Elemente
im Wort, im Satz, in der Interaktion, im Prozess des sozialen Verhal-
tens — in Operationen, die in der gegebenen Konstellation einer Situa-
tion, aktualisiertes Syntagma und Paradigma gegeneinander halten. Die
sich ergebende Struktur des sozialen Feldes ist primar eine Funktion der
Struktur(ierung)smoglichkeiten der interagierenden Korper/Gedachtnis-
se der Individuen (natiirlich im Zusammenspiel mit zu diesen komple-
mentiren und situativ erreichbaren Ressourcen und Artefakte) und um-
gekehrt diese eine Funktion der Strukturen der sozialen Felder, durch
die sie sich bewegen.

Es ist deshalb keine Metapher, sondern eine Aussage mit empirischem
Geltungsanspruch zu sagen, gesellschaftliche Praxis sei vom Hantieren
mit Dingen bis zum Denken als innerem Sprechen strukturierte Motorik.
Diese Aussage kann zunichst absehen von der Frage der Korrespondenz
mit einem »inneren«, »subjektiven« deklarative Verstehens. Vielmehr
lassen sich wie in der objektiven Hermeneutik Verhaltenssequenzen als
sich praktisch wechselseitig interpretierende Ereignisse und Elemente

318

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SICHTBARES UND UNSICHTBARES

betrachten. Das beinhaltet die strikt feldtheoretische Auffassung von
Gesellschaft und gesellschaftlicher Ordnung. Wir sind sozusagen mobi-
le Strukturpotentiale. Wir erfahren gesellschaftliche Strukturen im Um-
gang mit konkreten Anderen in konkreten Feldern oder Feldregionen.
Wir geben uns wechselseitig unsere Bewegungsmoglichkeiten vor (oder
schranken sie ein) nach MafSgabe unserer Dispositionen und Lokalisati-
onen. Die regionale Struktur(iertheit) ist durch die jeweilige Anwesenheit
sozialisierter Korper immer lokal = inkorporiert in den Menschen (mit-
samt ihrer Ressourcen und dinglichen Umwelt). Der jeweilige »soziale
Raum«, das, wenn man so will, regionale Feld ist in seiner Struktur ab-
hiangig von den darin sich befindlichen Korpern, so wie ein Gravitati-
onsfeld durch die in ihm befindlichen » Massen« aufgespannt wird und
in der dadurch zustande gekommenen Beschaffenheit wiederum die Be-
wegungsmoglichkeiten der in ihm befindlichen Massen bestimmt. Mas-
se/Bewegungskapazititen der Korper definieren das jeweilige Feld und
seine Struktur, sprich die aktualisierte Struktur, wie sie in der faktischen
Sequenz strukturierter Bewegung erscheint. Sie bestimmen wechselseitig
nach MafSgabe ihrer »Resonanzmoglichkeiten« ihre Bewegungsmoglich-
keiten. Das so entstehende Feld verdndert wiederum die dispositionalen
Strukturen (Gedichtnis) bei allen Beteiligten, mit denen sie wiederum in
weitere Feldkonstellationen und ~-Dynamiken eintreten.

Sichtbares und Unsichtbares

Auf diese Weise ergibt sich die spezifische Kopplung der Sichtbarkeit so-
zialer Strukturen, die ebenso wenig metaphorisch zu verstehen ist, wie
der mit jeder Sichtbarkeit einhergehende Horizontcharakter — und da-
mit ihre »Unsichtbarkeit«, die Opazitit des Innen- wie ihres AufSen-Ho-
rizontes. Die Strukturen sind regional, lokal — sie »sind« einzig und al-
lein in den zeitlich und geographisch lokalisierbaren Interaktionen. Sie
spielen im jeweiligen regionalen Bereich des gesellschaftlichen Feldes
oder, wenn man eine Sprechweise in terms multipler Felder vorzieht, in
einem Teilfeld. Von dort aus lassen sich selbstverstindlich Zusammen-
hinge, reale Verbindungen (in Form von Kommunikationen, Ubertritten
von Personen, historischen Prozessen, institutionalisierten Verbindun-
gen, Netzwerken, Semantiken) zu anderen Feldern, Regionen erfahren
und belegen. Man bekommt von jeder x-beliebigen Beobachtungssitua-
tion aus ein Glied irgendeiner der von Elias apostrophierten Handlungs-,
Interdependenz- und Funktionsverkettungen zu fassen. Aber niemals
alle zugleich, sie verschwinden ab einer bestimmten Distanz in der un-
ubersichtlichen Diachronie und Synchronie der modernen Gesellschaft.
Das Gesellschaftliche ist also sichtbar und kann zum Gegenstand von

319

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GESELLSCHAFT, STRUKTUR UND DIE (IN-)VISIBILITAT DES SOZIALEN

Forschung werden, aber eben als Fragment, in der jeweiligen Region. Die
Sichtbarkeit bedingt also zugleich ihre Unsichtbarkeit — das genau kenn-
zeichnet das Paradigma des »Sehens«, betrifft aber jeden anderen Modus
von Wahrnehmung genauso. Wir haben keine absolute Gewihr, dass das,
was wir hier zu sehen bekommen, auch in anderen Regionen gilt oder so-
gar: universell. Es bleibt bei einer immer offenen und weiter zu bestim-
menden Generalitit. Auf diese Probleme antworten aber immer schon
die mittlerweile gut etablierten sozialwissenschaftlichen Methoden, und
zwar sowohl in ihrer qualitativen wie in ihrer quantitativen Gestalt. Es
ist wichtig, dass man ihre Vor- und Nachteile im konkreten Fall disku-
tiert. Aber ohne Zweifel reagieren sie allesamt auf dieses vertrackte Pro-
blem eines Ineinander von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit. Es geht hier
nicht mehr um Metaphysik, sondern um konkrete Entscheidungen da-
riiber, was eine bestimmte Fallstruktur ausmacht, was deren Merkmale
sind, wie man die in anderen Fillen belegen konnte, ob man dafur In-
dikatoren hat, ob man diese ggf. zihlen kann oder ob man sich immer
von neuem wieder einer mithsamen Sequenzanalyse eines einzigartigen
Syntagmas unterziehen muss. Alle diese Methoden — ob Fallrekonstruk-
tion oder statistische Analyse — haben gemeinsam, dass sie auf Generali-
sierungen abzielen, auf Sachverhalte, auf Zusammenhinge, die nicht zu-
gleich wahrnehmbar, »sichtbar« sind und deshalb miissen sie notwendig
die Form annehmen, die Max Weber als »Idealtypus« bezeichnet.-

320

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epilog

»Der Beobachter, der keine MASCHINE zur Verfugung
hat, sieht die diesseitige Halfte der Ausdehnung der
ZEIT, mit seinen Sinnen, wie man zunichst die Erde als
Scheibe gesehen hat. Es ist einfach, aus dem Lauf der
Maschine eine Definition der Dauer abzuleiten. Unter
der Voraussetzung, dass sie die Reduzierung von t zu
o und von o zu t ist, konnen wir sagen: die Dauer ist
die Verwandlung einer Abfolge in eine Umkehr. Das
heisst: DAS WERDEN EINES GEDACHTNISSES. «

(Alfred Jarry, »NUTZBRINGENDE ERLAUTERUNGEN
ZUM SACHGEMASSEN BAU EINER MASCHINE ZUR ERr-
FORSCHUNG DER ZEIT.«, Jarry 1968: 112 f.)

»Nirgendwo ist Gberall und zunichst einmal das
Land, in dem man sich gerade befindet.« (Jarry 2020:

65)
»Merdre! — Schoifse!“ (Jarry 2020: 5)

Marcel Proust und Merleau-Ponty

Das Paris der Lebensspanne Merleau-Pontys zwischen den 1920er und
1950er Jahren bildete ein einzigartiges Milieu. Es war gewissermaflen
ein Laboratorium der Moderne, der Konstitution der Sozial- und Kul-
turwissenschaften, auch in Auseinandersetzung mit den schon etablier-
ten Naturwissenschaften, mit politischen Ambitionen und einer vitalen
kiinstlerischen und literarischen Szene. In den Bildungsinstitutionen, im
Straflenbild und dem, was diese Generation in den Schulen gelernt und
gelesen hatte, war das 19. Jahrhundert mit seinen Ambivalenzen von
Tradition und Moderne noch prasent und wurde zugleich von den neu-
en des 20. Jahrhunderts iiberlagert. Eine geradezu legenddr gewordene
Episode stellen die Diskussionen von Albert Einstein und Henri Bergson
uber das Wesen und die Realitit der Zeit in der ersten Aprilwoche des
Jahres 1922 dar. Letztendlich beharrte jede der Parteien darauf, selbst
im Besitz der Einsicht in die wirkliche Zeit zu sein und unterstellte der
jeweils anderen, dass sie eine Chimire Zeit nenne — mit Spannung ver-
folgt von Intellektuellen und Schriftstellern wie Marcel Proust, der Berg-
sons wie Einsteins Ideen aufgriff, aber sich seinerseits weder mit der ei-
nen noch der anderen Auffassung ganz identifizieren mochte (Fischer
2017: 281 ff.). Auch Merleau-Ponty hat sich mit dieser Diskussion und

321

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

den damit zusammen hingenden Fragestellungen immer wieder ausei-
nander gesetzt (Merleau-Ponty 2007: 1985 ff.; 2000: 148 ff.). Ohne
dieses Milieu, dem wir noch heute wesentliche Weichenstellungen der
Sozial- und Kulturwissenschaften und der Philosophie verdanken, in
dem sich auch die Wege von Aron Gurwitsch, Alfred Schiitz und Mer-
leau-Ponty kreuzten, ist das Merleau-Pontysche Werk und sein beson-
derer Stil zwischen Positivismus, Philosophie und Poesie, zwischen na-
turwissenschaftlicher Ambition, begrifflicher Akribie und literarischem
Gestus nicht zu verstehen.

Simone de Beauvoir erzahlt in ihren »Mémoiren einer Tochter aus gu-
tem Hause« immer wieder Episoden ihrer Freundschaft mit einem gewis-
sen »Jean Pradelle«. Dieses Pseudonym steht fiir Maurice Merleau-Pon-
ty. Beide 1908 geboren, begegnen sich zum ersten Mal in Paris im Jahr
1927, neunzehn Jahre alt. Merleau war zu dieser Zeit Student an der
Ecole Normale Supérieure, Beauvoir studierte an der Sorbonne (Bakewell
2018: 131). Beauvoir registriert an ihm von Anfang an eine im Gegensatz
zu ihrem eigenen »Manichdismus« stehende »Nachsicht«, eine Neigung,
allen Menschen und Positionen eine gewisse Berechtigung zuzugestehen.
»Seiner Meinung nach gab es in jedem Menschen etwas Gutes und etwas
Schlechtes«, schreibt sie (Beauvoir 1968: 353; vgl. Bakewell 2018: 133).
»Er liebte«, bemerkt sie beildufig tiber die Zeit der ersten Kontakte,
»ungefahr die gleichen Biicher wie ich, wobei er eine besondere Vorliebe
fiir Claudel bekundete, neben einer gewissen Verachtung fiir Proust, den
er nicht »wesentlich« fand. Er lieh mir Ubu-Roi, ein Buch, das ich nur mit
Einschrankung schitzte, weil ich darin auch nicht im entferntesten die Din-
ge wiederfand, von denen ich personlich besessen war.« (Beauvoir 1968:
353). Merleau-Ponty erzihlt 1959 in einem Radio-Gesprach mit Georges
Charbonnier, es sei Simone de Beauvoir gewesen, die er in der Bibliothek
Sainte-Geneviéve Proust lesend angetroffen habe (Merleau-Ponty 2016:
153). Er selbst habe damals, wenn iiberhaupt, erst sehr wenig von Proust
gelesen. Das etwas arrogante Urteil fihrt er auf sein zu dieser Zeit vereng-
tes Verstandnis von Philosophie zuriick.

Nun gibt es, um eine geduldige Proustleserin im Jahr 1927 zu pro-
vozieren, kaum eine geeignetere Masche wie die, Proust als »unwesent-
lich« abzukanzeln und dann ausgerechnet Alfred Jarrys Ubu Roi (K6-
nig Ubu) auf den Tisch zu legen. Ubu Roi, urspriinglich Ende der 188oer
Jahre aus einem Schiilerulk entstanden, ist ein 1895 publiziertes Theater-
stiick, das gemeinhin als geniale Vorwegnahme des absurden Theaters,
von Dadaismus, Surrealismus und Slapstick gleichermaflen gilt. Es arbei-
tet mit Wortverdrehungen, Obszonititen, einer aufgedrehten Komik mit
unberechenbaren Gewaltausbriichen. Es bedient sich marionettenartiger

322

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

bis zur Karikatur zugespitzter Typen, ist absurd, grotesk, politisch, sati-
risch, pointiert, ibermiitig und bewusst banal. Damit steht es so ziem-
lich in maximalem Kontrast zur subtilen Asthetik von Prousts Romanzy-
klus Auf der Suche nach der verlorenen Zeit in seiner ganzen komplexen,
stromenden, lange Atembogen erfordernden poetischen Epik oder epi-
schen Poesie (»poéme en prose«), die alle Ziselierungen des Innenlebens,
der Wahrnehmungen und Gefiihle ihrer individualisierten Protagonisten
bis in die letzten Brechungen gestaltet, das damit zugleich (!) das Pro-
blem der Zeit aufwirft, die Zeit der Leser/innen einbezogen, und das mit
komplexen Verschachtelungen der Erinnerung und der Erinnerung an
Erinnerungen, eigene wie anderer, operiert. Der Zyklus spielt in einer
Welt der Begegnung von Aristokratie und gebildetem Biirgertum, in des-
sen Wohnungen, Intérieurs und Salons und an den Orten, an denen man
ihrer Konversation zu entfliechen versucht und dann doch wieder auf sie
trifft — den Garten, den Badeorten an der Kiiste der Normandie oder den
verborgenen Nischen des (homo)sexuellen Begehrens. Er greift die typi-
schen Themen der Romantik auf, die Liebe, den Schmerz, das Gefiihl,
die Frage ihrer Verginglichkeit oder Dauerhaftigkeit. Der Stil knupft an
die erzahlerischen Mittel des grofsfen Romans des 19. Jahrhunderts an,
kultiviert einen gewissen kontemplativen Grundton, arbeitet aber zu-
nehmend mit impressionistischen Brechungen, Auflosungen eindimensi-
onaler erzdhlerischer Linien und Konturen, mit dem Anspruch der Kon-
struktion und Dekonstruktion von Erfahrung. Letztlich gestaltet und
beschreibt der Romanzyklus immer wieder ausdriicklich Zusammen-
hinge und Wechselwirkungen von Korper, Bewusstsein und Gedachtnis.

Nun lieSe sich auch fur Jarrys Werk geltend machen, dass es auf seine
Weise Riickbeztige ins 19. Jahrhundert, in die literarische Tradition ein-
baut, sicher stirker in den Texten seiner spateren Jahre, in Ubu Roi eher
untergrindig. Aber Prousts Romanzyklus hilt doch in viel stirkerem
Ausmaf$ wie Jarry eine Kontinuitit der erzdhlerischen Mittel, des Ma-
terials und des Milieus des grofSen buirgerlichen Romans aufrecht, auch
wenn er zugleich alle drei Elemente einer Transformation unterzieht. Zu-
gleich ist der Abschied von einem biirgerlichen Lebensgefiihl, einer be-
stimmten Stilisierung des Erlebens und der dazugehorigen Asthetik auch
ein latentes Thema. Man konnte dariiber nachdenken, wie sehr das eben
Gesagte auch fur Merleau-Pontys Philosophie zutrifft, mit dem Unter-
schied, dass Merleau-Ponty einen vergleichsweise eindeutigeren Stand-
punkt im 20. Jahrhundert hat. Es ist offensichtlich, dass es eine Affini-
tit seines Verstandnisses von Phanomenologie zu den Verfahrensweisen
und Themen impressionistischer Malerei gibt. Diese ist ein durchgingi-
ges Thema seiner asthetischen und ausdruckstheoretischen Texte, er deu-
tet sie durchgingig als eine Eréffnung der Moderne, eindeutig nicht als
Abschluss einer wie auch immer gefassten Tradition. Gerade an diesem
Thema erprobt er die Errungenschaften seines »phianomenologischen

323

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

Strukturalismus« zuerst und vorrangig. Das reicht bis zu seinem letzten
grofsen und abgeschlossenen Essay Das Auge und der Geist von 1960,
der in dem Urlaubsort Le Tholonet in der Nihe von Aix-en-Provence,
dem Geburtsort Cézannes, wihrend des letzten gemeinsamen Sommer-
urlaubs der Familie entstanden ist (Merleau-Ponty 1984b). In ihm steht
Cézanne im Mittelpunkt, an dessen Werk sich ja gleichfalls ein komple-
xes Ineinander von Kontinuitit und Bruch mit dem 19. Jahrhundert re-
gistrieren ldsst.

Dasselbe gilt allerdings auch fiir Proust. Die Haltung des erwachsenen
Merleau-Ponty Proust gegeniiber verdndert sich grundlegend. Wihrend
der Adoleszente, der 19-Jdhrige, provokant Proust als philosophisch un-
wesentlich (riickwirtsgewandt?) abkanzelt, argumentiert der §1-Jahrige
uberlegter. In den Radiogesprachen mit Georges Charbonnier aus dem
Jahr 1959 legt er dar, das eigentlich Philosophische Prousts liege nicht in
dessen dezidiert philosophischen Auferungen, sondern dort, wo er selbst
gar nicht glaube, Philosophie zu machen. Er bezieht sich auf eine Pas-
sage von Proust, in der die Bewegung eines Schiffes auf dem Meer be-
schrieben wird, die von einem Garten an der Kiiste aus durch die ausla-
denden Zweige eines grofSen Rosenstrauchs hindurch wahrgenommen
wird — das beinhaltet das Gefiihl, dass das Schiff drauflen eine erhebli-
che Distanz von vielleicht 700-800 Meter zuriick legt, die zugleich als
winzige Strecke von einem Punkt des Rosenzweigs zu einem anderen ge-
messen und abgetragen wird (Merleau-Ponty 2016: 170). Merleau-Ponty
schreibt: » Alors il y a une tres belle description de la chose; cette descrip-
tion pose exactement ce que j’appelle, moi, philosophie de la percepti-
on, le probléme du phénomeéne de la distance. Qu’est-ce que c’est la dis-
tance, comment la comprendre, comment expliciter cette dimension du
monde.« »Es gibt hier also eine sehr schéne Beschreibung der Sache, diese
Beschreibung stellt auf prazise Weise das Problem des Phanomens der
Distanz dar, etwas, was ich Philosophie der Wahrnehmung nenne. Was ist
das, Distanz, wie ldsst sie sich versteben, wie lisst sich diese Dimension
der Welt ausdriicklich machen.« (ebd.: 170 f.; Ubers. jmk).

Passagen aus der Suche nach der verlorenen Zeit durchziehen schon
Merleau-Pontys Texte von den Strukturen des Verhaltens bis zu Das
Sichtbare und das Unsichtbare. Die Stofsrichtung dieser Rekurse verin-
dert sich mit seiner Auffassung von Philosophie, vor allem aber mit sei-
ner Konzeption von Korper und Zeit. Dabei bleibt offen, ob die Proust-
lekture die Impulse seiner fortschreitenden philosophischen Arbeit
zuspielt, spiegelt, begleitet oder alles zusammen. Den Zwiespalt zwischen
romantischem und strukturalem Korperkonzept tragt Merleau-Ponty je-
denfalls auch in der Auswahl von Prouststellen und ihrer Interpretati-
on aus. So greift er beispielsweise in der Phdnomenologie der Wabrneb-
mung auf eine Passage aus Du C6té de chez Swann zuriick, wie um sein
dort noch wirksames romantisches Korperkonzept zu illustrieren: »Mein

324

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

Korper, zu steif sich zu rithren, suchte [...] die Lage seiner Glieder zu er-
mitteln, um daraus auf die Richtung der Wand zu schliefSen, auf die Stel-
lung der Mobel, um daraus wiederum die Wohnung zu rekonstruieren
und zu benennen, in der er sich befand. Sein < des Korpers!, jmk> Ge-
ddchtnis, das Gedachtnis seiner Rippen, seiner Knie, seiner Schultern,
fihrte ihm nacheinander mehrere der Zimmer vor, in denen er schon
geschlafen hatte [...] Und noch ehe mein <des Ich-Erzihlers!, jmk> Den-
ken, das an der Schwelle der Zeiten und Formen zogerte, sich der Unter-
kunft durch die Verkniipfung der Einzelheiten versichert hatte, hatte er,
mein Korper, sich einer jeden erinnert, der Art des Bettes, der Lage der
Tiiren, des Lichteinfalls der Fenster, der Existenz eines Flurs, zusammen
mit dem Gedanken, mit dem ich eingeschlafen war und den ich im Er-
wachen wiederfand [...] mein Korper, die Seite, auf der ich ruhte, treu-
er Wachter einer Vergangenheit, die mein Geist niemals hitte vergessen
durfen, rief mir den Schein des urnenformigen Nachtlichtes aus bohmi-
schem Glas [...], ins Gedichtnis zuriick, den Kamin aus sienesischem
Marmor in meinem Schlafzimmer in Combray bei meinen GrofSeltern in
jenen vergangenen Tagen, die mir in diesem Augenblick so gegenwartig
erschienen, ohne dass ich sie deutlich vor mir sah [...]« (Proust 2017a:
13 f.; zit. in Merleau-Ponty 1966: 215).

Diese Passage enthalt nicht nur eine implizite Philosophie der Doppe-
lung von romantischem Korper/Leib und dem ihm zusehenden Ich, son-
dern sogar von diesen » Akteuren« korrespondierenden Gedachtnissen,
eine Vorstellung, die bis heute noch in der Soziologie des Gedichtnisses
ihr (Un-?)Wesen treibt, in Gestalt eines sogenannten »Korpergedacht-
nisses« (Bohle/Proschen 20115 Sebald 2014: 97-106). Die Auswahl aus-
gerechnet dieser Formulierungen zeigt, dass Merleau-Ponty Proust hier
noch als Kronzeugen fiir sein romantisches Kérperkonzept in Anspruch
nimmt, wenn er es nicht sogar dem Roman selbst entnimmt. Der Korper
ist ein Homunculus, ein romantischer, je nachdem: traumender, dosen-
der, erwachender oder intuitiv handelnder Doppelgédnger, Subjekt hinter
dem Subjekt. Er fungiert folgerichtig als Satzsubjekt mit einer eigenen
Intentionalitit, die sich etwas bewusst macht, rekonstruiert, benennt, er-
innert, ins Gedachtnis ruft. Das ist noch Romantik, das ist 19. Jahrhun-
dert, das ist auch Proust.

Aber das romantische Moment an Proust scheint fiir Merleau-Pon-
ty im MafSe seiner eigenen Entfernung davon zunehmend zuriickzutre-
ten. In den Schriften und AufSerungen der T950er Jahre ruft er Prousts
Werk zunehmend als Paradigma der »Modernen« (im Plural!) auf (Mer-
leau-Ponty 2006: §57). Es gestalte die grundlegende Unabgeschlossen-
heit des modernen Weltverhiltnisses, die Grenzen der Selbsttransparenz
(ebd..); Proust protokolliere mit Gide, Valéry, Freud die sensiblen Berei-
che der Erfahrung im modernen Spannungsfeld von Materialismus und
Spiritualismus (2007: 335), er erarbeite zusammen mit diesen und im

325

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

Riickgriff auf de Sade und Stendhal ein »unermudliches Referat tiber den
Korper« (2007: 342), »il insiste sur la multiplicité de chacun de nous,
sur la discontinuité« »er besteht auf der grundlegenden Vielfiltigkeit/
Vielheit eines jeden von uns, auf der Diskontinuitit« (Merleau-Ponty
2016: 169).

Dieselbe Passage, die er in der Phdnomenologie der Wahrnehmung in-
terpretiert hatte, erscheint nun in einem anderen Licht. Er greift sie wie-
der auf in den Vorlesungsskripten von 1954/5, in Claude Leforts Edition
mit Lekttrenotizen zu Du Co6té de chez Swann ergianzt (Merleau-Pon-
ty 2015: 335-341; 359—370). Merleau erweitert die Zitation derselben
Passage um in den 1940er Jahren nicht beriicksichtigte Zeilen. In diesen
entwirft Proust den Korper des erwachenden Ich-Erzahlers nicht in der
Logik eines Subjekts, sondern spricht von ihm als Gemenge zeitlicher
»Ordnungen« (Proust 2017a: 12), als Ineinander komplexer Korrelati-
onssysteme kinasthetischer, propriozeptiver, visueller, auditiver, raumli-
cher Differenzen, eher »Kinetoskop « denn selbst Subjekt (Proust 2017a:
15). Merleau-Ponty verkniipft das mit Uberlegungen Schilders zum Kér-
perschema, der Korper wird dann vom »Subjekt hinter dem Subjekt« zu
einem anonymen »Raum-Zeit-Transformator« (Merleau-Ponty 20715:
336), eine neo-Cartesianische Maschine, die unentwegt Synchronie in
Diachronie und Diachronie in synchronische Relationen umsetzt und als
Strukturgestalten wahrnehmbar macht. Der Korper ist hier nicht mehr
Subjekt und nicht selbst Gedachtnis, sondern »appareil non seulement
a percevoir I’espace mais encore le temps« » Apparat, um nicht nur den
Raum, sondern auch die Zeit wahrzunehmen« (ebd.; Ubers. jmk).

An der Beschreibung Prousts betont Merleau nun nicht mehr das
»corps-sujet«, sondern die durch die Struktur des Korpers begriinde-
te generelle Typik, den Zusammenhang, die Korrelation von Differenz-
systemen, und damit eine »atmosphére de généralité« » Atmosphdre der
Generalitit« (Merleau-Ponty 2015: 337), die in den von selbst sich ein-
stellenden Assoziationen liege. Das Problem der verlorenen Zeit ist nicht
mehr ein Problem der Verbindung der Erinnerungen mit der vergan-
genen Wirklichkeit — in gewissem Sinne gibt es keine Moglichkeit der
Wiedergewinnung des Vergangenen — sondern weit eher eine mogliche
Struktur oder strukturelle Moglichkeit der Erfahrung, eine Bedeutung.
Fiir Husserl sind Assoziationen eine Form der passiven Synthesis des Be-
wusstseins. Merleau-Ponty rekurriert hier nicht mehr auf diesen Begriff,
hilt aber fest: »Fondement de I’association est corporéité et plus géné-
ralement praxis.« » Grundlage der Assoziation ist die Kérperlichkeit und
noch allgemeiner Praxis.« (ebd.; Ubers. jmk).

Dieselbe exegetische Logik in Bezug auf Proust findet sich noch in den
zuletzt geschriebenen Seiten des letzten Manuskripts Merleaus wieder,
Das Sichtbare und das Unsichtbare (Merleau-Ponty 1994a: 19 5-200).
Hier bezieht er sich auf ein »Leitmotiv« der Suche nach der verlorenen

326

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

Zeit, das fast ebenso berithmt wurde wie die vielzitierte » Madeleine«. Es
geht um das im Roman so bezeichnete »kleine Thema« oder die »kleine
Phrase«. Dabei handelt es sich um ein musikalisches Motiv, eine charak-
teristische Stelle aus einer fiktiven Violinsonate eines Komponisten na-
mens Vinteuil, die zu einer Art »idée fixe« des Protagonisten Swann wird.
Sie beinhaltet einen spezifischen Ausdruckswert, der bei Swann Erinne-
rungsfragmente, eine bestimmte Aura des Vergangenen weckt, die mit
seiner durchaus fraglichen Liebe zu Odette in Verbindung stehen. Die
Schilderung dieses Themas ruft eine romantisch-impressionistische Mu-
sikasthetik irgendwo zwischen Saint-Saéns, Fauré, Franck, Débussy auf:
»Als er sich nach jenem Abend bei den Verdurins die kleine Phrase wie-
der hatte vorspielen lassen und zu durchschauen versuchte, auf welche
Weise sie ihn, gleich einem Duft, gleich einer zartlichen Berithrung, um-
garnte und umhiillte, war ihm klar geworden, dass dieser Eindruck ei-
ner zuriickgenommenen, frostigen Stifse dem geringen Abstand zwischen
den fiinf Noten, aus denen sie bestand, und der hartniackigen Wiederho-
lung zweier von ihnen zu verdanken war; doch in Wirklichkeit wusste er,
dass er damit nicht iiber die Phrase selbst nachdachte, sondern nur iiber
einfache Notenwerte« (Proust 2017a: 479). Eine halbe Seite weiter ist
zu lesen: in der »kleinen Phrase spiirte man, auch wenn sie der Vernunft
eine undurchsichtige Oberfliche bot, einen so bestimmten, so stimmi-
gen Inhalt, dem sie eine so neue, so eigenwillige Kraft verlieh, dass die-
jenigen, die sie gehort hatten, sie auf gleicher Ebene mit den Vorstellun-
gen des Verstandes in sich bewahrten [...] Selbst wenn er <Swann, jmk>
nicht an die kleine Phrase dachte, lebte sie doch unterschwellig in seinem
Geist, in gleicher Weise wie gewisse andere Begriffe, zu denen es nichts
Gleichwertiges gibt, wie etwa der des Lichtes, des Klangs, der Kontur,
der korperlichen Lust, die die reichen Besitztimer ausmachen, in die
der Bereich unseres Inneren zerfillt und mit denen es sich schmiickt.«
(Proust 2017 a: 480 f.).

Merleau beniitzt diese Beschreibung des »kleinen Themas« auf den
letzten Seiten seines letzten Manuskripts zu einer abermaligen Zusam-
menfuhrung seiner differenztheoretischen und ontologischen Argumen-
tationen. Die feinen Unterschiede der funf Tone in ihrer spezifischen An-
ordnung, ihre wechselseitigen » Abstinde« ergeben die Struktur eines
Sensible, die Swann sogar benennen kann; aber die Bedeutung dieser No-
ten ist nicht ein Ergebnis dieser Benennung, sondern umgekehrt verdankt
sich die Analyse der Bedeutungserfahrung, die sich unweigerlich und auf
einen Schlag einstellt, der Bedeutungseffekt beruht ganz auf der »Syn-
chronie« der diachronen Verhiltnisse der fiinf Noten (ebd.; 197). Sie
verdankt sich den »Artikulationen des dsthesiologischen Korpers«, sei-
ner Funktion eines Mediums von Ausgedehntem und Zeit, von Synchro-
nie und Diachronie, dass der Korper als eine Art strukturaler Knoten-
punkt fungieren kann, der die paradigmatischen und syntagmatischen

327

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

Netzwerke der differentiellen Terme auf einen Schlag in eine Bedeutungs-
erfahrung — d.h. in eine Form des Bewusstseins, der Wirklichkeit trans-
formieren kann, ohne dass wir auch nur annahernd sagen konnten, wie
das moglich ist und zugeht. Entscheidend, ebenso frappierend wie un-
romantisch ist aber bereits in dem Text Marcel Prousts die Klarheit, in
der das scheinbar »subjektive« Erleben der kleinen Phrase in eine Di-
mension der Generalitit tibergeht, die Geltung einer Bedeutung erhilt,
die Swann nicht alleine gehort, sondern jedem, der sie horen kann, die
»stimmig« und »bestimmt« ist, und auf »gleicher Ebene« steht mit den
»Vorstellungen des Verstandes«, also mit propositionalen Wissensbe-
stinden. Im Grunde kondensiert diese Prouststelle die Entwicklung der
Merleauschen Ausdruckstheorie und verrit zugleich viel tiber die his-
torische Aura, der sie sich verdankt. Das Entscheidende an der kleinen
funftonigen Melodie ist nicht die Wirklichkeit oder Triftigkeit der von
ihr geweckten Erinnerungen, sondern die von ihrer Struktur getrage-
ne Qualitit, ihr Stimmungsvaleur, der tiberhaupt erst die Weckung be-
stimmter Erinnerungen ermoglicht. Die ist weder subjektiv, noch objek-
tiv oder universell, sondern generell, fiir eine unbestimmte Vielzahl von
Fillen giiltig, moglich.

Statt sich der »kleinen Phrase« Prousts als Beispiel zu bedienen,
hatte Merleau-Ponty ebenso gut auch ein Beispiel aus seiner Lekti-
re als 19-Jdhriger nehmen konnen. Ubu Roi beginnt mit dem Aus-
ruf »Merdre!«, in der deutschen Ubersetzung der Reclamausgabe mit
»SchoifSe! « wiedergegeben. Das ist vielleicht noch kondensierter ein Bei-
spiel fur die Wirkungsweise von Ausdruckssystemen. Namlich: Durch
die bloffe Hinzuftigung eines einzigen Phonems »r« augenblicklich eine
Bedeutungserfahrung zu erzielen, die schwer zu formulieren ist, mit der
man trotzdem nicht alleine ist, sondern die eine Generalitit aufweist, mit
der man »rechnen« kann. »Kaum hatte Ubu sein erstes Fakalwort ge-
sprochen, brach man in Schmihrufe aus oder verliefs gar entristet das
Theater« (Nachwort in Jarry 2020: 73). So die Reaktionen der einen,
die »modern Gesinnten im Saal« dagegen »zeigten sich begeistert«. Das
Bemerkenswerte an diesem Ausdruck »merdre«, nicht ganz »merde«=-
Scheifle, ist die eigenartige Valenz dieses Kunstwortes, das nach dem
Prinzip »kohidrenter Verformung« (Merleau-Ponty 2007: 113) auch
von denen spontan verstanden wird, die es noch nie vernommen haben.
Die verschiedenen moglichen Reaktionen: Emporung, Lachen, Achsel-
zucken uber das Billige dieses Effekts, Begeisterung tiber die tiefsinnige
Provokation sind nicht einfach Ausdruck subjektiver Lesarten, sondern
Ausdruck der Generalitit moglicher Assoziationen, Querverbindungen,
»laterale«, » paradigmatische « Bezlige, die in die diachronen, situativen,
semiogenetischen Anschlussreaktionen augenblicklich einflieffen. Dazu
gehoren ganz sicher und vorrangig alle Assoziationen zu dem im biir-
gerlichen Theater verponten Fikalausruf »merde« = Scheifle; vielleicht

328

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MARCEL PROUST UND MERLEAU-PONTY

die Lautmalerei des doppelten »r«, das dem Wort die onomatopoieti-
sche Valenz eines »grognement«, eines Brummens oder Grunzens gibt;'
die Assoziation (simulierter, als-ob-) Kontingenz eines Versprechers, da-
mit die sinnlose Intervention eines physischen, mechanischen Elements
in einen sinnhaften Vorgang, die aber zu einer plotzlichen Sinnkristalli-
sation fithrt, und im weiteren Verlauf des Stiicks als »running gag« repe-
tiert wird. Zusammen genommen ist das von Bergson und Freud als ent-
scheidende Dimension des Komischen herausgearbeitet worden (Bergson
2011:471 f.5 77; Freud 1986: 15).

Ob mit Proust oder Jarry, es schlief3t sich nochmals die Frage der Fra-
gen an: »durch welches Wunder tritt zu der natiirlichen Generalitit mei-
nes Korpers und der Welt eine geschaffene Generalitit, eine Kultur, eine
Kenntnis (conaissance) hinzu, die die erstere aufnimmt und ausarbei-
tet <rectifie, Ubers. gedandert, nicht: »zurechtriickt«>« (Merleau-Ponty
1994a: 199). Am Ende dieses Satzes steht kein Fragezeichen, sondern ein
Punkt. Man konnte ihn zugleich als Aussagesatz und so gesehen als Zwi-
schenergebnis auffassen: »zu der natiirlichen Generalitit meines Korpers
tritt eine geschaffene Generalitit ...«. Zugleich ist aber auch die Frage-
form und der Begriff »Wunder« eine These — sie besagt, dass der prazi-
se Bezug und die Genese beider nach wie vor noch nicht verstanden und
erkldrt sind. Zugleich eroffnet sich ein natur-, kultur- und sozialwissen-
schaftlicher Horizont, wenn die letzten ausgearbeiteten Passagen von
Das Sichtbare und das Unsichtbare wiederum in die Saussuresche Lin-
guistik und in die Satztheorie iiberleiten: »in gewissem Sinne bedeutet
einen Satz zu verstehen nichts anderes, als sein lautliches Dasein ganz in
sich aufzunehmen oder ihn zu horen/verstehen [entendre], wie man so
treffend sagt; der Sinn liegt nicht auf dem Satz wie die Butter auf dem
Brot oder wie eine zweite Schicht >psychischer Realitit¢, die tiber den
Ton ausgebreitet ist: der Sinn ist die Totalitdt des Gesagten, das Integral
(Pintégrale) <Ubers. geindert, jmk, nicht: »Insgesamt«> aller Differen-
zierungen der Wortkette, er steckt in den Worten fir jene, die Ohren ha-
ben, ihn zu horen.« (Merleau-Ponty 1994a: 203).

Mit »Integral« ist hier einfach das Verstindnis der Gesamtbedeutung
einer Sequenz differentieller Terme, die einen Satz bilden gemeint. Diese
Satzbedeutung ist ebenso wie die Auffassung einer musikalischen Struk-
tur oder die Erfassung einer optischen Gestalt im sichtbaren Raum et-
was, das — sowie man versteht — auf einen Schlag, als Integration einer
bestimmten Anzahl diskreditisierbarer Relationen erfolgt; ungefahr so,
wie sich ein mathematisches Integral als »Summen«ausdruck tuber die
Differentiale eines bestimmten Bereichs verstehen lasst. Im Unterschied
zum mathematischen Integral entzieht sich aber das semiologische (oder

1 So die Anmerkung in der franzosischen Schulausgabe des Ubu Roi bei Flam-
marion (Paris 2016: 27).

329

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

semiotische) Integral bislang der prizisen Operationalisierung. Unsere
Korper, das komplexe Ineinander ihrer Sinne und motorischen Systeme
im Zusammenspiel mit den korpergebundenen Gedachtnissystemen sind
die »Rechenmaschinen«, die »>Computers< der Welt« (Merleau-Ponty
1984b: 18), und das heifSt zugleich: die » Computers« der sozialen Welt,
vieler, aller Begegnungen mit den Korpern der Anderen. Die unablissig
erneuerten und daher immer offen bleibenden »Ergebnisse« machen die
Erfahrung unserer Wirklichkeit, unser Bewusstsein aus. Mit ihnen miis-
sen und konnen wir bei jeder ausdriicklichen bewussten und kommuni-
kativen Konstruktion der Welt immer schon »rechnen« und »weiterrech-
nen«, alles vergleichbar dem von Merleau so haufig zitierten Headschen
» Taximeter«, das ein » Teilmodul« dieser »Maschinerie« darstellt.

Wer das Manuskript von Das Sichtbare und das Unsichtbare bis hier-
her gelesen hat und umblattert, ist gespannt darauf, wie es nun wei-
ter geht, mit dieser von Merleau-Ponty projektierten Theorie des Aus-
drucks und der Kommunikation zwischen den Menschen und zwischen
den Menschen und der Natur. Man hat das Gefiihl, genau jetzt wer-
de es interessant. Ich vermute, dass Merleau-Ponty selbst davon aus-
ging, jetzt kame der Hauptteil, jetzt wiirde seine in den Vorlesungen der
1950er-Jahren vorskizzierte Bedeutungs- und Ausdruckstheorie tiber-
haupt erst ihrer Ausarbeitung entgegengehen. Auch Lefort schreibt, das
bis 1961 bis zur zitierten Passage fertig gestellte Manuskript von Das
Sichtbare und das Unsichtbare, das mit der Bezugnahme auf die »kleine
Phrase« der fiktiven Violinsonate Vinteuils auslauft, sei nur als Einfiih-
rung gedacht gewesen (1994a: 8). Die verschiedenen Gliederungsent-
wirfe verraten, dass es nun um die Verkniipfung von Physis und Logos,
von Natur und Sprache gehen sollte. Die letzte in dem Band aufgefiihr-
te Arbeitsnotiz vom Mirz 1961 lduft ebenfalls auf eine solche Synthe-
se hinaus, es klingen nochmals alle Motive unserer letzten Kapitel an:
»Das Sichtbare muss beschrieben werden als etwas, das sich durch den
Menschen hindurch realisiert, was aber keineswegs Anthropologie ist
(also gegen Feuerbach-Marx 1844) — die Natur als die andere Seite des
Menschen (als Fleisch — keineswegs als sMaterie<) — der Logos auch als
einer, der sich im Menschen verwirklicht, aber keineswegs als sein Ei-
gentum.«, erratische Stichworte vom »Kapital als Ding«, »der Ware als
Fetisch«, ein Satzfetzen »jeder historische Gegenstand ist ein Fetisch«
und am Ende die ziemlich erratische Gleichung mit zwei Bindestrichen
auf der linken Seite »Matiére—ouvrée—hommes = chiasme« (sic! Mer-

leau-Ponty 1994a: 344).

330

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vom 19. ins 21. Jahrhundert

Vielleicht geht es nun darum, die von Merleau-Ponty 19671 liegen gelas-
senen Fragestellungen schlicht mit den sprachlichen und wissenschaftli-
chen Mitteln des 21. Jahrhunderts weiter zu fihren, so wie er die des 19.
mit denen des 20. Jahrhunderts aufgegriffen hat. Welche das genau sind,
bleibt erst noch zu bestimmen. Wir schreiben das Jahr 2020. Die soeben
zitierten Zeilen dokumentieren, was Merleau-Ponty betrifft, den Stand
des Miarz’ 19671. Schiitz war im Mai 1959 gestorben. Er hatte sich in sei-
nem Spatwerk und seinen letzten Skizzen faktisch auf die Fragestellun-
gen und Themen Merleau-Pontys der 1950er Jahre zubewegt: die kriti-
sche Auseinandersetzung mit der Figur der passiven Synthesis und dem
Horizontproblem, die Abkehr von der Idee der transzendentalen Konsti-
tution der Wirklichkeit durch das Bewusstsein, die Themen des Korpers
bzw. der »Leiblichkeit« und ihrer Generalitat, ein starkes Praxiskonzept
in Verbindung mit einer Theorie des Ausdrucks. Merleau-Ponty wird
zwei Monate spiter am 3. Mai 1961 sterben. Fiir ihn stehen neben diesen
Themen von neuem die des »Logos«, der Sprache, der Erkenntnis und
des Wissens an, also die Themen Schiitzs. Er war im Begriff, ein Problem
auf neue Weise und bezogen auf einen neuen Gegenstand zu reformulie-
ren, das am Ausgangspunkt seiner Texte und auch dieses Buches stand
und das er gemeinsam mit Aron Gurwitsch zeitlebens bearbeitet hatte:
die Aufgabe der Konstanzhypothese und was daraus folgt. Es geht jetzt
aber, darin liegt der Fortschritt — vermittelt iiber die »Kinetisierung«,
Differentialisierung und Verzeitlichung der Struktur- und Gestaltthema-
tik, nicht nur um die Raum-, sondern auch um die Zeitdimension, um
Impression und Expression in Natur und Kultur zugleich, um eine bei-
de Bereiche voraussetzende und iibergreifende Analyse der Semiogenese.

Mit »Semiogenese«, »Semiologie«, »Semiotik « meine ich hier nichts,
was an eine im engeren Sinn sprachwissenschaftliche Spezialdisziplin an-
schliefSt und auch nichts, was irgendwie den Anspruch eines Programms
hitte. Es geht lediglich um die die Soziologie von Weber an pragende
Frage nach den Bedingungen der Genese von Bedeutung (Sinn). Diese
Frage ging Schiitz von seinen Analysen zum Alltagswissen her an, wah-
rend Merleau-Ponty sie iiber den Weg iiber die Sensomotorik und dem
Status des menschlichen Korpers erschliefSt. Beide landen auf ihre Art
bei einer »praxistheoretisch« gerahmten Theorie des Symbols und der
Kommunikation.*

Gurwitsch wird noch tber ein Jahrzehnt arbeiten konnen, hat aber
Merleau-Pontys Entwicklung seit den 1950er Jahren im Grunde nicht

2 Damit konvergieren sie auflerdem, bei Schiitz wissentlich, bei Merleau-Pon-
ty eher unwissentlich mit den pragmatischen Ansiatzen John Deweys und
George H. Meads (vgl. dazu auch Bourdieu/Wacquant 1996: 155). Ebenso

331

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

mehr weiter verfolgt und wird davon auch keine Kenntnis mehr neh-
men. Dennoch hitte sein Vortrag bei der Konstanzer Tagung von 1973
eine Diskussion katalysieren konnen, die darauf aufmerksam geworden
wire. MafSgeblich Beteiligte, die von diesen Entwicklungen der Entwiir-
fe Schiitzs und Merleau-Pontys wussten, waren anwesend und erwar-
teten den Vortrag Gurwitsch, den Freund und Konkurrenten von Mer-
leau-Ponty und Schiitz. Der Vortrag wurde nicht gehalten, weil auch
Gurwitsch vorher starb, dadurch war der Tagung auf gewisse Weise ihre
zentrale thematische Weichenstellung genommen. Vielleicht wurde trotz-
dem in diese Richtung diskutiert, aber die Thematik geriet aus dem Blick
und hat die weitere Entwicklung der Soziologie nicht erreicht. Die The-
men des Wissens, des Korpers, der Sprache gingen — tiberwiegend — ge-
trennte Wege. Ich habe mich in diesem Buch mit verpassten Moglich-
keiten der wissenschaftlichen Konzeptbildung auseinandergesetzt. Nicht
zuletzt spielte dabei die Auseinandersetzung mit zwei nicht gehaltenen
Vortrigen eine wichtige Rolle, dem von Gurwitsch 1973 auf der Kon-
stanzer Tagung und dem von Elias zur missglickten Wiederentdeckung
des Korpers aus dem Jahr 1981. Diese nicht gehaltenen Vortrage habe
ich auch dazu benutzt, um mit ihrer Hilfe bislang eher latent gebliebene
konzeptuelle Moglichkeiten eines dritten Autors herauszuarbeiten. Ich
gebe im Nachhinein gerne zu, dass dieses Vorgehen unweigerlich etwas
skurril erscheinen wird und bitte alle, die mir bis hierher gefolgt sind,
um Nachsicht.

Um das Spiel aber noch weiter zu treiben: Wire es nicht reizvoll, sich
vorzustellen, wo wir heute in der Diskussion stehen konnten, wenn die
Protagonisten, die die Debatten tiber Korper, Praxis, Wissen, Gesellschaft
initiiert haben, zum Beispiel das Alter von Norbert Elias erreicht hat-
ten? Dieser war 1990 im Alter von 93 Jahren gestorben, mit immer
noch funktionsfihigem Gedachtnis, wenngleich fast erblindet. Bourdieu
wire noch am Leben, Merleau-Ponty hitte bis 2001 leben konnen, Gur-
witsch bis 1994, Schiitz bis 1992. Alle hitten noch fast drei Jahrzehn-
te uberlappend arbeiten konnen, irgendwann doch unweigerlich mitei-
nander in einen Diskurs eintreten miissen. Vielleicht wire der Stand der
fachlichen Diskussion heute ein anderer, einfach, weil die gemeinsam

wire heute aber auch Norbert Elias Symboltheorie ins Spiel zu bringen (die
bei allen Unterschieden, auch grofle Affinititen zu den Merleauschen Ent-
wiirfen, insbesondere in der Betonung der Prozessualitit, der kritischen Re-
formulierung des Korperkonzepts sowie in dem evolutiondren Begriff von
Natur aufweist); selbst zu Niklas Luhmanns Theorie sinnverarbeitender Sys-
teme gibt es insofern Berithrungspunkte als der Kommunikationsbegriff im
Zentrum der Theorie steht, der zwar mit der vollig unvertriglichen Idee der
Autopoiesis arbeiten, aber mit einem operativen und verzeitlichten Struk-
turbegriff, der wiederum sehr nahe an dem Merleau-Pontys liegt (vgl. dazu
Luhmann 1988: Kap. 8).

332

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VOM 19. INS 21. JAHRHUNDERT

langeren Lebensspannen auch eine grofSere Spannweite der Synthese der
Begriffe und Argumentationen ermoglicht hitten? Das wire dann selbst
ein Beispiel fiir die irreduzible Einwirkung eines korperlichen Faktors,
auf die Strukturen eines sozialen Systems, namlich auf die Semiogene-
se der soziologischen Theorie. Die Fragestellungen, um die es hier ging,
ihr Anschauungsmaterial, ihre grundlegenden konzeptuellen Ambivalen-
zen haben im 19. Jahrhundert ihre erste Ausformung erhalten. Das zeigt
auch der Exkurs zu Proust. Der Autor, um den es hier vor allem ging,
arbeitet sich im 20. Jahrhundert auch von diesem Nachlass, dem Mate-
rial, dem Stil des 19. Jahrhunderts frei, versucht aber zugleich die Faden
weiterzufiihren, eine andere Sprache zu finden, einen anderen Stil, und
Methoden, um sie in andere Kontexte einzuweben.

Das langere Leben aller genannten Protagonisten hitte — wie man am
Beispiel Elias’ sieht — vielleicht auch einen grofleren argumentativen Bo-
gen und Spannweite, ein hoheres Maf§ an Distanz und Deutlichkeit ge-
wonnen, zur Instituierung einer pragnanteren Struktur der soziologi-
schen Diskussion selbst geftihrt. Schon fir einen Autor wie Bourdieu
gilt, dass er nicht mehr die Zeit hatte, die Relikte und Scherben, die er
von Merleau-Ponty bis zum Wintersemester 1954/5 hastig eingesammelt
hatte, hinreichend zu sortieren und so zu reflektieren, dass er die fehlen-
den Verbindungsstiicke hitte ergidnzen konnen. Naturlich ist es zu billig
zu sagen, er habe iibersehen, dass manche Mosaikstiicke, derer er sich
bedient hatte, aus verschiedenen zeitlichen Kontexten stammen und das
habe dazu gefiihrt, dass er manches »falsch« zusammensetzt. Gerade die
Merleau-Pontyschen Beschreibungen von Semiogenesen zeigt ja, dass ge-
nau das ein Prinzip jeder Semiogenese ist und eine Bedingung der Ent-
stehung von neuem sein kann.

Aber genauso ist es dann zulissig, einmal zusammengeklebte Elemen-
te wieder zu diskreditisieren, in differente Terme zu zerlegen und in neue
Konstellationen zu bringen, die plausibler erscheinen, besser zu anderen
Konstellaten passen und neue Moglichkeitshorizonte 6ffnen, statt sie zu
ehrfurchtig zu hiiten. Wenn man der strukturalen und strukturalistischen
Doktrin glaubt und zugleich neueren oder/und aktuellen neurowissen-
schaftlichen Bewusstseins-Konzepten folgt, dann funktionieren unsere
Korper, unsere Gehirne, lauter kleine aufeinander eingespielte Kultur-
maschinen, genauso.? Unplausibel, auch im Hinblick auf eine erreichba-
re grofSere Spannweite wissenschaftlicher Argumentationen, erscheinen
mir unreflektierte und anachronistische Relikte des 19. Jahrhunderts,
die immer noch in der soziologischen Diskussion wirksam sind und zu
nicht mehr plausiblen Einschrankungen und Ambivalenzen des Sag- und

3 Ich spiele hier auf die von Tononi, Koch u.a. verfolgte »Integrated Informa-
tion Theory« des Bewusstseins an (vgl. dazu Koch 2019: 73 ff., Massimini/
Tononi 2018; Oizumi u.a. 2014).

333

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

Denkbaren fithren. Sie stehen in Widerspruch zu unserer praktizierten
Erfahrung der Wirklichkeit und beinhalten in der Konsequenz teilweise
regressive politische Epistemologien.

Dazu gehort fur mich nach wie vor die Fixierung auf tritbe Flecken
des romantischen Korperkonzepts. Das reicht von eher harmlosen For-
mulierungskonfusionen, mit denen man fiir sich genommen leben konn-
te, tiber Mystifikationen in der Sache bis hin zur Renaissance einer
neofaschistischen Leibmythologie in Gestalt des Schmitzschen philoso-
pho-politischen Systems. So oder so ist hier eine Verkennung und Un-
terausschopfung des Moments der Generalitit der Korper am Werk, der
Abkappung von Erfahrung und Wirklichkeit, eine Unterschitzung der
durch und durch nicht-regressiven, komplexen Momente des Korperli-
chen, seiner Erkenntnisdimension. Ich scheue mich nicht zu formulieren:
einer Dimension der Aufklirung der Wirklichkeit, auch um dem Hei-
deggerschen Begriff der »Lichtung« seine verlogene Poesie vorzuhalten,
auch, um einen grofleren historischen Bogen zu gewinnen, der die Phi-
nomenologie nach rickwirts wieder starker mit dem kulturellen Projekt
des 18. Jahrbunderts in Verbindung und nach vorne mit dem der von
ihr teilweise perhorreszierten Naturwissenschaften bringt. Mit der Ver-
kennung der Dimension der Generalitit der Kérper und damit einer re-
gressiven, romantischen Auffassung hiangt nicht zuletzt auch jene nach
wie vor wirkende Verkrampfung der Sozial- und Kulturwissenschaften
gegenuber den Naturwissenschaften zusammen. Selbst wenn es redukti-
onistische Anspriiche der Naturwissenschaften noch geben mag, sie ha-
ben liangst ihre Plausibilitdt verloren, niemand kann heute mehr allen
Ernstes soziohistorische Konstellationen und Prozesse aus Prozessen der
Biologie oder der Physik deduzieren und wenn sie oder er es tite, wire
das leicht zu widerlegen. Aber genau deshalb brauchen sich die Sozial-
und Kulturwissenschaften auch nicht mehr als freischwebende wissen-
schaftliche Unternehmungen aufzufassen und so zu tun, als gebe es »ei-
nen« Korper der Naturwissenschaften und »einen« anderen Korper der
Kulturwissenschaften.

Semiogenese, soziale Strukturen und
die »Menschenwissenschaften« (Elias)

Weber, Schiitz und Merleau-Ponty haben die Frage nach dem Status von
Sinn (im Sinn von Bedeutung), die Semiogenese als Grundproblem der So-
zial- und Kulturwissenschaften verstanden. Sie haben —in der Verkniipfung
dieser Frage mit phanomenologischen, sprachtheoretischen, pragmatisti-
schen bzw. praxeologischen Konzepte — zur Definition wesentlicher Min-
destbedingungen des Verstiandnisses beigetragen. Aber mit ziemlicher

334

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN «

Sicherheit bleibt diese seit Weber sich stellende Aufgabe auch im 21. Jahr-
hundert bestehen. Vielleicht ist es auch an der Zeit, anzuerkennen, dass die-
ses Problem nicht mit soziologischen Mitteln allein, iberhaupt nicht von
einer Disziplin, weder der Philosophie, noch der Soziologie, noch der Bio-
logie/den Neurowissenschaften oder der Psychologie oder den Sprachwis-
senschaften klarbar ist, weil es durchgingig in den »Interpenetrationszo-
nen« der heutigen Disziplinen spielt. Die Soziologische Theorie konnte
hier bescheidener werden miissen, im Sinne von Norbert Elias’ Einsicht
in die Vorldufigkeit der Differenzierungslinien der »Menschenwissen-
schaften«, auf die er nicht zufillig im Zusammenhang einer »Symbol-
theorie« stoft. Diese bewegt sich durchaus auf einem dem Schiitzschen
und Merleau-Pontyschen Projekt analogen Anspruchsniveau, also einer
allgemeinen Konzeption des Sinns, des Ausdrucks, der Kommunikati-
on, der Bedeutung. Die Anforderungen an eine solche Konzeption passe
aber, so fiihrt Elias aus, »nicht in das Feld der Biologie in seiner jetzigen
Gestalt, bietet aber doch gentigend Raum fiir die biologischen Aspekte
des menschlichen Daseins. Sie passt nicht in das Feld der Psychologie, so
wie dieser Begriff derzeit verstanden wird. Die Natur der Sprache lasst
sich nicht angemessen durch einen Typus von Psychologie erforschen,
der um das Individuum herum zentriert ist. Sie passt auch nicht in die
Hauptstromung der Soziologie, die bisher die paradigmatischen Infor-
mationen vernachlissigt, die der Komplex >Wissen, Sprache, Gedicht-
nis und Denkenc« erlangt. Frither oder spiter wird es notig werden, die
derzeit herrschende Arbeitsteilung zwischen Menschen- oder Sozialwis-
senschaften kritisch unter die Lupe zu nehmen.« (Elias 2001: 13). Dann
wire die Soziologie der Klirung ihrer Grundfrage nach dem sozialen
Sinn alleine nicht gewachsen. Das Problem der Semiogenese wire nicht
mit ausschlieSlich soziologischen Mitteln aufklarbar.

Das heifst nicht, dass man nicht soziologisch wie gewohnt weiterar-
beiten konnte auf der Basis eines vorlaufigen und aggregierten Verstand-
nisses sozialer Struktur(ierung)en und auf der Basis der Unterscheidun-
gen zwischen:

e (1) aktualisierten, empirischen Struktur(ierung)en als Funktion der
in einem gegebenen Kontext gegebenen dispositionalen Strukturen
und der von ihnen mitimplizierten Artefakte, Ressourcen und In-
frastrukturen;

e der (2) dabei wirksamen Strukturen in ihrem dispositionalen inkor-
poriertem Modus (eben Wissen, Koénnen, Erinnerungen);

e und (3) ,Struktur® als statistischer, mathematischer oder seman-
tisch/kultureller Konstruktion, als idealtypischer Generalisierung,
als Modell und Abstraktion von Gemeinsamkeiten empirischer, ak-
tualisierter Struktur(ierung)en.

335

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

Zu sagen, dass soziale Strukturen immer in einer korperlichen Dimen-
sion spielen und losgelost davon buchstiblich nicht greifbar sind, bein-
haltet in keinem Sinn ein Pladoyer fiir »Naturalismus« oder »Redukti-
onismus«.

Es geht weder um einen methodischen oder methodologischen Reduk-
tionismus. Alle sinnverstehenden, ,,qualitativen“ Methoden behalten ihr
volles Recht, sie sind unentbehrlich fiir das Verstandnis konkreter Struk-
tur(ierung)en, fiir die es eine empirische, materiale Grundlage gibt, die
als solche dokumentiert werden konnen. Selbstverstindlich wird man
zur Analyse eines bestimmten, konkreten soziohistorischen Komplexes
oder Prozesses weiterhin dessen Geschichte, dessen spezifische Prozes-
sualitit untersuchen, wie Max Weber das vorgefiithrt hat. Und ebenso
selbstverstandlich kann man die Frage stellen, ob bestimmte Merkma-
le, Indikatoren sozialer Struktur(ierung)en abstrahierbar sind und auch
in anderen Situationen auftreten. Selbstverstindlich kann man dies ope-
rationalisieren, zihlen, zusammenfassen, zu Klassen und Typen ordnen,
um die Reichweite solcher Zusammenhiange zu bestimmen. Alle sich als
»messend« und »zihlend« verstehenden Methoden behalten ebenso ihr
volles Recht wie eher sinnverstehend-typisierend vorgehender Methoden
(z.B. Webersche Idealtypen).

Es geht auch nicht um eine Reduktion von Strukturen auf Handlun-
gen, Akteure oder Individuen. Die aktualisierte empirische Struktur ist
den sozialen Prozessen der interagierenden Individuen selbst zu ent-
nehmen, dafiir ist die Kérperdimension nicht ein Hindernis, sondern
Voraussetzung. Die dispositionalen Strukturen sind dabei ebenso wirk-
sam und sichtbar, wie der strukturierte Umgang mit differenten Dispo-
sitionen, mit unterschiedlichen Graden von Resonanz und Dissonanz.
Es ist Teil der dialektischen Ideologie, Struktur tiberhaupt als Hervor-
bringung aus etwas anderem zu fassen und die Dimension der Genera-
litat erst als Ergebnis einer »EntdufSerung«, » Vergegenstandlichung«.
Der individuelle Korper, das individuelle Bewusstsein ist schon in sich
selbst Struktur, relational zu etwas, materialisierte Differenz und zwar
bereits auf den Ebenen und Prozessen, die wir gewohnt sind als biolo-
gisch oder psychologisch zu bezeichnen. Struktur ist nicht das Produkt
von Handlungen, Handlungen sind auch nicht das Produkt von Struk-
turen. Was passiert, sollte man eher als einen Prozess der bestindigen
Konstellierung und Umkonstellierung von Strukturen fassen, denn als
Dialektik von Wesenheiten namens »Handlung« oder » Akteur« und
»Struktur«.,

Und schlieflich geht es auch nicht um eine Reduktion von Mak-
ro- auf Mikrostrukturen. Soziale Strukturen transzendieren, da im-
mer zugleich in einem dispositionalen, d.h. zeitiibergreifenden Modus
wirksam, schon immer diese gegebene Situation, in denen sie aktuali-
siert werden. Das korpergebundene Gedachtnis »verkntipft« nicht nur

336

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN «

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, sondern in eins damit auch
Nah- und »Fernstrukturen«, so wie ich, um sprechen zu konnen, zwar
nicht alle moglichen analogen oder kontrastierenden Paradigmen einer
Wortverwendung kennen muss, um damit einen Sinn zu verbinden,
aber doch tber eine gewisse Palette verfiigen muss. In einem gegebenen
Kontext konnen nur Strukturierungen erfolgen, die von da aus auch
von einem oder mehreren der Beteiligten dispositional ,,erreichbar® sind.
Das heif$t aber naturlich nicht, dass von jeder Interaktion aus beliebig
auf alle oder auf unkontrolliert viele geschlossen werden kann. Es heifst
nur, dass »die« Gesellschaft ebenso wie »die« Natur iiberall ist und
zugleich nirgends. Gesellschaft ist ein Begriff. Gesellschaft wird man in
der Wirklichkeit genauso wenig finden wie es gelingt, dem Gast, dem
man den Campus, die Colleges, Bibliotheken, Sportplatze und Museen
zeigt, zusitzlich noch die Universitit zu zeigen (Ryle 2018: 14). Struktu-
ren aber sind, wo sie wirken, wirklich und erfahrbar. Es ist ein wiederum
nur empirisch zu klarendes Problem, was » Makrostrukturen« ausmacht:
ob es zwischen sehr vielen sozialen Kontexten zu direkten oder indi-
rekten (ggf. kausalen) Zusammenhingen, Wechselwirkungen oder ledig-
lich zu formalen Gemeinsamkeiten hinsichtlich bestimmter Merkmale
kommt oder nicht und was dafiir die Erkldrung ist (vgl. Sprondel 1976:
186). Wenn man das jeweils als »Makrostruktur« bezeichnen will, dann
muss klar sein, dass das nicht gleichbedeutend ist mit den wirksamen
und wirklichen operativen Strukturen. Deren Zusammenhang und Sta-
tus, inwieweit sie sich zum Beispiel wechselseitig voraussetzen, muss im
Einzelfall empirisch geklart werden »vor Ort« aufgeklart werden. Dazu
miissen beobachtbare, aktualisierte Interaktionen in den Blick kommen
und miteinander verglichen werden.

Hier auf ein dialektisches Schema von Subjekt und Objekt zu ver-
zichten, erfordert die Kunst und Disziplin die Generalitat und Diver-
sifikation der Korper, der Individuen, zugleich zu sehen und zu verste-
hen, dass das von ihnen aufrecht erhaltene, immer uniibersichtliche
soziale Feld keine ihnen dufSerliche, unkorperliche, dinghafte Realitit
ist. Noch bei Bourdieu liegen diese Erkenntnis und ihre gleichzeitige
Verkennung dicht nebeneinander, wenn er ausgerechnet in der Dialek-
tik den Ausweg aus der falschen Alternative »zwischen Sozialphysik
und Sozialphanomenologie« sieht. Was aber frappiert, ist, dass auch
bei ihm in diesem Zusammenhang der Name Marcel Prousts fillt und
das Personal aus dem ersten Teil der Verlorenen Zeit beschworen wird
(Bourdieu 1993: 255). Eine fur das Anliegen und die Themen Bour-
dieus viel pragnantere Passage, als die, die er selbst anfiihrt, wiren die
Uberlegungen aus dem Schlusskapitel des 7. Bandes Die wiedergefun-
dene Zeit.

Dort stellt Marcel, der Ich-Erzdhler, die Frage, wie es gekommen sei,
dass er »in die Gesellschaft der Guermantes« Einlass gefunden habe

337

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

(Proust 2017b: 459).+ Marcel schildert, wie ihm sein Weg in dieses Mi-
lieu zunachst als »etwas ganz und gar AufSergewohnliches« erschienen
wire, ebenso unvergleichbar und individuell kime ihm der Weg der Per-
sonen seines alten Umfeldes, Legrandins, Swanns, Odettes vor. Dem stellt
er eine scheinbar kontrire Position gegeniiber. Es ist die der » Vogelper-
spektive, wie sie ein Statistiker einnimmt, der Gefithlsgriinde oder ver-
meidbare Unachtsamkeiten |[...] vernachlissigt und allein die Zahl der
Personen feststellt, die aus ein und demselben Milieu gestartet waren,
dessen Schilderung den Anfang dieses Berichts eingenommen hat <ge-
meint wohl: der erste Band von sieben der Verlorenen Zeit, jmk> in ei-
nem anderen, vollkommen unterschiedlichen, angelangt waren, und es
ist wahrscheinlich, dass [...] jedes andere kultivierte und wohlhabende
burgerliche Milieu einen mehr oder weniger gleich grofsen Anteil von
Leuten wie Swann, wie Legrandin, wie mich und wie Bloch geliefert hat-
te, die man sich schlieflich in den groflen Ozean der >feinen Gesellschaft«
ergiefSen sehen wiirde.« (Proust 2017b: 391). Ein wenig klingt in der
Vogelperspektive der soziologische Kosmotheoros an, der einen Stand-
punkt von iiberall und nirgendwo auf das Geschehen einnimmt. Aber
Prousts Formulierungen sind praziser — es ist ein theoretischer, operatio-
nal definierter Standpunkt, der sich bestimmter Indizien, Methoden der
Abstraktion und des Zihlens bedient, mithin Mengen, Kategorien, Klas-
sen definieren und abschitzen muss, die einen anderen logischen Status
haben, als die gezahlten Elemente. Nur von letzteren darf man anneh-
men, dass es sie in der Wirklichkeit auch gibt. Was daraus folgt ist, wie
er schreibt, ist die von jeder Erfahrung und Gefiihlen abstrahierende hy-
pothetische Abschatzung einer Wabrscheinlichkeit, einer Moglichkeit,
keine bestimmte Wirklichkeit — etwa so, wie man aus dem Flugzeug se-
hend sagt: »Das konnte eine Ansammlung von kleinen Tumpeln sein,
in denen Frosche leben konnten.« In diese Annahme geht schon ein be-
stimmtes Wissen ein. Ob es wirklich so ist, und in welchen Fillen, muss
sich aus der Nahe zeigen.

Es ist eine niitzliche Wahrscheinlichkeit, weil sie eine neue, dritte Po-
sitionierung anregen kann. Diese dritte Positionierung fithrt die Vor-
teile der beiden anderen auf gewisse Weise zusammen. In ihr vollzieht
sich eine sehr genaue Beschreibung dessen, worin die Personen einander
wiedererkennen, wie sie sich zusammenfinden, sich wechselseitig anzie-
hen und bezaubern mit » Vornehmheiten«, »Schliff«, »natiirlicher Ele-
ganz«, »schonem Blick«, »brennendem Verlangen zu reussieren«, der
Orientierung an »Giite« und »Diskretion« oder zumindest doch mit de-
ren Anzeichen an der Oberfliche der Gesten, Floskeln und des Gehabes.

4 Man beachte den partikularistischen Sinn, den das Wort » Gesellschaft« hier
noch hat. Nebenbei: der alte Herzog von Guermantes wird spater noch als
»romantische Ruine« bezeichnet (Proust 2017b: 395).

338

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SEMIOGENESE, SOZIALE STRUKTUREN UND DIE »MENSCHENWISSENSCHAFTEN «

Proust beschreibt auch sehr genau die Irritationen und Hemmnisse, das
»Befremden angesichts gewisser Eindringlinge und gewisser Wissenslii-
cken«, das »Entsetzen« iiber » Bemerkungen, die zu erkennen gaben, dass
ich keinen Schimmer von den Erinnerungen die seine Vergangenheit aus-
machten und seinem Bild von der Gesellschaft Gestalt verlichen« (ebd.:
390). Mit anderen Worten, Marcel oder hinter ihm: Proust entfaltet sei-
ne Sicht auf die Dispositionensysteme, die inkorporierten Formen sozia-
ler Struktur, die Bourdieu »Habitus« nennt (Kastl 2007). Zugleich liefert
der ganze dreieinhalbtausend Seiten lange Romanzyklus immer wieder
prazise Beschreibungen dieser Dispositionen in actu, der aktualisierten,
wirklichen Strukturen dieser Gesellschaft, die immer zugleich Fille der
Gesellschaft schlechthin darstellen, der gesellschaftlichen Kommunika-
tion, von der auch Niklas Luhmann sagt, dass sie immer durch das Na-
delohr der Interaktionen der Individuen und damit der Korper und der
an sie gebundenen Bewusstseine hindurch muss.

Die Wirklichkeit der Gesellschaft, ihre operativen Strukturen setzen
deshalb in der Tat »Sichtbarkeit« und damit jene »flache Ontologie«,
von der Schatzki spricht (2016), voraus — wenn damit gemeint ist, dass es
nur eine ebenso gesellschaftliche wie natiirliche Wirklichkeit gibt, ohne
jeden doppelten Boden oder irgendwie geartete Parallelwelten. Aber es
diirfte klar geworden sein, dass diese Wirklichkeit eine unbegrenzte Viel-
zahl von Perspektiven zulisst, die gleichermafSen den Anspruch erheben
konnen, auf ihre Weise etwas Gemeinsames, niemals vollig Idiosynkra-
tisches, Generelles zu »sehen«, »in den Blick zu bekommen«, von ir-
gendwo her. Die »flache« Ontologie kann daher nur eine »indirekte«
Ontologie sein. »Das« Sein gibt es fiir niemanden. Die drei von Marcel
skizzierten Positionen schlieflen sich nicht aus, sie gehoren zu der Viel-
zahl der Perspektiven, die moglich sind und in denen Merleau-Ponty
in den Worten Sartres die »Facetten des Seins« sah (Sartre 1968: 156).

Sie sind trotz der optischen Metaphorik, die sein Werk bis zu den
letzten Notizen durchzieht, nicht auf das Sehen und das Sichtbare be-
schriankt. Sie beginnen mit schlechthin jedem Fragment des Sensiblen,
das einem lebenden Korper zur Verfugung stehen kann. Es bedarf nicht
der Miihen der »Wiedergewinnung der verlorenen Zeit«, der langen und
langatmigen Phrasierungsbogen Proustscher Stilistik, um an dieser Di-
mension der Generalitit teilzuhaben. Schneider, der schwer behinderte
Arbeiter, dessen Gehirn durch einen Granatsplitter im ersten Weltkrieg
verletzt wurde, Stichwortgeber der Phanomenologie der Wahrnehmung,
sieht in dem Sinne, in dem Gurwitsch und Merleau-Ponty visuelles »Se-
hen« verstehen — nichts mehr. Er hat jeden Sinn fiir die Figuration und
die Konturen des Sichtbaren verloren. Er kann nicht auf seine Korperteile
zeigen. Er erkennt ohne weiteres kein Gesicht, nicht seine eigene Hand-
schrift, er kann der Fotografie eines schreienden Affen auf Anhieb nichts
entnehmen, sie bleibt stumm. Er sieht nicht die Einheit einer Bewegung, er

339

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EPILOG

sagt: »Eine Bewegung ist, wenn ein Gegenstand wechselt. Wenn er von ei-
nem Punkt verschwindt und wo anders wieder erscheint«, er hat lediglich
eine aus der Propriozeption abgeleitete Erfahrung von Bewegung »wenn
ich geh, dann beweg ich mich« (Hochheimer 1932: 57). Schneider fehlt
jede Fahigkeit des »Hineinsehens in den Zeitvektor« (Hochheimer 1932:
32). Vergangenheit ist fiir ihn nichts. »Da kommt immer was Neues«. Auf
gewisse Weise verhalt er sich nicht zur Zukunft. Ob seine Kopfschmerzen
im Winter besser sind? »Das kann ich jetzt nit sage. Blof$, was momentan
is.« (ebd.: 33). Gefragt, ob er, wenn es ihm schlecht gehe, aufs Besserwer-
den hoffe, sagt er: »Das is so: man hofft jeden Moment, eben horts uff,
und dann horts immer noch nicht uff. Eben horts uff, darauf wart man
... hochstens ein Dritter kann sagen: »Wird’s schlechter oder besser?««.

Aber Schneider kann sich auf diese Initiativen der Anderen, der Dritten
ebenso verlassen wie auf seine intakten motorischen und sprachlichen Fer-
tigkeiten sowie sein Wissen. Dadurch und durch die verbliebene sensible
Funktionsfahigkeit der Propriozeption und Interozeption, des Horens hat
selbst Schneider mit seinem geschadigten Korper teil an jener Generalitit
der Korper, der Gesellschaft und ihrer Ordnungen. Er ist ein geschickter
Handwerker, ein angeregter und anregender Konversationspartner, be-
sorgter Ehemann, Vater und Hasenbesitzer. Er hat ein freundliches Ver-
standnis fur seinen tiberarbeiteten Arzt und dessen ganz anders gelagerte
Berufswelt: »Ja, Sie wolln zu rasch Professor werden!«, sagt er zu ihm und
findet dabei den rechten Tonfall, denn Hochheimer ist — man kann es zwi-
schen den Zeilen lesen — »encharmiert« (Hochheimer 1932: 7).

Trotzdem trifft fiir Schneider nicht im mindestens zu, was Marcel, der
Icherzahler, »auf der Suche nach der verlorenen Zeit« am Ende und zu-
gleich am neuen Anfang seiner Zeitreise behauptet, namlich »dass diese
ganze, diese lange Zeit nicht nur unablassig durch mich gelebt, gedacht
und hervorgebracht worden war«, und dass Menschen im Mafle der
wiedergewonnenen Zeit »einen viel grofSeren Platz einnehmen als den
beschrankten Platz, der ihnen im Raum vorbehalten ist, einen Platz von
grenzenloser Ausdehnung vielmehr — da sie ja, wie Riesen, die weit hi-
nabragen in die Jahre, so weit voneinander entfernte Epochen zugleich
bertihren, die sie durchlebt und zwischen die so viele Tage sich geschoben
haben — in der Zeit.« (Proust 2017b: 502). Eher lehrt Schneiders Fall,
dass es sich bei diesem Fazit Marcels um eine ideologische Ubertreibung,
um die Ubergeneralisierung einer ihrerseits eingeschriankten Erfahrung
handelt. Sie bleibt gerade in ihrem vermeintlichen Weitblick der »Illu-
sio« ihres burgerlichen Milieus verhaftet.

340

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literatur

Alkemeyer, Thomas (2017): Praktiken und Praxis. Gegenstiandlicher und ge-
lebter Korper in den Vollziigen von Ordnungs- und Sinnbildung. In: Pha-
nomenologische Forschungen Jahrgang 2017/Heft 2: 41-56.

Alkemeyer, Thomas (2015): Verkorperte Soziologie — Soziologie der Verkor-
perung. Ordnungsbildung als Kérper-Praxis. In: Soziologische Revue Vol.
38/4: 470-502.

Alkemeyer, Thomas; Buschmann Nikolaus (2016): Praktiken der Subjektivie-
rung — Subjektivierung als Praxis. In: Hilmar Schifer (Hrsg.): Praxistheorie.
Ein soziologisches Forschungsprogramm. Bielefeld (transcript): 115-136.

Alkemeyer, Thomas; Buschmann, Nikolaus; Michaeler, Matthias (2015):
Kritik der Praxis. Pladoyer fiir eine subjektivierungstheoretische Erweite-
rung der Praxistheorien. In: Thomas Alkemeyer u.a. (Hrsg.): Praxis den-
ken. Wiesbaden (Springer): 25-50.

Alloa, Emmanuel (2009): La chair comme diacritique incarné. In: Chiasmi
international: trilingual Studies concerning the thought of Merleau-Pon-
ty. Vol. 11: 249-261.

Alloa, Emmanuel (2012): Maurice Merleau-Ponty II — Fleisch und Diffe-
renz. In: ders., Thomas Bedorf, Christian Griiny, Tobias Nikolaus Klass
(Hrsg.): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitit eines Konzepts. Tubingen
(Mohr/Siebeck): 37-5T1.

Alloa, Emmanuel (2017): Resistance of the Sensible world. An Introduction
to Merleau-Ponty. New York (Fordham University Press).

Apollodor (2005): Bibliotheke. Gétter- und Heldensagen. Herausgegeben,
tibersetzt und kommentiert von Paul Driger. Diisseldorf, Ziirich (Arte-
mis & Winkler).

Arendt, Hanna (2016): Vom Leben des Geistes. Das Denken. Das Wollen.
Miinchen, Berlin (Piper, 9. Aufl.).

Aristoteles (2016): Nikomachische Ethik. Hamburg (Meiner).

Bakewell, Sarah (2018): Das Café der Existenzialisten. Freibeit, Sein und
Aprikosencocktails. Miinchen (Beck).

Beauvoir, Simone de (1968): Memoiren einer Tochter aus gutem Hause.
Hamburg (Rowohlt).

Benary, Wilhelm (1922): Studien zur Untersuchung der Intelligenz bei einem
Fall von Seelenblindheit. In: Psychologische Forschung. Zeitschrift fiir
Psychologie und ibre Grenzwissenschaften. Vol. 2: 209-297.

Berger, Peter; Luckmann, Thomas (2004, 20. Aufl.): Die gesellschaftliche
Konstruktion der Wirklichkeit. Frankfurt a. M. (Fischer).

Bergson, Henri (1937): Les deux sources de la morale et la réligion. Paris
(Alcan).

Bergson, Henri (2011): Das Lachen. Hamburg (Meiner).

Bergson, Henri (2015): Materie und Geddchtnis. Hamburg (Meiner), franz.
Matiére et mémoire. Essai sur la relation du corps a I’esprit. Chalon-sur
Saodne (Ligaran) 20715.

342

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Bernstein, Nikolai Alexandrowitsch (1975): Bewegungsphysiologie. Leipzig
(Barth).

Bertram, Georg W. (2008): Maurice Merleau-Ponty: Die Dynamizitit
sprachlicher Bedeutung und die veranderlichen Strukturen der Wahrneh-
mung. In ders.; Lauer, David; Liptow, Jasper; Seel, Martin (Hrsg.): In der
Welt der Sprache. Konsequenzen des semantischen Holismus. Frankfurt
a. M. (Suhrkamp): 182~209.

Bimbenet, Etienne (2011): Aprés Merleau-Ponty. Etudes sur la fécondité
d’une pensée. Paris (Vrin).

Birbaumer, Niel; Zittlau, Jorg (2018): Denken wird iiberschdizt. Warum un-
ser Gehirn die Leere liebt. Berlin (Ullstein).

Bohle, Fritz; Porschen, Stephanie (2011): Kérperwissen und leibliche Er-
kenninis. In: Reiner Keller, Michael Meuser (Hrsg.): Korperwissen. Wies-
baden (Springer VS): 53-67.

Bourdieu, Pierre (1979): Entwurf einer Theorie der Praxis. Frankfurt a. M.
(Suhrkamp).

Bourdieu, Pierre (1992a): Homo academicus. Frankfurt a. M. (Suhrkamp).

Bourdieu, Pierre (1992b): Rede und Antwort. Frankfurt a. M. (Suhrkamp).

Bourdieu, Pierre (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft.
Frankfurt a. M. (Suhrkamp).

Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Ver-
nunft. Frankfurt a. M. (Suhrkamp).

Bourdieu, Pierre (2002): Ein soziologischer Selbstversuch. Frankfurt a.M.
(Suhrkamp).

Bourdieu, Pierre (2016): Sociologie générale. Volume 1/2. Cours au College
de France 1981-1983. Paris (Seuil).

Bourdieu, Pierre; Wacquant, Loic (1996): Reflexive Anthropologie. Frank-
furt a. M. (Suhrkamp).

Buytendijk, Frederik Jacobus Johannes (1956): Allgemeine Theorie der mensch-
lichen Haltung und Bewegung. Berlin, Gottingen, Heidelberg (Springer).
Carbone, Mauro (2004): The Thinking of the Sensible. Merleau-Pontys

A-Philosophy. Evanston (Northwestern University Press).

Carter, Brandon (1974): Large number coincidences and the anthropic prin-
ciple in cosmology. In: Confrontation of cosmological theories with obser-
vational data; Proceedings of the Symposium. Krakow, Poland, September
10-12, 1973. Dordrecht (Reidel): 291-298.

Carter, Brandon (2006): Anthropic Principle in Cosmology. Contribution to
Colloquium » Cosmology: Facts and problems« (Collége de France, June
2004). Internetquelle: https://arxiv.org/pdf/gr-qc/o606117.pdf.

Coenen, Herman (1985): Diesseits von subjektivem Sinn und kollektivem
Zwang. Schiitz — Durkheim — Merleau-Ponty; Phidnomenologische Sozio-
logie im Feld des zwischenleiblichen Verhaltens. Miinchen (Fink).

Cole, Jonathan David (1995): Pride and a daily marathon. Foreword by Oli-
ver Sacks. Cambridge, Mass. [u.a.] (MIT Press).

Collins, Randall (2004): Interaction Ritual Chains. Princeton, Oxford
(Princeton University Press).

3453

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Collins, Randal (2012): Konflikttheorie. Ausgewdhlte Schriften. Wiesbaden
(Springer VS).

Crossley, Nick (1995): Merleau-Ponty, the Elusive Body and Carnal Socio-
logy. In: Body and Society Vol. 1/1 (Sage): 43-63.

Crossley, Nick (2017): Phinomenologie. In: Robert Gugutzer, Gabriele Klein,
Michael Meuser (Hrsg.): Handbuch Kérpersoziologie. Band 1: Grundbe-
griffe und theoretische Perspektiven. Wiesbaden (Springer VS): 315-334.

Danzer, Gerhard (2003): Merleau-Ponty. Ein Philosoph auf der Suche nach
Sinn. Berlin (Kadmos).

De Rivera, Joseph (1977): A Structural Theory of the Emotions. In: Psycho-
logical Issues Vol. X/4, Monograph 40, New York.

Descartes, René (2008): Meditationes de prima philosophia. Latei-
nisch-Deutsch. Hamburg (Meiner).

Descartes, René (2015): Der Briefwechsel mit Elisabeth von der Pfalz. Fran-
zosisch-Deutsch. Hamburg (Meiner).

Dewey, John (1995): Erfabrung und Natur. Frankfurt am Main (Suhrkamp).

Dietrich, Rainer; Gerwien, Johannes (2017, 3. Aufl.): Psycholinguistik. Eine
Einfiibrung. Stuttgart (Metzler).

Dimbath, Oliver; Heinlein, Michael (2015): Gedichtnissoziologie. Pader-
born (Fink/utb).

DIMDI (20053): ICF - Internationale Klassifikation der Funktionsfahigkeit,
Behinderung und Gesundbeit. (2005); herausgegeben vom Deutschen In-
stitut fiir Medizinische Dokumentation und Information, Genf (WHO).

Dornes, Martin (2006): Die Seele des Kindes. Entstebung und Entwicklung.
Frankfurt am Main (Fischer).

Duden (2016): Duden — Die Grammatik. 9., vollstindig tiberarbeitete und
akualisierte Auflage. Berlin (Dudenverlag).

Dupond, Pascal (2008): Dictionnaire Merleau-Ponty. Paris (Ellipses).

Einstein, Albert (2002): Grundgedanken und Methoden der Relativititstheo-
rie in ihrer Entwicklung dargestellt. In: Michael Janssen, Robert Schul-
mann, Jézsef Illy, Christoph Lehner, Diana K. Buchwald (Hrsg.): The col-
lected papers of Albert Einstein, Volume 7. The Berlin Years: Writings,
1918-1921. Princeton (University Press): 245—281.

Einstein, Albert (2012): Kyoto Lecture (Translation). In: Diana K. Buchwald,
Jozsef lly, Ze’ev Rosenkranz, Tilam Sauer (Hrsg.): The collected papers
of Albert Einstein, Volume 13. The Berlin Years: Writings & Correspon-
dence January 1922-March 1923. Princeton (University Press): 636—64T1.

Elder-Vass, Dave (2005): Emergence and the realist account of cause. In:
Journal of Critical Realismn Vol. 4/2: 315-338. Zitiert nach der Internet-
quelle: https://repository.lboro.ac.uk/articles/journal_contribution/Emer-
gence_and_the_realist_account_of_cause/9472319/files/17096759.pdf.

Elder-Vass, Dave (2007): Reconciling Archer and Bourdieu in an Emergentist
Theory of Action. In: Sociological Theory Vol. 25,4: 325-346.

Elias, Norbert (1981): Die »Wiederentdeckung« des Korpers. Unveroffent-
lichtes Manuskript. Deutsches Literaturarchiv Marbach, Signatur A: Elias
MISC-D-IV. In englischer Ubersetzung verdffentlicht in: Jan Haut, Paddy

344

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Dolan, Dieter Reicher, Ratl Sanchez Garcia (Hrsg.) (2018): Excitement
Processes. Norbert Elias’s unpublished works on sports, leisure, body, cul-
ture. Wiesbaden (Springer VS): 277-286.

Elias, Norbert (2001): Symboltheorie. Frankfurt am Main (Suhrkamp).

Elias, Norbert (2003): Die Gesellschaft der Individuen. Frankfurt am Main
(Suhrkamp).

Embree, Lester (1981): Gurwitsch’s Critique of Merleau-Ponty. In: Journal of
the British Society fiir Phenomenology, Vol. 12 No 2, Mai 1981: 151-163.

Fischer, Bernd-Jurgen (2017): Handbuch zu Marcel Prousts » Auf der Suche
nach der verlorenen Zeit«. Stuttgart (Reclam).

Freud, Sigmund (1960): Das Ich und das Es und andere metapsychologische
Schriften. Frankfurt a. M. (Fischer).

Freud, Sigmund (1986): Der Witz und seine Beziehung zum Unbewussten.
Frankfurt a. M. (Fischer).

Gallagher, Shaun (2005): How the Body Shapes the Mind. Oxford (Claren-
don Press).

Gallagher, Shaun (2017): Enactivist Interventions. Rethinking the mind. Ox-
ford (University Press).

Gallese, Vittorio; Lakoff, George (2005): The Brain’s concepts: the role of
the sensory-motor system in conceptual knowledge. In: Cognitive Neu-
ropsychology Vol. 21 (2005); Internetquelle: http://www.tandf.co.uk/jour-
nals/pp/02643294.html.

Gemoll, Wilhelm (1954): Griechisch-Deutsches Schul- und Handwérter-
buch. 9. Auflage. Miinchen, Wien (Freytag).

Geroulanos, Stefan; Meyers, Todd (2014): Experimente im Individuum. Kurt
Goldstein und die Frage des Organismus. Berlin (Augustverlag).

Giddens, Anthony (1988): Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige ei-
ner Theorie der Strukturierung. Frankfurt, New York (Campus).

Goethe, Johann Wolfgang (1908): Brief an Zelter, 9. November 1829. In:
Goethes Werke. (Sophien-Ausgabe. IV. Abtlg. 46. Bd.) Weimar: 139 f..

Goldstein, Kurt; Gelb, Adhémar (1919): Uber den Einfluss des vollstandigen
Verlustes des optischen Vorstellungsvermogens auf das taktile Erkennen.
In: Zeitschrift fiir Psychologie Vol. 83: 1-94.

Goldstein, Kurt (1923): Uber die Abhingigkeit der Bewegungen von op-
tischen Vorgingen. Bewegungsstorungen bei Seelenblinden. In: Monats-
schrift fiir Psychiatrie und Neurologie. Vol LIV: 141-194.

Goldstein, Kurt (1931): Uber Zeigen und Greifen. In: Der Nervenarzt. Mo-
natsschrift fiir alle Gebiete nervendrztlicher Titigkeit mit besonderer Be-
riicksichtigung der psychosomatischen Beziehungen. Vol. 4: 453-466.

Goldstein, Kurt (2014/1934): Der Aufbau des Organismus. Einfiihrung in
die Biologie unter besonderer Beriicksichtigung der Erfabrungen am kran-
ken Menschen. Miinchen (Fink).

Grathoff, Richard; Sprondel, Walter (1976): Merleau-Ponty und das Pro-
blem der Struktur in den Sozialwissenschaften. Stuttgart (Enke).

Gruhn, Wilfried (2014): Musikalische Gestik. Vom musikalischen Ausdruck
zur Bewegungsforschung. Hildesheim (Olms).

345

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https:/fwwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmmN


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Gugutzer, Robert (2002): Leib, Korper und Identitit. Wiesbaden (Westdeut-
scher Verlag).

Gugutzer, Robert (2012): Verkorperungen des Sozialen. Neophinomeno-
logische Grundlagen und soziologische Analysen. Bielefeld (transcript).
Gugutzer, Robert (2015, 5. Aufl.): Soziologie des Korpers. Bielefeld (tran-

script).

Gugutzer, Robert (2020): Welcher Korper? Der >behinderte« Korper aus leib-
philosophischer und korpersoziologischer Sicht. In: Menschen Vol 1: 31-39.

Gugutzer, Robert; Klein, Gabriele; Meuser, Michael (Hrsg.) (2z017): Hand-
buch Korpersoziologie. Band 1: Grundbegriffe und theoretische Perspek-
tiven / Band 2: Forschungsfelder und methodische Zuginge. Wiesbaden
(Springer VS).

Guillaume, Paul (1968/1936): La formation des Habitudes. Paris (Presses
Universitaires de France).

Gurwitsch, Aron (1949/50): Rezension »Phénomenologie de la percepti-
on. Maurice Merleau-Ponty« In: Philosophy and Phenomenological Re-
search. A Quarterly Journal. Vol. X: 442-445.

Gurwitsch, Aron (1974): Rezension »Phenomenology of Perception. By M.
Merleau-Ponty. Translated from the French by Colin Smith. « In: The Phi-
losophical Review. A Quarterly Journal. Vol. LXXIIL: 417—422.

Gurwitsch, Aron (1974a): Phenomenology and the theory of science. Evan-
ston (North Western University Press).

Gurwitsch, Aaron (1975): Das Bewusstseinsfeld. Berlin/New York (De
Gruyter).

Haut, Jan (2017): Konfigurationssoziologie. In: Robert Gugutzer, Gabrie-
le Klein, Michael Meuser (Hrsg.): Handbuch Korpersoziologie. Band 1:
Grundbegriffe und theoretische Perspektiven. Wiesbaden (Springer VS):
223-239.

Heidegger, Martin (1989, 2. Aufl.): Die Grundprobleme der Phanomenolo-
gie. Frankfurt am Main (Klostermann).

Hirschauer, Stefan (2004): Praktiken und ibre Korper. Uber materielle Parti-
zipanden des Tuns. In: Karl H. Horning, Julia Reuter (Hrsg.): Doing Cul-
ture. Neue Positionen zum Verhiltnis von Kultur und sozialer Praxis. Bie-
lefeld (transcript): 73-91.

Hirschauer, Stefan (2008): Korper macht Wissen. Fiir eine Somatisierung des
Wissensbegriffs. In: Karl Siegbert Rehberg (Hrsg.): Die Natur der Gesell-
schaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der Deutschen Gesellschafft fiir
Soziologie in Kassel. Band II. Frankfurt a. M. (Campus): 975-984.

Hochheimer, Wolfgang (1932): Analyse eines >Seelenblinden«< von der Spra-
che aus. Ein Beitrag zu Frage nach der Bedeutung von Sprache fur das Ver-
halten zur Umwelt. In: Psychologische Forschung. In: Zeitschrift fiir Psy-
chologie und ihre Grenzwissenschaften. Vol. XVI (1932): 1-183.

Hossenfelder, Sabine (2018): Das héssliche Universum. Frankfurt (Fischer).

Husserl, Edmund (1952): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phi-
nomenologischen Philosophie. Zweites Buch — Phianomenologische Un-
tersuchungen zur Konstitution. Den Haage (Nijhoff).

346

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Husserl, Edmund (1952a): Ideen zu einer reinen Phinomenologie und phi-
nomenologischen Philosophie. Drittes Buch — Die Phanomenologie und
die Fundamente der Wissenschaften. Den Haage (Nijhoff).

Husserl, Edmund (1966): Analysen zur passiven Synthesis. Den Haag (Nij-
hoff).

Husserl, Edmund (1980): Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren
Zeitbewusstseins. Tubingen (Niemeyer).

Ingstad, Benedicte, White, Susan Reynolds (Hrsg.) (1995): Disability and
Culture. Berkeley, Los Angeles, London (University of California Press).

Jancke, Lutz (2017, 2. Aufl.): Lebhrbuch Kognitive Neurowissenschaften.
Bern (Huber/Hogrefe).

Jakobson, Roman (1979): Zwei Seiten der Sprache und zwei Typen apha-
tischer Storungen (1956). In ders.: Aufsdtze zur Linguistik und Poetik.
Frankfurt a.M., Berlin, Wien (Ullstein).

Jarry, Alfred (1922): Ubu Roi. Paris (Fasquelle).

Jarry, Alfred (1968): Heldentaten und Lebren des Dr. Faustroll (Pataphysi-
ker). Neowissenschaftlicher Roman. Berlin (Gerhardt).

Jarry, Alfred (2020): Konig Ubu. Reclam (Stuttgart); franz. (2016) Ubu Roi.
Paris (Flammarion).

Jaspers, Karl (1973/1913): Allgemeine Psychopathologie. Neunte, unverin-
derte Auflage. Berlin, Heidelberg, New York (Springer).

Johnson, Mark; Lakoff, George (2002): Why cognitive linguistics requires
embodied realism. In: Cognitive Linguistics 13-3 (2002): 245-263.

Kamper, Dietmar; Wulf, Christoph (Hrsg.) (1982): Die Wiederkehr des Kor-
pers. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).

Kant, Immanuel (1990-1/2): Kritik der reinen Vernunft 1/2. Werkausgabe 111/
IV. Herausgegeben von Wilhelm Weischedel. Frankfurt am Main (Suhr-
kamp).

Kannengie8er, Simone (2019, 4. Aufl.): Sprachentwicklungsstérungen.
Grundlagen, Diagnostik und Therapie. Miinchen (Elsevier).

Kastl, Jorg Michael (2001a): Grenzen der Intelligenz. Die Soziologie und das
Ratsel der Intentionalitdt. Munchen (Fink-Verlag).

Kastl, Jorg Michael (2001b): Autopoiesis und Zeitlichkeit. Zu Luhmanns
Umgehung der Daseinsanalytik in Johannes Weif§ (Hg.): Die Jemeinigkeit
des Mitseins. Die Daseinsanalytik Martin Heideggers und die Kritik der
soziologischen Vernunft, Konstanz (UVK): 281-294.

Kastl, Jorg Michael (2004): Habitus als non-deklaratives Gedachtnis — zur
Relevanz der neuropsychologischen Amnesieforschung fur die Soziologie.
In: Sozialer Sinn. Zeitschrift fiir hermeneutische Sozialforschung 2/2004:
195—226.

Kastl, Jorg Michael (2007): Habitus. In: Rainer Schiitzeichel (Hg.): Hand-
buch Wissenssoziologie und Wissensforschung. Konstanz (UVK-UTB)
2007: 375-387. )

Kastl, Jorg Michael (2014): Latenz und Emergenz. Uberlegungen zur Taxo-
nomie und zum Status von Gedichtnisleistungen in der soziologischen
Theorie. In: Oliver Dimbath, Michael Heinlein (Hrsg.): Die Sozialitdt des

347

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Erinnerns. Beitriage zur Arbeit an einer Theorie des sozialen Geddchinis-
ses. Wiesbaden 2014: 87-116.

Kastl, Jorg Michael (2016a): Inkarnierte Sozialitat - Korper, Bewusstsein,
non-deklaratives Gedichtnis. In Michael Heinlein; Oliver Dimbath; La-
rissa Schindler; Peter Wehling (Hrsg.): Der Korper als soziales Geddcht-
nis. Wiesbaden (Springer VS): 79-98.

Kastl, Jorg Michael (2016b): Korper, Gedichtnis, Gewalt. In Jirrgen Raab,
Reiner Keller (Hrsg.): Wissensforschung — Forschungswissen. Beitrige
und Debatten zum 1. Sektionskongress der Wissenssoziologie. Weinheim/
Basel (Beltz-Juventa): 285-295.

Kastl, Jorg Michael (2016¢): Situierte Struktur - Kommunikation, Interak-
tion und die Sozialitit der Gedichtnisse. Unveroffentlichtes Manuskript
eines Vortrags beim Gemeinsamen Workshop der Arbeitskreise » Theore-
tische Wissenssoziologie« und »Interaktionsforschung« der Sektion Wis-
senssoziologie (DGS) »Grenzen von Interaktionen« am 24. November
2016 an der Universitit Bielefeld, Fakultat fiir Soziologie Bielefeld 2016;
Internetquelle: https://www.ph-ludwigsburg.de/3970.html.

Kastl, Jorg Michael (2017): Einfiihrung in die Soziologie der Behinderung.
2. Auflage. Wiesbaden (Springer VS).

Kastl, Jorg Michael (2018): Wahrnehmung/Gedichtnis/Chair und die Gren-
zen des Sozialkonstruktivismus. In: Angelika Poferl, Michaela Pfadenhau-
er (Hrsg.): Wissensrelationen. Beitrige und Debatten zum 2. Sektionskon-
gress der Wissenssoziologie. Weinheim Basel (Beltz/Juventa): 826-835.

Keller, Reiner; Meuser, Michael (2011): Wissen des Korpers — Wissen vom
Korper. In: Reiner Keller, Michael Meuser (Hrsg.): Korperwissen. Wies-
baden (Springer VS): to-27.

Kierkegaard, Soren (2005): Philosophische Brosamen und Unwissenschaft-
liche Nachschrift. Miinchen (dtv).

Knoblauch, Hubert (2000): Das Ende der linguistischen Wende. Sprache und
empirische Wissenssoziologie. In: Soziologie 2/2000: 46-58.

Knoblauch, Hubert (2017): Die kommunikative Konstruktion der Wirklich-
keit. Wiesbaden (Springer VS).

Koch, Christoph (2005): Bewusstsein — ein neurobiologisches Rdtsel. Hei-
delberg (Spektrum — Springer).

Koch, Christoph (2013): Bewusstsein. Bekenntnisse eines Hirnforschers.
Berlin, Heidelberg (Springer).

Koch, Christoph (2019): The Feeling of Life Itself. Cambridge/London
(MIT).

Koffka, Kurt (1935): Principles of Gestalt-Psychology. London (Kegan Paul).

Krause, Rainer (1988): Eine Taxonomie der Affekte und ihre Anwendung
auf das Verstiandnis der »frithen< Storungen. In: Psychotherapie und medi-
zinische Psychologie Vol. 38: 77-86.

Kristensen, Stefan (2010): Parole et subjectivité. Merleau-Ponty et la phé-
noménologie de I'expression. Hildesheim, Ziirich, New York (Olms).

Kristensen, Stefan (2012): Maurice Merleau-Ponty I — Koérperschema und
leibliche Subjektivitit. In: Emmanuel Alloa, Thomas Bedorf, Christian

348

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Griiny, Tobias Nikolaus Klass (Hrsg.): Leiblichkeit. Geschichte und Ak-
tualitit eines Konzepts. Tibingen (Mohr/Siebeck): 23-36.

Kiihnel, Sina; Markowitsch, Hans J. (2009): Falsche Erinnerungen. Die Siin-
den des Geddchtnisses. Heidelberg (Spektrum Akademischer Verlag).

Lacan, Jacques (1978): Freuds technische Schriften. Das Seminar von Jacques
Lacan. Buch 1. Olten/Freiburg i. B. (Walter).

Lacan, Jacques (1966): Linstance de la lettre dans I’inconscient ou la raison
depuis Freud. In ders.: Ecrits I. Paris (Seuil): 249-289.

Lacan, Jacques (1986a): Schriften I. Berlin (Quadriga, 2. Aufl.).

Lacan, Jacques (1986b): Schriften II. Berlin (Quadriga, 2. Aufl.).

Lakoff, George; Johnson, Mark (1999): Philosophy in the Flesh. The embo-
died mind and its challenge to western thought. New York (Basic Books).

Lakoff, George; Johnson, Mark (2018, 9. Auflage): Leben in Metaphern.
Konstruktion und Gebrauch von Sprachbildern. Heidelberg (Auer).

Lauer, David (2013): Leiblichkeit und Begrifflichkeit. Uberlegungen zum Be-
griff der Wahrnehmung nach McDowell und Merleau-Ponty. In: Gunzler,
Ingo; Mertens Karl (Hrsg.): Wahrnebmen — Fiihlen — Handeln. Miunster
(Mentis).

Lefévre, Eckard (1986): Ich bin ein Mensch, nichts Menschliches ist mir
fremd. In: Otto Herding (Hrsg.): Wegweisende Antike: zur Aktualitit hu-
manistischer Bildung; Festgabe fiir Giinter Wohrle. Stuttgart (Verein zur
Forderung der Humanistischen Bildung; Humanistische Bildung: Beiheft
1): 39—49.

Lefort, Claude (Hrsg.) (2010): Maurice Merleau-Ponty — Oeuvres. Paris
(Gallimard); darin das von Lefort verfasste »Préface — Maurice Mer-
leau-Ponty« (13-25) sowie der Abschnitt »Maurice Merleau-Ponty — Vie
et oeuvre 1908—-1961«.

Lewandowski, Sven (2017): Systemtheorie. In Robert Gugutzer u.a. (Hrsg.):
Handbuch Kérpersoziologie Band 1. Wiesbaden (Springer VS): 363—38o0.

Lindemann, Gesa (2005): Die Verkorperung des Sozialen. Theoriekon-
struktionen und empirische Forschungsperspektiven. In: Markus Schroer
(Hrsg.): Soziologie des Korpers. Frankfurt a. M. (Suhrkamp): 114-138.

Lindemann, Gesa. (2017): Leiblichkeit und Korper. In: Robert Gugutzer
u.a. (Hrsg.): Handbuch Kérpersoziologie. Band 1. Wiesbaden (Springer
VS): 57-66.

Lukdacs, Georg (1979, 6. Auflage): Geschichte und Klassenkampf. Politische
Aufsditze IV. Darmstadt/Neuwied (Luchterhand).

Luckmann, Benita (1983): Alfred Schitz und Aron Gurwitsch an der New
School. In: Richard Grathoff, Bernhard Waldenfels (Hrsg.): Sozialitdt und
Intersubjektivitat. Minchen (Fink): 315-337.

Luckmann Thomas; Soeffner, Hans-Georg; Vobruba, Georg im Gesprich
(2015): >Nichts ist die Wirklichkeit selbst.< In: Soziologie Vol. 44, H. 4:
411-434.

Luhmann, Niklas (1988): Soziale Systeme. Frankfurt a. M. (Suhrkamp).

Lurija, Alexander R. (1991): Der Mann, dessen Welt in Scherben ging. Zwei
neurologische Geschichten. Hamburg (Rowohlt).

349

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Lurija, Alexander R. (2001): Das Gehirn in Aktion. Einfiibrung in die Neu-
ropsychologie. Hamburg (Rowohlt).

Markowitsch, Hans J.; Welzer, Harald (2005): Das autobiographische Ge-
ddchtnis. Stuttgart (Klett-Cotta).

Marx, Karl; Engels, Friedrich (1981): Werke, Band 3. Berlin (Dietz).

Massimini, Marcello; Tononi, Giulio (2018): Sizing up Consciousness. To-
wards an objective measure of the capacity for experience. Oxford (Uni-
versity Press).

Mauss, Marcel (1978): Die Techniken des Korpers. In ders.: Soziologie und
Anthropologie Band I1. Frankfurt a. M., Berlin, Wien (Ullstein): 199—222.

McDowell, John (2001): Geist und Welt. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).

Mead, George Herbert (1938): The Philosophy of the Act. Chicago (Univer-
sity of Chicago Press).

Mead, George Herbert (1969): Philosophie der Sozialitit. Frankfurt am
Main (Suhrkamp).

Mead, George, Herbert (1973): Geist, Identitdt und Gesellschaft. Frankfurt
am Main (Suhrkamp).

Mead, George Herbert (1987): Gesammelte Aufsitze Band 1/2. Frankfurt
am Main (Suhrkamp).

Melle, Ulrich (1983): Das Wahrnehmungsproblem und seine Verwandlung
in phianomenologischer Einstellung. Untersuchungen zu der phinome-
nologischen Wabrnebmungstheorie von Husserl, Gurwitsch und Mer-
leau-Ponty. Den Haag/Boston/Lancaster (Nijhoff).

Merleau-Ponty, Maurice (1956) (Hrsg.): Les philosophes célébres. Paris
(Mazenod) 1956.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phanomenologie der Wahrnehmung. Ber-
lin (de Gruyter); franz. Phénoménologie de la Perception. Paris (Galli-
mard) 1945.

Merleau-Ponty, Maurice (1973): Vorlesungen I. Berlin, New York (de Gruyter).

Merleau-Ponty, Maurice (1974): Die Abenteuer der Dialektik. Frankfurt am
Main (Suhrkamp).

Merleau-Ponty, Maurice (1984a): Die Prosa der Welt. Munchen (Fink).

Merleau-Ponty, Maurice (1984b): Das Auge und der Geist. Hamburg (Mei-
ner).

Merleau-Ponty, Maurice (1994a): Das Sichtbare und das Unsichtbare.
Miinchen (Fink); franz. Le visible et Iinvisible. Paris (Gallimard) 1964.
Merleau-Ponty, Maurice (1994b): Keime der Vernunft. Vorlesungen an der

Sorbonne 1949-1952. Minchen (Fink).

Merleau-Ponty, Maurice (1997): Notes de lecture et commentaires sur
Théorie du champ de la conscience de Aron Gurwitsch. In: Revue de
Métaphysique et de Morale 3/1997: 321-342.

Merleau-Ponty, Maurice (2000): Die Natur. Aufzeichnungen von Vorlesun-
gen am College de France 1956-1960. Miinchen (Fink); franz. La nature.
Notes. Cours du college de France. Paris (Seuil) 1995.

Merleau-Ponty, Maurice (2000a): Parcours deux. 1951-1961. Lagrasse (Ver-

dier).

350

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https:/fwwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmmN


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Merleau-Ponty, Maurice (2000b): Sinn und Nicht-Sinn. Miinchen (Fink).

Merleau-Ponty, Maurice (2003 ): Das Primat der Wabrnehmung. Frankfurt
a. M. (Suhrkamp).

Merleau-Ponty, Maurice (2002): Causerien 1948. Radiovortrdge. Nordlingen
(Salon).

Merleau-Ponty, Maurice (2007): Zeichen. Hamburg (Meiner); franz. Signes.
Paris (Gallimard) 1960.

Merleau-Ponty, Maurice (2011): Le monde sensible et le monde de I'expres-
sion. Cours au College de France. Notes, 1953. Genéve (Metis).

Merleau-Ponty, Maurice (2015): L’ institution, la passivité. Notes de cours
au Collége de France (1954-1955). Paris (Belin).

Merleau-Ponty, Maurice (2016): Entretiens avec Georges Charbonnier et
autres dialogues, 1946-1959. Paris (Verdier).

Métraux, Alexandre (1973): <Uber Aron Gurwitsch>. Unveroffentlichtes
Manuskript. Konstanz.

Métraux, Alexandre (1976): Uber Leiblichkeit und Geschichtlichkeit als
Konstituentien der Sozialphilosophie Merleau-Pontys. In: Richard Grat-
hoff, Walter Sprondel (Hrsg.): Maurice Merleau-Ponty und das Problem
der Struktur in den Sozialwissenschaften. Stuttgart (Enke): 139-152.

Meétraux, Alexandre (1976a): Vorwort. In: Aron Gurwitsch: Die mitmensch-
lichen Begegnungen in der Milieuwelt. Herausgegeben und eingeleitet von
Alexandre Métraux. Berlin (De Gruyter): VII-XXXI.

Nietzsche, Friedrich (1992): Der Wille zur Macht. Frankfurt a. M., Leip-
zig (Insel).

Nusbaum, Howard C. (2011) Language and Communication. In: Jean Dece-
ty, John T. Cacioppo: The Oxford Handbook of Social Neuroscience. Ox-
ford, New York (Oxford University Press): 668—679.

Oevermann, Ulrich u.a. (1979): Die Methodologie einer »objektiven Herme-
neutik« und ihre allgemeine forschungslogische Bedeutung in den Sozial-
wissenschaften. In: Hans Georg Soeffner (Hrsg.): Interpretative Verfahren
in den Sozial und Textwissenschaften. Stuttgart (Kohlhammer): 3 52-43 4.

Oizumi, Masafumi, Larissa Albantakis, Giulio Tononi (2014): From the phe-
nomenology to the mechanisms of consciousness: integrated information
theory 3.0.In: PLOS Computional Biology 10/5 e1003588.

Pascal, Blaise (1971): Pensées et opuscules. (Brunschvicg-Ausgabe) Paris
(Hachette).

Petitot, Jean; Varela, Francisco J.; Pachoud, Bernard; Roy, Jean-Michel
(1999): Naturalizing Phenomenology. Issues in contemporary phenome-
nology and cognitive science. Stanford (Stanford University Press).

Piaget, Jean (1973): Der Strukturalismus. Stuttgart (Klett-Cotta).

Plessner, Helmuth (1975): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Ber-
lin, New York (de Gruyter).

Plessner, Helmuth (1976): Die Frage nach der Conditio humana. Aufsdtze
zur philosophischen Anthropologie. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).

Plessner, Helmuth (2003): Ausdruck und menschliche Natur. Gesammelte
Schriften VIL Frankfurt a. M. (Suhrkamp).

351

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Possel, Markus (2010): Gravitation: vom Fahrstuhl zur Raumzeitkriim-
mung. In: Einstein Online. Band o4: 1118. Internetressource unter: http:/
www.einstein-online.info/vertiefung/FahrstuhlKruemmung@set_langua-
ge=de.html (zuletzt abgerufen 25.9.2018).

Preester, Helena de, Knockaert, Veroniek (2005): Introduction. In dies.
(Hrsg.): Body Image and Body Schema: Interdisciplinary Perspectives on
the Body. Amsterdam (John Benjamins): 1—20.

Price, Jill (2008): The woman who can’t forget. The extraordinary story of
living with the most remarkable memory known to science. New York,
London (Free Press).

Prinz, Sophia (2017): Das unterschlagene Erbe. Merleau-Pontys Beitrag zur
Praxistheorie. In: Phianomenologische Forschungen Vol. 2017/2: 77-92.

Proust, Marcel (2017a): Auf dem Weg zu Swann. Auf der Suche nach der
verlorenen Zeit 1. Stuttgart (Reclam).

Proust, Marcel (2017b): Die wiedergefundene Zeit. Auf der Suche nach der
wiedergefundenen Zeit 7. Stuttgart (Reclam).

Purves, Dale; Cabezy, Roberto; Huettel, Scott A.; LaBar, Kevin S.; Platt, Mi-
chael L.; Woldorff, Marty G. (2013): Principles of cognitive Neuroscien-
ce. Sunderland (Sinauer Associates).

Rizzolatti, Gioacomo; Sinigaglia, Corrado (2008): Empathie und Spiegeln-
eurone. Die biologische Basis des Mitgefiibls. Frankfurt am Main (Suhr-
kamp).

Raab, Jurgen; Pfadenhauer, Michaela; Stegmaier, Peter; Dreher, Jochen;
Schnettler, Bernt (2008): Phanomenologie und Soziologe. Theoretische
Positionen, aktuelle Problemfelder und empirische Umsetzungen. Wies-
baden (VS).

Ritter, Joachim; Griinder Karlfried; Gabriel, Gottfried (1971-2007): Histo-
risches Worterbuch der Philosophie. Binde 1—13. Digitale Ausgabe. Ba-
sel (Schwabe).

Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Prakti-
ken. Eine sozialtheoretische Perspektive. In: Zeitschrift fiir Soziologie Vol.
32,4: 282—30.1.

Ryle, Gilbert (2008): Der Begriff des Geistes. Stuttgart (Reclam).

Safranski, Gunter (2007): Romantik. Eine deutsche Affdre. Munchen
(Hanser).

Saint Aubert, Emmanuel de (2004): Du lien des étres aux éléments de I’étre.
Merleau-Ponty au tournant des années 1945-1951. Paris (Vrin).

Saint Aubert, Emmanuel de (2006): Vers une ontologie indirecte. Sources et
enjeux critiques de I’appel a ’ontologie chez Merleau-Ponty. Paris (Vrin).

Saint Aubert, Emmanuel de (2013): Etre et chair I. Du Corps au désir: I’ba-
bilitation ontologique de la chair. Paris (Vrin).

Sartre, Jean-Paul (1968): Merleau-Ponty. In: ders.: Portraits und Perspekti-
ven. Hamburg (Rowohlt).

Saussure, Ferdinand de (2014): Cours de linguistique générale. Studienausga-
be in deutscher Sprache. Tubingen (Narr); franz. Genf (Arbre d’Or) 1915,
hg. von Charles Bally, Albert Sechehaye.

352

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Schifer, Hilmar (Hrsg., 2016): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungs-
programm. Bielefeld (transcript).

Schifer, Hilmar (2013): Die Instabilitdt der Praxis. Reproduktion und Trans-
formation des Sozialen in der Praxistheorie. Weilerswist (Velbruck).

Schatzki, Theodore R. (2001): The site of the social. A philosophical account
of the constitution of social life and change. Pennsylvania (Pennsylvania
State University).

Schatzki, Theodore R. (2016): Praxistheorie als flache Ontologie. In: Hilmar
Schifer (Hrsg.): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm.
Bielefeld (transcript): 29—44.

Schatzki, Theodore R. (2017): Pas de deux. Practice theory and phenomeno-
logy. In: Phanomenologische Forschungen Vol.. 2017/2: 25-40.

Schatzki, Theodor R.; Knorr Cetina, Karin; Savigny, Eike von (2001): The
Practice Turn in Contemporary Theory. London, New York (Routledge).

Schilder, Paul (1950): The image and appearance of the human body. Lon-
don, New York (Routledge).

Schmidt, Robert (2012): Soziologie der Praktiken. Konzeptionelle Studien
und empirische Analysen. Frankfurt a. M. (Suhrkamp).

Schmidt, James (1985): Maurice Merleau-Ponty. Between Phenomenology
and Structuralism. Houndmills/London (Macmillan).

Schmitz, Hermann (1999): Adolf Hitler in der Geschichte. Bonn (Bouvier).

Schmitz, Hermann (1990): Der unerschopfliche Gegenstand. Grundziige der
Philosophie. Bonn (Bouvier).

Schmitz, Hermann (2011): Der Leib. Berlin (de Gruyter).

Schiitz, Alfred (1982): Das Problem der Relevanz. Frankfurt a.M. (Suhr-
kamp).

Schiitz, Alfred (2003): Theorie der Lebenswelt 1. Die pragmatische Schich-
tung der Lebenswelt. (Alfred Schiitz Werkausgabe Band V.1). Konstanz
(uvk).

Schiitz, Alfred (2003a): Sprache, Sprachpathologie und Bewusstseinsstruk-
turierung. In ders.: Theorie der Lebenswelt 2. Die kommunikative Ord-
nung der Lebenswelt. (Alfred Schiitz Werkausgabe Band V.2.). Konstanz
(uvk): 83-111.

Schiitz, Alfred (2004): Relevanz und Handeln 1. Zur Phidnomenologie des
Alltagswissens. (Alfred Schiitz Werkausgabe Band VIL.1). Konstanz (uvk).

Schiitz, Alfred (2009): Philosophisch-phinomenologische Schriften 1. Zur
Kritik der Phidnomenologie Edmund Husserls. (Alfred Schiitz Werkaus-
gabe Band II.1). Konstanz (uvk).

Schiitz, Alfred; Gurwitsch, Aron (1985): Briefwechsel 1939-1959. Munchen
(Fink).

Schwab, Gustav (1986): Die schinsten Sagen des klassischen Altertums,
Stuttgart (Reclam).

Searle, John R. (2011). Die Konstruktion der gesellschaftlichen Wirklichkeit.
Zur Ontologie sozialer Tatsachen. Frankfurt a.M. (Suhrkamp).

Sebald, Gerd (2014): Generalisierung und Sinn. Uberlegungen zur Formie-
rung sozialer Gedichinisse und des Sozialen. Konstanz (uvk).

353

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. https:/fwwwinllbra.com/de/agh - Open Access - T TmmN


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Sheets-Johnstone, Maxine (2009): The Corporeal Turn. An Interdisciplinary
Reader. Exeter (Imprint Academic).

Sheets-Johnstone, Maxine (2011): The Primacy of Movement. Amsterdam
(John Benjamins).

Skipper, Jeremy L.; Devlin, Joseph T.; Lametti, Daniel R. (2017): The hea-
ring ear is always found close to thespeaking tongue: Review of the role
of the motor system in speech perception. In: Brain and Language 164
(2017): 77-105%.

Soentgen, Jens (2001) Der Begriff der primitiven Gegenwart bei Hermann
Schmitz. Vortragsmanuskript, Internetquelle: https://opus.bibliothek.
uni-augsburg.de/opusg4/frontdoor/deliver/index/docld/1 57 6/file/Soent-
gen_Schmitz_Gegenwart.pdf.

Sprondel, Walter (1976): Die Kategorie der Sozialstruktur und das Problem
des sozialen Wandels. In Richard Grathoff, Walter Sprondel (Hrsg.): Mau-
rice Merleau-Ponty und das Problem der Struktur in den Sozialwissen-
schaften. Stuttgart (Enke): 176-189.

Squire, Larry R.; Kandel, Eric (2009): Geddchtnis. Die Natur des Erinnerns.
Heidelberg (Spektrum — Springer).

Squire, Larry R.; Dede, Adam ].O. (2015): Conscious and unconscious me-
mory systems. Cold Spring Harbor Perspectives. In: Biology 2015; 7:
a021667.

Srubar, Ilja (2007): Phanomenologie und soziologische Theorie. Aufsditze zur
pragmatischen Lebenswelttheorie. Wiesbaden (VS).

Stendhal de (Henri Beyle) (1857): De I amour. Paris (Michel Lévy Freéres);
dt. (1969): Uber die Liebe. Bremen (Schiinemann/Diederichs).

Stern, Daniel N. (1996, 5. Auflage): Die Lebenserfabrung des Siuglings.
Stuttgart (Klett-Cotta).

Tomasello, Michael (2003): Constructing a language. A Usage-Based Theory
of Langugage Acquisition. Cambridge, London (Harvard University Press).

Tomasello, Michael (2005): Acquiring linguistic constructions. In: Siegler,
Robert; Kuhn, Deanna (Hrsg.): Handbook of child psychology: Cogniti-
ve Development. https://www.eva.mpg.de/psycho/staff/tomas/pdf/toma-
sello_HoCP2005.pdf.

Toth, Jeffrey P. (2000): Nonconscious Forms of Human Memory. In Endel
Tulving, Fergus I.M. Craik (Hrsg.): The Oxford Handbook of Memory.
New York (Oxford University Press): 245-261.

Tugendhat, Ernst (1976): Vorlesungen zur Einfiibrung in die sprachanalyti-
sche Philosophie. Frankfurt am Main (Suhrkamp).

Tulving, Endel (2000): Concepts of Memory. In ders., Fergus .M. Craik
(Hrsg.): The Oxford Handbook of Memory. New York (Oxford Univer-
sity Press): 33—44.

Turner, Stephen (2007): Mirror neurons and practices: A response to lizardo.
In: Journal for the Theory of Social Behaviour. Vol. 37: 351-371.

Twenhofel, Ralf (1985): Handeln, Verbalten und Verstehen: eine Kritik
der verstehenden Soziologie Max Webers und Alfred Schiitz. Konigstein
(Hain).

354

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LITERATUR

Varela, Francisco J. (1999): The Specious Present. A Neurophenomenolo-
gy of Time Consciousness. In: Jean Petitot, Francisco J. Varela, Bernard
Pachoud, Jean-Michel Roy (Hrsg.): Naturalizing Phenomenology. Issues
in contemporary Phenomenology and Cognitive Science. Stanford (Stan-
ford University Press) 1999: 266—314.

Waldenfels, Bernhard (1980): Spielraum des Verbaltens. Frankfurt am Main
(Suhrkamp).

Waldenfels, Bernhard (1985): Phinomen und Struktur bei Merleau-Ponty.
In ders.: In den Netzen der Lebenswelt. Frankfurt am Main (Suhrkamp):
56-75.

Wacquant, Loic (2014): Fir eine Soziologie aus Fleisch und Blut. In: s # b \
u r b an. zeitschrift fiir kritische stadtforschung Vol. 2,3: 93-106.

Weber, Max (1972, 5. Aufl.): Wirtschaft und Gesellschaft. Grundriss der ver-
stehenden Soziologie. Tubingen (Mohr).

Weber, Max (1988): Gesammelte Aufsitze zur Wissenschaftslebre. Tiibingen
(Mohr - UTB).

Weizsicker, Viktor von (1973 ): Der Gestaltkreis. Frankfurt am Main (Suhr-
kamp).

Welzer, Harald (2002): Das kommunikative Gedichtnis. Eine Theorie der
Erinnerung. Miinchen (Beck).

Welzer, Harald; Markowitsch, Hans J. (Hrsg., 2006): Warum Menschen sich
erinnern kénnen. Fortschritte der interdisziplindren Geddchtnisforschung.
Stuttgart (Klett-Cotta).

Wernet, Andreas (2009): Einfiibrung in die Interpretationstechnik der Ob-
jektiven Hermeneutik. Wiesbaden (Springer VS).

Wild, Markus (2014): McDowell aus der Sicht der Phinomenologie. In: Bart,
Christian; Lauer, David (Hrsg.): Die Philosophie John McDowells. Ein
Handbuch. Minster (mentis) 283-303.

Zaner, Richard M. (1964): The Problem of Embodiment. Den Naag (Nij-
hoff).

Zietz, Karl; Werner, Heinz (1928): Uber die dynamische Struktur der Bewe-
gung. In: Zeitschrift fiir Psychologie Vol. 105 (1928): 226—249.

Bildnachweise (letzte Textseite):

Illustrationen von Alfred Jarry (Jarry 1922: 191).

355

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/10.5771/9783748911333 - am 21.01.2026, 07:55:48. hitps://www.inilbra.com/de/agh - Open Access - I Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748911333
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Prolog
	I.  Vom romantischen zum strukturalen Körper 1. Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty
	2.  Romantische Körperkonzepte in der Soziologie
	3.  Ambiguität des Körpers
	4.  »Chair«

	Metalog
	II.  Bewegung und Satzverstehen
	1.  Körperschema, Bewegung, Gedächtnis
	2.  Saussure und die Paradoxien des Zenon
	3.  Syntagma und Paradigma
	4.  Gesellschaft, Struktur und die (In-)Visibilität des Sozialen

	Epilog
	Literatur

