
223

Forum

Philippe Alexandre

Liberalismus und liberale Erinnerungskultur in Frank-
reich – Überlegungen zu einer paradoxen Situation

Die Herausgeber der »Deutschen Erinnerungsorte« (2005) schreiben über das 
große »Vorbild«: die »Lieux de mémoire«1 von Pierre Nora: »Noras Frank-
reich stellt sich als ein klares, weitgehend geschlossenes, rundum zustim-
mungsfähiges Bild dar, und tatsächlich leitet ihn eine fast nostalgische Rück-
schau, namentlich auf das Frankreich der Dritten Republik, in dem die Ver-
heißungen der Großen Revolution wahr wurden.«2 Alle Einzelstudien des 
umfangreichen Projektes werden in eine Kontinuität eingeordnet; sie gründen 
sich auf einen »Kanon« des kollektiven Gedächtnisses, der eine Identifikation 
für alle französischen Bürger möglich machen, ihr nationales Bewusstsein 
und ihre nationale Identität prägen soll. 1986 hieß es in der »Frankfurter All-
gemeinen Zeitung« in einem Vergleich mit Deutschland: »im Falle Frank-
reichs (sei) ja klar, was französische Geschichte heiße, und wer sich als Fran-
zose fühlen dürfe«3.
Dieser »Konsens« ist jedoch trügerisch; er verdeckt große Unterschiede in der 
Art und Weise, wie die Franzosen ihre Nationalgeschichte oder ihre National-
symbole wahrnehmen und deuten. Der »Französischen Revolution«, der 
»Republik« oder der »Marseillaise« wird nicht von allen der gleiche Sinn 
gegeben. Dem Politikwissenschaftler Marc Riglet kann man wohl Recht 
geben, wenn er in einer Rezension der »Deutschen Erinnerungsorte« schreibt: 
Nachdem man all diese Beiträge gelesen habe, stelle man fest, wie verschie-
den unsere Nationalgeschichten sein können: »Während die Franzosen auf 
eine verlorene Geschichte oder wenigstens auf eine Geschichte, die ihre Erin-
nerung spaltet, zurückblicken, scheinen die Deutschen dagegen die Ufer einer 

1 Pierre Nora (Hg.): Les lieux de mémoire, 3 Bde. Paris 1997.
2 Etienne François/Hagen Schulze (Hg.): Deutsche Erinnerungsorte. Eine Auswahl. München 

2005, S. 10.
3 Gustav Seibt: »Monolog über Räume«. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 14.10.1986; 

zitiert ebd. , S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

wenn auch nicht ruhigeren, so doch einigenden Geschichte erreicht zu 
haben.«4

Diese Situation Frankreichs zwischen Konsens und Gespaltensein erscheint 
problematisch. Bis wohin reicht denn der Konsens? Ist er nicht ein Mythos? 
Es gibt in der Nation Gruppen: politische, soziale, regionale usw., die nationa-
len Erinnerungsorten eine eigene Deutung geben, auf eigene Traditionen 
zurückblicken, eigene Geschichtsbilder und Erinnerungsorte haben, die für 
sie identitätsstiftende Momente oder Identitätsmarker sind; bei Pierre Nora 
heißt dies contre-mémoire. Es gibt wiederum gruppeneigene Erinnerungsorte, 
die als nationale Erinnerungsorte gelten, z.B. eine gewisse Arbeiterliteratur, 
die die Erinnerung an die Arbeiterwelt von gestern wachhält.
Am Beispiel der französischen Liberalen sollen in der vorliegenden Studie 
diese Fragen erörtert werden. Ein solches Unterfangen erweist sich aber als 
eine Herausforderung.
1. Erstens muss klargestellt werden, was man im Falle Frankreichs unter 
»liberal« oder »Liberalismus« verstehen kann. Der Liberalismus ist ein partei-
übergreifendes Gedankengut5, ein Komplex von verfassungs-, wirtschafts-, 
kultur- und kirchenpolitischen Doktrinen, die von Theoretikern ausgearbeitet, 
von Parteien und Bewegungen getragen und von Regierungen in die politi-
sche Praxis umgesetzt wurden. Liberale Ideen, wie die der europäischen Auf-
klärung, prägten auch das Programm von Parteien und die Politik von Regie-
rungen, die das Etikett »liberal« nie für sich beanspruchten.
2. Lässt sich in Frankreich – die Frage gilt aber auch für andere Länder – 
eine klar umrissene, gradlinige liberale Tradition von den Anfängen, die zeit-
lich verortet werden müssten, bis heute zurückverfolgen? Wie wir sehen wer-
den, hat sich die französische Parteiengeschichte mit der Zeit so entwickelt, 
dass Verbindungslinien zwischen den Liberalen von gestern und denen von 
heute kaum zu erkennen sind.
3. Die Dritte Republik (1875-1940) hat mit der Form ihrer Verfassung einen 
Kompromiss gefunden, die unter den Umständen von 1875 von den damali-
gen Liberalen – als Vertreter eines juste milieu – durchgesetzt wurde; aber 
gerade weil die Republik sich gegenüber den reaktionären Kräften behaupten 
und ihre Grundlage festigen musste, bauten ihre Regierungen ab den 1880er 
Jahren ein Modell der kollektiven Erinnerung auf, ein Integrationsmodell, das 
auf einem weitgehenden Konsens beruhen sollte. 
Aus dieser Entwicklung resultierte eine Situation, die wir hier zu charakteri-
sieren versuchen möchten, und bei der sich ja letzten Endes folgende Frage 
aufdrängt: Gibt es überhaupt »liberale« Erinnerungsorte in Frankreich? 

4 Marc Riglet: »Les Allemands regardent derrière eux«, Lire, Mai 2007. In: http://
www.lire.fr/critique.asp/idC=51232/idR=214/idG=6

5 Philippe Nemo/Jean Petitot (Hg.): Histoire du libéralisme en Europe. Paris 2006, 1428 S. 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

Was heißt »liberal« in Frankreich? Liberale von gestern 

Als »liberal« werden in Frankreich Vordenker bezeichnet, die im 17. Jahrhun-
dert den Absolutismus Ludwigs XIV. bekämpften, Vertreter der protestanti-
schen Intelligenz, die die Aufhebung des Toleranzediktes von Nantes im 
Oktober 1685 missbilligten, Befürworter der »liberté du commerce«, der Han-
delsfreiheit und der Idee des Marktes als soziales Band, die die Wirtschaftspo-
litik des Ministers Colbert6 ablehnten. Die Physiokraten und R.J. Turgot 
(1727-1781), der linke Flügel des Enzyklopädismus im 18. Jahrhundert gelten 
als »liberal«. Der alte Geist der Provinzparlamente vor der Großen Revolu-
tion, die demokratischen und liberalen Ideen gewannen Gestalt u.a. durch die 
Schriften von E. J. Siéyès (1748-1836), einem der Haupttheoretiker der Fran-
zösischen Revolution, sie reiften unter dem Einfluss der amerikanischen 
Revolution und fanden ihren Niederschlag in der »Erklärung der Menschen- 
und Bürgerrechte« im August 17897.
Auch wenn es zwischen dem Jakobinismus und dem Bonapartismus seinen 
Platz nur schwer finden konnte, lebte das liberale Denken in Frankreich durch 
das ganze 19. Jahrhundert fort. Diese geistige Strömung behauptete sich bald 
und übte mit Befürwortern der »Charte«, der konstitutionellen Monarchie 
unter den Bourbonen der Restaurationszeit, also unter Ludwig XVIII. nach 
1814 einen großen Einfluss aus. Benjamin Constant (1767-1830) gilt als der 
Theoretiker der liberalen Ideen im Frankreich jener Zeit, als der Wortführer 
des aufsteigenden Bürgertums, das sich auf eine parlamentarische Monarchie 
und das Zensuswahlrecht zu stützen suchte, um seine Klasseninteressen zu 
wahren und seinen materiellen Wohlstand zu steigern. Wollte sich dieses Bür-
gertum behaupten, so musste es einerseits gegen die Klerikalen, andererseits 
gegen Adlige, die bestrebt waren, ihre früheren Privilegien wiederherzustel-
len, auftreten8.
Liberale waren unter der Julimonarchie (1830-1848) die »Orléanisten«. Der 
Minister Fr. P. G. Guizot (1787-1874) bemühte sich, durch seine historischen 
Schriften zu zeigen, das Besitz- und Bildungsbürgertum sei die einzige 
Klasse mit der Fähigkeit, die öffentlichen Angelegenheiten zu verwalten. 
Weil sie zu sehr an den politischen Folgen der Revolution orientiert waren, 
vergaßen die französischen Liberalen, dass aus ihr auch sozialpolitische Leh-
ren gezogen werden und wachsende egalitaristische Tendenzen berücksich-

6 Gilbert Faccarello: »La ›liberté du commerce‹ et la naissance de l’idée de marché comme 
lien social«. In: ebd., S. 205 ff.

7 Vgl. dazu Philippe Nemo: Histoire des idées politiques aux Temps modernes et contem-
porains. Paris ²2003; hier bes. Kapitel 7: Démocrates et libéraux en France aux XVIIe et 
XVIIIe siècles, S. 411 ff.

8 Jacques Droz: Histoire des doctrines politiques en France, 7. Aufl. (Que sais-je ?; Nr. 304), 
Paris 1975; hier bes. Kap. VI: Le triomphe du libéralisme, S. 65-73; Maurice Flamant: 
Histoire du libéralisme, Paris 1988; hier bes. Kap. IV: Le triomphe, S. 67-89. 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

tigt werden mussten. Die Krise von 1830 war schon ein Warnsignal. Wie der 
einsichtige Alexis de Tocqueville in »La démocratie en Amérique« (1835) 
zeigte, war die Demokratie in einer modernen Gesellschaft als eine Notwen-
digkeit zu betrachten. Der Garant der demokratischen Gleichheit sei der 
Staat9. Hier tritt der Unterschied zwischen »Liberalen« und »Demokraten« 
oder »Republikanern« hervor10; letztere verlangten mehr vom Staat und for-
derten das gleiche Wahlrecht für alle Bürger. In Deutschland würden sich 
»Linksliberale« in dieser demokratischen oder republikanischen Bewegung 
wieder erkennen.
Die Krise von 1848 unterbrach die Hochzeit der französischen Liberalen nur 
für einige Zeit. Adolphe Thiers (1797-1877), einer der Vertreter des »juste 
milieu« und der Befürworter des »Empire libéral« unter Napoleon III., 
spielte eine entscheidende Rolle in der Übergangszeit der frühen 1870er 
Jahre, als nach dem Sturz des kaiserlichen Regimes eine Verfassungsform 
für Frankreich gefunden werden musste. Ein entscheidender Kompromiss 
wurde im Frühjahr 1875 erzielt; er resultierte aus einer Zusammenarbeit des 
orléanistischen »centre droit« (der rechten Mitte) mit dem republikanischen 
»centre gauche« (der linken Mitte), mit den gemäßigten Republikanern, den 
»Vernunftrepublikanern« wie Thiers und den »Opportunisten«. Dieser Kom-
promiss (amendement Wallon) sprach nicht ausdrücklich von der Staatsform 
der »Republik«, sondern »schmuggelte diese staatsrechtlich entscheidende 
Wendung nur scheinbar beiläufig ein«11. Statt der monarchischen wurde 
damals zwar die republikanische Staatsform festgelegt; aber die verabschie-
dete Verfassung regelte das Verhältnis von Regierung und Parlament mit 
Hilfe eines Zwei-Kammer-Systems und mit einem republikanischen Präsi-
denten. Dieser Präsident, der von den beiden Kammern für sieben Jahre 
gewählt wurde und danach wieder gewählt werden konnte, nahm die Stel-
lung des Königs in einer konstitutionellen Monarchie ein12. Ein solches 
Arrangement entsprach – sagen Politikwissenschaftler – dem Ideal der orléa-
nistischen Liberalen13.
Die Ideen der liberalen Demokratie prägten die Verfassung der Dritten Repu-
blik (1875-1940). Sie setzten sich erst nach langen Kämpfen gegen die 
Restaurationstendenzen und -versuche der reaktionären Kräfte durch14. 1875 

9 Droz (wie Anm. 8), S. 71 ff.
10 Louis Girard: Les libéraux français, 1814-1875, Paris 1985; hier bes. Kap. XIII: La crise de 

1830. Libéralisme et démocratie, S. 115-125.
11 Martin Kirsch: Monarch und Parlament im 19. Jahrhundert: der monarchische Konstitutio-

nalismus als europäischer Verfassungstyp – Frankreich im Vergleich, Göttingen 1999, S. 
378 f.

12 Ebda. S. auch Maurice Duverger: Le système politique français. Droit constitutionnel et 
systèmes politiques. Paris 191986, S. 12 f.

13 L. Girard (wie Anm. 10), S. 258 ff.
14 Gudrun Gersmann/Hubertus Kohle/Beatrice Hermanns: Frankreich, 1871-1914: Die Dritte 

Republik und die Französische Revolution. Stuttgart 2002, S. 154 f.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

markierte aber noch lange nicht das Ende dieser Kämpfe. Philippe Nemo 
schreibt: »Jene liberale Republik siegte über die verbündeten Kräfte des 
Sozialismus und der extremen Rechten, als der Staatsstreichsversuch von 
Boulanger 1889 scheiterte. Die Ideen, Grundsätze und Werte dieser ideologi-
schen Richtung spielten in der raschen Industrialisierung und Modernisierung 
Frankreichs eine zentrale Rolle.«15

Die Konturen des Liberalismus in Frankreich verschwammen aber seit den 
1880er Jahren zunehmend. Seine Ideen wurden großenteils von den »Republi-
kanern« übernommen und umgesetzt. Der französische Liberalismus scheint 
sich in der Ideologie, im Parteiensystem und in der Politik der Dritten Repu-
blik weitgehend aufgelöst zu haben. Die Liberalen »orléanistischer Prägung« 
wurden immer mehr verdrängt. Das republikanische Lager bildete eine bunte 
Konstellation: Es gab »radikale« und gemäßigte Republikaner, die mit dem 
pejorativen Prädikat »opportunistisch« charakterisiert werden; diese sollte 
man aber eher »Regierungsrepublikaner« nennen.
Will man zwischen »Rechts-» und »Linksrepublikanern« unterscheiden, so 
lassen sich die Trennungslinien anhand folgender Punkte ausmachen: 
1. Der »Boulangismus«, d.h. ein gewisser Verfassungsrevisionismus und 
der »Revanche«-Gedanke mit seiner demagogischen Dimension, machte zeit-
weise den General Boulanger populär, namentlich im Milieu des Heeres, das 
sich dadurch einem Teil der entschiedenen Republikaner entfremdete. Weil 
sie Boulanger unterstützten, diskreditierten sich Elemente der radikalen Par-
tei.
2. Die Dreyfus-Affäre, die Frankreich in zwei Lager spaltete, war entschei-
dend; sie vertiefte die Kluft zwischen Gemäßigten – wie Jules Méline und die 
»Fédération républicaine« – und den Radikalen: jene waren für die Revision 
des Dreyfus-Prozesses, letztere waren dagegen (»Antidreyfusards«/»Dreyfu-
sards«).
3. Der Durchbruch der Arbeiterbewegung und des Sozialismus war eine 
weitere Ursache der Uneinigkeit im republikanischen Lager: Radikale und 
Radikal-Sozialisten zeigten sich bereit, mit den Sozialisten zusammenzuge-
hen und mit ihnen Regierungen zu bilden, was Republikaner, die sich fort-
schrittlich, gemäßigt oder liberal nannten, ablehnten.
4. Das Verhältnis von Staat und Kirche war eine Frage, in der sich die 
Republikaner nicht einigen konnten. Das zeigte sich zunächst in den Kämp-
fen um die Schulreformen von Jules Ferry, die zu Beginn der 1880er Jahre 
die französischen Staatsschulen laizisierten16, und später, als die Radikalen 

15 Philippe Nemo (wie Anm. 8) Kapitel 10: Démocrates et libéraux en France au XIXe siècle. 
Constant, Bastiat, Prévost-Paradol, S. 591-697. 

16 Diese Reformen wurden von den deutschen Linksliberalen begrüßt. Vgl. dazu Philippe 
Alexandre: »La loi scolaire française du 28 mars 1882 et la question de l’enseignement laï-

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

eine antiklerikale Politik betrieben und das Gesetz über die Trennung von 
Staat und Kirchen (1905) durchsetzten. Gemäßigte missbilligten die radi-
kale Wendung dieser Politik, die nach dem ralliement, d.h. der von Papst 
Leo XIII. begünstigten Aussöhnung von katholischen Kreisen mit der Repu-
blik, eintrat. Im Zusammenhang mit den kirchenpolitischen Fragen vollzog 
sich z.T. das Schwenken nach rechts dieser gemäßigten oder »liberalen« 
Republikaner.
5. Protektionistische Tendenzen steigerten sich im wirtschaftspolitischen 
Bereich schon lange vor dem Ersten Weltkrieg in Frankreich wie im übrigen 
Europa – Großbritannien ausgenommen; der gemäßigte Republikaner Jules 
Méline war es, der als Handelsminister 1892 das liberale handelspolitische 
Gesetz von 1860 aufgehoben und eine schutzzollpolitische Wende herbeige-
führt hatte.
Die »Krise« und der »Zusammenbruch« des Liberalismus seit dem 19. Jahr-
hundert haben – so Maurice Flamant – drei Ursachen: sein Dogmatismus, 
seine Distanz gegenüber einer sich wandelnden Realität, sein Verhältnis zu 
Modernisierungsbewegungen. Der Liberalismus schloss sich im Dogmatis-
mus ab, nachdem er lange Zeit eine treibende Kraft, ein Motor des Fortschritts 
gewesen war. Weil das Festhalten an überholten Vorstellungen, das ihn nun 
charakterisierte, in eine Orthodoxie ausartete, verurteilte er sich selbst zum 
Untergang. Indem er die Ideen des Sozialdarwinismus missbrauchte, vergaß 
er die humanitären Ideale, die er anfangs verwirklichen wollte. Ideen, die frü-
her die Gesellschaft erneuern sollten, erstarrten im Immobilismus, so dass er 
sich auf Dauer unfähig zeigte, sich den Veränderungen in der Gesellschaft 
anzupassen. Im Mittelpunkt der liberalen Weltauffassung stand der homo 
oeconomicus, der doch kein universelles Ideal sein kann; über die Produktion 
vergaß er die Umverteilung, die Gerechtigkeit, die eine der wesentlichen For-
derungen des aufsteigenden Vierten Standes war. Gegenüber neuen Bewe-
gungen, dem Nationalismus, dem »romantisme social«, dem sozialen Katho-
lizismus, den verschiedenen Formen des Sozialismus erwies sich der Libera-
lismus als unfähig, sein Denken zu erneuern17.
Und doch konnte der Liberalismus diese Krisen überleben, bis der Erste Welt-
krieg und die Weltwirtschaftskrise der 1930er Jahre das Gleichgewicht unse-
rer europäischen Gesellschaften vernichtete. Der Zweifel an den Werten, die 
der Liberalismus bis dahin verkörpert und gefördert hatte, wuchs immer mehr. 
Nach der Zeit des Faschismus, der sich als die Antithese des Liberalismus ver-
stand, nach der ökonomischen Krise, die den wirtschaftlichen Liberalismus 

16

que. Un débat dans la presse allemande«. In: Jean-Paul Cahn/Hartmut Kaelble (Hg.): Reli-
gion und Laizität in Frankreich und Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert/Religions et laï-
cité en France et en Allemagne aux 19e et 20e siècles. Stuttgart 2008, S. 39-52.

17 M. Flamant (wie Anm. 8), Kap. V: Crise et effondrement, S. 90-124.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

diskreditierte, nach dem Zweiten Weltkrieg war auch in Frankreich die staat-
lich gelenkte Wirtschaft an der Tagesordnung. Danach erlebte der Liberalis-
mus eine Renaissance.

Der paradoxe Fall Frankreichs

Frankreich stellt einen paradoxen Fall dar. Seine politische Ordnung beruhte 
in der Hauptsache auf einer liberalen Grundlage, der Staat greift aber seit 
jeher massiv in manche Lebensbereiche ein. In weiten Kreisen der Intelligenz 
hat der Liberalismus eine schlechte Presse, stellt Maurice Flamant fest: Man 
greift ihn an oder zeigt sich ihm gegenüber vorsichtig, ja man hält sich auf 
Distanz. Bekennt man sich zu ihm, so handelt es sich um einen Liberalismus 
des »Fortschritts« in einer neuen Gesellschaft. Und seit der Parlamentswahl 
von 1978 und der Präsidentschaftswahl von 1981 bildet er für viele Wähler 
eine Trennungslinie zwischen »links« und »rechts«18.
Dies ist der parteipolitische Aspekt einer Frage, die auch andere Aspekte 
umfasst, nämlich einen kulturellen und einen soziologischen. Liberale von 
heute bezeichnen Frankreich als das Land des »Antiliberalismus«19. Diese 
Liberalen setzen einerseits den Akzent auf die Tradition des »Etatismus« in 
ihrem Land; andererseits vergessen sie, – wobei sie gewissermaßen die von 
Maurice Flamant hervorgehobenen Mängel bestätigen –, Selbstkritik zu üben, 
was den Liberalismus wohl zeitgemäßer und in den Augen vieler Mitbürger 
annehmbarer machen könnte.
1902 sagte der französische liberale Publizist Emile Faguet (1847-1916) 
humorvoll von sich, er sei der »einzige Liberale« in seinem Land20. Diese 
»unüberwindliche Tendenz« seiner Landsleute erklärte er wie folgt: Der Fran-
zose, behauptete er, ist ein »überaus leidenschaftlicher Parteimensch«, der 
nach nichts anderem strebt, als seine eigenen Interessen zu wahren und den 
politischen Gegner zu vernichten21. Als Patriot wünschte er die Größe Frank-
reichs, die für ihn Synonym mit dem Triumph seiner Partei ist. Die Freiheit 
beanspruchte er für sich, aber nie für die gehassten Gegner. Dieses Symptom 
beobachtete er im »Despotismus« der aufeinander folgenden Regimes, im 
Antiklerikalismus der »halb-absolutistischen und halb-liberalen Regierung 

18 Ebd., S. 119.
19 Psychanalyse de l’antilibéralisme. Les Français ont-ils raison d’avoir peur ? Sous la direc-

tion de Christian Stoffaës. Institut d’Histoire de l’Industrie. Paris 2006, S. 7. Dieser Sam-
melband enthält die Beiträge der Teilnehmer an einer Tagung vom 18.6.2003 zum Thema: 
Parcours du libéralisme, XIXe-XXIe siècle, die an der Pariser Sorbonne stattfand.

20 Vgl. dazu Emile Faguet, de l’Académie française: Le libéralisme. Paris 1903, bes. das 
Kapitel XIX: Pourquoi les Français ne sont pas libéraux, S. 307-336. E. Faguet war Profes-
sor an der Sorbonne und Mitglied der Académie française.

21 Ebenda, S. 307.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

der Julimonarchie«, im Antiklerikalismus der radikalen Republikaner, die 
damals die klerikalen Gegner zu vernichten suchten im Namen der »morali-
schen Einheit der Nation«22. Die gemäßigten, sich auch fortschrittlich nen-
nenden Republikaner, die sich als eine »Mittelpartei« verstanden, beschul-
digte er, nur »ergebene Gegner« der regierenden Radikalen zu sein. Aus die-
sen französischen Zuständen resultierte folgende paradoxe Situation: Die 
nationalistische Partei, die aus monarchischen, bonapartistischen und klerika-
len Elementen bestand, war die einzige Partei, die das Etikett »liberal« für 
sich beanspruchte, und zwar deshalb, weil sie als Minderheit Freiheiten for-
derte, die ihr die Möglichkeit geben sollten, dem Übergewicht der Linken im 
Parlament zu widerstehen.
In seiner Geschichte der französischen Liberalen (1814-1875) betont Louis 
Girard – an »L’idée républicaine« von Claude Nicolet anknüpfend – folgen-
des französisches Paradoxon: »Verfassungsformen des repräsentativen 
Regimes, die in Frankreich bis 1875 von den Republikanern abgelehnt wur-
den, bilden die am wenigsten schlechten Garantien für die Volkssouveränität. 
Die französische Demokratie ist undenkbar ohne diese liberale Grundlage, die 
seit 1814 aufgebaut wurde. Die Demokratie ihrerseits bildet den Abschluss, 
die Krönung des Liberalismus; die Republikaner haben das allgemeine Wahl-
recht mit seinem Entwicklungspotential eingeführt. Die Verbindung beider 
Faktoren liegt der französischen Republik zugrunde; beide sind untrennbar. 
Die Liberalen haben zweifelsohne den Akzent auf die Rechte der Minderheit 
gesetzt, auf die wesentliche Freiheit der Opposition, die durch die Achtung 
der Gesetze des Rechts garantiert wird.«23

Französische Liberale von heute erklären die Krise, aus der der Liberalismus 
in Frankreich nicht herauskommen zu können scheint, mit dem Antiliberalis-
mus ihrer Mitbürger. Die Ursachen und die Symptome dieses Phänomens ana-
lysieren sie in dem schon oben zitierten Tagungsband »Psychanalyse de 
l’antilibéralisme«. Die Herausgeber schreiben: »Der Liberalismus stellt eines 
der großen Geheimnisse des politischen und geistigen Lebens in Frankreich. 
Als Erbe der Aufklärung und der Französischen Revolution steht er im Her-
zen unserer kollektiven Mentalität und unserer Institutionen und er durchzieht 
die meisten Strömungen, die unser demokratisches Leben strukturieren.«24

Und doch war Frankreich eine der treibenden Kräfte im Aufbau Europas und 
ein Faktor der Globalisierung. Als ein Pardaxon kann also die Tatsache 
erscheinen, dass der Liberalismus in der öffentlichen Debatte fast einstimmig 
abgelehnt wird: Er gilt als Ausfluss des Eigennutzes, der Privatinteressen, der 

22 Ebenda, S. 310 ff.
23 Girard (wie Anm. 10), Conclusion: Un siècle après, S. 266 ff.
24 »Psychanalyse de l’antilibéralisme…« (wie Anm. 19), S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Macht des Geldes, der Schwächung des Staates, ja auch – und irrtümlicher-
weise – als Import aus der angelsächsischen Kultur.
Die Franzosen empfinden sich als »Republikaner«, sie verwerfen das Wort 
»liberal«. »Republikanisch« und »liberal« seien doch gleichbedeutend, heißt 
es in »Psychanalyse de l’antilibéralisme«25. In der globalisierten Welt scheint 
also der »Antiliberalismus« die politische Identität der Franzosen auszuma-
chen26. Wie lässt sich dieser Befund erklären? Die Liberalen antworten: 
Durch die »intellektuelle Diktatur der Denkweise der Linken«, des gau-
chisme, von dem der Diskurs vieler Medienleute geprägt ist; durch den Popu-
lismus einer Rechten, die Standesinteressen vertritt; durch die Haltung einer 
politischen Mitte, die weitgehend für demokratisch-christliche Auffassungen 
eintritt. So dass »der französische Konsens von heute auf der quasi einmüti-
gen Ablehnung des Liberalismus beruht«27.
Auch auf Websites französischer liberaler Gruppen begegnet man Äußerun-
gen, die dahin gehen, zu sagen, der Liberalismus bleibe in Frankreich »unbe-
liebt«28, der Antiliberalismus gehöre zur Doktrin der Linken, die seit Jahr-
zehnten über die Medienlandschaft herrscht.
In diesem französischen Zusammenhang erscheint die Bezeichnung »liberal« 
als problematisch. Die Linke verwendet sie taktisch, um die »konservative« 
Rechte zu diskreditieren und eine Trennungslinie zwischen »links« und 
»rechts« zu ziehen. Frankreich lebt nun einmal in einer Bipolarität, die oft 
jede Nuance verwischt. Wie Maurice Flamant erinnert, beanspruchten doch 
frühere französische Sozialisten wie Proud’hon, Jean Jaurès, Léon Blum den 
»Liberalismus« für sich«29. 2008 erklärte der französische Sozialist Bertrand 
Delanoë, der Pariser Bürgermeister: »Ich bin Liberaler UND Sozialist«30. Das 
Etikett »sozial-liberal« lehnt er entschieden ab; »fortschrittlich« nennt er sich 
aber gerne. Den Liberalismus definiert er als eine »Doktrin der Befreiung der 
Menschen«, die sich in der Aufklärungszeit herausgebildet hat und große poli-
tische und soziale31 Errungenschaften zu erzielen erlaubte. Im Namen der 
sozialen Gerechtigkeit verwirft er jede Form der Unterdrückung und der 
Knechtschaft. Die Idee der Freiheit geht s. E. mit der Idee der Verantwortung 
einher; frei sein bedeutet nicht, dass man tut, was man will, sondern dass man 
will, was man tut. Deshalb beruft er sich auf Montesquieu und John Locke. 
Jeder Mensch hat ein Recht auf das Glück und das Recht, nach Gutdünken das 

25 Ebenda, S. 12.
26 Ebenda, S. 13.
27 Ebenda
28 Vgl. z.B. http://www.dantou.fr/liberalisme.html
29 Flamant (wie Anm. 8), S. 101 f.
30 Bertrand Delanoë: De l’audace. Entretiens avec Laurent Joffrin. Paris 2008. Vgl. auch http:/

/www.tempsreel.nouvelobs.com/actualites/politique/20080521.OBS4897/
bertrand_delanoe_oui_je_suis_liberal_et_socialiste.html

31 Hervorhebung von mir, P.A..

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

Glück zu erstreben, aber in den Grenzen, die im Artikel 4 der »Erklärung der 
Menschenrechte« von 1789 festgelegt sind. Delanoë zitiert: »Die Ausübung 
der natürlichen Rechte eines jeden Menschen hat also nur die Grenzen, die 
den anderen Mitgliedern der Gesellschaft den Genuss eben dieser Rechte 
sichern.« Er prangert die »Konservativen« an, die diese Philosophie in den 
Dienst des wirtschaftlichen »laisser faire« gestellt und also entstellt haben. Er 
erklärt: »Im Namen des Freiheitsprinzips arbeiten sie [die Konservativen] 
schließlich auf einen Immobilismus hin, der Privilegien fortdauern lässt und 
dieselben Ungleichheiten immer wieder erneuert.« Darin bestehe die super-
cherie, der Betrug des Liberalismus32; damit dürfe sich deshalb die Linke 
nicht abfinden.
Mit dieser Äußerung, er sei »Liberaler UND Sozialist«, löste Delanoë in den 
Reihen der französischen Linken Reaktionen aus, die zeigen, dass in Frank-
reich »der Trennung ›links‹-›rechts‹ noch schöne Tage beschieden sind«33. 
Diese Dichotomie ist auf die parteipolitische Entwicklung im Frankreich der 
Dritten Republik in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts zurückzuführen. 
Drei Richtungen gingen aus dem Spaltungsprozess, der sich damals vollzog, 
hervor: ein Wirtschaftsliberalismus, der mit dem »Manchestertum« gleichge-
setzt wird, ein Liberalismus, der sich als treibende Kraft des »Fortschritts« 
verstand, auf »Vernunft« und »Wissenschaft« setzte, und ein »republikani-
scher Liberalismus« (Marcel Gauchet). Dieser Liberalismus französischer 
Prägung, der sich immer misstrauisch gegenüber der Wirtschaftsfreiheit 
zeigte, bildete – von Gambetta bis Clemenceau – die » Achse der französi-
schen Politik in der Zeit der Dritten Republik«. Seine Vertreter wollten 
zugleich politische Freiheit, eine repräsentative Regierungsform und Wirt-
schaftsfreiheit; letztere sollte aber – ihrer Auffassung nach – der politischen 
Freiheit untergeordnet bleiben. Das sind auch die Vorstellungen französischer 
Sozialisten von heute, die sich nicht scheuen, sich auf einen so verstandenen 
»Liberalismus« zu berufen, wobei sie die Marktwirtschaft nicht systematisch 
verwerfen, sofern diese unter Kontrolle bleibt.
Nicht dieser »Linksliberalismus« à la française – wir wagen diesen Ausdruck 
zu benutzen – soll in dieser Studie in Frage kommen, sondern der französische 
»Rechtsliberalismus«. Unser Augenmerk werden wir einerseits auf Persön-
lichkeiten richten, die in den letzten Jahrzehnten liberale Parteien inspiriert 
oder ins Leben gerufen haben und die immer noch eine beachtenswerte Rolle 
im öffentlichen Leben Frankreichs spielen. Als Beispiel nennen wir Valéry 
Giscard-d’Estaing, der 1962 die Partei der »Républicains indépendants« mit-

32 Ebenda
33 »Les beaux jours de la division droite-gauche. Entretien avec Marcel Gauchet. ›Où va la 

droite ?‹«. In: Revue des deux mondes, April 2008 und http://www.scribd.com.com/doc/
2563369/Gauchet-Les-beaux-jours-de-la-division-droite-gauche-Revue-des-deux-mondes-
avril-2008

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

begründete und sich als Präsident der Republik auf die 1978 von ihm gebil-
dete UDF (»Union pour la démocratie française«) stützte. Diese »Union« 
umfasste die »Parti républicain« (PR) (1977-1997), die »Parti social-démo-
crate«34, die »Parti radical« und das »Centre des démocrates sociaux« (CDS) 
(dann »Force démocrate«), »Parti Populaire pour la Démocratie Française« 
(PPDF) (1995-2002). Die UDF spaltete sich 2007 im Zuge der Politik der 
»Öffnung« von Nicolas Sarkozy, dessen Orientierung eher etatistisch als libe-
ral gilt35. »Démocratie libérale«, der Alain Madelin vorstand, war von 1998 
bis 2002 die Nachfolgepartei der PR; diese löste sich 2002 in der UMP unter 
Chirac auf.
Eine solche Zersplitterung und solche programmatischen Unterschiede 
erschweren noch die Problematik. Welche Parteien oder Gruppen beanspru-
chen 2009 in Frankreich offen das Etikett »liberal« für sich? Die am 1. März 
gegeründete »Alternative libérale«, diese liberal-demokratische »Parti de la 
liberté« beruft sich auf die deutsche FDP sowie auf die fortschrittlichen 
Demokraten Irlands und möchte eine Kraft werden, die ihren Platz zwischen 
der Sozialistischen Partei und den Konservativen findet. Sie setzt sich aus 
Elementen verschiedener liberalen Vereine zusammen, und versteht sich als 
Komponente der Gruppe »Europäische Liberale, Demokratische und 
Reformpartei« (ELDR) im Europäischen Parlament. Nach einer Sezession 
bildete sich im April 2008 die »Parti libéral démocrate« – eine Partei der 
rechten Mitte, die die großen liberalen Reformen in Frankreich fördern will. 
François Bayrou, – der doch 18 Prozent der Stimmen beim ersten Gang der 
Präsidentschaftswahl von 2007 erhielt, und sein »Mouvement démocrate« 
(MoDem) bemühen sich einen dritten Weg zu gehen zwischen links und 
rechts.
Unsere Aufgabe ist also keine leichte, wie man sieht. Zunächst aus ideenge-
schichtlichen Gründen. Der Politologe Lucien Jaume vertrat 1997 die These, 
es gebe mehrere Liberalismen, die von den jeweiligen historischen Umstän-

34 Die »Parti social-démocrate«, die ursprünglich unter dem Namen »Mouvement démocrate 
socialiste de France« (MDSF), dann »Mouvement démocrate socialiste« (MDS) bekannt 
war, ging in den 1970er Jahren aus mehreren Sezessionen der »Parti socialiste« hervor, wie 
die PSD, der »Mouvement socialiste libéral«, der »Socialisme démocratique«, der »Socia-
lisme pour les libertés et la démocratie«, denen sich 1986 der »Mouvement des jeunes soci-
aux libéraux« anschloss. Die Mitglieder der »Parti social-démocrate« lehnten das Zusam-
mengehen der »Parti socialiste« mit den Kommunisten ab und entschieden sich für eine 
Allianz in der Mitte mit den »centristes« und den Radikalen im »Mouvement réformateur«. 
Kurz nach der Gründung der UDF schlossen sie sich der Union an, wo sie einen Pol der lin-
ken Mitte bildeten. Die »Jeunesses sociales-libérales« waren eine Komponente der PSD. Im 
Januar 2007 beschlossen André Santini und mehrere Persönlichkeiten der PSD, die Nicolas 
Sarkozy nahestehen, die PSD neuzugründen unter dem Namen »Cercle démocrate, républi-
cain et social«, aber offenbar ohne Erfolg.

35 Zaki Laïdi (Sciences-Po) : »Le sarkozysme est-il un libéralisme?« In: La Tribune.fr, 
07.05.2008, La Chronique de Télos, http://www.latribune.fr/impression/Le-sarzkosysme-
est-il-un-libéralisme?

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://fr.wikipedia.org/wiki/Parti_de_la_d%C3%A9mocratie_socialiste_%28France%29" \o "Parti de la d�mocratie socialiste (France)
http://fr.wikipedia.org/wiki/Mouvement_r%C3%A9formateur_%28France%29" \o "Mouvement r�formateur (France)
http://fr.wikipedia.org/wiki/Nicolas_Sarkozy" \o "Nicolas Sarkozy
http://fr.wikipedia.org/wiki/Nicolas_Sarkozy" \o "Nicolas Sarkozy
https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

den und von den nationalen Zusammenhängen geprägt sind; in Frankreich 
habe sich ein Liberalismus durchgesetzt, der den Staat und das allgemeine 
Interesse dem Interesse der Einzelnen überordnet36. Allen, die sich in Frank-
reich zum Liberalismus bekannt haben, sei ein »liberaler Geist« gemein, der 
dazu neigte, die Komplexität der Gesellschaften als eine Realität zu erkennen 
und mit Mäßigung für Universalrechte einzutreten; in Zeiten, wo es den Des-
potismus zu bekämpfen gilt, zeige sich aber dieser Geist besonders lebendig. 
Diese These eines etatistisch orientierten Liberalismus widerlegte der liberale 
Philosoph und Publizist Jean-François Revel anhand der Schriften von Alexis 
de Tocqueville, Frédéric Bastiat, Benjamin Constant u.a.37 
Nicht nur solche Debatten über den französischen Liberalismus von gestern, 
sondern auch die parteigeschichtliche Situation der französischen Liberalen 
von heute bringen uns in Verwirrung. 1. Zersplitterung charakterisiert eine 
verschwommene Konstellation von »Radikalen«, »Demokraten« und »Libe-
ralen«. Was nicht bedeutet, dass sich diese Splittergruppen nicht auf ein-
flussreiche Intellektuelle, Vereine, Ideenlabore und Arbeitgeberverbände 
stützen können, von denen eine Anzahl parteiübergreifend funktionieren. 2. 
Diese Zersplitterung – die nun schließlich in der Natur des Liberalismus liegt 
– hat aber manche französischen liberalen Politiker und Gruppen zu einer 
gewissen Machtlosigkeit verurteilt. 3. Der internationale Kontext, die Globa-
lisierung und die jetzige weltweite Finanzierungskrise, neue Probleme, die 
sich früher nicht oder anders gestellt haben, ja auch die Politik des Präsiden-
ten Nicolas Sarkozy scheinen bei ihnen eine gewisse Verlegenheit zur Folge 
zu haben.
Angesichts dieser Situation stellt sich auch die Frage der Kontinuität zwi-
schen den französischen Liberalen von gestern und denen von heute. »Nach 
hundert so ereignisreichen Jahren [d.h. seit den 1880er Jahren] hat sich der 
Liberalismus geändert«, schrieb Louis Girard 198538. Er zitierte den Histori-
ker und Politologen René Rémond39, der von Méline bis Valéry Giscard 
d’Estaing über Poincaré und Antoine Pinay eine »fortdauernde liberal-konser-
vative Bewegung« sah. Diese Bewegung bezeichnete Rémond als »orléani-
stisch«, nicht im Sinne der Julimonarchie (1830-1848), sondern um ihren 

36 Lucien Jaume: L’individu effacé ou Le paradoxe du libéralisme français. Paris 1997, 592 S.
37 Er schrieb damals in einer Rezension: »Die Absicht von Lucien Jaume ist, uns zu überzeu-

gen, dass die französischen Liberalen des 19. Jahrhunderts in Wirklichkeit Etatisten waren 
und dass die Neoliberalen von heute – durch die österreichisch-angelsächsische Schule per-
vertiert – Befürworter der Privatisierung und der Dereglementierung sind, dass sie sich also 
nicht auf jene berufen dürfen. Unsere Liberalen der Aufklärungszeit und des 19. Jahrhun-
derts hätten nie den Staat abschaffen wollen.« Vgl. J.-F. Revel: »Les libéraux français étai-
ent-ils libéraux ?« In: http://www.chezrevel.net/les-liberaux-francais-etaient-ils-liberaux; 
vgl. auch »Aux origines du libéralisme politique français«. In: Esprit, Juni 1998.

38 Girard (wie Anm. 10), Conclusion: Un siècle après, S. 266 ff.
39 Vgl. René Rémond: Les doites en France. Paris 1982. 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.chezrevel.net/les-liberaux-francais-etaient-ils-liberaux
https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.chezrevel.net/les-liberaux-francais-etaient-ils-liberaux


235

Geist zu charakterisieren. Können aber solche Verbindungslinien gezogen 
werden?

Die Erinnerungsorte der Republik: das französische Modell der kollektiven 
Erinnerung 

Diese langen Prämissen über den französischen Liberalismus genügen nicht, 
um auf die Problematik »liberaler Erinnerungsorte in Frankreich« einzuge-
hen; vorerst muss noch geschildert werden, wie die Republik von den 
1880er Jahren bis nach 1945 ein modèle mémoriel français, ein besonderes 
erinnerungspolitisches Modell aufgebaut hat, das Charakteristiken auf-
weist40. 
Wie hat sich dieses Modell entwickelt? Eine Tendenz der französischen 
Geschichtsschreibung war, »eine auf Paris zentrierte und von oben durchge-
setzte Republik« zu präsentieren. Auch dem 2007 erschienenen »Dictionnaire 
critique de la République« wurde vorgeworfen, auf traditionelle Muster 
zurückzugreifen und an einem »gewissen Monismus der republikanischen 
Idee in Frankreich« festzuhalten41. Es galt hier, »in der Geschichte der Repu-
blik eine Grundlage herauszuarbeiten, die erlaubt, den Durchbruch vielfälti-
ger politischer Traditionen zu begreifen«, d.h. »zugleich den demokratischen 
Sozialismus [...] und den politischen Liberalismus, aber auch den politischen 
Terror, den autoritären Nationalismus, ja auch den Faschismus ›à la fran-
çaise‹«. Die hier unternommene Geschichte der Republik sollte auch »eine 
Geschichte der Demokratie« sein42.
Nun, wie die amerikanische Historikerin Sheryl Kroen zu Recht bemerkt, 
wurden doch republikanische Symbole und Embleme, Lieder wie die »Mar-
seillaise« auch in nicht-republikanischen Perioden des 19. Jahrhunderts – z.B. 
in der Restaurationszeit oder unter der Julimonarchie – im Volk als Protestfor-
men benutzt, um demokratische Forderungen zu artikulieren. Das System der 
Nationalsymbole war nicht allein ein Werk der republikanischen Regierung 
und einer offiziellen Erinnerungspolitik, sondern es entstand auch als Aus-
fluss von Traditionen im Volk und auf lokaler Ebene, und nicht allein in Paris. 
Wie aus zahlreichen neuesten Forschungsarbeiten deutlich hervorgeht, bilde-
ten sich diese Traditionen »von unten« heraus, eng verbunden mit der Artiku-

40 François Furet/Mona Ozouf: Dictionnaire Critique de la Révolution Française. Paris 1989, 
erschienen zum 200jährigen Jubiläum der Französischen Revolution; vgl. auch Vincent 
Duclert/Christophe Prochasson (Hg.): Dictionnaire critique de la République. Paris 2007.

41 Sheryl Kroen (Associate professor of history, University of Florida): »La République, oui; 
mais qu’en est-il de la démocratie?« (ins Französische übersetzt von Céline Grasser). In: Le 
Mouvement social, Editions de l’Atelier/Editions Ouvrières, Nr. 209, Okt./Dez. 2004, S. 91-
103; hier S. 91. Vgl. auch http://www.cairn.info/revue-le-mouvement-social-4-page-91. 
htlm

42 Duclert/Prochasson (wie Anm. 40), S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cairn.info/revue-le-mouvement-social-4-page-91.htm
http://www.cairn.info/revue-le-mouvement-social-4-page-91.htm
https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.cairn.info/revue-le-mouvement-social-4-page-91.htm
http://www.cairn.info/revue-le-mouvement-social-4-page-91.htm


236

lierung von politischen Idealen43. Das gilt auch für das Erbe der Festkultur, 
mit Ausnahme des »14. Juli«. Der »15. August«, der »Napoleontag« z.B. 
hatte je nach den Regimes unterschiedliche Bedeutungen; er wurde in der 
Restaurationszeit in einen monarchischen Gedenktag umgewandelt, aber 
ohne Erfolg. 
Die Geschichtsschreibung hat in Frankreich lange Zeit die »Lokalsphäre« als 
partikularistisch und weitgehend ohne eigene staatsbürgerliche Traditionen 
ignoriert und sich auf die »Nationalsphäre« zentriert, die – angeblich – allein 
universelle politische und kulturelle Werte ausstrahlt44. Dies lässt sich wohl 
dadurch erklären, dass sich in der Zeit der Dritten Republik eine offizielle 
Erinnerungskultur herausgebildet hat, die Form und Inhalt gemeinsamer Erin-
nerungen in Frankreich bestimmte und einen nationalen Konsens erzielen 
sollte45. In diesem Sinne war die Erinnerungspolitik der republikanischen 
Regierung seit 1880 eine Integrationspolitik: Angestrebt war eine communion 
républicaine, die Entstehung einer republikanischen Nationalgemeinschaft, 
die durch einen Erinnerungskonsens zusammengehalten wurde. Der Beweis 
einer nationalen Kontinuität, die im Zeichen des Fortschritts Altes und Neues 
miteinander verbindet, sollte erbracht werden.
Historikern fiel diese Aufgabe zu. Es galt, so der Gründer der »Revue histo-
rique« Gabriel Monod (1844-1912), durch die Historie das Selbstbewusstsein 
der Nation zu fördern, der Geschichte der Nation eine Orientierung zu geben. 
Jeder Franzose sollte sich als Kind des »alten Frankreichs« fühlen. Der Zweck 
war dabei auch, jeden Rückfall in den Bürgerkrieg zu verhindern und »ein 
erinnerungspolitisches Instrument der Befriedung«46 auszuarbeiten. Der 
Kanon dieser offiziellen Nationalgeschichte wurde durch die (Grund)schule 
vermittelt47 und in Lehrbüchern von Historikern der französischen Universi-
tät, von Ernest Lavisse48 und anderen, festgelegt.
Auch die Erinnerungspolitik der republikanischen Regierung sollte zur Erfül-
lung dieser Nationalaufgabe beitragen. 1880 wurde der »14 juillet« als Natio-
nalfeiertag eingeführt. Erinnert wurde bei dieser Gelegenheit nicht an die 
Erstürmung der Bastille, sondern an die »fête de la Fédération«, d.h. an jenes 
Bundesfest, das am 14. Juli 1790 auf dem mit der dreifarbigen Fahne, der Tri-
kolore, geschmückten Marsfeld stattgefunden hatte und als ein Fest der Ein-

43 Vgl. Maurice Agulhon: La République au village. Les populations du Var de la Révolution 
à la IIIe République«. Paris ²1979; ders.: Le Cercle dans la France bourgeoise 1810-1848. 
Etude d’une mutation de sociabilité. Paris 1977.

44 Kroen (wie Anm. 41)., S. 98.
45 Patrick Garcia (Maître de conférences am IUFM von Versailles): »Politiques de la 

mémoire«. In: http://www.eurozine.com/articles/2006-07-03-garcia-fr.html 
46 Zitiert von P. Garcia, ebenda
47 Vgl. auch Suzanne Citron: Le mythe national: l’histoire de France en question. Paris 1987; 

Anne-Marie Thiesse: La création des identités nationales. Europe, XVIIIe-XIXe siècle. Paris 
Seuil 1999.

48 Pierre Nora: »L’›Histoire de France‹ de Lavisse«. In: Lieux de mémoire, Bd. 1, S. 851-902.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

heit galt49. Seit 1885 wurde der Pantheon erneut Ruhmeshalle Frankreichs, in 
der die »großen Männer« der Nation beigesetzt wurden. Auf dem Fries der 
Fassade ist die Weiheinschrift: »Den großen Männern der Dank des Vaterlan-
des« zu lesen50. Victor Hugo, der von den französischen Liberalen als einer 
der ihrigen gefeiert werden könnte, wird hier seit 1885 als Nationaldichter der 
Republik in dieser Gedenkstätte verehrt. Manche prominenten Persönlichkei-
ten, die eigentlich zu den Liberalen gezählt werden könnten, gingen wie Hugo 
den Liberalen verloren; sie gehörten zum geistigen Erbe der Republik von 
dem Augenblick an, wo sie »pantheonisiert« wurden. Das gilt u.a. für Con-
dorcet, der 1989 – gelegentlich des 200jährigen Jubiläums der Revolution – 
symbolisch51 im Pantheon beigesetzt wurde.
Der Höhepunkt dieser Erinnerungskultur war wohl das Jubiläumsjahr 1889. 
Victor Hugo schrieb einmal: »Jede Geschichtsschreibung ist eine Geschichte 
der Vergangenheit... Aber die Geschichte der Revolution ist eine Geschichts-
schreibung für die Zukunft.«52 Das bedeutete: Die Geschichte dieses Grün-
dungsereignisses ist zukunftsweisend, sie erschließt neue Wege, die auf wei-
tere Errungenschaften hoffen lassen. Das Programm des Jubiläumsjahres 
1889 zeigt, dass damals nur an konsensträchtige Momente der Revolutions-
zeit erinnert wurde. Die Schreckensherrschaft und der Bürgerkrieg durften 
nicht erwähnt werden.
Kriege haben dieser französischen Erinnerungskultur eine neue Dimension 
gebracht, und zwar der deutsch-französische Krieg von 1870/71 und später 
die beiden Weltkriege. Ihre Bedeutung als solche geht schon aus der Orts- und 
Straßennamensgebung hervor53: In jeder französischen Stadt wurde nach 
1871 eine Straße oder ein Platz nach Thiers und Gambetta benannt. Gambetta 
gehörte zwar der republikanischen Minderheit an, die 1870 Gegner des 
Deutsch-Französischen Krieges war. Am 7. Okt. 1870 wurde er von der 
Regierung der Nationalen Verteidigung beauftragt, den Krieg in der Provinz 
zu leiten. Aber sein Plan, die Hauptstadt zu befreien, scheiterte. Als Paris am 
28. Januar 1871 kapitulierte, befürwortete er aber die Fortsetzung des Krieges, 
musste schließlich den Waffenstillstand akzeptieren und trat dann von seinem 
Regierungsamt zurück. Nach dem Krieg war er ein entschiedener Vertreter 
des Revanchismus gegenüber Deutschland und prägte das Wort: »Immer 
daran denken, nie davon sprechen!« Adolphe Thiers hat viele Beinamen 
erhalten, die Männer des von ihm niedergeworfenen Kommune-Aufstandes 

49 Christian Amalvi: »Le 14 juillet«, ebenda, S. 383-425.
50 Mona Ozouf: »Le Panthéon«, ebenda, S. 155-178.
51 Sein Leichnam ist verschollen.
52 Zitiert von Garcia (wie Anm. 45).
53 Jean-Claude Guillon (Université de Provence – UMR Telemme): »Panthéon fin de siècle«. 

In: http://histoire-sociale.univ-paris1.fr/Collo/Guillon.pdf

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://de.wikipedia.org/wiki/Ruhmeshalle" \o "Ruhmeshalle
https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

bezeichneten ihn als den »Massenmörder«, ihm kam trotzdem der Ehrentitel 
des »Befreiers des Staatsgebietes« zu.
In allen französischen Städten tragen viele Straßen und Plätze den Namen 
eines Feldherrn oder einer Schlacht des Ersten Weltkrieges: »Places Foch« 
oder »Rues du Maréchal Joffre«, sowie »Rues de Verdun« oder »Rues de la 
Marne« gibt es überall in Frankreich. Dies gilt auch für den Zweiten Welt-
krieg. Nach 1945 wurden in jeder französischen Stadt Hauptstraßen in »Rue 
Maréchal de Lattre de Tassigny« oder in »Rue Général Leclerc« umbenannt. 
»Places du 8 Mai«, die an den Sieg von 1945 erinnern, begegnet man auch 
öfters.
Eines muss noch betont werden: Jeanne d’Arc, die Nationalheldin – die 
sowohl durch die Republikaner als auch durch die Monarchisten vereinnahmt 
wurde – gehört zum Kanon der Straßennamensgebung in Frankreich. Die 
»Befreierin des Vaterlandes« steht nicht nur auf den »Places Jeanne d’Arc«, 
sondern auch in jeder Kirche an einem Ehrenplatz; die – meistens im Harnisch 
dargestellte – Kriegerin hält entweder ein Schwert oder eine Fahne als Sym-
bol des »Patriotismus« in der Hand. 
Nach 1871 agitierten zum ersten Mal Vereine zugunsten der Errichtung von 
Denkmälern, die an die Soldaten und Zivilisten, die »fürs Vaterland gefallen« 
waren, erinnern sollten. Die Veteranenvereine sorgten dafür, dass die Grab-
mäler gepflegt wurden. Diese Tradition aus der Zeit vor 1914 wurde nach 
dem Ersten Weltkrieg fortgesetzt. Von nun an wurde alljährlich an den 11. 
November 1918, den Tag des Waffenstillstands, erinnert; diese Feier war 
aber vor allem eine Totenfeier, an der das Militär teilnahm und die in jedem 
Dorf vor bzw. um das monument aux morts, das Kriegerdenkmal, abgehalten 
wurde.
Nach einem ähnlichen Ritual wurde nach dem Zweiten Weltkrieg an den 8. 
Mai 1945 erinnert. Dass auf diese Weise an die Tradition des 11. Novembers 
angeknüpft wurde, verlieh der neuen Gedenkfeier eine Legitimität. Wie 
Patrick Garcia betont, konnte der Sinn dieser Feier nicht derselbe sein54. Wäh-
rend des Großen Krieges hatten die Soldaten durchgehalten, viele waren in 
diesem Kampf für die Verteidigung des angegriffenenVaterlandes gefallen. 
Die Situation des Zweiten Weltkrieges war eine andere, eine ambivalente: 
Auf die Bataille de France folgten die Niederlage und die deutsche Besatzung 
in Frankreich (1940-1944), das Vichy-Regime und die Kollaboration; demge-
genüber wirkten die »Forces Françaises Libres« (die Freien Französischen 
Streitkräfte), die sich in den Kolonien organisiert hatten und die Widerstands-
bewegung des »France libre« (des Freien Frankreichs) unterstützten .
Die Republik als definitive Staatsform seit den 1880er Jahren hat nicht nur 
diese Erinnerungskultur entwickelt, sie hat auch ihre Symbole, u.a. die »Mar-

54 Garcia (wie Anm. 45).

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

seillaise« oder die »Trikolore«, die Symbole der ganzen Nation sind, verein-
nahmt. Die französischen Liberalen haben sich – unseres Wissens – bislang 
nie mit der Frage nach ihrer Stellung zu dieser Erinnerungskultur und diesen 
Symbolen auseinandergesetzt. Unsere Aufmerksamkeit verdient aber in die-
ser Hinsicht die Polemik, die der liberale Präsident Valéry Giscard d’Estaing 
auslöste, als er während seiner Amtszeit (1974-1981) mit der Tradition offen-
sichtlich etwas zu revolutionär umging.
1975 strich er den »8. Mai« aus dem Kalender der Nationalfeiertage, zu denen 
er von 1953 bis 196555 gezählt hatte, wobei sein Status und seine Bedeutung 
als solcher unklar geblieben waren. Diese Maßnahme traf Giscard d’Estaing 
in einer Zeit, als in Frankreich die Teilnahme an Gedenkfeiern nachgelassen 
hatte. Patrick Garcia spricht von einem épuisement mémoriel du modèle natio-
nal-républicain, einer Ermattung des national-republikanischen Erinnerungs-
modells. Das Nationale wurde in seinem Stellenwert relativiert, das Empire 
français, das französische Kolonialreich, war zusammengebrochen, der Pro-
zess der europäischen Integration hatte begonnen. Demgegenüber mochte die 
traditionelle republikanische Erinnerungskultur überholt scheinen. Giscard 
d’Estaing hatte seine Gründe: Er wollte konsequent eine Aussöhnungspolitik 
gegenüber Deutschland betreiben, deshalb sollte der Tag der Erinnerung an 
den Sieg der Westalliierten im Jahre 1945 abgeschafft werden.
Patrick Garcia stellt einen Zusammenhang zwischen der Geschichtsauffas-
sung des ehemaligen französischen Staatspräsidenten und dieser Entschei-
dung her. Aus seinem Buch Démocratie française (Paris, 1976) geht hervor, 
dass Giscard d’Estaing das Erbe der Geschichte als eine Last ansah, die sich 
schwer mit der Modernität vereinbaren ließ; deshalb sollte das Verhältnis der 
französischen Gesellschaft zu den Notwendigkeiten der Gegenwart korrigiert 
werden, in der Innen- wie in der Außenpolitik. Er erklärte, Frankreich müsse 
– angesichts seiner neuesten Entwicklung – au centre, »in der Mitte«, regiert 
werden, in der Form einer »fortgeschrittenen liberalen Demokratie«. In der 
Geschichte seines Landes erkannte er eine Tradition der Konflikte56, ja eine 
culture de la division, de la guerre civile, »eine Kultur des Bürgerkrieges«; 
nun gelte es, diese Tradition zu überwinden. Nach außen hin ging es darum, 
ein positives Bild Frankreichs zu vermitteln. Er meinte: »Soll Frankreich eine 
Ausstrahlung haben, dann muss es ein menschliches, liberales, weltoffenes 
und modernes Bild von sich geben.«57

55 Der »8. Mai« wurde am 20. März 1953 zu einem Nationalfeiertag und Erinnerungstag 
erklärt, dann durch ein Dekret vom 11. April 1959 von Charles de Gaulle abgeschafft. 
Mitterrand sollte am 1. Juni 1981 diesen Feiertag in seiner doppelten Dimension wieder ein-
führen. 

56 Neujahrsansprache von Giscard d’Estaing. In: Le Monde, 2.1.1976. Zitiert von Patrick Gar-
cia, in: »›Du passé faisons table rase?‹ Valéry Giscard d’Estaing, la modernité et l’histoire«. 
In: http://histoire-sociale.univ-paris1.fr/Collo/Garcia.pdf

57 Zitiert ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Gegenüber der Polemik, die er auslöste, ließ der französische Staatspräsident 
zur Rechtfertigung seiner Entscheidung folgende Argumente gelten. 1. Er 
stellte fest, dass dieser Feier des »8. Mai« nur noch geringes Interesse entge-
gengebracht wurde. »Ich [...] habe die offizielle Erinnerung an einen Tag 
abgeschafft, für die es keine öffentliche Feier mehr gab«58, erklärte er. 2. In 
einem Brief an die europäischen Regierungen59 hieß es, er wolle verdeutli-
chen, dass mit dem Aufbau Europas die Zeit der »Brüderkriege« zu Ende 
gegangen sei. »Jeder von uns wird seine eigenen Erinnerungen bewahren und 
diejenigen ehren, denen Ehre gebührt«, fügte er hinzu. »Aber es ist Zeit, den 
Weg in die Zukunft zu öffnen und uns zusammen auf das zu besinnen, was 
uns einander näherbringt und verbinden kann.«60

Will man die Ursachen der damals von Giscard d’Estaing ausgelösten Pole-
mik begreifen, so sollte man auch noch andere Umstände berücksichtigen, mit 
denen seine Entscheidung zusammenfiel. Es war zu einem Zeitpunkt, als die 
Jahre der deutschen Besetzung in Frankreich (1940-1944) neu betrachtet und 
anders gedeutet wurden. Die Abschaffung des »8. Mai« als Nationalfeiertag 
konnte als der Wille interpretiert werden, dieses dunkle Kapitel in der jünge-
ren Nationalgeschichte auszuradieren. Politische Gegner von links und rechts 
wollten solch eine Logik in dieser Maßnahme sehen. Es ging ihres Erachtens 
darum, das Nationalgedächtnis auszuschalten, »um die Integration in ein 
föderalistisches, liberales und atlantistisches Europa zu erleichtern«61. Michel 
Debré, ein Gaullist der ersten Stunde und treuer compagnon von de Gaulle, 
ging so weit, die Bestrebungen der Unabhängigkeitsbewegung auf Korsika 
und die der »liberalen europäistisch orientierten Anhänger von Giscard« 
gleichzustellen; es gehe für sie darum, so Debré, Frankreich zu »integrieren« 
und zu »desintegrieren«62.
Patrick Garcia sieht in diesen Reaktionen den Ausdruck eines Festhaltens 
politischer Kreise an der traditionellen Auffassung der französischen 
Geschichte und ihrer Funktion als integrierender Faktor sowie einer Ableh-
nung eines Europas, das diese Auffassung in Frage stellen würde63. Dazu 
bemerkt er zutreffend: Der Nationalmythos, der so manches vergessen und 
sich so nachsichtig zeigen kann, wurde nach Mai 1968 immer mehr in Frage 
gestellt. Was aber nicht bedeutet, dass man mit der Vergangenheit tabula rasa
machen wollte, im Gegenteil. In den 1970er Jahren sollte die kollektive Erin-
nerungsarbeit an Bedeutung gewinnen.

58 Garcia: »Politiques de la mémoire…« (wie Anm. 45).
59 Wiedergegeben in: Le Monde, 10.5.1975.
60 Zitiert von Garcia »Politiques de la mémoire…« (wie Anm. 45).
61 So Ebenda
62 Michel Debré: »Vivante est la nation«. In: Le Monde, 6./7.11.1977, tribune libre.
63 Garcia will in dieser Strömung die ersten Reaktionen der späteren »Souveränisten« erken-

nen.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Giscard d’Estaing traf in Sachen Nationalsymbole Entscheidungen, mit denen 
er auf heftige Kritik stieß. Er wünschte, dass man die Ausführung der »Mar-
seillaise« wieder verstärkt der ursprünglichen Fassung anpasste und schon 
1974 ließ er den Rhythmus der Nationalhymne verlangsamen, – eine Ände-
rung, die 1981 von seinem Nachfolger Mitterrand rückgängig gemacht wurde. 
Auch die »Trikolore« erfuhr eine Änderung; der Präsident legte die Farbe des 
dunkelblauen Streifens neu fest, die er zu martialisch und aggressiv fand; die-
ses Blau sollte etwas heller werden bei der Fahne, die z.B. bei Fernsehanspra-
chen hinter dem Staatschef zu sehen war. Von der neueren Tradition wich 
Giscard d’Estaing auch ab: Am 14. Juli ließ er – anknüpfend an die alte Tra-
dition des revolutionären Paris – die Truppen zwischen dem Platz der Bastille 
und dem Platz der Republik defilieren, andere Male auch an anderen Orten; 
die Truppenparade fand seit 1919 traditionell auf den Champs-Elysées statt.64

Aus diesen Gründen zog sich der liberale Staatspräsident den Ruf zu, sich an 
den Nationalsymbolen vergriffen zu haben65.

Angesichts dieser Entwicklung des Liberalismus in Frankreich und dieser 
französischen Erinnerungskultur, die sich auf republikanische Erinnerungs-
orte und einen quasi unantastbaren Kanon von Traditionen konzentriert hat, 
drängt sich die Frage auf: Können die französischen Liberalen von heute 
eigene Erinnerungsorte für sich beanspruchen?66

Liberale Erinnerungsorte in Frankreich

Die Antwort fällt ambivalent aus. Die Erinnerungsorte der französischen 
Republik: ihre Symbole – wie die Devise »Freiheit, Gleichheit, Brüderlich-
keit«, die »Trikolore«, die »Marseillaise«, der Panthéon und die Kriegerdenk-
male oder der 14. Juli, alle institutions de mémoire, d.h. Einrichtungen, die – 
wie das Collège de France, das Museum, die Ecole des Chartes, das Institut, 
die Bibliotheken und namentlich die Nationalbibliothek – das kollektive 
Gedächtnis und das immaterielle Kulturerbe pflegen, sind gemeinsame Erin-
nerungsorte, also auch die der Liberalen.

64 Vgl. z.B. http://www.botschaft-frankreich.de/spip.php?article157
65 Vgl. z.B. http://www.societe.fluctuat.net/valery-giscard-d-estaing.html
66 Wir haben eine Enquete bei einer Anzahl von liberalen Politikern und Meinungsführern 

durchgeführt und die Frage gestellt: Haben die französischen Liberalen eigene Erinnerungs-
orte? Nur einer hat geantwortet: François Léotard, der ehemalige Vorsitzende der »Parti 
républicain« und der bürgerlich-liberalen UDF (1996-1998) als Nachfolger von Giscard 
d’Estaing und zweimal Minister unter der Präsidentschaft des letzteren. »Ich bin nicht in der 
Lage, Elemente für eine Diskussion über dieses Thema zu bringen«, entschuldigte er sich, 
»und zwar aus Mangel an Distanz gegenüber einer solchen Frage.«

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242

Eine liberale Identität definiert sich teilweise durch die Deutung der Französi-
schen Revolution, deren geistige Verarbeitung seit Anfang des 19. Jahrhun-
derts immer wieder, und nicht zuletzt gelegentlich des 200jährigen Jubiläums 
von 1989, vielfältige Diskussionen und Interpretationen genährt hat. In wirt-
schaftspolitischen Fragen – mehr als in nationalgeschichtlichen – können sich 
die Liberalen auf ein eigenes Gedankengut und geistige Väter, Vordenker und 
Stichwortgeber berufen. Vielleicht dürfen auch die Symbole der Europäi-
schen Union im französischen Kontext als liberale Erinnerungsorte betrachtet 
werden?
Die Große Revolution war für die französische Nation ein grundlegendes 
Ereignis, auch ein identitätsstiftendes; aber die Interpretation dieses Ereignis-
ses stand im Mittelpunkt einer Nationaldebatte. Für Liberale wie François 
Guizot oder Casimir-Périer bedeutete der Dynastiewechsel von 1830 die Voll-
endung der Julirevolution, die selber die Revolution 1789 krönte67. Für die 
liberalen Nationalökonomen blieb die Revolution von 1789 ein Bezugspunkt. 
Deren Abdriften in die Diktatur wurde von ihnen verworfen; dieser Frage 
schenkten sie aber nur wenig Interesse: Was für sie zählte, war, dass die Revo-
lution – ihrer Auffassung nach – den Anfang und die Entwicklung einer 
Marktwirtschaft möglich gemacht hatte, die auf der individuellen Initiative 
beruhte und dem Projekt der Revolution eine Orientierung gab. Mit anderen 
Worten: Der französische Wirtschaftsliberalismus der ersten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts fand in der Revolution von 1789 »die Quelle einer Legitimi-
tät«68. 
Der liberale Historiker François Furet bezeichnete die Revolution 1989 als 
einen quasi hundertjährigen Prozess, der 1774 begann, als Ludwig XVI. den 
Thron bestieg, und mit der definitiven Errichtung der Republik um 1880 sei-
nen Abschluss fand69. Alle Erfahrungen, die Frankreich während dieser Peri-
ode machte, erscheinen als ein »langes Vorwärtstasten« der Nation auf der 
Suche nach einem politischen System, in dem sich alle – in mancher Hinsicht 
etwas widerspruchsvollen – Erwartungen von ’89 verwirklichen würden70. 
Die Debatte kreiste nicht darum, zu wissen, ob die Dritte Republik – also »die 
Republik der Republikaner« – »die Tochter der [Großen] Revolution« sei, – 
alle waren sich darin einig –, sondern darum, ob man sich auf 1789 oder 1793 

67 Jean Garrigues: »Les images de la Révolution de 1830 à 1848: enjeux politiques d’une 
mémoire«. In: Maurice Agulhon (Hg.): Le XIXe siècle et la Révolution française, Société 
d’histoire de la Révolution de 1848 et des révolutions du XIXe siècle (France), Université de 
Paris X-Nanterre. Paris 1992; hier S. 94.

68 François Démier: »Une source de légitimité pour le libéralisme économique de la monarchie 
constitutionnelle: la Révolution française«, ebenda, S. 369-388; hier S. 384. 

69 Vgl. François Furet/Mona Ozouf: Le siècle de l’avènement républicain. Paris 1993, 475 S.
70 Maurice Agulhon, Préface zu: Le XIXe siècle et la Révolution française (wie Anm. 67), 

S. 5. 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


243

berufen sollte71. Darin gingen die Meinungen auseinander. Der Rechten 
waren die Revolution wie die Dritte Republik verhasst; beide wurden von der 
Linken verherrlicht. Was die Liberalen betrifft, so war ihre Haltung etwas 
ambivalent. Es gab ja unter ihnen Republikaner der ersten Stunde, Vernunft-
republikaner – wie Thiers – und solche, die sich nachträglich und aus ver-
schiedenen – oft taktischen – Gründen mit der Republik aussöhnten.
Im 20. Jahrhundert änderte sich die Problematik. Die Schreckensherrschaft, 
also die diktatorische Phase der Großen Revolution, die im vorigen Jahrhun-
dert als ein Produkt der Umstände und als Nebenerscheinung betrachtet wor-
den war, rückte nun in den Mittelpunkt der Debatte, und zwar deshalb, weil 
sie inzwischen, namentlich von den Marxisten, »gelobt, theoretisiert und von 
späteren Revolutionen wiederholt«72 worden war. Darüber wurde die teleolo-
gische Dimension des Ereignisses, seine Bedeutung für den Gang des Fort-
schritts vergessen. Nun verschärften sich die Gegensätze: Der Revolution 
wurde die Konterrevolution, der Revolution der roten Zipfelmütze die der Tri-
kolore, dem Umsturz die Reform entgegengestellt.
Die Wendung, die diese Debatte zwischen der »Linken« und der »Rechten« 
über die Revolution genommen hat, scheint sich nicht ändern zu wollen73. 
Französische Liberale von heute behaupten: Unsere Revolution von 1789 
hatte einen liberalen Charakter74. Sie hat uns die Erklärung der Menschen-
rechte gebracht, das Prinzip der Gedankenfreiheit und der Laizität einge-
führt, die feudalen Privilegien, die Sklaverei und die Zünfte abgeschafft, die 
Nationalgüter privatisiert. Der erste Koalitionskrieg hatte zwar die Schrek-
kensherrschaft zur Folge. Die Große Revolution war aber durchaus liberal 
und hat die liberale Tradition geprägt75. Sie war immer ein Bezugsereignis 
für alle fortschrittlich Denkenden in der Welt, die den Kampf gegen Monar-
chien, Feudalsysteme und den religiösen Obskurantismus führten. Im 19. 
Jahrhundert waren lange Zeit Liberalismus und Linke Synonyme. Liberale 
bekannten sich zur Devise der heutigen französischen Republik: »Freiheit, 
Gleichheit, Brüderlichkeit«. Heute sind die drei Wörter ein Teil des nationa-
len Erbes Frankreichs und an vielen Rathäusern und anderen öffentlichen 
Gebäuden zu lesen.
Französische Liberale werfen der marxistischen Geschichtsschreibung vor, 
die Französische Revolution vereinnahmt und völlig pervertiert zu haben. Die 

71 Ebenda, S. 6.
72 Ebenda, S. 7.
73 François Jarrige, Geschichtsprofessor an der Universität Angers, schreibt, dass dieses Ereig-

nis von Anfang an der Gegenstand einer Konfrontation unter den Historikern war. François 
Jarrige: »La Révolution française dans l’histoire: le regard engagé d’Eric Hobsbawm«. In: 
Mouvements des idées et des luttes, http://www.mouvements.info/spip.php?article250

74 Pierre Manent/Jean-Miguel Pire/Jacques Rigaud/Christian Stoffaës: Avant propos zu: 
Psychanalyse de l’antilibéralisme (wie Anm. 19), S. 8-9, 12.

75 Ebenda, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244

»Linke« beschuldigt ihrerseits die »Liberalen«, dieses Gründungsereignis in 
einem »revisionistischen« Sinne darzustellen76. Das Erscheinen eines Buches 
von Eric Hobsbawm nährte 2007 die Polemik77. Der englische Historiker 
hatte 1989 die jakobinische und republikanische Deutung der Französischen 
Revolution verteidigt gegen die der liberalen bzw. konterrevolutionären 
»Revisionisten«, die suggerierten, die Revolution hätte keinen so großen 
Wandel mit sich gebracht78, ja sie sei der Ursprung aller Totalitarismen des 
20. Jahrhunderts, wo sie doch die ganze Welt in Bewegung gebracht hat. Die 
Liberalen der ersten Hälfte des 19. Jahrhundert haben – laut Hobsbawm79 – 
die Erinnerung an die Revolution instrumentalisiert, um ihr politisches Pro-
gramm durchzusetzen. Die jungen Liberalen von damals haben sie als das 
Ergebnis des jahrhundertelangen Aufstiegs des Bürgertums dargestellt. In 
Anlehnung an diese Darstellungsweise hat Marx die Revolution als einen Sieg 
des Bürgertums im Klassenkampf interpretiert. Hobsbawm hat Recht, wenn er 
schreibt, seit der Errichtung des republikanischen Regimes in Frankreich 
seien die Erinnerungsfeiern immer politische Ereignisse gewesen80. Trotz der 
auseinandergehenden Deutungen der Revolution herrschte 1989 weitgehend 
Übereinstimmung darüber: Sie stellte für die französische Nation ein Grün-
dungsereignis dar, das einen radikalen Wandel zur Folge hatte. Eine neue 
Generation von Historikern wollte sich aber von einer vorherrschenden Deu-
tung abgrenzen, in einem neuen Kontext, dem der Fünften Republik, der so 
genannten »Trente glorieuses«, der Zeit des wirtschaftlichen Booms von 1945 
bis 1975, dann des Weltkapitalismus und des triumphierenden liberalen Anti-
kommunismus.
Ein Buch von François Peillon81 war 2008 der Anlass zu einer erneuten Pole-
mik zwischen »Linken« und »Liberalen«82. Der Sozialist setzte sich für die 
Idee ein, dass jede Generation den roman national, die Nationalgeschichte, 
neu zu schreiben hat. Er ist der Meinung, dass die neue Generation in Frank-
reich gegenüber der Krise, die Frankreich zurzeit durchmacht, ratlos dastehe. 
Diese Krise sei vor allem »eine Krise des [kollektiven] Gedächtnisses«, es 
gelte die vorherrschende Interpretation der Geschichte in Frage zu stellen. 
Peillons Diskurs verdient deshalb unsere Aufmerksamkeit, weil er in der 

76 Jarrige (wie Anm. 73)..
77 Eric Hobsbawm: Aux Armes Historiens. Paris 2007. Dieses Buch ist eine Überarbeitung 

von Vorträgen, die der englische Historiker 1989 in den Vereingten Staaten gehalten hatte. 
Der französische Titel: Zu den Waffen, Historiker! ist eine Variation des ersten Verses des 
Kehrreims der »Marseillaise«: »Zu den Waffen, Bürger!«

78 Ebenda, S. 10.
79 1. Kapitel: Die bürgerliche Revolution.
80 3. Kapitel: Von einem Jahrhundertjubiläum zum anderen.
81 Seit 2004 europäischer Abgeordneter, Philosoph und Leiter der Stiftung Edgar Quinet.
82 »Faut-il brûler François Furet ?«, »Nouvel Observateur«, Nr. 2286, 28.8.2008, Les débats 

de l’Obs; vgl. auch http://hebdo.nouvelobs.com/hebdo/parution/p2286/articles/a381786-
.html und http://www.liberaux.org/lofiversion/index.php?t39323.html

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://hebdo.nouvelobs.com/hebdo/parution/p2286/articles/a381786-.html
http://hebdo.nouvelobs.com/hebdo/parution/p2286/articles/a381786-.html
http://www.liberaux.org/lofiversion/index.php?t39323.html
https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://hebdo.nouvelobs.com/hebdo/parution/p2286/articles/a381786-.html
http://hebdo.nouvelobs.com/hebdo/parution/p2286/articles/a381786-.html
http://www.liberaux.org/lofiversion/index.php?t39323.html


245

Debatte über die Französische Revolution und in der Widerlegung der – von 
ihm entstellten – Thesen des Liberalen François Furet eine matrice de sens, 
eine sinnergebende Vorlage sieht. In der »ideologischen Schlacht«, die es der 
»vorherrschenden konter-revolutionären Ideologie« (der Liberalen!) zu lie-
fern gilt, gehe es darum, dem »Wunsch nach Gleichheit« Geltung zu ver-
schaffen, einem Wunsch, der von den Liberalen als eine Gefahr für die indi-
viduelle Emanzipation verworfen wird. Die Orientierung, die aus Peillons 
Dialektik hervorgeht, ist die »Überwindung des Gegensatzes zwischen Frei-
heit und Gleicheit«, d.h. »der republikanische Sozialismus«. War dies bis 
jetzt unmöglich, so ist dies seines Erachtens darauf zurückzuführen, dass die 
amnésie nationale institutionalisiert worden ist. Es gelte aus dem Schema 
Tocqueville/Marx herauszukommen. Mit diesem Schema könne über das 
Spezifische am politischen und sozialen Modell Frankreichs nicht nachge-
dacht werden. Aus der Französischen Revolution leitet der Sozialist den 
pacte républicain, einen »reformistischen Sozialismus« ab. Dieser allein soll 
einen Fortschritt garantieren können; deshalb gelte es ihn gegen die Liberalen 
durchzusetzen.
Wie wir sehen, erkennen sich die französischen Liberalen in den Gründungs-
ereignissen der Nationalgeschichte und in den Symbolen der Nation wieder, 
wobei sie ihnen einen besonderen Sinn geben. Mit einer liberalen Literatur 
haben sie überdies einen eigenen Erinnerungsort geschaffen.
Liberale haben z.B. 1990 in Bayonne, der Heimat des Nationalökonomen 
Frédéric Bastiat (1801-1850), den gleichnamigen »Cercle Frédéric Bastiat« 
ins Leben gerufen83. Eine Gedenktafel am Geburtshaus erinnert – so die Web-
site des Cercles – an den »Riesen der Wirtschaftswissenschaft«, dessen Leh-
ren, die überall in der Welt (mit Ausnahme Frankreichs) vermittelt werden, 
einen Ronald Reagan beeinflusst haben. Als 2001 gelegentlich des 
200jährigen Geburtstages von Bastiat der »Cercle« die Gedenktafel anbringen 
ließ, protestierten Mitglieder des globalisierungskritischen Netzwerkes 
ATTAC. Der »Cercle« veranstaltet regelmäßig Tagungen. Sein doppelter 
Zweck ist das Leben und das Werk von Bastiat bekannt zu machen und für 
eine »Moral der individuellen Freiheit und der Verantwortung« einzutreten, 
und zwar nicht in polemischer, sondern pädagogischer Absicht. Er gehört zu 
einem Netzwerk von liberalen Organisationen84. In Paris existiert auch seit 
1993 ein »Club Frédéric Bastiat« (Bastiatstraße 5 – im 8. Bezirk), der auch 
regelmäßig Gesprächsabende organisiert85.
Angesichts ihrer Namen und der von ihnen verfolgten Zwecke fungieren sol-
che Organisationsformen in einer gewissen Hinsicht als Erinnerungsorte. Gilt 

83 »Sur les pas de Frédéric Bastiat«. In: http://www.objectifliberte.fr/2009/02/frederic-bastiat. 
html

84 Vgl. http://www.bastiat.net
85 Vgl. http://www.groupe-auffray.com

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.objectifliberte.fr/2009/02/frederic-bastiat.html
http://www.objectifliberte.fr/2009/02/frederic-bastiat.html
https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.objectifliberte.fr/2009/02/frederic-bastiat.html
http://www.objectifliberte.fr/2009/02/frederic-bastiat.html


246

aber diese Bemerkung z.B. auch für das »Centre Raymond Aron«? Es handelt 
sich hier um ein Forschungszentrum, das 1992 im Rahmen der »Ecole des 
Hautes Etudes en Sciences Sociales« (EHESS) gegründet wurde und aus 
einem Zusammenschluss des »Institut Raymond Aron« und des CETSAP 
(»Centre d’Etudes Transdisciplinaires – Sociologie, Anthropologie, Poli-
tique«) hervorging86. Stichwortgeber und einflussreiche Persönlichkeiten im 
CETSAP waren Claude Lefort, der vom Marxismus kam und einen organizi-
stischen Demokratiebegriff entwickelt hat, und Edgar Morin. Auch wenn 
Raymond Aron von französischen Liberalen als einer ihrer Lehrmeister ange-
sehen wird, kann dieses nach ihm benannte Zentrum angesichts seines Stand-
orts, seines Personals und seiner Bestimmung als Erinnerungsort gelten? Das 
wollen wir dahingestellt lassen.
Dieselbe Bemerkung machen wir im Fall der »Fondation Saint-Simon«, die 
von 1982 bis 1999 existierte, eine Allianz, in der sich seit Ende der 1970er 
Jahre liberal und sozialdemokratisch gesinnte Intellektuelle versammelten, 
um das programme commun, das Bündnis des Kandidaten Mitterrand mit 
den Kommunisten zu bekämpfen. Gegründet wurde diese Stiftung von 
François Furet; sie funktionierte wie ein Ideenlabor und eine einflussreiche 
Gruppe.
Etliche Websites dokumentieren die Tatsache, dass dieses Netzwerk seit eini-
gen Jahren auch von französischen liberalen Kreisen dazu genutzt wird, Auf-
klärungsarbeit zu leisten über den unbekannten Liberalismus und über libe-
rale Vordenker in Frankreich. Wir nennen hier nur den »Cercle Benjamin 
Constant«, der als Element eines weiten Netzwerkes u.a. Links zum »Institut 
Molinari« oder zur »Mont Pelerin Society« anbietet. Jacques de Guenin 
schrieb im Februar in einem Artikel mit der Überschrift: »Wissen Sie wirk-
lich, was Liberalismus bedeutet?«: »In unserem Land kann der Liberalismus 
auf eine alte und reiche Tradition zurückblicken. In dieser Tradition stehen 
eine große Zahl von berühmten Schriftstellern, u. a. folgende: La Boétie, 
Montaigne, Montesquieu, Voltaire, Diderot, Turgot, Condorcet, Benjamin 
Constant, Jean-Baptiste Say, Frédéric Bastiat, Victor Hugo, Alexis de Toc-
queville, Gustave de Molinari, Jacques Rueff, Bertrand de Jouvenel, Ray-
mond Aron, Jean-François Revel.«87 Dazu zwei Bemerkungen. 1. Unter die-
sen Namen finden wir Vertreter des politischen und des wirtschaftspoliti-
schen Liberalismus, und solche – wie Condorcet oder Hugo, die im 19. Jahr-
hundert von Radikalen und Republikanern für sich beansprucht worden sind. 
2. In der parteipolitischen Landschaft Frankreichs, wo der Liberalismus 

86 Vgl. http://crpra.ehess.fr
87 Jacques de Guenin: »Savez-vous ce qu’est vraiment le libéralisme ?« (Aus: tribunes poli-

tiques). In: http://cerclebenjaminconstant.over-blog.com 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


247

wenig sichtbar ist, bringt das Internet eine gewisse Hilfe; es erlaubt Aufklä-
rungs- und Erinnerungsarbeit und bietet gewissermaßen Ersatz für fehlende 
Erinnerungsorte.
Wenn sich Gelegenheiten dazu bieten, berufen sich französische Liberale 
nachdrückich auf Vordenker wie Alexis de Tocqueville, François Guizot, 
Frédéric Bastiat, die »die Konturen einer französischen Tradition« umrissen 
haben88. Der Liberalismus ist in Frankreich »kein Importprodukt«, betont 
Alain Madelin. »Der Liberalismus ist eine französische Idee, der im Ausland 
ein wunderbarer Erfolg beschieden war. Getragen wurde diese Idee im 18. 
und 19. Jahrhundert von Liberalen, die weder rechts noch links standen. 
Adam Smith hatte an Turgot einen Vorgänger, Destut de Tracy kam vor Jef-
ferson und viele unter den glänzendsten Analysten des wirtschaftlichen Den-
kens in den Vereinigten Staaten sind Nachfolger der französischen National-
ökonomen des 19. Jahrhunderts, von Dunoyer bis Bastiat, ohne vom politi-
schen Liberalismus von Tocqueville, Royer-Collard, Laboulaye und vielen 
anderen zu sprechen oder noch von Lehrmeistern der neuesten Zeit wie Ray-
mond Aron, Bertrand de Jouvenel und Jacques Rueff.«89

Eine letzte Frage könnte man hier aufwerfen: Sind europäische Feiertage und 
Symbole in diesem französischen Zusammenhang als »liberale« Erinnerungs-
orte anzusehen? Sicherlich nicht. Aber in Frankreich wird den Liberalen oft 
vorgeworfen, sich zu Europa, wie es bis jetzt funktioniert, d.h. auf einer libe-
ralen Grundlage, zu bekennen. Kurz vor dem Beginn der französischen EU-
Ratspräsidentschaft war Giscard d’Estaing 2008 Gast einer Sendung bei 
»Canal plus«. In einem Blog hieß es kurz darauf, »der große Liberale [...], 
unser europäischer Großwesir richtete an den Präsidenten [Sarkozy] die Bitte, 
bald die europäische Fahne und die europäische Hymne zu übernehmen und 
die Symbole des »14. Juli«, der – sagt er – weiterhin gefeiert werden soll, in 
den Hintergrund zu rücken. Und er schlägt uns vor, den »9. Mai« als europäi-
sche Feier einzuführen und mit dem »8. Mai« als französischer Nationalfeier-
tag Schluss zu machen.«90 In demselben Blog wird Giscard, »dem bürgerli-
chen Internationalisten«, unterstellt, er habe sich immer bereit gezeigt, »das 
Nationale zu liquidieren«, wie er in der Zeit seines Amtes als Präsident die 
nationale Industrie liquidiert habe. Die Widerstandskämpfer, heißt es hier 
weiter, werden ihre Verachtung gegenüber einer solchen Bitte klar ausdrük-
ken: »Man rühre den 8. Mai nicht an!« 

88 Psychanalyse de l’antilibéralisme (wie Anm. 19), S. 8.
89 Alain Madelin: »La démocratie redevient libérale« (Conclusion), ebenda, S. 249-254; hier 

bes. S. 249 f.
90 »Férié. Giscard a choisi le 9 mai plutôt que le 8«, 1.6.2008. In: http://ber60.over-blog.com/

article-20085191.htlm 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248

Als es sich 2007 herausstellte, dass die Symbole Europas91 nicht wieder in den 
Europäischen Verfassungsvertrag aufgenommen werden würden, bezeichnete 
Giscard d’Estaing diese Entscheidung als »jämmerlich« und fügte hinzu, »sie 
wäre lächerlich, wenn sie unseren noch nicht festen Stolz, uns als Europäer zu 
fühlen, nicht verletzte.«92

Abschließend können wir folgende Feststellungen machen. In Frankreich 
bleibt der Begriff »Liberalismus« unklar, und er gilt in vielen Kreisen als 
Synonym für einen Neoliberalismus, der von der Linken entschieden abge-
lehnt und bekämpft wird. Von dieser wird das große Missverständnis in der 
öffentlichen Debatte weidlich ausgenutzt. Der Liberalismus hat sich nach 
1880 in der Republik sozusagen aufgelöst, so dass »liberale« Erinnerungsorte 
in Frankreich schwer zu verorten sind. In Deutschland sind liberale Erinne-
rungsorte wie Hambach, die 1848er Revolution, die Paulskirche oder das 
Frankfurter Verfassungswerk von 1849 zum geistigen Gemeingut der Nation 
geworden; in Frankreich sind die Erinnerungsorte der Republik auch die der 
Liberalen. Die französische Erinnerungskultur, wie sie sich während der Drit-
ten Republik entwickelt hat, lässt wenig Platz übrig für gruppenspezifische 
Erinnerungsorte. Sie sollte ein Instrument der nationalen Integration sein, 
bildete aber oft den Nährboden für Polemiken. Die wirtschaftstheoretische 
Literatur, mit der die französischen Liberalen einen eigenen Erinnerungsort 
haben könnten, bleibt der breiten Öffentlichkeit unbekannt. Alain Madelin 
bemängelt die amnésie culturelle, unter der der französische Liberalismus zu 
leiden hat, und fordert seine Gesinnungsgenossen auf, gegenüber dieser Situa-
tion entschieden zu reagieren93.

91 Die europäische Flagge, die Hymne, die der »Ode an die Freude« aus der Neunten Sympho-
nie von Ludwig van Beethoven entstammt, der Leitspruch der Union: »In Vielfalt geeint« 
und der Europatag, der in der gesamten Union am 9. Mai gefeiert wird.

92 Vgl. Le Monde, 15.6.2007. Zitiert von Bernard Poignant (Mitglied der Sozialdemokrati-
schen Fraktion im Europäischen Parlament), in: Expedia.fr, Dienstag, 18.9.2007, http://sau-
vonleurope.over-blog.fr/archive-09-18-2007.html

93 Psychanalyse de l’antilibéralisme (wie Anm. 19), S. 249. Vgl. Auch Alain Madelin (Hg.): 
Aux sources du libéralisme français. Paris 1997. 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223 - am 19.01.2026, 19:27:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845219196-223
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

