Diderot, kein Diskursereignis

Diderot galt fiir Foucault stets zu Recht als eine Ausnahme im 18. Jahrhundert, wie es bei
ihm nicht nur in Wahnsinn und Gesellschaft, sondern auch im spiteren ersten Band sei-
ner Geschichte der Sexualitat noch als literarisches Vorbild wiederauftaucht: »Worum es
in dieser Serie von Untersuchungen [Der Wille zum Wissen. Sexualitit und Wahrheit 1, Erg.
Th. Becker] geht? Die Fabel der Indiskreten Kleinode in Historie zu iibersetzen.«' Wir wis-
sen von dem Historiker Robert Darnton und von der Sozialhistorikerin Elisabeth Bad-
inter* um diese tatsichliche Ausnahme Diderots als Autor der Bijoux indiscréts. Aber bei
beiden wie bei Foucault fehlt noch indes die Vorgingerschaft der vitalistischen Medizin
aus Montpellier, weil Diderot bei aller individuellen Ausnahme, selbst eine soziale Posi-
tion einnimmt, die auf anderen beruht und nicht etwa jenseits der Strukturen nur als
reines Diskursereignis zu sehen ist, der dadurch zum diskontinuierlichen literarischen
Autor wird. Gerade im von Diderot spit geschriebenen Réve de d’Alembert wird der Bezug
zur Tradition darin deutlich, dass der materialistische Medizinier Theophile de Bordeu
aus Montpellier Diderots fiktiven Dialog anfiihrt.? Der vitalistische Bordeu war schon im
pornografischen Erstlingsroman Diderots Les bijoux indiscréts (dt.: Dieindiskreten Kleinode)
durch das Pseudonym Bloculocus existent, indem er die cartesische Metapher vom Kor-
per als Maschine (stellvertretend fiir Diderot) in Zweifel zog.

Nicht nur war Montpellier neben Paris aufgrund der islamischen Wissenschaft am
Mittelmeer fithrend in der Anatomie. Auch der erste Chirurg des Kénigs zu Anfang des
18. Jahrhunderts stammte aus Montpellier. Die Arzte aus Montpellier produzierten meh-
rere Artikel der Enzyklopidie* und sind ein Grund dafiir, warum sich Diderot von seinem
einstigen Mitstreiter d’Alembert und vom more geometrico der Enzyklopidie als Vorbild
fiir Klassifikationen in England immer mehr entfernte. War d’Alembert als Schiiler des
Physikers Maupertuis’ nach wie vor von der Vorrangstellung der Geometrie als legitimste

1 Foucault, Sexualitdt und Wahrheit 1, S. 79.

2 Elisabeth Badinter, Les passions intellectuelles, Bd |1, Exigence de Dignité, (1751—1762), Paris 2002. Ro-
bert Darnton, The facts of Literary life in Eighteenth-Century France, in: Keith M. Baker (Hg.), The
Political Culture of the Old Regime, Oxford 1987, S. 261—291.

3 Dazu, siehe: Thomas Becker, Mann und Weib, schwarz und weif3. Die wissenschaftliche Konstruktion von
Geschlecht und Rasse 1650 —1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 191ff.

4 John Lough, The Contributers to the Encyclopédie, London 1973, S. 50.

https://dol.org/1014361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

Wissenschaft der Wissenschaften des 18. Jahrhunderts itberzeugt und als solcher letzt-
lich Direktor der Akademien geworden, die fiir Diderot trotz mehrfacher Bewerbung auf
immer wegen seines auf den Stufen der Sorbonne verbrannten pornografischen Erst-
lingsromans Les Bijoux indiscréts und der einjihrigen Festungshaft aufgrund der nachfol-
genden Lettre sur les aveugles verschlossen blieben, so war es fir Diderot zunehmend die in
Montpellier vertretene vitalistische Naturgeschichte gewesen, die fiir ihn eine dominie-
rende Wissenschaft der Verwandtschaftssysteme und Vernetzungen ohne allgemeins-
ten Begriff aller Dinge der Enzyklopidie ausmachte. Der gegeniiber den Bijoux indiscréts
spate Dialog Le Réve de d’Alembert sollte dies noch einmal am fithrenden Geometriker und
einstigen engen Mitstreiter d’Alemberts selbst bezeugen, wo doch dieser immer noch an
der Vorrangstellung der Geometrie festhielt und inzwischen leitender Direktor der Aka-
demien geworden war.

Der Arzt Bordeu, der in der Realitit inzwischen aufgrund einer Arbeit iiber Driisen
auch in Paris und nicht nur in Montpellier die Approbation innehatte, wird in diesem
fiktiv von Diderot verfassten Dialog angesichts eines somnabulen Traums d’Alemberts
gerufen. Bordeu beruhigt die anwesende Geliebte d’Alemberts Julie de Lespinasse und
verlangt lediglich, dass sie fein siuberlich die scheinbar surrealen, aber unschidlichen
gesagten Dinge aufzunotieren habe, die d’Alembert auf diese Weise unbewusst im Schlaf
von sich gibt. Das erscheint in der Tat fast die Vorform einer Psychoanalyse Freuds zu
sein, der Wahnsinn und Traum analogisierte. Das Aufschreiben ist indes gleichsam die
Gegenbedingung zu dem, was in der Beichte noch gefordert und gegeniiber einem ver-
nunftbezogenen Physiker wie d’Alembert bewiesen werden soll: Die verniinftige carte-
sische Selbstbeobachtung reicht nicht mehr aus, wenn es um Wahrnehmungen geht,
die durch unbewusste Formen wie im Wahnsinn auftauchen. Was aufgrund der medi-
zinischen oder wohlgesonnenen Beobachterin de Lespinasse von auflen aufgeschrieben
steht, ist der schriftliche und unleugbare Beweis, dass eine unbewusste Selbstbeobach-
tung existiert, von der das Bewusstsein und seine willentlich kontrollierte Selbstbeob-
achtung keine Ahnung hat. Gerade der Wille zum Wissen kann nicht mehr von einem
bewussten Willen zur cartesianischen Selbstbeobachtung, also vom Ich als Herr im eige-
nen Haus ausgehen. Der Beobachtende ist selbst von der existenziellen Realitit eines le-
bendigen Unbewussten betroffen, das ihn steuert, was d’Alembert nicht wahrhaben will.

Julie de Lespinasse verlangte in der Realitit nach Kenntnis des Dialogs allerdings,
dass Diderot ihnverbrennen sollte.” Sie betrachtete diese Kritik an der einem unbewuss-
ten Wissen untergeordneten Rolle des Akademiedirektors als Beleidigung. Die von Di-
derot in d’Alemberts Mund gelegten Diskurse erscheinen jedoch nur dann surreal und
beleidigend, wenn man den Vitalismus der Montpellierschule nicht kennt, womit Dide-
rot allerdings auch literarisch spielt.® In der Tat ist Diderot in diesem Fall nicht einfach
das diskontinuierlich auftauchende Diskursereignis der Literatur, der ohne jeden ihm
vorausgehenden Kommentar der Medizin den Surrealismus erfindet wie spitere Theo-
rien ohne historische Forschung auf ihn projizieren, weil dies auch schon wie eine von

5 Elisabeth Badinter, Les passions intellectuelles, Bd II, ebd., S. 214ff.
[3 Thomas Becker, Mann und Weib, schwarz und weif3. Die wissenschaftliche Konstruktion von Geschlecht
und Rasse 1650 —1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 221ff.

https://dol.org/1014361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Diderot, kein Diskursereignis

den Surrealisten spiter erfundenen écriture automatique gleichen mag. Aus dem vitalisti-
schen Materialismus Montpelliers schmiedet er erst die Waffe einer hiretischen Avant-
garde gegen den cartesischen Mechanismus der franzdsischen Akademien: eine Waffe
des/der neuen Beobachter:ins, der/die nicht mehr nur die allgemeine giiltige Rezeption
und die bewusste cartesische Selbstbeobachtung als Kriterium fir den Willen zum Wis-
sen anzusehen hat. In der Tat ist also Diderot eine Ausnahme in der Enzyklopidie, aber
darinkeineswegs ein rein diskontinuierliches Diskursereignis und damit Vorbild fiir den
Denker des Diskontinuierlichen, wie sich Foucault seit 1966 gerne nannte. Diderot baut
lediglich auf nicht legitim anerkannte Formen des Wissens auf.

Schon im Roman der Bijoux indiscréts inszeniert Diderot den Widerspruch zwischen
einer magischen, wissenschaftlich unreinen Form des im versteckten Bereich des Hofs
lungernden Magiers einerseits, der dem Konig einen Ring gibt, welche die weiblichen
Geschlechtsorgane zum Sprechen bringt und andererseits einer reinen Wissensform der
Offentlich-rechtlich legitimierten Akademien, die allesamt wie in der franzdsischen Rea-
litit Diderots durch Cartesianismus geprigt sind. Letztere versagen permanent in ihren
Versuch einer rationalen Erklirung der sprechenden Schamlippen, weil sie den Kérper
in dem vorherrschenden Cartesianismus der franzdsischen Akademien vitales Begehren
wie ein gesiubertes mechanisches Uhrwerk auffassten. In einer der vielen kleinen Ge-
schichten des Romans versuchen Wissenschaftler der Akademie vor dem Kénig, der den
elektrisch unsichtbaren Strahl des Ringmechanismus geheim einsetzt, dies mit dem l4-
cherlich fehlschlagenden Versuch zu beweisen, dass sie in der Offentlichkeit auf den Ge-
schlechtsteilen von Frauen unterschiedlicher Hautfarben blasen wie auf einer rein me-
chanischen Fl6te. Die ironische Anspielung auf intellektuelle Impotenz der institutionell
erstarrten Legitimitit in den Akademien ist ebenso deutlich daraus zu lesen wie Fou-
caults nietzscheanischer Anspruch auf antiakademische Philosophie in seiner Identifi-
kation mit Diderots philosophisch-literarischer Opposition gegen den damals orthodox
gewordenen Cartesianismus in Frankreich.

Philippe Pinel, der spiter zum Begriinder der neuen franzdsischen Theorie der dyna-
mischen Psychiatrie zu Beginn des 19. Jahrhunderts wird, entstammte der vitalistischen
Montpellierschule. Diderot hat aufgrund seiner avantgardistischen Stellung die Theo-
rie vorgeprigt, dass eine bewusste cartesische Selbstbeobachtung aufgrund des mate-
rialistischen Vitalismus in Montpellier nicht mehr Kriterium eines Willens zum Wissen
iiber den Kérper sein kann. Der Wille zum Wissen muss fir Diderot also vom orthodoxen
und legitim geltenden Willen des Akademismus getrennt werden. Dies bestitigt also zu-
nichst die avantgardistische Ausnahmerolle, die Foucault zu Recht Diderot zuschreibt.
Aber deswegen lohnt es sich, einen genaueren Blick auf den von Foucault im ersten Band
seiner Geschichte der Sexualitit gelobten Erstlingsroman der Bijoux indiscréts als Umset-
zung seiner Theorie in Geschichte zu werfen.

In Diderots Bijoux indisréts verleiht der Magier Cucufa dem Kénig einen wissen-
schaftlich nicht legitimen Ring, dessen (iibrigens im Roman selbst ausschlieRlich) auf
weibliche Geschlechtsorgane gerichteter elektrische Strahl diese zum Sprechen bringt,
ohne dass dieser Ausloser den weiblich Beobachteten bekannt ist. Der Konig ist als
Besitzer des Rings hier keineswegs intim mit den Beobachteten wie in einer Beichte.
In Diderots Roman profitiert daher der minnliche Kénig von dieser Unsichtbarkeit
seiner Macht gegeniiber allen weiblichen Untertanen, wodurch dieser viele Diskurse

https://dol.org/1014361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Asthetik der Existenz

weit iiber den Sex hinaus wie z.B. Steuerhinterziehung ihrer Minner zum Vorschein
bringen kann. Diese Situation eines Beobachters erinnert eher an das unbeobachtbare
Beobachtungszentrums im Panoptikum als an eine intime Beichte. Es handelt sich auch
im Panoptikum um einen Zwang zum sich selbst beobachtenden Gewissens von oben,
weil der Beobachter iiber die geheime Allmacht einer Beobachtung zu verfiigen scheint,
weil die Beobachteten nie wissen, wann sie davon betroffen sind. Es ist zwar eine Form
der Abschopfung von Produktivitit der Unterworfenen, aber diese Produktivitit kommt
dann gerade nicht allein von unten, sondern wie im Panoptikum von einem repressiv
festgelegten Beobachtungszentrum. Von einem freiwilligen Begehren zur diskursiven
Beichte der Beobachteten von unten durch den Mechanismus des Magiers kann weder
in diesem Roman noch im Panoptikum die Rede sein, worauf aber die geheime Beichte
abzielt.

Wenn es denn indes eine Situation gibt, die eher der durch intimisierende Autori-
tit hervorgebrachten individualisierten Produktion einer Gestindnispflicht analog zur
Beichte entspricht, in der das Begehren ohne repressiven Zwang durch die Beichtenden
selbst produziert wird, dann aber allein im von Foucault verschwiegenen Ende des Ro-
mans, wo der Konig der Konigin alles nach Ablegung des Rings tiber das geheime Tragen
des Rings gesteht, d.h. in einer intimen Nahe ohne Vermittlung durch einen Mechanis-
mus das Geheimnis beichtet. Von dieser intimen freiwilligen Entritualisierung von ei-
nem Mechanismus und damit der Befreiung von repressiver Beobachtung in einer rein
miindlich gewollten Beichte aber spricht Foucault an keiner Stelle seiner kurzen Anmer-
kung. Foucault hegt aber den Anspruch, den aphonen Ring des Wissens in seiner Ge-
schichte der Sexualitit selbst erst zum Sprechen zu bringen,” wiewohl es Diderot dage-
gen genau umgekehrt darum ging, dass das freie Sprechen des Kénigs zwar ein Geheim-
nis beichtet, aber umso besser den Grund seiner legitimen Autoritit verschleiert, also
dass gerade durch das freie Sprechen der intimen Beichte die Legitimitit der Macht ver-
schwiegen wird. Der Souverin steigert sein Ansehen als legitime Autoritit im Beichten,
weil er dann die Rolle vom allmichtigen souveridnen Beobachter, der andere zur Beich-
te zwingt, zur Rolle des Dienenden wechselt, weil er die Beichte zu seinem freiwilligen
Begehren erklirt. Er gibt damit dem Beichten eine ebenso erotische Qualitit der freien
Rede. Sofern man aber die Offenlegung des Geheimnisses durch eine vom interpretie-
renden Beobachter ausgehende Diskursivierung nennt, iibergeht Foucault, dass diese
Machtproduktion gerade nicht durch Kontrolle angereizt wird, sondern durch den si-
tuativen Wechsel der Positionen im Diskurs der Beichte, in welcher der Kontrollieren-
de freiwillig zum Kontrollierten wird. Die fiir den Leser offensichtliche Repression des
Rings wird nicht zum Sprechen gebracht, sondern wird wie der situative praxeologische
Wechsel der Machtpositionen im Diskurs verborgen, je offener er in der Intimitit zur
Sprache gebracht wird. Wohl wird die Liebe der Kénigin zur legitimen Autoritit durch
erotisierende Individualisierung der Macht des Kénigs erneuert, aber diese kommt dann

7 Michel Foucault. Sexualitdt und Wahrheit 1, S. 81: »Diesen magischen Reif, dieses Kleinod, das so
indiskret ist, wenn es darum geht, die anderen zum Sprechen zu bringen, und so verschwiegen,
wenn es um den eigenen Mechanismus geht, diesen Reif muss man seinerseits redselig machen;

[.].«

https://dol.org/1014361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Diderot, kein Diskursereignis

ohne repressiven Mechanismus durch ein Begehren zur Beichte und eben in der Tat kei-
neswegs durch einen panoptischen Zwang des Konigs zur Beichte seiner Untergebenen
zustande. Sie kommt auch nicht von Unten allein, da sie erst dadurch entsteht, dass die
souverine minnliche Macht auf ihre Macht von oben situativim Oben verzichtet. Das ist
der Prozess einer aktiven Machtproduktion, auf dessen Aufklirung Foucault es in seiner
Kritik an der Repressionshypothese der Macht eigentlich abgesehen hat. Auch im Panop-
tismus handelt es sich zwar um eine Einkérperung der Macht durch die Unterworfenen,
also um eine Subjektivierung. Aber es ist wie im Beispiel Diderots eine repressive Kon-
trolle von oben, wihrend diese Stellung des Beobachters vielmehr erst in der Intimitit
des situativen Rollenwechsels oder der teilweisen Authebung eines Autorititszwanges
wie in der liberal intimen Erziehung entstanden ist, um als Vorbild des Beobachtens in
gebauter Architektur erst fixiert werden zu konnen. Erziehung ist die Voraussetzung des
disziplinierenden Gefingnisses und seiner neuen Beobachtungsform und dieses nicht
das Vorbild der Erziehung zur Disziplin, womit Foucault die Ubernahme einer spitro-
mantischen Kritik Nietzsches an jeder Schule nicht als Bedingung seiner schulischen
Sichtweise reflektiert. Der Wechsel der Position, der zu einem anderen Diskurs fiihrt,
ist ein speech act in der Verinderung des Kontextes, was Foucaults Diskurstheorie iiber-
geht.

Der Roman Diderots bestitigt damit eine Pointe Foucaults jedoch gegen Foucault:
Beichte als eine grundlegende Technik der Macht, die aber weder durch Diskurs noch
durch das Panoptikum erschlossen werden kann, weil das Begehren zum Diskurs im
Diskurs zwar erscheint, aber eben nicht vom Diskurs selbst ausgeht, so dass Positionen
im Diskurs und kontextuelle Positionen von Autoren als Recht zum Diskurs methodisch
unterschieden werden miissen, wihrend Foucaults Behauptung von der Positivitit des
Diskurses dies nicht macht, weil eine Ordnung der Diskurse nur im Feiern der Ahnlich-
keit der Diskurse rekonstruiert werden kann, so dass die Darstellung von Diderot durch
die Ahnlichkeit des Panoptikums zur einer verkiirzten Darstellung von Kontrolltechni-
ken wird.

https://dol.org/1014361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. /dele Acces

121


https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41.



https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

