
Diderot, kein Diskursereignis

Diderot galt für Foucault stets zu Recht als eine Ausnahme im 18. Jahrhundert,wie es bei

ihm nicht nur in Wahnsinn und Gesellschaft, sondern auch im späteren ersten Band sei-

ner Geschichte der Sexualität noch als literarisches Vorbildwiederauftaucht: »Worumes

in dieser Serie von Untersuchungen [DerWille zumWissen. Sexualität undWahrheit 1, Erg.

Th. Becker] geht? Die Fabel der Indiskreten Kleinode in Historie zu übersetzen.«1Wir wis-

sen von dem Historiker Robert Darnton und von der Sozialhistorikerin Elisabeth Bad-

inter2 um diese tatsächliche Ausnahme Diderots als Autor der Bijoux indiscrèts. Aber bei

beiden wie bei Foucault fehlt noch indes die Vorgängerschaft der vitalistischen Medizin

aus Montpellier, weil Diderot bei aller individuellen Ausnahme, selbst eine soziale Posi-

tion einnimmt, die auf anderen beruht und nicht etwa jenseits der Strukturen nur als

reines Diskursereignis zu sehen ist, der dadurch zum diskontinuierlichen literarischen

Autor wird. Gerade im von Diderot spät geschriebenen Rêve de d’Alembert wird der Bezug

zur Tradition darin deutlich, dass der materialistische Medizinier Theophile de Bordeu

ausMontpellierDiderotsfiktivenDialog anführt.3Der vitalistischeBordeuwar schon im

pornografischenErstlingsromanDiderotsLesbijoux indiscrèts (dt.:Die indiskretenKleinode)

durch das PseudonymBloculocus existent, indem er die cartesischeMetapher vomKör-

per als Maschine (stellvertretend für Diderot) in Zweifel zog.

Nicht nur war Montpellier neben Paris aufgrund der islamischen Wissenschaft am

Mittelmeer führend in der Anatomie. Auch der erste Chirurg des Königs zu Anfang des

18. Jahrhunderts stammte ausMontpellier.DieÄrzte ausMontpellier produziertenmeh-

rereArtikel derEnzyklopädie4 und sind einGrunddafür,warumsichDiderot von seinem

einstigen Mitstreiter d’Alembert und vom more geometrico der Enzyklopädie als Vorbild

für Klassifikationen in England immer mehr entfernte. War d’Alembert als Schüler des

PhysikersMaupertuis’ nachwie vor vonderVorrangstellungderGeometrie als legitimste

1 Foucault, Sexualität undWahrheit 1, S. 79.

2 Elisabeth Badinter, Les passions intellectuelles, Bd II, Exigence de Dignité, (1751 – 1762), Paris 2002. Ro-

bert Darnton, The facts of Literary life in Eighteenth-Century France, in: Keith M. Baker (Hg.), The

Political Culture of the Old Regime, Oxford 1987, S. 261–291.

3 Dazu, siehe: Thomas Becker,Mann undWeib, schwarz undweiß.Diewissenschaftliche Konstruktion von

Geschlecht und Rasse 1650 – 1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 191ff.

4 John Lough, The Contributers to the Encyclopédie, London 1973, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

Wissenschaft der Wissenschaften des 18. Jahrhunderts überzeugt und als solcher letzt-

lichDirektor der Akademien geworden,die fürDiderot trotzmehrfacher Bewerbung auf

immer wegen seines auf den Stufen der Sorbonne verbrannten pornografischen Erst-

lingsromans Les Bijoux indiscrèts und der einjährigen Festungshaft aufgrund der nachfol-

gendenLettre sur les aveugles verschlossenblieben, sowar es fürDiderot zunehmenddie in

Montpellier vertretene vitalistische Naturgeschichte gewesen, die für ihn eine dominie-

rende Wissenschaft der Verwandtschaftssysteme und Vernetzungen ohne allgemeins-

ten Begriff aller Dinge der Enzyklopädie ausmachte. Der gegenüber den Bijoux indiscrèts

späte Dialog Le Rêve de d’Alembert sollte dies noch einmal am führendenGeometriker und

einstigen engenMitstreiter d’Alemberts selbst bezeugen,wo doch dieser immer noch an

der Vorrangstellung der Geometrie festhielt und inzwischen leitender Direktor der Aka-

demien geworden war.

Der Arzt Bordeu, der in der Realität inzwischen aufgrund einer Arbeit über Drüsen

auch in Paris und nicht nur in Montpellier die Approbation innehatte, wird in diesem

fiktiv von Diderot verfassten Dialog angesichts eines somnabulen Traums d’Alemberts

gerufen. Bordeu beruhigt die anwesende Geliebte d’Alemberts Julie de Lespinasse und

verlangt lediglich, dass sie fein säuberlich die scheinbar surrealen, aber unschädlichen

gesagtenDinge aufzunotieren habe,die d’Alembert auf dieseWeise unbewusst imSchlaf

von sich gibt. Das erscheint in der Tat fast die Vorform einer Psychoanalyse Freuds zu

sein, der Wahnsinn und Traum analogisierte. Das Aufschreiben ist indes gleichsam die

Gegenbedingung zu dem, was in der Beichte noch gefordert und gegenüber einem ver-

nunftbezogenen Physiker wie d’Alembert bewiesen werden soll: Die vernünftige carte-

sische Selbstbeobachtung reicht nicht mehr aus, wenn es um Wahrnehmungen geht,

die durch unbewusste Formen wie im Wahnsinn auftauchen. Was aufgrund der medi-

zinischen oder wohlgesonnenen Beobachterin de Lespinasse von außen aufgeschrieben

steht, ist der schriftliche und unleugbare Beweis, dass eine unbewusste Selbstbeobach-

tung existiert, von der das Bewusstsein und seine willentlich kontrollierte Selbstbeob-

achtung keine Ahnung hat. Gerade der Wille zum Wissen kann nicht mehr von einem

bewusstenWillen zur cartesianischen Selbstbeobachtung, also vom Ich alsHerr im eige-

nenHaus ausgehen.Der Beobachtende ist selbst von der existenziellen Realität eines le-

bendigenUnbewussten betroffen, das ihn steuert,was d’Alembert nicht wahrhabenwill.

Julie de Lespinasse verlangte in der Realität nach Kenntnis des Dialogs allerdings,

dassDiderot ihn verbrennen sollte.5 Sie betrachtete dieseKritik ander einemunbewuss-

ten Wissen untergeordneten Rolle des Akademiedirektors als Beleidigung. Die von Di-

derot in d’Alemberts Mund gelegten Diskurse erscheinen jedoch nur dann surreal und

beleidigend, wennman den Vitalismus der Montpellierschule nicht kennt, womit Dide-

rot allerdings auch literarisch spielt.6 In der Tat ist Diderot in diesem Fall nicht einfach

das diskontinuierlich auftauchende Diskursereignis der Literatur, der ohne jeden ihm

vorausgehenden Kommentar der Medizin den Surrealismus erfindet wie spätere Theo-

rien ohne historische Forschung auf ihn projizieren, weil dies auch schon wie eine von

5 Elisabeth Badinter, Les passions intellectuelles, Bd II, ebd., S. 214ff.

6 Thomas Becker, Mann und Weib, schwarz und weiß. Die wissenschaftliche Konstruktion von Geschlecht

und Rasse 1650 – 1900, Frankfurt a.M. u. New York 2005, S. 221ff.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Diderot, kein Diskursereignis 119

den Surrealisten später erfundenen écriture automatique gleichenmag. Aus dem vitalisti-

schen Materialismus Montpelliers schmiedet er erst die Waffe einer häretischen Avant-

garde gegen den cartesischen Mechanismus der französischen Akademien: eine Waffe

des/der neuen Beobachter:ins, der/die nicht mehr nur die allgemeine gültige Rezeption

und die bewusste cartesische Selbstbeobachtung als Kriterium für denWillen zumWis-

sen anzusehen hat. In der Tat ist also Diderot eine Ausnahme in der Enzyklopädie, aber

darinkeineswegs ein reindiskontinuierlichesDiskursereignis unddamitVorbild fürden

Denker des Diskontinuierlichen, wie sich Foucault seit 1966 gerne nannte. Diderot baut

lediglich auf nicht legitim anerkannte Formen desWissens auf.

Schon im Roman der Bijoux indiscrèts inszeniert Diderot denWiderspruch zwischen

einer magischen, wissenschaftlich unreinen Form des im versteckten Bereich des Hofs

lungernden Magiers einerseits, der dem König einen Ring gibt, welche die weiblichen

Geschlechtsorgane zumSprechenbringt undandererseits einer reinenWissensformder

öffentlich-rechtlich legitimiertenAkademien,die allesamtwie in der französischenRea-

lität Diderots durchCartesianismus geprägt sind. Letztere versagen permanent in ihren

Versuch einer rationalen Erklärung der sprechenden Schamlippen, weil sie den Körper

in demvorherrschendenCartesianismus der französischenAkademien vitales Begehren

wie ein gesäubertes mechanisches Uhrwerk auffassten. In einer der vielen kleinen Ge-

schichten des Romans versuchenWissenschaftler der Akademie vor demKönig, der den

elektrisch unsichtbaren Strahl des Ringmechanismus geheim einsetzt, dies mit dem lä-

cherlich fehlschlagenden Versuch zu beweisen, dass sie in der Öffentlichkeit auf denGe-

schlechtsteilen von Frauen unterschiedlicher Hautfarben blasen wie auf einer rein me-

chanischen Flöte.Die ironischeAnspielung auf intellektuelle Impotenz der institutionell

erstarrten Legitimität in den Akademien ist ebenso deutlich daraus zu lesen wie Fou-

caults nietzscheanischer Anspruch auf antiakademische Philosophie in seiner Identifi-

kationmit Diderots philosophisch-literarischer Opposition gegen den damals orthodox

gewordenen Cartesianismus in Frankreich.

PhilippePinel,der später zumBegründer der neuen französischenTheorie der dyna-

mischen Psychiatrie zu Beginn des 19. Jahrhunderts wird, entstammte der vitalistischen

Montpellierschule. Diderot hat aufgrund seiner avantgardistischen Stellung die Theo-

rie vorgeprägt, dass eine bewusste cartesische Selbstbeobachtung aufgrund des mate-

rialistischen Vitalismus in Montpellier nicht mehr Kriterium einesWillens zumWissen

über denKörper sein kann.DerWille zumWissenmuss fürDiderot also vomorthodoxen

und legitimgeltendenWillen des Akademismus getrenntwerden.Dies bestätigt also zu-

nächst die avantgardistische Ausnahmerolle, die Foucault zu Recht Diderot zuschreibt.

Aber deswegen lohnt es sich, einen genauerenBlick auf den von Foucault im ersten Band

seiner Geschichte der Sexualität gelobten Erstlingsroman derBijoux indiscrèts als Umset-

zung seinerTheorie in Geschichte zu werfen.

In Diderots Bijoux indisrèts verleiht der Magier Cucufa dem König einen wissen-

schaftlich nicht legitimen Ring, dessen (übrigens im Roman selbst ausschließlich) auf

weibliche Geschlechtsorgane gerichteter elektrische Strahl diese zum Sprechen bringt,

ohne dass dieser Auslöser den weiblich Beobachteten bekannt ist. Der König ist als

Besitzer des Rings hier keineswegs intim mit den Beobachteten wie in einer Beichte.

In Diderots Roman profitiert daher der männliche König von dieser Unsichtbarkeit

seiner Macht gegenüber allen weiblichen Untertanen, wodurch dieser viele Diskurse

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Thomas Becker: Die Feier der Sprache in der Ästhetik der Existenz

weit über den Sex hinaus wie z.B. Steuerhinterziehung ihrer Männer zum Vorschein

bringen kann. Diese Situation eines Beobachters erinnert eher an das unbeobachtbare

Beobachtungszentrums im Panoptikum als an eine intime Beichte. Es handelt sich auch

im Panoptikum um einen Zwang zum sich selbst beobachtenden Gewissens von oben,

weil der Beobachter über die geheime Allmacht einer Beobachtung zu verfügen scheint,

weil die Beobachteten nie wissen, wann sie davon betroffen sind. Es ist zwar eine Form

der Abschöpfung von Produktivität der Unterworfenen, aber diese Produktivität kommt

dann gerade nicht allein von unten, sondern wie im Panoptikum von einem repressiv

festgelegten Beobachtungszentrum. Von einem freiwilligen Begehren zur diskursiven

Beichte der Beobachteten von unten durch den Mechanismus des Magiers kann weder

in diesem Roman noch im Panoptikum die Rede sein, worauf aber die geheime Beichte

abzielt.

Wenn es denn indes eine Situation gibt, die eher der durch intimisierende Autori-

tät hervorgebrachten individualisierten Produktion einer Geständnispflicht analog zur

Beichte entspricht, in der das Begehren ohne repressiven Zwang durch die Beichtenden

selbst produziert wird, dann aber allein im von Foucault verschwiegenen Ende des Ro-

mans,wo der König der Königin alles nach Ablegung des Rings über das geheime Tragen

des Rings gesteht, d.h. in einer intimen Nähe ohne Vermittlung durch einen Mechanis-

mus das Geheimnis beichtet. Von dieser intimen freiwilligen Entritualisierung von ei-

nemMechanismus und damit der Befreiung von repressiver Beobachtung in einer rein

mündlich gewollten Beichte aber spricht Foucault an keiner Stelle seiner kurzen Anmer-

kung. Foucault hegt aber den Anspruch, den aphonen Ring des Wissens in seiner Ge-

schichte der Sexualität selbst erst zum Sprechen zu bringen,7 wiewohl es Diderot dage-

gen genau umgekehrt darumging, dass das freie Sprechen des Königs zwar einGeheim-

nis beichtet, aber umso besser den Grund seiner legitimen Autorität verschleiert, also

dass gerade durch das freie Sprechen der intimenBeichte die Legitimität derMacht ver-

schwiegen wird. Der Souverän steigert sein Ansehen als legitime Autorität im Beichten,

weil er dann die Rolle vom allmächtigen souveränen Beobachter, der andere zur Beich-

te zwingt, zur Rolle des Dienenden wechselt, weil er die Beichte zu seinem freiwilligen

Begehren erklärt. Er gibt damit dem Beichten eine ebenso erotische Qualität der freien

Rede. Sofern man aber die Offenlegung des Geheimnisses durch eine vom interpretie-

renden Beobachter ausgehende Diskursivierung nennt, übergeht Foucault, dass diese

Machtproduktion gerade nicht durch Kontrolle angereizt wird, sondern durch den si-

tuativen Wechsel der Positionen im Diskurs der Beichte, in welcher der Kontrollieren-

de freiwillig zum Kontrollierten wird. Die für den Leser offensichtliche Repression des

Ringswird nicht zumSprechen gebracht, sondernwirdwie der situative praxeologische

Wechsel der Machtpositionen im Diskurs verborgen, je offener er in der Intimität zur

Sprache gebracht wird. Wohl wird die Liebe der Königin zur legitimen Autorität durch

erotisierende IndividualisierungderMachtdesKönigs erneuert, aberdiese kommtdann

7 Michel Foucault. Sexualität und Wahrheit 1, S. 81: »Diesen magischen Reif, dieses Kleinod, das so

indiskret ist, wenn es darum geht, die anderen zum Sprechen zu bringen, und so verschwiegen,

wenn es um den eigenen Mechanismus geht, diesen Reif muss man seinerseits redselig machen;

[…].«

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Diderot, kein Diskursereignis 121

ohne repressivenMechanismus durch ein Begehren zur Beichte und eben in der Tat kei-

neswegs durch einen panoptischen Zwang des Königs zur Beichte seiner Untergebenen

zustande. Sie kommt auch nicht von Unten allein, da sie erst dadurch entsteht, dass die

souveränemännlicheMacht auf ihreMacht von oben situativ imOben verzichtet.Das ist

der Prozess einer aktivenMachtproduktion, auf dessen Aufklärung Foucault es in seiner

Kritik anderRepressionshypothesederMacht eigentlich abgesehenhat.Auch imPanop-

tismus handelt es sich zwar um eine Einkörperung derMacht durch die Unterworfenen,

also um eine Subjektivierung. Aber es ist wie im Beispiel Diderots eine repressive Kon-

trolle von oben, während diese Stellung des Beobachters vielmehr erst in der Intimität

des situativen Rollenwechsels oder der teilweisen Aufhebung eines Autoritätszwanges

wie in der liberal intimen Erziehung entstanden ist, um als Vorbild des Beobachtens in

gebauter Architektur erst fixiertwerden zu können.Erziehung ist dieVoraussetzungdes

disziplinierenden Gefängnisses und seiner neuen Beobachtungsform und dieses nicht

das Vorbild der Erziehung zur Disziplin, womit Foucault die Übernahme einer spätro-

mantischen Kritik Nietzsches an jeder Schule nicht als Bedingung seiner schulischen

Sichtweise reflektiert. Der Wechsel der Position, der zu einem anderen Diskurs führt,

ist ein speech act in der Veränderung des Kontextes, was Foucaults Diskurstheorie über-

geht.

Der Roman Diderots bestätigt damit eine Pointe Foucaults jedoch gegen Foucault:

Beichte als eine grundlegende Technik der Macht, die aber weder durch Diskurs noch

durch das Panoptikum erschlossen werden kann, weil das Begehren zum Diskurs im

Diskurs zwar erscheint, aber eben nicht vomDiskurs selbst ausgeht, so dass Positionen

im Diskurs und kontextuelle Positionen von Autoren als Recht zum Diskurs methodisch

unterschieden werden müssen, während Foucaults Behauptung von der Positivität des

Diskurses dies nicht macht, weil eine Ordnung der Diskurse nur im Feiern der Ähnlich-

keit der Diskurse rekonstruiert werden kann, so dass die Darstellung von Diderot durch

die Ähnlichkeit des Panoptikums zur einer verkürzten Darstellung von Kontrolltechni-

ken wird.

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476512-018 - am 14.02.2026, 17:32:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476512-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

