Communicatio Socialis 43 (2010), Nr. 4: 443-448
Quelle: www.communicatio-socialis.de

DOKUMENTATION

Michael Rutz | Die drei Mediengebote der Kirche

Globale Herausforderungen der
katholischen Presse*

Zwei Merkmale pragen den Wandel der Medienlandschaft: Das erste
ist die Schnelligkeit. Vor wenigen Jahren noch hatte man Zeit, auf
bestimmte Vorgange zu reagieren. Heute hat sich das Medienangebot
vervielfacht und damit auch die Konkurrenz. Der Erfolg von Journa-
listen wird anhand ihrer Reaktionsschnelligkeit gemessen. Man kann
sagen: Das Gebot der Schnelligkeit iiberholt jenes der Genauigkeit.
Zweitens: Auch in Deutschland umgibt uns, seit sich das Internet in
beinahe jedem Haushalt durchgesetzt hat, eine Uberfiille von Infor-
mationen. Hunderte von Fernsehkandlen, Hunderte von Radiopro-
grammen, 320 Tageszeitungen, Tausende von Magazinen und eben
das Internet — so ist es in vielen Teilen der Welt. Diese Uberfiille
bietet Chancen, kann aber auch ratlos machen: Es fehlt die Ubersicht.

Fiir die Kirche in Deutschland ist es in einer solchen Medienland-
schaft schwer, Gehor zu finden. Sie kann in doppelter Weise betroffen
sein. Zum einen findet sie sich haufig als Objekt der Berichterstattung
wieder und mochte auf diese veroffentlichte Meinung Einfluss neh-
men, sich vielleicht wehren. Oder — und das ist die andere Moglich-
keit — sie will selber Themen setzen, mochte beim grofien ,Agenda
Setting“ auf der Medienbiihne dabei sein, dort also, wo bestimmt wird,
woriiber eine Gesellschaft diskutiert, welche Haltung sie einnimmt,
wie sie Zukunft bewertet, wie sie ihr Verhalten organisieren soll.

Die Kirche hat viel zu verlieren und viel zu gewinnen, denn sie
ist darauf angewiesen, Menschen zu erreichen. Mit ihnen zusammen
muss sie bei der Sache des Evangeliums sein, sie muss sich aber auch
den Fragen der Zeit aussetzen. Beides zusammen erst fiigt sich zu
einer christlichen Zeitgenossenschaft.

* Abdruck des Vortrags, den der Chefredakteur des ,Rheinischen Merkur* beim
Medienkongress ,Katholische Presse in der digitalen Welt“ am 4. Oktober 2010
in Rom gehalten hat.

443



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rutz

Erstes Mediengebot der Kirche: anwesend sein

In den gesellschaftspolitischen Debatten, aber auch im politischen
Entscheidungsprozess in den Parlamenten ist beinahe jeden Tag die
Haltung der Kirche gefragt. Die Fragen lauten: Welche Gerechtig-
keit wollen wir in der Gesellschaft? Wie soll die Abtreibungsdebatte
weitergehen? Was halten Christen von den Moglichkeiten der Bio-
forschung, also den Arbeiten am menschlichen Genom? Wie stehen
wir zur Forschung, die Embryonen verbraucht? Wer, wenn nicht wir,
fordert ethische Normen ein im Verhalten der Mitglieder einer Ge-
sellschaft zueinander, auch im Wirtschaftsleben? Was ist das Beson-
dere an einer christlichen Bildung und Erziehung? Dies sind Fragen,
die jeden Tag verhandelt werden, die jeden Tag beantwortet werden
miissen, in denen es darauf ankommt, Stellung zu beziehen: schnell,
kompetent und auch lautstark und wahrnehmbar.

Auf der Fernsehbiihne einer Nation, also in den Hauptstadten, be-
deutet das, sich taglich bei Tausenden von Journalisten sehen oder
horen zu lassen. ,Esse est percipi“: Wer nicht anwesend ist, der ist
nicht. Man muss also teilnehmen. Man muss anwesend sein, darf
vor Offentlichkeit und Streit keine Angst haben, muss sich auf den
Biihnen der Medien engagieren. Wenn die Kirche und ihre Repra-
sentanten auf der Medienbiihne einen Positionsverlust zulassen,
weil sie zu zuriickhaltend sind, dann werden andere unsere Themen
verhandeln. Und ich fiirchte, dass wir genau diese Zuriickhaltung in
diesem Moment beobachten, ein Zuriickweichen vor dem Zeitgeist.
Die Interpretationshoheit bei wichtigen Themen wird dann iiber uns
hinweggehen, sie wird von anderen genutzt. Entscheidungen fal-
len dann ohne uns. Und wir wissen: Meist ist das nicht zum Vorteil
der Kirche.

Hinzu kommt auch: Man muss, wenn man anwesend ist, auch me-
dientauglich sein. Es kommt also nicht nur auf die Botschaft, sondern
auch auf den Botschafter an. In der schnellen, bildorientierten Fern-
sehwirklichkeit zdhlt der erste Eindruck, das Gefiihl von Vertrauens-
wiirdigkeit, die Fahigkeit zur Symbolik, die Kunst der knappen Bot-
schaft. Was sie gehort haben — die zugrunde liegende Information,
das vergessen die Zuschauer rasch. Den guten oder schlechten Ein-
druck aber, den sie iiber die Emotion des Bildes vom Talkshow-Gast
mitnehmen — den vergessen sie nicht. Dieser emotionale Eindruck
pragt am Ende die Einstellungen zur Sache.

Es geht also darum, wer in der Gesellschaft Macht erwirbt, wer
Anhianger gewinnt, wer starke Gefolgschaften organisieren kann. Am
Ende steht die Frage: Kann ich auf diese Weise eine Gesellschaft in

444



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die drei Mediengebote der Kirche

die Richtung lenken, in der ich sie nach meinen Vorstellungen haben
will? In unserem Falle: Wird es eine christliche oder wird es eine
atheistische Gesellschaft sein? Ist sie sozial oder unsozial? Ist sie
friedlich oder unfriedlich? Ist sie glaubig oder unglaubig? 25 Millio-
nen Katholiken leben in Deutschland. Das ist zwar keine randstdn-
dige Minderheit, aber dennoch ist es schwer, durchzudringen. Die
Kirche muss also kampfen, muss teilnehmen am taglichen Meinungs-
marketing: Sie muss reagieren, sie muss sich der hohen Antwortge-
schwindigkeit des medialen Systems anpassen, sie muss einheitlich
und dissonanzfrei auftreten, sie muss erstklassige Botschaften und
erstklassige Botschafter haben.

Das zweite Mediengebot der Kirche: selbst agieren

Kirche muss auch selbst handeln. Das bedeutet zweierlei: Sie muss
die Akteure der Medienlandschaft pflegen, und sie muss eigene Me-
dien haben. Was den ersten Punkt betrifft, die Pflege der Medien-
menschen, so mag es anmafdend erscheinen, wenn die Medienleute
gelegentlich von sich selber als ,vierter Gewalt“ sprechen. Aber man
kann nicht iibersehen, dass ihnen eine Aufklarungs- und Kritikfunk-
tion zukommt im Blick auf Legislative, Exekutive und Judikative.
Aber die Journalisten setzen auch die Themen der gesellschaftlichen
Debatte. Sie bestimmen, wer an dieser Debatte teilnimmt. Sie stellen
Offentlichkeit erst her und erméglichen Teilhabe am offentlichen Le-
ben. Sie konnen Skandale auslosen und davon ablenken. Sie konnen
einzelne Akteure zu Helden machen oder sie in Verruf bringen.

Die Akteure der Medienlandschaft, die zu pflegen waren, also die
Journalisten, sind in der Regel ordentlich ausgebildete Kollegen, die
auch ein privates Leben haben, ihr personliches Schicksal tragen. Sie
sind Menschen wie du und ich. Beziehungspflege zu Journalisten be-
deutet nicht den Versuch ungebiihrlicher Indoktrination oder Agita-
tion. Aber es heif’t: Offenheit zu erzeugen fiir den anderen Stand-
punkt, das differenzierte Denken zu bestimmten Themen der Zeit zu
befordern, an die Vernunft zu appellieren und zu zeigen, dass Ver-
nunft und Glaube einander nicht ausschliefben. Es geht also darum,
zu den Journalisten, die die offentliche Meinung pragen, die jeden
Tag iiber Nachrichtenprioritdten, iiber Kommentare und ihre Inhalte
bestimmen, ein freundschaftliches, gesprachsbereites, konstruktives
Verhaltnis zu wahren.

Aber noch ein anderer Punkt ist wichtig. Der Bielefelder Soziolo-
ge Niklas Luhmann hat einmal die Griinde systematisiert, die einen
Vorgang zu einer veroffentlichten Nachricht werden lassen. Darunter

445



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rutz

ist an vorderster Stelle auch das Kriterium der ,Normabweichungen®.
Rechtsverstofe fiillen taglich die Nachrichten, wenn von Gerichtspro-
zessen berichtet wird. Sie werden in ihrer Attraktivitat fiir die boule-
vardeske Nachrichtenindustrie nur noch iibertroffen durch Verstofe
gegen ethische und moralische Normen, und hier kommt die Kirche
ins Spiel. Denn wenn uns moralische Normen wichtig sind, muss uns
daran gelegen sein, dass der Verstof gegen solche Normen offentlich
bestraft wird. Das geschieht in der Regel durch Berichterstattung,
gewissermafden also durch die Zurschaustellung derer, die diese mo-
ralische Normabweichung zu verantworten haben. Indem also iiber
den Normverstofd berichtet wird, wird die Positionierung der Norm,
also die nicht zu iiberschreitende Grenzlinie, fiir die Offentlichkeit
erst kenntlich gemacht.

Wenn Journalisten aber fiir sich und ihr privates Leben entschieden
haben, ihre moralischen Mafstdbe neu zu definieren, werden sie auch
nicht mehr willens sein, die Verstofie anderer gegen diese moralische
Norm durch eine publizistische Erwahnung zu bestrafen. Die Folge
ist, dass auch die offentliche Moral sich dorthin verschiebt, wo Jour-
nalisten schon lange angekommen sind. Ob es sich um das Thema
von Scheidungen handelt, um Abtreibung, um ethische Fragen gen-
technischer Medizin: es gabe viele Beispiele, die das belegen. Daraus
folgt: Die Sinnhaftigkeit moralischer Normen immer wieder deutlich
zul machen, ist eine bedeutsame Aufgabe der Kirche. Auch deswegen
ist das standige Gesprach mit Journalisten notwendig, und im Falle
der Kirche kann der personliche Kontakt auch immer durchaus seel-
sorgerliche Aspekte haben.

Drittes Mediengebot der Kirche: die eigenen Medien pflegen

Kirche ist in der Mediengesellschaft Objekt und Subjekt zugleich. Sie
kann Opfer sein, aber auch Tater. Sie kann die Zeitlaufe und auch den
Zeitgeist iiber sich hereinbrechen lassen und sich beim einen oder
anderen Punkt mehr oder weniger erfolgreich wehren, indem sie die
sdkulare Medienlandschaft zu beeinflussen versucht. Sie kann aber
auch mit grofer Uberzeugung und grofem Stolz selbst agieren und
mit eigenen Medien in die 6ffentliche Debatte eingreifen, sie mit eige-
nen Medien zu pragen suchen. Wir Christen wollen ja etwas in dieser
Gesellschaft. Wir haben — 6konomisch ausgedriickt — Produkte, von
deren Brillanz wir iiberzeugt sind. Die erste Gruppe dieser Produkte
heifst: Sinnstiftung, Glauben und Transzendenz. Zweitens: ethische
und moralische Normen. Und drittens: Gemeinde als Grundbaustein
konkreter Kirche.

446



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die drei Mediengebote der Kirche

Alles, was wir dazu zu sagen haben, bedarf eines Mediums. In sei-
ner Gemeinde wird der Priester auf die Kanzel steigen, dort predigen
und auf diese Weise jene erreichen, die schon in die Kirche gekommen
sind. Wenn er aber jene erreichen mochte, die zwar katholisch, aber
offensichtlich nicht gemeindenah sind, dann muss er einen Gemein-
debrief verschicken. Und die Kirche, die sich an jene richten mochte,
die in einer Gesellschaft fern von der Kirche stehen, die aber Macht
haben, eine Gesellschaft zu pragen — auch diese Kirche braucht Medi-
en. Sie muss sie selbst schaffen und wichtig nehmen.

Die Kirche muss dabei in der ganzen Gesellschaft horbar sein, also
auch bei allen Menschen aufderhalb der Kirche. Dort sind religiose
Menschen auf Sinnsuche (und vielleicht auch auf Kirchensuche).
Und dort befinden sich auch die Multiplikatoren und Entscheider
gesellschaftspolitischer Vorgange, jene, die die Lufthoheit iiber die
Stammtische ausiiben, oder die — um es mit dem Philosophen Hegel
zu sagen — den ,Zeitgeist pragen, der hinter den Dingen steht“. Um
ihre Vermittlungsaufgabe zu erfiillen, muss die Kirche Kommunika-
tion betreiben, die sich in ihren Formen der jeweiligen Zielgruppe und
deren Kommunikationsverhalten anpasst.

Je bedeutsamer der Kirche die jeweilige Kommunikationsaufgabe
ist, umso eher wird sie dieser Aufgabe als eine ihre Existenz begriin-
dende und sichernde Investition im Sinne ihrer Zielsetzung begreifen
und nicht zuerst als Subvention bzw. als notwendig marktfinanzierten
Vorgang — ein Umstand, der bei der Kommunikationsform Predigt so-
fort einleuchtet. Die Parallelitat zu ,normalen” Unternehmen ist hier
uniibersehbar: Fiir das werbende Material in Wort, Bild und Ton, mit
denen ein Unternehmen sich nach innen und aufden erklart, zahlen
weder potentielle Kunden noch die Mitarbeiter etwas.

Die katholische Kirche bildet nicht nur hervorragende Journalisten
aus, sie hat in manchen Landern auch einen grofden Reichtum an Me-
dien aufzuweisen, die ihre Aufgabe kraftvoll und auch wirkungsmach-
tig erfiillen. Sie alle leisten diese Formen der zielgruppengerechten
Kommunikation. Dieser Reichtum wird in der innerkirchlichen De-
batte nicht immer als solcher erkannt. Manchmal iiberwiegt sezessi-
onistisches Denken, manchmal Misstrauen das Vertrauen, manchmal
die Zogerlichkeit den mutvollen und unternehmerischen Schwung,
manchmal die Kritik die Anerkennung, manchmal der Subventionsge-
danke den Gedanken der Investition in die Kopfe.

Hinzu kommt: Wir miissen mit unseren Medien offen sein fiir die
kritische Welt, so offen, wie Papst Benedikt XVI. das seinerzeit von
Giovanni Maria Vian, dem Direktor des , Osservatore Romano®, ein-
gefordert hat, als er ihm zur BegriifSung schrieb, ein kirchliches Me-

447



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Michael Rutz

dium werde der Kirche ,besser dienen konnen, wenn es die fruchtbare
Begegnung von Glaube und Vernunft aufzeigt, dank derer auch eine
freundschaftliche Zusammenarbeit von Glaubenden und nicht Glau-
benden moglich wird*“.

Wir brauchen also unsere Medien in der Vielfalt der Zielgruppen.
Wir brauchen sie auch fiir die Vielfalt des Informationsverhaltens:
Mancher mochte und soll die Informationen zum Nachlesen auf den
Tisch bekommen, das gedruckte Wort wird noch lange modern blei-
ben, jedenfalls in gebildeten Kreisen — dort, wo die Entscheidungen
fallen. Ein anderer nimmt die Miihe auf sich und sucht sie sich im
Internet zusammen, ein Dritter kann gewissermafien eher zufallig
beim Radiohoren erreicht werden. Wo man nicht lesen und schreiben
kann (oder will), dort muss die Kirche auf die elektronischen Medien
setzen, auf Horfunk und Fernsehen.

Das eine Medium kann das andere also nicht ersetzen, es kommt
auf die Summe dieser Medien an und darauf, dass die Kirche sie
gemeinsam mit groRer Uberzeugung nicht nur trigt, sondern auch
pflegt und ein wenig stolz ist auf sie. Es kommt darauf an, dass Me-
dien auch in der katholischen Kirche immer als ,zukunftsorientierte
Gemeinschaftsaufgabe“ verstanden werden. Genau das ist es: Medien
sichern Zukunft.

Es ist notwendig, dass die Kirche kampagnenfahiger wird in einer
Gesellschaft, in der sie oft angegriffen wird, und es zur Verteidigung
von Standpunkten eben auch auf Kampagnenfdhigkeit ankommt.
Deshalb reicht es nicht, dass die katholische Kirche in den Medien
gehort wird, sie muss sich auch durch eigene Medien Gehor verschaf-
fen — mehr als heute. So ist es weltweit. Die Kanzeln in der Kirche
reichen nicht mehr, man muss auch die Kanzeln unserer Zeit suchen
und selbst bespielen — und das sind die Medien. Die Kirche wird die
Welt nur dann in ihrem Sinne pragen konnen, wenn sie das versteht.

448



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2010-4-443
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

