Kontroverse e

Zu Jiirgen Habermas, Faktizitit und Geltung

Thomas Blanke
Sanfte Notigung

Jiirgen Habermas verfolgt von Beginn seiner Theoriearbeit an konsequent eine Fra-
gestellung, die »auf’s Ganze« geht: Was meinen wir, wenn wir von der Vernunft oder
Unvernunft geselischaftlicher Verhiltnisse oder von Gesellschaft insgesamt spre-
chen? Woran bemifit sich die — moderner, vielleicht auch bescheidener formuliert —
Rationalitit sozialer Strukturen, iiber welche Kriterien verfiigen wir, um diese zu
beurteilen? Eher hintergriindig schwingt dabei die Frage mit, ob und unter welchen
Aspekten ein Prozefl sozialer Evolution zu gréfierer Verniinftigkeit auszumachen ist.
Die Konsequenz und Hartnickigkeit, mit der Deutschlands derzeit international
bedeutendster Philosoph diese Fragestellung verfolgt, riicke sein Theorieprogramm
in die Nihe der Megawerke des klassischen Zeitalters der deutschen Philosophie:
Der Aufklirungs- und Restaurationszeit von Leibniz und Kant bis Marx und Scho-
penhauer. »Faktizitit und Geltung«' ist die (vorliufige?) Summe seiner Rechtstheo-
rie. Wie bei Hegel kommt sie im Publikationszyklus spat. Dies verweist auf eine fiir
die Schnittstelle zwischen Vernunftphilosophie und Gesellschaftstheorie prominente
Rolle des Rechts: Unter dem Aspekt der Rationalitit einer Gesellschaft kommt ihm
nach Habermas eine offenbar dominierende, kriteriale Bedeutung zu.

I. Die Fragestellung der Vernunftphilosophie: Alteuropdischer Schwanengesang und
intellekiuelle Anmaflung?

Weithin wird schon diese zentrale Fragestellung, die Habermas (im doppelten Wort-
sinn) verfolgt, fiir hoffnungslos antiquiert, iiberholt, schlicht unbeantwortbar, lingst
entschieden oder als nicht wissenschaftsfahig angesehen. Verbreitet ist auch der Arg-
wohn, hier erhebe die Hybris einer Philosophie, die sich noch allemal blamiert habe,
erneut die Stimme. Gesetzt, wir glaubten zu wissen, ja schlimmer noch: Wir wiifiten
gar, woran sich gesellschaftliche Vernunft bemesse. Wiirde damit nicht die Basis fir
eme Despotie gelegt, die sich anmafe, alle unwiirdigen, weil unverniinftigen Verhile-
nisse umzustiirzen? Nun gibt Habermas auf die Gattungsschicksalfrage nach der
gesellschaftlichen Vernunft eine prozedurale, demokratische Antwort. Vereinfacht
gesagt griindet danach die Rationalitit (d. i.: die Giilagkeit, die verniinftige Geltung,
rechtlich: die Legitimitit) von Handlungsnormen allein auf der ungezwungenen, in
rationalen Diskursen gepriiften Zustimmung derer, die von ihnen, sei es tatsiachlich,

1 Frankfurt/M. 1992; Seitenangaben im ‘Text ohne naheren Hinweis beziehen sich auf die erste Auflage. Die
in der 4.Aufl. z.T. vorgenommenen Modifikationen bleiben hier unberiicksichugr. Insoweit gehe ich
lediglich auf das dieser 4. Aufl. angefugte Nachwort ein. Hervorhebungen in den zitierten Texestellen
stammen von Habermas.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

440

sei es moglicherweise betroffen werden. Fir die normative Rationalitit einer Gesell-
schaft in dem Sinne, daf ihre geltende Rechtsordnung auch die Zustimmung derer,
die sic betrifft (das sind in erster Linie ihre Staatsbiirger), verdient und aller Voraus-
sicht nach auch findet, kommt es folglich entscheidend auf das Vorhandensein und
die Art der Ausgestaltung demokratischer Verfahren der Rechtsschdpfung und die
Massenhaftigkeit und Pluralitit von Prozessen der offentlichen Meinungs- und Wil-
lensbildung, die lebendige Diskursivitit einer Gesellschaft an. Demokratie und
Offentlichkett sind das aufgeloste Ritsel gesellschaftlicher Vernunft.

1. Es ist etwas faul im Staate Deutschland

Ganz unabhingig davon, ob man dieser Antwort zustimmt und den verschlungenen
Pfaden ihrer Begriindung folgt, vermag ich weder einzusehen, warum die Frage nach
der Vernunftigkeit einer gesellschaftlichen Ordnung iiberholt, unwissenschaftlich
oder falsch gestellt sein soll, noch warum dieses Erkenntnisinteresse iiberhauptin die
Verdachtszone einer rattonalistischen Aufklirungstyrannis geriickt wird. Gewif3:
Der Auftrag »Ihr werdet unterscheiden Gut und Béose«, mit der die Menschen dem
Alten Testament zufolge aus dem Paradies vertrieben werden, ist ambivalent. Er
beinhaltet auch den Zwang, unterscheiden zu miissen, dic Fesselung an ¢inen »mo-
ralischen Instinkt«, in dessen Namen (weil Gort!) nicht eben selten unsigliches
Unheil begangen und gerechtfertigt wurde und wird. Gerade in der jingeren deut-
sechen Geschichte sind unter dem Bann einer politischen Theologie, die diese
moralischen Begriffe ins Soziale gewendet und zur ethnischen und rassischen Unter-
scheidung von »Freund und Feind« existentialisiert hat, buchstiblich besten Gewis-
sens die monstrosesten Verbrechen begangen worden. Diese Erfahrung wiirde
jedoch nur abermals verdringt, wenn die Unterscheidung von gut und bose, von
moralisch richtig und falsch, von rechtlich legitim und illegitim als nicht weiter auf-
klarungsbediirftig oder -fihig zurlickgewiesen oder auf die gleichermaflen positivi-
stische wie systemtheoretische Formel gebracht wiirde, derzufolge iiber solche
Dichotomien die jeweiligen Religions-, Moral- und Rechtssysteme autonom verfii-
gen: wonach zwar heute Unrecht sein kann, was damals Recht war, jedoch kein
iibergreifendes, unabhingiges Kriterium zur Hand ist, welches iiber Recht und Un-
recht in verniinftiger Form zu Gericht sitzen kénnte. Was »faule, falsch war im
nationalsozialistischen Staat, entzdge sich der niheren Bestimmung. Die »Nieder-
lage des Denkens« (A. Finkielkraut] wire damit wissenschaftlich beglaubigt. Die
Vermutung diirfte nicht falsch sein, daf die Erfahrung des Unrechtsstaats das zen-
trale Mot fir die beharrlichen Anstrengungen von Habermas ist, einem solchen
Defaitismus der Vernunft das Wasser abzugraben. Dieser Versuch ist aller Miihe
wert.

III. Rechts- und Moralphilosophie: Aufklirung iiber Unterscheidungen

Die Unterscheidungen von moralisch richtig und falsch, von Recht und Unrecht sind
fundamentale Orientierungsmuster, an denen eigenes wie fremdes Verhalten gepriift
und gebilligt oder verworfen wird. Im Gegensatz zu anderen Rationalititskriterien
wie etwa empirisch wahr oder falsch, zweckmifig/unzweckmilig rithren sie an tief-
sitzende Affekte: Auf normative Verfehlungen reagieren wir mit Scham, Wut und
Emporung und bet groben Verstoflen andcrer vorzugsweise mit dem reflexhaften
Begehren, ihre Untaten mit gleicher Miinze zu vergclten — sei es aus einem atavisti-
schen Rachebediirfnis, sei es aus dem unbewuflten Antrieb, dadurch die verletzte
moralische Ordnung wieder herstellen und versohnen zu wollen. Die genannten

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

Unterscheidungen sind konstitutiv fiir die sozialen Lebens- und Erfahrungsweisen
von Menschen als moralische Subjekte, fiir ihre Selbst- und Fremdachtung
{(»Wiirde«) und fiir die Legitimitit sozialer Ordnungen. Sie definicren das, was wir
mit Kultur und Zivilisation bezeichnen. Es ist daher eine zentrale Aufgabe nicht nur
der Rechts- und Moralphilosophie, sondern jeder theoretisch anspruchsvollen So-
zialwissenschaft, die mit diesen Unterscheidungen verbundenen Wertorientierungen
und Prinzipien auf ihre Rationalitit hin zu untersuchen. Das von prozeduralen Ge-
rechtigkeitstheorien verfolgte Konzept, in deren Tradition das (Euvre von Habermas
steht, erscheint gegeniiber anderen Ansitze in mehrfacher Hinsicht vorzugswiir-
dig.

— Im Unterschied zu empirisch-relativistischen Gerechtigkeitstheorien begniigr es
sich nicht mit der Konstatierung jeweils historisch-kulturell unterschiedlicher Ge-
rechtigkeitsvorstellungen, sondern hilt an dem Anspruch fest, diese vor dem Hin-
tergrund einer normativ gehaltvollen Explikation des Sinns von Gerechtigkeit
kritisch aufeinander zu beziehen und ihren jeweiligen Rationalititsgehalt herauszu-
arbeiten.

- Das prozedurale Gerechtigkeitskonzept verzichtct im Gegensatz zu materialen
Ethiken auf die substantialistische Auszeichnung von hichsten, gleichsam ewigen
Werten, deren Begriindungsbediirftigkeit im nachmetaphysischen Zeitalter ja gerade
zur Debatrte steht.

— Prozeduralen Gerechtigkeitstheorien liegt die Idee zugrunde, dafl Unabhingigkeit
und Unparteilichkeit die elementaren Bedingungen gerechter Urteilsbildung sind.
Sie lassen sich demnach als Explikation des Standpunkes der Unparteilichkeit verste-
hen. Unmittelbar plausibel ist diese Institution dann, wenn es um die Regeln und
Verfahren geht, die bei der Schlichtung von Handlungs- und Inreressenkonflikten
(etwa bei Fragen der Verteilungsgerechtigkeit) zur Anwendung kommen sollen.
Aber lifit sich auch die verniinftige Genesis und Geltung von Normen, bel denen es
nicht um die Aufstellung von Regeln fairer Konfliktschlichtung, sondern um die
Begriindung moralischer oder rechtlicher Handlungsgebote geht, im Blick auf das
Kriterium der Unparteilichkeit entwerfen? Als unparteilich kénnten hicr all diejeni-
gen Handlungsnormen gelten, die im gemeinsamen und gleichmifligen Interesse
aller liegen. Damit verlagert sich die Frage auf die Kriterien, anhand deren sich
beurteilen liefle, was im »gemeinsamen Interesse aller« liegt.

— Da der Riickgriff auf immer schon gewufte, substantielle Gemeinwohlvorstellun-
gen abgeschnitten ist, kann die Antwort hierauf nur ihrerseits in Prozeduren der
Normbegriindung gefunden werden, die sicherstellen konnen, daft nur solche Nor-
men Anerkennung finden, die im gleichmifligen Interesse aller liegen. Gemeinsam
ist daher allen prozeduralen Gerechtigkeitstheorien der Versuch, Regeln und Verfah-
ren der Normbegriindung und -anwendung zu bestimmen, auf die sich — bei im
Prinzip ungewissem Ergebnis — jeder soll einlassen kénnen. Die Gerechtigkeit von
Normen hingt damit ab von der Gerechtigkeit der Verfahren, in denen sie gefunden
werden. Nichts liegt nun niher, als des Ritsels Losung in einem zum Konsensprin-
zip erwetterten Demokratieprinzip zu finden: Wird zum Priifstein der Gerechtigkeit
die Verallgemeinerungsfibigkeit einer vorgeschlagenen Norm erhoben unter dem
Aspckt, ob mit der Zustimmung potentiell aller, die von ihr betroffen sein kénnen,
zu rechnen ist, so kann unterstellt werden, daff die Norm im gemeinsamen Interesse
aller liegt. Ein derartiger Test auf Verallgemeinerungsfihigkeit darf freilich grund-
satzlich nicht stellvertretend fiir dic betroffecnen Subjekte — etwa durch eine unab-
hingige gesellschaftliche Instanz oder die theoretische Reflexion eines Einzelnen —
durchgefithrt werden. Zum einen, weil die Zweifel an der Unparteilichkeit der Ur-
teilsbildung nicht prinzipiell ausgeriumt werden kénnten. Vor allem aber, weil nur

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

441


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

442

jeder selbst beurteilen kann, was in seinem Interesse liegt, »fiir thn gut ist«, und den
stellvertretend errichteten Normen ihre jeden Einzelnen moralisch verpflichtende
Kraft fehlen wiirde, die nur auf der Uberzeugung von ihrer Anerkennungswiirdig-
keit beruhen kann. Nur die ratsichliche Zustimmung kann solche Verbindlichkeit
zum Resultat haben. Folglich verdienen nur die Normen Zusummung, die die un-
gezwungene Zustimmung aller in Verfahren freier, diskursiver Willensbildung auch
tatsichlich finden. Die Rationalitit von Normen wurzelt im demokratischen Kon-
sens.

1V. Paradoxien der prozeduralen Gerechtigkeitstheorien: Freibeit, Autonomie und
Gerechtigkeit

Die konsequente Form der Unparteilichkeit einer Norm ist in dieser Sicht ihre all-
seitige konsensuelle Anerkennung. Damit resultiert der Standpunkt der Unpartei-
lichkeit letztlich aus der Autonomie der Subjekte. Dies scheint logisch stringent
abgeleitet, ist aber zugleich paradox: Verstehen wir doch unter Autonomie die Fi-
higkeit der Selbstbestimmung des Willens von Subjekten, wobei der Wille bald diese,
bald jene Richtung annehmen kann, aber in jedem Falle zunichst subjektiv und
durchaus parteilich ist. Autonomie meint in diesem Sinne in erster Linie Freiheit der
Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung, auch in der Bedeutung von Willkiir,
die keiner Rechtfertigung bedarf. Wie aus der Freiheit oder Willkiir des Willens einer
Unsumme von Einzelnen eine verniinftige Allgemeinheit, Gerechtigkeit als Stand-
punkt der Unparteilichkeit hervorgehen kann, wie diese eigentimliche Selbstaufkli-
rung von — durchaus auch — Egoismen, Privatmeinungen und bloff subjektiven
Uberzeugungen in Rationalitit stattfindet (oder als solcher Prozef iiberhaupt ge-
dacht werden kann), ist das Kernproblem der prozeduralen Gerechrigkeitstheo-
rien.

Man kann dies, mit Kant, in der Weise angehen, daf} die verniinftige Allgemeinheit
als ein allgemeines »Gesetz der Freiheit« begriffen wird, welches den konfligieren-
den Willkiirsphiren der Einzelnen eine duflere, fiir alle gemeinsame und gleiche
Schranke auferlegt. Die rationale Rechtfertigung dieser Normen beruht dann darauf,
dafl jeder sich soweit entfalten kann, wie dies mit den Rechten aller anderen auf eine
entsprechende Selbstbestimmung vereinbar ist. In dieser Sicht ist das Gesetz in erster
Linic Schranke individueller Freiheit, es neutralisiert Umfang und Folgen der auto-
nomen Willkiir der Einzelnen unter dem Gesichtspunkt der Verallgemeinerbarkeit
gleicher Handlungsfreiheiten. Normen, die auf diese Weise begriindet werden kén-
nen, besitzen etwa den logischen Status und normativen Anweisungsgehalt des Art. 2
Abs. 1 GG, § 823 Abs. 1 BGB und des allgemeinen Gleichheitssatzes in Art. 3 Abs. 1
GG.

Damit eine solche allgemeine Schranke der je individuellen Freiheit zugleich als aus
dem Willen jedes Einzelnen hervorgegangen und von ihm als akzeptiert gedacht
werden kann, mufite Kant von der Unterstellung gleicher moralischer Einsichtsfa-
higkeit und der Selbstbindung an die gewonnene moralische Einsicht ausgehen.
Schon Hegel hat dieser Fassung eines rationalen Gesetzesbegriffs bei Kant vorgehal-
ten, sie bestimme die Rcchtsvernunft blofl negativ, als formelle Schranke der
Freiheit. Eine inhaltliche, substantielle Verniinfrigkeit kdame einem solchen Not- und
Verstandesrecht, welches gleichsam nach dem Muster einer Straflenverkehrsordnung
Privatwillkiir zur Riicksichtnahme auf die iibrigen Verkehrsteilnehmer zwingt, nicht
zu. In der Tat dominiert in dieser kantischen Version einer prozeduralen Gerechtig-
keitstheorie ein individualistisch gefaliter, dem Rechtssystem vorausliegender, libe-
raler Freiheitsbegriff. Das Gemeinwesen, das »bonum communex« resultiert nicht aus

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

einem bewufiten und gewollten Zusammenwirken der Staatsbiirger auf der Basis
gemeinsamer Uberzeugungen, sondern aus dem freien Spiel der Marktbiirger. Das
Gesetz als »Spielregel« der Privatrechtsgesellschaft ist dadurch von moralischen Im-
plikationen weitestgehend entlastet, es ist sittlich neutralisiert. Folglich beschrinkt es
sich auf die Statuierung duflerer Verhaltenspflichten in den Rechtsbeziehungen, die
die Blirger miteinander eingehen, und verlangt nicht mehr, als daff es respektiert wird
— welches auch immer die Motive seien, ihm Folge zu leisten. Was Hegel angemahnt
hat, ist niche leicht, schon gar nicht gefahrlos zu gewinnen. Dies zeigt nicht nur seine
problematische geschichtsphilosophische Verséhnung von Freiheit und Notwendig-
keit, Vernunft und Wirklichkeit, Recht und Sittlichkeit, die im Staat als der Wirk-
lichkeit der sittlichen Idee ihr herrschaftliches Dasein erhile ~ einem Staat, der niche
zufillig dem preuflischen Stinde- und Obrigkeitsstaat zum Verwechseln dhnlich sah.
Gleiches gilt erst rech fiir die Marxsche Vision, die im Privateigentum an Produk-
tionsmitteln angelegte, durch das biirgerliche Formalrecht zementierte Spaltung der
Subjekte in »a-soziale« Privatbiirger (bourgeois) einerseits und politisch verantwort-
liche Staatsbiirger (citoyen) andererseits durch einen revolutionaren Umstrukturie-
rungsprozell primir des verselbstindigten dkonomischen Systems aufzuheben.
Damit sollte dem biirgerlichen Klassenrecht mit seinen blof formell gleichen Frei-
heiten und seiner — noch nicht einmal realisierten — bloff formal gleichen Chance auf
politische Mitgestaltung die Grundlage entzogen werden. Das humane Gattungswe-
sen einer nichtentfremdeten, kommunistischen Gesellschaft har das Licht der Welt
nur in der pervertierten Form der Parteidiktatur erblickt. Vestigia terrent. Wenn
Gesellschaften, Staaten, Nationen und thre Rechtssysteme den Anspruch erheben,
als moralisch gerechtfertigte Veranstaltungen substantielle Vernunft zu verkdrpern,
ist Vorsichr geboten.

Lasscn sich also iiber die formal-rationale Fassung des Universalisierbarkeitsgrund-
satzes — und damit der Rechtsrationalitit — bei Kant hinaus, die immerhin auf der
vorausgeserzten Autonomie der Subjekte aufruht und insofern einen notwendigen
internen Bezug zu Freiheit und Gleichheit besitzt, keine substantiell-rationalen
Rechtsprinzipien aufzeigen? Selbst wenn man den Verallgemeinerungstest, der in der
kantischen Fassung auch im Wege einer monologisch durchgefiihrten logischen Ge-
neralisierung ausgefiihrt werden kann, als demokratisches Konsensprinzip ausgestal-
tet und damit die Normadressaten als deren Urheber ermichtigt (Miindel als
Vormund), bleibt der Transformationsprozef von subjektiver Willkiir und Autono-
mie in kollektive Vernunft zunichst noch ungeklirt. Offen bleibt, woraus sich die
Legitimitit der demokratisch generierten Normen speist. Beruht sie auf der Motiva-
tionskraft der gemeinsam gebildeten und gepriiften Uberzeugung (und wie lange hilt
diese?), ist sie Resultat der jeweils freiwilligen Selbstbindung aller Einzelnen (wie
unbedingt ist diese?) oder kommt solchen Normen aufgrund ihrer demokratisch-
konsensuellen Genesis eine inhaltliche, substantielle Rationalitit zu, die sie gegen-
uber anderen als »besser begriindet« ausweist? Wie verhilt sich zudem eine solche
»ideale« Normrationalitit zu den faktisch vorfindlichen Verfahren der Begriindung
von Rechtsnormen, die doch allesamt weit davon entfernt sind, auf universalem
Konsens zu beruhen, sondern sich mit mehr oder minder qualifizierten Mechrheits-
entscheidungen gewihlter Reprisentanten des wihlenden Wahlvolkes begnii-
gen?

Bei Kant bilder die Willensfreiheit der je einzelnen Subjekte den entscheidenden
Bezugspunke der Legitimitit des Rechtssystems: Ebenso wie die Legiumitit von
Vertrigen auf der unterstellten Freiheit und Freiwilligkeit beruht, mit der sich die
Subjekte wechselseitig berechtigen und verpflichten, beruht die Legitimitit gesetz-
lich generalisierter Verhaltensnormen auf allseitiger ungezwungener Selbstbindung

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

443


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

444

und Selbstverpflichtung. Dem liegt eine Idee von subjektiver Autonomie zugrunde,
derzufolge niemand sich selbst (und nur sich selbst niemand) Unreche tun kann. Die
Freiwilligkeit der Zustimmung ist das letzte, nicht weiter begriindbare Kriterium
von Gerechugkeit.

V. Habermas: Notigung zur Vernunft durch kommunikatives Handeln

1. Selbstverpflichtung anf Rationalitit

Die moral- und rechtstheoretischen Untersuchungen von Habermas zielen darauf,
diese Legitimititstheorie demokratischer Verfahren, die von der Unterstellung einer
nicht niher analytisch, empirisch wie historisch aufgeklirten Autonomie der Sub-
jekte (als individuellem Ausgangs- und Zurechnungspunkt von Rationalitit iiber-
haupt) ausgeht, in der Weise fortzuentwickeln, dafl deutlich wird, warum und in
welcher Weise sich in diesen Verfahren erfolgreich eine Rationalitit zur Gelwung
bringen kann, die das Pradikat inhaltlicher Richrigkeir verdient.

Worauf griindet sich aber die vorgingige, nicht erst als Zwangsvernunft eines allge-
meinen Gesetzes zur »Willkiirbande« der Individuen zuriickkehrende, sondern sich
aus dieser selbst gleichsam organisch »von unten nach oben« aufbauende Vernunft
dcs Rechts? Nach Habermas sind die Menschen, zwar sanft, aber unentrinnbar, zur
Vernunft »genstigt«. Den Sitz dieser Notigung sieht er weder in threm »natiirlichen
Denkvermogens, einer angeborenen Fihigkeit zum Intellekr, noch im Abglanz einer
gottlichen Vernunft, einer sich geschichtlich durchsetzenden »sittlichen Ldee«, weder
im Kampf um Anerkennung zwischen Herr und Knecht, arm und reich, Privilegier-
ten und Entrechteten noch im Zwang zur Lebenserhaltung durch die zwecksetzende
Tirigkeit der Arbeit und schon gar nicht in den anonymen Prozcssen systemischer
Selbststabilisierung. Vielmehr ist es die Sprache, die die Menschen zur »Menschheit«
einer unendlichen Kommunikationsgemeinschaft verbindet, die uns jene subtilen
Nétigungen auferlegt, die mit sanftem Zwang zur Rationalitiit fiihren.

Sprachliche Verstandigung ist mehr als nur Information und Kommunikation von
Zeichen und Bedeutungen. Sie ist Interaktion, Sprech-Handlung, durch die dic Spre-
cher mit jeder ihrer AuBlerungen zugleich — und darauf liegt der Schwerpunkt seiner
Bezugnahme auf die Linguistik — Verbindlichkeiten gegeniiber den Adressatcn ein-
gehen, nidmlich die Verbindlichkeit, fiir die Richtigkeit ihrer jeweiligen Aussage im
Falle des Bestreitens einzustehen — und das heiflt: im Zweifelsfall die erhobene Aus-
sage mit Griinden zu bclegen. In dieser »interaktionsfolgenrelevanten Verbindlich-
keit«, einer Art Haftung fiir vorausgegangene Auflerung oder Stellungnahme im
Diskurs, liegt die implizite, in ihre logischen, semantischen, grammatikalischen und,
das ist das Entscheidende, ihre pragmatischen Regeln cingebaute Verpflichtung der
menschlichen Gattung (oder enger: allcr sprach- und handlungsfihigen Subjekte) auf
Rationalitit. Rationalitit resultiert demnach aus der Verpflichtung auf das Beibrin-
gen »guter Griinde, die auf intersubjektive Verstindigung, die Herstellung gemein-
samer Uberzeugungen zielen und auf dieser Grundlage handlungsmotivierend
wirken.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

2. Die Falle des unendlichen Begriindungsregresses: Von der Handlungs- zur
Systemrationalitit

Hier lauerr freilich dic Falle des unendlichen Regresses. Da, wie Luhmann diese Falle
spottisch pointiert, nur Griilnde Griinde begriinden kénnen, ist das Argumentations-
spiel auf unendliche Fortsetzung programmiert, steigt halt- und hilflos auf und ab
und durchforstet in heiloser Unrast alle Winkel des noch Sag- und Denkbaren auf
der Suche nach einem allgemein giiltigen, nicht weiter bestreitbaren Fundament des
»letzten Grundes«. Dem unendlichen Begriindungsregrefl zu entkommen ist die
»blave Blume« der Vernunft, auf die jede Rationalititstheorie, die wie Habermas
Rationalitit mit Begriindbarkeit identifiziert, verhext ist: Wer sie findet, dem wach-
sen jene eigentimlichen Zauberkriftc zu, die es dem Philosophen nach dem Vorbild
des Barons von Miinchhausen erméglichen, sich am eigenen Schopf aus dem haltlo-
sen Sumpf des immerwihrenden Argumentationsspiels zu ziehen. Die gesuchte
»blaue Blumex ist rar, einige glauben, ihren Namen zu kennen. Skeptiker bestreiten,
daf sie iiberhaupt existiert und halten die Suche nach ihr fiir vergeblich. Zu Letzteren
zihlt wiederum Luhmann: Weil die Verlifilichkeit normativer Orientierungen nicht
auf der intersubjektiven Uberzeugung von der Richtigkeit der fiir sie geltend ge-
machten Griinde beruhen kann, steigt er aus dem Argumentationsspiel aus und kehrt
das Verhiltnis von Aussage und Begriindung, juristisch: von Entscheidung und
Griinden um. Nicht die Griinde begriinden die Entscheidung, sondern die Entschei-
dung begriindet die Griinde. Rationalitit wird ununterscheidbar von Rationalisie-
rung, alle Rationalitit ist Rationalisierung, am Anfang war die Entscheidung.
Griinde werden solange »nachgeschobens, bis sie keiner mehr héren will. Dann ist
hinreichend viel Redundanz erzeugt, die die Entscheidung als hinnehmbar, jeden-
falls nicht mehr aussichtsreich bestreitbar erscheinen lifit. Auch die Rechtswirklich-
keit ist Wille und Vorstellung, erst Entscheidung, dann Begriindung, erst Selektion,
dann Programmierung, Systematisierung und logische Stimmigkeitsprifung.

Wer die Motive, die Begriindungen und Rationalititsvorstellungen der handelnden
Individuen weder teilt noch zu kennen fiir aufschlufireich hilt, muR eine externe
Perspektive wihlen, um die eigentiimliche soziale Stabilisierungsfunktion durch nor-
mative Erwartungen zu erkliren. Der systemtheoretische Beobachter »zweiter Ord-
nung« sicht nur systematische Kommunikationen am Werk, die hin- und herlaufen,
subjektlos »prozessierens, bald ins Stocken geraten oder abbrechen. Daf sie weiter-
gehen, welchen Sinn oder Inhalt sie auch haben mégen, ist angesichrs des drohenden
Riickfalls in den Naturzustand der »doppelten Kontingenz« das Problem. Der damit
verbundene Stillstand von Kommunikation ist der »Tod« sozialer wie psychischer
Systeme. Worauf es einzig ankommit, ist die Sicherung von Anschluffihigkeit, »kein
Anschluff unter dieser Nummer« ist das Ende aller Kommunikation. Was immer
diesen Abbruch verhindert, ist wert, dal es besteht. In systemtheoretischer Sicht
folgt die normative Stabilitat (und die Stabilitit von Normen) aus der Generalisie-
rung von Erwartungen, die gegen Enttiuschungen (durch Nichtbefolgung) dadurch
gesichert werden, daf sie mit Sollqualitit ausgestattet werden. Den Anschluf sichert
also die systemspezifische Codierung der Kommunikation, die im Recht auf die
normative Differenz von Recht und Unrecht gepolt ist. Die systemspezifischen
Operationen beziehen sich ausschlieflich auf sich selbst und gewihrleisten damit die
Autonomie des Rechtssystems gegeniiber der Umwelt. Die Vorstellung, dal} die Un-
terscheidung von Recht und Unrecht in einem substantiellen Sinn an Rationalitit
gebunden und damit reflexiv auf sich selbst anwendbar sel, sitzt einer im Rechtssy-
stem selbst angelegten Ilusion auf: Dieses adressiert sich nur scheinbar an morali-
sche Motive und Uberzeugungen handelnder Subjekte. In Wirklichkeit verwaltet es

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

445


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

446

die positvistische Selektivitit des Rechtscodes ausschlieBlich selbst. Miinchhausen

ist iiberall.

3. Die Differenzierung der Geltungsgriinde und die funktionale Unterscheidung
von Recht und Moral

Habermas bleibt auf der Erde als Teilnehmer und Beobachter. Er stellt sich dem
Versuch, den BegriindungsregreR zu stoppen, einen Fixpunkt zu finden, von dem her
sich entscheiden liefle, welches Argument in welchem Kontext »zihlt«, welche Be-
dingungen gegeben sein (bzw. unterstellt werden) miissen, damit es auf rationale
Uberzeugung, die Aussicht auf begriindetes Einverstindnis rechnen kann. Sein Ar-
gumentationsweg ist bekannt, in vielfaltigen Vanationen, selbst Redundanz erzeu-
gend, von ihm vorgetragen: Die Theorie der Geltungsgriinde mit ihrer zugehérigen
»Drei-Welten-Lehre«. Danach unterscheidet sich die Art der Griinde, mit denen eine
Aussage belegt werden kann, danach, ob zu einem Ereignis in der »objektiven Welt
der Tatsachenc, in der »sozialen Welt« normativ geregelter Interaktionszusammen-
hinge oder zu einem Zustand der je individuellen »subjektiven Welt« Stellung
genommen wird. Priifstein der Wahrheit empirischer Aussagen ist das reproduzier-
bare Experiment, expressiver Aulerungen die Authentizitit des Sprechers. Zwi-
schen diesen beiden Polen »harter«, naturwissenschaftlich-technischer sowie strate-
gisch-instrumenteller Ratonalitde einerseits und der sweichen« Rationalitit der
Glaubwirdigkeit und Unverwechselbarkeit dsthetisch -expressiver Selbstdarstellung
einer exklusiv zuginglichen Innenwelt liegen die Kontinente der evaluativen und
moralischen Rationalitit. Welche Werte vorzugswiirdig sind, welche Normen richtig
und Handlungsmaximen daher geboten sind, entzieht sich dem experimentellen Be-
weis ebenso wie einer funktionalen oder strategischen Zweck-Mittel-Analyse. Wert-
priferenzen griinden in gelebten Gemeinschaften mit ihren (mehr oder minder)
geheiligten Traditionen, kulturellen Uberlieferungen und den ihnen entsprechenden
Vorstellungen eines »guten Lebens«.

Wertpriferenzen sind ethische Fragen, die sich stets nur vor dem Hintergrund kul-
turspezifisch geteilter Uberzeugungen beantworten lassen. lhre Rationalitat ist
partikular und subjektiviert sich in dem Mafle, wie die unbezweifelten Hintergrund-
annahmen traditionaler Gemeinschaften unter rationalen Rechtfertigungsdruck ge-
raten. Aus kollektiv geteilten Werten und Sinnorientierungen werden zunehmend
nur noch individuelle Priferenzen. Aber die Leerstelle der um ihre traditionalen
Bindungskrifte entreicherten Gemeinschaft bleibt nicht unbesetzt: An ihre Stelle
treten, »gleichurspriinglich«, wie Habermas nunmehr formuliert (111), die Ver-
nunftmoral und das positive Rechtssystem. Lhnen fillt die Aufgabe zu, den fragil
gewordenen gesellschaftlichen Zusammenhang zu stabilisieren, wobei sie gleichsam
als »Platzhalter« einer rationalen Rekonstruktion des normativen Gefiiges einer Ge-
sellschaft fungieren, deren Uberlieferungen infolge der kommunikativen Nétigung
zur Rationalitit, zu Begriindung und Rechtfertigung fragwiirdig geworden sind.
Dabei treten Recht und Moral zueinander in ein funktionales Ergiinzungsverhiltnis,
Das Reche fiillt die motivationale Schwiche der Moral aus: »Die Konstitution der
Rechtsform wird nétig, um die Defizite auszugleichen, die mit dem Zerfall der tra-
ditionellen Sittliehkeit entstehen« (145) und durch eine abstrakte Vernunftmoral
nicht aufgefangen werden kénnen. Die positivierte Rechtsordnung definiert, was
Recht und Unreche ist, und entlastet damit den Einzelnen von der kognitiven, mit
hoher Unsicherheit verbundenen Aufgabe, jeweils bestimmen zu miissen, welche
Handlungen moralisch geboten sind. Erst die rechtliche Institutionalisierung von
Organisationen, Kompetenzen und Zustandigkeiten macht es zudem méglich, daft

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

die hochgradig abstrakten moralischen Handlungspflichten in operationale Pro-
gramme iiberfiihrt werden kdnnen und eindeutig Adressaten finden. Und schlieflich
spricht auch ein moraltheoretisches Argument fiir die Notwendigkeit der im Recht
angelegten Zwangsbefugnis: Da nach dem Konzept der Vernunfrmoral die Giiltig-
keit von Normen an die Bedingung einer faktisch allgemeinen Normbefolgung
gekniipft ist (und sie nur unter dieser Voraussetzung die rationale Zustimmung aller
Betroffenen verdienen), ist die individuelle Normbefolgung nur zumutbar, wenn sie
gegen abweichendes Verhalten faktisch durchgesetzt werden kénnen (148). Hand-
lungswirksamkeit moralischer Normen ist folglich nur insoweit gesichert, wie sie
zugleich in Rechtsnormen inkorporiert sind. Im Unterschied zur Moral ist das
Rechtssystem nicht lediglich Wissenssystem, sondern zugleich Handlungssystem,
welches aufgrund seiner internen Verschrinkung mit der Moral in der Lage ist, mo-
ralische Anspriiche auch auf systemisch verselbstindigte Bereiche der Gesellschaft
zu erstrecken.

Aus diesem funktionalen Erganzungsverhiltnis des Rechts zur Moral ergeben sich
die zentralen Formbestimmungen des Rechts, die Habermas unter Bezugnahme auf
Kants Begriff der Legalitit dadurch bestimmt sicht, daft das Recht sich lediglich auf
die dufleren Verhiltnisse von interpersonalen Bezichungen und Konflikten beziehe,
mit der Willkiir der Adressaten rechnet und von ihnen nicht mehr verlangt als ab-
strakten Rechtsgehorsam — welches auch immer die Motive hierfiir seien.

Mirt diesen Bestimmungen ist zunichst freilich nicht mehr gewonnen als eine Erkla-
rung, warum mit dem Zerfall der Sphiren traditioneller Sittlichkeit die Aufgabe der
Handlungskoordinierung im wesentlichen dem Rechtssystem zufillt und wie sich
Recht und Moral funktional erginzen. Die entscheidende — und im Rahmen dieser
Auseinandersetzung ausschlieflich interessierende — Frage nach der Rationalitat der
rechtlich begriindeten Handlungsnormen ist damit nicht beantwortet. In seinen bis-
herigen Untersuchungen, speziell in seiner »Diskursethik« aus dem Jahr 19832, hatte
sich Habermas primir auf die Frage konzentriert, ob moralische Normen einer strikt
rationalen Begriindung fihig seien. Da die dort entfaltete Argumentation fiir die
Begriindung der diskursiven Verfahrensrationalitit grundlegend ist, sei sie nachste-
hend kurz skizziert.

4. Diskurs- und Moralprinzip: Der Versuch einer »transzendentalpragmatischen«
Ableitung moralischer Rationalitit

Die moralische Frage »Was sollen wir tun?« bezieht sich nach Habermas nur auf
Handlungsnormen, deren Befolgung durch jeden Einzelnen »im gemeinsamen Inter-
esse aller liegt«. Das 1st wortlich zu nehmen. Gemeinsames Interesse aller meint die
virtucll unendliche Kommunikationsgemeinschaft aller Menschen, Adressat der mo-
ralischen Frage ist kein Geringerer als die Menschheit insgesamt. Da sich der
Geltungsanspruch normativer Richtigkeit auf die allgemeine Zustimmungsfihigkeit
der fiir die Rechtfertigung einer Norm anfiihrbaren Griinde bezieht, besteht der Sinn
von Normgeltung in ihrer von allen als Teilnehmern praktischer Diskurse gepriiften
und bestitigten universellen Anerkennung. Dabei werden die vorgeschlagenen Nor-
men einem Verallgemeinerungstest unter dem Aspekt unterzogen, ob deren »Folgen
und Nebenwirkungen, die sich jeweils aus ihrer allgemeinen Befolgung fiir die Be-
friedigung der Interessen eines jeden einzelnen (voraussichtlich) ergeben, von allen
Betroffcnen akzeptiert (und den Auswirkungen der bekannten alternativen Rege-

2 Diskursethik — Notizen zu ¢inem Begrundungsprogramm, in: ders., Moralbewuftsein und kommunika-
tives Handeln, Frankfurt/M. 1983.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

447


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

448

lungsmaglichkeiten vorgezogen) werden konnen«. Habermas bezeichnet diese auf
Verallgemeinerung zielende Fragestellung als Universalisierungsgrundsatz. Sie bein-
haltet eine Argumentationsregel, die exklusiv in moralischen Begritndungsdiskursen
zur Anwendung kommt. In ihr erhilt der spezifische »moral point of view« Aus-
druck. Deshalb identifiziert Habermas diesen Universalisierungsgrundsatz auch mit
dem »Moralprinzip«. Spezifiziert werden die diskursiven Bedingungen, die erfiillt
sein missen, damit der Universalisierungsgrundsatz der notwendigen Zustimmung
aller an den sie - auch nur indirekt oder méglicherweise — betreffenden Normen
tatsichlich ein rational motiviertes Einverstindnis zum Inhalt hat, durch eine for-
malpragmatische Analyse der allgemeinen Voraussetzungen der Argumentation.
Damit sind diejenigen Argumentationsvoraussetzungen gemeint, auf die sich jeder,
der sich auf Argumentationen eingelassen hat, implizit immer schon vorausgesetzt
und damit notwendig anerkannt hat. Sie explizieren die (idealen, kontrafaktischen)
Bedingungen, die gegeben sein miissen, damit sich der »zwanglose Zwang des bes-
seren Arguments« auch entfalten kann. Die Herausarbeitung dieser in praktischen
Diskursen, die auf rational motiviertes Einverstandnis tiber soziale Handlungsnor-
men zielen, notwendig zu unterstellenden Symmetriebedingungen wie etwa der
gleichen, ungehinderten Freiheit zur Stellungnahme, der Verpflichtung zur Wahrhaf-
tigkeit und Aufrichugkeit, der Fahigkeit und Bereitschaft, sich wechselseitig als
gleichberechtigte Teilnehmer anzuerkennen und in die Lage potentiell jedes anderen
Argumentationsteilnehmers hineinzuversetzen, diese implizit »immer schon not-
wendig« vorausgesetzten Unterstellungen verniinftiger Kommunikation liegen als
zugleich kontrafaktische und doch unhintergehbare Bedingungen der Méglichkeit
rationaler moralischer Normbegriindung dem universalistischen Moralprinzip zu-
grunde. Sie beschreiben die »quasi-transzendentalen« Bezugspunkte, an denen es
seinen nicht weiter begriindbaren und begriindungsbediirftigen Halt findet. Das
Moralprinzip des Universalisierungsgrundsatzes laflt sich unter diesen Vorausset-
zungen in den diskursethischen Grundsatz umformulieren, wonach eine Norm nur
dann giiltig ist, wenn jeder sie als Teilnehmer eines praktischen Diskurses akzeptiert
hat oder akzeptieren wiirde.

Der diskrete Charme dieser Begriindungsstrategie der Rationalittsfahigkeit und
-bedingungen moralischer Urteile beruht letztlich auf einer Verldngerung des Argu-
ments der sanften Nétigung, welches mit dem impliziten Versprechen jeglichen
kommunikativen Handelns, notfalls Griinde fiir die Einlésung der erhobenen Gel-
tungsanspriiche beizubringen, seinen Ausgang nahm. Wer immer die mit morali-
schen Postulaten reklamierten normativen Verhaltenszumutungen geltend macht,
hat sich implizit, ob bewufit und gewollt oder nicht, immer schon darauf eingelassen,
die Richtigkeit des erhobenen Geltungsanspruchs in eben jenen diskurstven Verfah-
ren und unter den darin vorausgesetzten Bedingungen herrschaftsfreier Kommuni-
kation einldsen zu kénnen (und zu miissen!), die sich im Wege der voraussetzungslo-
gischen Analyse als einzig geeignet erweisen, thn begriinden zu kénnen. Auch dieser
Nétigung kann sich prinzipiell niemand entzichen — es sei denn um den Preis des
Ausstiegs aus Kommunikationsprozessen insgesamt.

3 Diskursechik, (Fn. 2), S. 10.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55.
far oder



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

5. Universalistischer Vernunftzwang und diskarsive Fretheit

Die prozeduralen Elemente der Argumentationsvoraussetzungen in praktischen
Diskursen wie wechselseitige Anerkennung als gleichberechtigte Kommunikations-
teilnehmer, gleiche Auerungschancen, Freiheit der Stellungnahme etc. formulieren
Prinzipien, die den Gehalten der fundamentalen Menschenrechte wie der Anerken-
nung der Menschenwiirde, der Freiheit und Gleichheit der Person und ihrem Recht
auf Selbstbestimmung auf verbliiffende Weise entsprechen. Laflt sich daraus der
Schiuf ziehen, daf dem Telos sprachlicher Verstindigung nicht nur die Rationalitdts-
verpflichtung auf das Beibringen guter Griinde zur Rechtfertigung des jeweils
erhobenen Geltungsanspruchs, sondern auch die Anerkennung dieser Prinzipien des
Verfahrens kooperativer Wahrheitssuche in der Weise »eingeschrieben« ist, dafl sie
nur expliziert und bewufit gemacht werden miissen, um als fundamentale, zwingend
vorgegebene Moral- und Rechtsprinzipien allgemeine Anerkennung zu finden? In
seiner »Diskursethik« hat Habermas diese Folgerung zwar explizit zuriickgewiesen,
ihr aber zugleich spekulativ Nahrung gegeben. So betont er einerseits, daf} die idea-
lisierenden, kontrafaktischen Argumentarionsvoraussetzungen praktischer Diskurse
nicht mit moralischen Inhalten verwechselt werden diirfren, die Geltung unabhingig
von ihrer Anerkennung in tatsichlich durchgefithrten praktischen Diskursen bean-
spruchen wiirde. Vielmehr miifften auch die in den Argumentationsvoraussetzungen
implizierten Prinzipien einer diskursiven Priifung unterzogen werden. Auch ihre
Giiltigkeit stehe daher unter dem Vorbehalr, dafl ihnen alle als Teilnehmer von ratio-
nalen Diskursen zustimmen kénnen.* Die Positivierung auch dieser Rechte kann
allein Resultat der demokratischen Selbstbestimmung der Betroffenen sein und nicht
als Ergebnis der — wie auch immer gut begriindeten — moralphilosophischen Refle-
xion begriffen werden. Andererseits hatte er aber die Vermutung geiufiert, dafl im
Lichte des Moralprinzips die Geschichte der Grundrechte in den modernen Verfas-
sungsstaaten »einen gerichteten Verlauf<s in dem Sinne nehmen wiirde, daf die in die
Grundlagen des modernen, positivierten und formalisierten Rechtssystems »einge-
wanderten« Prinzipien einer universalistischen Moral sich progressiv zu Geltung
brichten. Damit nahm er das Motiv einer vorausgegangenen Untersuchung wieder
auf, in der er den Versuch unternommen hatte, die historische Entwicklung der
Rationalititsstrukturen des Rechts parallel zu den von Kohlberg und Piaget diagno-
stizierten Entwicklungsstufen des moralischen Bewuftseins von Personen zu deu-
ten.’

Diese diskursethische Rekonstruktion der Moglichkeit rationaler Normbegriindung
hat eine umfassende wissenschaftliche Auseinandersetzung ausgeldst. Kritisiert
wurde — und wird — neben der Gleichserzung von Konsens-Rationalitit und Wahr-
heit insbesondere das allein auf Begriindungen abstellende, rein kognitive Moralkon-
zept (Vernunft- versus Liebesmoral), die hochgradig idealisierenden und damit
niemals wirklich »praktischen« Diskursanforderungen (welche moralische Norm
konnte danach je als »giiltig« anzusehen sein?), die Selekuvitit der zum Diskurs
zugelassenen Teilnehmer (wie werden die Interessen nicht »sprach- und handlungs-
fahiger« Subjekte und kiinftiger Generationen vertreten?) und die unterstellte Stabi-
it von Handlungsmotivationen kraft gemeinsam gebildeter und intersubjektiv
geteilter moralischer Uberzeugungen. Mich hat hingegen primir die Frage interes-

4 Diskursethik, (Fn. 2), 5. 104.
5 Diskursechik, (Fn. 2), S. 115
& Vgl. die in dem Band »Zur Rekonstruktion des Historischen Materialismus«, Frankfurt/M. 1976 enthal-

tenen Beitrige. Kritisch dazu: Frankenberg/Rodel, Von der Volkssouverinitit zum Minderheitenschutz,
Frankfurt/M. 1981, Kap. L.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

449


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

450

siert, ob der von Habermas eingeschlagene Argumentationsweg immanent schliissig
und frel von »performativen Selbstwiderspriichen« ist. Damit ist jener Typus von
Widerspriichen gemeint, auf die Habermas seine Kritik an konkurrierenden Gesell-
schafts- und Moraltheorien stiitzt, wenn er argumentiert, dafl die (schon durch die
Teilnahme am wissenschaftlichen Diskurs reklamierten) Bedingungen der Moglich-
keit verniinfriger Kommunikation nicht zugleich unterstellt und auf der Ebene der
inhaltlichen Aussagen negtert werden konnen.

Auch Habermas® diskursethische Begriindung der Vernunftmoral bleibt in dieser
Ambivalenz befangen, weil er das Verhaltnis von Diskurs- und Moralprinzip nicht
hinreichend klart: Wenn die im Moralprinzip implizierten Argumentationsvoraus-
setzungen der wechselseitigen Achtung, der kommunikativen Freiheit und Gleich-
heit zwingend von allen, die iiberhaupt an moralischen Kommunikationen teilneh-
men, immer schon anerkannt sein miissen, warum bediiffen dann die diesen
Prisuppositionen verniinftiger Verstandigung entsprechenden moralischen Prinzi-
pien der zusitzlichen Bestitigung in real stautfindenden Diskursen, um ihnen
Giiltigkeit zu attestieren?” Konnte es demnach doch so sein, dafl diese Prinzipien,
wiewohl sich ihnen als zwingenden Argumentationsvoraussetzungen niemand ent-
ziehen kann, keine Anerkennung finden und sich damit als unrichtige und ungiltige
Normen disqualifizieren? Wenn diese Méglichkeit aber auszusehliefien wire, stiinde
dann nicht das Resultat des Diskurses bereits von Anfang an fest, sodaf dem Sinn
seiner Durchfihrung die Grundlage entzogen wirde und er iiberflissig wire? In
diesem Fall kdnnten den Argumentationsvoraussetzungen, die die symmetrischen
Anerkennungsverhiltnisse kommunikativer Verstindipungsprozesse reflektieren,
ummittelbar Prinzipien einer diskursiven Verfahrensrationalitidt entnommen werden.
Damit liefle sich ein Kernbestand an universalistischen Moralnormen unabhingig
von praktisch durchgefithrten Diskursen als giiltig ausweisen — dies aber kime der
Position eines dogmatischen Vernunfrrechts gleich, der Habermas durch die Zuriick-
weisung des von K. O. Apel reklamierten Anspruchs auf »Lerztbegriindung« des
Diskursprinzips entgehen will. Damit aber bleibt der Steilenwert der transzenden-
talpragmatschen Ableitung der Argumentationsvoraussetzungen in ¢in eigentimli-
ches Zwielicht gehiillt: Die These, dafl thnen keine moralischen Prinzipien
entnommen werden diirfen, weil ihre philosophische Rekonstruktion als Beitrag zu
einer wissenschaftlichen Debartte notwendig faillibel ist und revidierbar sein muft,
insistiert auf dem Erfordernis der diskursiven Selbstbestimmungspraxis als unver-
zichtbarem Verfahren der Begriindung von Normen, die das Pradikat giltig verdie-
nen. Da aber die Begriindung des Diskursprinzips ihrerseits auf der philosophischen
Ableitung der inhaltlich bestimmten diskurspragmatischen Voraussetzungen beruhe,
miifite dann nieht auch das Diskursprinzip selbst als faillibel anzusehen sein?

Der Versuch von Habermas, den im Moralprinzip formulierten philosophischen
Wahrheitsanspruch zugunsten der diskursiven Selbstverstindigungspraxis zu relati-
vieren und doch gleichzeitig an ihm festzuhalten, ist zwiespiltig. Dies reflekriert sich
in der Bedeutung, die er den Regeln des »Argumentationsspiels« in der Praxjs bei-
miflt. Danach ist die von ihnen ausgehende Notigung zu weehselseitiger Anerken-
nung und zur Einriumung glcicher »Rechte« der Kommunikationsteilnehmer derart

7 Auf diese Problematik zielt auch der Einwand von A. Honneth. Danach mache die Diskursethik von den
»normativen Gehalten der Dialogvoraussetzungen, auf die ihr ganzer Anspruch sich gninder, einen halb-
herzigen Gebrauehe, indem sie diese idealisierenden Unrerstellungen nicht in ihre eigenen Grundsarze mit
aufnimmt, sondern »alle Inhalte« von realen Diskursen abhangig macht. Stattdessen multe sie — schon um
ihr gesellschafrskriusches Potential entfalien zu kénnen - »zwangslaufig jene Gerechrigkeitsnormen, die
die Bedingungen fiir die Erméglichung solcher Diskurse festlegen, in den Karalog ihrer eigenen Hand-
lungsnormen aufnehmene«, Diskursechik und implizites Gerechtigkeitskonzept, in: W. Kuhlmann (Hrsg ),
Moralitat und Sittlichkeir, Frankfure/M. 1986, S. 183 ff,, 1871.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55.
far oder



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

schwach ausgeprigt, dal diese Regeln zwar »innerbalb von Diskursen unausweich-
lich sind«®, man sich ihnen jedoch sowohl auf der inhaltlichen Ebene der Begriin-
dung von Handlungsnormen (wo sonst als ebenfails innerhalb von Argumentatio-
nen?) wie erst recht als Handelnder durehaus entziehen kann, Beruht dann aber die
Vermutung, daf die Entwicklung der Grundrechte, einmal »entdeckt« und aner-
kannt, einen gerichteten Verlauf nehme, auf der Erwartung, daff dies auf die Dauer
jedoch nicht méglich sei? Was aber berechtigt zu dieser Vermutung? Wie lit sich der
Zusammenhang von diskursinterner Nétigung und praktischer geschichtlicher Ent-
deckung und Anerkennung dieser Prinzipien als Rechtsnormen niher aufklaren? Vor
allem aber: Worauf beruht die GewiBheit, daR diese universalistischen Grundrechte
giiltige Normen zum Ausdruck bringen? Auf ihrer Bestitigung in praktischen Dis-
kursen oder nicht doch primir darauf, daff sie den moralischen Gehalten entspre-
chen, die die philosophische Analyse als norwendige Implikationen jeder argumen-
tativen Praxis ausgezeichnet hatte?

6. Die Anwendung des Diskursprinzips auf Rechtsnormen:
Die Unbintergebbarkeit des Moralprinzips

In »Faktizitit und Geltung« geht Habermas auf das Verhiltnis von Diskurs- und
Moralprinzip auf wenigen Seiten (138~144) in einer dcrart gedringten Form ein, dal}
sie erhebliche Verstindnisschwierigkeiten aufwirft. Zunichst raumt er ein: »In mei-
nen bisher verdffentlichten Untersuchungen zur Diskursethik habe ich zwischen
Diskurs- und Moralprinzip nicht hinreichend differenziert« (140). Diese Differen-
zierung wird offenbar deshalb nétig, weil er nunmehr »mit Hilfe eines sparsamen
Diskursprinzips« die Bedingungen dcr Giiltigkeit nicht nur moralischer, sondern
ebenso auch rechtlicher Handlungsnormen erliutert. Danach »sind genau die Hand-
lungsnormen {giiltig), denen alle méglicherweise Betroffenen als Teilnehmer an
rationalen Diskursen zustimmen kénnten« (138). Die Giiltigkeit {im Sinne von ra-
tionaler Richtigkeit) der auf diese Weise begriindeten pragmatischen, ethischen und
moralischen Normen ergibt sich jedoch, wie er wenig spitcr erliutert, nicht allein
schon aus den im Diskursprinzip angegebenen Bedingungen (potentiell) allgemeiner
Zustimmung. Denn »die Einfithrung eines Diskursprinzips setzt bereits voraus, dafl
praktische Fragen {iberhaupt unparteilich beurteilt und rational entschicden werden
koénnen« (140). Vielmehr miisse fiir die je nach der Art der Fragestellung und der
entsprechenden Sorte von Griinden unterschiedlichen Diskurstypen im Wege einer
argumentationstheoretischen Untersuchung »gezcigt werden, nach welchen Regeln
pragmatische, ethische und moralische Fragen beantwortet werden kénnen. Diese
Argumentationsregeln operationalisiercn sozusagen das Diskursprinzip. In morali-
schen Begriindungsdiskursen nimmt dann das Diskursprinzip die Form eines Uni-
versalisierungsgrundsatzes an. Er kann formalpragmatisch aus allgemeinen Voraus-
setzungen der Argumentation — als der Reflexionsform kommunikativen Handelns -
begriindet werden. Das muf ich hier auf sich beruhen lassen«. Diese Ausfiihrungen
sind reichlich kryptisch.

Wenn die Explikation der Argumentationsregeln (und nicht das Diskursprinzip) die
Begriindungslast dafiir trigt, »dafl praktische Fragen Gberhaupt unparteilich beur-
teilt und rarional entschieden werden kénnen«, dann wird der Leser erwarten, dafl
diese im Zentrum einer rechtstheoretischen Untersuchung stehen, deren Kernthese

8 Diskursethik, (Fn. 2}, 5. 96; dhnlich die Formulierung in »Faktizitac und Geltungs S. t42: »Wihrend das
Moralprinzip auf der Ebene der internen Verfassung eines bestimmten Argumentacionsspiels ope-
riert . . .«

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

457


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

452

ja genau darauf hinauslauft, daf Moral- wie Rechtsnormen einer rationalen Begriin-
dung wie Beurteilung zuganglich sind. Zwar kommt Habermas, »provisorische«, wie
er ankiindigt (140), in Kapitel IV auf die ausstehende argumentationstheoretische
Begriindung zuriick (187 ff., 196 ff.). Hier spezifiziert er je nach den pragmatischen,
ethisch-politischen oder moralischen Fragen des Zweckmilligen, Guten und Ge-
rechten, die in der Sphire der politischen Willensbildung verhandelt werden und sich
in Form rechtlicher Normen niederschlagen, unterschiedliche Diskurstypen. Dabei
wird deutlich, dafl wegen der partikularen Kontextgebundenheit von Rechtsnormen,
die den Lebenszusammenhang der Biirger einer konkreten Rechtsordnung regeln
und auf kollektive Giiter und Ziele Bezug nehmen, ein volitives Moment in den Sinn
der Giiltigkeit von Rechtsnormen cingeht. Die normative Rationalitit der kompro-
mifhaften L8sung von Interessenkonflikten und der in rechtlich-politischen Pro-
grammen zum Ausdruck kommenden Priferenzen fiir bestimmte Ziele und Werte
bemiflt sich jedoch nicht nach den in diesen Diskursen jeweils immanent geltenden
Argumentationsregeln, sondern danach, ob die Verfahrensbedingungen Anspriichen
an Fairnel entsprechen, »die in moralischen Diskursen gerechtfertigt werden (miis-
sen)« (206), und die Programme mit dem tbereinstimmen, »was auch moralisch
gerechtfertigt werden kann« (ebd.). Die Rationalicit aller praktischen Diskurse griin-
det somit in letzter Instanz immer auf der Rationalitit moralischer Diskurse. Damit
aber spitzt sich die gesamte Beweisfihrung auf die These zu, daff »Moralnormen mit
einem rein kognitiven Geltungsanspruch auftreten, weil mit dem Universalisierungs-
grundsatz eine Argumentationsregel zur Verfiigung steht, die die rationale Entschei-
dung moralisch praktischer Fragen méglich macht« (193).

7. Das ungeliste kantische Dilemma: Die Vorordnung der Moral gegeniiber
dem Recht

Diese argumentationstheoretische Skizze, die die Biirde fiir die behauptete rationale
politische Willensbildung in allen praktischen Fragen tragen muf, ist in mehrfacher
Hinsicht unbefriedigend. Zunichst und noch vergleichsweise trivial, weil sich in
politischen Debatten und Programmen pragmatische, ethische und moralische
Aspekte derart miteinander vermengen, dal ihre fein siuberliche Trennung in klar
unterschiedene Diskurstypen mit ihren je spezifischen Rationalititsstandards allen-
falls analytisch maglich ist. Schon der Versuch ihrer exemplarischen Darstellung ist,
wie Habermas im Nachwort zur 4. Auflage einrdumt, irrefilhrend (667, Fn. 3). Diese
Schwierigkeit resultiert nicht zuletzt daraus, dafl zu Beginn der Debatte iiber eine
regelungsbediirftige Materie hiufig gar nicht absehbar ist, ob iiberhaupt veraltgemei-
nerungsfihige Interessen im Spiel sind. Erst der Verlauf des Diskurses selbst zeigt an,
ob das strittige Problem moralischer Art ist und damit eine konsensrational ent-
scheidbare Gerechtigkeitsfrage zum Inhalt hat oder ob sie ethischer Natur ist und
damit nur im Blick auf die gleichberechtigte Koexistenz einer Pluralitiat von Lebens-
entwiirfen geregelt werden kann.? Wenn sich die Rationalitit des fairen Ausgleichs von
Interessenkompromissen und ethisch-politischen Entscheidungen zudem, zweitens,
ihrerseits letztlich daran bemifit, daf sie moralischen Anspriichen geniigen, dann steht
und fillt die gesamte Untersuchung mit dem Nachweis, daf das Moralprinzip die ra-
tionale Entscheidung normativer Fragen ermoglicht. Die Begriindung hierfiir aber

9 Habermas hac dies am Beispiel der Abtreibungsproblematik dargestellt, vgl. Erliuterungen zur Diskurs-
ethik, in: ders., Erlduterungen zur Diskursethuk, Frankfurt/M. 1991, S.165{.; wer sich in aktuellen
politischen Debarten duflert, riskiert damit stets, die spezifische Diskursebene zu verfehlen - wic er dies
selbstkritisch gegeniiber seinen Ausfiihrungen zum Grundreche auf Asyl (651 f.) konstaciert, vgl. Nach-
wort zur 4. Aufl,, 5. 668 Fn. 4.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

lafit Habermas in » Faktizicit und Geltung« explizit »auf sich beruhen« (S. 140). Damit
aber hat er das Herzstiick seiner Rechtstheorie nicht mitgeliefert.

Die kognitive Vorrangstellung, die er dem moralischen Diskurs innerhalb der Vielfale
rechtlich-politischer Diskurse einriumt, ist drittens insofern problemausch, als sich
darin die kantische Dominanz der Moral gegeniiber dem Recht wiederholt — eine
Konstellation, der zu entgehen programmatisches Anliegen von »Faktizitit und Gel-
tunge ist. Dem Versuch nachzuweisen, dafl verniinftige moralische Urteilsbildung
und verniinftige rechtliche Willensbildung von gleicher rationaler Dignitat sind, die-
nen insbesondere zwei theoriestrategische Weichenstellungen: erstens die These von
der »Gleichurspriinglichkeit« von Moral und Recht, von moralischer und staatsbir-
gerlicher, subjektiver und &ffentlicher Autonomie, und zweitens die Einfithrung des
Demokratie- und Moralprinzips als je selbstindige Spezifizierungen des Diskurs-
prinzips. Im Blick auf die Kernfrage nach der Rationalitat von Normbegriindungen
bleiben diese Weichenstellungen vergeblich — die Rechtsvernunft erstrahlt erst zu
vollem Glanz im Lichte der Vernunftmoral. Dies wird schlieflich viertens deutlich
an dem unterschiedlichen Status, der den von ihm innerhalb der jeweiligen Diskurse
identifizierten »Spielregeln« der Argumentation zukommt, von deren Einhalwung
die Moglichkeit rationaler Entscheidung in allen praktischen Fragen abhingt. Einzig
in der Beantwortung moralischer Fragen lafit sich (wenn berhaupt) mit dem Verall-
gemeinerungsprinzip eine von allen situativen Kontexten wie historisch iiberkom-
menen Lebensformen gereinigte Basisregel identifizieren, die ihrerseits aus den
allgemeinen und unhintergehbaren Implikationen kommunikativer Verstindigung
transzendentalpragmatisch abgeleitet ist. Demgegeniiber nehmen sich die Argumen-
tationsregeln in pragmatischen und ethischen Diskursen sowie in Verhandlungen
iiber konfligierende Interessen wie praktisch zu befolgende Klugheitsregeln oder
Anleitungen zu ciner hermeneutischen Selbstverstindigungspraxis aus, die nach
Mafigabe einer nach oben offenen Rationalititsskala beliebig optimierbar sind und
erst im Spiegel moralischer Diskurse sich ihrer verniinftigen Stringenz vergewissern
konnen. Damit bestatigt sich auch auf der Ebene der Argumentationsregeln der
Eindruck, daft der moralische Diskurs den Fluchtpunke bilder, vor dessen Hinter-
grund sich die rationale Bonitit von Handlungsnormen iiberhaupt und damit auch
rechtlicher Normen beurteilen 14ft. Die hintergriindige Dominanz des Moralprin-
zips zeigt sich auch an Unklarheiten, die die Bedeutung des Diskursprinzips selbst
betreffen. Dieses hat (gegeniiber der »Diskursethik«) seinen Ort innerhalb der Ar-
chitektonik der Theorie gewechselt, ohne dafl die Konsequenzen, die dies fiir die
Statik des Gebdudes aufwirft, ernstlich reflektiert worden wiren. In der »Diskurs-
ethik « bildete es den Schlufistein des Begriindungsversuchs einer kogniuvistischen
Moraltheorie. Nunmehr fungiert er als Basisprinzip einer kognitivistischen Moral-
theorie #nd einer kognitivistischen Rechtstheorie, die durch diese gemeinsame
Briicke zwar miteinander verschrinkt sind, aber nicht aufeinander aufbauen. Dieser
Ortswechsel ist folgenreich: Er verlangt nach einer gegeniiber Moral und Reche
unabhingigen, »vorgreiflichen« oder »iibergreifenden« Begriindung des Diskurs-
prinzips. Um das Problem zu verdeutlichen, miissen wir nochmals zuriickgreifen.

8. Die ausstehende Begriindung des Diskursprinzips

Wenn das Diskursprinzip die Bedingungen angibt, unter denen Handlungsnormen
das Pridikat »giiltig« zukommt, was bedeutet dann die Aussage, dafl dies nur unter
der Voraussetzung zutriffr, dafl »prakrische Fragen iiberhaupt ... rational entschie-
den werden kinnen«? Zunichst einmal, dafl das Diskursprinzip offenbar nicht auf
eigenen Beinen steht und die Bedingungen nicht vollstindig angibt, unter denen von

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

453


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

454

der »Giiltigkeit« von Normen gesprochen werden kann. Die Grundlage, die es trigt,
bildet in moralischen Diskurscn die Argumentationsregel des Universalisierungs-
grundsatzes. Dieser »operationalisiert sozusagen« (140) das Diskursprinzip, womit
wohl gemeint ist, dafl er zeigt, wie das Diskursprinzip in moralischen Fragen »arbei-
tet«, wie es in der Beantwortung dieser Fragen »umgesetzt« wird. Ergebnis der
Operation ist schlieflich, daff »das Diskursprinzip die Form eines Universalisie-
rungsgrundsatzes an(nimmt)«. In der oben (unter 5.} wiedergegebenen Argumenta-
tion in semner »Diskursethik« hatte Habermas das Verhaltnis von Moralprinzip (=
Universalisierungsgrundsatz) und Diskursprinzip ebenfalls in der Weise erlautert,
dafl der »diskursethische Grundsatz . . . bereits voraus(setzt), dafl die Wah! von Nor-
men begriindet werden kann«." Das Moralprinzip fungiert, so hatte er erginzt, in
praktischen Diskursen als »Briickenprinzip«, welches »als Argumentationsregel eine
dquivalente Rolle spielt wie das Induktionsprinzip im erfahrungswissenschaftlichen
Denken«", und gibt die Bedingungen an, unter denen prinzipiell ein zwangloses
Einverstindnis iiber strittige Normen herbeigefiihrt werden kann. Das ist dann der
Fall, wenn gesellschaftliche Materien unter den im Universalisierungsgrundsatz ni-
her spezifizierten Voraussetzungen im gleichmifigen Interesse aller Betroffenen
geregelt werden kénnen: Eine strittige Norm kann dann von allen zwanglos akzep-
tiert werden. Der diskursethische Grundsatz (jetzt »Diskursprinzip« genannt) liest
sich wie die komprimierte Umkehrung des Universalisierungsgrundsatzes: Dieser
gibt die Hinsichten an, unter denen Normen Zustimmung finden miissen, damit sie
giiltig sind. Umgekehrt sind Normen nach dem Diskursprinzip giiltig, wenn und
weil sie (die genannten Bedingungen unterstellt) Zustimmung finden.

In dieser Argumentationsskizze war die Explikation und transzendentalpragmati-
sche Ableitung des Universalisierungsgrundsatzes der anspruchsvolle Weg zur Be-
griindung des Diskursprinzips: Aus dem Moralprinzip folgt die Giiltigkeit des
Diskursprinzips. In »Faktizitit und Geltung« bildet nun ein leicht umformuliertes
Diskursprinzip den Ausgangspunkt, welcher den Sinn von moralischer und staats-
biirgerlicher Autonomie erliutern soll. Je nach dem einschligigen Diskurstyp und
der fiir ihn spezifischen Argumentationsregeln wechselt es nunmehr die Gestalt.
Wenn es in moralischen Diskursen die Form des Universalisierungsgrundsatzes
(= Moralprinzips) annimmt — und in rechtlichen die des Demokratieprinzips --, dann
bleibt es — heilige Zweifaltigkeit! — das identische Prinzip in anderer Gestalt. Nahm
in der »Diskursethik« der Universalisierungsgrundsatz die Form des Diskursprin-
zips an, so ist es nun genau umgekehrt.

Gegen die Vermurung, dal Habermas damit den Zusammenhang von Begriinden-
dem und Begriindetem umgestellt har, spricht die beibehaltene These, dafi nicht das
Diskursprinzip selbst die Méglichkeit rationaler Entscheidung praktischer Fragen
verbiirgt. Damit bleibt aber unklar, wie sich das Diskursprinzip seinerseits begrin-
det: LR es sich, wie in der »Diskursethik« versucht, aus dem Universalisierungs-
prinzip (und damit letztlich aus der sprachtheoretisch entfalteten Logik des
praktischen Diskurses) mit der Stringenz einer schwachen »Letztbegriindung« her-
leiten oder hat Habermas diesen Ansatz aufgegeben, weil er das Diskursprinzip jetzt
als iber moralische Diskurse hinausgreifendes Begriindungsprinzip von Handlungs-
normen generell in Anspruch nimmzt?

Habermas hat im Nachwort zur 4. Auflage klargestellt, dafl letzteres der Fall ist:
Danach soll das Diskursprinzip »einerseits ... einen normativen Gehalt haben, der
fiir die unparteiliche Beurteilung von Handlungsnormen iiberhaupt hinreicht, ande-

10 Diskursechik, (Fn. 2), S. 76.
11 Diskursethik, (Fn. 2), §.73.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

rerseits darf es nicht mit dem Moralprinzip zusammenfallen, weil es sich in jeweils
anderen Hinsichten zum Moral- und Demokratieprinzip erst ausdifferenziert. Dann
muf aber gezeigt werden, inwiefern das Diskursprinzip den Gehalr des diskursethi-
schen Verallgemeinerungsprinzips »U« nicht schon erschépft. Sonst wire das im
Diskursprinzip bloff versteckte Moralprinzip doch wieder — wie im Naturrecht
einzige Legitimationsquelle fiirs Recht« (676).

Das Problem einer ausschlieflich moraltheoretischen Begriindung und Identifizie-
rung von Moral- und Diskursprinzip ist damit zwar in einer bemerkenswerten
Zuspitzung benannt. Allerdings bleibt er die Antwort schuldig, wie diese Begriin-
dung aussehen kénnte. Die Mitteilung, er sei bei seiner diskurstheoretischen Rekon-
struktion des Demokratieprinzips »von dem hier nicht niber zu begriindenden
Prinzip ausgegangen, daf} genau die normativen Regelungen und Handlungsweisen
Legitimitit beanspruehen diirfen, denen alle moglieherweise Betroffenen als Teilneh-
mer an rationalen Diskursen zustimmen kénnten« (Nachwort zur 4. Aufl,, 674),
verweist nur auf das weiterbestehende Defizit.

9. Das Demokratieprinzip als Verschrinkung von Diskursprinzip und
Rechtsprinzip: Zum Verbiltnis von privater und offentlicher Autonomie

a) Das Problem

Wir hatten oben darauf hingewiesen, dafl das Verhilnis von individueller und gesell-
schaftlicher Selbstbestimmung den Pferdefufl der kiassischen Theorien des Vernunft-
rechts darstellt. Hierbei sind zwei Aspekte zu unterscheiden: Wie erklirt sich zum
einen die rationale Aufhellung eines zunichst durchaus partikularen, subjektiv-egoi-
stischen und willkiirlichen Rechtswillens im Prozef der Bildung eines allgemeinen
Willens? Wie transformiert sich zum anderen subjektive Autonomie, individuelle
Freiheit in eine 6ffentliche Vernunft, ohne in dieser totalitir vereinnahmt zu werden
noch ihr unverriickbare Schranken zu setzen? Juristisch gesprochen: Wie ist das
Verhiltnis von subjektiven Freiheitsrechten zur Souverinitit des demokratisch ver-
emnigten Willens der Rechtsgenossen zu konzipieren, ohne daR sie entweder beliebig
verfliissigt und damit der Geserzgebung zur Disposition stehen oder aber als recht-
liche »rochers de bronze« Inseln einer ungeselligen Vergesellschafrung ausweisen, die
sich nicht nur dem Strom historischer Wandlungsprozesse entziehen, sondern vor
allem den Anforderungen ihrer stets erneuten Begriindung und Legitimierung in
Prozessen demokratischer Willensbildung gentigen?

Die Antwort auf die erste Frage sieht Habermas in dem im Diskursprinzip (nach
MaBgabe seiner Konkretisierung durch die diskursspezifischen Argumentationsre-
geln) enthaltenen Aspekt der Unparteilichkeit der dffentlich-diskursiven Urteilsbil-
dung. Die Antwort auf die zweite Frage ergibt sich aus der Art und Weise der
rechtlichen Institutionalisierung diskursiver Verfahren und der sie erst erméglichen-
den Voraussetzungen im Medium des Rechts. Mit dem Zerfall der Sphiren traditio-
naler Sittlichkeit entstehen nach Habermas nicht nur Moral und Recht in ihrem
funktionalen Erginzungsverhiltnis gleichurspriinglich, sondern ebenso die private
und offentliche Autonomie (161) — wobei, und dies ist die Pointe der von Habcrmas
rekonstruierten logischen Genese des Systems der Rechte, private und éffentliche
Autonomie in einem wechselseitigen Konstitutions- und Begriindungsverhiltnis ste-
hen: Keine 6ffentlichc Autonomie ohne private, keine private ohne éffentliche. Von
der Art und dem Geltungsumfang der aus dieser Wechselbeziehung resultierenden
subjektiven Rechte hingt die politische Charakeeristik der philosophisch entworfe-
nen Rechtsordnung ab: Ob es sich um eine liberal-decmokratische, radikal demokra-
tische oder sozialistisch-demokratische handelt.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

455


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

456

b) Das Programm

Die Diskurstheorie des Rechts zielt auf den Nachweis, dafl sich die Konstituierung
der Rechtsgemeinschaft — im Gegensatz zu den klassischen Theorien des Gesell-
schaftsvertrages — auf der Grundlage cines diskursiv erzielten Einverstindnisses
vollzieht. Die demokratische Rechtsordnung ist kein Pakt strategisch handelnder
Akteure und auch kein voriibergehendes » Waffenstillstandsabkommen«, welches so-
lange hilt, wie sich alle Seiten mehr Vorteile von einer friedlichen Interessenverfol-
gung versprechen. Vielmehr beruht sie darauf, dafl die rechtlichen Handlungsgebote
im Prinzip aus Einsicht befolgt werden konnen. Die Ausgangsfrage lautet: Welche
Rechte miissen sich die Biirger gegenseitig zuerkennen, wenn sie sich als eine frei-
willipe Assoziation von Rechtsgenossen konstituieren und ihr Zusammenleben mit
den Mitteln des positiven Rechts legitim regeln wollen? Die diskurstheoretische
Antwort liegt auf der Hand: Der rechtlichen Institutionalisierung bediirfen »genau
dic Kommunikationsformen, in denen sich ein verniinftiger Wille auf diskursive
Weise soll bilden konncn« (Nachwort zur 4. Aufl., 670, 674). Diese Rechte »haben
zunichst nur den intersubjektiven Sinn, symmetrische Verhilenisse wechselseitiger
Anerkennung zu etablieren« (306).

¢) Die Begrindung

Soweit, durchaus einleuchtend, das Programm. Seine Durchfithrung und Begriin-
dung ist wiederum, gelinde gesagt, eine harte Nufl. Selbst der gutwillige und
hartnickige Leser wird hier vor eine Aufgabe gestellt, von der nicht sicher ist, wer sie
nicht meistert: er oder der Autor. Deshalb sei es gestatter, die Abfolge der Begriin-
dungsschritte zunichst in Habermas eigenen Worten vorzustellen, um sodann den
Versuch zu unternehmen, es Schritt fiir Schritt zu erldutern und gegebenenfalls kri-
tisch zu befragen:

»Das Diskursprinzip soll erst auf dem Wege der rechtsférmigen Institutionalisierung
die Gestalt eines Demokratieprinzips annehmen, welches dann seinerseits dem Pro-
zefl der Rechtsetzung legitimititserzeugende Kraft verleiht. Der entscheidende
Gedanke ist, dafl sich das Demokratieprinzip der Verschrinkung von Diskursprinzip
und Rechtsform verdankt. Diese Versehrinkung verstehe ich als eine logische Genese
von Rechten, die sich schrittweise rekonstruieren 1ifit. Sie beginnt mit der Anwen-
dung des Diskursprinzips auf das — fiir die Rechtsform als solche konstitutive —
Rechrt auf subjektive Handlungsfretheiten iiberhaupt und endet mit der rechtlichen
Institutionalisierung von Bedingungen fiir eine diskursive Austibung der politischen
Autonomie, mit der riickwirkend die zunichst abstrakt gesetzte private Autonomie
rechtlich ausgestaltet werden kann. Daher kann das Demokratieprinzip nur als Kern
eines Systerns von Rechten in Erscheinung treten. Die logische Genese dieser Rechte
bildet einen Kreisprozef, in dem sich der Kode des Rechts und der Mechanismus fir
die Erzeugung legitimen Rechts, also das Demokratieprinzip, gleichurspringlich
konstituieren« {155).

0. Terminologisches Verwirrspiel

Erschwert wird das Verstindnis dieser Passage im Kontext der zusitzlich gegebenen
Erlduterungen zunichst durch eine Fiille von begrifflichen Unklarheiten: So soll der
Rechtskode »gleichurspriinglieh« mit dem Demokrateprinzip aus der Verschrin-
kung des Diskursprinzips mit der Rechtsform, oder, wie es zwei Seiten spiter heiflt,
aus der »Anwendung des Diskursprinzips auf das Rechtsmedium« (156) hervorge-
hen. Existiert also die Rechtsform, gar das Rechtsmedium, noch bevor der Rechrs-
kode entstanden ist? Das macht indes keinen Sinn: Rechtsmedium und Rechtskode

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

sind identische Ausdriicke, die sich auf die spezifisch rechtlichen Kommunikationen
und Steuerungsleistungen beziehen, also diejenigen Handlungsregeln, die in Rechts-
form auftreten. Vor der Errichtung des Rechtskodes kann es folglich weder eine
Rechtsform noch ein Rechtsmedium geben, auf die das Diskursprinzip »angewen-
det« werden kénnte. Noch uniibersichtlicher wird das terminologische Verwirrspiel,
wenn wir die entsprechende Passage aus dem Nachwort zur 4. Auflage zur Aufkla-
rung heranziechen. Dort heifft es: »Indem das Diskursprinzip rechtliche Gestalt
annimmt, verwandelt ¢s sich in ein Demokratieprinzip. Fiir diesen Zweck muR aber
der Rechtskode als solcher zur Verfiigung stehen« (670). Wie nun? Wurde er nicht
soeben erst aufgrund der jumelage von Diskursprinzip und Rechtsform zusammen
mit dem Demokraticprinzip »gleichurspriinglich konstituiert«? Jetzt soll er zum
Zweck dieser Vermihlung (wie zuvor bloff die Rechtsform und das Rechtsmedium)
jedoch bereits vorhanden sein. Aber es kommt noch schlimmer: Die Verschrinkung
von Diskursprinzip und Rechtsform (oder Rechtsmedium oder Rechtskode) »eta-
bliert« nicht nur den — wiewohl bereits zur Verfiigung stehenden — »Rechtskode als
solchen« (159), sondern erzeugt vor allem drei Klassen von Grundrechten, die aus
der von aufien herangetragenen Sicht emes Theoretikers (160) in der logischen (also
nicht unbedingt historischen) Genese von Rechten fiir ein System der Rechte iiber-
haupt konstitutiv sind: Grundrechte »auf das grofitmégliche Maf gleicher subjekti-
ver Handlungsfreiheiten«, Grundrechte, die sich »aus dem Status eines Mitglieds in
emer freiwilligen Assoziation von Rechtsgenossen ergeben« und die zugehdrigen
Rechtsweggarantien und Justizgrundrechte (153 f.). Diese elementaren Grundrechte
resultieren (in logischer Analyse) einerseits erst aus der Verschrinkung von Diskurs-
prinzip und Rechtsform, denn »weder das Diskursprinzip noch die Rechtsférmig-
keit interaktiver Beziehungen reichen, je fiir sich genommen, fiir die Begrindung
irgendeines Rechtes aus« (162). Andererseits aber hingen sie doch mit der Rechts-
form als solcher zusammen, fur die das »Recht auf subjektive Handlungsfreiheiten
iiberhaupt« konstitutiv ist (155). Oder in anderen Worten: »Das Rechtsmedium als
solches setzt Rechte voraus, die den Status von Rechtspersonen als Trigern von
Rechten uberhaupt definieren. Diese Rechte sind auf die Willkiirfreiheit von typi-
sierten und vereinzelten Aktoren zugeschnitten, d. h. auf subjektive Handlungsfrei-
heiten, die konditional eingeriumt werden« (151; fast wortgleich auf 8. 162 und im
Nachwort zur 4. Aufl. 670).

Voraussetzung und Folge, Implikation und Resultat, Begriindendes und Begriinde-
tes gehen, so scheint es, heillos durcheinander: Die Existenz des Rechtskodes ist
zugleich Voraussetzung wie Ergebnis der Gedankenoperation, die das Diskursprin-
zip auf ihn anwendet. Ebenso setzt das Rechtsmedium die subjektiven Freiheits-
rechte einerseits voraus, andererseits resultieren sie erst aus der Verschrinkung von
Rechtskode und Diskursprinzip und »(bringen) den Rechtskode« schlieflich gar
»selber hervor« {1§5). Die Unklarheiten aber haben damit nicht ihr Bewenden. So
sollen auf dieser fundamentalen Ebene der Rekonstruktion des Systems der Rechte
die Rechtssubjekte sich wechselseitig zunichst nur »in threr Rolle als Adressaten von
Gesetzen anerkennen und damit einen Status einrdumen, aufgrund dessen sie Rechte
beanspruchen und gegeneinander geltend machen kénnen. Erst im nichsten Schrite
erwerben die Rechtssubjekte auch die Rolle von Autoren ihrer Rechtsordnunge
(156), indem sie durch die — erst auf dieser zweiten Stufe der Rekonstruktion des
Systems der Rechte sich konstituierenden — politischen Grundrechte der chancen-
gleichen Teilnahme an Prozessen der Meinungs- und Willensbildung ihre politische
Autonomie ausiiben und legitimes Recht setzen. Wenn sich die Biirger wechselseitig
den Status als Rechtssubjekte und Triger von Rechten einrdumen kénnen, dann sind
sie die Urheber dieser Ermichtigung. Damit aber legen sie den personellen Geltungs-

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

457


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

458

bereich der Rechtsordnung fest und sind zumindest in dieser Hinsicht bereits als
Autoren der Rechtsordnung vorausgesetzt.

Noch in einem weiteren Aspekt ist mir die Rekonstruktion des Systems der Rechte
undeutlich geblieben: Das »aus der Anwendung des Diskursprinzips auf das Rechts-
medium als solches« {156) resultierende Primirgrundrecht »auf das gréftmogliche
MaP gleicher subjektiver Handlungsfreiheiten« (155) besitzt nach dieser Deduktion
von vorneberein eine egalitire Fassung. Im Nachwort zur 4. Auflage liest sich das
indes anders. Danach »kann wiederum die Gleiehverteilung dieser subjektiven
Rechte (und thres >fairen Werts<) nur durch ein demokratisches Verfahren befriedige
werden, das die Vermutung auf verniinftige Ergebnisse der politischen Meinungs-
und Willensbildung begriindet« (671). Das demokratische Verfahren der rechtlichen
Willensbildung wird jedoch erst in Stufe zwei seiner Rekonstruktion eingefiihrt und
setzt damit die (bereits logisch abgeleitete) urspriingliche Gleichverteilung der sub-
jektiven Freiheitsrechte voraus.

11. Konkurrierende Begriindungsansdtze?

Diesen widerspriichlichen Formulierungen einen prizisen textimmanenten Sinn ab-
zugewinnen, ist mir nicht gelungen. Sie sind vermutlich das sprachlich verungliickte
Resultat des Bemiihens, die mit der Entfaltung des Rechts einhergehende Aufspal-
tung der Autonomie der Rechissubjekte in eine Sphire privater Selbstbestimmung
und eine dffentliche Sphire demokratischer Selbstbestimmung so aufeinander zu
bezichen, dafl keine der anderen vorgeordnet wird: Der »vereinigte Wille« der
Rechtsgenossen soll einerseits frei sein, und d. h. die subjektiven Handlungsfreihei-
ten der Person und die ihnen entsprechenden Menschenrechte weder als naturreeht-
liche »Tatsachen der Vernunft« vorfinden noch soll er etwas beschlieflen kénnen, was
gegen die Menschenrechte verstofit. Bei der Losung dieses » Dilemmas« (Naehwort
zur 4. Aufl., 670) verschrinken sich, soweit ieh sehe, zwei Begrindungsansitze, die
weder je fiir sich konsequent durchgefithrt noch in ihrem Verhilenis zueinander
reflektiert werden: Eine transzendentalpragmatisehe Ableitung der subjektiven Frei-
heitsrechte (a) und eine normative Aufladung der Rechesformanalyse (b).

a) Der erste Weg zielt auf den Nachweis, dall die skizzierten drei Klassen von (lo-
gisch ableitbaren) Grundrechten genau jene Rechte bezeichnen, die die unhintergeh-
baren Bedingungen der Méglichkeit einer verniinftigen politischen Selbstbestim-
mungspraxis im und vermittels des Rechts darstellen: Dann bedeutete ihre
Verletzung die Selbstzerstorung der Grundlagen und Voraussetzungen demokrau-
scher Legitimitit. In diesem Sinne stehen sie dem demokratischen Gesetzgeber
weder zur Disposition noch legen sie seiner vernunftigen rechtlichen Willensbildung
in Gestalt der subjektiven Freiheitsrechte externe, etwa naturrechtlich begriindete
Schranken auf. Genau diesen nicht determinierenden, gleichwohl zwingenden Be-
dingungszusammenhang hat Habermas offenbar vor Augen, wenn er schreibt:
»Aber diese Rechte sind notwendige Bedingungen, die die Ausiibung politischer
Autonomie erst erméglichen; als ermoglichende Bedingungen kénnen sie die Souve-
rinitit des Gesetzgebers, obwohl sie diesem nicht zur Disposition stehen, nicht
einschranken. Ermoglichende Bedingungen erlegen dem, was sic konstituieren,
keine Beschrinkungen auf« (162).

Die These, wonach erméglichende Bedingungen dem, was sie erméglichen, keine
Beschrinkungen auferlegen, widerspricht evident unserer Alitagsanschauung. Die -
selbst noch den Mayas unbekannten — Gesetze der Statik erméglichen es, Steine
derart aufeinander zu fiigen, dafl eine senkrechte Mauer entsteht. Dafl darin unbe-

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

streitbar eine Beschrinkung liegt, erfihrt jeder Baumeister, dem die Steine wieder
vor die Fiifle fallen. In diesem strikten Sinn einer zwingend zu beachtenden Gesetz-
miligkeit kann die zitierte Passage also nicht zu verstehen sein. In Bezug genommen
wird damit vielmehr eine philosophische Denkfigur, die sich nach Kant der Refle-
xion auf die Bedingungen der Méglichkeit von verniinftiger Erkenntnis verdankt:
Die Bedingungen, die diese ermdglichen, sind insofern »transzendentaler« Natur, als
sie nicht hinweggedacht werden konnen, ohne dafl die Moglichkeit von Erkenntnis
iiberhaupt entfiele; zugleich aber determinieren sie deren Inhalte nicht. Dieser
Denkfigur waren wir — in der Form der transzendentalpragmatschen Analyse -
bereits oben bei der Begriindung des Universalisierungsgrundsatzes aus den allge-
meinen sprachlichen Voraussetzungen von Kommunikation begegnet. Deren Effekte
beschreibt Habermas wie folgt: »Sie konstituieren . .. als vorgreifende Unrerstellun-
gen eine Praxis, die ohne sie nicht funktionieren ... wiirde. Rationalitdtsunterstel-
lungen verpflichten nicht zu rationalem Handeln; sie erméglichen die Praxis, die die
Teilnehmer als Argumentation verstehen«'. Sie begriinden keine Handlungsver-
pflichtungen (sonst wiire alles menschliche Handeln zwingend rauonal, Rationalidit
daher kein Problem), sondern »haben eher den Charakrer einer transzendentalen
Notigung«", Philosophisch aufgespiirt werden diese ermoglichenden, aber niche
zwingenden, schwach nétigenden, daher auch wiederum nicht ganz wirkungslosen
Bedingungen im Wege der transzendentalpragmatischen Ableitung aus den unhin-
tergehbaren Rationalititsunterstellungen der Argumentation, auf die sich jeder, der
an thr teilnimmzt, immer schon notwendig eingelassen hat— mit der Folge, dafl er sich
nur um den Preis selbstwiderspriichlichen Verhaltens von ihnen distanzieren
kann.

Indem Habermas diese Denkfigur fiir das Verhiltnis von subjektiven Fretheitsrech-
ten und staawsbiirgerlicher Autonomie in Anspruch nimmt, miifite er den Nachweis
erbringen, dafl die in Gestalt der subjektiven Freiheitsrechte institutionalisierten
Kommunikations- und Anerkennungsverhiltnisse ihrerseits im Wege einer quasi-
transzendentalen »Ableitung« als unhintergehbare Bedingungen demokratischer
Selbstbestimmung begriindet werden kénnen. Dies versucht er jedoch nicht, son-
dern verweist statt dessen zum Beweis der Méglichkeit rationaler Rechtsnormen auf
die in den unterschiedlichen Rechtsdiskursen zur Anwendung kommenden Argu-
mentationsregeln. Diese aber konnen, wie oben dargestellt, die ihnen zugemutete
Begriindungslast nicht tragen, weil sie in lctzter Instanz simtlich auf eine moralische
Argumentation zulaufen und daher ihre haltmachende, den unendlichen Regrefl
stillstellende Begriindung erst im Moralprinzip finden.

Die erforderliche »quasi-transzendentale« Begriindung der subjektiven Freiheits-
rechte st6ft indes auf mehrere Probleme und ist deshalb wohi nicht zufillig gar nicht
erst in Angriff genommen worden: Zum einen ist der materiale Gehalt dieser Frei-
heitsrechte zunichst noch weitgehend unbestimmt. Sie grenzen Willkiirsphiren
privategoistscher Zweckverfolgung aus, ermdglichen moralische Autonomie und
Freirdume fir unterschiedliche Optionen der Selbstverwirklichung. Welche konkre-
ten Rechte mit ihnen verbunden sind, blcibt der historisch-politischen Selbstbestim-

12 Habermas, Erliuterungen zur Diskursechik, (Fn. ¢), $.119ff, 133; Im Ausgangspunkt ebenso
K. Q. Apel, wonach das (bei thm) mit dem Anspruch einer Letzibegrindung abgeleitere, rein als Verfah-
rensprinzip begriffene Diskursprinzip im Modus seiner Anwendung fir die Begriindung sitationsbezo-
gener inhaltlicher Normen »dem Pluralismus der Wertungen im Sinne der verschiedenen menschlichen
Lebensformen den denkbar weitesten Spielraum ein(riumtc)«. Dann aber folge die Einschrinkung: »Ge-
nauer gesagt: den Spielraum, der mit dem prozeduralen Diskursprinzip als vermittelnder und einschran-
kender Bedingung vereinbar ist«, Kann der postkantische Standpunkt der Moralitit noch einmal in
substantielle Siulichkeit »aufgehoben« werden?, in: W. Kuhlmann (Hrsg.), (Fn. 7), S. 217ff,, 229.

13 Habermas, Erliuterungen zor Diskorsethuk, {(Fn. 9}, S.132.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55.
far oder

459


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

460

mungspraxis eines jeweils bestimmten Gemeinwesens liberlassen — es kann, aber
mufl nicht die klassische Dyade von Eigentum und Freiheit sein, die daraus resul-
tiert. Zum zweiten begegnet die Deutung dieser (material unbestimmten) Freiheits-
rechte als blofe Ausdrucksformen zwingend zu unterstellender reziproker Aner-
kennungsverhiltnisse im Medium des Rechts der Schwierigkeit, dall mit der
Eroffnung von Spielriumen des privategoistischen, strategischen und instrumentel-
len Handelns soziale Strukturen zugelassen werden (miissen), die — wie typischer-
weise in Marktverhiltnissen — auf gegenseitige Ubervorteilung angelegt sind: Die
wechselseitige Anerkennung degeneriert hier, wie Marx gezeigt hat, zur Fassade
einer zweckrationalen Praxis, in der sich die Rechtssubjekte nicht als Selbstzweck
(um ihrer Menschenwiirde willen) achten, sondern ganz legal als Mittel zum Zweck
gebrauchen, instrumentalisieren kénnen. Freiheitsrechte berechtigten drittens, wie
Klaus Giinther't dargelegt hat, auch zum nicht weiter rechtfertigungsbediirfrigen
solipsistischen Riickzug und Ausstieg aus der Kommunikation. Damit entlassen sie
die Einzelnen von den Biirden einer kommunikativen Praxis, deren »illokutionire«
Verpflichtungen sie — wie auch immer sanft — zu Rationalitit und zur Fortsetzung des
Argumentationsspiels notigen. Freiheitsrechte sind in dieser Sicht das Nadeléhr,
durch das sich die Rechtssubjekte dem in das Medium der Sprache eingelassenen,
unsichtbaren Band symmetrischer Anerkennungsverhilinisse wenigstens temporir
entziehen kénnen. Und schlieflich greifen Rechtsnormen, viertens, nicht auf die
Motive und Einstellungen der handelnden Rechtssubjekte durch, sondern beziehen
sich auf die dufleren Verhiltnisse der Person und begniigen sich mit regelkonformem
Verhalten, abstraktem Rechtsgehorsam. Darin liegt ihr Befehlscharakter, dessen Be-
folgung notfalls erzwungen werden kann. Rechtliche Handlungsnormen vertrauen
nicht auf die allseitige empirische Uberzeugungskraft ihrer Griinde und durch Ein-
sicht motiviertes Handeln, sondern rechnen mit »abweichendem Verhalten«. Damit
unterstellt schon die Form des Rechts realistischerweise Dissens, Nicht-Anerken-
nung,.

Diese Griinde sprechen m. E. gegen die Méglichkeit, die fundamentalen Freiheits-
rechte in einer dhnlich stringenten Weise als voraussetzungslogische Implikationen
einer legitimen Rechtsordnung auszuweisen, wie dies fiir die transzendentalpragma-
tisch begriindeten Argumentationsvoraussetzungen der verniinftigen Kommunika-
tion der Fall ist. [n das Medium des Rechts sind nicht etwa durchgingig Strukturen
der Anerkennung, sondern — selbst wenn wir die Gleichverteilung der basalen Sta-
tus- und Freiheitsrechte unterstellen — ebenso Strukturen der Nicht-Anerkennung
eingelassen. Letztere sind es sogar, die fiir das Medium des Rechrs, die Rechtsform,
geradezu charakteristisch sind. Rechtstheoretisch ist dieser Befund nicht deprimie-
rend, im Gegenteil: liflt sich doeh so begreifen, warum der Kampf um Anerkennung
nicht auf auBerrechtlichem Terrain toben muf, sondern gerade auch in und mit den
Mitteln des Rechts inszeniert und ausgetragen werden kann. Aber das bedarf hier
keiner Vertiefung; denn Habermas liflt den denkbaren Weg einer transzendental-
pragmatischen Begriindung der subjektiven Freiheitsrechte nur anklingen, ohne ihn
weiter zu verfolgen.

bb) Demgegeniiber dominiert ein zweiter Begriindungsstrang, der, soweit ich sehe,
mit einer normativen Aufladung der Rechtsformanalyse einhergeht. Mit der Rechrs-
form als solcher (bzw. dem Rechtsmedium, dem Rechtskode) sind nach Habermas
zwingend subjektive Freiheitsrechte verkniipft. Die Begriindung hierfiir erschliefit

14 Die Freiheit der Stellungnahme als politisches Grundrecht, in: P.Koller u.a. (Hrsg.), Theoretische
Grundlagen der Rechtspolitik, ARSP Beiheft 51, 1991 S. 8 ff.

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen



https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

sich wiederum nicht unmittelbar, sondern ergibt sich erst vor dem Hintergrund
seiner — in Anlehnung an die Kantische Bestimmung des Rechtsprinzips vorgenom-
menen — Erliuterung der allgemeinen Charakteristika der Rechtsform. »Diese
Erliuterung ist Bestandteil einer funktionalen Erklirung, nicht etwa eine normative
Begriindung des Rechts. Denn die Rechtsform ist iberhaupt kein Prinzip, das sich,
sel es epistemisch, sei es »normativ< begriinden liefle« (143). Wenn nun aber fiir die
Rechtsform die Gewihrleistung subjektiver Freiheitsrechte konstitutiv ist und sub-
jektive Freiheitsrechte eine fiir die staatsbiirgerliche Autonomie und die Rationalitit
demokratischer Willensbildungsprozesse unerlafiliche Voraussetzung bilden, dann
sind mit der Rechtsform als solcher von Hause aus normative Konnotationen ver-
bunden: Sie ist ein cinzigartiges »Trigermediume« einer gesellschaftlichen Rationali-
tatsstruktur, welches durch seine spezifischen Eigenschaften (»Formbestimmun-
gen«) subjektive Autonomie —auch in dem von Klaus Giinther angegebenen Sinn des
Ausstiegs aus kommunikativen Vergesellschaftungszwingen — iiberhaupe erst er-
mdglicht. Gewiff ist dieser der Rechtsform anhaftende normative Gehalr solange
noch unentfaltet, wie er nicht im Licht des Diskursprinzips (und des Demokratie-
prinzips) universalisiert wird und als das Reche auf gleiche subjektive Handlungsfrei-
heiten allen Rechtsgenossen zukommt. Aber dafl dies iiberhaupt méglich ist,
verdankt sich der Formn des Rechts. Denn sie ist keine Hiille, die mit beliebigen
Inhalten gefiillt werden kann.

Thomas Kupka
Jirgen Habermas’ diskurstheoretische
Reformulierung des klassischen Vernunftrechts’

L

Am Anfang war das Wort, das man sich gab, und das war ein Vertrag. So oder ihnlich
liefle sich der Ausgangspunkt des theoretischen Programms iiberspitzen, mit dem
Habermas aus der Fahigkeit der Menschen, einander ein Wort geben zu kdnnen, das
komplizierte Verhiltnis von Volkssouverinitit und subjektiven Rechten erfassen
will. Das ist so neu nicht. Ungewdhnlich ist indessen, auch schon die Anfinge der
devtschen Zivilrechtsdogmatik, die bekanntlich fiir das hiesige Rechtsdenken mo-
dellbildend gewesen ist, auf den Schutz von Verhiltnissen wnversebreer Intersubjek-
tivitit zuriickzufiihren und dafiir u. a. Savigny als Zeugen zu zitieren, nach dem ein
Rechtsverhiltnis »die der einzelnen Person zustehende Macht (sichere): ein Gebiet,
worin ihr Wille herrscht — und mit unserer Einstimmung herrscht»?, Gewif} ist das
Rechtsverhiltnis — und zumal das privatrechtliche — ein Reziprozititsverhiltnis, in
dem »Alter die Pflicht zur faktischen Normbefolgung nur dann zumutbar (ist),
wenn er die Erwartung stabilisieren kann, dafl Ego aufler durch rationale Einsicht

auch durch empirische Einwirkung dazu motiviert werden kann, die Reziprozirits- -

Die folgenden fragmentarischen Uberlegungen beziehen sich auf das Kapitel 111 von J. Habermas, Fakti-
zitit und Geltung, Frankfurt/M. 1992. Sie beschaftigen sich vor allem mit seiner diskurstheoretischen
Begriindung der Grundrechte. Fiir Anregungen danke ich Rolf Knieper. Vor verschiedenen Mifiverstind-
nissen hat mich Klaus Gunther bewahrt, der mich jedoch niche vor den hier mdglicherweise nach
verbleibenden schiitzen konnte. Auch ithm danke ich.

2 F. C.v. Savigny, System des heutigen rémischen Rechts, Bd. 1, Beclin 1840, § 4; zitiert nach Habermas,

Fn. 1), 112,

.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. Inhalt.
far oder Jenerativen

4671


https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

