
Kontroverse 

Zu Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung 

Thomas Blanke 
Sanfte Nötigung 

Jürgen Habennas verfolgt von Beginn seiner Theonearbeit an konsequent eine Fra­
gestellung, die ,.auf's Ganze .. geht: Was meinen wir, wenn wir von der Vernunft oder 
Unvernunft gesellschaftlicher Verhältnisse oder von Gesellschaft insgesamt spre­
chen? Woran bemißt sich die - moderner, vielleicht auch bescheidener formuliert­
Rationalität sozialer Strukturen, über welche Kriterien verfügen wir. um diese zu 
beurteilen? Eher hintergründig schwingt dabei die Frage mit, ob und unter welchen 
Aspekten ein Prazeß sozialer Evolution zu größerer Vernünftigkeit auszumachen ist. 
Die Konsequenz und Hartnäckigkeit, mit der Deutschlands derzeit international 
bedeutendster Philosoph diese Fragestellung verfolgt. rückt sein Theorieprogramm 
in die Nähe der Megawerke des klassischen Zeitalters der deutschen Philosophie: 
Der Aufklärungs- und Restaurationszeit von Leibniz und Kant bis Marx und Scho­
penhauer. »Faktizität und GeltungO(I ist die (vorläufige?) Summe seiner Rechtstheo­
rie. Wie bei Hege! kommt sie im Publikationszyklus spät. Dies ver9teist auf eine für 
die Schnittstelle zwischen VernunftphiJosophie und Gesellschaftstheorie prominente 
Rolle des Rechts: Unter dem Aspekt der Rationalität einer Gesellschaft kommt ihm 
nach Habermas eine offenbar dominierende, kriteriale Bedeutung zu . 

l. Die Fragestellung der Vernun[tphiJosophie: AJteuropiiischer Schwanengesang und 
intellektuelle Anmaßung? 

Weithin wird schon diese zentrale Fragestellung, die Habennas (im doppelten Wort­
sinn) verfolgt, für hoffnungslos antiquiert, überholt, schlicht unbeantwortbar, längst 
entschieden oder als nicht wissenschaftsfähig angesehen. Verbreitet ist auch der Arg­
wohn, hier erhebe die Hybris einer Philosophie, die sich noch allemal blamiert habe, 
erneut die Stimme. Gesetzt, wir glaubten zu wissen. ja schlimmer noch: Wir wüßten 
gar, woran sich gesellschaftliche Vernunft bemesse. Würde damit nicht die Basis für 
eine Despotie gelegt, die sich anmaßt, alle unwürd igen, weil unvernünftigen Verhält­
nisse umzustürzen ? Nun gibt Habermas auf die Gattungsschicksalfrage nach der 
gesellschaftlichen Vernunft eine prozedurale, demokratische Antwort. Vereinfacht 
gesagt gründet danach die Rationalität (d. i.; die Gültigkeit, die vernünftige Geltung. 
rechtlich: die Legitimität) von Handlungsnormen allein auf der ungezwungenen, in 
rationalen Diskursen geprüften Zustimmung derer, die von ihnen, sei es tatsächlich, 

1 Frankfun1M. '992; Seicenangaben im Text ohne näheren Hinweis beziehen sich auf die erste Auflage. Die 
in der 4.Aufl. l.T. vorgenommenen Modifikationen bleiben hier unberücksichtigt. Insoweit gehe ich 
kdig.lich auf das dieser 4. Aufl. mgehigle Nachwol't ein. Hervomebungen in deo zitienen Tumelten 
stammen von Habennas. 

439 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


44° sei es möglicherweise betroffen werden. Für die normative Rationalität einer Gesell­
schaft in dem Sinne, daß ihre geltende Rechtsordnung auch die Zustimmung derer, 
die sie betrifft (das sind in erster Linie ihre Staatsbürger), verdient und aller Voraus­
sicht nach auch findet, kommt es folglich entscheidend auf das Vorhandensein und 
die Art der Ausgestaltung demokratischer Verfahren der Rechtsschöpfung und die 
Massenhaftigkeit und Pluralität von Prozessen der öffentlichen Meinungs- und Wil­
lensbildung, die lebendige Diskursivität einer Gesellschaft an. Demokratie und 
Öffentlichkeit sind das aufgelöste Rätsel gesellschaftlicher Vernunft. 

I l. Es ist etwas faul im Staate DeutschLand 

Ganz unabhängig davon, ob man dieser Antwort zustimmt und den verschlungenen 
Pfaden ihrer Begründung folgt, vermag ich weder einzusehen, warum die Frage nach 
der Vernünftigkeit einer gesellschaftlichen Ordnung überholt, unwissenschaftlich 
oder falsch gestellt sein soll, noch warum dieses Erkenntnisinteresse überhaupt in die 
Verdachtszone einer rationalistischen Aufklärungstyrannis gerückt wird. Gewiß: 
Der Auftrag »Ihr werdet unterscheiden Gut und Böse«, mit der die Menschen dem 
Alten Testament zufolge aus dem Paradies vertrieben werden, ist ambivalent. Er 
beinhaltet auch den Zwang, unterscheiden zu müssen, die Fesselung an einen »mo­
ralischen Instinkt.:, in dessen Namen (weiß Gott!) nicht eben selten unsägliches 
Unheil begangen und gerechtfertigt wurde und wird. Gerade in der jüngeren deut­
sehen Geschichte sind unter dem Bann einer politischen Theologie, die diese 
moralischen Begriffe ins Soziale gewendet und zur ethnischen und rassischen Unter­
scheidung VOn »Freund und Feind« existentialisiert hat, buchstäblich besten Gewis­
sens die monströsesten Verbrechen begangen worden. Diese Erfahrung würde 
jedoch nur abermals verdrängt, wenn die Unterscheidung von gut und böse, von 
moralisch richtig und falsch, von rechtlich legitim und illegitim als nicht weiter auf­
klärungs bedürftig oder -fähig zurückgewiesen oder auf die gleichermaßen positivi­
stische wie systemtheoretische Formel gebracht würde, derzufolge über solche 
Dichotomien die jeweiligen Religions-, Moral- und Rechtssysteme autonom verfü­
gen: wonach zwar heute Unrecht sein kann, was damals Recht war, jedoch kein 
übergreifendes, unabhängiges Kriterium zur Hand ist, welches über Recht und Un­
recht in vernünftiger Form zu Gericht sitzen könnte. Was »faul«, falsch war im 
nationalsozialistischen Staat, entzöge sich der näheren Bestimmung. Die »Nieder­
lage des Denkens« (A. Finkielkraut) wäre damit wissenschaftlich beglaubigt. Die 
Vermutung dürfte nicht falsch sein, daß die Erfahrung des Unrechtsstaats das zen­
trale Motiv für die beharrlichen Anstrengungen von Habermas ist, einem solchen 
Defaitismus der Vernunft das Wasser abzugraben. Dieser Versuch ist aller Mühe 
wert. 

III. Rechts- und Moralphilosophie: Aufklärung über Unterscheidungen 

Die Unterscheidungen von moralisch richtig und falsch, von Recht und Unrecht sind 
fundamentale Orientierungsmuster, an denen eigenes wie fremdes Verhalten geprüft 
und gebilligt oder verworfen wird. Im Gegensatz zu anderen Rationalitätskriterien 
wie etwa empirisch wahr oder falsch, zweckmäßig/unzweckmäßig rühren sie an tief­
sitzende Affekte: Auf normative Verfehlungen reagieren wir mit Scham, Wut und 
Empörung und bei groben Verstößen anderer vorzugsweise mit dem reflexhaften 
Begehren, ihre Untaten mit gleicher Münze zu vergelten - sei es aus einem atavisti­
schen Rachebedürfnis, sei es aus dem unbewußten Antrieb, dadurch die verletzte 
moralische Ordnung wieder herstellen und versöhnen zu wollen. Die genannten 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


Unterscheidungen sind konstitutiv für die sozialen Lebens- und Erfahrungsweisen 
von Menschen als moralische Subjekte, für ihre Selbst- und Fremdachtung 
(»Würde..:) und für die Legitimität sozialer Ordnungen. Sie definieren das, was wir 
mit Kultur und Zivilisation bezeichnen. Es ist daher eine zentrale Aufgabe nicht nur 
der Rechts- und Moralphilosophie, sondern jeder theoretisch anspruchsvollen So­
zialwissenschaft, die mit diesen Unterscheidungen verbundenen Wertorientierungen 
und Prinzipien auf ihre Rationalität hin zu untersuchen. Das von prozeduralen Ge­
rechtigkeitstheorien verfolgte Konzept, in deren Tradition das CEuvre von Habermas 
steht, erscheint gegenüber anderen Ansätze in mehrfacher Hinsicht vorzugswür­
dig. 
- Im Unterschied zu empirisch-relativistischen Gerechtigkeitstheorien begnügt es 
sich nicht mit der Konstatierung jeweils historisch-kulturell unterschiedlicher Ge­
rechtigkeitsvorstellungen, sondern hält an dem Anspruch fest, diese vor dem Hin­
tergrund einer normativ gehaltvollen Explikation des Sinns von Gerechtigkeit 
kritisch aufeinander zu beziehen und ihren jeweiligen Rationalitätsgehalt herauszu­
arbeiten. 
- Das prozedurale Gerechtigkeitskonzept verzichtet im Gegensatz zu materialen 
Ethiken auf die substantialistische Auszeichnung von höchsten, gleichsam ewigen 
Werten, deren Begründungsbedürftigkeit im nachmetaphysischen Zeitalter ja gerade 
zur Debatte steht. 
- Prozeduralen Gerechtigkeitstheorien liegt die Idee zugrunde, daß Unabhängigkeit 
und Unparteilichkeit die elementaren Bedingungen gerechter Urteilsbildung sind. 
Sie lassen sich demnach als Explikation des Standpunkts der Unparteilichkeit verste­
hen. Unmittelbar plausibel ist diese Institution dann, wenn es um die Regeln und 
Verfahren geht, die bei der Schlichtung von Handlungs- und Interessenkonflikten 
(etwa bei Fragen der Verteilungsgerechtigkeit) zur Anwendung kommen sollen. 
Aber läßt sich auch die vernünftige Genesis und Geltung von Normen, bei denen es 
nicht um die Aufstellung von Regeln fairer Konfliktschlichtung, sondern um die 
Begründung moralischer oder rechtlicher Handlungsgebote geht, im Blick auf das 
Kriterium der Unparteilichkeit entwerfen? Als unparteilich könnten hier all diejeni­
gen Handlungsnormen gelten, die im gemeinsamen und gleichmäßigen Interesse 
aller liegen. Damit verlagert sich die Frage auf die Kriterien, anhand deren sich 
beurteilen ließe, was im »gemeinsamen Interesse aller.: liegt. 
- Da der Rückgriff auf immer schon gewußte, substantielle Gemeinwohlvorstellun­
gen abgeschnitten ist, kann die Antwort hierauf nur ihrerseits in Prozeduren der 
Normbegründung gefunden werden, die sicherstellen können, daß nur solche Nor­
men Anerkennung finden, die im gleichmäßigen Interesse aller liegen. Gemeinsam 
ist daher allen prozeduralen Gerechtigkeitstheorien der Versuch, Regeln und Verfah­
ren der Normbegründung und -anwendung zu bestimmen, auf die sich - bei im 
Prinzip ungewissem Ergebnis ~ jeder soll einlassen können. Die Gerechtigkeit von 
Normen hängt damit ab von der Gerechtigkeit der Verfahren, in denen sie gefunden 
werden. Nichts liegt nun näher, als des Rätsels Lösung in einem zum Konsensprin­
zip enveiterten Demokratieprinzip zu finden: Wird zum Prüfstein der Gerechtigkeit 
die VeraUgemeinerungsfähigkeit einer vorgeschlagenen Norm erhoben unter dem 
Aspekt, ob mit der Zustimmung potentiell aller, die von ihr betroffen sein können, 
zu rechnen ist, so kann unterstellt werden, daß die Norm im gemeinsamen Interesse 
aller liegt. Ein derartiger Test auf Verallgemeinerungsfähigkeit darf freilich grund­
sätzlich nicht stellvertretend für die betroffenen Subjekte - etwa durch eine unab­
hängige gesellschaftliche Instanz oder die theoretische Reflexion eines Einzelnen -
durchgeführt werden. Zum einen, weil die Zweifel an der Unparteilichkeit der Ur­
teilsbildung nicht prinzipiell ausgeräumt werden könnten. Vor allem aber, weil nur 

44 1 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


44' jeder selbst beurteilen kann, was in seinem Interesse liegt, ,.für ihn gut ist«, und den 
steUvertretend errichteten Nonnen ihre jeden Einzelnen moralisch verpflichtende 
Kraft fehlen würde, die nur auf der Überzeugung von ihrer Anerkennungswürdig­
keit beruhen kann. Nur die tatsächliche Zustimmung kann solche Verbindlichkeit 
zum Resultat haben. Folglich verdienen nur die Nonnen Zustimmung, die die un­
gezwungene Zustimmung aller in Verfahren freier, diskursiver WillensbiJdung auch 
tatsächlich finden. Die Rationalität von Nonnen wurzelt im demokratischen Kon-
sens. 

IV. Paradoxien der prouduralen Gerechtigkeitstheorien: Freiheit, Autonomie und 
Gerechtigkeit 

Die konsequente form der Unparteilichkeit einer Norm ist in dieser Sicht ihre all­
seitige konsensuelle Anerkennung. Damit resultiert der Standpunkt der Unpartei­
lichkeit letztlich aus der Autonomie der Subjekte. Dies scheint logisch stringent 
abgeleitet, ist aber zugleich paradox: Verstehen wir doch unter Autonomie die Fä­
higkeit der Selbstbestimmung des Willens von Subjekten, wobei der Wille bald diese, 
bald jene Richtung annehmen kann, aber in jedem Falle zunächst subjektiv und 
durchaus parteilich ist. Auconomie meint in diesem Sinne in erster Linie Freiheit der 
Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung, auch in der Bedeutung von Willkür, 
die keiner Rechtfertigung bedarf. Wie aus der Freiheit oder Willkür des WiUens einer 
Unsumme von Einzelnen eine vernünftige Allgemeinheit, Gerechtigkeit als Stand­
punkt der Unparteilichkeit hervorgehen kann, wie diese eigentümliche Selbstaufklä­
rung von - durchaus auch - Egoismen, Privatmeinungen und bloß subjektiven 
Überzeugungen in Rationalität stattfindet (oder als solcher Prozeß überhaupt ge­
dacht werden kann), ist das Kernproblem der prozeduralen Gerechtigkeitstheo­
nen. 
Man kann dies, mit Kant, in der Weise angehen, daß die vernünftige Allgemeinheit 
als ein allgemeines »Gesetz der Freiheit .. begriffen wird, welches den konfligieren­
den Willkürsphären der Einzelnen eine äußere, für alle gemeinsame und gleiche 
Schranke auferlegt. Die rationale Rechtfenigung dieser Normen beruht dann darauf, 
daß jeder sich soweit entfalten kann , wie dies mit den Rechten aller anderen auf eine 
entsprechende Selbstbestimmung vereinbar ist.]n dieser Sicht ist das Gesetz in erster 
Linie Schranke individuelJer Freiheit, es neutralisiert Umfang und Folgen der auto­
nomen Willkür der Einzelnen unter dem Gesich tspunkt der Verallgemeinerbarkeit 
gleicher Handlungsfreiheiten . Normen, die auf diese Weise begründet werden kön­
nen, besitzen etwa den logischen Status und normativen Anweisungsgehalt des Art. 2 

Abs. I GG, § 823 Abs. I BGB und des allgemeinen Gleichheitssatzes in Art. 3 Abs. I 

GG. 
Damit eine solche allgemeine Schranke der je individuellen Freiheit zugleich als aus 
dem Willen jedes Einzelnen hervorgegangen und von ihm als akzeptiert gedacht 
werden kann, mußte Kant von der Unterstellung gleicher moralischer Einsichtsfä­
higkeit und der Se!bstbindung an die gewonnene moralische Einsicht ausgehen. 
Schon Hege! hat dieser Fassung eines rationalen Gesetzesbegriffs bei Kant vorgehal­
ten, sie bestimme die Rechtsvernunft bloß negativ, als formelle Schranke der 
Freiheit. Eine inhaltliche, substantielle Vernünft igkeit käme einem solchen Not- und 
Verstandesrecht, welches gleichsam nach dem Muster einer Straßenverkehrsordnung 
Privatwillkür zur Rücksichtnahme auf die übrigen Verkehrsteilnehmer zwingt, nicht 
zu. In der Tat dominiert in dieser kantischen Version einer prozeduralen Gerechtig­
keitstheorie ein individualistisch gefaßter. dem Rechtssys tem vorausliegender, libe­
raler Freiheitsbegriff. Das Gemeinwesen, das .. bonum commune- resultiert nicht aus 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


einem bewußten und gewollten Zusammenwirken der Staatsbürger auf der Basis 
gemeinsamer Überzeugungen, sondern aus dem freien Spiel der Marktbürger. Das 
Gesetz als »Spielregel« der Privatrechtsgesellschaft ist dadurch von moralischen Im­
pli kationen weitestgehend entlastet, es ist sittlich neu tralisiert. Folglich beschränk t es 
sich auf die Statuierung äußerer Verhaltenspflichten in den Rechtsbeziehungen, die 
die Bürger miteinander eingehen, und verlangt nicht mehr, als daß es respektiert wird 
- welches auch immer die Motive seien, ihm Folge zu leisten. Was Hegel angemahnt 
hat, ist nicht leicht, schon gar nicht gefahrlos zu gewinnen. D ies zeigt nicht nur se ine 
problematische geschichtsphilosophische Versöhnung von Freiheit und Notwendig­
keit, Vernunft und Wirklichkeit, Recht und Sittlichkeit, die im Staat als der Wirk­
lichkeit der sittlichen Idee ihr herrschaftliches Dasein erhält - einem Staat, der nicht 
zufällig dem preußischen Stände- und Obrigkeitsstaat zum Verwechseln ähnlich sah. 
Gleiches gilt erst recht für die Marxsche Vision, die im Privateigentum an Produk­
tionsmitteln angelegte, durch das bürgerliche Formalrecht zementierte Spalrung der 
Subjekte in ))a-soziale<l<: Privatbürger (bourgeois) einerseits und politisch verantwort­
liche Staatsbürger (citoyen) andererseits durch einen revolutionären Umstrukturie­
rungsprozeß primär des verselbständigten ökonomischen Systems aufzuheben. 
Damit sollte dem bürgerlichen Klassenrecht mit seinen bloß formell gleichen Frei­
heiten und seiner - noch nicht einmal realisierten - bloß formal gleichen Chance auf 
politische Mitgestaltung die Grundlage entzogen werden. Das humane Gattungswe­
sen einer nichtentfremdeten, kommunistischen Gesellschaft hat das Licht der Welt 
nur in der pervertierten Form der Parteidiktatur erblickt. Vestigia terrent. Wenn 
Gesellschaften, Staaten, Nationen und ihre Rechtssysteme den Anspruch erheben, 
als moralisch gerechtfertigte Veranstaltungen substantielle Vernunft zu verkörpern, 
ist Vorsicht geboten. 
Lassen sich also über die formal-rationale Fassung des U niversalisierbarkeitsgrund­
satzes - und damit der Rechtsrationalität - bei Kant hinaus, die immerhin auf de r 
vorausgesetzten Autonomie der Subjekte aufruht und insofern einen notwendigen 
internen Bezug zu Freiheit und Gleichheit besitzt, keine substantiell- rationalen 
Rechtsprinzipien aufzeigen? Selbst wenn man den Verallgemeinerungstest, der in der 
kantischen Fassung auch im Wege einer monologisch durchgeführten logischen Ge­
neralisierung ausgefüh rt werden kann, als demokratisches Konsensprinzip ausgestal­
tet und damit die Normadressaten als deren Urheber ermächtigt (Mündel als 
Vormund), bleibt de r Transformationsprozeß von subjekti ver Willkür und Autono­
mie in kollektive Vernunft zunächst noch ungeklärt. Offen bleibt, woraus sich die 
Legitimität der demokratisch generierten Normen speis t. Beruht sie auf der Motiva­
tions kraft der gemeinsam gebi ldeten und geprüften Überzeugung (und wie lange hält 
diese?), ist sie Resultat der jeweils freiwilligen Selbstbindung aller Einzelnen (wie 
unbedingt ist diese?) oder kommt solchen Nonnen aufgrund ihrer demokratisch­
konsensuellen Genesis eine inhaltliche, substantielle Rationalüät zu, die sie gegen­
über anderen als »besser begründet« ausweist? Wie verhält sich zudem eine solche 
"ideale .. Normrationalität zu den faktisch vorfindlichen Verfahren der Begründung 
von Rechtsnormen, die doch allesamt weit davon entfer", sind, auf universalem 
Konsens zu beruhen, sondern sich mit mehr oder minder qualifizierten Mehrheits­
entscheidungen gewählter Repräsentanten des wählenden Wahl volkes begnü­
gen? 
Bei Kant bildet die Willensfreiheit der je einzelnen Subjekte den entscheidenden 
Bezugspunkt der Legitimität des Rechtssystems: Ebenso wie die Legitimität von 
Veruägen auf der unterstellten Freiheit und Freiwilligkeit beruht, mit der sich die 
Subjekte wechselseitig berechtigen und verpflichten, beruht die Legitimi tät gesetz­
lich generalisierter Verhaltensnormen auf allseitiger ungezwungener Selbstbindung 

44J 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


444 und Selbstverpflichtung. Dem liegt eine Idee von subjektiver Autonomie zugrunde, 
derzufolge niemand sich selbst (und nur sich selbst niemand) Unrecht tun kann. Die 
Freiwilligkeit der Zustimmung ist das letzte, nicht weiter begrundbare Kriterium 
von Gerechtigkeit. 

V. Habermas: Nötigung zur Vernunft durch kommunikatives Handeln 

I. Selbstverpflichtung auf Rationalität 

Die moral- und rechtstheoretischen Untersuchungen von Habermas zielen darauf, 
diese Legicimitätstheorie demokratischer Verfahren, die von der Unterstellung einer 
nicht näher analytisch, empirisch wie historisch aufgeklärten Autonomie der Sub­
jekte (als individuellem Ausgangs- und Zurechnungspunkt von Rationalität über­
haupt) ausgeht, in der Weise fortzuentwickeln, daß deutlich wird, warum und in 
welcher Weise sich in diesen Verfahren erfolgreich eine Rationalität zur Geltung 
bringen kann, die das Prädikat inhaltlicher Richtigkeit verdient. 
Worauf gründet sich aber die vorgängige, nicht erst als Zwangsvernunft eines allge­
meinen Gesetzes zur» Willkürbande« der Individuen zurückkehrende, sondern sich 
aus dieser selbst gleichsam organisch "von unten nach oben\< aufbauende Vernunft 
des Rechts? Nach Habermas sind die Menschen, zwar sanft, aber unentrinnbar, zur 
Vernunft »genötigt«. Den Sitz dieser Nötigung sieht er weder in ihrem .. natürlichen 
DcnkvermögenOtl, einer angeborenen Fähigkeit zum Intellekt, noch im Abglanz einer 
göttlichen Vernunft, einer sich geschichtlich durchsetzenden .. sittlichen Idee..:, weder 
im Kampf um Anerkennung zwischen Herr und Knecht, arm und reich, Privilegier­
ten und Entrechteten noch im Zwang zur Lebenserhaltung durch die zwecksetzende 
Tätigkeit der Arbeit und schon gar nicht in den anonymen Prozessen systemischer 
Selbststabilisierung. Vielmehr ist es die Sprache, die die Menschen zur .. Menschheit« 
einer unendlichen Kommunikationsgemeinschaft verbindet, die uns jene subtilen 
Nötigungen auferlegt, die mit sanftem Zwang zur Rationalität führen. 
Sprachliche Verständigung ist mehr als nur Information und Kommunikation von 
Zeichen und Bedeutungen. Sie ist Interaktion, Sprech-Handlung, durch die dicSpre­
cher mit jeder ihrer Äußerungen zugleich - und darauf liegt der Schwerpunkt seiner 
Bezugnahme auf die Linguistik - Verbindlichkeiten gegenüber den Adressaten ein­
gehen, nämlich die Verbindlichkeit, für die Richtigkeit ihrer jeweiligen Aussage im 
Falle des Bestreitens einzustehen - und das heißt: im Zweifelsfall die erhobene Aus­
sage mit Gründen zu belegen. In dieser .. interaktionsfolgenrelevanten Verbindlich­
keit..:, einer Art Haftung für vorausgegangene Äußerung oder Stellungnahme im 
Diskurs, liegt die implizite, in ihre logischen, semantischen, grammatikalischen und, 
das ist das Entscheidende, ihre pragmatischen Regeln eingebaute Verpflichtung der 
menschlichen Gattung (oder enger: aller sprach- und handlungsfähigen Subjekte) auf 
Rationalität. Rationalität resultiert demnach aus der Verpflichtung auf das Beibrin­
gen ~guter GründeOtl, die auf intersubjektive Verständigung, die Herstellung gemein­
samer Überzeugungen zielen und auf dieser Grundlage handlungsmotivierend 
wirken. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


2. Die Falle des unendlichen Begründungsregresses: Von der Handlungs- zur 
Systemrationalität 

Hier lauen freilich die Falle des unendlichen Regresses. Da. wie Luhmann diese Falle 
spöttisch pointiert, nur Grunde Gründe begründen können, ist das Argumentations­
spiel auf unendliche Fortsetzung programmiert, steigt halt· und hi1flos auf und ab 
und durchforstet in helloser Unrast alle Winkel des noch Sag- und Denkbaren auf 
der Suche nach einem allgemein gültigen. nicht Welter bestreitbaren Fundament des 
... Ietzten Grundes«. Dem unendlichen Begründungsregreß z.u entkommen ist die 
»blaue Blume .. der Vernunft, auf die jede Rationalitätstheorie. die wie Habermas 
Rationalität mit Begründbarkeit identifiziert. verhext ist: Wer sie findet. dem wach­
sen jene eigentümlichen Zauberkräfte zu, die es dem Philosophen nach dem Vorbild 
des Barons von Münchhausen ennöglichen. sich am eigenen Schopf aus dem haltlo­
sen Sumpf des immerwährenden Argumentationsspiels zu ziehen. Die gesuchte 
»blaue Blume« ist rar, einige glauben, ihren Namen zu kennen. Skeptiker bestreiten, 
daß sie überhaupt existiert und halten die Suche nach ihr für vergeblich. Zu Letzteren 
zählt wiederum Luhmann: Weil die Verläßlichkeit normativcr Orientierungen nicht 
auf der intersubjektiven Überzeugung von der Richtigkeit der für sie gehend ge­
machten Grunde beruhen kann, steigt er aus dem Argumentationsspiel aus und kehrt 
das Verhältnis von Aussage und Begründung, juristisch: von Entscheidung und 
Gründen um. Nicht die Grunde begrunden die Entscheidung, sondern die Entschei­
dung begründet die Gründe. Rationalität wird ununterscheidbar von Rationalisie­
rung, alle Rationalität ist Rationalisierung, am Anfang war die Entscheidung. 
Gründe werden solange »nachgeschoben«, bis sie keiner mehr hören wilL Dann ist 
hinreichend viel Redundanz erzeugt, die die Entscheidung als hinnehmbar, jeden­
falls nicht mehr aussichtsreich bestreitbar erscheinen läßt. Auch die Rechtswirklich­
keit ist Wille und Vorstellung, erst Entscheidung, dann Begründung, erst Selektion, 
dann Programmierung, Systematisierung und logische Sümmigkeitspcüfung. 
Wer die Motive, die Begründungen und RationalitätsvorsteUungen der handelnden 
Individuen weder teilt noch zu kennen für aufschlußreich hält, muß eine externe 
Perspektive wählen. um die eigentümliche soziale Stabilisierungsfunktion durch nor­
mative Erwartungen zu erklären. Der systemtheoretische Beobachter .. zweiter Ord­
nung ... sieht nur systematische Kommunikationen am Werk, die hin- und herlaufen, 
subjektlos :.prozessieren .. , bald ins Stocken geraten oder abbrechen. Daß sie weiter­
gehen, welchen Sinn oder Inhalt sie auch haben mögen, ist angesichts des drohenden 
Rückfalls in den Naturzustand der ))doppelten Kontingenz« das Problem. Der damit 
verbundene Stillstand von Kommunikation ist der ... Tod .. sozialer wie psychischer 
Systeme. Worauf es einzig ankommt, ist die Sicherung von Anschlußfähigkeit, »kein 
Anschluß unter dieser Nummer" ist das Ende aller Kommunikation. Was immer 
diesen Abbruch verhindert, ist wert, daß es besteht. In systemtheoretischer Sicht 
folgt die normative Stabilität (und die Stabilität von Normen) aus der Generalisie­
rung von Erwartungen, die gegen Enttäuschungen (durch Nichtbefolgung) dadurch 
gesichert werden, daß sie mit Sollqualität ausgestattet werden. Den Anschluß sichert 
also die systemspezifische Codierung der Kommunikation, die im Recht auf die 
nonnative Differenz von Recht und Unrecht gepolt ist. Die systemspezifischen 
Operationen beziehen sich ausschließlich auf sich selbst und gewährleisten damit die 
Autonomie des Rechtssystems gegenüber der Umwelt. Die Vorstellung, daß die Un· 
terscheidung vOn Recht und Unrecht in einem substantiellen Sinn an Rationalität 
gebunden und damit reflexiv auf sich selbst anwendbar sei, sitzt einer im Rechtssy­
stem selbst angelegten Illusion auf: Dieses adressiert sich nur scheinbar an morali­
sche Motive und Über-LCugungen handelnder Subjekte. In Wirklichkeit verwaltet es 

445 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


die positivistische Selektivität des Rechtscodes ausschließlich selbst. Münchhausen 
ist überall 

J. Dt'e DtffeTenzierung der GeltungsgTünde und die funktionale Unterscheidung 
'Von Recht und Moral 

Habermas bleibt auf der Erde als Teilnehmer und Beobachter. Er stellt sich dem 
Versuch, den Begründungsregreß zu stoppen, einen Fixpunkt zu finden , von dem her 
sich entscheiden ließe, welches Argument in welchem Kontext ,.zählt«, welche Be­
dingungen gegeben se in (bzw. untersteHt werden) müssen, damIt es auf rationale 
Überzeugung, die Aussicht auf begründetes Einverständnis rechnen kann. Sein Ar­
gumentationsweg ist bekannt, in vielfältigen Variationen, selbst Redundanz erzeu­
gend, von ihm vorgetragen: Die Theorie der Geltungsgründe mit ihrer zugehörigen 
,.Drei-Welten-Lehre«. Danach unterscheidet sich die Art der Gründe, mit denen eine 
Aussage belegt werden kann, danach, ob zu einem Ereignis in der »objektiven Welt 
der Tatsachen«, in der »sozialen Welt\<: normativ geregelter Interaktionszusammen­
hänge oder zu einem Zustand der je individuellen »subjektiven Welt« Stellung 
genommen wird. Prüfstein der Wahrheit empirischer Aussagen ist das reproduzier­
bare Experiment, expressiver Äußerungen die Authentizität des Sprechers. Zwi­
schen diesen beiden Polen »harter«, naturwissenschaftlich-technischer sowie strate­
gisch-instrumenteller Rationalität einerseits und der »weichen« Rationalität der 
Glaubwürdigkeit und Unverwechselbarkeit ästhetisch -expressiver Selbstdarstellung 
einer exklusiv zugänglichen Innenwelt liegen die Kontinente der evaluativen und 
moralischen Rationalität. Welche Werte vorzugswürdig sind, welche Normen richtig 
und Handlungsmaximen daher geboten sind, entzieht sich dem experimentellen Be­
weis ebenso wie einer funktionalen oder strategischen Zweck-Mittel-Analyse. Wert­
präferenzen gründen in gelebten Gemeinschaften mit ihren (mehr oder minder) 
geheiligten Traditionen, kulturellen Überlieferungen und den ihnen entsprechenden 
Vorstellungen eines »guten Lebens«. 
Wertpräferenzen sind ethische Fragen, die sich stets nur vor dem Hintergrund kul­
turspezifisch geteilter Überzeugungen beantworten lassen. Ihre Rationalität ist 
partikular und subjektiviert sich in dem Maße, wie die unbezweifelten Hintergrund­
annahmen traditionaler Gemeinschaften unter rationalen Rechtfertigungsdruck ge­
raten. Aus kollektiv geteilten Werten und Sinnorientierungen werden zunehmend 
nur noch individuelle Präferenzen. Aber die Leerstelle der um ihre traditionalen 
Bindungskräfte entreicherten Gemeinschaft bleibt nicht unbesetzt: An ihre Stelle 
treten, »gleichursprünglich«, wie Habermas nunmehr formuliert (111), die Ver­
nunftmoral und das positive Rechtssystem. Ihnen fällt die Aufgabe zu, den fragil 
gewordenen gesellschafdichen Zusammenhang zu stabilisieren, wobei sie gleichsam 
als »Platzhalter« einer rationalen Rekonstruktion des normativen Gefüges einer Ge­
sellschaft fungieren, deren Überlieferungen infolge der kommunikativen Nötigung 
zur Rationalität, zu Begründung und Rechtfertigung fragwürdig geworden sind. 
Dabei treten Recht und Moral zueinander in ein funktionales Ergänzungsverhältnis. 
Das Recht füllt die motivationale Schwache der Moral aus: .. Die Konstitution der 
Rechtsform wird nötig, um die Defizite auszugleichen, die mit dem Zerfall der tra­
ditionellen Sittliehkeit entstehen« (145) und durch eine abstrakte Vernunftmoral 
nicht aufgefangen werden können. Die positivierte Rechtsordnung definiert, was 
Recht und Unrecht ist , und entlastet damit den Einzelnen von der kognitiven, mit 
hoher Unsicherheit verbundenen Aufgabe, jeweils bestimmen zu müssen, welche 
Handlungen moralisch geboten sind. Erst die rechtliche Institutionalisierung von 
Organisationen, Kompetenzen und Zuständigkeiten macht es 2.udem möglich, daß 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


die hochgradig abstrakten moralischen Handlungspflichten in operacionale Pro­
gramme überführt werden können und eindeutig Adressaten finden . Und schließlich 
spricht auch ein moraltheoretisches Argument für die Notwendigkeit der im Recht 
angelegten Zwangsbefugnis: Da nach dem Konzept der Vernunftmoral die Gültig­
kei t von Normen an die Bedingung einer faktisch allgemeinen Normbefolgung 
geknüpft ist (und sie nur unter dieser Voraussetzung die rationale Zustimmung aller 
Betroffenen verdienen), ist die individuelle Normbefolgung nur zumutbar, wenn sie 
gegen abweichendes Verhalten faktisch durchgesetzt werden können (148). Hand­
lungswirksamkeit moralischer Nonnen ist folglich nur insoweit gesichert, wie sie 
zugleich in Rechtsnormen inkorporiert sind . Im Unterschied zur Moral ist das 
Rechtssystem nicht lediglich Wissenssys tem, sondern zugleich Handlungssys tem, 
welches aufgrund seiner imernen Verschränkung mit der Moral in der Lage ist, mo­
ra lische Anspruche auch auf sys temisch verselbständigte Bereiche der Gesellschaft 
zu erstrecken. 
Aus diesem funktionalen Ergänzungsverhältnis des Rechts zur Moral ergeben sich 
die zentralen Fonnbestimmungen des Rechts, die Habennas unter Bezugnahme auf 
Kants Begriff der Legalität dadurch bestimmt sieht, daß das Recht sich lediglich auf 
die äußeren Verhältnisse von interpersonalen Beziehungen und Konflikten bezieht, 
mit der Willkür der Adressaten rechnet und von ihnen nicht mehr verlangt als ab­
strakten Rechtsgehorsam - welches auch immer die Motive hierfür seien. 
Mit diesen Bestimmungen ist zunächst freilich nicht mehr gewonnen als eine Erklä­
rung, warum mit dem Zerfall der Sphären traditioneller Sittlichkeit die Aufgabe der 
Handlungskoordinierung im wesentlichen dem Rechtssystem zufällt und wie sich 
Recht und Moral funktional ergänzen. Oie entscheidende - und im Rahmen dieser 
Auseinandersetzung ausschließlich interessierende - Frage nach der Rationalität der 
rechtlich begründeten Handlungsnonnen ist damit nicht beantwortet. In seinen bis­
herigen Untersuchungen, speziell in seiner »Diskursethik<;; aus dem Jahr 1983\ hatte 
sich Habermas primär auf die Frage konzentriert, ob moralische Normen einer strikt 
rationalen Begründung fähig seien. Da die don entfaltete Argumentation für die 
Begründung der diskursiven Verfahrensrationalität grundlegend ist, sei sie nachste­
hend kurz skizziert. 

4. Diskurs- und Moralprinzip: Der Versuch einer »transundentalpragmatischentt 
Ableitung moralischer Rationalität 

Oie moralische Frage lIWas sollen wir tun?...: bezieht sich nach Habermas nur auf 
Handlungsnormen. deren Befolgung durch jeden Einzelnen »im gemeinsamen Inter­
esse aller liegt...:. Das ist wörtlich zu nehmen, Gemeinsames Interesse aller meint die 
virtuell unendliche Kommunikationsgemeinschaft aller Menschen, Adressat der mo­
ralischen Frage ist kein Geringerer als die Menschheit insgesamt. Da sich der 
Geltungsansprueh normativer Richtigkeit auf die allgemeine Zustimmungsfähigkeit 
der für die Rechtfertigung einer N orm anführbaren Gründe bezieht, besteht de r Sinn 
von Normgeltung in ihrer von allen als Teilnehmern praktischer Diskurse geprüften 
und bestätigten universellen Anerkennung. Dabei werden die vorgeschlagenen Nor­
men einem VeraUgcmeinerungstesl unter dem Aspekt unterzogen, ob deren lIFolgen 
und Nebenwirkungen, die sich jeweils aus ihrer allgemeinen Befolgung für die Be­
friedigung der Interessen eines jeden einzelnen (voraussich tlich) ergeben, von aUen 
Betroffenen akzeptiert (und den Auswirkungen der bekannten alterna tiven Rege-

1 Diskurselhik - Notizen zu einem Begrundungsprognmm, in : den., Montbtwußuein und kommunik;J,· 
lives Handeln, FrankIuniM. 1983. 

447 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


lungsmöglichkeiten vorgezogen) werden können· • .). Habermas bezeichnet diese auf 
Verallgemeinerung zielende Fragestellung als Universalisierungsgrundsatz. Sie bein­
haltet eine Argumentationsregel, die exklusiv in moral.ischen Begründungsdiskursen 
zur Anwendung kommt. In ihr erhält der spezifische »moral point of view« Aus­
druck. Deshalb identifiziert Habermas diesen Universalisierungsgrundsatz auch mit 
dem ,.Moralprinzipf<. Spezifiziert werden die diskursiven Bedingungen, die erfüllt 
sein müssen, damit der Universalisierungsgrundsatz der notwendigen Zustimmung 
aller an den sie - auch nur indirekt oder möglicherweise - beueHenden Normen 
tatsächlich ein rational motiviertes Einverständnis zum Inhalt hat, durch eine for­
mal pragmatische Analyse der allgemeinen Voraussetzungen der Argumentation. 
Damit sind diejenigen Argumentationsvoraussetzungen gemeint, auf die sich jeder, 
der sich auf Argumentationen eingelassen hat, implizit immer schon vorausgesetzt 
und damit notwendig anerkannt har. Sie explizieren die (idealen, konrrafaktischen) 
Bedingungen, die gegeben sein müssen, damit sich der »zwanglose Zwang des bes­
seren Arguments« auch entfalten kann. Die Herausarbeitung dieser in praktischen 
Diskursen, die auf rational motiviertes Einverständnis über soziale Handlungsnor­
men zielen, notwendig zu unterstellenden Symmetriebedingungen wie etwa der 
gleichen, ungehinderten Freiheit zur Stellungnahme, der Verpflichtung zur Wahrhaf­
tigkeit und Aufrichtigkeit, der Fähigkeit und Bereitschaft, sich wechselseitig als 
gleichberechtigte Teilnehmer anzuerkennen und in die Lage potentiell jedes anderen 
Argumentationsteilnehmers hineinzuversetzen, diese implizit »immer schon not­
wendig...: vorausgesetzten Unterstellungen vernünftiger Kommunikation liegen als 
zugleich konuafaktische und doch unhintergehbare Bedingungen der Möglichkeit 
rationaler moralischer Nonnbegründung dem universalistischen Moralprinzip zu­
grunde. Sie beschreiben die »quasi-transzendentalenf< Bezugspunkte, an denen es 
seinen nicht weiter begründ baren und begriindungsbedürftigen Halt findet. Das 
Moralprinzip des Universalisierungsgrundsatzes läßt sich unter diesen Vorausset­
zungen in den diskurs ethischen Grundsatz umformulieren, wonach eine Nonn nur 
dann gültig ist, wenn jeder sie als Teilnehmer eines praktischen Diskurses akzeptiert 
hat oder akzeptieren würde. 
Der diskrete Channe dieser Begrundungssuategie der Rationalitätsfähigkeit und 
-bedingungen moralischer Urteile beruht letztlich auf einer Verlängerung des Argu­
ment5 der sanften Nötigung, welches mit dem impliziten Versprechen jeglichen 
kommunikativen HandeIns. notfalls Gründe für die Einlösung der erhobenen Gel­
tungsansprüche beizubringen, seinen Ausgang nahm. Wer immer die mit morali­
schen Postulaten reklamierten normativen Verhaltenszumutungen geltend macht, 
hat sich implizit) ob bewußt und gewollt oder nicht, immer schon darauf eingelassen. 
die Richtigkeit des erhobenen Geltungsanspruchs in eben jenen diskursiven Verfah­
ren und unter den darin vorausgesetzten Bedingungen herrschaftsfreie r Kommuni­
kation einlösen zu können (und zu müssen!), die sich im Wege der voraussetzungslo­
gischen Analyse als einzig geeignet erweisen, ihn begründen zu können. Auch dieser 
Nötigung kann sich prinzipiell niemand entziehen - es sei denn um den Preis des 
Ausstiegs aus Kommunikationsprozessen insgesamt. 

3 Dlskursethik, (Fn. 2.), S. 10) . 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


5. Universalistischer Vernunftzwang und diskursive Freiheit 

Oie proz.eduralen Elemente der Argumentationsvoraussetzungen in praktischen 
Diskursen wie wechselseitige Anerkennung als gleichberechtigte Kommunikations­
teiLnehmer, gleiche Äußerungschancen. Freiheit der Stellungnahme etc. fonnulieren 
Prinzipien. die den Gehalten der fundamentalen Menschenrechte wie der Anerken­
nung der Menschenwürde, der Freiheit und Gleichhei[ der Person und ihrem Rech[ 
auf Selbstbestimmung auf verblüffende Wcise entsprechen. Läßt sich daraus der 
Schluß ziehen, daß dem Telos sprachlicher Verständigung nicht nur die Rationalitäts­
verpflichtung auf das Beibringen guter Grunde zur Rechdertigung des jeweils 
erhobenen Geltungsanspruchs. sondern auch die Anerkennung dieser Prinzipien des 
Verfahrens kooperativer Wahrheitssuche in der Weise »eingeschrieben .. ist, d<l;ß sie 
nur expliziert und bewußt gemacht werden müssen, um als fundamentale, zwingend 
vorgegebene Moral- und Rechtsprinzipien allgemeine Anerkennung zu finden? In 
seiner ~Diskursethik« hat Habermas diese Folgerung zwar explizit zurückgewiesen, 
ihr aber zugleich spekulativ Nahrung gegeben. So betont er einerseits, daß die idea­
lisierenden, kontra faktischen Argumentationsvoraussetzungen praktischer Diskurse 
nicht mit moralischen Inhalten verwechselt werden dürften, die Geltung unabhängig 
von ihrer Anerkennung in tatsächlich durchgeführten praktischen Diskursen bean­
spruchen würde. Vielmehr müßten auch die in den Argumentationsvoraussetzungen 
implizierten Prinzipien einer diskursiven Prüfung unterzogen werden. Auch ihre 
Gültigkeit stehe daher unter dem Vorbehalt, daß ihnen alle als Teilnehmer von ratio­
nalen Diskursen zustimmen können .. ~ Die Positivierung auch dieser Rechte kann 
allein Resultat der demokratischen Selbstbestimmung der Betroffenen sein und nicht 
als Ergebnis der - wie auch immer gut begründeten - moralphilosophischen Refle­
xion begriffen werden. Andererseits hatte er aber die Vermutung geäußert, daß im 
Lichte des Moralprinzips die Geschichte der Grundrechte in den modernen Vcrfas­
sungsstaaten »einen gerichteten Verlauf«.5 in dem Sinne nehmen würde, daß dic in die 
Grundlagen des modernen, positivierten und formalisierten Rechtssystems »cinge­
wanderten« Prinzipien einer universalistischen Moral sich progressiv zu Geltung 
brächten. Damit nahm er das Motiv einer vorausgegangenen Untersuchung wieder 
auf, in der er den Versuch unternommen hatte, die historische Entwicklung der 
Rationalitätsstrukturen des Rechts parallel zu den von Kohlberg und Piaget diagno­
stizierten Entwicklungsstufen des moralischen Bewußtseins von Pcrsonen zu deu­
ren.6 

Diese diskursethische Rekonstruktion der Möglichkeit rationaler Normbegründung 
hat eine umfassende wissenschaftliche Auseinandersetzung ausgelöst, Kritisiert 
wurde - und wird - neben der Gleichsetzung von Konsens-Rationalität und Wahr­
heit insbesondere das allein auf Begründungen abstellende, rein kognitive Moralkon­
zept (Vernunft- versus Liebesmoral). die hochgradig idealisierenden und damit 
niemals wirklich »praktischen« Diskursanforderungen (welche moralische Norm 
könnte danach je als »gültig .. anzusehen sein ?), die Selektivität der zum Diskurs 
zugelassenen Teilnehmer (wie werden die Interessen nicht .sprach- und handlungs­
fähiger« Subjekte und künftiger Generationen vertreten?) und die unterstellte Stabi­
lität von Handlungsmotivationen kraft gemeinsam gebildeter und intersubjektiv 
geteilter moralischer Überzeugungen. Mich hat hingegen primär die Frage interes-

.. Diskursethik, (Fn. l ), S. 104. 
1 Djskursethik, (Fn. l ), S. 11 S 
6 Vg.!. die in dem Band »Zur Rekonstruktion des HiStorischen Materialismus_. FraukfurtfM. 1976 enth ... l­

tenen Beiträge. Kritisch duu: FrankenbergIRodel. Von der VoUuso uverlUliüt 7-um Minderheitenschutz, 
FrankfunIM. 19111, Kap. I. 

449 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


45° siert, ob der von Habermas eingeschlagene Argumentationsweg immanent schlüssig 
und frei von »performativen Selbstwidersprüchen~ ist. Damit ist jener Typus von 
Widersprüchen gemeint, auf die Habermas seine Kritik an konkurrierenden Gesell­
schafts- und Moraltheorien stützt, wenn er argumentiert, daß die (schon durch die 
Teilnahme am wissenschaftlichen Diskurs reklamierten) Bedingungen der Möglich­
keit vernünftiger Kommunikation nicht zugleich unterstellt und auf der Ebene der 
inhaltlichen Aussagen negiert werden können. 
Auch Habermas' diskursethische Begründung der Vernunftmoral bleibt in dieser 
Ambivalenz befangen, weil er das Verhältnis von Diskurs- und Moralprinzip nicht 
hinreichend klärt: Wenn die im Moralprinzip implizierten Argumentationsvoraus­
setzungen der wechselseitigen Achtung, der kommunikativen Freiheit und Gleich­
heit zwingend von allen, die überhaupt an moralischen Kommunikationen teilneh­
men, immer schon anerkannt sein müssen, warum bedürfen dann die diesen 
Präsuppositionen vernünftiger Verständigung entsprechenden moralischen Prinzi­
pien der zusätzlichen Bestätigung in real stattfindenden Diskursen, um ihnen 
Gültigkeit zu attestieren?? Könnte es demnach doch so sein, daß diese Prinzipien, 
wiewohl sich ihnen als zwingenden Argumentationsvoraussetzungen niemand ent­
ziehen kann, keine Anerkennung finden und sich damit als unrichtige und ungültige 
Normen disqualifizieren? Wenn diese Möglichkeit aber auszusehließen wäre, stünde 
dann nicht das Resultat des Diskurses bereits von Anfang an fest, sodaß dem Sinn 
seiner Durchführung die Grundlage entzogen würde und er überflüssig wäre? In 
diesem Fall könnten den Argumentationsvoraussetzungen, die die symmetrischen 
Anerkennungsverhältnisse kommunikativer Verständigungsprozesse reflektieren, 
unmittelbar Prinzipien einer diskursiven Verfahrensrationalität entnommen werden. 
Damit ließe sich ein Kernbestand an universalistischen Moralnormen unabhängig 
von praktisch durchgeführten Diskursen als gültig ausweisen - dies aber käme der 
Position eines dogmatischen Vernunftrechts gleich, der Habennas durch die Zurück­
weisung des von K. O. Apel reklamierten Anspruchs auf »Letztbegründung'\( des 
Diskursprinzips entgehen will. Damit aber bleibt der Stellenwert der transzenden­
talpragmatischen Ableitung der Argumentationsvoraussetzungen in ein eigentümli­
ches Zwielicht gehüllt: Die These, daß ihnen keine moralischen Prinzipien 
entnommen werden dürfen, weil ihre philosophische Rekonstruktion als Beitrag zu 
einer wissenschaftlichen Debatte notwendig faillibel ist und revidierbar sein muß, 
insistiert auf dem Erfordernis der diskursiven Selbstbestimmungspraxis als unver­
ziehtbarem Verfahren der Begründung von Normen, die das Prädikat gültig verdie­
nen. Da aber die Begründung des Diskursprinzips ihrerseits auf der philosophischen 
Ableitung der inhaltlich bestimmten diskurspragmatischen Voraussetzungen beruht, 
müßte dann nieht auch das Diskursprinzip selbst als faillibcl anzusehen sein? 
Der Versuch von Habermas, den im Moralprinzip formulierten philosophischen 
Wahrheits anspruch zugunsten der diskursiven Selbstverständigungspraxis zu relati­
vieren und doch gleichzeitig an ihm festzuhalten, ist zwiespältig. Dies reflektiert sich 
in der Bedeutung, die er den Regeln des »Argumentationsspiels« in der Praxis bei­
mißt. Danach ist die von ihnen ausgehende Nötigung zu weehselseitiger Anerken­
nung und zur Einräumung gleicher »Rechte'\( der Kommunikationsteilnehmer derart 

7 Auf diese Problematik zielt auch der Einwand von A. Honnerh. Danach macht die Diskurserhik von den 
~normativen Gehalten der Dialogvoraussetzungen, auf die ihr ganzer Anspruch sich grundel, einen halb­
herz;igen Gebraueh~, indem sie diese idealisierenden Unterstellungen nicht in ihre eigenen Grundslllze mit 
aufnimmt, sondern ~alle Inhalte .. von realen Diskursen abhangig macht. Stattdessen mußte sie- schon um 
ihr gesellschafrskriLisches Potential endalten zu können - »zwangslaufig jene Gerechrigkeitsnormen, die 
die Bedingungen für die Ermöglichung solcher Diskurse fe5degen, in den Karalog ihrer eigenen Hand­
lungsnormen aufnehmen~, Diskurserhik und implizites Gerechtigkeitskonzept, in: W. Kuhlmann (Hrsg.), 
Moralitat und Sittlichkeit, Frankfurt/M. 1986, S. 183 ff., la7f. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


schwach ausgeprägt, daß diese Regeln zwar »innerhalb von Diskursen unausweich­
lich sind~8, man sich ihnen jedoch sowohl auf der inhaltlichen Ebene der Begrün­
dung von Handlungsnormen (wo sonst als ebenfalls innerhalb von Argumentatio­
nen?) wie erst recht als Handelnder durehaus entziehen kann. Beruht dann aber die 
Vennutung, daß die Entwicklung der Grundrechte, einmal »entdeckt .. und aner­
kannt, einen gerichteten Verlauf nehme, auf der Erwartung, daß dies auf die Dauer 
jedoch nicht möglich sei? Was aber berechtigt zu dieser Vermutung? Wie läßt sich der 
Zusammenhang von diskursinterner Nötigung und praktischer geschichtlicher Ent­
deckung und Anerkennung dieser Prinzipien als Rechtsnormen näher aufklären? Vor 
aUem aber : Worauf beruht die Gewißheit, daß diese universa listischen Grundrechte 
gültige Nonnen zum Ausdruck bringen ? Auf ihrer Bestätigung in praktischen Dis­
kursen oder nicht doch primär darauf, daß sie den moralischen Gehalten en tspre­
chen, die die philosophische Analyse als notwendige Implikationen jeder argumen­
tativen Praxis ausgezeichnet hatte ? 

6. Die Anwendung des DiskuTsprinzips auf Rechtsnormen: 
Die Unhintergehbarkeit des Moralprinzips 

In >'>Faktizität und Geltun g<\' geht H abennas auf das Verhältnis von Diskurs- und 
Moralprinzip auf wenigen Seiten (138- 144) in einer derart gedrängten Form ein, daß 
sie erhebliche Verständnis schwierigkeiten aufwirft. Zunächst räumt er ein : »In mei­
nen bisher veröffentlichten Untersuchungen zur Disku rsethik habe ich zwischen 
Diskurs- und Moralprinzip nicht hinreichend differenziert .. (140). Diese Differen­
zierung wird offenbar deshalb nötig, weil er nunmehr »mit HiUe eines sparsamen 
Diskursprinzips~ die Bedingungen der Gültigkeit nicht nur moralischer, sondern 
ebenso auch rechtlicher H andlungsnormen erläutert. Danach ~sind genau die Hand­
lungsno nnen (gültig), denen alle möglicherweise Betroffenen als Teilnehmer an 
rationalen Diskursen zustimmen könnten~ (138). D ie Gültigkeit (im Sinne von ra­
tionaler Richtigkeit) der auf diese Weise begründeten pragmatischen, ethischen und 
moralischen Nonnen ergibt sich jedoch, wie er wenig später erläutert, nicht allein 
schon aus den im Diskursprinzip angegebenen Bedingungen (potentiell) allgemeiner 
Zustimmung. Denn "die Einführung eines Diskursprinzips setzt bereits voraus, daß 
praktische Fragen überhaupt unparteilich beurteilt und rational entschieden werden 
können~ (140), Vielmehr müsse für die je nach der Art der Fragestellung und der 
entsprechenden Sorte von Gründen unterschiedlichen Diskurstypen im Wege einer 
argumentat ionstheoretischen Untersuchung »gezeigt werden, nach welchen Regeln 
pragmatische, ethische und moralische Fragen beantwortet werden können. Diese 
Argumentationsregeln operationalisieren sozusagen das Diskursprinzip. In morali­
schen Begründungsdiskursen nimmt dann das Diskursprinzip die Fonn eines Uni­
versalisierungsgrundsatzes an. Er kann formalpragmati sch aus allgemeinen Voraus­
setzungen der Argumentation - als der Reflexionsfonn kommunikativen Handelns -
begründet werden. Das muß ich hier auf sich beruhen lassen~. Diese Ausführungen 
sind reichlich kryptisch. 
Wenn die Explikation der Argumentationsregeln (und nicht das Diskursprinzip) die 
Begründungslast dafür trägt, »daß prakti sche Fragen überhaupt unparteilich beur­
teilt und rational entschieden werden können «, dann wird der Leser erwarten, daß 
diese im Zentrum einer rechtstheoretischen Untersuchung stehen, deren Kernthese 

8 Disku rsecluk. (Fn. 2). 5.96; ähnlich die Formulierung in .. Faktizit3,t und Geltung .. 5. Lp: .. Während das 
Moralprinzip auf der Ebene der inlerrltn Vttfassung eines bestimmten Argumentarionsspiels ope­
riert . . .... 

45 1 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


452 ja gen.lU darauf hinausläuft, daß Moral- wie Rechtsnormen einer rationalen Begrün­
dung wie Beurteilung zugänglich sind. Zwar kommt Habennas, »provisorischt!, wie 
er ankündigt (140), in Kapitel IV auf die ausstehende argumentationstheoretische 
Begründung zurück (187 H., 196 ff.). Hier spezifiziert er je nach den pragmatischen, 
ethisch-politischen oder moralischen Fragen des Zweckmäßigen. Guten und Ge­
rechten, die in der Sphäre der politischen Willensbildung verhandelt werden und sich 
in Form rechtlicher Nonnen niederschlagen, unterschiedliche Diskurstypen. Dabei 
wird deutlich, daß wegen der partikularen Kontextgebundenheit von Rechtsnormen, 
die den Lebenszusammenhang der Bürger einer konkreten Rechtsordnung regeln 
und auf koHektive Güter und Ziele Bezug nehmen. ein volitives Moment in den Sinn 
der Gültigkeit von Rechtsnormen eingeht. Die nonnative Rationalität der kompro­
mißhaften Lösung von Interessenkonflikten und der in rechtlich-politischen Pro­
grammen zum Ausdruck kommenden Präferenzen für bestimmte Ziele und Werte 
bemißt sich jedoch nicht nach den in diesen Diskursen jeweils immanent geltenden 
Argumentationsregeln, sondern danach, ob die Verfahrensbedingungen Ansprüchen 
an Fairneß entsprechen, »die in moralischen Diskursen gerechtfertigt werden (müs­
sen)« (206), und die Programme mit dem übereinstimmen, »was auch moralisch 
gerechtfertigt werden kann« (ebd.). Die Rationalität aller praktischen Diskurse grün­
det somit in letzter Instanz immer auf der Rationalität moralischer Diskurse. Damit 
aber spitzt sich die gesamte Beweisführung auf die These zu, daß »Moralnormen mit 
einem rein kognitiven Geltungsanspruch auftreten, weil mit dem Universalisierungs­
grundsatz eine Argumentationsregel zur Verfügung steht, die die rationale Entsehei­
dung moralisch praktischer Fragen möglich macht« (193). 

7. Das ungelöste kantiscbe Dilemma: Die Vorordnung der Moral gegenüber 
dem Recht 

Diese argumentationstheoretische Skizze, die die Bürde für die behauptete rationale 
politische Willensbildung in allen praktischen Fragen tragen muß, ist in mehrfacher 
Hinsicht unbefriedigend. Zunächst und noch vergleichsweise trivial. weil sich in 
politischen Debatten und Programmen pragmatische, ethische und moralische 
Aspekte derart miteinander vennengen, daß ihre fein säuberliche Trennung in klar 
unterschiedene Diskurstypen mit ihren je spezifischen Rationalitätsstandards allen­
faU s analytisch möglich ist. Schon der Versuch ihrer exemplarischen Darstellung ist, 
wie Habermas im Nachwon zur 4. Auflage einräumt, irreführend (667. Fn. 3)' Diese 
Schwierigkeit resultiert nicht zuletzt daraus, daß zu Beginn der Debatte über eine 
regelungsbedürftige Materie häufig gar nicht absehbar ist, ob überhaupt veraUgemei­
nerungsfähige Interessen im Spiel sind. Erst der Verlauf des Diskurses selbst zeigt an, 
ob das strittige Problem moralischer Axt ist und damit eine konsens rational ent­
scheidbare Gerechtigkeitsfrage zum Inhalt hat oder ob sie ethischer Natur ist und 
damit nur im Blick auf die gleichberechtigte Koexistenz einer Pluralität von Lebens­
entwürfen geregelt werden kann.9 Wenn sich die Rationalität des fairen Ausgleichs von 
Interessenkompromissen und ethisch-politischen Entscheidungen zudem, zweitens, 
ihrerseits letztlich daran bemißt,daß sie moralischen Ansprüchen genügen, dann steht 
und fällt die gesamte Untersuchung mit dem Nachweis. daß das Moralprinzip die ra­
tionale Entscheidung normativer Fragen ermöglicht. Die Begründung hierfür aber 

9 Habcrmas hat die.s am Beispiel der Abtreibungsproblematik darg~teJlt, vgl. Erläuterungen zur Diskurs­
ethik, in: decs., ErI;iuterungen l,ur Diskursc:tluk, Frankfurt/M. '.991, S. r65 L; wer sich in aktuellen 
poli\isch eu Debanen äußert, riskiert damit stetS, die spezifische Diskursebene zu verfehlen - wie er dies 
selbslkritisch gegenüber seinen Ausführougen zum Grundrechl auf Asyl (651 H.) konstatiert, vgl. Nach­
wort zur 4. Aun ., 5.668 Fn. 4. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


läßt Habermas in »Faktizität und Geltung. explizit »auf sich beruhen« (5. 140). Damit 
aber hat er das Herzstück seiner Rechtstheorie nicht mitgeliefert. 
Die kognitive Vorrangstellung, die er dem moralischen Diskurs innerhalb der Vielfalt 
rechtlich-politischer Diskurse einräumt, ist drittens insofern problematisch, als sich 
darin die kantische Dominanz der Moral gegenüber dem Recht wiederholt - eine 
Konstellation , der zu entgehen programmatisches Anliegen von »Faktizität und Gel­
tung« ist. Dem Versuch nachzuweisen, daß vernünftige moralische Urteilsbildung 
und vernünftige rechtliche Willensbildung von gleicher rationaler Dignität sind, die­
nen insbesondere zwei theoriestrategische Weichenscellungen: erstens die These von 
der »Gleichursprünglichkeit« von Moral und Recht, von moralischer und staatsbür­
gerlicher, subjektiver und öffentlicher Autonomie, und zweitens die Einführung des 
Demokratie- und Moralprinzips als je selbständige Spezifizierungen des Diskurs­
prinzips. Im Blick auf die Kernfrage nach der Rationalität von Normbegründungen 
bleiben diese Weichenstellungen vergeblich - die Rechtsvernunft erstrahlt erst zu 
vollem Glanz im Lichte der Vernunftmoral. Dies wird schließlich viertens deutlich 
an dem unterschiedlichen Status, der den von ihm innerhalb der jeweiligen Diskurse 
identifizierten »Spielregeln « der Argumentation zukommt, von deren Einhaltung 
die Möglichkeit rationaler Entscheidung in aUen praktischen Fragen abhängt. Einzig 
in der Beantwortung moralischer Fragen läßt sich (wenn überhaupt) mit dem Vcrall­
gemeinerungsprinzip eine von aUen situativen Kontexten wie historisch überkom­
menen Lebensformen gereinigte Basisregcl identifizieren, die ihrerseits aus den 
allgemeinen und unhintergehbaren Implikationen kommunikativer Verständigung 
transzendental pragmatisch abgeleitet ist. Demgegenüber nehmen sich die Argumen­
tationsregeln in pragmatischen und ethischen Diskursen sowie in Verhandlungen 
über konnigierende Interessen wie praktisch zu befolgende Klugheitsregeln oder 
Anleitungen zu einer hermeneutischen Selbstverständigungspraxis aus, die nach 
Maßgabe einer nach oben offenen Rationalitätsskala beliebig optimierbar sind und 
erst im Spiegel moralischer Diskurse sich ihrer vernünftigen Stringenz vergewissern 
können. Damit bestätigt sich auch auf der Ebene der Argumentationsregeln der 
Eindruck. daß der moralische Diskurs den Fluchtpunkt bildet, vor dessen Hinter­
grund sich die rationale Bonität von Handlungsnonnen überhaupt und damit auch 
rechtlicher Nonnen beurteilen läßt. Die hintergründige Dominanz des Moralprin­
zips zeigt sich auch an Unklarheiten, die die Bedeutung des Diskursprinzips selbst 
betreffen. Dieses hat (gegenüber der »Diskursethik ... ) seinen Ort innerhalb der Ar­
chitektonik der Theorie gewechselt, ohne daß die Konsequenzen, die dies für die 
Statik des Gebäudes aufwirft, ernstlich reflektiert worden wären. Ln der »Diskurs­
ethik« bildete es den Schlußstein des Begründungsversuchs einer kognitivistischen 
Moraltheorie. Nunmehr fungiert er als Basisprinzip einer kognitivistischen Moral­
theorie und einer kognitivistischen Rechtstheorie, die durch diese gemeinsame 
Brücke zwar miteinander verschränkt sind, aber nicht aufeinander aufbauen. Dieser 
Ortswechsel ist folgenreich: Er verlangt nach einer gegenüber Moral und Recht 
unabhängigen, :l>vorgreiflichen« oder »übergreifenden« Begründung des Diskurs­
prinzips. Um das Problem zu verdeutlichen, müssen wir nochmals zurückgreifen. 

8. Die ausstehende Begründung des Diskursprinzips 

Wenn das Diskursprinzip die Bedingungen angibt. unter denen Handlungsnormen 
das Prädikat »gültig« zukommt, was bedeutet dann die Aussage, daß dies nur unter 
der Voraussetzung zutrifft, daß »praktische Fragen überhaupt ... rational entschie­
den werden können«? Zunächst einmal, daß das Diskursprinzip offenbar nicht auf 
eigenen Beinen steht und die Bedingungen nicht vollständig angibt, unter denen von 

4f3 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


454 der »Gültigkeit« von Nonnen gesprochen werden kann. Die Grundlage, die es trägt, 
bildet in moral.ischen Diskursen die Argumentationsregel des Universalisierungs­
grundsatzes. Dieser »operationalisiert sozusagen« (140) das Diskursprinzip, womit 
wohl gemeint ist, daß er zeigt, wie das Diskursprinzip in moral ischen Fragen »arbei­
tet«, wie es in der Beantwortung dieser Fragen ,.umgesetzt..: wird. Ergebnis der 
Operation 1st schließlich, daß ,.das Diskursprinzip die Form eines U niversalisie­
rungsgrundsatzes an(nimmt)<I<:. In der oben (unter 5.) wiedergegebenen Argumenta­
tion in seiner ,.Diskursethik« hatte Habermas das Verhältnis von Moralprinzip (= 
Universalisierungsgrundsatz) und Diskursprinzip ebenfalls in der Weise erläutert, 
daß der ,.diskursethische Grundsatz ... bereits voraus(setzt), daß die Wahl von Nor­
men begründet werden kann«. 10 Das Moralprinzip fungiert, so hatte er ergänzt, in 
praktischen Diskursen als ,.Brückenprinzip«, welches »als Argumentationsregel eine 
äquivalente Rolle spielt wie das Induktionsprinzip im erfahrungswissenschaftlichen 
Denken«'\ und gibt die Bedingungen an, unter denen prinzipiell ein zwangloses 
Einverständnis über strittige Nonnen herbeigeführt werden kann. Das ist dann der 
Fall, wenn gesellschaftliche Materien unter den im Universalisierungsgrundsatz nä­
her spezifizierten Voraussetzungen im gleichmäßigen Interesse aller Betroffenen 
geregelt werden können : Eine strittige Norm kann dann von allen zwanglos akzep­
tiert werden. Der diskursethische Grundsatz (jetzt IOD iskursprinzip« genannt) liest 
sich wie die komprimierte Umkehrung des Universalisierungsgrundsatzes: Dieser 
gibt die Hinsichten an. unter denen Normen Zustimmung finden müssen, damit sie 
gültig sind. Umgekehrt sind Normen nach dem Diskursprinzip gültig, wenn und 
weil sie (die genannten Bedingungen unterstellt) Zustimmung finden. 
In dieser Argumentationsskizze war die Explikation und transzendentalpragmati­
sche Ableitung des Universalisierungsgrundsatzes der anspruchsvolle Weg zur Be­
gründung des Diskursprinzips: Aus dem Moralprinzip folgt die Gültigkeit des 
Diskursprinzips. In ",Faktizität und Geltung« bildet nun ein leicht umformuliertes 
Diskursprinzip den AusgangspJmkt, welcher den Sinn von moralischer und staatS­
bürgerlicher Autonomie erläutern soll . Je nach dem einschlägigen Diskurstyp und 
der für ihn spezifischen Argumentationsregeln wechselt es nunmehr die Gestalt. 
Wenn es in moralischen Diskursen die Form des Universalisierungsgrundsatzes 
(= Moralprinzips) annimmt - und in rechtlichen die des Demokratieprinzips ~,dann 
bleibt es - heilige Zweifaltigkeit! - das identische Prinzip in anderer Gestalt. Nahm 
in der . Diskursethik« de r Universalisierungsgrundsatz die Form des Diskursprin­
zips an, so ist es nun genau umgekehrt. 
Gegen die Vermutung, daß H abermas damit den Zusammenhang von Begründen­
dem und Begründetem umgestellt hat, spricht die beibehaltene These, daß nicht das 
Diskursprinzip selbst die Möglichkeit rationaler Entscheidung praktischer Fragen 
verbürgt. Damit bleibt aber unklar, wie sich das Diskursprinzip seinerseits begrün­
det: Läßt es sich, wie in der . Diskursethik .. versucht, aus dem Universalisierungs­
prinzip (und damit letztlich aus der sprachtheoretisch entfalteten Logik des 
praktischen Diskurses) mit der Stringenz einer schwachen ,.Letztbegründung« her­
leiten oder hat H abermas diesen Ansatz aufgegeben, weil er das Diskursprinzip jetzt 
als über moralische Diskurse hinausgreifendes Begründungsprinzip von Handlungs­
normen generell in Anspruch nimmt ? 
H abennas hat im Nachwort zur 4. Auflage klargestellt, daß letzteres der Fall ist: 
Danach soll das Diskursprinzip »e inerseits ... einen normativen Gehalt haben, der 
für die unparteiliche Beurteilung von H andlungsnonnen überhaupt hinreicht, ande-

10 DisK.ursc~hik, (Fn. 1), s. 76. 
11 DisK.urscthik, (Fn. 1.), S. n 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


rerseits dad es nicht mit dem Moralprinzip zusammenfallen, weit es sich in jeweils 
anderen Hinsichten zum Moral- und Demokratieprinzip erst ausdifferenziert. Dann 
muß aber gezeigt werden, inwiefern das Diskursprinzip den Gehalt des diskursethi­
schen Verallgemeinerungsprinzips >U. nicht schon erschöpft. Sonst wäre das im 
Diskursprinzip bloß versteckte Moralprinzip doch wieder - wie im Naturrecht -
einzige Legitimationsquelle fürs Recht« (676). 
Das Problem einer ausschließlich moraltheoretischen Begründung und Identifizie­
rung von Moral- und Diskursprinzip ist damit zwar in einer bemerkenswerten 
Zuspitzung benannt. Allerdings bleibt er die Antwort schuldig, wie diese Begrün­
dung aussehen könnte. Die Mineilung, er sei bei seiner diskurs theoretischen Rekon­
struktion des Demokratieprinzips »von dem hier nicht näher 2U begründenden 
Prinzip ausgegangen, daß genau die normativen Regelungen und Handlungsweisen 
Legitimität beanspruchen dürfen, denen alle möglicherweise Betroffenen als Teilneh­
mer an rationalen Diskursen zustimmen könnten « (Nachwort zur 4. Aufl., 674). 
verweist nur auf das weiterbestehende Defizit. 

9. Das Demokraüeprinzip als Verschränkung von Diskursprinzip und 
Rechtsprinzip: Zum Verhältnis von privater und öffentlicher Autonomie 

a) Das Problem 
Wir hatten oben darauf hingewiesen, daß das Verhälmis von individueller und gesell­
schaftlicher Selbstbestimmung den Pferdefuß der klassischen Theorien des Vernunft­
rechts darstellt. Hierbei sind zwei Aspekte zu unterscheiden: Wie erklärt sich zum 
einen die rationale Aufhellung eines zunächst durchaus partikularen, subjektiv-egoi­
stischen und willkürlichen Rechtswillens im Prozeß der Bildung eines allgemeinen 
Willens? Wie transformiert sich zum anderen subjektive Autonomie, individuelle 
Freiheit in eine öffentliche Vernunft, ohne in dieser totalitär vereinnahmt zu werden 
noch ihr unverrückbare Schranken zu setzen? Juristisch gesprochen: Wie ist das 
Verhältnis von subjektiven Freiheitsrechten zur Souveränität des demokratisch ver­
einigten WiUens der Rechtsgenossen z.u konzipieren, ohne daß sie entweder beliebig 
verflüssigt und damit der Gesetzgebung zur Disposition stehen oder aber als recht­
liche .rochers de bronze« Inseln einer ungeselligen Vergesellschaftung ausweisen, die 
sich nicht nur dem Strom historischer Wandlungsprozesse entziehen, sondern vor 
allem den Anforderungen ihrer stets erneuten Begründung und Legitimierung in 
Prozessen demokratischer Willensbildung genügen? 
Die Antwort auf die erste Frage sieht Habermas in dem im Diskursprinzip (nach 
Maßgabe seiner Konkretisierung durch die diskursspezifischen Argumentationsre­
geln) enthaltenen Aspekt der Unparteilichkeit der öffentlich-diskursiven Urteilsbil­
dung. Die Annvort auf die zweite Frage ergibt sich aus der Art und Weise der 
rechtlichen Tnstitutionalisierung diskursiver Vedahren und der sie erst ermöglichen­
den Voraussetzungen im Medium des Rechts. Mit dem Zerfall der Sphären traditio­
naler Sittlichkeit entstehen nach Habermas nicht nur Moral und Recht in ihrem 
funktionalen Ergänz.ungsverhältnis gleichursprunglieh, sondern ebenso die private 
und öffentliche Autonomie (161) - wobei, und dies ist die Pointe der von Habcrmas 
rekonstruierten logischen Genese des Systems der Rechte, private und öffentliche 
Autonomie in einem wechselseitigen Konstitutions- und Begründungsverhältnis ste­
hen: Keine öffen dichc Autonomie ohne private, keine private ohne öffentliche. Von 
der Art und dem Geltungsumfang der aus dieser Wechselbeziehung resultierenden 
subjektiven Rechte hängt die politische Charakteristik der philosophisch ennvode­
nen Rechtsordnung ab: Ob es sich um eine liberal-dcmoluatische, radikal demokra­
tische oder sozialistisch-demokratische handelt. 

455 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


b) Das Programm 
Die Diskurstheorie des Rechts zielt auf den Nachweis, daß sich die Konstituierung 
der Rechtsgemeinschaft - im Gegensatz zu den klassischen Theorien des Gesell­
schaftsvertrages - auf der Grundlage eines diskursiv erzielten Einverständnisses 
vollzieht. Die demokratische Rechtsordnung ist kein Pakt strategisch handelnder 
Akteure und auch kein vorübergehendes » Waffenstillstandsabkommen«, welches so­
lange hält, wie sich alle Seiten mehr Vorteile von einer friedlichen Interessenverfol­
gung versprechen. Vielmehr beruht sie darauf, daß die rechtlichen Handlungsgebote 
im Prinzip aus Einsicht befolgt werden können. Die Ausgangsfrage lautet: Welche 
Rechte müssen sich die Bürger gegenseitig zuerkennen, wenn sie sich als eine frei­
willige Assoziation von Rechtsgenossen konstituieren und ihr Zusammenleben mit 
den Mitteln des positiven Rechts legitim regeln wollen? Die diskurstheoretische 
Antwort liegt auf der Hand: Der rechtlichen Institutionalisierung bedürfen :.genau 
die Kommunikationsformen, in denen sich ein vernünftiger Wille auf diskursive 
Weise soll bilden können« (Naehwort zur 4. AufL, 670, 674). Diese Rechte })haben 
zunächst nur den intersubjektiven Sinn, symmetrische Verhältnisse wechselseitiger 
Anerkennung zu etablieren« (306). 

c) Die Begründung 
Soweit, durchaus einleuchtend, das Programm. Seine Durchführung und Begrün­
dung ist wiederum, gelinde gesagt, eine harte Nuß. Selbst der gutwillige und 
hartnäckige Leser wird hier vor eine Aufgabe gestellt, von der nicht sicher ist, wer sie 
nicht meistert: er oder der Autor. Deshalb sei es gestattet, die Abfolge der Begrün­
dungsschritte zunächst in Habermas eigenen Worten vorzustellen, um so dann den 
Versuch zu unternehmen, es Schritt für Schritt zu erläutern und gegebenenfalls kri­
tisch zu befragen: 
»Das Diskursprinzip soll erst auf dem Wege der rechtsförmigen Institutionalisierung 
die Gestalt eines Demokratieprinzips annehmen, welches dann seinerseits dem Pro­
zeß der Rechtsetzung legitimitätserzeugende Kraft verleiht. Der entscheidende 
Gedanke ist, daß sieh das Demokratieprinzip der Verschränkung von Diskursprinzip 
und Rechtsform verdankt. Diese Versehränkung verstehe ich als eine logische Genese 
von Rechten, die sich schrittweise rekonstruieren läßt. Sie beginnt mit der Anwen­
dung des Diskursprinzips auf das - für die Rechtsform als solche konstitutive -
Recht auf subjektive Handlungsfreiheiten überhaupt und endet mit der rechtlichen 
Institutionalisierung von Bedingungen für eine diskursive Ausübung der politischen 
Autonomie, mit der rückwirkend die zunächst abstrakt gesetzte private Autonomie 
rechtlich ausgestaltet werden kann. Daher kann das Demokratieprinzip nur als Kern 
eines Systems von Rechten in Erscheinung treten. Die logische Genese dieser Rechte 
bildet einen Kreisprozeß, in dem sich der Kode des Rechts und der Mechanismus für 
die Erzeugung legitimen Rechts, also das Demokratieprinzip, gleichursprünglich 

konstituieren« (155)' 

10. Terminologisches Verwirrspiel 

Erschwert wird das Verständnis dieser Passage im Kontext der zusätzlich gegebenen 
Erläuterungen zunächst durch eine Fülle von begrifflichen Unklarheiten: So soll der 
Rechtskode »)gleichursprünglieh« mit dem Demokratieprinzip aus der Verschrän­
kung des Diskursprinzips mit der Rechtsform, oder, wie es zwei Seiten später heißt, 
aus der »)Anwendung des Diskursprinzips auf das Rechtsmedium« (156) hervorge­
hen. Existiert also die Rechtsform, gar das Rechtsmedium, noch bevor der Rechts­
kode entstanden ist? Das macht indes keinen Sinn: Rechtsmedium und Rechtskode 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


sind identische Ausdrücke, die sich auf die spezifisch rechtlichen Kommunikationen 
und Steuerungsleistungen beziehen, also diejenigen Handlungsregeln, die in Rechts­
form auftreten. Vor der Errichtung des Rechtskodes kann es folglich weder eine 
Rechtsform noch ein Rechtsmedium geben, auf die das Diskursprinzip »angewen­
det" werden könnte. Noch unübersichtlicher wird das terminologische Verwirrspiel. 
wenn wir die entsprechende Passage aus dem Nachwort zur 4. Auflage zur Aufklä­
rung heranziehen. Don heißt es: »Indem das Diskursprinzip rechtliche Gestalt 
annimmt, verwandelt es sich in ein Demokratieprinzip. Für diesen Zweck muß aber 
der Rechtskode als solcher zur Verfügung stehen'" (670). Wie nun? Wurde er nicht 
soeben erst aufgrund der jumelage von Diskursprinzip und Rechtsform zusammen 
mit dem Demokratieprinzip »gleichursprünglich konstituien"'? Jetzt soll er zum 
Zweck dieser Vermählung (wie zuvor bloß die Rechtsform und das Rechtsmedium) 
jedoch bereits vorhanden sein. Aber es kommt noch schlimmer: Die Verschränkung 
von Diskursprinzip und Rechtsform (oder Rechtsmedium oder Rechtskode) ,.eta­
bliert., nicht nur den - wiewohl bereits zur Verfügung stehenden - »Rechtskode als 
solchen", (159), sondern erzeugt vor allem drei Klassen von Grundrechten, die aus 
der von außen herangetragenen Sicht eines Theoretikers (160) in der logischen (also 
nicht unbedingt historischen) Genese von Rechten für ein System der Rechte über­
haupt konstitutiv sind: Grundrechte »auf das größtmögliche Maß gleicher subjekti­
ver Handlungsfreiheiten." Grundrechte, die sich _aus dem Status eines Mitgl.ieds in 
einer freiwilligen Assoziation von Rechtsgenossen ergeben", und die zugehörigen 
Rechtsweggarantien und Justizgrundrechte (153 f.). Diese elementaren Grundrechte 
resultieren (in logischer Analyse) einerseits erst aus der Verschränkung von Diskurs­
prinzip und Rechtsform. denn »weder das Diskursprinzip noch die Rechtsförmig­
keit interaktiver Beziehungen reichen. je für sich genommen, für die Begründung 
irgendeines Rechtes aus" (162). Andererseits aber hängen sie doch mit der Rechts­
form als solcher zusammen, für die das »Recht auf subjektive Handlungsfreiheiten 
überhaupt. konstitutiv ist (155). Oder in anderen Worten: »Das Rechtsmedium als 
solches setzt Rechte voraus, die den Status von Rechtspersonen als Trägern von 
Rechten überhaupt definieren. Diese Rechte sind auf die Willkürfreiheit von typi­
sierten und vereinzelten Aktoren zugeschnitten, d. h. auf subjektive Handlungsfrei­
heiten, die konditional eingeräumt werden., (151; fast wortgleich auf S. 162 und im 
Nachwort zur 4. Auf! . 670). 
Voraussetzung und Folge. Implikation und Resultat, Begründendes und Begründe­
tes gehen. so scheint es, heillos durcheinander: Die Existenz des Rechtskodes ist 
zugleich Voraussetzung wie Ergebnis der Gedankenoperation, die das Diskursprin­
zip auf ihn anwendet. Ebenso setzt das Rechtsmedium die subjektiven Freiheits­
rechte einerseits voraus. andererseits resultieren sie erst aus der Verschränkung von 
Rechtskode und Diskursprinzip und »(bringen) den Rechtskode« schließlich gar 
»selber hervor« (155). Die Unklarheiten aber haben damit nicht ihr Bewenden. So 
sollen auf dieser fundamentalen Ebene der Rekonstruktion des Systems der Rechte 
die Rechtssubjekte sich wechselseitig zunächst nur "in ihrer RoUe als Adressaten von 
Gesetzen anerkennen und damit einen Status einräumen, aufgrund dessen sie Rechte 
beanspruchen und gegeneinander geltend machen können. Erst im nächsten Schritt 
erwerben die Rechtssubjekte auch die Rolle von Autoren ihrer Rechtsordnung~ 
( [56), indem sie durch die - erst auf dieser zweiten Stufe der Rekonstruktion des 
Systems der Rechte sich konstituierenden - politischen Grundrechte der chancen­
gleichen Teilnahme an Prozessen der Meinungs- und Willensbildung ihre politische 
Autonomie ausüben und legitimes Rech[ setzen. Wenn sich die Bürger wechselseitig 
den Status als Rechtssubjekte und Träger von Rechten einräumen können. dann sind 
sie die Urheber dieser Ermächtigung. Damit aber legen sie den personellen Geltungs-

457 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


bereich der Rechtsordnung fest und sind zumindest in dieser Hinsicht. bereits als 
Aut.oren der Rechtsordnung vorausgesetzt. 
Noch in einem weiteren Aspekt ist mir die Rekonstruktion des Systems der Rechte 
undeutlich geblieben: Das "aus der Anwendung des Diskursprinzips auf das Rechts­
medium als solches« (156) resultierende Primärgrundrecht »auf das größtmögliche 
Maß gleicher subjektiver Handlungsfreiheiten« (r 5 5) besitzt nach dieser Deduktion 
von vorneherein eine egalitäre Fassung. Im Nachwort zur 4. Auflage liest sich das 
indes anders. Danach »kann wiederum die Gleiehverteilung dieser subjektiven 
Reehte (und ihres >fairen Werts<) nur durch ein demokratisches Verfahren befriedigt 
werden, das die Vermutung auf vernünftige Ergebnisse der politischen Meinungs­
und Willensbildung begründet« (671). Das demokratische Verfahren der rechtlichen 
Willensbildung wird jedoch erst in Stufe zwei seiner Rekonstruktion eingeführt und 
setzt damit die (bereits logisch abgeleitete) ursprüngliche Gleiehveneilung der sub­
jektiven Freiheitsreehte voraus. 

I I. Konkurrierende Begründungsansätze? 

Diesen widersprüchlichen Formulierungen einen präzisen textimmanenten Sinn ab­
zugewinnen, ist mir nicht gelungen. Sie sind vermutlich das sprachlich verunglückte 
Resultat des Bemühens, die mit der Entfaltung des Reehts einhergehende Aufspal­
tung der Autonomie der Rechtssubjekte in eine Sphäre privater Selbstbestimmung 
und eine öffentliche Sphäre demokratischer Selbstbestimmung so aufeinander zu 
beziehen, daß keine der anderen vorgeordnet wird: Der ,,"vereinigte Wille« der 
Rechtsgenossen soll einerseits frei sein, und d. h. die subjektiven Handlungsfreihei­
ten der Person und die ihnen entsprechenden Menschenrechte weder als nalurreeht­
liehe» Tatsachen der Vernunft« vorfinden noch soll er etwas beschließen können. was 
gegen die Menschenrechte verstößt. Bei der Lösung dieses ,.Dilemmas« (Naehwort 

zur 4. Aufl., 670) verschränken sich. soweit ieh sehe, zwei Begründungsansätze, die 
weder je für sich konsequent durehgeführt noeh in ihrem Verhähnis zueinander 
reflektiert werden: Eine transzendentalpragmatisehe Ableitung der subjektiven Frei­
heitsrechte (a) und eine normative Aufladung der Rechtsformanalyse (b). 

a) Der erste Weg zielt auf den Nachweis, daß die skizzierten drei Klassen von (lo­
gisch ableitbaren) Grundrechten genau jene Rechte bezeichnen, die die unhintergeh­
baren Bedingungen der Möglichkeit einer vernünftigen politischen Selbstbestim­
mungspraxis im und vermitteIs des Rechts darstellen: Dann bedeutete ihre 
Verletzung die Selbstzerstörung der Grundlagen und Voraussetzungen demokrati­
scher Legitimität. In diesem Sinne stehen sie dem demokratischen Gesetzgeber 
weder zur Disposition noch legen sie seiner vernünhigen rechtlichen Willensbildung 
in Gestalt der subjektiven Freiheitsrechte externe, etwa naturrechtlich begründete 
Schranken auf. Genau diesen nicht determinierenden, gleichwohl zwingenden Be­
dingungszusammenhang hat Habermas offenbar vor Augen, wenn er schreibt: 
.Aber diese Rechte sind notwendige Bedingungen, die die Ausübung poEtischer 
Autonomie erst ermöglichen; als ermöglichende Bedingungen können sie die Souve­
ränüät des Gesetzgebers. obwohl sie diesem nicht zur Disposition stehen, nicht 
einschränken. Ermöglichende Bedingungen erlegen dem, was sie konstituieren. 

keine Beschränkungen auf4/; (162). 
Die These, wonach ermöglichende Bedingungen dem, was sie ermöglichen, keine 
Beschränkungen auferlegen, widerspricht evident unserer Alltagsanschauung. Die­
selbst noch den Mayas unbekannten - Gesetze der Statik ermöglichen es, Steine 
derart aufeinander zu fügen, daß eine senkrechte Mauer entsteht. Daß darin unbe-

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


streitbar eine Beschränkung liegt, erfährt jeder Baumeister, dem die Steine wieder 
vor die Füße fallen. In diesem strikten Sinn einer zwingend zu beachtenden Gesetz­
mäßigkeit kann die zitierte Passage also nicht zu verstehen sein. In Bezug genommen 
wird damit vielmehr eine philosophische Denkfigur, die sich nach Kam der Refle­
xion auf die Bedingungen der Möglichkeit von vernünftiger Erkenntnis verdankt: 
Die Bedingungen, die diese ermöglichen, sind insofern »transzendentaler« Natur, als 
sie nicht hinweggedacht werden können, ohne daß die Möglichkei t von Erkenntnis 
überhaupt entfiele; zugleich aber determinieren sie deren Inhalte nicht. Dieser 
Denkfigur waren wir - in der Form der transzendentalpragmacischen Analyse -
bereits oben bei der Begründung des Universalisierungsgrundsatzes aus den allge­
meinen sprachlichen Voraussetzungen von Kommunikation begegnet. Deren Effekte 
beschreibt H abermas wie folgt: »Sie konstituieren.,. als vorgreifende Unterstellun­
gen eine Praxis, die ohne sie nicht funktionieren ... würde, Rationalitätsunterstel­
lungen verpflichten nicht zu rationalem Handeln; sie ermöglichen die Praxis, die die 
Teilnehmer als Argumentation verstehen. ll . Sie begriinden keine Handlungsver­
pflichtungen (sonst wäre alles menschliche Handeln zwingend rational , Rationalität 
daher kein Problem), sondern ", haben eher den Charakter einer transzendentalen 
Nötigung«'}, Philosophisch aufgespürt werden diese ermöglichenden, aber nicht 
zwingenden, schwach nötigenden, daher auch wiederum nicht ganz wirkungslosen 
Bedingungen im Wege der transzendentalpragmatischen Ableitung aus den unhin­
tergehbaren Rationalitätsunterstellungen der Argumentation, auf die sich jeder, der 
an ihr teilnimmt, immer schon notwendig eingelassen hat- mit der Folge. daß er sich 
nur um den Preis selbstwiderspriichlichen Verhaltens von ihnen distanzieren 
kann. 
Indem Habennas diese Denkfigur für das Verhältnis von subjektiven Freiheitsrech­
ten und staatsbürgerlicher Autonomie in Anspruch nimmt, müßte er den Nachweis 
erbringen, daß die in Gestalt der subjektiven Freiheitsrechte institutionalisierten 
Kommunikations- und Anerkennungsverhältnisse ihrerseits im Wege einer quasi­
transzendentalen ",Ableitung« als unhintergehbare Bedingungen demokratischer 
Selbstbestimmung begründet werden können. Dies versucht er jedoch nicht. son­
dern verweist statt dessen zum Beweis der Möglichkeit rationaler Rechtsnormen auf 
die in den unterschiedlichen Rechtsdiskursen zur Anwendung kommenden Argu­
mentationsregeln. Diese aber können, wie oben dargestellt, die ihnen zugemutete 
Begriindungslast nicht tragen, weil sie in letzter Instanz sämtlich auf eine moralische 
Argumemat.ion zulaufen und daher ihre haltmachende, den unendlichen Regreß 
stillstellende Begriindung erst im Moralprinzip finden, 
Die erforderliche »quasi-transzendentale« Begründung der subjektiven Freiheits­
rechte stößt indes auf mehrere Probleme und ist deshalb wohl nicht zufällig gar nicht 
erst in Angriff genommen worden: Zum einen ist der materiale Gehalt dieser Frei­
heitsrechte zunächst noch weitgehend unbestimmt. Sie grenzen Willkürsphären 
privategoistischer Zweckverfolgung aus, ennöglichen moralische Autonomie und 
Freiräume für unterschiedliche Optionen der Selbstverwirklichung, Welche konkre~ 

ten Rechte mit ihnen verbunden sind, bleibt der historisch-politischen Selbstbestim-

12. Habermas, Erläuterun gen zur Diskursethik, (Fn. 9), S,119ff., In; Im Ausgangspunkt ebenso 
K. O. Apel, wonach das (bei ihm) mit dem Anspruch einer Letztbegrtindung abgeleitete, rein als Verfah­
rensprinzip begriffene Diskursprinzip im Modus seiner Anwendung fur die Begründung situationsbezo­
gener inhaltlicher Normen .. dem Pluralismus der Wertungen im Sinne der verschiedenen menschlichen 
Lebensformen den denkbar weitesten Spielraum ein(räum t)«. Dann :ober folgt die Einschrinkung: ~ Ge· 
nauer gesagt: den Spielraum, der mit dem prozeduralen Diskufsprinzip als vermittelnder und einsch,an­
kender Bedingung vereinbar iSh. Kann der postkantische Sundpunkt der Mouljt.ät noch einmaf in 
substantielle Siulichkeit .. aufgehoben .. werden?, in ; W. Kuhlm:onn (Hrsg.). (Fn, 7), S. 117 ff. , 119, 

I) Habennas. ErläulCrungeo zur Diskursethik, (Fn, 9), S. 1 }1. 

459 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


mungspraxis eines jeweils bestimmten Gemeinwesens überlassen - es kann, aber 
muß nicht die klassische Dyade von Eigentum und Fremeit sein, die daraus resul ~ 

tiere. Zum zweiten begegnet die Deutung dieser (material unbescimmten) FreiheitS­
rechte als bloße Ausdrucksformen zwingend zu unterstellender reziproker Aner­
kennungsverhältnisse im Medium des Rechts der Schwierigkeit, daß mit der 
Eröffnung von Spielräumen des privategoistischen, strategischen und instrumentel­
len Handelns soziale Strukturen zugelassen werden (müssen), die - wie typischer­
weise in Marktverhältnissen - auf gegenseitige Übervoneilung angelegt sind: Die 
wechselseitige Anerkennung degeneriert hier, wie Marx gezeigt hat, zur Fassade 
einer zweckrationalen Praxis, in der sich die Rechtssubjekte nicht als Selbstzweck 
(um ihrer Menschenwürde willen) achten, sondern ganz legal als Mittel zum Zweck 
gebrauchen, instrumentalisieren können. Freiheitsrechte berechtigten drittens, wie 
Klaus Günther'~ dargeleg[ hat, auch zum nicht weiter rechtfertigungsbedürftigen 
solipsistischen Rückzug und Ausstieg aus der Kommunikation. Damit entlassen sie 
die Einzelnen von den Bürden einer kommunikativen Praxis, deren .illokutionäre« 
Verpflichtungen sie - wie auch immer sanft - zu Rationalität und z.ur Fortsetzung des 
Argumentationsspiels nötigen. Freiheitsrechte sind in dieser Sicht das Nadelöhr, 
durch das sich die Rechtssubjekte dem in das Medium der Sprache eingelassenen, 
unsichtbaren Band symmetrischer Anerkennungsverhältnisse wenigstens temporär 
entziehen können. Und schließlich greifen Rechtsnormen, viertens, nicht auf die 
Motive und Einstellungen der handelnden Rechtssubjekte durch, sondern beziehen 
sich auf die äußeren Verhältnisse der Person und begnügen sich mit regelkonformem 
Verhalten, abstraktem Rechtsgehorsam. Darin liegt ihr Befehlscharakter, dessen Be­
folgung notfalls erzwungen werden kann. Rechtliche Handlungsnormen vertrauen 
nicht auf die aUseitige empirische Überzeugungskraft ihrer Gründe und durch Ein­
sicht motiviertes Handeln, sondern rechnen mit »abweichendem Verhalten«. Damit 
unterstellt schon die Form des Rechts realistischerweise Dissens, Nicht-Anerken­
nung. 
Diese Gründe sprechen m. E. gegen die Möglichkeit. die fundamentalen Freiheits­
rechte in einer ähnlich stringenten Weise als voraussetzungslogische Implikationen 
einer legitimen Rechtsordnung ausz.uweisen, wie dies für die transzendentalpragma­
tisch begründeten Argumentationsvoraussetzungen der vernünftigen Kommunika­
tion der Fall ist. [n das Medium des Rechts sind nicht etwa durchgängig Strukturen 
der Anerkennung, sondern - selbs t wenn wir die Gleichverteilung der basalen Sta­
tus- und Freiheitsrechte unterstellen - ebenso Strukturen der Nicht-Anerkennung 
eingelassen. Letztere sind es sogar, die für das Medium des Rechts, die Rechtsform, 
geradezu charakteristisch sind . Rechtstheo retisch ist dieser Befund nicht deprimie­
rend, im Gegenteil: läßt sich doch so begreifen, warum der Kampf um Anerkennung 
nicht auf außerrechdichem Terrain toben muß, sondern gerade auch in und mit den 
Mitteln des Rechts inszeniert und ausgetragen werden kann. Aber das bedarf hier 
keiner Vert.iefung; denn Habermas läßt den denkbaren Weg einer transzendental­
pragmatischen Begründung der subjektiven Freiheitsrechte nur anklingen, ohne ihn 
weiter zu verfolgen. 

bb) Demgegenüber dominiert ein zweiter Begründungsstrang, der, soweit ich sehe, 
mit einer normativen Aufladung der Rechtsformanalyse einhergeht. Mit der Rechts­
fonn als solcher (bzw. dem Rechtsmedium, dem Rechtskode) sind nach Habennas 
zwingend subjektive Freiheitsrechte verknüpft. Die Begründung hierfür erschließt 

I" Die Freiheit der Stellungnahme aLs polirisches Grund recht, in : P. Koller U.3. (Hrsg. ). Theoretische 
Grundlagen der Rechupolitik. ARSP Beiheft p. 1991 S. SRfE. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439


sich wiederum nicht unmittelbar, sondern ergibt sich erst vor dem Hintergrund 
seiner - in Anlehnung an die Kantische Bestimmung des Rechtsprinzips vorgenom­
menen - Erläuterung der allgemeinen Charakteristika der Rechtsfonn. ",Diese 
Erläuterung ist Bestandteil einer funktionalen Erklärung, nicht etwa eine normative 
Begründung des Rechts. Denn die Rechtsfonn ist überhaupt kein Prinzip, das sich, 
sei es epistemisch. sei es .normativ< begründen ließe .. (143). Wenn nun aber für d.ie 
Rechtsform die Gewährleistung subjektiver Freiheitsrechte konstitutiv ist und sub­
jektive Freiheitsrechte eine für die staatsbürgerliche Autonomie und die Rationalität 
demokratischer Willensbildungsprozesse unerläßliche Voraussetzung bilden, dann 
sind mit der Rechtsfonn als solcher von Hause aus normative Konnotationen ver­
bunden: Sie ist ein einzigartiges »Trägermedium« einer gesellschaftlichen Rationali­
tätsstrukrur, welches durch seine spezifischen Eigenschaften (»Formbestimmun­
gen<.: ) subjektive Autonomie - auch in dem von Klaus Günther angegebenen Sinn des 
Ausstiegs aus kommunikativen Vergesellschaftungszwängen - überhaupr ersc er­
möglicht. Gewiß ist dieser der Rechtsform anhaftende nonnative Gehalt solange 
noch unendaltet, wie er nicht im Licht des Diskursprinzips (und des Demokratie­
prinzips) universalisiert wird und als das Recht auf gleiche subjektive Handlungsfrei­
heiten allen Rechtsgenossen zukommt. Aber daß dies überhaupt möglich ist, 
verdankt sich der Form des Rechts. Denn sie ist keine Hülle, die mit beliebigen 
Inhalten gefüllt werden kann. 

Thomas Kupka 
Jürgen Habermas' diskurstheoretische 
Reformulierung des klassischen Vernunftrechts l 

I. 

Am Anfang war das Wort, das man sich gab, und das war ein Vertrag. So oder ähnlich 
ließe sich der Ausgangspunkt des theoretischen Programms überspitzen, mit dem 
Habermas aus der Fähigkeit der Menschen, einander ein Wort geben zu können, das 
komplizierte Verhältnis von Volkssouveränität und subjektiven Rechten erfassen 
will. Das ist so neu nicht. Ungewöhnlich ist indessen, auch schon die Anfänge der 
deutschen Zivilrechtsdogmatik, die bekanntlich für das hiesige Rechtsdenken mo­
deli bild end gewesen ist, auf den Schutz von Verhältnissen unversehrter Incersubjek­
tivität zurückzuführen und dafür u. a. Savigny als Zeugen zu zitieren, nach dem ein 
Rechtsverhältnis "die der einzelnen Person zustehende Macht (sichere): ein Gebiet, 
worin ihr WiHe herrscht - und mit unserer Einstimmung herrscht"l, Gewiß ist das 
Rechtsverhältnis - und zumal das privatrechtliche - ein ReziprozitätSverhältnis, in 
dem "Alter die Pflicht zur faktischen Normbefolgung nur dann zumutbar (ist). 
wenn er die Erwartung stabilisieren kann, daß Ego außer durch rationale Einsicht 
auch durch empirische Einwirkung dazu motiviert werden kann, die Reziprozirärs-

I Die folgenden fragmentarischen Überlegungen be-z.iehen sich auf das KOlpiteilIl vonJ.Hl1berma.5. Fakti­
zitiit und Geltung, Funkfun1M. 1992. Sie beschaftigen sich vor allem mit seiner dl-skJmtheorelHchen 
Begründung der Grundrechte. Für Anregungen danke ich Rolf Knieper. Vor verschiedenen Mißverständ­
nissen hat mich Klaus Gunther bewahrt, der mich jedoch nicht vor den hier moglicherweise noch 
verbleibenden schütl.en konnte. Auch ihm danke ich. 

2 F. C. v. Savign)', System des heutigen römischen Rechts, Bd . 1, Berlin 1840, § 4; zitiert nach HOlberma.~. 
(Fn. I). IH. 

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-1994-4-439

