
Kapitel 1: Gewalt weiter denken

»Als könnte man, besitzt man einmal Be-

griffe, solchen das Untersuchen und Den-

ken überlassen.«

(Narr 1983: 51)

Seit etwa dreißig Jahren ist der Begriff epistemic violence in der Welt, um den Stel-

lenwert vor allem wissenschaftlichenWissens im Kontext globaler asymmetrischer

Ungleichheits-, Macht- und Herrschaftsverhältnisse zu thematisieren. In post-

und dekolonialen sowie feministischen Debatten unterschiedlichster thematischer

Schwerpunkte wird er mit großer Selbstverständlichkeit verwendet, wurde aber

bis heute nicht umfassend theoretisiert. In jenen wissenschaftlichen Feldern hin-

gegen, die sich mit den offensichtlich gewaltförmigen Aspekten gesellschaftlicher

Verhältnisse beschäftigen, wie etwa in der Friedens- und Konfliktforschung, in der

sozialwissenschaftlichen Gewaltforschung, in den Internationalen Beziehungen

oder in der Politikwissenschaft, ist so gut wie nie von epistemischer Gewalt die

Rede.

Wo es ausdrücklich umGewalt geht, rücken epistemologische Fragen oft in den

Hintergrund. So enthalten etwa sozialwissenschaftliche Handbücher der Gewalt-

forschung, Lexika der Internationalen Beziehungen oder der Politikwissenschaft

keinerlei Einträge zu Wissen oder gar zu Epistemologie (Carlsnaes 2013; Gude-

hus/Christ 2013; Heitmeyer/Hagan 2003; Nohlen/Schultze 2002a, 2002b). Komple-

mentär dazu wird in derWissenschaftstheorie undWissenssoziologie Gewalt nicht

als ausreichend relevanter Gegenstand oder Begriff erachtet, um in entsprechende

Überblickswerke Eingang zu finden (Carrier 2017; Engelhardt/Kajetzke 2010; Knob-

lauch 2005). Die Gründe für diese wechselseitige Leerstelle sind vielfältig. Um ih-

nen nachzugehen und Argumente zu formulieren, die für ein Zusammendenken

von Gewalt einerseits und Wissen andererseits sprechen, verorte ich meine Aus-

gangsfrage an dieser Schnittstelle nicht nur zwischenWissen und Gewalt, sondern

auch zwischen einem analytischen und einem politischen Erkenntnisinteresse. Die

Frage lautet schlicht:

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10 Epistemische Gewalt

Was ist epistemische Gewalt und wie wirkt sie?

Diesem doppelten Erkenntnisinteresse liegen vier Annahmen zugrunde. Erstens:

Das überwiegend eurozentrische Repertoire an Gesellschaftstheorien, die Wis-

sen(schaft) und Gewalt als zwei einander diametral entgegengesetzte Domänen

des Sozialen verstehen, erlaubt nur eine unzureichende Erfassung möglicher

Zusammenhänge zwischen diesen Domänen. Zweitens: Sich ›einen Begriff zu

machen‹ von diesem Zusammenhang ist die Voraussetzung dafür, dieser wech-

selseitigen Leerstelle angemessen zu begegnen. Der Begriff epistemische Gewalt

bietet sich als Ausgangspunkt für eine solche Begriffsarbeit und Theoretisierung

an. Drittens: Antworten auf die Frage danach, wie epistemische Gewalt wirkt

und worin sie sich manifestiert, können mit einem transdisziplinären Konzept

epistemischer Gewalt auf eine Grundlage verweisen, die sich nicht in partiku-

laren Erklärungen je unterschiedlicher Gewaltereignisse erschöpft, sondern die

Dimension des Wissens in die ganzheitliche Analyse und Kritik dieser Ereignisse

integriert. Viertens: Die Arbeit an einer Theoretisierung epistemischer Gewalt

stellt einen Beitrag zu einer Kritik der Herrschaft in der globalen Moderne dar

– und zur Dekolonisierung dessen, was dekoloniale Autor_innen die Kolonialität

von Macht, Wissen und Sein nennen.

Die Überschrift dieser Einleitung,Gewaltweiter denken, vereint zwei Aspekte, die

mir dabei wichtig sind. Es ist mein Ziel, dass wir uns mit existierenden Gewalt-

verhältnissen ebenso wenig zufriedengeben wie mit den Denkweisen über diese.

Wir müssen immer wieder neueWege der Analyse undTheoretisierung von Gewalt

beschreiten, sie also weiterdenken. Das gilt gerade auch dort, wo wir bisweilen an

Grenzen stoßen, weil ihre Phänomene uns politisch, kognitiv oder auch emotional

überfordern, oder weil wir an einem engen Verständnis von Gewaltfreiheit festhal-

ten, das dadurch ins Wanken zu geraten droht. Mit diesem ›Wir‹ meine ich nicht

nur Wissenschaftler_innen, Politiker_innen oder Aktivist_innen, die sich mit Ge-

walt beschäftigen. Letztlich sind alle Menschen auf die eine oder andere Weise in

Gewaltverhältnisse verstrickt und dafür mitverantwortlich, welche ihrer Erschei-

nungsformen weiterbestehen, weil wir sie unterstützen, akzeptieren, für unver-

meidbar halten oder gar nicht erst als solche wahrnehmen. Entgegen einem liberal-

universalistischen Verständnis dieses ›Wir‹ ist mir jedoch wichtig zu betonen, dass

unterschiedliche soziale Positionierungen mit sehr unterschiedlichen Formen und

Graden der Verstrickung in Gewalt einhergehen. Dies muss auch bei der Teilung

dieser Verantwortung in Rechnung gestellt werden.

Gewalt weiter denken ist darüber hinaus ein Plädoyer dafür, bei der Analyse und

Kritik von Gewalt bewusst auf weite Konzeptionen zu setzen und diese in genau

jene Debatten und Felder (zurück) zu holen, die sich in einem aus meiner Sicht

allzu engen Verständnis mit Gewalt im internationalen beziehungsweise globalen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 11

politischen Kontext beschäftigen. Im Kontext dieser Arbeit sind dies insbesondere

epistemische, strukturelle, kulturelle, symbolische und normative Gewalt.

Ein Konzept epistemischer Gewalt soll vor allem dort mehr Resonanz erlangen,

wo Wissen(schaft) und Gewalt weit auseinander zu liegen scheinen und doch un-

trennbar miteinander verbunden sind: in jenen sozialwissenschaftlichen Zusam-

menhängen, die sich mit Fragen von Gewalt in ihren unterschiedlichen Erschei-

nungsformen, vor allem aber mit direkter physischer Gewalt im Kontext inter-

nationaler Politik beschäftigen. Diese Gewalt wird selten in einem größeren Zu-

sammenhang von Ungleichheits-, Macht- und Herrschaftsverhältnissen verhan-

delt. Dort wiederum, wo epistemische Gewalt zum nicht mehr erklärungsbedürf-

tigen Basisvokabular zählt, in kulturwissenschaftlich geprägten Feldern der post-

und dekolonialen Debatte oder auch indigener Wissenskritik, kann die auf einer

Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt basierende Relektüre von anderen

weiten Gewaltbegriffen wie strukturelle und kulturelle, symbolische und norma-

tive Gewalt Anschlussstellen für eine transdisziplinäre Gewaltkritik bereitstellen.

Letztere ist mehr als nurWissenskritik, und im besten Fall verliert sie auch die Ver-

bindungen von epistemischer mit direkter physischer Gewalt nicht aus dem Auge.

Umdieses Ziel zu verfolgen, nutze ich Elemente aus unterschiedlichenWissen-

schaftstraditionen der Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaften, die einander

ergänzen und vertiefen. Schließlich verstehe ich meine Auseinandersetzung mit

epistemischer Gewalt als Mosaikstein eines facettenreichen und langen Prozesses

der Dekolonisierung von Wissen(schaft), einem durchaus widersprüchlichen Un-

terfangen, das ich aus epistemologischen, politischen und ethischen Gründen als

richtig und wichtig erachte. Warum es dieser Dekolonisierung bedarf und was ein

Konzept epistemischer Gewalt dazu beitragen kann, erörtere ich in diesem einlei-

tenden Kapitel.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Epistemische Gewalt

Fragestellung und Forschungsperspektive

»Um sich mit Gewalt zu beschäftigen,

muss man (s-)einen Schlüssel wählen.«

(Barthes 1995: 903)1

Aus der hier eingenommenen Perspektive ist dem Narrativ einer sich linear entwi-

ckelnden Gewaltabstinenz der Moderne (Pinker 2011; Reemtsma 2008) und deren

Eignung als glaubwürdige gewaltfreie Überbringerin von Demokratie, Menschen-

rechten, Aufklärung und Emanzipation entschieden zu widersprechen. Obwohl

aus kritischen Wissenschaftstraditionen immer wieder herausgefordert (Horkhei-

mer/Adorno 1947; Imbusch 2005; Krippendorff 1968), hält sich dieses Narrativ hart-

näckig und trägt zur Aufrechterhaltung existierender Herrschaftsordnungen bei –

insbesondere wenn es um die Analyse direkter physischer Gewalt im Kontext inter-

nationaler Politik geht. Es reicht weit in die Wissenschafts- und Gewaltgeschichte

der Menschheit zurück und prägt gesellschaftliche Verhältnisse bis heute.

Der mit seiner Prägung durch Michel Foucault (1969, 1979) einer breiteren aka-

demischen Öffentlichkeit verständlich gewordene Begriff epistemische Gewalt, der

vor allem in der post- und dekolonialenDebatte imAnschluss an Edward Said (1978,

1993) sowie in der postkolonial-feministischen Theorietradition im Anschluss an

Gayatri Chakravorty Spivak (1988) auch im Kontext globaler Ungleichheits- und

Gewaltverhältnisse benutzt wird, rückt dieses Narrativ in den Fokus der Aufmerk-

samkeit. Damit wird es möglich, die Dimension des Wissens als Teil jener Ge-

waltverhältnisse zu problematisieren, die dieses Narrativ zu überwinden behaup-

tet. Der widersprüchlich und abstrakt erscheinende Begriff trägt dazu bei, ganz

unterschiedliche, über Raum und Zeit disparat verteilte Erscheinungsformen von

Gewalt in ihren Verwobenheiten ebenso wie in ihrem Verhältnis zu bestehenden

Herrschafts- und Wissensordnungen besser zu verstehen.

Ein in dieser Tradition verwurzeltes Konzept epistemischer Gewalt macht Zu-

sammenhänge zwischen Wissen, Gewalt und Herrschaft im globalen Maßstab er-

kennbar, benennbar und plausibel, ohne dabei als Zauberformel der Analyse oder

gar der Überwindung jeglicher Gewalt in Erscheinung zu treten. Zugleich soll das

Nachdenken über epistemische Gewalt dafür sensibilisieren, dass auch die eigene

Wissenspraxis nicht jenseits jener Verhältnisse und Ordnungen stattfinden kann.

Sie ist also potenziell ebenfalls in Gewaltverhältnisse nicht nur epistemischer Art

verstrickt. Zusammenhänge zwischen Gewalt und Wissen auszuloten, ist daher

1 Das von mir übersetzte Zitat stammt aus dem Interview Propos sur la violence, das Jacque-

line Sers mit dem Autor geführt hat. Es wurde am 2. September 1978 in der Wochenzeitung

Réforme erstmals veröffentlicht.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 13

ein ethisches ebenso wie ein epistem(olog-)isches Unterfangen, nicht zuletzt aber

auch ein politisches.

Dieses Verständnis lege ich meinem Beitrag zu einer Theoretisierung episte-

mischer Gewalt zugrunde. Mit Mona Singer verstehe ich Epistemologie »vor allem

auch als den Bereich, in dem mit Sinn für epistemische Gerechtigkeit politische

und ethische Fragen gestellt werden« (Singer 2005: 10). Die Arbeit am Begriff epis-

temische Gewalt stellt einen Beitrag zur Diskussion solcher Fragen dar. Wenn ich

dabei nicht nur von Wissenschaft, sondern auch von Wissen oder Wissen(schaft)

spreche, will ich die fließenden Grenzen zwischen mehr oder weniger autorisier-

temWissen in Erinnerung rufen, die ihrerseits von der epistemischen Gewalt mo-

derner Wissenschaften mit hervorgebracht werden, deren Entwicklung von politi-

schen und sozialen Prozessen nicht zu trennen ist.2

Wissen(schaft) und Gewalt im Kontext internationaler Politik

Vom privilegierten Standort eurozentrischer wissenschaftlicher Auseinanderset-

zung mit Gewalt aus betrachtet, ist letztere zumeist »anderswo, anderswer und an-

derswas« (Brunner 2016c: 94).3 Gewalt undWissenschaft, so scheint es, haben nichts

miteinander zu tun.Daraus folgt die Annahme, dass aufseiten des sich im Zentrum

der Welt wähnenden Selbst, das diese räumlich und zeitlich dislozierte Gewalt zu

analysieren und sogar zu theoretisieren vermag, Gewalt nicht ist. Das aufgeklärte

intellektuelle und insbesondere das akademisch tätige Subjekt scheint die Tugend

der Gewaltlosigkeit geradezu zu verkörpern, zumal es mit Wissen und Sprache

hantiert und nicht mit Muskelkraft und Waffen.

Ausgehend von einem engen, auf direkte und physische Verletzung begrenz-

ten Verständnis von Gewalt gilt das Feld des Wissens nicht nur als gewaltfrei, son-

dern auch als Domäne, von der aus Gewalt überwunden und Gewaltfreiheit in die

Welt gebracht wird (Brunner 2017a). Der Begriff epistemische Gewalt stellt diese

Trennung von Wissen(schaft) und Gewalt infrage. Er bezeichnet jenen Beitrag zu

Ungleichheits-, Macht- und Herrschaftsverhältnissen, der im Wissen selbst ange-

legt und zugleich für deren Analyse unsichtbar geworden ist. Damit stellt er auch

zur Diskussion,welche Funktionen insbesondere wissenschaftlichesWissen in sei-

nem »Herrschaftsdienst«4 (Pappe 2011) hinsichtlich der Etablierung und Aufrecht-

erhaltung von Gewaltverhältnissen erfüllt.

2 Siehe dazu auch die Unterscheidung von epistemisch und epistemologisch, die ich in der

Hinführung zu Kapitel 3 diskutiere.

3 Hervorhebung im Original.

4 Die Formulierung »Wissenschaft als Herrschaftsdienst« (Pappe 2011) ist einer wissenschafts-

politischen Auseinandersetzung innerhalb Israels entlehnt, die auf die dekoloniale Debatte

nicht explizit Bezug nimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Epistemische Gewalt

Epistemische Gewalt liegt im Wissen selbst und nicht nur in den Mitteln, de-

rer wir uns bei dessen Herstellung, Vertreibung und Verwendung bedienen. Die

modernen Wissenschaften haben einen wesentlichen Beitrag zu einer euro- und

androzentrischen »Monokultur des Wissens« (Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii)

geleistet, die zutiefst von epistemischer Gewalt geprägt ist. Damit sind in der post-

und dekolonialen Debatte vor allem Sozial-, Geistes- und Kulturwissenschaften

gemeint. Zugleich sind sie es, mittels derer Gewalt und Ungleichheit in immer

kleinteiliger ausdifferenzierten Subdisziplinen zu analysieren und zu überwinden

versucht wird.

Gerade diese Ausdifferenzierung wissenschaftlicher Disziplinen ist jedoch »ein

Ergebnis der intellektuellen Arbeitsteilung« (Boatcă/Costa 2010b: 69), die sich in

Europa nicht zufällig in genau jener Zeit herausbildete, in der sich seine schon

drei Jahrhunderte zuvor begonnene koloniale Expansion bereits über den ganzen

Globus erstreckt hatte. Den vermeintlich autonomen Sphären menschlichen Han-

delns, Markt, Staat und (Zivil-)Gesellschaft, die als charakteristisch für die Moder-

ne gelten, so Manuela Boatcă und Sérgio Costa in ihrer postkolonialen Kritik der

Sozialwissenschaften, wurde im 19. Jahrhundert mit Wirtschaftswissenschaft, Po-

litikwissenschaft und Soziologie je ein Fach zugewiesen (ebd.). Demgegenüber ist

es zur Aufgabe der Ethnologie, der Orientalistik und später auch diverser inter-

disziplinärer Regionalwissenschaften geworden, »zu erklären, warum der Rest –

im Grunde […] die außereuropäische Peripherie – nicht modern war oder es nicht

werden konnte« (ebd.).

Gewalt, Krieg und Konflikt werden seither vor allem im zeitlich oder räum-

lich fernen Anderswo lokalisiert, weshalb diese intellektuelle Arbeitsteilung auch

in der Friedens- und Konfliktforschung, den Internationalen Beziehungen und der

Politikwissenschaft bis heute vorherrschend ist. Sie prägt die Methoden, Theori-

en und Paradigmen dieser wissenschaftlichen Felder, von denen ausgehend ich in

eine Leerstelle rund um epistemische Gewalt als Phänomen und Begriff konsta-

tiere. Gewalt wird in diesen Disziplinen konzeptionell kaum mit der Dimension

des Wissens verbunden, die in post- und dekolonialen wie auch in feministischen

Perspektiven einen wichtigen Stellenwert einnimmt und für eine Theoretisierung

epistemischer Gewalt unabdingbar ist. Zumal es bei diesen Ansätzen um die Über-

windung des anhaltenden Zustandes der Kolonialität geht, um eine Dekolonisie-

rung also, die weit über den bereits abgeschlossen geglaubten politischen Prozess

hinausgeht und auch die kulturelle sowie die epistemische Dimension betrifft, stel-

len sie das eurozentrische und okzidentalistische Fundament des Wissens selbst

infrage.

Eine solche »Politik der Epistemologie« (Coronil 2002: 182) kann den Raum

für das Erkennen und Benennen der Zusammenhänge zwischen unterschiedlichen

Formen von Gewalt in ihrem historischen, sozialen, (geo-)politischen und ökono-

mischen Kontext wieder weiten. Sie stellt die Voraussetzung dafür dar, selbstver-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 15

ständlich gewordene Gewaltverhältnisse »durch ein retardierendesMoment zu un-

terbrechen« (Staudigl 2015: 21) und »Spielräume geringerer Gewalt zu eröffnen«

(ebd.: 8). Zugleich ist anzuerkennen, dass auch diese notwendigerweise auf dem

»epistemischen Territorium der Moderne« (Vázquez 2011: 29) stattfindende Wis-

senspraxis selbst in Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhältnisse involviert ist.

In der politikwissenschaftlich geprägten Friedens- und Konfliktforschung, von

wo aus sichmeine Fragestellung entwickelt hat, bewegt sich die Debatte gegenwär-

tig wieder in Richtung eines engen Verständnisses von Gewalt (Bonacker/Imbusch

2010; Koloma Beck/Schlichte 2014). Sie fokussiert vorrangig auf Begriffe, in denen

Gewalt inklusive Schädigungsabsicht und politischem Kontext als direkte und phy-

sische gefasst wird. Der lange Weg zu direkter physischer Gewaltanwendung, der

von ineinander verwobenen unterschiedlichen Gewaltformen gesäumt ist – von

struktureller und kultureller über symbolische und normative bis hin zu episte-

mischer Gewalt –, ist in diesen Feldern der Auseinandersetzung mit Gewalt noch

weitgehend unvermessen. Auch in den Internationalen Beziehungen und der Po-

litikwissenschaft kann nicht von einer substanziellen Weitung des Gewaltbegriffs

gesprochen werden.

Eine kritische wissenschaftstheoretische Selbstreflexion zum Verhältnis von

Wissenschaft und unterschiedlichen Dimensionen von Gewalt wiederum ist nur

an den Rändern hegemonialer Debatten, wie etwa in der feministischen Forschung

feststellbar, die zahlreiche Querverbindungen zu post- und dekolonialen Perspek-

tiven ermöglicht (Batscheider 1993; Engels/Gayer 2011; Exo 2009, 2015). Eine von

diesen und anderen Rändern ausgehende Theoretisierung des Begriffs epistemi-

sche Gewalt erachte ich daher als notwendig und nützlich im Sinne einer erneuten

Problematisierung der Relevanz und Wirkungsweisen von Wissen(schaft) im Kon-

text globaler Macht-, Herrschafts- und Gewaltverhältnisse.

Sich an derTheoretisierung epistemischer Gewalt zu beteiligen und den Begriff

aktiv zu benutzen bedeutet freilich nicht, einer Verharmlosung direkter physischer

Gewalt Vorschub zu leisten, wie dies von Befürworter_innen eines engen Gewalt-

begriffs bisweilen unterstellt oder befürchtet wird. Mit Markus Schroer (2000: 436)

halte ich fest, dass ein weites Gewaltverständnis keineswegs mit einer Relativie-

rung von direkter physischer Gewalt einhergehen muss. Der Begriff epistemische

Gewalt ermöglicht vielmehr deren Relationierung, in dem er den Blick »auf den Zu-

sammenhang zwischen den Beobachteten und den Beobachtenden […], zwischen

den Produkten und der Produktion, zwischen dem Wissen und dem Ort seiner

Entstehung« (Coronil 2002: 184) schärft. Erst wenn dieser Ort mit ins Bild kommt,

können die Verbindungen zwischen Formen direkter physischer Gewalt einerseits,

die einen Gegenstand der Friedens- und Konfliktforschung, der Internationalen

Beziehungen und der Politikwissenschaft bilden, und epistemischer Gewalt ande-

rerseits, die auch von diesen Disziplinen mit hervorgebracht wird, angesprochen

werden. Mit einem Konzept epistemischer Gewalt können gängige binnenwissen-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Epistemische Gewalt

schaftliche und auch politische Gewaltdebatten gegen den Strich gelesen und das

komplexe Konglomerat Gewalt im unvermeidbaren Zusammenspiel von sozialem

Ereignis, diskursiver und epistemischer Dimension, analytischer Durchdringung

und politischem Urteil neu betrachtet werden.

Auch wenn der Begriff epistemische Gewalt in der Friedens- und Konfliktfor-

schung und den Internationalen Beziehungen nochweitgehend unbekannt ist, eig-

net sich deren Umfeld als Ausgangspunkt für eine über diese (Sub-)Disziplinen der

Politikwissenschaft hinausreichendeTheoretisierung. Erstens ist ein zentrales Ele-

ment epistemischer Gewalt der von ihr ausgehende Effekt der Normalisierung und

Rechtfertigung von anderen Gewaltformen direkter und indirekter Art, die wieder-

um den Gegenstandsbereich der Friedens- und Konfliktforschung und großer Teile

der Internationalen Beziehungen bilden. Zweitens ist die internationale Dimensi-

on, die diesen Fächern bereits durch ihre Gegenstände innewohnt, aus post- und

dekolonialer Perspektive wesentlich für die Frage nach jenem auch global kano-

nisierten Wissen, mit dem diese Gegenstände analytisch gefasst werden. Drittens

verkörpert die dort dominierende eurozentrische Beschäftigung mit Krieg, Kon-

flikt und Gewalt im internationalen Verhältnis genau jene wissensbasierten Prä-

missen von Aufklärung, Modernität und Fortschritt, die nicht nur Teil der Lösung

zu sein verheißen, sondern auch konstitutives Element des Problems sind. Massi-

ve soziale und politische Ungleichheitsverhältnisse, denen zahlreiche Formen von

Gewalt vorausgehen und aus denen ebensolche resultieren, werden immer auch

von spezifischem Wissen mitkonstituiert und begleitet. Dies muss entsprechend

in eine Analyse und Kritik integriert werden.

Während sich Friedens- und Konfliktforschung explizit mit Gewalt im politi-

schen Kontext beschäftigt und ihre Phänomene den ausdrücklichen Gegenstands-

bereich des Feldes bilden, ist Gewalt als eigenständiges Thema in der Politikwis-

senschaft weniger deutlich konturiert. Auch wenn Gewaltverhältnisse Ausgangs-

punkt für zahlreiche Forschungsfragen und Gegenstände der Disziplin sind, wer-

den sie selten so benannt. Politik wird vielmehr als Verteilungs-, Macht- oder Ord-

nungsfrage verhandelt. Daraus resultiert zwar die zentrale Auseinandersetzung

mit Staatsgewalt und Gewaltenteilung, also mit zu Normen und Institutionen ge-

ronnenen Gewaltverhältnissen (Brunner 2016c). Diese gelten jedoch nicht als ge-

waltförmig, sondern als Ergebnis der Überwindung von Gewalt durch Politik. Die

beiden Sphären scheinen einander auszuschließen, denn es gilt das Verständnis,

Gewalt und Macht seien verschiedenartige Phänomene und daher auch begriff-

lich streng voneinander zu trennen. In ihrer Auseinandersetzungmit symbolischer

Gewalt nach Pierre Bourdieu empfiehlt Marion Löffler ausgehend von einem femi-

nistischen Politik(wissenschafts-)verständnis daher, »die Theoretisierung des mo-

dernen Staates mit einem differenzierteren Gewaltkonzept auszustatten« (Löffler

2012: 211). Zumal Gewalt und Staat zu den Kernkonzepten des Fachs zählen, würde

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 17

dies auch weitreichende Konsequenzen für die Politikwissenschaft insgesamt, für

ihre Begriffe, Methoden und Debatten nach sich ziehen.

Damit jedoch ist der Horizont der Analyse des Zusammenhangs von Gewalt

einerseits und Wissen andererseits auch für die Politikwissenschaft noch nicht er-

reicht. Kristin Platt hält fest, dass jede ernsthafte Forschung über moderne staat-

liche Gewalt zu einer Hinterfragung der gesellschaftlichen Wissenssysteme füh-

ren müsse (2002: 20). Umgekehrt sollte auch eine nach Gewalt fragende Ausein-

andersetzung mit Wissen den Staat nicht außer Acht lassen, denn dass den mit

der Herausbildung des staatlichen Gewaltmonopols verbundenen politischen Pro-

zessen zahlreiche Formen von Gewalt zugrunde liegen, findet in den zentralen Be-

griffen und Kategorien der Disziplin wenig Niederschlag. Deren zentraler Refe-

renzpunkt ist der moderne europäische Nationalstaat westlicher Prägung, dessen

euro- und androzentrische Verfasstheit als stille Norm des konzeptionellen poli-

tikwissenschaftlichen Instrumentariums wirkt (Ludwig/Sauer/Wöhl 2009; Krieger

2015). Zugleich gilt alles, was das staatliche Gewaltmonopol und die anerkannte

Gewaltenteilung herausfordert, als gewaltsame Abweichung von dieser Norm.

Die Erkenntnis post- und dekolonialerTheorie, die Einhegung von Gewalt nach

innen sei der gewaltförmigen Konstitution der Moderne und der kriegerischen ko-

lonialen Expansion europäischer Staaten geschuldet (Kurtenbach/Wehr 2014: 96),

steht diesemVerständnis diametral gegenüber. Aus dieser Perspektive kann die Be-

hauptung einer umfassenden Gewalteinhegung der Moderne durch das staatliche

Gewaltmonopol gleichermaßen als Grundlage für das vorherrschende Gewaltver-

ständnis der Politikwissenschaft wie auch als Mythos zur Aufrechterhaltung des

politischen Status quo jener globalen Weltordnung verstanden werden, mit deren

direkt-physischen Gewaltphänomenen sich die Friedens- und Konfliktforschung

und Teile der Internationalen Beziehungen befassen. Aus post- und dekolonialer

Sicht liegt Gewalt im engen wie im weiten Sinne in den eurozentrischen Praktiken

und Paradigmen der Moderne selbst begründet, die nach Ordnung und Klassifika-

tion strebt, um unterwerfen und regieren zu können. Epistemische Gewalt ist also

nicht einfach eine unter vielen, nebeneinander existierenden, Formen von Gewalt.

Sie ist jener immer noch imperialen Weltordnung, in der sich Gewalt auch heute

ereignet, zugrunde gelegt.

(Un-)Eindeutigkeit und (De-)Legitimierung

Einst »Obrigkeiten, deren Legitimität außer Frage steht« (Imbusch 2002: 31) be-

zeichnend, verfügt der Begriff Gewalt heute über einen breiten Bedeutungsgehalt,

der jedoch alltagssprachlich wie auch im wissenschaftlichen Gebrauch zumeist auf

direkte und physische, personale Gewaltanwendung verkürzt wird. Er impliziert

auf sprachlich-konzeptioneller Ebene genau jene Gleichzeitigkeit und Ununter-

scheidbarkeit von Verfügungsgewalt und Gewaltanwendung, die bis heute eine po-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Epistemische Gewalt

litische und wissenschaftliche Eindeutigkeit im Sprechen und Schreiben über Ge-

walt erschwert. Zugleich sind es genau diese beiden Dimensionen, zwischen denen

sich die Phänomene bewegen, die die Gegenstände der Friedens- und Konflikt-

forschung, der Internationalen Beziehungen und auch von Teilen der Politikwis-

senschaft bilden. Die Theoriearbeit zum Thema Gewalt bringt also eine zweifache

Herausforderung mit sich, die zugleich eine Ressource für das Nachdenken über

epistemische Gewalt darstellt. Zum einen ist es die inhaltliche (Un-)Eindeutigkeit

des Gewaltbegriffs, zum anderen die dabei stets mitschwindende Problematik der

(De-)Legitimierung dessen, was damit bezeichnet wird.5

In Bezug auf die Frage nach der (Un-)Eindeutigkeit ist die sprachliche Ambi-

guität zu nennen, die mit dem Begriff Gewalt einhergeht und zugleich eine Am-

bivalenz darstellt. Ambiguität bezeichnet eine Doppel- oder Mehrdeutigkeit, Am-

bivalenz eine Zwiespältigkeit oder Zerrissenheit, verweist also nicht nur auf meh-

rere Optionen, sondern auch auf einen zwischen ihnen existierenden Zustand der

Spannung. Die mehrdeutigen konzeptionellen Verständnisse und Begriffstraditio-

nen des vermeintlich Eindeutigen – Gewalt – spiegeln schon semantisch ein Pro-

blem, das auch den damit bezeichneten Phänomenen innewohnt. Der deutsch-

sprachige Begriff Gewalt unterscheidet nicht zwischen Ordnungsbegründung (po-

testas), die positivmit Rechtmäßigkeit und Institutionalisierung konnotiert ist, und

Ordnungszerstörung (violentia) die negativ mit Unrechtmäßigkeit und unmittel-

barer Ausübung verbunden wird (ebd.: 27ff.). Im Gegensatz zum Englischen oder

den romanischen Sprachen steht der deutsche Begriff Gewalt sowohl für den kör-

perlichen Angriff als auch für die behördliche Amts- und Staatsgewalt (ebd.: 29).

Diese Ambiguität ist kein etymologischer Zufall und liegt auch nicht in unpräzisem

Sprachgebrauch begründet. Vielmehr erinnert sie an die zuerst absolutistische und

dann nationalstaatliche Monopolisierung legitimer physischer Gewaltanwendung

(ebd.: 30) und steht damit auch für die Ambivalenz der Tatsache, dass violentia und

potestas einander stets überschneiden. Für die politisch-theoretische Auseinander-

setzung mit Gewalt stellt diese Ambivalenz nicht notwendigerweise einen Nachteil

dar, vereint sie doch dialektisch zwei Gegensätze miteinander, die Étienne Bali-

bar als konstitutives Element des Politischen bezeichnet (2009: 101). Politik würde

sich nicht als Ersatz für Gewalt anbieten, so Balibar, wenn zuvor nicht alle denk-

baren Ausprägungen von Gewaltsamkeit in diesem Begriff vereindeutigt worden

5 An manchen Stellen spreche ich auch von Illegitimität, die ich von Delegitimierung unter-

scheide. Was delegitimiert wird, ist bereits zumindest als Denkmöglichkeit in der Welt und

wird ex post zu etwas gemacht, das nicht legitim sein soll. Als illegitimqualifiziert wird etwas

hingegen bereits im Vorhinein, indem eine potenzielle Rechtfertigbarkeit als unmöglich zu

denken erscheint. So können etwa bestimmte Akte politischer Gewalt legitimiert oder dele-

gitimiert werden, ihre Akteur_innen gelten jedoch als per se legitime oder illegitime.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 19

wären, nur um die mit ihm bezeichneten Phänomene von der Sphäre der Politik

abzugrenzen und in Grade der (Nicht-)Tolerierbarkeit zu unterteilen (2015: 2).

Der Begriff epistemische Gewalt stellt diese Trennlinie infrage und lenkt den

Blick auf genau jene Prozesse der Vereindeutigung, die der vermeintlichen Tren-

nung zugrunde liegen. Er macht sichtbar, dass und wie zerstörende Gewalt der

begründenden Gewalt inhärent, von ihr also gar nicht zu isolieren ist. Somit stellt

politisch angestrebte potestas nicht das diametrale Gegenüber einer politisch uner-

wünschten violentia dar, sondern bezeichnet vielmehr deren Fortsetzung in einem

anderen Zustand. Hier ist Zygmunt Baumans Bemerkung zum Begriff der Am-

bivalenz aufschlussreich. Er erachtet sie als ein notwendiges Nebenprodukt der

zentralen Aufgabe der Moderne, des Klassifizierens, das zugleich nach noch mehr

Klassifizierung verlangt (Bauman 1991: 3f.). Insofern birgt der uneindeutige Be-

griff Gewalt eine konzeptionelle Präzision, die die vermeintlich präzise Spaltung

in power und violence verschleiert: Er verweist auf die Gewaltsamkeit der Sphäre des

Politischen, die in einem engen Gewaltverständnis gar nicht als Gewalt verstanden

wird, zugleich jedoch zutiefst von Gewalt durchdrungen und bedingt ist.

Eine vermeintlich trennscharfe Bezeichnung kann also nicht darüber hinweg-

täuschen, dass etwa mit dem englischen power oder violence jeweils vielschichtige

gewaltförmige Prozesse, Verhältnisse und Ereignisse ebenfalls nur unzureichend

benannt werden können und die oben skizzierte Problematik nicht gelöst ist.

Auch in wissenschaftlichen Debatten über Phänomene und/oder Begriffe von

Gewalt handelt es sich bei Missverständnissen und Meinungsverschiedenheiten

dementsprechend nicht nur um Probleme mangelhafter Übersetzungen zwischen

unterschiedlichen Disziplinen und/oder Sprachen. Eine mehrsprachige Lektüre

kann zwar das politische Spannungsverhältnis nicht auflösen, das der faktischen

Ambivalenz von power und violence zugrunde liegt. Sie kann jedoch für das Vorhan-

densein jener konzeptionellen Ambiguität sensibilisieren, mit der die genannten

erkenntnistheoretischen und politischen Probleme und Herausforderungen ein-

hergehen.

So stellt allein die zunehmende englischsprachige Standardisierung wissen-

schaftlicher Tätigkeit einen Teil jener Ordnungsbegründung und ihrer Legitimie-

rung dar, die aus post- und dekolonialer Perspektive einen der Grundpfeiler für

die Existenz und Wirksamkeit epistemischer Gewalt in der globalen »Monokultur

des Wissens« (Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii) bildet. Für die Theoretisierung

epistemischer Gewalt ganz bewusst vom uneindeutigen deutschen Begriff Gewalt

auszugehen, erleichtert daher den Verweis auf die zentrale Rolle, die wissenschaft-

lichesWissen inHinblick aufMacht- undHerrschaftsverhältnisse spielt, die immer

auch Gewaltverhältnisse sind. Nicht zuletzt macht epistemische Gewalt auch an-

dere Formen von Gewalt selbstverständlich, während sie selbst nicht als offensicht-

lich gewaltförmig in Erscheinung tritt. Sie legitimiert und delegitimiert, was wir

(nicht) für Gewalt und damit (nicht) für problematisch oder wünschenswert hal-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Epistemische Gewalt

ten. Was Gewalt, Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht, Gewaltfreiheit und verwandte

Begriffe bezeichnen soll oder tatsächlich umfasst, hängt also von ihrer diskursiven

und politischen Verortung sowie von der grundlegenden Frage legitimer Autorität

ab (Wolff 2009: 51).

Als neben der (Un-)Eindeutigkeit weiteren wichtigen Aspekt einer Ent-

Selbstverständlichung und Weitung des Gewaltbegriffs verweise ich daher darauf,

dass jedem Sprechen und Schreiben über Gewalt auch Annahmen und Urteile über

die Legitimität der mit diesem Begriff bezeichneten Ereignisse und Phänomene

zugrunde liegen. Diese werden meist nicht explizit gemacht, und oft liegen sie

bereits in der soeben skizzierten (Un-)Eindeutigkeit des Gewaltbegriffs begrün-

det. So beinhalten etwa Auseinandersetzungen über die angemessene Enge oder

Weite von Gewaltbegriffen oft den Vorwurf, mit weiten Konzepten ein konkre-

tes Gewaltereignis – etwa im Zusammenhang mit der Staats- und Gewaltkritik

innerhalb sozialer und auch militanter Bewegungen – zu rechtfertigen anstatt

zu analysieren. Umgekehrt sehen sich Befürworter_innen eines engen Gewalt-

verständnisses mit der Kritik konfrontiert, konkrete Gewaltereignisse von ihrem

historischen und (geo-)politischen Kontext abzutrennen und damit unverhältnis-

mäßige Gewaltanwendung im Rahmen des (national-)staatlichen Gewaltmonopols

zu legitimieren. Nicht zuletzt auch deshalb ist die Frage nach der angemessenen

Definition von Gewalt ein Dauerstreitthema zwischen unterschiedlichen wissens-

und gesellschaftspolitischen Positionen, die sich in der »Dissenswissenschaft«

(Jaberg 2011: 61) Friedens- und Konfliktforschung ebenso abbilden wie in anderen

Teilbereichen der Sozialwissenschaften, die sich mit Gewalt als sozialem Ereignis

in politischem Kontext beschäftigen (Schnell 2014).

Gegenüber staatlich legitimierten Formen von Gewalt besteht aufseiten hege-

monialer Wissenspraxis kaum Notwendigkeit zur Distanzierung, weil etwa mili-

tärische Gewalt als Ordnung erhaltend oder diese wiederherstellend rationalisiert

werden kann: »Heutzutage wird nicht mehr Krieg geführt, sondern Frieden ge-

schaffen.« (Berndt 2013: 159) Vermeintlich geht es nicht mehr um die Durchsetzung

von Interessen, sondern um Sicherheit und Demokratie, nicht mehr um Kriegs-

recht, sondern um Schutzverantwortung, nicht mehr um Dominanz und Herr-

schaft, sondern um Governance (ebd.: 160). Zugleich rücken jene »Forschungsob-

jektsubjekte« (Brunner 2011: 173) in weite Ferne, die als irreguläre, irrationale, je-

denfalls aber illegitime Gewaltakteur_innen – von der ›Terroristin‹ bis zum ›Schur-

kenstaat‹ – für die meisten Fragestellungen nach politischer Gewalt im internatio-

nalen Kontext eine starke Anziehungskraft ausüben und eine ideale Gegenfolie für

die angenommene eigene Aufgeklärtheit und Gewaltfreiheit darstellen (Brunner

2016c: 94). Ein solches Verständnis erleichtert es, vom Skandalon der Gewalt, von

ihrem Schmutz und Geruch sowie insbesondere von der Verantwortung für sie Ab-

stand zu nehmen. Darüber hinaus erleichtert es, jegliches ›eigene‹ Gewaltengage-

ment als Ausnahme von dieser Norm zu rahmen. »Kriege«, so Gertrud Brücher in

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 21

ihrer Analyse des Pazifismus, erscheinen dann »als Ausscheidungskämpfe auf dem

langen Weg zum finalen Frieden stiftenden Weltgewaltmonopol, zur Weltzivilge-

sellschaft und zur Weltbürgerrechtsgesellschaft« (2013: 119) oder, wie sie kritisch

formuliert, als unvermeidliche Reaktion auf globale Herausforderungen durch je-

nen Teil der Welt, »der in Krieg und Elend versinkt« (ebd.: 120).

Diese epistemologisch-politische Grundproblematik äußert sich im Wissen

über Gewalt im politischen Kontext auf vielfältige Weise. Je leichter sich ein

Gewaltbegriff operationalisieren lässt, umso eher ist ihm eine Verankerung im

kanonisierten Gedächtnis der sozialwissenschaftlichen Gewaltexpertise sicher.

Letzteres wiederum ist umso eher der Fall, je enger das Verständnis von Gewalt

gefasst wird, je weniger an historischem Kontext oder theoretischer Einbettung

mit zu bedenken ist, ganz zu schweigen von epistemologischen Überlegungen, die

eindeutige Erklärungen verkomplizieren. Zumeist jedoch wird Gewalt überhaupt

nicht näher definiert, weil man darunter unhinterfragt direkte und physische

Gewalt versteht, die keiner weiteren Begriffsbestimmung zu bedürfen scheint,

was wiederum die Frage ihrer potenziellen Legitimierbarkeit vereinfacht. Vor

diesem Hintergrund überrascht es nicht, dass der Begriff epistemische Gewalt

bislang noch kaum Eingang in jene Fächer gefunden hat, die ihre Stärken eher in

der Anwendungsorientierung empirischer Sozialforschung entwickelt haben, die

konkrete Gewaltereignisse untersucht, als in der Theoriebildung oder gar in einer

epistemologischen Reflexivität, die diese Ereignisse ebenso wie deren Beforschung

in einen größeren Zusammenhang von Wissen und Herrschaft stellt.

Je enger das Verständnis von Gewalt, umso anfälliger ist es auch für die Kom-

plizenschaftmit epistemischer Gewalt, die wiederum als stille Normunbemerkt im

Hintergrund bleibt.Wenn Gewalt lediglich als Störung verstanden wird, die – auch

mit Hilfe wissenschaftlicher Expertise – wieder ›in Ordnung‹ zu bringen ist, wird

die Gewaltsamkeit jener Ordnung selbst unsichtbar gemacht. Diese Unsichtbarkeit

erst lässt Normen funktionieren und damit bestimmte Formen von Gewalt legiti-

mieren, die dann als weit weniger problematisch erscheinen als jene, gegen die

sie sich richten, oder erst gar nicht unter dem Begriff Gewalt verhandelt werden.

Ein weiter Gewaltbegriff, der auch systematisch versteht und erklärt, was episte-

mische Gewalt ist und wie sie wirkt, stellt genau diese Normativität der Unter-

scheidung in Gewalt/nicht-Gewalt beziehungsweise in legitime/illegitime Gewalt

infrage. Damit wird kein generalisierter Kausalzusammenhang zwischen Wissen

und Gewalt hergestellt und auch keine Ursachenforschung im engeren Sinne und

unmittelbar anwendungsorientierten Fallmodus betrieben. Auch bedeutet die Be-

tonung der Gewaltsamkeit von Wissens- und Herrschaftsordnungen nicht deren

Gleichsetzung mit direkter Gewalt und somit deren Relativierung. Vielmehr geht

es mir darum, Möglichkeitsbedingungen für gewaltförmige Strukturen, Prozesse,

Verhältnisse und auch Ereignisse im globalen Kontext erkenn- und benennbar zu

machen, die in der Analyse politischer Gewalt bislang zu wenig Berücksichtigung

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Epistemische Gewalt

finden, weil die Dimension des Wissens kaum beachtet oder zu oberflächlich be-

trachtet wird.

Prozess, Verhältnis und Normativität

Die Präferenz für einen weiten Gewaltbegriff, der auf die Dimension des Wissens

in der kolonialen Moderne fokussiert, sowie die Anerkennung des ambivalenten

Bedeutungsgehalts des vermeintlich eindeutigen Begriffs Gewalt mündet in einer

Argumentation, die Gewalt nicht nur in Form von Ereignissen denkt, sondern als

prozessual und relational. Selbst wenn man einen auf direkte physische Gewalt

fokussierenden Standpunkt einnimmt, muss eingeräumt werden, dass »Gewalten

[…] nicht sauber zu trennen« (Roth 1988: 41) sind, sondern ein Kontinuum bilden

(ebd.). In kritischen Traditionen der Gewaltforschung besteht durchaus Konsens

darüber, dass der Normalfall von Gewalt die Uneindeutigkeit und Vielschichtigkeit

ihrer Phänomene ist, und dass auch strikte Definitionsversuche dieses Problem

nicht lösen können (Heitmeyer/Soeffner 2004: 11). Unterschiedliche Erscheinungs-

formen von Gewalt stehen zueinander in sich verändernden Verhältnissen und nur

eine ganzheitliche Betrachtung dieses größeren Zusammenhangs ermöglicht eine

angemessene Analyse eines bestimmten Gewaltereignisses.

Michael Staudigl, dessen Interesse vorrangig physischen Gewaltereignissen

gilt, plädiert daher dafür, Gewalt in dreierlei Hinsicht als »durch und durch relatio-

nales Phänomen« (Staudigl 2015: 280) zu denken: in Hinblick auf ihre »Leiblichkeit

und Symbolizität« (ebd.), als »eine spezifische Form des Umgangs mit eigener und

korrelativ fremder Verletzlichkeit« (ebd.) sowie »als Ereignis im Horizont ihrer

Ordnungen« (ebd.). Dieser Horizont der Ordnungen von Wissen und Herrschaft

ist es, den eine Theoretisierung epistemischer Gewalt vor Augen hat. Von dort

ausgehend und auf diesen Horizont hin berücksichtigen feministische, post-

und dekoloniale Perspektiven auch die von Staudigl genannten Dimensionen der

Leiblichkeit und der Verletzlichkeit, die in der phänomenologisch orientierten

Gewaltforschung im Kontext internationaler Politik zumeist als abgetrennt von

Wissen und Ordnung verstanden werden. Diese körperliche Dimension von Ge-

walt in einen Zusammenhang mit Wissen und Ordnung im globalen Kontext zu

stellen, dabei aber nicht nur in einer kurzen Zeitdimension rund um voneinander

isoliert betrachteten Gewaltereignissen zu denken, ist eine Stärke des Begriffs

epistemischer Gewalt.

Auf Basis insbesondere der zuletzt genannten dekolonialen Theorietradition,

die 500 Jahre in die Weltgeschichte zurückblickt, um globale Ungleichheits- und

Ungerechtigkeitsverhältnisse einer immer noch imperialen Herrschaftsordnung

der Gegenwart zu verstehen, ist der Faktor Zeit von großer Bedeutung. Nur mit

einer Perspektive der longue durée kann epistemische Gewalt also angemessen theo-

retisch gefasst werden. Gerade das kann über jene Felder, von denen meine Spu-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 23

rensuche nach epistemischer Gewalt ihren Ausgang genommen hat, nicht gesagt

werden. In der Friedens- und Konfliktforschung und den Internationalen Bezie-

hungen richtet man die Aufmerksamkeit überwiegend auf den unmittelbaren po-

litischen Kontext von direkt-physischen und unmittelbar beobachtbaren Gewalter-

eignissen.6 Wenn dieser Kontext zeitlich oder räumlich ausgedehnt wird, um als

problematisch und illegitim betrachtete Gewalt besser kulturalisieren und essen-

zialisieren zu können, wie dies etwa in Samuel Huntingtons (1996b) breit rezipier-

ter Zivilisationstheorie der Fall ist, dann ist das ein aus meiner Sicht problemati-

sches Verständnis von longue durée, das seinerseits als epistemisch gewaltförmig zu

bezeichnen ist.

Aus anderen Gründen argumentiert Schroer bei der Definition von Gewalt für

eine ausgedehnte temporale Dimension, wenn er sagt, dass Gewalt nicht zu- oder

abnehme, sondern immer da sei, ihr Gesicht ändere, in unvermutete Räume ab-

wandere und sich tarne, »so dass man von einem äußerst unberechenbaren, flui-

den Phänomen sprechen muss, das sich nicht ein für alle [M]al identifizieren und

auf eine Form festlegen lässt« (Schroer 2000: 435). Auch wenn ich diese Kritik an

isoliert-vereindeutigten Gewaltbegriffen teile, will ich aus Schroers Formulierung

keinesfalls auf eine nicht näher definierbare Essenz von Gewalt schließen, die ich

in Hinblick auf eineTheoretisierung epistemischer Gewalt ebenfalls für kontrapro-

duktiv halte. Wenn Gewalt nicht nur als allgegenwärtig betrachtet wird, sondern

auch als völlig unberechenbar und unheimlich gilt, verschwinden politische, öko-

nomische, soziale und erst recht epistemische Möglichkeits- und Rahmenbedin-

gungen ihrer miteinander verschränkten Erscheinungsformen aus dem Blick.

Dass Gewaltbegriffe grundsätzlich prozessual und relational sein sollen und

sogar müssen, argumentiert auch Wolf-Dieter Narr (1983), indem er die Frage der

eigenen Positionierung sowie der Normativität berücksichtigt, die auch in Debat-

ten um epistemische Gewalt einen wichtigen Stellenwert einnimmt. Auf den ersten

Blick mag dies widersprüchlich erscheinen, könnte doch eine Weitung von Gegen-

ständen und theoretischen Zugriffen auf Gewalt auch die Nicht-Thematisierung

einer eigenen Position begünstigen, wohingegen ein Akt direkter Gewalt unmittel-

bar danach ruft, eine Beurteilung zu artikulieren. Ebenfalls ohne Bezug auf epis-

temische Gewalt, aber mit einem deutlichen Plädoyer dafür, dass gerade auch eine

im engeren Sinne konfliktforschende Gewaltkritik, nämlich jene am Militär, eines

weiten Gewaltbegriffs bedarf, hält auch der Friedensforscher Michael Berndt fest,

dass […] »die normative Fundierung fundamentaler Gewaltkritik immerwieder zur

Diskussion, aber eben nicht in Frage stehen« (Berndt 2013: 161) soll.

Narrs (1983) Überlegungen zur Notwendigkeit und Möglichkeit, Gewalt zu be-

werten, haben auch in Hinblick auf einen notwendigerweise weiten Begriff epis-

6 Zur Unterscheidung zwischen traditioneller mittelfristiger und tendenziell kritischer lang-

fristiger Friedensforschung siehe Jaberg (1999).

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Epistemische Gewalt

temischer Gewalt Gültigkeit, selbst wenn dieser noch nicht in der Welt war, als

der Politologe an seiner immer auch als Gewaltkritik verstandenen Gewalttheorie

gearbeitet hat. Auch Narr favorisiert einen prozessualen und relationalen, jeden-

falls aber situativ flexiblen Gewaltbegriff und plädiert dabei, wie Berndt, für Nor-

mativität. Da man Gewalt aus keiner anthropologischen Konstante ableiten könne

und jeglicher Gewaltbegriff notwendigerweise in Sozialität eingebettet sei, brau-

che man sich eines normativen Gehalts der eigenen Perspektive nicht zu schämen,

so Narr (ebd.: 46). Ganz im Gegenteil gelte es, sich einen Begriff über die eigenen

Ziele und Interessen zu machen (ebd.: 50) und über die eigenen Bezugsbegriffe

Rechenschaft abzulegen (ebd.: 52) – nicht allein aus politischen Gründen, sondern

auch um der wissenschaftlichen Präzision und Plausibilität willen.

Auch wenn der hier im Zentrum stehende Begriff epistemische Gewalt aus-

drücklich weit gedacht ist und ein entsprechendes Konzept epistemischer Gewalt

den Anspruch erhebt, für die Analyse und Kritik von Ungleichheits- und Herr-

schaftsverhältnissen auch in der Gegenwart der kolonialen Moderne nutzbar zu

sein, ist dies noch nicht gleichbedeutend mit seiner Universalisierung. Vielmehr

erlaubt die Verortung einer Theoretisierung epistemischer Gewalt in eben dieser

kolonialen Moderne und ihrer mit Politik und Geschichte verschränkten longue du-

rée, epistemische Gewalt als spezifisches Funktionsmerkmal der anhaltenden Kolo-

nialität von Macht, Wissen und Sein (Quintero/Garbe 2013b) zu verstehen. Ausge-

hend von diesen für die dekoloniale Debatte zentralen Begriffen rahme ich meinen

theoretischen Zugriff auf epistemische Gewalt in Kapitel 2, wo ich die Kolonialität

vonMacht,Wissen und Sein als für ein Verständnis epistemischer Gewalt zentrales

Konzept einführe.

Zuvor erscheint es mir im Sinne Narrs und anderer kritischer Gewalttheore-

tiker_innen angemessen, einige methodologische Überlegungen anzustellen, die

meine eigene Positionierung und Zielsetzung als Wissensproduzentin auf dem

»epistemischen Territorium der Moderne« (Vázquez 2011: 29) skizzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 25

Wege zum Wissen

»Begriffe bilden die Realität nicht ab, kon-

struieren sie auch nicht, sondern durch

theoretische Arbeit mit und an Begriffen

wird der Erkenntnisgegenstand, seine

Wahrnehmung und sein Wirken auf die

Welt konstituiert.«

(Mendel 2015: 55)7

In der wissenschaftlichen Theoriearbeit wird selten transparent gemacht, wie die

konkreten Prozesse zwischen Idee, Lektüre, Konzeption, Diskussion, Verwerfung

und Verschriftlichung verlaufen. Dies liegt nicht nur in der akademischen Gepflo-

genheit einer vermeintlich solitären Wissensproduktion begründet, sondern auch

im Modus, in den Möglichkeiten und Grenzen der Theoriearbeit selbst. Die kaum

existierende methodologische Selbstreflexion von Theoriearbeit im Gegensatz zu

empirischen Studien, die wiederum oft nur unzureichend reflektierte theoretische

Bezüge aufweisen, hat viel mit der an späterer Stelle problematisierten Entkörpe-

rung und Entsozialisierung von Wissensproduktion zu tun. Im Folgenden lege ich

dar, wie sich mein mehrjähriger Erkundungs- und Erkenntnisprozess rund um

epistemische Gewalt gestaltet hat, welche forschungspragmatischen Entscheidun-

gen ich getroffen habe und welche Faktoren zum vorliegenden Ergebnis beigetra-

gen haben. Dazu erläutere ich, was ich unter Transdisziplinarität verstehe und wie

sich meine eigenen Wege zum Wissen gestaltet haben. Ich verstehe dies als Ver-

such, der Unentrinnbarkeit der an späterer Stelle diskutierten colonial condition und

der mit ihr einhergehenden epistemischen Gewalt reflexiv-offensiv zu begegnen.

Die abschließend dargelegte Struktur der Argumentation legt einen roten Faden

durch meinen Beitrag zu einer Theoretisierung epistemischer Gewalt.

Transdisziplinäre Exploration

Um epistemische Gewalt zu theoretisieren verwebe ich zwei Traditionen der Aus-

einandersetzung mit Gewalt im politischen Kontext, die sich in unterschiedlichen

Wissensfeldern entwickelt haben und nur selten miteinander in Beziehung treten.

Die erste Dimension meines Interesses an Gewalt im Kontext von (internationa-

ler) Politik steht im Zusammenhangmit früheren Forschungen an der Schnittstelle

von Kritischer Terrorismusforschung, Friedens- und Konfliktforschung, Interna-

tionalen Beziehungen und Politikwissenschaft und umfasst die Ebene der Phä-

nomene und Ereignisse, die in diesem Kontext als politische Gewalt thematisiert

7 Hervorhebung im Original.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Epistemische Gewalt

werden. Die zweite Dimension rührt von meiner wissenschaftlichen Sozialisation

an der Schnittstelle von Geschlechterforschung, Wissenssoziologie und Wissen-

schaftstheorie her und speist sich aus dekonstruktivistischen Zugängen eines an

weiten Konzepten orientierten, prozessualen und relationalen Gewaltverstehens.

Dieser Zugang, insbesondere dessen feministische und post- beziehungsweise de-

koloniale Stränge, haben meine Aufmerksamkeit für Fragen der Epistemologie ge-

schärft.

Am Schnittpunkt dieser unterschiedlichen Forschungstraditionen –Gewaltfor-

schung einerseits und Wissenssoziologie beziehungsweise Wissenschaftstheorie

andererseits – liegt mein Interesse an epistemischer Gewalt, dem ich auf zwei We-

gen entgegengehe. Der erste besteht in der Systematisierung einer Spurensuche

rund um epistemische Gewalt als Begriff, der weit über unterschiedliche Diszi-

plinen und Themenfelder in, oft nur wenig rezipierten, wissenschaftlichen Texten

verstreut existiert, deren Autor_innen außerhalb ihres eigenen Feldes oft kaum be-

kannt sind. Damit werden bislang unverbundene Überlegungen zu epistemischer

Gewalt in einer Art »dichter Beschreibung« (Geertz 1983) zusammengeführt. Der

zweite Weg verläuft gewissermaßen in die Gegenrichtung, ummögliche Kreuzun-

gen mit dem ersten zu identifizieren. Dazu werden besser etablierte weite Ge-

waltkonzepte – strukturelle, kulturelle, symbolische und normative Gewalt – einer

Relektüre unterzogen, die explizit auf die Dimension desWissens fokussiert. Mein

Ausloten von Zusammenhängen zwischenWissen(schaft) und Gewalt ist explorativ

im Sinne einer Spurensuche, deren Ergebnisse die weitere Theoretisierung episte-

mischer Gewalt bereichert und insbesondere für politik- und sozialwissenschaftli-

che Gewaltdebatten anschlussfähig macht.

Gerade weite Gewaltbegriffe, um die es hier geht, sind in diesen Debatten oft

der Kritik ausgesetzt, allzu uneindeutig, damit nicht operationalisierbar und au-

ßerdempolitisch problematisch,weil potenziell gewaltlegitimierend zu sein.Dabei

geht es vor allem um Zugänge, die insbesondere als illegitim qualifizierte Gewalt-

ereignisse in einen größeren Zusammenhang stellen, gerade auch deshalb, weil sie

inter- und transdisziplinär an die Frage nach Gewalt im politischen Kontext her-

angehen. Die hier diskutierten Konzepte epistemischer, struktureller, kultureller,

symbolischer und normativer Gewalt legen dies ausdrücklich nahe – und ihre Au-

tor_innen sehen sich allesamt mit derlei Vorwürfen konfrontiert. Solche Kritiken

werden tendenziell von monodisziplinären Standpunkten und Standorten aus ar-

tikuliert, die ihrerseits enge Definitionen von Gewalt bevorzugen, oder aber in der

klaren Absicht einer politischen Diskreditierung dieser Autor_innen und Stand-

punkte. Diese lässt sich vom gesicherten Terrain einer Monodisziplin aus leichter

artikulieren als unter Berücksichtigung jener zuvor geschilderten Ambivalenz und

Ambiguität, die erst mit transdisziplinären Differenzierungen und Weitungen des

Gewaltbegriffs offen zutage tritt und damit Widerspruch hervorruft.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 27

Eine weitere Herausforderung ist die erkenntnistheoretische Heterogenität

verschiedener theoretischer Perspektiven. Einerseits steht dieses methodologische

Problem meinem Ansinnen einer Zusammenführung unterschiedlicher weiter

Gewaltkonzepte bisweilen entgegen. Andererseits machen diese im Kontext der

bearbeiteten Thematik und Fragestellung durchaus erwartbaren Bruchstellen

deutlich, dass es sich dabei um ein unvermeidbares epistemologisches Pro-

blem handelt, das letztlich auch ein politisches ist. Es sind nämlich gerade

diese erkenntnistheoretischen Bruchstellen, an denen einander eurozentrische

Wissenstraditionen und Ansätze, die diese Traditionen herausfordern, begegnen.

Mein Beitrag zu einer Theoretisierung epistemischer Gewalt versteht sich als

sozialwissenschaftliche Grundlagenforschung, die sich insbesondere an jene De-

battenfelder richtet, in denen Gewalt im Kontext internationaler Politik bearbei-

tet wird. Darüber hinaus macht meine langjährige Tätigkeit in der Friedens- und

Konfliktforschung sowie in der Frauen- und Geschlechterforschung eine mono-

disziplinäre Arbeitsweise und Argumentation unplausibel. Beide Felder stellen ih-

rerseits multidisziplinäre Interventionen in bestehende Kanonisierungen vonWis-

sen(schaft) dar,weil sie eine solcheHaltung und Praxis auch als integralen Bestand-

teil politischer Auseinandersetzungen im Spannungsfeld von Wissen und Herr-

schaft verstehen. Auch das Feld der Politischen Theorie, in dem ich meine Aus-

einandersetzung mit epistemischer Gewalt ebenfalls verorte, speist sich nicht nur

aus einer einzigen wissenschaftlichen Disziplin, der vergleichsweise jungen Po-

litikwissenschaft. Diese entwickelte ihre Tiefe und Breite erst im Austausch mit

der Philosophie, den Rechtswissenschaften, Teilen der Geistes- und Kulturwissen-

schaften und der Theologie, um nur die wichtigsten Disziplinen zu nennen. Dies

gilt entsprechend auch für die politologische Debatte um Gewalt, die von unter-

schiedlichen Einflüssen aus den Randbereichen und von den Schnittstellen ihres

Fachsmit beeinflusst wird. Die Behauptung von (Mono-)Disziplinarität erachte ich

dementsprechend als problematisch, denn kein akademisches Fach kann für sich in

Anspruch nehmen, frei von anders-disziplinären Einflüssen und Denktraditionen

zu sein.

Angesichts dieser Überlegungen zur faktischen Unmöglichkeit einer monodis-

ziplinären Annäherung an epistemische Gewalt wird deutlich, dass der hier darge-

legte Forschungszugang nicht einfach inter- oder multidisziplinär sein kann und

will. Nicht nur mein Blick auf epistemische Gewalt ist notwendigerweise trans-

disziplinär informiert, sondern auch die von mir rezipierten und hier diskutier-

ten Texte verunmöglichen eine eindeutige disziplinäre Zuordnung des erarbeite-

ten Inhalts. Die meisten der in Kapitel 3 gebündelten Annäherungen an Begriffe

und Phänomene epistemischer Gewalt sind bereits selbst als transdisziplinär zu

bezeichnen, und jene, die es nicht sind, verwebe ich in meiner Lektüre mit einem

solchen Blick miteinander. Ähnliches gilt auch für die besser bekannten weiten Ge-

waltkonzepte aus den Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaften, die in Kapitel 4

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Epistemische Gewalt

diskutiert werden. Auch die dort diskutierten Autor_innen integrieren Konzepte

und Theorien aus unterschiedlichen Disziplinen auf eine Weise in ihr Werk, die

mehr als nur eine multi- oder interdisziplinäre Anreicherung des Eigenen umfasst

und eine binnenwissenschaftliche Transdisziplinarität im besten Sinne darstellt.

Ein zweites Verständnis von Transdisziplinarität ist in Bezug auf epistemi-

sche Gewalt ebenfalls von Bedeutung. In diesem bezeichnet trans nicht die Ver-

wobenheit zwischen wissenschaftlichen Debatten und Konzepten, also innerhalb

des akademischen Terrains, sondern dessen bewusste Überschreitung hin zu an-

deren gesellschaftlichen Akteur_innen und Produzent_innen von Wissen (Arnold

2013; Defila/Di Giulio 2018; Dressel/Berger/Heimerl/Winiwarter 2014). Vor allem

herrschaftskritische wissenschaftstheoretische Traditionen fokussieren notwendi-

gerweise auf Ausschlüsse aus dem Raum der hegemonialen Selbstverständlichkeit

akademischer Wissenskulturen.

Ein Grund dafür ist theoretischer Art, zumal das Ausgeschlossene nicht einfach

abwesend oder inexistent ist, sondern konstitutiv für das, was damit zum Selbst-

verständlichen wird. Ein weiterer Grund liegt in der normativen und politischen

Positionierung etwa post- und dekolonialer (Apffel-Marglin/Marglin 2004; Dussel

2013; Santos 2007) oder auch feministischer (Collins 1990; Ernst 1999; Haraway 1991;

Mendel 2015; Singer 2005) Wissen(schaft-)skritik. Diesen Ansätzen geht es darum,

gerade die randständigen Stimmen hörbar und das darin enthaltene, margina-

lisierte Wissen intelligibel zu machen. Dies geschieht nicht um dieser Stimmen

oder ihrer selbst willen, sondern vor allem deshalb, weil mit dieser Verschiebung

ein anderes Wissen und eine andere Welt möglich zu werden verspricht (Dussel

2013; Kaltmeier/Corona Berkin 2012; Vázquez 2012). Dies ist ganz im Sinne einer

Wiederbelebung weiter Gewaltbegriffe, bei der die Dimension des Epistemischen

eine zentrale Rolle spielt.

In diesem Zusammenhang zeichnet sich ein dritter Zugang zum Problem der

Disziplinarität und ihrer Auflösung ab, der im Begriff der Antidisziplinarität zum

Ausdruck kommt. Auf lange Sicht ist es ein dezidiertes Anliegen dekolonialer Per-

spektiven, insbesondere die Sozialwissenschaften zu ent-disziplinieren8 (Escobar

2007: 190) und eine »Theorie ohne Disziplinen« (Castro-Gómez/Mendieta 1998) zu

entwerfen, gerade weil das SystemWissenschaft ein wesentlicher Träger der kolo-

nialenModerne undmit dieser untrennbar verwoben ist. DieseThese steht im Zen-

trum der theoretischen Einbettungmeiner Analysen, die ich in Kapitel 2 näher aus-

führe. Insbesondere die dekolonialen Konzepte der Kolonialität vonMacht,Wissen

und Sein aus dem Umfeld der sogenanntenModernidad/Colonialidad-Debatte (Gar-

be 2013a) veranschaulichen dieses für meine Überlegungen zu epistemischer Ge-

walt zentrale Argument. Notwendig wäre dementsprechend eine anti-disziplinäre

8 Diese Schreibweise ist beabsichtigt.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 29

Wissenskultivierung ›von unten‹ (Icaza/Vázquez 2013; Santos 2007, 2014; Vázquez

2012).

In Bezug auf dieses im besten Sinne des Wortes utopische Ziel bleibt der Ver-

such einer transdisziplinären Theoretisierung epistemischer Gewalt, die in Kom-

munikation mit dem real existierenden monodisziplinierten wissenschaftlichen

Feld treten will, um ebendort eine Veränderung anzustoßen, freilich ein perfor-

mativer Selbstwiderspruch. Zur Disposition steht nichts weniger als die Diszipli-

narität und Disziplinierung von Wissen(schaft), die vor dem Hintergrund der An-

nahme einer anhaltenden Kolonialität von Macht, Wissen und Sein stets in damit

einhergehende Gewalt-, Macht- und Herrschaftsverhältnisse eingebettet bleibt.

Mit einer dekolonial inspirierten und transdisziplinär informierten Durchque-

rung heterogener Annäherungen an epistemische Gewalt einerseits und der Kon-

frontation bereits etablierter weiter Gewaltkonzepte mit einem verdichteten Ver-

ständnis epistemischer Gewalt andererseits verschränke ich heterogene theore-

tische Ansätze miteinander, die ansonsten wenige Berührungspunkte teilen und

zudem auf unterschiedlichen erkenntnistheoretischen Prämissen beruhen. Wäh-

rend in sozialwissenschaftlichen Gewaltdebatten epistemologische Fragestellun-

gen kaum diskutiert werden und die Dimension des Wissens eine marginalisierte

Rolle spielt, beziehen sich post- und dekoloniale Konturierungen der kolonialen

und imperialen Zusammenhänge zwischen Wissen(schaft) und Gewalt kaum auf

Gewaltkonzepte aus der eurozentrischen Tradition der Gewaltkritik. Ich verstehe

diese zweifache, einander am Schnittpunkt epistemischer Gewalt überkreuzende

Denkbewegung als Exploration. Damit verwende ich ganz bewusst einen Begriff,

der dem epistemischen Instrumentarium des Kolonialismus entlehnt ist. In die-

sem Zusammenhang steht Exploration für das vermeintlich neutrale Entdecken,

das immer auch Bestandteil jener Unterwerfung und Ausbeutung ist, der auch

Wissen(schaft) im hier problematisierten Kontext der bis heute andauernden kolo-

nialen Moderne dienen kann. Ich benutze den Begriff der Exploration erstens für

die hier dargelegten Durchquerungen unterschiedlicher akademischer Felder, um

diese für eine vertiefte Begriffsbildung rund um epistemische Gewalt zu nutzen.

Zweitens verstehe ich Exploration mit Bourdieu (1992a: 39) auch als einen grund-

sätzlich offenen Forschungszugang entlang eines konkreten Erkenntnisinteresses.

In erster Linie will ich den Begriff epistemische Gewalt für jene Felder intel-

ligibel machen, auf denen ich meine eigene Arbeit als in der Friedens- und Kon-

fliktforschung tätige Politikwissenschaftlerin verorte. Darüber hinaus halte ich ein

systematisches Nachdenken über epistemische Gewalt auch für andere Fachberei-

che in den Sozial-, Geistes- und Kulturwissenschaften für anschlussfähig. Dabei

denke ich an wissenschaftliche Felder, die sich bereits seit längerem an der Ge-

waltsamkeit hegemonialer Wissens- und Kulturproduktion abarbeiten, aber wenig

Auseinandersetzung mit Gewaltkonzepten pflegen, und/oder die geopolitische Di-

mension ihrer jeweiligen Untersuchungsgegenstände nicht umfassend in Betracht

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Epistemische Gewalt

ziehen (können), weil ihre disziplinären Gepflogenheiten und Begrifflichkeiten, die

selbst Teil dieser Kolonialität sind, dies nicht ermöglichen. Zahlreiche produkti-

ve Anknüpfungspunkte für ein Weiterdenken entlang epistemischer Gewalt bieten

dazu etwa Überlegungen zu visueller (Regener 2010; Sontag 2003) oder sprachli-

cher (Dhawan 2007; Kuch/Herrmann 2010) Gewalt, um nur zwei von vielen weiten

Gewaltbegriffen zu nennen, die sich jenseits der politikwissenschaftlichen Gewalt-

debatte entfalten. Aus einer früheren Auseinandersetzung mit der Wissenssozio-

logie (Brunner 2013) rührt die Hoffnung, dass eine Begriffsarbeit an epistemischer

Gewalt und die Berücksichtigung der Kolonialität und der Geopolitik des Wissens

auch für dieses Feld eine bereichernde Herausforderung darstellt. Denn aus der

Perspektive einer Soziologie globaler Ungleichheitsverhältnisse (Bhambra 2014a;

Boatcă/Gutiérrez Rodríguez/Costa 2010) ist es lohnend, die »Seinsverbundenheit

desWissens« (Mannheim 1969: 227) auch in ihrem globalen und geopolitischen Zu-

sammenhang zu rekonzeptualisieren.

Des Weiteren ist gerade die an epistemischer Gewalt orientierte Relektüre bes-

ser bekannter Konzepte wie jenen der strukturellen, kulturellen, symbolischen und

normativen Gewalt auch für jene feministischen, post- und dekolonialen Debatten

von Interesse, die sich zwar mit großer Selbstverständlichkeit des Begriffs epis-

temische Gewalt bedienen, dabei jedoch auf verwandte Ansätze innerhalb dieser

und ähnlicher weiter Gewaltkonzepte verzichten, weil sie auf den ersten Blick als

allzu tief in der kolonialen Moderne verstrickt erscheinen. Dennoch lassen sich

bei diesen Gewaltbegriffen Elemente identifizieren, die ein stärker theoretisiertes

Konzept epistemischer Gewalt bereichern und auch für andere Felder der Ausein-

andersetzung mit Wissen und Gewalt intelligibler machen können.

Schließlich ist epistemische Gewalt ein Thema für jegliches wissenschaftliche

Feld, und es wäre lohnend, die Frage danach etwa auch in den Natur- und Tech-

nikwissenschaften, in der Medizin, der Rechtswissenschaft oder Informatik wei-

terzuverfolgen, um nur einige zu nennen. Dies zu tun liegt jedoch jenseits meiner

Möglichkeiten und auch jenseits des hier zentral gesetzten Erkenntnisinteresses an

epistemischer Gewalt innerhalb der und für die Politikwissenschaft. Insbesondere

für die dort und in angrenzenden Feldern ausdifferenzierte Auseinandersetzung

mit all jenen Formen von Gewalt, die im Kontext internationaler Macht-, Gewalt-

undHerrschaftsverhältnisse zu diskutieren sind, soll das hier vertieft theoretisierte

Konzept epistemische Gewalt mit der vorliegenden Arbeit anschlussfähig gemacht

werden.

Methodologische Reflexion

Die Anfänge dieser Arbeit reichen weit zurück. Aus heutiger Sicht haben mich Fra-

gen des Zusammenhangs zwischen Wissen und Gewalt schon immer beschäftigt.

Diese Fragen waren als diskursforschende beziehungsweise wissenssoziologische

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 31

Untersuchungen (Brunner 2005, 2011) an je konkrete Gegenstände und zu analy-

sierendeMaterialien gebunden und nicht primär aufTheorieproduktion hin orien-

tiert. Letztere wurde mir jedoch zunehmend wichtig, weil ich keine ausführliche

Reflexion dessen finden konnte, was meine eigenen Forschungsfragen über vie-

le Jahre hinweg wie ein roter Faden durchzog: die Gewalt, die dem Wissen selbst

innewohnt.

Auch wenn mir klar war, von wo ich bei dieser Problemstellung ausgehen und

wohin ich gelangen wollte, hat genau diese wider besseres Wissen stets erhoffte

Linearität einer vermeintlich planbaren wissenschaftlichen Arbeitsweise und Text-

produktion nicht immer funktioniert. Dies ist im Rückblick wenig überraschend,

denn die Vorstellung einer stets planbar verlaufenden Wissens- und Theoriepro-

duktion spiegelt das hier zur Diskussion stehende Paradigma der kolonialen Mo-

derne selbst.

In diesem Zusammenhang möchte ich einen häufig artikulierten Einwand ins-

besondere aus dekolonialer Perspektive ansprechen. Er betrifft die als nicht ziel-

führend erachtete Auseinandersetzung mit kanonisiertem eurozentrischem Wis-

sen zugunsten einer Suche insbesondere nach außerwissenschaftlichen oder zu-

mindest radikal anders begründeten alternativen Epistemologien und Theorien

(Shilliam 2011). Im vorliegenden Fall betrifft dies die in Kapitel 4 diskutierten Ge-

waltkonzepte von Johan Galtung, Pierre Bourdieu und Judith Butler. Diese ver-

werfe ich nicht grundsätzlich, sondern betrachte sie als potenzielle Ressource für

eine Theoretisierung epistemischer Gewalt. Im Sinne Spivaks (2004: 527), die dem

oben genannten Einwand durchaus zustimmt, muss das von ihr sogenannte Ver-

lernen eurozentrischer Selbstverständlichkeit notwendigerweise von beiden En-

den her erfolgen, also von jenem des unter- oder verworfenen wie auch von je-

nem bereits anerkannten und etablierten Wissens. Epistemische Gewalt auf die

hier unternommene Weise zu theoretisieren stellt einen Versuch dar, dieser Her-

ausforderung zu begegnen. Im Zuge dessen lassen sich Querverbindungen genau

zu jenen Debatten herstellen, die mit einer Theoretisierung epistemischer Gewalt

ebenso wie mit meinem grundsätzlichen Plädoyer für eine Wiederbelebung wei-

ter Gewaltbegriffe zugleich herausgefordert werden sollen. Dass die gewählte Vor-

gangsweise nicht widerspruchsfrei vonstattengeht, verdeutlicht die Schwierigkeit

des Umgangs mit einander bisweilen widersprechenden erkenntnistheoretischen

Prämissen und forschungspragmatischen Konsequenzen heterogener Wissensfel-

der und ihrer Traditionen.

Induktiv eine Vielzahl von multidisziplinär weit verstreuten und in vielfacher

Hinsicht heterogenen Texten über epistemische Gewalt durchforstend stellte sich

bald heraus, dass eine feministische, post- und dekoloniale Fundierung den am

besten geeigneten Rahmen für eine Theoretisierung epistemischer Gewalt bereit-

stellen würde. In der diesem Prozess vorangegangenen Phase des Sammelns und

Sichtens war ich beständig auf der Suche nach wissenschaftlichen Texten, die sich

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Epistemische Gewalt

ihrerseits mit epistemischer Gewalt beschäftigen sollten. Lesen konnte ich sie in

den drei Sprachen Deutsch, Englisch und Französisch, gefunden habe ich jedoch

nur wenige französische und deutschsprachige Texte, die epistemische Gewalt ex-

plizit thematisieren, und das in unterschiedlicher Qualität und Perspektive.9 Die

überwiegende Anzahl der Auseinandersetzungen mit epistemischer Gewalt findet

in der hegemonialen lingua franca der Wissenschaften statt, deren Dominanz eine

wichtige Dimension epistemischer Gewalt darstellt und ein besonders sichtbares

Zeichen der hier diskutierten Kolonialität ist (Bennett 2015). Die Tatsache, dass ich

lediglich in diesen drei – auch nach der politischen Dekolonisierung ehemals deut-

scher, britischer oder französischer Kolonien immer noch hegemonialen – Spra-

chen arbeiten kann, ist selbst Ausdruck der Kolonialität des Wissens sowie meiner

eigenen geopolitischen Verortung.10

Eine weitere Herausforderung liegt nicht in der Beschränkung, sondern in der

Fülle. Die thematisch auf weite Gewaltbegriffe fokussierte und zugleich disziplinär

bewusst offene Forschungsperspektive fördert eine Vielzahl von Gewaltkonzepten

zutage, deren umfassende Bearbeitung im Rahmen einer auf epistemische Gewalt

konzentriertenMonografiewedermöglich noch sinnvoll erscheint: sprachliche und

visuelle, psychische undmentale, ethische und langsame Gewalt sind weit über das

Feld der Wissenschaften verstreute und in höchst unterschiedlichem Maße ausge-

reifte Konzepte, die ich hier nicht diskutiere. Ich fokussiere auf jene weiten Ge-

waltkonzepte, die bereits über eine gewisse Anerkennung im Ausgangsfeld der Po-

litikwissenschaft und ihrer Auseinandersetzungmit Gewalt im Kontext internatio-

naler Politik verfügen, gerade dort aber aus unterschiedlichen Gründen nur unzu-

reichend berücksichtigt werden. Diese vier ausgewählten Konzepte – strukturelle,

kulturelle, symbolische und normative Gewalt – unterziehe ich einer feministisch,

post- und dekolonial inspirierten Relektüre, die ausdrücklich auf die Dimension

des Epistemischen in einem heuristisch weiten Verständnis abzielt. Dabei werden

nicht nur inhaltliche Fragen berücksichtigt, sondern auch methodologische Auf-

fälligkeiten, die Selbstpositionierung der Autor_innen sowie die Rezeption ihres

Werks. Mit dieser kritischen Wiederbelebung will ich die genannten weiten Ge-

waltkonzepte für künftige Auseinandersetzungen mit Gewalt – im engen wie auch

im weiten Sinne – besser nutzbar machen und mit bereits bestehenden, jedoch

weit über unterschiedliche Forschungsfelder und Disziplinen verstreuten Theore-

tisierungen epistemischer Gewalt in einen Austausch bringen.

9 Zur leichteren Lesbarkeit wurden Originalzitate im Fließtext von mir ins Deutsche über-

tragen. Dies ist immer dann der Fall, wenn die zugehörige Quellenangabe nicht auf einen

deutschsprachigen Text verweist.

10 Spanisch, die Sprache, in der ein Großteil der hier verwendeten Theorien aus dekolonialer

Perspektive zuerst artikuliert wurde, beherrsche ich nicht im für eine wissenschaftliche Ver-

tiefung notwendigen Ausmaß, weshalb ich davon hauptsächlich das rezipieren kann, was in

Übersetzung vorliegt.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 33

Schließlich weisen die Fragen, die sich aus dem Vorhaben einer Theoretisie-

rung epistemischer Gewalt ergeben, über eine wissenschaftliche Diskussion im

engeren Sinne hinaus in die Sphäre des Politischen. Worin besteht und was be-

deutet letztlich eine Kritik epistemischer Gewalt? Geht damit eine Position einher,

die feststellt, dass Gewalt immer und überall und infolgedessen Gewaltfreiheit ei-

ne Schimäre ist? Inwiefern stellt die Rede von einer Gewaltförmigkeit des Wissens

und der Wissenschaften eine vollständige Infragestellung einer der angenomme-

nen letzten Bastionen der Gewaltfreiheit dar? Geht mit einem solchen Befund not-

wendigerweise eine Verwässerung dessen einher,was imAllgemeinen unter Gewalt

– nämlich jene direkter und physischer Art – verstanden wird?

All diese Aspekte hängen notwendigerweise auch mit der implizit immer mit-

verhandelten Frage zusammen, wie man das Gegenteil von Gewalt versteht: Ge-

waltlosigkeit, Gewaltfreiheit, Gewaltverzicht. Ist letzteres womöglich eine naive Il-

lusion, ein normatives Ideal, eine produktive Utopie – oder ein Begriff, der ange-

sichts allgegenwärtiger epistemischer Gewalt ohnehin entsorgt werden soll? Oder

handelt es sich um etwas, das nur mittels – vielleicht auch epistemischer – Gewalt

erreicht werden kann?

Diese und ähnliche Fragen kann und will ich an dieser Stelle nicht vorab beant-

worten, sondern im Verlauf meiner Argumentation entlang einer Vielzahl von Per-

spektiven und Positionen diskutieren. Ihnen allen ist gemeinsam, dass sie die Enge

konventioneller Gewaltbegriffe verlassen und neue Horizonte einer umfassenden

Debatte über Gewalt und ihre Reduktion erschließen.Meine Arbeit an einem kom-

plexeren Verständnis des Zusammenhangs zwischenWissen undHerrschaft in der

kolonialen Moderne, der über ein fundiertes Konzept epistemischer Gewalt besser

als bislang ausgelotet werden kann, verstehe ich als einen Beitrag zu einer notwen-

digerweise vielstimmigen Bewegung auf dieses Ziel hin.

Strukturierte Argumentation

Nach dieser Einleitung führe ich in Kapitel 2 die aus der vor allem lateinameri-

kanischen dekolonialen Theoriedebatte stammenden Konzepte der Kolonialität von

Macht, Wissen und Sein ein. Sie machen es plausibel, die Frage nach dem Zusam-

menhang von Wissen(schaft) und Gewalt nicht nur als gegenwärtig relevante zu

verstehen, sondern in ihrer historischen Entwicklung im Zeitraum von 500 Jah-

ren, imKontext des frühen europäischenKolonialismus alsMöglichkeitsbedingung

der späteren Entwicklung des kapitalistischen Weltsystems. Aus der Perspektive

einer Theoretisierung epistemischer Gewalt ist es unverzichtbar, sich erstens der

Erfindung und Transformation der Kategorie ›Rasse‹ zuzuwenden, zweitens den

insbesondere auf diesem Wege begründeten Herrschaftsmodus des Teilens und

Herrschens im Kontext des politischen und epistemischen Eurozentrismus zu ver-

orten, und drittens die massive physische Gewalt des europäischen kolonialen Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Epistemische Gewalt

jekts mit dieser Dimension des Wissens in einen Zusammenhang zu stellen. Ver-

anschaulicht werden die miteinander in Verbindung stehenden abstrakten Kon-

zepte der Kolonialität von Macht, Wissen und Sein viertens durch die Schilderung

sehr konkreter Prozesse der Vernichtung von Leben und Wissen im sogenannten

langen 16. Jahrhundert, die in der dekolonialen Debatte mit dem Doppelbegriff

»Genozid/Epistemizid« (Grosfoguel 2013) auf den Punkt gebracht werden. Die Er-

gänzung dieses Zusammenhangs mit einem sich wandelnden Naturverständnis

aus einer frühen kapitalismuskritischen postkolonial-feministischen Perspektive

rundet diese epistemologische Reflexion des Zusammenhangs vonModernität/Ko-

lonialität und Kapitalismus ab.

Ausgehend von meinem derart gerahmten Erkenntnisinteresse wird in Kapitel

3, Begriffslandschaften epistemischer Gewalt, das heterogene Netz skizziert, innerhalb

dessen sich zahlreiche Autor_innen aus unterschiedlichsten fachlichen und diszi-

plinären Zusammenhängen bislang mit epistemischer Gewalt beschäftigen. Dabei

habe ich insbesondere solche Texte als Material ausgewählt, die den Begriff epis-

temische Gewalt explizit verwenden und zumindest implizit auch versuchen, ihn

konzeptionell zu fassen. Ich gehe dabei nicht chronologisch oder territorial vor,

sondern organisiere die von mir als relevant identifizierten Texte in drei voneinan-

der unterscheidbaren, einander aber auch überlappenden Debattenfeldern. Dies

sind erstens die Friedens- und Konfliktforschung und die Internationalen Bezie-

hungen. Zweitens verdichte ich Zugänge zu diesem Begriff aus feministischen De-

batten, die über eine reichhaltige wissenschaftskritische und reflexive Tradition

verfügen und zahlreiche Schnittstellen mit post- und dekolonialen Perspektiven

aufweisen. Letztere sind die Quelle einer dritten Bündelung konzeptioneller An-

näherungen an Begriffe und Phänomene epistemischer Gewalt. In einem vierten

Abschnitt fasse ich zentrale Aspekte dieser bereits in sich selbst inter-, multi- und

transdisziplinären Begriffslandschaften zusammen.

Nach dieser Diskussion unterschiedlicher Zugänge zu epistemischer Gewalt

als Phänomen und als Begriff folgt in Kapitel 4 eine ausführliche Analyse von Di-

mensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten. Darin werden bereits besser

etablierte weite Gewaltbegriffe – strukturelle und kulturelle, symbolische und nor-

mative Gewalt – vor dem Hintergrund des zuvor erarbeiteten Verständnisses von

epistemischer Gewalt einer spezifischen Relektüre unterzogen.Wie wird darin das

Verhältnis von Wissen und Gewalt konzipiert? Welche spezifische Rolle nimmt

Wissen(schaft) im jeweiligen Gewaltbegriff ein? Welche Phänomene werden damit

(nicht) gefasst und welche Ebene von Wissen(schaft) wird dabei auf welche Weise

(nicht) berücksichtigt? Diesen Forschungsfragen liegt ein klares Erkenntnisinter-

esse zugrunde: Was können diese weiten Gewaltkonzepte zu einerTheoretisierung

epistemischer Gewalt beitragen?

Allen voran diskutiere ich in diesem Kapitel Johan Galtungs ganzheitlich-re-

lationale Gewalttheorie entlang seiner heute beinahe in Vergessenheit geratenen

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel 1: Gewalt weiter denken 35

Konzepte der strukturellen sowie der kulturellen Gewalt.Wiederummit dem Fokus

auf das Zusammenspiel von Wissen und Gewalt imWerk des norwegischen Sozio-

logen,Mathematikers undMitbegründers der Friedensforschung ergänze ich diese

beiden Konzepte um seine rezenteren Ausführungen zu einer kosmologischen Zi-

vilisationstheorie.

Als zweitem Autor widme ich mich dem französischen Soziologen Pierre Bour-

dieu, dessen Werk viel breiter rezipiert wird – allerdings kaum dort, wo es um

Gewalt im Kontext des Politischen geht. Seine ebenfalls über ein gesamtes Lebens-

werk hinweg weiterentwickelte Theorie symbolischer Gewalt als Mittel zur Auf-

rechterhaltung bestehender Herrschaftsordnungen sozialer Ungleichheit diskutie-

re ich entlang der drei Themenfelder Bildung und Wissenschaft, Geschlechterver-

hältnis und Staat(sgewalt). Dabei werden zahlreiche Querverbindungen für eine

Theoretisierung epistemischer Gewalt sichtbar, aber ebenso, dass ein problema-

tisches Spannungsverhältnis zwischen Europa und seinen (ehemaligen) Kolonien

das Konzept symbolischer Gewalt durchzieht.

Drittens diskutiere ich normative Gewalt nach Judith Butler, die diesen Begriff

selbst kaum benutzt, ihn jedoch mit ihrer Theoretisierung epistemischer und dis-

kursiver Rahmungen und einer globalen Verantwortlichkeit sehr gut mit den zuvor

diskutierten Annäherungen an epistemische Gewalt verknüpfbar macht. Wie Gal-

tung und Bourdieu ringt auch die US-amerikanische Philosophin mit einer Uto-

pie der Gewaltfreiheit angesichts tiefliegender, unsichtbarer und zugleich höchst

wirksamer Formen normativer und auch epistemischer Gewalt.

Im Anschluss verdichte ich in Kapitel 5, Transdisziplinäre Konturierungen eines

Konzepts epistemischer Gewalt, zentrale Erkenntnisse aus den Kapiteln 3 und 4. In ei-

ner gewissermaßen paradoxen methodologischen Wendung verschränke ich eine

konventionelle sozialwissenschaftliche Typologie von Mikro-, Meso- und Makro-

ebenemit dem inKapitel 2 dargelegtenKonzept der Kolonialität vonMacht,Wissen

und Sein. Damit verorte ich mein Verständnis epistemischer Gewalt noch einmal

ausdrücklich vor demHintergrund der kolonialenModerne. In drei Abschnitten, in

denen epistemische, strukturelle, kulturelle, symbolische und normative Gewalt in

Hinblick auf eine substanzielle Theoretisierung epistemischer Gewalt zusammen-

geführt werden, spreche ich von einer ersten Konturierung auf der Mikroebene

der Kolonialität des Seins, einer zweiten auf der Mesoebene der Kolonialität des

Wissens und einer dritten auf der Makroebene der Kolonialität der Macht.

Ich schließe meine Überlegungen unter der Überschrift UnDoing Epistemic Vio-

lence, die darauf verweist, dass auch das von mir vorgelegte Konzept kein endgülti-

ges ist. Vielmehr stellt es eine Einladung dar, nicht nur am, sondern auch mit ihm

Gewalt weiter zu denken und epistemische Gewalt weiterzudenken. Eine Möglich-

keit desWeiterdenkens epistemischer Gewalt besteht darin, sie von Horizonten ih-

rer potenziellen Reduktion oder Überwindung aus zu konzipieren. In diesem Sinne

diskutiere ich die bei allen Autor_innen präsente Herausforderung, dass epistemi-

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Epistemische Gewalt

sche, kulturelle, normative, symbolische und in gewissem Maße auch strukturelle

Gewalt selbst dann stets potenziell reproduziert wird, wenn man sich ihr entge-

genzustellen bemüht ist. Entlang der Frage nach der gleichzeitigen Unmöglichkeit

und Notwendigkeit einer um die Dimension des Wissens erweiterten Utopie von

Gewaltfreiheit verdichte ich die in den anderen Kapiteln der Arbeit gelegten Spuren

eines solchen Weges, der noch weiter zu beschreiten ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002 - am 12.02.2026, 19:03:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

