Kapitel 1: Gewalt weiter denken

»Als kénnte man, besitzt man einmal Be-
griffe, solchen das Untersuchen und Den-
ken Giberlassen.«

(Narr1983: 51)

Seit etwa dreifdig Jahren ist der Begriff epistemic violence in der Welt, um den Stel-
lenwert vor allem wissenschaftlichen Wissens im Kontext globaler asymmetrischer
Ungleichheits-, Macht- und Herrschaftsverhiltnisse zu thematisieren. In post-
und dekolonialen sowie feministischen Debatten unterschiedlichster thematischer
Schwerpunkte wird er mit grofler Selbstverstindlichkeit verwendet, wurde aber
bis heute nicht umfassend theoretisiert. In jenen wissenschaftlichen Feldern hin-
gegen, die sich mit den offensichtlich gewaltférmigen Aspekten gesellschaftlicher
Verhiltnisse beschiftigen, wie etwa in der Friedens- und Konfliktforschung, in der
sozialwissenschaftlichen Gewaltforschung, in den Internationalen Beziehungen
oder in der Politikwissenschaft, ist so gut wie nie von epistemischer Gewalt die
Rede.

Wo es ausdriicklich um Gewalt geht, riicken epistemologische Fragen oft in den
Hintergrund. So enthalten etwa sozialwissenschaftliche Handbiicher der Gewalt-
forschung, Lexika der Internationalen Beziehungen oder der Politikwissenschaft
keinerlei Eintrige zu Wissen oder gar zu Epistemologie (Carlsnaes 2013; Gude-
hus/Christ 2013; Heitmeyer/Hagan 2003; Nohlen/Schultze 2002a, 2002b). Komple-
mentir dazu wird in der Wissenschaftstheorie und Wissenssoziologie Gewalt nicht
als ausreichend relevanter Gegenstand oder Begriff erachtet, um in entsprechende
Uberblickswerke Eingang zu finden (Carrier 2017; Engelhardt/Kajetzke 2010; Knob-
lauch 2005). Die Griinde fiir diese wechselseitige Leerstelle sind vielfiltig. Um ih-
nen nachzugehen und Argumente zu formulieren, die fiir ein Zusammendenken
von Gewalt einerseits und Wissen andererseits sprechen, verorte ich meine Aus-
gangsfrage an dieser Schnittstelle nicht nur zwischen Wissen und Gewalt, sondern
auch zwischen einem analytischen und einem politischen Erkenntnisinteresse. Die
Frage lautet schlicht:

- am12.02.2028, 19:03:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

Was ist epistemische Gewalt und wie wirkt sie?

Diesem doppelten Erkenntnisinteresse liegen vier Annahmen zugrunde. Erstens:
Das iiberwiegend eurozentrische Repertoire an Gesellschaftstheorien, die Wis-
sen(schaft) und Gewalt als zwei einander diametral entgegengesetzte Dominen
des Sozialen verstehen, erlaubt nur eine unzureichende Erfassung moglicher
Zusammenhinge zwischen diesen Dominen. Zweitens: Sich >einen Begriff zu
machen« von diesem Zusammenhang ist die Voraussetzung dafiir, dieser wech-
selseitigen Leerstelle angemessen zu begegnen. Der Begriff epistemische Gewalt
bietet sich als Ausgangspunkt fiir eine solche Begriffsarbeit und Theoretisierung
an. Drittens: Antworten auf die Frage danach, wie epistemische Gewalt wirke
und worin sie sich manifestiert, konnen mit einem transdiszipliniren Konzept
epistemischer Gewalt auf eine Grundlage verweisen, die sich nicht in partiku-
laren Erklirungen je unterschiedlicher Gewaltereignisse erschépft, sondern die
Dimension des Wissens in die ganzheitliche Analyse und Kritik dieser Ereignisse
integriert. Viertens: Die Arbeit an einer Theoretisierung epistemischer Gewalt
stellt einen Beitrag zu einer Kritik der Herrschaft in der globalen Moderne dar
- und zur Dekolonisierung dessen, was dekoloniale Autor_innen die Kolonialitit
von Macht, Wissen und Sein nennen.

Die Uberschrift dieser Einleitung, Gewalt weiter denken, vereint zwei Aspekte, die
mir dabei wichtig sind. Es ist mein Ziel, dass wir uns mit existierenden Gewalt-
verhiltnissen ebenso wenig zufriedengeben wie mit den Denkweisen iiber diese.
Wir miissen immer wieder neue Wege der Analyse und Theoretisierung von Gewalt
beschreiten, sie also weiterdenken. Das gilt gerade auch dort, wo wir bisweilen an
Grenzen stofRen, weil ihre Phinomene uns politisch, kognitiv oder auch emotional
tiberfordern, oder weil wir an einem engen Verstindnis von Gewaltfreiheit festhal-
ten, das dadurch ins Wanken zu geraten droht. Mit diesem >Wir< meine ich nicht
nur Wissenschaftler innen, Politiker_innen oder Aktivist_innen, die sich mit Ge-
walt beschiftigen. Letztlich sind alle Menschen auf die eine oder andere Weise in
Gewaltverhiltnisse verstrickt und dafiir mitverantwortlich, welche ihrer Erschei-
nungsformen weiterbestehen, weil wir sie unterstiitzen, akzeptieren, fiir unver-
meidbar halten oder gar nicht erst als solche wahrnehmen. Entgegen einem liberal-
universalistischen Verstindnis dieses >Wir« ist mir jedoch wichtig zu betonen, dass
unterschiedliche soziale Positionierungen mit sehr unterschiedlichen Formen und
Graden der Verstrickung in Gewalt einhergehen. Dies muss auch bei der Teilung
dieser Verantwortung in Rechnung gestellt werden.

Gewalt weiter denken ist dariiber hinaus ein Plidoyer daftr, bei der Analyse und
Kritik von Gewalt bewusst auf weite Konzeptionen zu setzen und diese in genau
jene Debatten und Felder (zuriick) zu holen, die sich in einem aus meiner Sicht
allzu engen Verstindnis mit Gewalt im internationalen beziehungsweise globalen

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

politischen Kontext beschiftigen. Im Kontext dieser Arbeit sind dies insbesondere
epistemische, strukturelle, kulturelle, symbolische und normative Gewalt.

Ein Konzept epistemischer Gewalt soll vor allem dort mehr Resonanz erlangen,
wo Wissen(schaft) und Gewalt weit auseinander zu liegen scheinen und doch un-
trennbar miteinander verbunden sind: in jenen sozialwissenschaftlichen Zusam-
menhingen, die sich mit Fragen von Gewalt in ihren unterschiedlichen Erschei-
nungsformen, vor allem aber mit direkter physischer Gewalt im Kontext inter-
nationaler Politik beschiftigen. Diese Gewalt wird selten in einem gréf3eren Zu-
sammenhang von Ungleichheits-, Macht- und Herrschaftsverhiltnissen verhan-
delt. Dort wiederum, wo epistemische Gewalt zum nicht mehr erklirungsbediirf-
tigen Basisvokabular zihlt, in kulturwissenschaftlich geprigten Feldern der post-
und dekolonialen Debatte oder auch indigener Wissenskritik, kann die auf einer
Auseinandersetzung mit epistemischer Gewalt basierende Relektiire von anderen
weiten Gewaltbegriffen wie strukturelle und kulturelle, symbolische und norma-
tive Gewalt Anschlussstellen fir eine transdisziplinire Gewaltkritik bereitstellen.
Letztere ist mehr als nur Wissenskritik, und im besten Fall verliert sie auch die Ver-
bindungen von epistemischer mit direkter physischer Gewalt nicht aus dem Auge.

Um dieses Ziel zu verfolgen, nutze ich Elemente aus unterschiedlichen Wissen-
schaftstraditionen der Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaften, die einander
erginzen und vertiefen. Schlief3lich verstehe ich meine Auseinandersetzung mit
epistemischer Gewalt als Mosaikstein eines facettenreichen und langen Prozesses
der Dekolonisierung von Wissen(schaft), einem durchaus widerspriichlichen Un-
terfangen, das ich aus epistemologischen, politischen und ethischen Griinden als
richtig und wichtig erachte. Warum es dieser Dekolonisierung bedarf und was ein
Konzept epistemischer Gewalt dazu beitragen kann, erértere ich in diesem einlei-
tenden Kapitel.

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

Fragestellung und Forschungsperspektive

»Um sich mit Gewalt zu beschiftigen,
muss man (s-)einen Schliissel wahlen.«
(Barthes 1995: 903)’

Aus der hier eingenommenen Perspektive ist dem Narrativ einer sich linear entwi-
ckelnden Gewaltabstinenz der Moderne (Pinker 2011; Reemtsma 2008) und deren
Eignung als glaubwiirdige gewaltfreie Uberbringerin von Demokratie, Menschen-
rechten, Aufklirung und Emanzipation entschieden zu widersprechen. Obwohl
aus kritischen Wissenschaftstraditionen immer wieder herausgefordert (Horkhei-
mer/Adorno 1947; Imbusch 2005; Krippendorft 1968), hilt sich dieses Narrativ hart-
nickig und tragt zur Aufrechterhaltung existierender Herrschaftsordnungen bei -
insbesondere wenn es um die Analyse direkter physischer Gewalt im Kontext inter-
nationaler Politik geht. Es reicht weit in die Wissenschafts- und Gewaltgeschichte
der Menschheit zuriick und pragt gesellschaftliche Verhiltnisse bis heute.

Der mit seiner Prigung durch Michel Foucault (1969, 1979) einer breiteren aka-
demischen Offentlichkeit verstindlich gewordene Begriff epistemische Gewalt, der
vor allem in der post- und dekolonialen Debatte im Anschluss an Edward Said (1978,
1993) sowie in der postkolonial-feministischen Theorietradition im Anschluss an
Gayatri Chakravorty Spivak (1988) auch im Kontext globaler Ungleichheits- und
Gewaltverhiltnisse benutzt wird, riickt dieses Narrativ in den Fokus der Aufmerk-
samkeit. Damit wird es moglich, die Dimension des Wissens als Teil jener Ge-
waltverhiltnisse zu problematisieren, die dieses Narrativ zu iitberwinden behaup-
tet. Der widerspriichlich und abstrakt erscheinende Begriff trigt dazu bei, ganz
unterschiedliche, itber Raum und Zeit disparat verteilte Erscheinungsformen von
Gewalt in ihren Verwobenheiten ebenso wie in ihrem Verhiltnis zu bestehenden
Herrschafts- und Wissensordnungen besser zu verstehen.

Ein in dieser Tradition verwurzeltes Konzept epistemischer Gewalt macht Zu-
sammenhinge zwischen Wissen, Gewalt und Herrschaft im globalen Maf3stab er-
kennbar, benennbar und plausibel, ohne dabei als Zauberformel der Analyse oder
gar der Uberwindung jeglicher Gewalt in Erscheinung zu treten. Zugleich soll das
Nachdenken wiber epistemische Gewalt dafiir sensibilisieren, dass auch die eigene
Wissenspraxis nicht jenseits jener Verhiltnisse und Ordnungen stattfinden kann.
Sie ist also potenziell ebenfalls in Gewaltverhiltnisse nicht nur epistemischer Art
verstrickt. Zusammenhinge zwischen Gewalt und Wissen auszuloten, ist daher

1 Das von mir (ibersetzte Zitat stammt aus dem Interview Propos sur la violence, das Jacque-
line Sers mit dem Autor gefiihrt hat. Es wurde am 2. September 1978 in der Wochenzeitung
Réforme erstmals veroffentlicht.

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

ein ethisches ebenso wie ein epistem(olog-)isches Unterfangen, nicht zuletzt aber
auch ein politisches.

Dieses Verstindnis lege ich meinem Beitrag zu einer Theoretisierung episte-
mischer Gewalt zugrunde. Mit Mona Singer verstehe ich Epistemologie »vor allem
auch als den Bereich, in dem mit Sinn fiir epistemische Gerechtigkeit politische
und ethische Fragen gestellt werden« (Singer 2005: 10). Die Arbeit am Begriff epis-
temische Gewalt stellt einen Beitrag zur Diskussion solcher Fragen dar. Wenn ich
dabei nicht nur von Wissenschaft, sondern auch von Wissen oder Wissen(schaft)
spreche, will ich die flieflenden Grenzen zwischen mehr oder weniger autorisier-
tem Wissen in Erinnerung rufen, die ihrerseits von der epistemischen Gewalt mo-
derner Wissenschaften mit hervorgebracht werden, deren Entwicklung von politi-
schen und sozialen Prozessen nicht zu trennen ist.>

Wissen(schaft) und Gewalt im Kontext internationaler Politik

Vom privilegierten Standort eurozentrischer wissenschaftlicher Auseinanderset-
zung mit Gewalt aus betrachtet, ist letztere zumeist »anderswo, anderswer und an-
derswas« (Brunner 2016c: 94).> Gewalt und Wissenschaft, so scheint es, haben nichts
miteinander zu tun. Daraus folgt die Annahme, dass aufseiten des sich im Zentrum
der Welt wihnenden Selbst, das diese riumlich und zeitlich dislozierte Gewalt zu
analysieren und sogar zu theoretisieren vermag, Gewalt nicht ist. Das aufgeklirte
intellektuelle und insbesondere das akademisch titige Subjekt scheint die Tugend
der Gewaltlosigkeit geradezu zu verkérpern, zumal es mit Wissen und Sprache
hantiert und nicht mit Muskelkraft und Waffen.

Ausgehend von einem engen, auf direkte und physische Verletzung begrenz-
ten Verstindnis von Gewalt gilt das Feld des Wissens nicht nur als gewaltfrei, son-
dern auch als Domine, von der aus Gewalt iiberwunden und Gewaltfreiheit in die
Welt gebracht wird (Brunner 2017a). Der Begriff epistemische Gewalt stellt diese
Trennung von Wissen(schaft) und Gewalt infrage. Er bezeichnet jenen Beitrag zu
Ungleichheits-, Macht- und Herrschaftsverhiltnissen, der im Wissen selbst ange-
legt und zugleich fiir deren Analyse unsichtbar geworden ist. Damit stellt er auch
zur Diskussion, welche Funktionen insbesondere wissenschaftliches Wissen in sei-
nem »Herrschaftsdienst«* (Pappe 2011) hinsichtlich der Etablierung und Aufrecht-
erhaltung von Gewaltverhiltnissen erfillt.

2 Siehe dazu auch die Unterscheidung von epistemisch und epistemologisch, die ich in der
Hinfithrung zu Kapitel 3 diskutiere.

3 Hervorhebung im Original.
Die Formulierung »Wissenschaft als Herrschaftsdienst« (Pappe 2011) ist einer wissenschafts-
politischen Auseinandersetzung innerhalb Israels entlehnt, die auf die dekoloniale Debatte
nicht explizit Bezug nimmt.

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

Epistemische Gewalt liegt im Wissen selbst und nicht nur in den Mitteln, de-
rer wir uns bei dessen Herstellung, Vertreibung und Verwendung bedienen. Die
modernen Wissenschaften haben einen wesentlichen Beitrag zu einer euro- und
androzentrischen »Monokultur des Wissens« (Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii)
geleistet, die zutiefst von epistemischer Gewalt gepragt ist. Damit sind in der post-
und dekolonialen Debatte vor allem Sozial-, Geistes- und Kulturwissenschaften
gemeint. Zugleich sind sie es, mittels derer Gewalt und Ungleichheit in immer
kleinteiliger ausdifferenzierten Subdisziplinen zu analysieren und zu tiberwinden
versucht wird.

Gerade diese Ausdifferenzierung wissenschaftlicher Disziplinen ist jedoch »ein
Ergebnis der intellektuellen Arbeitsteilung« (Boatcd/Costa 2010b: 69), die sich in
Europa nicht zufillig in genau jener Zeit herausbildete, in der sich seine schon
drei Jahrhunderte zuvor begonnene koloniale Expansion bereits iiber den ganzen
Globus erstreckt hatte. Den vermeintlich autonomen Sphiren menschlichen Han-
delns, Markt, Staat und (Zivil-)Gesellschaft, die als charakteristisch fiir die Moder-
ne gelten, so Manuela Boatcd und Sérgio Costa in ihrer postkolonialen Kritik der
Sozialwissenschaften, wurde im 19. Jahrhundert mit Wirtschaftswissenschaft, Po-
litikwissenschaft und Soziologie je ein Fach zugewiesen (ebd.). Demgegeniiber ist
es zur Aufgabe der Ethnologie, der Orientalistik und spiter auch diverser inter-
disziplinirer Regionalwissenschaften geworden, »zu erkliren, warum der Rest —
im Grunde [..] die aufereuropdische Peripherie — nicht modern war oder es nicht
werden konnte« (ebd.).

Gewalt, Krieg und Konflikt werden seither vor allem im zeitlich oder rium-
lich fernen Anderswo lokalisiert, weshalb diese intellektuelle Arbeitsteilung auch
in der Friedens- und Konfliktforschung, den Internationalen Beziehungen und der
Politikwissenschaft bis heute vorherrschend ist. Sie prigt die Methoden, Theori-
en und Paradigmen dieser wissenschaftlichen Felder, von denen ausgehend ich in
eine Leerstelle rund um epistemische Gewalt als Phinomen und Begriff konsta-
tiere. Gewalt wird in diesen Disziplinen konzeptionell kaum mit der Dimension
des Wissens verbunden, die in post- und dekolonialen wie auch in feministischen
Perspektiven einen wichtigen Stellenwert einnimmt und fiir eine Theoretisierung
epistemischer Gewalt unabdingbar ist. Zumal es bei diesen Ansitzen um die Uber-
windung des anhaltenden Zustandes der Kolonialitit geht, um eine Dekolonisie-
rung also, die weit itber den bereits abgeschlossen geglaubten politischen Prozess
hinausgeht und auch die kulturelle sowie die epistemische Dimension betrifft, stel-
len sie das eurozentrische und okzidentalistische Fundament des Wissens selbst
infrage.

Eine solche »Politik der Epistemologie« (Coronil 2002: 182) kann den Raum
fiir das Erkennen und Benennen der Zusammenhinge zwischen unterschiedlichen
Formen von Gewalt in ihrem historischen, sozialen, (geo-)politischen und 6kono-
mischen Kontext wieder weiten. Sie stellt die Voraussetzung dafiir dar, selbstver-

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

stindlich gewordene Gewaltverhiltnisse »durch ein retardierendes Moment zu un-
terbrechen« (Staudigl 2015: 21) und »Spielriume geringerer Gewalt zu erdffnenc
(ebd.: 8). Zugleich ist anzuerkennen, dass auch diese notwendigerweise auf dem
»epistemischen Territorium der Moderne« (Vizquez 2011: 29) stattfindende Wis-
senspraxis selbst in Macht-, Gewalt- und Herrschaftsverhiltnisse involviert ist.

In der politikwissenschaftlich geprigten Friedens- und Konfliktforschung, von
wo aus sich meine Fragestellung entwickelt hat, bewegt sich die Debatte gegenwir-
tig wieder in Richtung eines engen Verstindnisses von Gewalt (Bonacker/Imbusch
2010; Koloma Beck/Schlichte 2014). Sie fokussiert vorrangig auf Begriffe, in denen
Gewalt inklusive Schidigungsabsicht und politischem Kontext als direkte und phy-
sische gefasst wird. Der lange Weg zu direkter physischer Gewaltanwendung, der
von ineinander verwobenen unterschiedlichen Gewaltformen gesiumt ist — von
struktureller und kultureller iiber symbolische und normative bis hin zu episte-
mischer Gewalt —, ist in diesen Feldern der Auseinandersetzung mit Gewalt noch
weitgehend unvermessen. Auch in den Internationalen Beziehungen und der Po-
litikwissenschaft kann nicht von einer substanziellen Weitung des Gewaltbegriffs
gesprochen werden.

Eine kritische wissenschaftstheoretische Selbstreflexion zum Verhiltnis von
Wissenschaft und unterschiedlichen Dimensionen von Gewalt wiederum ist nur
an den Rindern hegemonialer Debatten, wie etwa in der feministischen Forschung
feststellbar, die zahlreiche Querverbindungen zu post- und dekolonialen Perspek-
tiven ermoglicht (Batscheider 1993; Engels/Gayer 2011; Exo 2009, 2015). Eine von
diesen und anderen Rindern ausgehende Theoretisierung des Begriffs epistemi-
sche Gewalt erachte ich daher als notwendig und niitzlich im Sinne einer erneuten
Problematisierung der Relevanz und Wirkungsweisen von Wissen(schaft) im Kon-
text globaler Macht-, Herrschafts- und Gewaltverhiltnisse.

Sich an der Theoretisierung epistemischer Gewalt zu beteiligen und den Begriff
aktiv zu benutzen bedeutet freilich nicht, einer Verharmlosung direkter physischer
Gewalt Vorschub zu leisten, wie dies von Befiirworter_innen eines engen Gewalt-
begriffs bisweilen unterstellt oder befiirchtet wird. Mit Markus Schroer (2000: 436)
halte ich fest, dass ein weites Gewaltverstindnis keineswegs mit einer Relativie-
rung von direkter physischer Gewalt einhergehen muss. Der Begriff epistemische
Gewalt ermoglicht vielmehr deren Relationierung, in dem er den Blick »auf den Zu-
sammenhang zwischen den Beobachteten und den Beobachtenden [...], zwischen
den Produkten und der Produktion, zwischen dem Wissen und dem Ort seiner
Entstehung« (Coronil 2002: 184) schirft. Erst wenn dieser Ort mit ins Bild kommt,
konnen die Verbindungen zwischen Formen direkter physischer Gewalt einerseits,
die einen Gegenstand der Friedens- und Konfliktforschung, der Internationalen
Beziehungen und der Politikwissenschaft bilden, und epistemischer Gewalt ande-
rerseits, die auch von diesen Disziplinen mit hervorgebracht wird, angesprochen
werden. Mit einem Konzept epistemischer Gewalt kénnen gingige binnenwissen-

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

schaftliche und auch politische Gewaltdebatten gegen den Strich gelesen und das
komplexe Konglomerat Gewalt im unvermeidbaren Zusammenspiel von sozialem
Ereignis, diskursiver und epistemischer Dimension, analytischer Durchdringung
und politischem Urteil neu betrachtet werden.

Auch wenn der Begriff epistemische Gewalt in der Friedens- und Konfliktfor-
schung und den Internationalen Beziehungen noch weitgehend unbekannt ist, eig-
net sich deren Umfeld als Ausgangspunkt fiir eine iiber diese (Sub-)Disziplinen der
Politikwissenschaft hinausreichende Theoretisierung. Erstens ist ein zentrales Ele-
ment epistemischer Gewalt der von ihr ausgehende Effekt der Normalisierung und
Rechtfertigung von anderen Gewaltformen direkter und indirekter Art, die wieder-
um den Gegenstandsbereich der Friedens- und Konfliktforschung und grofRer Teile
der Internationalen Beziehungen bilden. Zweitens ist die internationale Dimensi-
on, die diesen Fichern bereits durch ihre Gegenstinde innewohnt, aus post- und
dekolonialer Perspektive wesentlich fiir die Frage nach jenem auch global kano-
nisierten Wissen, mit dem diese Gegenstinde analytisch gefasst werden. Drittens
verkorpert die dort dominierende eurozentrische Beschiftigung mit Krieg, Kon-
flikt und Gewalt im internationalen Verhiltnis genau jene wissensbasierten Pri-
missen von Aufklirung, Modernitit und Fortschritt, die nicht nur Teil der Losung
zu sein verheifSen, sondern auch konstitutives Element des Problems sind. Massi-
ve soziale und politische Ungleichheitsverhiltnisse, denen zahlreiche Formen von
Gewalt vorausgehen und aus denen ebensolche resultieren, werden immer auch
von spezifischem Wissen mitkonstituiert und begleitet. Dies muss entsprechend
in eine Analyse und Kritik integriert werden.

Wiahrend sich Friedens- und Konfliktforschung explizit mit Gewalt im politi-
schen Kontext beschiftigt und ihre Phinomene den ausdriicklichen Gegenstands-
bereich des Feldes bilden, ist Gewalt als eigenstindiges Thema in der Politikwis-
senschaft weniger deutlich konturiert. Auch wenn Gewaltverhiltnisse Ausgangs-
punkt fiir zahlreiche Forschungsfragen und Gegenstinde der Disziplin sind, wer-
den sie selten so benannt. Politik wird vielmehr als Verteilungs-, Macht- oder Ord-
nungsfrage verhandelt. Daraus resultiert zwar die zentrale Auseinandersetzung
mit Staatsgewalt und Gewaltenteilung, also mit zu Normen und Institutionen ge-
ronnenen Gewaltverhiltnissen (Brunner 2016c¢). Diese gelten jedoch nicht als ge-
waltférmig, sondern als Ergebnis der Uberwindung von Gewalt durch Politik. Die
beiden Sphiren scheinen einander auszuschlieRen, denn es gilt das Verstindnis,
Gewalt und Macht seien verschiedenartige Phinomene und daher auch begriff-
lich streng voneinander zu trennen. In ihrer Auseinandersetzung mit symbolischer
Gewalt nach Pierre Bourdieu empfiehlt Marion Loffler ausgehend von einem femi-
nistischen Politik(wissenschafts-)verstindnis daher, »die Theoretisierung des mo-
dernen Staates mit einem differenzierteren Gewaltkonzept auszustatten« (Loftler
2012: 211). Zumal Gewalt und Staat zu den Kernkonzepten des Fachs zihlen, wiirde

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

dies auch weitreichende Konsequenzen fiir die Politikwissenschaft insgesamt, fiir
ihre Begriffe, Methoden und Debatten nach sich ziehen.

Damit jedoch ist der Horizont der Analyse des Zusammenhangs von Gewalt
einerseits und Wissen andererseits auch fiir die Politikwissenschaft noch nicht er-
reicht. Kristin Platt hilt fest, dass jede ernsthafte Forschung iiber moderne staat-
liche Gewalt zu einer Hinterfragung der gesellschaftlichen Wissenssysteme fith-
ren miisse (2002: 20). Umgekehrt sollte auch eine nach Gewalt fragende Ausein-
andersetzung mit Wissen den Staat nicht aufder Acht lassen, denn dass den mit
der Herausbildung des staatlichen Gewaltmonopols verbundenen politischen Pro-
zessen zahlreiche Formen von Gewalt zugrunde liegen, findet in den zentralen Be-
griffen und Kategorien der Disziplin wenig Niederschlag. Deren zentraler Refe-
renzpunkt ist der moderne europdische Nationalstaat westlicher Pragung, dessen
euro- und androzentrische Verfasstheit als stille Norm des konzeptionellen poli-
tikwissenschaftlichen Instrumentariums wirkt (Ludwig/Sauer/Wohl 2009; Krieger
2015). Zugleich gilt alles, was das staatliche Gewaltmonopol und die anerkannte
Gewaltenteilung herausfordert, als gewaltsame Abweichung von dieser Norm.

Die Erkenntnis post- und dekolonialer Theorie, die Einhegung von Gewalt nach
innen sei der gewaltformigen Konstitution der Moderne und der kriegerischen ko-
lonialen Expansion europiischer Staaten geschuldet (Kurtenbach/Wehr 2014: 96),
steht diesem Verstindnis diametral gegentiber. Aus dieser Perspektive kann die Be-
hauptung einer umfassenden Gewalteinhegung der Moderne durch das staatliche
Gewaltmonopol gleichermafen als Grundlage fiir das vorherrschende Gewaltver-
stindnis der Politikwissenschaft wie auch als Mythos zur Aufrechterhaltung des
politischen Status quo jener globalen Weltordnung verstanden werden, mit deren
direkt-physischen Gewaltphinomenen sich die Friedens- und Konfliktforschung
und Teile der Internationalen Beziehungen befassen. Aus post- und dekolonialer
Sicht liegt Gewalt im engen wie im weiten Sinne in den eurozentrischen Praktiken
und Paradigmen der Moderne selbst begriindet, die nach Ordnung und Klassifika-
tion strebt, um unterwerfen und regieren zu konnen. Epistemische Gewalt ist also
nicht einfach eine unter vielen, nebeneinander existierenden, Formen von Gewalt.
Sie ist jener immer noch imperialen Weltordnung, in der sich Gewalt auch heute
ereignet, zugrunde gelegt.

(Un-)Eindeutigkeit und (De-)Legitimierung

Einst »Obrigkeiten, deren Legitimitit auler Frage steht« (Imbusch 2002: 31) be-
zeichnend, verfiigt der Begriff Gewalt heute iiber einen breiten Bedeutungsgehalt,
der jedoch alltagssprachlich wie auch im wissenschaftlichen Gebrauch zumeist auf
direkte und physische, personale Gewaltanwendung verkiirzt wird. Er impliziert
auf sprachlich-konzeptioneller Ebene genau jene Gleichzeitigkeit und Ununter-
scheidbarkeit von Verfiigungsgewalt und Gewaltanwendung, die bis heute eine po-

- am12.02.2028, 19:03:16.

17


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Epistemische Gewalt

litische und wissenschaftliche Eindeutigkeit im Sprechen und Schreiben tiber Ge-
walt erschwert. Zugleich sind es genau diese beiden Dimensionen, zwischen denen
sich die Phinomene bewegen, die die Gegenstinde der Friedens- und Konflikt-
forschung, der Internationalen Beziehungen und auch von Teilen der Politikwis-
senschaft bilden. Die Theoriearbeit zum Thema Gewalt bringt also eine zweifache
Herausforderung mit sich, die zugleich eine Ressource fiir das Nachdenken iiber
epistemische Gewalt darstellt. Zum einen ist es die inhaltliche (Un-)Eindeutigkeit
des Gewaltbegriffs, zum anderen die dabei stets mitschwindende Problematik der
(De-)Legitimierung dessen, was damit bezeichnet wird.®

In Bezug auf die Frage nach der (Un-)Eindeutigkeit ist die sprachliche Ambi-
guitit zu nennen, die mit dem Begriff Gewalt einhergeht und zugleich eine Am-
bivalenz darstellt. Ambiguitit bezeichnet eine Doppel- oder Mehrdeutigkeit, Am-
bivalenz eine Zwiespiltigkeit oder Zerrissenheit, verweist also nicht nur auf meh-
rere Optionen, sondern auch auf einen zwischen ihnen existierenden Zustand der
Spannung. Die mehrdeutigen konzeptionellen Verstindnisse und Begriffstraditio-
nen des vermeintlich Eindeutigen — Gewalt — spiegeln schon semantisch ein Pro-
blem, das auch den damit bezeichneten Phinomenen innewohnt. Der deutsch-
sprachige Begrift Gewalt unterscheidet nicht zwischen Ordnungsbegriindung (po-
testas), die positiv mit Rechtmifigkeit und Institutionalisierung konnotiert ist, und
Ordnungszerstorung (violentia) die negativ mit Unrechtmifligkeit und unmittel-
barer Ausiibung verbunden wird (ebd.: 27ff.). Im Gegensatz zum Englischen oder
den romanischen Sprachen steht der deutsche Begriff Gewalt sowohl fiir den kér-
perlichen Angriff als auch fir die behordliche Amts- und Staatsgewalt (ebd.: 29).
Diese Ambiguitit ist kein etymologischer Zufall und liegt auch nicht in unprizisem
Sprachgebrauch begriindet. Vielmehr erinnert sie an die zuerst absolutistische und
dann nationalstaatliche Monopolisierung legitimer physischer Gewaltanwendung
(ebd.: 30) und steht damit auch fiir die Ambivalenz der Tatsache, dass violentia und
potestas einander stets itberschneiden. Fiir die politisch-theoretische Auseinander-
setzung mit Gewalt stellt diese Ambivalenz nicht notwendigerweise einen Nachteil
dar, vereint sie doch dialektisch zwei Gegensitze miteinander, die Etienne Bali-
bar als konstitutives Element des Politischen bezeichnet (2009: 101). Politik wiirde
sich nicht als Ersatz fiir Gewalt anbieten, so Balibar, wenn zuvor nicht alle denk-
baren Ausprigungen von Gewaltsamkeit in diesem Begriff vereindeutigt worden

5 An manchen Stellen spreche ich auch von Illegitimitat, die ich von Delegitimierung unter-
scheide. Was delegitimiert wird, ist bereits zumindest als Denkmaoglichkeit in der Welt und
wird ex post zu etwas gemacht, das nicht legitim sein soll. Als illegitim qualifiziert wird etwas
hingegen bereits im Vorhinein, indem eine potenzielle Rechtfertigbarkeit als unméglich zu
denken erscheint. So kénnen etwa bestimmte Akte politischer Gewalt legitimiert oder dele-
gitimiert werden, ihre Akteur_innen gelten jedoch als per se legitime oder illegitime.

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

wiren, nur um die mit ihm bezeichneten Phinomene von der Sphire der Politik
abzugrenzen und in Grade der (Nicht-)Tolerierbarkeit zu unterteilen (2015: 2).

Der Begriff epistemische Gewalt stellt diese Trennlinie infrage und lenkt den
Blick auf genau jene Prozesse der Vereindeutigung, die der vermeintlichen Tren-
nung zugrunde liegen. Er macht sichtbar, dass und wie zerstérende Gewalt der
begriindenden Gewalt inhirent, von ihr also gar nicht zu isolieren ist. Somit stellt
politisch angestrebte potestas nicht das diametrale Gegeniiber einer politisch uner-
wiinschten violentia dar, sondern bezeichnet vielmehr deren Fortsetzung in einem
anderen Zustand. Hier ist Zygmunt Baumans Bemerkung zum Begriff der Am-
bivalenz aufschlussreich. Er erachtet sie als ein notwendiges Nebenprodukt der
zentralen Aufgabe der Moderne, des Klassifizierens, das zugleich nach noch mehr
Klassifizierung verlangt (Bauman 1991: 3f.). Insofern birgt der uneindeutige Be-
griff Gewalt eine konzeptionelle Prizision, die die vermeintlich prizise Spaltung
in power und violence verschleiert: Er verweist auf die Gewaltsamkeit der Sphire des
Politischen, die in einem engen Gewaltverstindnis gar nicht als Gewalt verstanden
wird, zugleich jedoch zutiefst von Gewalt durchdrungen und bedingt ist.

Eine vermeintlich trennscharfe Bezeichnung kann also nicht dariiber hinweg-
tauschen, dass etwa mit dem englischen power oder violence jeweils vielschichtige
gewaltformige Prozesse, Verhiltnisse und Ereignisse ebenfalls nur unzureichend
benannt werden konnen und die oben skizzierte Problematik nicht gelost ist.
Auch in wissenschaftlichen Debatten iiber Phinomene und/oder Begriffe von
Gewalt handelt es sich bei Missverstindnissen und Meinungsverschiedenheiten
dementsprechend nicht nur um Probleme mangelhafter Ubersetzungen zwischen
unterschiedlichen Disziplinen und/oder Sprachen. Eine mehrsprachige Lektiire
kann zwar das politische Spannungsverhiltnis nicht auflgsen, das der faktischen
Ambivalenz von power und violence zugrunde liegt. Sie kann jedoch fiir das Vorhan-
densein jener konzeptionellen Ambiguitit sensibilisieren, mit der die genannten
erkenntnistheoretischen und politischen Probleme und Herausforderungen ein-
hergehen.

So stellt allein die zunehmende englischsprachige Standardisierung wissen-
schaftlicher Titigkeit einen Teil jener Ordnungsbegriindung und ihrer Legitimie-
rung dar, die aus post- und dekolonialer Perspektive einen der Grundpfeiler fir
die Existenz und Wirksambkeit epistemischer Gewalt in der globalen »Monokultur
des Wissens« (Santos/Nunes/Meneses 2007: xxxii) bildet. Fiir die Theoretisierung
epistemischer Gewalt ganz bewusst vom uneindeutigen deutschen Begriff Gewalt
auszugehen, erleichtert daher den Verweis auf die zentrale Rolle, die wissenschaft-
liches Wissen in Hinblick auf Macht- und Herrschaftsverhiltnisse spielt, die immer
auch Gewaltverhiltnisse sind. Nicht zuletzt macht epistemische Gewalt auch an-
dere Formen von Gewalt selbstverstindlich, wihrend sie selbst nicht als offensicht-
lich gewaltférmig in Erscheinung tritt. Sie legitimiert und delegitimiert, was wir
(nicht) fir Gewalt und damit (nicht) fiir problematisch oder wiinschenswert hal-

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Epistemische Gewalt

ten. Was Gewalt, Gewaltlosigkeit, Gewaltverzicht, Gewaltfreiheit und verwandte
Begriffe bezeichnen soll oder tatsichlich umfasst, hingt also von ihrer diskursiven
und politischen Verortung sowie von der grundlegenden Frage legitimer Autoritit
ab (Wolff 2009: 51).

Als neben der (Un-)Eindeutigkeit weiteren wichtigen Aspekt einer Ent-
Selbstverstindlichung und Weitung des Gewaltbegriffs verweise ich daher darauf,
dass jedem Sprechen und Schreiben iiber Gewalt auch Annahmen und Urteile iiber
die Legitimitit der mit diesem Begriff bezeichneten Ereignisse und Phinomene
zugrunde liegen. Diese werden meist nicht explizit gemacht, und oft liegen sie
bereits in der soeben skizzierten (Un-)Eindeutigkeit des Gewaltbegriffs begriin-
det. So beinhalten etwa Auseinandersetzungen iiber die angemessene Enge oder
Weite von Gewaltbegriffen oft den Vorwurf, mit weiten Konzepten ein konkre-
tes Gewaltereignis — etwa im Zusammenhang mit der Staats- und Gewaltkritik
innerhalb sozialer und auch militanter Bewegungen — zu rechtfertigen anstatt
zu analysieren. Umgekehrt sehen sich Befrworter_innen eines engen Gewalt-
verstindnisses mit der Kritik konfrontiert, konkrete Gewaltereignisse von ihrem
historischen und (geo-)politischen Kontext abzutrennen und damit unverhiltnis-
miRige Gewaltanwendung im Rahmen des (national-)staatlichen Gewaltmonopols
zu legitimieren. Nicht zuletzt auch deshalb ist die Frage nach der angemessenen
Definition von Gewalt ein Dauerstreitthema zwischen unterschiedlichen wissens-
und gesellschaftspolitischen Positionen, die sich in der »Dissenswissenschaft«
(Jaberg 2011: 61) Friedens- und Konfliktforschung ebenso abbilden wie in anderen
Teilbereichen der Sozialwissenschaften, die sich mit Gewalt als sozialem Ereignis
in politischem Kontext beschiftigen (Schnell 2014).

Gegeniiber staatlich legitimierten Formen von Gewalt besteht aufseiten hege-
monialer Wissenspraxis kaum Notwendigkeit zur Distanzierung, weil etwa mili-
tirische Gewalt als Ordnung erhaltend oder diese wiederherstellend rationalisiert
werden kann: »Heutzutage wird nicht mehr Krieg gefithrt, sondern Frieden ge-
schaffen.« (Berndt 2013: 159) Vermeintlich geht es nicht mehr um die Durchsetzung
von Interessen, sondern um Sicherheit und Demokratie, nicht mehr um Kriegs-
recht, sondern um Schutzverantwortung, nicht mehr um Dominanz und Herr-
schaft, sondern um Governance (ebd.: 160). Zugleich riicken jene »Forschungsob-
jektsubjekte« (Brunner 2011: 173) in weite Ferne, die als irregulire, irrationale, je-
denfalls aber illegitime Gewaltakteur_innen — von der >Terroristin< bis zum >Schur-
kenstaat« — fiir die meisten Fragestellungen nach politischer Gewalt im internatio-
nalen Kontext eine starke Anziehungskraft ausiiben und eine ideale Gegenfolie fiir
die angenommene eigene Aufgeklirtheit und Gewaltfreiheit darstellen (Brunner
2016c: 94). Ein solches Verstindnis erleichtert es, vom Skandalon der Gewalt, von
ihrem Schmutz und Geruch sowie insbesondere von der Verantwortung fiir sie Ab-
stand zu nehmen. Dariiber hinaus erleichtert es, jegliches >eigene« Gewaltengage-
ment als Ausnahme von dieser Norm zu rahmen. »Kriege«, so Gertrud Briicher in

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

ihrer Analyse des Pazifismus, erscheinen dann »als Ausscheidungskimpfe auf dem
langen Weg zum finalen Frieden stiftenden Weltgewaltmonopol, zur Weltzivilge-
sellschaft und zur Weltbiirgerrechtsgesellschaft« (2013: 119) oder, wie sie kritisch
formuliert, als unvermeidliche Reaktion auf globale Herausforderungen durch je-
nen Teil der Welt, »der in Krieg und Elend versinkt« (ebd.: 120).

Diese epistemologisch-politische Grundproblematik duflert sich im Wissen
iiber Gewalt im politischen Kontext auf vielfiltige Weise. Je leichter sich ein
Gewaltbegrift operationalisieren lisst, umso eher ist ihm eine Verankerung im
kanonisierten Gedichtnis der sozialwissenschaftlichen Gewaltexpertise sicher.
Letzteres wiederum ist umso eher der Fall, je enger das Verstindnis von Gewalt
gefasst wird, je weniger an historischem Kontext oder theoretischer Einbettung
mit zu bedenken ist, ganz zu schweigen von epistemologischen Uberlegungen, die
eindeutige Erklirungen verkomplizieren. Zumeist jedoch wird Gewalt iiberhaupt
nicht niher definiert, weil man darunter unhinterfragt direkte und physische
Gewalt versteht, die keiner weiteren Begriffsbestimmung zu bediirfen scheint,
was wiederum die Frage ihrer potenziellen Legitimierbarkeit vereinfacht. Vor
diesem Hintergrund wiberrascht es nicht, dass der Begriff epistemische Gewalt
bislang noch kaum Eingang in jene Ficher gefunden hat, die ihre Stirken eher in
der Anwendungsorientierung empirischer Sozialforschung entwickelt haben, die
konkrete Gewaltereignisse untersucht, als in der Theoriebildung oder gar in einer
epistemologischen Reflexivitit, die diese Ereignisse ebenso wie deren Beforschung
in einen grofleren Zusammenhang von Wissen und Herrschaft stellt.

Je enger das Verstindnis von Gewalt, umso anfilliger ist es auch fiir die Kom-
plizenschaft mit epistemischer Gewalt, die wiederum als stille Norm unbemerkt im
Hintergrund bleibt. Wenn Gewalt lediglich als Stérung verstanden wird, die — auch
mit Hilfe wissenschaftlicher Expertise — wieder »>in Ordnung« zu bringen ist, wird
die Gewaltsamkeit jener Ordnung selbst unsichtbar gemacht. Diese Unsichtbarkeit
erst lisst Normen funktionieren und damit bestimmte Formen von Gewalt legiti-
mieren, die dann als weit weniger problematisch erscheinen als jene, gegen die
sie sich richten, oder erst gar nicht unter dem Begrift Gewalt verhandelt werden.
Ein weiter Gewaltbegriff, der auch systematisch versteht und erklirt, was episte-
mische Gewalt ist und wie sie wirke, stellt genau diese Normativitit der Unter-
scheidung in Gewalt/nicht-Gewalt beziehungsweise in legitime/illegitime Gewalt
infrage. Damit wird kein generalisierter Kausalzusammenhang zwischen Wissen
und Gewalt hergestellt und auch keine Ursachenforschung im engeren Sinne und
unmittelbar anwendungsorientierten Fallmodus betrieben. Auch bedeutet die Be-
tonung der Gewaltsamkeit von Wissens- und Herrschaftsordnungen nicht deren
Gleichsetzung mit direkter Gewalt und somit deren Relativierung. Vielmehr geht
es mir darum, Moglichkeitsbedingungen fiir gewaltférmige Strukturen, Prozesse,
Verhiltnisse und auch Ereignisse im globalen Kontext erkenn- und benennbar zu
machen, die in der Analyse politischer Gewalt bislang zu wenig Beriicksichtigung

- am12.02.2028, 19:03:16.

2


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Epistemische Gewalt

finden, weil die Dimension des Wissens kaum beachtet oder zu oberflichlich be-
trachtet wird.

Prozess, Verhaltnis und Normativitat

Die Priferenz fiir einen weiten Gewaltbegriff, der auf die Dimension des Wissens
in der kolonialen Moderne fokussiert, sowie die Anerkennung des ambivalenten
Bedeutungsgehalts des vermeintlich eindeutigen Begriffs Gewalt miindet in einer
Argumentation, die Gewalt nicht nur in Form von Ereignissen denkt, sondern als
prozessual und relational. Selbst wenn man einen auf direkte physische Gewalt
fokussierenden Standpunkt einnimmt, muss eingeriumt werden, dass »Gewalten
[...] nicht sauber zu trennen« (Roth 1988: 41) sind, sondern ein Kontinuum bilden
(ebd.). In kritischen Traditionen der Gewaltforschung besteht durchaus Konsens
dariiber, dass der Normalfall von Gewalt die Uneindeutigkeit und Vielschichtigkeit
ihrer Phinomene ist, und dass auch strikte Definitionsversuche dieses Problem
nicht l6sen konnen (Heitmeyer/Soeffner 2004: 11). Unterschiedliche Erscheinungs-
formen von Gewalt stehen zueinander in sich verindernden Verhiltnissen und nur
eine ganzheitliche Betrachtung dieses grofieren Zusammenhangs ermoglicht eine
angemessene Analyse eines bestimmten Gewaltereignisses.

Michael Staudigl, dessen Interesse vorrangig physischen Gewaltereignissen
gilt, plidiert daher dafiir, Gewalt in dreierlei Hinsicht als »durch und durch relatio-
nales Phianomenc (Staudigl 2015: 280) zu denken: in Hinblick auf ihre »Leiblichkeit
und Symbolizitit« (ebd.), als »eine spezifische Form des Umgangs mit eigener und
korrelativ fremder Verletzlichkeit« (ebd.) sowie »als Ereignis im Horizont ihrer
Ordnungenc (ebd.). Dieser Horizont der Ordnungen von Wissen und Herrschaft
ist es, den eine Theoretisierung epistemischer Gewalt vor Augen hat. Von dort
ausgehend und auf diesen Horizont hin beriicksichtigen feministische, post-
und dekoloniale Perspektiven auch die von Staudigl genannten Dimensionen der
Leiblichkeit und der Verletzlichkeit, die in der phinomenologisch orientierten
Gewaltforschung im Kontext internationaler Politik zumeist als abgetrennt von
Wissen und Ordnung verstanden werden. Diese korperliche Dimension von Ge-
walt in einen Zusammenhang mit Wissen und Ordnung im globalen Kontext zu
stellen, dabei aber nicht nur in einer kurzen Zeitdimension rund um voneinander
isoliert betrachteten Gewaltereignissen zu denken, ist eine Stirke des Begriffs
epistemischer Gewalt.

Auf Basis insbesondere der zuletzt genannten dekolonialen Theorietradition,
die 500 Jahre in die Weltgeschichte zuriickblickt, um globale Ungleichheits- und
Ungerechtigkeitsverhiltnisse einer immer noch imperialen Herrschaftsordnung
der Gegenwart zu verstehen, ist der Faktor Zeit von grofier Bedeutung. Nur mit
einer Perspektive der longue durée kann epistemische Gewalt also angemessen theo-
retisch gefasst werden. Gerade das kann iiber jene Felder, von denen meine Spu-

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

rensuche nach epistemischer Gewalt ihren Ausgang genommen hat, nicht gesagt
werden. In der Friedens- und Konfliktforschung und den Internationalen Bezie-
hungen richtet man die Aufmerksambkeit itberwiegend auf den unmittelbaren po-
litischen Kontext von direkt-physischen und unmittelbar beobachtbaren Gewalter-
eignissen.® Wenn dieser Kontext zeitlich oder riumlich ausgedehnt wird, um als
problematisch und illegitim betrachtete Gewalt besser kulturalisieren und essen-
zialisieren zu konnen, wie dies etwa in Samuel Huntingtons (1996b) breit rezipier-
ter Zivilisationstheorie der Fall ist, dann ist das ein aus meiner Sicht problemati-
sches Verstindnis von longue durée, das seinerseits als epistemisch gewaltférmig zu
bezeichnen ist.

Aus anderen Griinden argumentiert Schroer bei der Definition von Gewalt fir
eine ausgedehnte temporale Dimension, wenn er sagt, dass Gewalt nicht zu- oder
abnehme, sondern immer da sei, ihr Gesicht dndere, in unvermutete Riume ab-
wandere und sich tarne, »so dass man von einem iduflerst unberechenbaren, flui-
den Phinomen sprechen muss, das sich nicht ein fir alle [M]al identifizieren und
auf eine Form festlegen lisst« (Schroer 2000: 435). Auch wenn ich diese Kritik an
isoliert-vereindeutigten Gewaltbegriffen teile, will ich aus Schroers Formulierung
keinesfalls auf eine nicht niher definierbare Essenz von Gewalt schliefien, die ich
in Hinblick auf eine Theoretisierung epistemischer Gewalt ebenfalls fiir kontrapro-
duktiv halte. Wenn Gewalt nicht nur als allgegenwirtig betrachtet wird, sondern
auch als véllig unberechenbar und unheimlich gilt, verschwinden politische, 6ko-
nomische, soziale und erst recht epistemische Moglichkeits- und Rahmenbedin-
gungen ihrer miteinander verschrinkten Erscheinungsformen aus dem Blick.

Dass Gewaltbegriffe grundsitzlich prozessual und relational sein sollen und
sogar miissen, argumentiert auch Wolf-Dieter Narr (1983), indem er die Frage der
eigenen Positionierung sowie der Normativitit beriicksichtigt, die auch in Debat-
ten um epistemische Gewalt einen wichtigen Stellenwert einnimmt. Auf den ersten
Blick mag dies widerspriichlich erscheinen, kénnte doch eine Weitung von Gegen-
stinden und theoretischen Zugriffen auf Gewalt auch die Nicht-Thematisierung
einer eigenen Position begiinstigen, wohingegen ein Akt direkter Gewalt unmittel-
bar danach ruft, eine Beurteilung zu artikulieren. Ebenfalls ohne Bezug auf epis-
temische Gewalt, aber mit einem deutlichen Plidoyer dafiir, dass gerade auch eine
im engeren Sinne konfliktforschende Gewaltkritik, nimlich jene am Militir, eines
weiten Gewaltbegriffs bedarf, hilt auch der Friedensforscher Michael Berndt fest,
dass [...] »die normative Fundierung fundamentaler Gewaltkritik immer wieder zur
Diskussion, aber eben nicht in Frage stehen« (Berndt 2013: 161) soll.

Narrs (1983) Uberlegungen zur Notwendigkeit und Méglichkeit, Gewalt zu be-
werten, haben auch in Hinblick auf einen notwendigerweise weiten Begriff epis-

6 Zur Unterscheidung zwischen traditioneller mittelfristiger und tendenziell kritischer lang-
fristiger Friedensforschung siehe Jaberg (1999).

- am12.02.2028, 19:03:16.

23


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Epistemische Gewalt

temischer Gewalt Giiltigkeit, selbst wenn dieser noch nicht in der Welt war, als
der Politologe an seiner immer auch als Gewaltkritik verstandenen Gewalttheorie
gearbeitet hat. Auch Narr favorisiert einen prozessualen und relationalen, jeden-
falls aber situativ flexiblen Gewaltbegriff und plidiert dabei, wie Berndt, fiir Nor-
mativitit. Da man Gewalt aus keiner anthropologischen Konstante ableiten kénne
und jeglicher Gewaltbegrift notwendigerweise in Sozialitit eingebettet sei, brau-
che man sich eines normativen Gehalts der eigenen Perspektive nicht zu schimen,
so Narr (ebd.: 46). Ganz im Gegentelil gelte es, sich einen Begriff iiber die eigenen
Ziele und Interessen zu machen (ebd.: 50) und iiber die eigenen Bezugsbegriffe
Rechenschaft abzulegen (ebd.: 52) — nicht allein aus politischen Griinden, sondern
auch um der wissenschaftlichen Prizision und Plausibilitit willen.

Auch wenn der hier im Zentrum stehende Begriff epistemische Gewalt aus-
driicklich weit gedacht ist und ein entsprechendes Konzept epistemischer Gewalt
den Anspruch erhebt, fir die Analyse und Kritik von Ungleichheits- und Herr-
schaftsverhiltnissen auch in der Gegenwart der kolonialen Moderne nutzbar zu
sein, ist dies noch nicht gleichbedeutend mit seiner Universalisierung. Vielmehr
erlaubt die Verortung einer Theoretisierung epistemischer Gewalt in eben dieser
kolonialen Moderne und ihrer mit Politik und Geschichte verschrinkten longue du-
rée, epistemische Gewalt als spezifisches Funktionsmerkmal der anhaltenden Kolo-
nialitit von Macht, Wissen und Sein (Quintero/Garbe 2013b) zu verstehen. Ausge-
hend von diesen fiir die dekoloniale Debatte zentralen Begriffen rahme ich meinen
theoretischen Zugriff auf epistemische Gewalt in Kapitel 2, wo ich die Kolonialitit
von Macht, Wissen und Sein als fiir ein Verstindnis epistemischer Gewalt zentrales
Konzept einfiihre.

Zuvor erscheint es mir im Sinne Narrs und anderer kritischer Gewalttheore-
tiker_innen angemessen, einige methodologische Uberlegungen anzustellen, die
meine eigene Positionierung und Zielsetzung als Wissensproduzentin auf dem
»epistemischen Territorium der Moderne« (Vizquez 2011: 29) skizzieren.

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

Wege zum Wissen

»Begriffe bilden die Realitdt nicht ab, kon-
struieren sie auch nicht, sondern durch
theoretische Arbeit mit und an Begriffen
wird der Erkenntnisgegenstand, seine
Wahrnehmung und sein Wirken auf die
Welt konstituiert.«

(Mendel 2015: 55)7

In der wissenschaftlichen Theoriearbeit wird selten transparent gemacht, wie die
konkreten Prozesse zwischen Idee, Lektiire, Konzeption, Diskussion, Verwerfung
und Verschriftlichung verlaufen. Dies liegt nicht nur in der akademischen Gepflo-
genheit einer vermeintlich solitiren Wissensproduktion begriindet, sondern auch
im Modus, in den Moglichkeiten und Grenzen der Theoriearbeit selbst. Die kaum
existierende methodologische Selbstreflexion von Theoriearbeit im Gegensatz zu
empirischen Studien, die wiederum oft nur unzureichend reflektierte theoretische
Beziige aufweisen, hat viel mit der an spiterer Stelle problematisierten Entkorpe-
rung und Entsozialisierung von Wissensproduktion zu tun. Im Folgenden lege ich
dar, wie sich mein mehrjihriger Erkundungs- und Erkenntnisprozess rund um
epistemische Gewalt gestaltet hat, welche forschungspragmatischen Entscheidun-
gen ich getroffen habe und welche Faktoren zum vorliegenden Ergebnis beigetra-
gen haben. Dazu erliutere ich, was ich unter Transdisziplinaritit verstehe und wie
sich meine eigenen Wege zum Wissen gestaltet haben. Ich verstehe dies als Ver-
such, der Unentrinnbarkeit der an spaterer Stelle diskutierten colonial condition und
der mit ihr einhergehenden epistemischen Gewalt reflexiv-offensiv zu begegnen.
Die abschlief}end dargelegte Struktur der Argumentation legt einen roten Faden
durch meinen Beitrag zu einer Theoretisierung epistemischer Gewalt.

Transdisziplinare Exploration

Um epistemische Gewalt zu theoretisieren verwebe ich zwei Traditionen der Aus-
einandersetzung mit Gewalt im politischen Kontext, die sich in unterschiedlichen
Wissensfeldern entwickelt haben und nur selten miteinander in Beziehung treten.
Die erste Dimension meines Interesses an Gewalt im Kontext von (internationa-
ler) Politik steht im Zusammenhang mit fritheren Forschungen an der Schnittstelle
von Kritischer Terrorismusforschung, Friedens- und Konfliktforschung, Interna-
tionalen Beziehungen und Politikwissenschaft und umfasst die Ebene der Phi-
nomene und Ereignisse, die in diesem Kontext als politische Gewalt thematisiert

7 Hervorhebung im Original.

- am12.02.2028, 19:03:16.

25


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Epistemische Gewalt

werden. Die zweite Dimension rithrt von meiner wissenschaftlichen Sozialisation
an der Schnittstelle von Geschlechterforschung, Wissenssoziologie und Wissen-
schaftstheorie her und speist sich aus dekonstruktivistischen Zugingen eines an
weiten Konzepten orientierten, prozessualen und relationalen Gewaltverstehens.
Dieser Zugang, insbesondere dessen feministische und post- beziehungsweise de-
koloniale Stringe, haben meine Aufmerksambkeit fiir Fragen der Epistemologie ge-
schirft.

Am Schnittpunke dieser unterschiedlichen Forschungstraditionen — Gewaltfor-
schung einerseits und Wissenssoziologie beziehungsweise Wissenschaftstheorie
andererseits — liegt mein Interesse an epistemischer Gewalt, dem ich auf zwei We-
gen entgegengehe. Der erste besteht in der Systematisierung einer Spurensuche
rund um epistemische Gewalt als Begriff, der weit tiber unterschiedliche Diszi-
plinen und Themenfelder in, oft nur wenig rezipierten, wissenschaftlichen Texten
verstreut existiert, deren Autor_innen aufderhalb ihres eigenen Feldes oft kaum be-
kannt sind. Damit werden bislang unverbundene Uberlegungen zu epistemischer
Gewalt in einer Art »dichter Beschreibung« (Geertz 1983) zusammengefiihrt. Der
zweite Weg verliuft gewissermafien in die Gegenrichtung, um mogliche Kreuzun-
gen mit dem ersten zu identifizieren. Dazu werden besser etablierte weite Ge-
waltkonzepte — strukturelle, kulturelle, symbolische und normative Gewalt — einer
Relektiire unterzogen, die explizit auf die Dimension des Wissens fokussiert. Mein
Ausloten von Zusammenhingen zwischen Wissen(schaft) und Gewalt ist explorativ
im Sinne einer Spurensuche, deren Ergebnisse die weitere Theoretisierung episte-
mischer Gewalt bereichert und insbesondere fir politik- und sozialwissenschaftli-
che Gewaltdebatten anschlussfihig macht.

Gerade weite Gewaltbegriffe, um die es hier geht, sind in diesen Debatten oft
der Kritik ausgesetzt, allzu uneindeutig, damit nicht operationalisierbar und au-
8erdem politisch problematisch, weil potenziell gewaltlegitimierend zu sein. Dabei
geht es vor allem um Zuginge, die insbesondere als illegitim qualifizierte Gewalt-
ereignisse in einen grofleren Zusammenhang stellen, gerade auch deshalb, weil sie
inter- und transdisziplinir an die Frage nach Gewalt im politischen Kontext her-
angehen. Die hier diskutierten Konzepte epistemischer, struktureller, kultureller,
symbolischer und normativer Gewalt legen dies ausdriicklich nahe — und ihre Au-
tor_innen sehen sich allesamt mit derlei Vorwiirfen konfrontiert. Solche Kritiken
werden tendenziell von monodiszipliniren Standpunkten und Standorten aus ar-
tikuliert, die ihrerseits enge Definitionen von Gewalt bevorzugen, oder aber in der
klaren Absicht einer politischen Diskreditierung dieser Autor_innen und Stand-
punkte. Diese l4sst sich vom gesicherten Terrain einer Monodisziplin aus leichter
artikulieren als unter Beriicksichtigung jener zuvor geschilderten Ambivalenz und
Ambiguitit, die erst mit transdiszipliniren Differenzierungen und Weitungen des
Gewaltbegriffs offen zutage tritt und damit Widerspruch hervorruft.

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

Eine weitere Herausforderung ist die erkenntnistheoretische Heterogenitit
verschiedener theoretischer Perspektiven. Einerseits steht dieses methodologische
Problem meinem Ansinnen einer Zusammenfithrung unterschiedlicher weiter
Gewaltkonzepte bisweilen entgegen. Andererseits machen diese im Kontext der
bearbeiteten Thematik und Fragestellung durchaus erwartbaren Bruchstellen
deutlich, dass es sich dabei um ein unvermeidbares epistemologisches Pro-
blem handelt, das letztlich auch ein politisches ist. Es sind nimlich gerade
diese erkenntnistheoretischen Bruchstellen, an denen einander eurozentrische
Wissenstraditionen und Ansitze, die diese Traditionen herausfordern, begegnen.

Mein Beitrag zu einer Theoretisierung epistemischer Gewalt versteht sich als
sozialwissenschaftliche Grundlagenforschung, die sich insbesondere an jene De-
battenfelder richtet, in denen Gewalt im Kontext internationaler Politik bearbei-
tet wird. Dariiber hinaus macht meine langjihrige Titigkeit in der Friedens- und
Konfliktforschung sowie in der Frauen- und Geschlechterforschung eine mono-
disziplinire Arbeitsweise und Argumentation unplausibel. Beide Felder stellen ih-
rerseits multidisziplinire Interventionen in bestehende Kanonisierungen von Wis-
sen(schaft) dar, weil sie eine solche Haltung und Praxis auch als integralen Bestand-
teil politischer Auseinandersetzungen im Spannungsfeld von Wissen und Herr-
schaft verstehen. Auch das Feld der Politischen Theorie, in dem ich meine Aus-
einandersetzung mit epistemischer Gewalt ebenfalls verorte, speist sich nicht nur
aus einer einzigen wissenschaftlichen Disziplin, der vergleichsweise jungen Po-
litikwissenschaft. Diese entwickelte ihre Tiefe und Breite erst im Austausch mit
der Philosophie, den Rechtswissenschaften, Teilen der Geistes- und Kulturwissen-
schaften und der Theologie, um nur die wichtigsten Disziplinen zu nennen. Dies
gilt entsprechend auch fiir die politologische Debatte um Gewalt, die von unter-
schiedlichen Einfliissen aus den Randbereichen und von den Schnittstellen ihres
Fachs mit beeinflusst wird. Die Behauptung von (Mono-)Disziplinaritit erachte ich
dementsprechend als problematisch, denn kein akademisches Fach kann fiir sich in
Anspruch nehmen, frei von anders-diszipliniren Einfliissen und Denktraditionen
zu sein.

Angesichts dieser Uberlegungen zur faktischen Unméglichkeit einer monodis-
zipliniren Anniherung an epistemische Gewalt wird deutlich, dass der hier darge-
legte Forschungszugang nicht einfach inter- oder multidisziplinir sein kann und
will. Nicht nur mein Blick auf epistemische Gewalt ist notwendigerweise trans-
disziplinir informiert, sondern auch die von mir rezipierten und hier diskutier-
ten Texte verunmoglichen eine eindeutige disziplinire Zuordnung des erarbeite-
ten Inhalts. Die meisten der in Kapitel 3 gebiindelten Anniherungen an Begriffe
und Phinomene epistemischer Gewalt sind bereits selbst als transdisziplinir zu
bezeichnen, und jene, die es nicht sind, verwebe ich in meiner Lektiire mit einem
solchen Blick miteinander. Ahnliches gilt auch fiir die besser bekannten weiten Ge-
waltkonzepte aus den Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaften, die in Kapitel 4

- am12.02.2028, 19:03:16.

27


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Epistemische Gewalt

diskutiert werden. Auch die dort diskutierten Autor_innen integrieren Konzepte
und Theorien aus unterschiedlichen Disziplinen auf eine Weise in ihr Werk, die
mehr als nur eine multi- oder interdisziplinire Anreicherung des Eigenen umfasst
und eine binnenwissenschaftliche Transdisziplinaritit im besten Sinne darstellt.

Ein zweites Verstindnis von Transdisziplinaritit ist in Bezug auf epistemi-
sche Gewalt ebenfalls von Bedeutung. In diesem bezeichnet trans nicht die Ver-
wobenheit zwischen wissenschaftlichen Debatten und Konzepten, also innerhalb
des akademischen Terrains, sondern dessen bewusste Uberschreitung hin zu an-
deren gesellschaftlichen Akteur_innen und Produzent_innen von Wissen (Arnold
2013; Defila/Di Giulio 2018; Dressel/Berger/Heimerl/Winiwarter 2014). Vor allem
herrschaftskritische wissenschaftstheoretische Traditionen fokussieren notwendi-
gerweise auf Ausschliisse aus dem Raum der hegemonialen Selbstverstandlichkeit
akademischer Wissenskulturen.

Ein Grund dafiir ist theoretischer Art, zumal das Ausgeschlossene nicht einfach
abwesend oder inexistent ist, sondern konstitutiv fiir das, was damit zum Selbst-
verstindlichen wird. Ein weiterer Grund liegt in der normativen und politischen
Positionierung etwa post- und dekolonialer (Apffel-Marglin/Marglin 2004; Dussel
2013; Santos 2007) oder auch feministischer (Collins 1990; Ernst 1999; Haraway 1991;
Mendel 2015; Singer 2005) Wissen(schaft-)skritik. Diesen Ansitzen geht es darum,
gerade die randstindigen Stimmen horbar und das darin enthaltene, margina-
lisierte Wissen intelligibel zu machen. Dies geschieht nicht um dieser Stimmen
oder ihrer selbst willen, sondern vor allem deshalb, weil mit dieser Verschiebung
ein anderes Wissen und eine andere Welt moglich zu werden verspricht (Dussel
2013; Kaltmeier/Corona Berkin 2012; Vizquez 2012). Dies ist ganz im Sinne einer
Wiederbelebung weiter Gewaltbegriffe, bei der die Dimension des Epistemischen
eine zentrale Rolle spielt.

In diesem Zusammenhang zeichnet sich ein dritter Zugang zum Problem der
Disziplinaritit und ihrer Aufldsung ab, der im Begriff der Antidisziplinaritit zum
Ausdruck kommt. Auflange Sicht ist es ein dezidiertes Anliegen dekolonialer Per-
spektiven, insbesondere die Sozialwissenschaften zu ent-disziplinieren® (Escobar
2007: 190) und eine »Theorie ohne Disziplinen« (Castro-Gémez/Mendieta 1998) zu
entwerfen, gerade weil das System Wissenschaft ein wesentlicher Triger der kolo-
nialen Moderne und mit dieser untrennbar verwoben ist. Diese These steht im Zen-
trum der theoretischen Einbettung meiner Analysen, die ich in Kapitel 2 niher aus-
fithre. Insbesondere die dekolonialen Konzepte der Kolonialitit von Macht, Wissen
und Sein aus dem Umfeld der sogenannten Modernidad/Colonialidad-Debatte (Gar-
be 2013a) veranschaulichen dieses fiir meine Uberlegungen zu epistemischer Ge-
walt zentrale Argument. Notwendig wire dementsprechend eine anti-disziplinire

8 Diese Schreibweise ist beabsichtigt.

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

Wissenskultivierung >von untenc (Icaza/Vizquez 2013; Santos 2007, 2014; Vizquez
2012).

In Bezug auf dieses im besten Sinne des Wortes utopische Ziel bleibt der Ver-
such einer transdiszipliniren Theoretisierung epistemischer Gewalt, die in Kom-
munikation mit dem real existierenden monodisziplinierten wissenschaftlichen
Feld treten will, um ebendort eine Verinderung anzustof3en, freilich ein perfor-
mativer Selbstwiderspruch. Zur Disposition steht nichts weniger als die Diszipli-
naritit und Disziplinierung von Wissen(schaft), die vor dem Hintergrund der An-
nahme einer anhaltenden Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein stets in damit
einhergehende Gewalt-, Macht- und Herrschaftsverhiltnisse eingebettet bleibt.

Mit einer dekolonial inspirierten und transdisziplinir informierten Durchque-
rung heterogener Anniherungen an epistemische Gewalt einerseits und der Kon-
frontation bereits etablierter weiter Gewaltkonzepte mit einem verdichteten Ver-
stindnis epistemischer Gewalt andererseits verschrinke ich heterogene theore-
tische Ansitze miteinander, die ansonsten wenige Berithrungspunkte teilen und
zudem auf unterschiedlichen erkenntnistheoretischen Primissen beruhen. Wih-
rend in sozialwissenschaftlichen Gewaltdebatten epistemologische Fragestellun-
gen kaum diskutiert werden und die Dimension des Wissens eine marginalisierte
Rolle spielt, beziehen sich post- und dekoloniale Konturierungen der kolonialen
und imperialen Zusammenhinge zwischen Wissen(schaft) und Gewalt kaum auf
Gewaltkonzepte aus der eurozentrischen Tradition der Gewaltkritik. Ich verstehe
diese zweifache, einander am Schnittpunkt epistemischer Gewalt iiberkreuzende
Denkbewegung als Exploration. Damit verwende ich ganz bewusst einen Begriff,
der dem epistemischen Instrumentarium des Kolonialismus entlehnt ist. In die-
sem Zusammenhang steht Exploration fiir das vermeintlich neutrale Entdecken,
das immer auch Bestandteil jener Unterwerfung und Ausbeutung ist, der auch
Wissen(schaft) im hier problematisierten Kontext der bis heute andauernden kolo-
nialen Moderne dienen kann. Ich benutze den Begriff der Exploration erstens fiir
die hier dargelegten Durchquerungen unterschiedlicher akademischer Felder, um
diese fiir eine vertiefte Begriffsbildung rund um epistemische Gewalt zu nutzen.
Zweitens verstehe ich Exploration mit Bourdieu (1992a: 39) auch als einen grund-
satzlich offenen Forschungszugang entlang eines konkreten Erkenntnisinteresses.

In erster Linie will ich den Begriff epistemische Gewalt fiir jene Felder intel-
ligibel machen, auf denen ich meine eigene Arbeit als in der Friedens- und Kon-
fliktforschung titige Politikwissenschaftlerin verorte. Dariiber hinaus halte ich ein
systematisches Nachdenken tiber epistemische Gewalt auch fiir andere Fachberei-
che in den Sozial-, Geistes- und Kulturwissenschaften fir anschlussfihig. Dabei
denke ich an wissenschaftliche Felder, die sich bereits seit lingerem an der Ge-
waltsamkeit hegemonialer Wissens- und Kulturproduktion abarbeiten, aber wenig
Auseinandersetzung mit Gewaltkonzepten pflegen, und/oder die geopolitische Di-
mension ihrer jeweiligen Untersuchungsgegenstinde nicht umfassend in Betracht

- am12.02.2028, 19:03:16.

29


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Epistemische Gewalt

ziehen (kénnen), weil ihre diszipliniren Gepflogenheiten und Begrifflichkeiten, die
selbst Teil dieser Kolonialitit sind, dies nicht ermdglichen. Zahlreiche produkti-
ve Ankniipfungspunkte fiir ein Weiterdenken entlang epistemischer Gewalt bieten
dazu etwa Uberlegungen zu visueller (Regener 2010; Sontag 2003) oder sprachli-
cher (Dhawan 2007; Kuch/Herrmann 2010) Gewalt, um nur zwei von vielen weiten
Gewaltbegriffen zu nennen, die sich jenseits der politikwissenschaftlichen Gewalt-
debatte entfalten. Aus einer fritheren Auseinandersetzung mit der Wissenssozio-
logie (Brunner 2013) rithrt die Hoffnung, dass eine Begriffsarbeit an epistemischer
Gewalt und die Beriicksichtigung der Kolonialitit und der Geopolitik des Wissens
auch fiir dieses Feld eine bereichernde Herausforderung darstellt. Denn aus der
Perspektive einer Soziologie globaler Ungleichheitsverhiltnisse (Bhambra 2014a;
Boatcd/Gutiérrez Rodriguez/Costa 2010) ist es lohnend, die »Seinsverbundenheit
des Wissens« (Mannheim 1969: 227) auch in ihrem globalen und geopolitischen Zu-
sammenhang zu rekonzeptualisieren.

Des Weiteren ist gerade die an epistemischer Gewalt orientierte Relektiire bes-
ser bekannter Konzepte wie jenen der strukturellen, kulturellen, symbolischen und
normativen Gewalt auch fiir jene feministischen, post- und dekolonialen Debatten
von Interesse, die sich zwar mit grofer Selbstverstindlichkeit des Begriffs epis-
temische Gewalt bedienen, dabei jedoch auf verwandte Ansitze innerhalb dieser
und dhnlicher weiter Gewaltkonzepte verzichten, weil sie auf den ersten Blick als
allzu tief in der kolonialen Moderne verstrickt erscheinen. Dennoch lassen sich
bei diesen Gewaltbegriffen Elemente identifizieren, die ein stirker theoretisiertes
Konzept epistemischer Gewalt bereichern und auch fiir andere Felder der Ausein-
andersetzung mit Wissen und Gewalt intelligibler machen kénnen.

Schlieflich ist epistemische Gewalt ein Thema fiir jegliches wissenschaftliche
Feld, und es wire lohnend, die Frage danach etwa auch in den Natur- und Tech-
nikwissenschaften, in der Medizin, der Rechtswissenschaft oder Informatik wei-
terzuverfolgen, um nur einige zu nennen. Dies zu tun liegt jedoch jenseits meiner
Moglichkeiten und auch jenseits des hier zentral gesetzten Erkenntnisinteresses an
epistemischer Gewalt innerhalb der und fiir die Politikwissenschaft. Insbesondere
fiir die dort und in angrenzenden Feldern ausdifferenzierte Auseinandersetzung
mit all jenen Formen von Gewalt, die im Kontext internationaler Macht-, Gewalt-
und Herrschaftsverhiltnisse zu diskutieren sind, soll das hier vertieft theoretisierte
Konzept epistemische Gewalt mit der vorliegenden Arbeit anschlussfihig gemacht
werden.

Methodologische Reflexion

Die Anfinge dieser Arbeit reichen weit zuriick. Aus heutiger Sicht haben mich Fra-
gen des Zusammenhangs zwischen Wissen und Gewalt schon immer beschiftigt.
Diese Fragen waren als diskursforschende beziehungsweise wissenssoziologische

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

Untersuchungen (Brunner 2005, 2011) an je konkrete Gegenstinde und zu analy-
sierende Materialien gebunden und nicht primir auf Theorieproduktion hin orien-
tiert. Letztere wurde mir jedoch zunehmend wichtig, weil ich keine ausfithrliche
Reflexion dessen finden konnte, was meine eigenen Forschungsfragen iiber vie-
le Jahre hinweg wie ein roter Faden durchzog: die Gewalt, die dem Wissen selbst
innewohnt.

Auch wenn mir klar war, von wo ich bei dieser Problemstellung ausgehen und
wohin ich gelangen wollte, hat genau diese wider besseres Wissen stets erhoffte
Linearitit einer vermeintlich planbaren wissenschaftlichen Arbeitsweise und Text-
produktion nicht immer funktioniert. Dies ist im Riickblick wenig tiberraschend,
denn die Vorstellung einer stets planbar verlaufenden Wissens- und Theoriepro-
duktion spiegelt das hier zur Diskussion stehende Paradigma der kolonialen Mo-
derne selbst.

In diesem Zusammenhang mochte ich einen hiufig artikulierten Einwand ins-
besondere aus dekolonialer Perspektive ansprechen. Er betrifft die als nicht ziel-
fithrend erachtete Auseinandersetzung mit kanonisiertem eurozentrischem Wis-
sen zugunsten einer Suche insbesondere nach auflerwissenschaftlichen oder zu-
mindest radikal anders begriindeten alternativen Epistemologien und Theorien
(Shilliam 2011). Im vorliegenden Fall betrifft dies die in Kapitel 4 diskutierten Ge-
waltkonzepte von Johan Galtung, Pierre Bourdieu und Judith Butler. Diese ver-
werfe ich nicht grundsitzlich, sondern betrachte sie als potenzielle Ressource fiir
eine Theoretisierung epistemischer Gewalt. Im Sinne Spivaks (2004: 527), die dem
oben genannten Einwand durchaus zustimmt, muss das von ihr sogenannte Ver-
lernen eurozentrischer Selbstverstindlichkeit notwendigerweise von beiden En-
den her erfolgen, also von jenem des unter- oder verworfenen wie auch von je-
nem bereits anerkannten und etablierten Wissens. Epistemische Gewalt auf die
hier unternommene Weise zu theoretisieren stellt einen Versuch dar, dieser Her-
ausforderung zu begegnen. Im Zuge dessen lassen sich Querverbindungen genau
zu jenen Debatten herstellen, die mit einer Theoretisierung epistemischer Gewalt
ebenso wie mit meinem grundsitzlichen Plidoyer fir eine Wiederbelebung wei-
ter Gewaltbegriffe zugleich herausgefordert werden sollen. Dass die gewihlte Vor-
gangsweise nicht widerspruchsfrei vonstattengeht, verdeutlicht die Schwierigkeit
des Umgangs mit einander bisweilen widersprechenden erkenntnistheoretischen
Primissen und forschungspragmatischen Konsequenzen heterogener Wissensfel-
der und ihrer Traditionen.

Induktiv eine Vielzahl von multidisziplinir weit verstreuten und in vielfacher
Hinsicht heterogenen Texten iiber epistemische Gewalt durchforstend stellte sich
bald heraus, dass eine feministische, post- und dekoloniale Fundierung den am
besten geeigneten Rahmen fiir eine Theoretisierung epistemischer Gewalt bereit-
stellen wiirde. In der diesem Prozess vorangegangenen Phase des Sammelns und
Sichtens war ich bestindig auf der Suche nach wissenschaftlichen Texten, die sich

- am12.02.2028, 19:03:16.

3


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Epistemische Gewalt

ihrerseits mit epistemischer Gewalt beschiftigen sollten. Lesen konnte ich sie in
den drei Sprachen Deutsch, Englisch und Franzosisch, gefunden habe ich jedoch
nur wenige franzésische und deutschsprachige Texte, die epistemische Gewalt ex-
plizit thematisieren, und das in unterschiedlicher Qualitit und Perspektive.® Die
iberwiegende Anzahl der Auseinandersetzungen mit epistemischer Gewalt findet
in der hegemonialen lingua franca der Wissenschaften statt, deren Dominanz eine
wichtige Dimension epistemischer Gewalt darstellt und ein besonders sichtbares
Zeichen der hier diskutierten Kolonialitit ist (Bennett 2015). Die Tatsache, dass ich
lediglich in diesen drei — auch nach der politischen Dekolonisierung ehemals deut-
scher, britischer oder franzésischer Kolonien immer noch hegemonialen - Spra-
chen arbeiten kann, ist selbst Ausdruck der Kolonialitit des Wissens sowie meiner
eigenen geopolitischen Verortung.’®

Eine weitere Herausforderung liegt nicht in der Beschrinkung, sondern in der
Fiille. Die thematisch auf weite Gewaltbegriffe fokussierte und zugleich disziplinir
bewusst offene Forschungsperspektive férdert eine Vielzahl von Gewaltkonzepten
zutage, deren umfassende Bearbeitung im Rahmen einer auf epistemische Gewalt
konzentrierten Monografie weder moglich noch sinnvoll erscheint: sprachliche und
visuelle, psychische und mentale, ethische und langsame Gewalt sind weit iiber das
Feld der Wissenschaften verstreute und in hochst unterschiedlichem Mafie ausge-
reifte Konzepte, die ich hier nicht diskutiere. Ich fokussiere auf jene weiten Ge-
waltkonzepte, die bereits iiber eine gewisse Anerkennung im Ausgangsfeld der Po-
litikwissenschaft und ihrer Auseinandersetzung mit Gewalt im Kontext internatio-
naler Politik verfiigen, gerade dort aber aus unterschiedlichen Griinden nur unzu-
reichend beriicksichtigt werden. Diese vier ausgewahlten Konzepte — strukturelle,
kulturelle, symbolische und normative Gewalt — unterziehe ich einer feministisch,
post- und dekolonial inspirierten Relektiire, die ausdriicklich auf die Dimension
des Epistemischen in einem heuristisch weiten Verstindnis abzielt. Dabei werden
nicht nur inhaltliche Fragen beriicksichtigt, sondern auch methodologische Auf-
falligkeiten, die Selbstpositionierung der Autor_innen sowie die Rezeption ihres
Werks. Mit dieser kritischen Wiederbelebung will ich die genannten weiten Ge-
waltkonzepte fiir kiinftige Auseinandersetzungen mit Gewalt — im engen wie auch
im weiten Sinne - besser nutzbar machen und mit bereits bestehenden, jedoch
weit tiber unterschiedliche Forschungsfelder und Disziplinen verstreuten Theore-
tisierungen epistemischer Gewalt in einen Austausch bringen.

9 Zur leichteren Lesbarkeit wurden Originalzitate im Flief3text von mir ins Deutsche (iber-
tragen. Dies ist immer dann der Fall, wenn die zugehorige Quellenangabe nicht auf einen
deutschsprachigen Text verweist.

10 Spanisch, die Sprache, in der ein Grofiteil der hier verwendeten Theorien aus dekolonialer
Perspektive zuerst artikuliert wurde, beherrsche ich nicht im fiir eine wissenschaftliche Ver-
tiefung notwendigen Ausmaf3, weshalb ich davon hauptsachlich das rezipieren kann, was in
Ubersetzung vorliegt.

- am12.02.2028, 19:03:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

SchlieRlich weisen die Fragen, die sich aus dem Vorhaben einer Theoretisie-
rung epistemischer Gewalt ergeben, iiber eine wissenschaftliche Diskussion im
engeren Sinne hinaus in die Sphire des Politischen. Worin besteht und was be-
deutet letztlich eine Kritik epistemischer Gewalt? Geht damit eine Position einher,
die feststellt, dass Gewalt immer und iiberall und infolgedessen Gewaltfreiheit ei-
ne Schimaire ist? Inwiefern stellt die Rede von einer Gewaltférmigkeit des Wissens
und der Wissenschaften eine vollstindige Infragestellung einer der angenomme-
nen letzten Bastionen der Gewaltfreiheit dar? Geht mit einem solchen Befund not-
wendigerweise eine Verwisserung dessen einher, was im Allgemeinen unter Gewalt
- nimlich jene direkter und physischer Art - verstanden wird?

All diese Aspekte hingen notwendigerweise auch mit der implizit immer mit-
verhandelten Frage zusammen, wie man das Gegenteil von Gewalt versteht: Ge-
waltlosigkeit, Gewaltfreiheit, Gewaltverzicht. Ist letzteres womoglich eine naive I1-
lusion, ein normatives Ideal, eine produktive Utopie — oder ein Begriff, der ange-
sichts allgegenwirtiger epistemischer Gewalt ohnehin entsorgt werden soll? Oder
handelt es sich um etwas, das nur mittels — vielleicht auch epistemischer — Gewalt
erreicht werden kann?

Diese und dhnliche Fragen kann und will ich an dieser Stelle nicht vorab beant-
worten, sondern im Verlauf meiner Argumentation entlang einer Vielzahl von Per-
spektiven und Positionen diskutieren. Ihnen allen ist gemeinsam, dass sie die Enge
konventioneller Gewaltbegriffe verlassen und neue Horizonte einer umfassenden
Debatte iiber Gewalt und ihre Reduktion erschliefRen. Meine Arbeit an einem kom-
plexeren Verstindnis des Zusammenhangs zwischen Wissen und Herrschaft in der
kolonialen Moderne, der iiber ein fundiertes Konzept epistemischer Gewalt besser
als bislang ausgelotet werden kann, verstehe ich als einen Beitrag zu einer notwen-
digerweise vielstimmigen Bewegung auf dieses Ziel hin.

Strukturierte Argumentation

Nach dieser Einleitung fithre ich in Kapitel 2 die aus der vor allem lateinameri-
kanischen dekolonialen Theoriedebatte stammenden Konzepte der Kolonialitit von
Macht, Wissen und Sein ein. Sie machen es plausibel, die Frage nach dem Zusam-
menhang von Wissen(schaft) und Gewalt nicht nur als gegenwirtig relevante zu
verstehen, sondern in ihrer historischen Entwicklung im Zeitraum von 500 Jah-
ren, im Kontext des frithen europiischen Kolonialismus als Moglichkeitsbedingung
der spiteren Entwicklung des kapitalistischen Weltsystems. Aus der Perspektive
einer Theoretisierung epistemischer Gewalt ist es unverzichtbar, sich erstens der
Erfindung und Transformation der Kategorie >Rasse< zuzuwenden, zweitens den
insbesondere auf diesem Wege begriindeten Herrschaftsmodus des Teilens und
Herrschens im Kontext des politischen und epistemischen Eurozentrismus zu ver-
orten, und drittens die massive physische Gewalt des europiischen kolonialen Pro-

- am12.02.2028, 19:03:16.

33


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Epistemische Gewalt

jekts mit dieser Dimension des Wissens in einen Zusammenhang zu stellen. Ver-
anschaulicht werden die miteinander in Verbindung stehenden abstrakten Kon-
zepte der Kolonialitit von Macht, Wissen und Sein viertens durch die Schilderung
sehr konkreter Prozesse der Vernichtung von Leben und Wissen im sogenannten
langen 16. Jahrhundert, die in der dekolonialen Debatte mit dem Doppelbegriff
»Genozid/Epistemizid« (Grosfoguel 2013) auf den Punkt gebracht werden. Die Er-
ginzung dieses Zusammenhangs mit einem sich wandelnden Naturverstindnis
aus einer frithen kapitalismuskritischen postkolonial-feministischen Perspektive
rundet diese epistemologische Reflexion des Zusammenhangs von Modernitit/Ko-
lonialitit und Kapitalismus ab.

Ausgehend von meinem derart gerahmten Erkenntnisinteresse wird in Kapitel
3, Begriffslandschaften epistemischer Gewalt, das heterogene Netz skizziert, innerhalb
dessen sich zahlreiche Autor_innen aus unterschiedlichsten fachlichen und diszi-
plindren Zusammenhingen bislang mit epistemischer Gewalt beschiftigen. Dabei
habe ich insbesondere solche Texte als Material ausgewihlt, die den Begriff epis-
temische Gewalt explizit verwenden und zumindest implizit auch versuchen, ihn
konzeptionell zu fassen. Ich gehe dabei nicht chronologisch oder territorial vor,
sondern organisiere die von mir als relevant identifizierten Texte in drei voneinan-
der unterscheidbaren, einander aber auch itberlappenden Debattenfeldern. Dies
sind erstens die Friedens- und Konfliktforschung und die Internationalen Bezie-
hungen. Zweitens verdichte ich Zuginge zu diesem Begriff aus feministischen De-
batten, die iiber eine reichhaltige wissenschaftskritische und reflexive Tradition
verfiigen und zahlreiche Schnittstellen mit post- und dekolonialen Perspektiven
aufweisen. Letztere sind die Quelle einer dritten Biindelung konzeptioneller An-
niherungen an Begriffe und Phinomene epistemischer Gewalt. In einem vierten
Abschnitt fasse ich zentrale Aspekte dieser bereits in sich selbst inter-, multi- und
transdiszipliniren Begriffslandschaften zusammen.

Nach dieser Diskussion unterschiedlicher Zuginge zu epistemischer Gewalt
als Phinomen und als Begriff folgt in Kapitel 4 eine ausfithrliche Analyse von Di-
mensionen des Epistemischen in weiten Gewaltkonzepten. Darin werden bereits besser
etablierte weite Gewaltbegriffe — strukturelle und kulturelle, symbolische und nor-
mative Gewalt — vor dem Hintergrund des zuvor erarbeiteten Verstindnisses von
epistemischer Gewalt einer spezifischen Relektiire unterzogen. Wie wird darin das
Verhiltnis von Wissen und Gewalt konzipiert? Welche spezifische Rolle nimmt
Wissen(schaft) im jeweiligen Gewaltbegriff ein? Welche Phinomene werden damit
(nicht) gefasst und welche Ebene von Wissen(schaft) wird dabei auf welche Weise
(nicht) beriicksichtigt? Diesen Forschungsfragen liegt ein klares Erkenntnisinter-
esse zugrunde: Was konnen diese weiten Gewaltkonzepte zu einer Theoretisierung
epistemischer Gewalt beitragen?

Allen voran diskutiere ich in diesem Kapitel Johan Galtungs ganzheitlich-re-
lationale Gewalttheorie entlang seiner heute beinahe in Vergessenheit geratenen

- am12.02.2028, 19:03:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1: Gewalt weiter denken

Konzepte der strukturellen sowie der kulturellen Gewalt. Wiederum mit dem Fokus
auf das Zusammenspiel von Wissen und Gewalt im Werk des norwegischen Sozio-
logen, Mathematikers und Mitbegriinders der Friedensforschung erginze ich diese
beiden Konzepte um seine rezenteren Ausfithrungen zu einer kosmologischen Zi-
vilisationstheorie.

Als zweitem Autor widme ich mich dem franzgésischen Soziologen Pierre Bour-
dieu, dessen Werk viel breiter rezipiert wird — allerdings kaum dort, wo es um
Gewalt im Kontext des Politischen geht. Seine ebenfalls iiber ein gesamtes Lebens-
werk hinweg weiterentwickelte Theorie symbolischer Gewalt als Mittel zur Auf-
rechterhaltung bestehender Herrschaftsordnungen sozialer Ungleichheit diskutie-
re ich entlang der drei Themenfelder Bildung und Wissenschaft, Geschlechterver-
hiltnis und Staat(sgewalt). Dabei werden zahlreiche Querverbindungen fiir eine
Theoretisierung epistemischer Gewalt sichtbar, aber ebenso, dass ein problema-
tisches Spannungsverhiltnis zwischen Europa und seinen (ehemaligen) Kolonien
das Konzept symbolischer Gewalt durchzieht.

Drittens diskutiere ich normative Gewalt nach Judith Butler, die diesen Begriff
selbst kaum benutzt, ihn jedoch mit ihrer Theoretisierung epistemischer und dis-
kursiver Rahmungen und einer globalen Verantwortlichkeit sehr gut mit den zuvor
diskutierten Anniherungen an epistemische Gewalt verkniipfbar macht. Wie Gal-
tung und Bourdieu ringt auch die US-amerikanische Philosophin mit einer Uto-
pie der Gewaltfreiheit angesichts tiefliegender, unsichtbarer und zugleich héchst
wirksamer Formen normativer und auch epistemischer Gewalt.

Im Anschluss verdichte ich in Kapitel 5, Transdisziplindre Konturierungen eines
Konzepts epistemischer Gewalt, zentrale Erkenntnisse aus den Kapiteln 3 und 4. In ei-
ner gewissermafen paradoxen methodologischen Wendung verschrinke ich eine
konventionelle sozialwissenschaftliche Typologie von Mikro-, Meso- und Makro-
ebene mit dem in Kapitel 2 dargelegten Konzept der Kolonialitit von Macht, Wissen
und Sein. Damit verorte ich mein Verstindnis epistemischer Gewalt noch einmal
ausdriicklich vor dem Hintergrund der kolonialen Moderne. In drei Abschnitten, in
denen epistemische, strukturelle, kulturelle, symbolische und normative Gewalt in
Hinblick auf eine substanzielle Theoretisierung epistemischer Gewalt zusammen-
gefithrt werden, spreche ich von einer ersten Konturierung auf der Mikroebene
der Kolonialitit des Seins, einer zweiten auf der Mesoebene der Kolonialitit des
Wissens und einer dritten auf der Makroebene der Kolonialitit der Macht.

Ich schliefe meine Uberlegungen unter der Uberschrift UnDoing Epistemic Vio-
lence, die darauf verweist, dass auch das von mir vorgelegte Konzept kein endgiilti-
ges ist. Vielmehr stellt es eine Einladung dar, nicht nur am, sondern auch mit ihm
Gewalt weiter zu denken und epistemische Gewalt weiterzudenken. Eine Moglich-
keit des Weiterdenkens epistemischer Gewalt besteht darin, sie von Horizonten ih-
rer potenziellen Reduktion oder Uberwindung aus zu konzipieren. In diesem Sinne
diskutiere ich die bei allen Autor_innen prisente Herausforderung, dass epistemi-

- am12.02.2028, 19:03:16.

35


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Epistemische Gewalt

sche, kulturelle, normative, symbolische und in gewissem Maf3e auch strukturelle
Gewalt selbst dann stets potenziell reproduziert wird, wenn man sich ihr entge-
genzustellen bemiiht ist. Entlang der Frage nach der gleichzeitigen Unméglichkeit
und Notwendigkeit einer um die Dimension des Wissens erweiterten Utopie von
Gewaltfreiheit verdichte ich die in den anderen Kapiteln der Arbeit gelegten Spuren
eines solchen Weges, der noch weiter zu beschreiten ist.

- am12.02.2028, 19:03:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451311-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

