
III. Möglichkeit als

gesellschaftstheoretischer Grundbegriff

Ein neues Lied, ein besseres Lied,

O Freunde, will ich Euch dichten!

Wir wollen hier auf Erden schon

Das Himmelsreich errichten.

Heinrich Heine

Die Erkenntnis, dass eine andere Welt möglich sei, ist keineswegs erst im 21. Jahrhun-

dert als Einspruch gegen den »Sound des Sachzwangs« aufgekommen. Wie bereits in

der Einleitung erörtert, wird die Epoche der Moderne im Lichte ihrer alles ergreifenden

Dynamik charakterisiert: Moralische Vorstellungen, soziale Gegebenheiten und politi-

sche Verfassungen sind grundlegend veränderbar. Die in ihrer Bedeutung sich ebenfalls

radikal verändernde Idee der politischen Revolution steht hierfür Pate: Gemeinwesen

können in ihrer Verfasstheit, also von Grund auf, verändert und erneuert werden.1 Die

gesamtgesellschaftliche Dynamik ist von Menschen – und nicht von Gotteshand oder

natürlichen Kräften – verursacht. In ihr spiegeln sich die Interessen und Zwecksetzun-

gen der involvierten Akteure. Die hierdurch bewirkten sozialen Veränderungen können

zu verbesserten Lebensbedingungen beitragen. Auch Hegels Verständnis des sittlichen

Staates zehrt von diesem oftmals als ›modern‹ bezeichneten Bewusstsein. Was Hegel

unter dem Terminus »bürgerliche Gesellschaft« beschreibt, wird als ein in sich dynami-

sches System vorgestellt. Sie ist permanent in Bewegung begriffen, worauf sich Insti-

tutionen einstellen müssen, um einerseits die Spielregeln einer krisenanfälligen, kapi-

talistischen und industriellen Ökonomie (Schutz der Eigentumsverhältnisse) aufrecht-

erhalten und andererseits die Einheit aller im sittlichen Staat garantieren zu können.

Doch die Figur des Pöbels weist auf gesellschaftsverändernde Potentiale hin, wodurch

die Sphäre der »Sittlichkeit« in Aufruhr versetzt werden könnte. Hegel sieht im Pöbel

1 Arendt hat das einmal wie folgt ausgedrückt: »Erst im Verlauf des achtzehnten Jahrhunderts und

seiner Revolutionen entstand ein Bewußstein davon, daß es das absolut Neue auch im Politischen

geben könne, daß also das Neue etwas sei, was in die Hand des handelnden Menschen gegeben

sein könnte.« Arendt, Über die Revolution, S. 57. Entscheidend ist weniger, ob Arendts Datierung

auf das 18. Jahrhundert zutreffend ist, vielmehr ist der Gedanke der Neuheit in politischen Zusam-

menhängen maßgeblich für dieses Verständnis von menschengemachten Revolutionen.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Möglichkeit

eine potentielle Opposition zur sittlichenWirklichkeit, eine Gefahr also,welche der Ein-

heit aller im Staat entgegen zu wirken vermag. Allerdings belässt es Hegel nicht dabei,

sondern ordnet den subversiven Pöbel als unsinnig ein, weil er auf ein zukünftig zu rea-

lisierendes Mögliches – die Möglichkeit der Entzweiung und Überwindung der sittlichen

Ordnung – verweist. Der philosophischenWissenschaft muss diese Differenz zwischen

Sein und Möglich-Sein defizitär erscheinen. Sie unterbindet deswegen Möglichkeits-

denken, das über die vermeintlich vernünftige Konzeption der Wirklichkeit hinaus-

geht. Ein vernünftiges Begreifen der sittlichen Welt beugt der Entzweiung vor, indem

systemtranszendierende Potentiale im Wirklichen ›ausgeklammert‹ werden. Letztlich

verschwindet mit dem Perspektivwechsel von »Gesellschaft« (und ihrer Zufälligkeiten

und Widersprüche) zu »Staat« (und seiner allumfassenden Sittlichkeit) die Möglich-

keit der Überbietung der begrifflich erfasstenWirklichkeit aus der philosophischen Be-

trachtung. Der hegelsche Staat ist die versöhnende Antwort auf die Risse innerhalb der

bürgerlichen Gesellschaft. Der Staat stellt in seinem alle Differenzen überwölbenden

Anspruch transformative Kräfte still.2 In der allgemeinen Substanz ›herrscht‹ die ver-

wirklichte Vernunft. Von über sie hinausreichenden Möglichkeiten wäre es abwegig,

philosophische Untersuchungen anzustellen.

1. Die Kritik der hegelschen Wirklichkeitskonzeption
angesichts der Potentialität sozialer Verhältnisse bei Marx

Für Hegel gelingt in der sittlichen Einheit des Staates die Versöhnung des Gedankens

mit der Wirklichkeit3 – oder polemisch interpretiert: Das Arrangement der Philoso-

phie mit den, freilich idealisierten, herrschenden Verhältnissen.4 Nun lässt sich argu-

mentieren, dass diese Versöhnung eine scheinbare bleiben muss, weil sie erkauft wird

durch Verharmlosung der bestehenden Widersprüche und Ignoranz von unverwirk-

lichten, bisweilen emanzipatorischen Potentialen.5 Dieser Bruch mit dem hegelschen

2 »Das Wesen des Staates ist das an und für sich Allgemeine, das Vernünftige des Willens, aber als

sich wissend und betätigend schlechthin Subjektivität und als Wirklichkeit ein Individuum. Sein

Werk überhaupt besteht in Beziehung auf das Extrem der Einzelheit als der Menge der Individuen

in dem Gedoppelten, einmal sie als Personen zu erhalten, somit das Recht zur notwendigen Wirk-

lichkeit zu machen, und dann ihrWohl, das zunächst jeder für sich besorgt, das aber schlechthin

eine allgemeine Seite hat, zu befördern, die Familie zu schützen und die bürgerliche Gesellschaft

zu leiten, – das andere Mal aber beides und die ganze Gesinnung und Tätigkeit des Einzelnen, als

der für sich ein Zentrum zu sein strebt, in das Leben der allgemeinen Substanz zurückzuführen

und in diesem Sinne als freie Macht jenen ihr untergeordneten Sphären Abbruch zu tun und sie in

substantieller Immanenz zu erhalten.« GeorgWilhelm Friedrich Hegel, Enzyklopädie der philoso-

phischen Wissenschaften im Grundrisse Bd. 3 (1830), Frankfurt a.M.: 1970, § 537, vgl. auch Hegel,

Enzyklopädie Bd. 1, Zusatz zu § 141.

3 Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Vorrede, S. 24ff.

4 Vgl. etwadenVorwurf der »Unkritik« in derDarstellung der konstitutionellenMonarchie innerhalb

des sittlichen Staates bei Hegel: Karl Marx, Kritik des Hegelschen Staatsrechts §§ 261-313 (1843),

in: MEW Bd. 1, Berlin: 1972, S. 238.

5 Bei Hegel wiederum findet sich eine Kritik der Kritik. Die Vorrede zur »Rechtsphilosophie« ist voll

von spitzfindigen Polemiken einerseits gegenüber der Verlagerung der Identität von Vernunft und

Wirklichkeit in die Zukunft und anderseits dem Bedürfnis nach Gesellschaftstheorie: Philosophie,

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 143

Zukunftsverdikt bahnte sich nur sieben Jahre nach dessen Tod an, vollzogen von ei-

nem, den man ehedem und fälschlicherweise den Junghegelianern zugerechnet hatte:

August von Czieskowski. Gemäß den »Prolegomena zur Historiosophie« erscheint die

Selbstbeschränkung der Vernunft auf Vergangenheit und Gegenwart widersinnig:

»Wenn es also in der Vernunft liegt, das Wesen Gottes, der Freiheit und der Unsterb-

lichkeit der Seele zu erfassen, warum sollte das Wesen der Zukunft aus dieser Mög-

lichkeit ausgeschlossen bleiben?«6

Welche eigentümliche Wendung dieser eschatologisch anmutende Ansatz7 dann

nimmt, wird an der These ersichtlich, das gegenwärtig Wirkliche sei noch nicht

vollends vernünftig, die Versöhnung noch unvollständig. Erst in der Zukunft könne

eine wahrhafte Identität von Vernunft und Wirklichkeit gelingen. Eine philosophische

Betrachtung müsse demnach auch in den gegenwärtigen »Keimen« die zukünftige

Wirklichkeit in ihremWesen zu erkennen trachten, weil nur so die geschichtliche Welt

in ihrer Totalität begriffen werden könne.8 Ein derartiges Totalitätsdenken wird idio-

synkratisch in dem Anspruch, die wahrhafte Identität von Vernunft und Wirklichkeit

antizipieren zu können. Sie schüttet das Kind, die Keime des Zukünftigen, mit dem

Bade einer nebulösen Heilsgeschichte samt »sumpfartigen Andeutungen«9 über die

Zukunft aus.

a. Erschließung des Möglichkeitsraums:

Zur Identität von Wirklichkeit und Vernunft

Zumindest ein Aspekt dieses Ansatzes findet sich auch bei Marx. Eine Parallele besteht

im Versuch der Überbietung der skizzierten Identität von Vernunft und Wirklichkeit.

Marx versucht, das Verhältnis zwischen »Wirklichkeit« und »Vernunft« neu zu bestim-

men:

so wirdman belehrt, habe es gerade nicht mit dem Aufstellen eines »Jenseitigen« und Seinsollen-

den zu tun – sie solle sich mit der Rolle der Eule der Minerva zufriedengeben. Dem auf Distanz

zum Bestehenden gehenden »Theoretiker« schreibt Hegel ins Stammbuch: »Am festesten konnte

in unserer Zeit die Vorstellung, als ob die Freiheit des Denkens und des Geistes überhaupt sich

nur durch die Abweichung, ja Feindschaft gegen das öffentlich Anerkannte beweise, in Beziehung

auf den Staat eingewurzelt [sein] und hiernach absonderlich eine Philosophie über den Staat we-

sentlich die Aufgabe zu haben scheinen, auch eine Theorie und eben eine neue und besondere zu

erfinden und zu geben. Wenn man diese Vorstellung und das ihr gemäße Treiben sieht, so sollte

man meinen, als ob noch kein Staat und keine Staatsverfassung in der Welt gewesen noch ge-

genwärtig vorhanden sei, sondern als ob man jetzt – und dies Jetzt dauert ewig fort – ganz von

vorne anzufangen und die sittliche Welt nur auf ein solches jetziges Ausdenken und Ergründen

und Begründen gewartet habe.« Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, S. 15.

6 August von Cieszkowski, Prolegomena zur Historiosophie (1838), Hamburg: 1981, S. 10.

7 Vgl. die Einleitung von Bubner zur Neuausgabe der »Prolegomena« von 1981 sowie Jósef Czirják,

Die Geschichtsphilosophie Hegels und der Hegelianer. August von Cieszkowskis Anstoß zur radi-

kalen Wende, in: Hegel-Jahrbuch 1992, S. 127ff.

8 Cieszkowski, Prolegomena zur Historiosophie, S. 35.

9 Stederoth, Das Ende am Anfang, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Möglichkeit

»Es genügt nicht, daß der Gedanke zur Verwirklichung drängt, die Wirklichkeit muß

sich selbst zum Gedanken drängen.«10

Das Zitat legt das Grundmotiv einer anHegel geschulten Sozialphilosophie offen:Wirk-

lichkeit und Vernunft stehen in einem unabweisbaren Zusammenhang. Der Gedanke

drängt auf Verwirklichung und dieWirklichkeit strebt dem Gedanken entgegen. Dieses

Streben hätte sich erübrigt, wenn die Identität vonWirklichkeit und Vernunft gelungen

wäre. Nun sind aber Gedanken schon dadurch wirklich, dass sie gedacht,mithin ausge-

sprochen und aufgeschrieben werden. Verwirklichung von Gedanken muss also mehr

bedeuten als ihr bloßes Gedachtsein und ihre Artikulation. Erstens interessieren Marx

Gedanken, die das Gegebene nicht bloß abbilden, sondern es überschreiten: Solche Aus-

sagen beziehen sich auf etwas in der Welt, das noch nicht ist, aber werden kann. Zwei-

tens drängen diese Aussagen danach, verwirklicht zu werden. Einige Gedanken scheinen

also ein Begehren, eine Gerichtetheit auf Verwirklichung in sich zu tragen. Insofern

sie wirklich werden können, zeugen derartige Gedanken von der Wirklichkeit der Ver-

nunft. Doch dieses Verhältnis, so Marx, ist nicht einseitig: Gedanken, die zur Verwirkli-

chung drängen,müssen zugleich innerhalb einerWirklichkeit situiert sein, die sich zum

Gedanken hingezogen fühlt. Dieses Hingezogensein zeugt von der (partiellen) Vernünftig-

keit der Wirklichkeit, denn jene erweist sich als empfänglich für gewisse Gedanken.11

Die Hegel-Kritik von Cieszkowski stimmt also mit Marx in dieser Überbietungsthe-

se überein. Sie zielt auf den Kern der hegelschen Rechtsphilosophie. Die zukünftige

Überwindung der bestehenden Verhältnisse auszublenden, sei eine willkürliche Unter-

bietung der Möglichkeiten der Vernunft. Das Wirkliche umfasse auch das Mögliche.

Dementsprechend könne die Philosophie als der Kopf dieser dialektischen Bewegung

vonWirklichkeit und Vernunft begriffen werden: »so ist es jetzt der Philosoph, in dessen

Hirn die Revolution beginnt.«12

Der argumentative Aufwand dabei ist keineswegs gering, denn es bedarf eines

Grundes, warum Philosophie befugt sein könnte, über die bereits verwirklichte Gestalt

der Sittlichkeit hinaus zu blicken: Die zukünftige Verfassung des gesellschaftlichen

Ganzen, so lautet der Standardeinwand, ist eben noch nicht, und es kann nicht

Aufgabe der Philosophie sein, sich dem Orakel von Delphi gleich diesem ungewis-

sen, inexistenten Erkenntnisgegenstand auszuliefern.13 Hegels Kritikerinnen müssen

10 Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung (1844), in: MEW Bd. 1, Berlin:

1972, S. 386

11 Diese verschränkte Intentionalität von Vernunft und Wirklichkeit basiert auf allgemeinen und

weitverbreiteten Annahmen über die moderne Gesellschaft, wie sie seit dem 18. Jahrhundert in

Nordamerika und Europa die Gemüter erhitzten. In beidenMerkmalen – der innovativenDynamik

im soziopolitischen Kontext sowie der Idee einer selbsterzeugten und fortschreitenden Geschich-

te derMenschheit – drückt sich diese verschränkte Intentionalität aus. Demzufolge ist Vernunft in

der Lage, soziale Verbesserungen zu bewirken, weil die rationalen Potentiale als primär emanzi-

patorisch gedeutet werden. DieWirklichkeit wiederum ist für derartigen Fortschritt empfänglich,

weil sie wesentlich rational ist.

12 Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, S. 385.

13 Es sei denn die Philosophin verwandelt sich in eineWahrsagerin, indem sie eine Zukunft prophe-

zeit, die auch tatsächlich eintritt, weil sie »die Begebenheiten selber macht und veranstaltet, die

[sie] zum voraus verkündigt.« Kant denkt nicht nur an religiöse Propheten aus fernen Zeiten, son-

dern verweist sowohl auf zeitgenössische politische als auch geistliche Akteure, die den sittlichen

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 145

demgegenüber zeigen, dass die soziale Wirklichkeit – bei Hegel die anhand der

Sphären Familie, bürgerliche Gesellschaft und Staat auf den Begriff gebrachte Tota-

lität – interne Widersprüche und ihr eigenes Dasein sprengende Potentiale enthält.

Es ist also gerade nicht das Wunschdenken eines mit den gegebenen Verhältnissen

unzufriedenen Subjekts, das sich – womöglich von Ressentiments geleitet – trotzig

der Wirklichkeit verweigert und dies in Pamphleten, Staatsromanen oder sonstigen

moralisch romantisierenden Werken kundtut, sondern aus der gesellschaftlichen

Wirklichkeit lassen sich diejenigen Potentiale extrapolieren, welche einen Überstieg

über die gegebenen Rechtsverhältnisse früher oder später zur Folge haben können.

Die Aufgabe der Kritikerin der Wirklichkeit lautet deswegen, diejenigen Widersprüche

und Potentiale freizulegen, die über den status quo hinausgehen und letztlich zur

Überwindung bestehender Unfreiheit beitragen. Weil sich eine derartige Analyse der

gesellschaftstransformierenden Potentiale im Rahmen einer Kritik der Politischen

Ökonomie vollzieht, ist weder eine moralisierende Kritik an der kapitalistischen

Wirklichkeit (als der wirklichen Sittlichkeit), noch eine das Reich der Freiheit auspin-

selnde Erzählung opportun. Kurzum: Eine Kritik einzig im Modus der Empörung am

bestehenden Unrecht ist ebenso wenig angemessen wie das Verfassen sozialistischer

Inselromane. Der Überstieg ist ein zeitlicher, den die Kritikerin der bürgerlichen

Epoche aufgrund bestimmter Entwicklungstendenzen auf den Begriff zu bringen hat:

Nicht anhand eigenen Phantasievermögens, nicht aufgrund tradierter Vorstellungen

von Gerechtigkeit oder Glückseligkeit, sondern einzig aufgrund der entdeckten Wi-

dersprüche und Potentiale in Theorie und Empirie übersteigt das denkende Subjekt14

die bestehende Gesellschaftsformation. Es wird hierdurch zum Geburtshelfer einer

künftigen sozialen Wirklichkeit: Marx, der Mäeut einer Gesellschaft der Freien und

Gleichen?

Um eine Formulierung aus der »Phänomenologie des Geistes« aufzunehmen: Mit

der Überwindung des Zukunftsverdikts ist Marx in das »einheimische Reich«15 einer

KritischenTheorie der bürgerlichen Gesellschaft eingetreten. Hegel hat zwar die zeitgemäße

Form von Sittlichkeit beschrieben, aber er hat es versäumt, diejenigen Potentiale frei-

zulegen, die darüber hinausreichen.16 Der Unterschied zur hegelschen Möglichkeits-

Verfall vorhersagen, an dessen Eintreten sie maßgeblich beteiligt sind. Vgl. Kant, Der Streit der

Fakultäten, Zweiter Abschnitt, S. 351f.

14 Die Formulierung »denkendes Subjekt« hängt zusammen mit der geistigen Situation, in der sich

die Junghegelianer befunden haben dürften und wie sie beispielsweise Klaus Hartmann skizziert.

Auch Marx habe vor einer »fertigen Philosophie« gestanden, nämlich der Philosophie Hegels. Be-

vor er allerdings in direkte Auseinandersetzung mit dem so übermächtig erscheinenden Gedan-

kengebäude ging, widmete er sich in seiner Dissertation Epikur, der sich wohl in einer ähnlichen

– nämlich einer nacharistotelischen Situation – befunden habe: »Und dies Verständnis Epikurs als

subjektive Antwort auf eine fertige Philosophie ist gleichzeitig ein Verständnis der nachegeliani-

schen Aufgabe, mehr noch, ist eine Begründung des aus Hegel zu ziehenden Fazits: eine fertige

Philosophie wie die Hegelsche führt über sich zu ihrer Negation im Selbstbewußtsein und in der

Wirklichkeit.« Klaus Hartmann, Die Marxsche Theorie. Eine philosophische Untersuchung zu den

Hauptschriften, Berlin: 1970, S. 15.

15 Hegel, Phänomenologie des Geistes, S. 138.

16 Dem ist hinzuzufügen, dass er eswillentlich unterlassenhat, ansonstenhätte er die Substantialität

des sittlichen Staates in der »modernen« Gestalt nicht weiter behaupten können: »Hegel ist nicht

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Möglichkeit

konzeption liegt darin, dass nicht nur das Begreifen der eigenen Zeit in ihren besten

Verwirklichungsgestalten fortan zum philosophischen Kerngeschäft gehört. Die Phi-

losophie im Bild der Eule der Minerva, die erst dann ihren Flug aufnimmt, wenn ei-

ne Epoche ihrem höchsten Reifegrad entgegengeht, genügt nicht mehr. Diesem Vogel

des Abends wird ein Federvieh des Morgens zur Seite gestellt: Der gallische Hahn.17

Der gallische Hahn passt deswegen so vorzüglich, weil er einerseits den Blick auf das

Kommende richtet und andererseits dieses Zukünftige an historische Errungenschaf-

ten bindet: Der Hahn steht für eine wirklichkeits-transzendierende Betrachtung der

eigenen Zeit und ist zugleich das Wappentier der Französischen Revolution.

Wie der gallische Hahn anzeigt, eignet sich eine historisch-materialistischeTheorie

der Gesellschaft durch die Entdeckung vonwirklichkeits-überflügelndenMöglichkeiten

ein Terrain an, das der bisherigen Wirklichkeitsbetrachtung äußerlich bleiben musste.

Es ist das Terrain von Erkenntnissen über Nicht-Seiendes, das aber bereits in Form

von Vermögen oder Potentialen existiert. Gesellschaftstheorie erweitert damit ihre Er-

kenntnisse über die Wirklichkeit durch Erkenntnisse über »positive Möglichkeiten« der

sozialen Entwicklung.18 Was bei Ciezskowski noch recht allgemein durch die Figur des

Keims (der unverwirklichten Vernunftpotentiale) gegen die Identität von Vernunft und

Wirklichkeit an der hegelschen Konzeption vorgebracht wurde, konkretisiert sich mit

Marx – nämlich durch eine Kritik der gesellschaftlichen Wirklichkeit, die beansprucht,

sowohl die Konflikte und Widersprüche als auch die emanzipatorischen Möglichkeiten

in der Darstellung von Gesellschaftsformationen aufzudecken. Beides, Darstellung der

Wirklichkeit einerseits und Mäeutik einer ›besseren‹ Wirklichkeit durch Hebung be-

reits bestehender emanzipatorischer Potentiale andererseits, sind keine zu trennenden

Operationen, vielmehr sind sie als Momente einer begrifflich-theoretischen Anstren-

gung zu deuten, als Momente einer Kritischen Theorie der Gesellschaft, die miteinan-

der vermittelt sind. Die bedächtige, auf Vergangenheit und Gegenwart blickende Eule

und der revolutionäre, auf gegenwärtige Potentiale und mögliche Zukunft schielende

Hahn stehen in einem fruchtbaren Spannungsverhältnis.

In enger Verbindung mit diesem Zukunftsinteresse einer materialistischenTheorie

befinden sich die Überlegungen zur Praktischwerdung der Philosophie. Eine Erkennt-

nis der positiven Möglichkeiten der Entwicklung des gesellschaftlichen Ganzen wird

zu tadeln, weil er dasWesen desmodernen Staats schildert, wie es ist, sondern weil er das, was ist,

für dasWesen des Staats ausgibt. Daßdas Vernünftigewirklich ist, beweist sich eben imWiderspruch

der unvernünftigenWirklichkeit, die an allen Ecken das Gegenteil von dem ist, was sie aussagt, und

das Gegenteil von dem aussagt, was sie ist.« Marx, Kritik des Hegelschen Staatsrechts, S. 266.

17 So endet der berühmte Text des jungen Marx: »Wenn alle innern Bedingungen erfüllt sind, wird

der deutsche Auferstehungstag verkündet werden durch das Schmettern des gallischen Hahns.« Marx,

Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, S. 391. Auch Žižek stellt diese Verbin-

dung her, begreift allerdings den gallischen Hahn als Negation der Eule: »Die Eule der Minerva

(die deutsche kontemplative Philosophie) soll durch das Schmettern des gallischen Hahns (das

französische revolutionäre Denken) abgelöst werden, der die proletarische Revolution verkündet

– im revolutionären Akt des Proletariats wird das Denken dem Sein vorausgehen.« Slavoj Žižek,

Weniger als nichts. Hegel und der Schatten des dialektischen Materialismus, Berlin: 2014, S. 305.

Auch Arndt sieht im Hahn das Gegenbild zur Eule: Andreas Arndt, Geschichte und Freiheitsbe-

wusstsein. Zur Dialektik der Freiheit bei Hegel und Marx, Berlin: 2015, S. 74.

18 Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, S. 390.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 147

fortan verbunden mit dem Interesse, solche Möglichkeiten zu verwirklichen.19 In die-

sem Sinne hat bereits der junge Marx darauf hingewiesen, dass die Kritik der Wirk-

lichkeit praktisch ausgerichtet ist. Kritik an den bestehenden Verhältnissen soll eine

Wirksamkeit inmitten der bestehenden Verhältnisse entfalten. Aufgabe der Kritikerin

sei eine »Reform des Bewußtseins«20, ein recht klassisch zu nennender Gedanke im

Lichte der Aufklärung, indem die eigene Zeit über ihre Verklärungen oder Mythen –

seien sie religiöser oder politischer Art – ins Bilde gesetzt wird. Die tatsächlichen Kon-

flikte, die »wirklichen Kämpfe« der eigenen Zeit,müsse die Kritikerin vor Augen haben,

an sie anknüpfen. Die Hoffnung von Marx besteht nun darin, dass sich die Adressaten

dieser Kritik über ihre »Kämpfe und Wünsche« bewusstwerden und dadurch ihrem

Aufbegehren eine Richtung geben, wodurch der Blick gerichtet wird auf eine implizite,

bisweilen nur »geträumte« und neueWeise desmenschlichen Zusammenlebens. Indem

Kritik praktisch, also wirksam werden will, wird durch sie die Perspektive der Zukunft

aufgeschlossen, wie Klaus Hartmann erläutert:

»Kritik wäre damit das Öffnen eines Horizonts für künftige Wirklichkeit und stünde

damit zwischen den Extremen einer Willkür oder eines nur heuristischen Vorgehens

und eines Gewährenlassens der Geschichte«.21

Theorie und Kritik können insofern zu wirksamen und gewichtigen Kräften der Entbin-

dung gesellschaftsverändernder Potentiale werden, als sie die Massen ergreifen. Sie

sind damit selbst als gesellschaftliche Vermögen zu bestimmen. Das Erwachen aus dem

Traum ist zugleich das Erkennen der realen Möglichkeiten. Das Erkennen dieser Mög-

lichkeiten bildet wiederum die Grundlage für die Veränderung derjenigen Verhältnisse,

in denen sie gereift sind.

b. Potentialität bei Marx: Die Entfaltung des Begriffs der prospektiven Möglichkeit

Im Folgenden soll das marxsche Verständnis von Vermögen und Möglichkeit skizziert

werden. Die Darstellungsweise ähnelt der hegelschen Vermögens- und Möglichkeits-

konzeption in der »Phänomenologie des Geistes« und den »Grundlinien der Philosophie

des Rechts«. Ausgehend vom marxschen Grundbegriff der Arbeit und seiner Relevanz

in der kapitalistischen Wirklichkeit geht es um diejenigen Vermögen, die sich als verge-

sellschaftete Vermögen bezeichnen lassen.Die Bindung von Vermögen in Produktionsmit-

teln, die Organisation der Gesellschaft anhand von Produktionsverhältnissen und die

politische Dimension in der von Klassen strukturierten Gesellschaft sollen hierfür the-

matisch werden. Dabei werden für Marx auch diejenigen gereiften Potentiale zentral,

durch die Wege aus ebendieser Gesellschaftsformation erschlossen werden können.22

19 Karl Marx, Thesen über Feuerbach (1845), in: MEW Bd. 3, Berlin: 1972, S. 5ff.

20 KarlMarx, Briefe aus den »Deutsch-Französischen Jahrbüchern« (1844), in:MEWBd. 1, Berlin: 1972,

Brief von Marx an Ruge, September 1843, S. 345f. Dort auch die nächsten Zitate in diesem Absatz.

21 Hartmann, Die Marxsche Theorie, S. 80.

22 Mit dieserMarx-Deutung können insbesondere zwei Autoren, nämlichHabermas und Castoriadis,

in Verbindung gebrachtwerden. Vgl. hierzu AxelHonneth, Die Idee des Sozialismus. Versuch einer

Aktualisierung, Berlin: 2015, S. 86.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Möglichkeit

Der in diesem Szenario zu entwickelnde Begriff derMöglichkeit ist insofern prospektiv,

als er über das Bestehende hinausweist.

Den Beginn der Potentialitätsüberlegungen bildet der marxsche Begriff der Arbeit.

Arbeit – so hat Lukács seinen Säulenheiligen interpretiert – sei eine »seinsmäßige

Grundtatsache des gesellschaftlichen Seins«.23Marx hat diese Grundtatsache insbeson-

dere in den »Ökonomisch-philosophischen Manuskripten« unter anthropologischen

Prämissen erläutert. In dieser Fassung des Arbeitsbegriffs lässt sich ein ontologischer

Begriff der Möglichkeit entdecken, der in seinen Grundzügen mit der aristotelischen

Unterscheidung zwischen Möglichsein und Wirklichsein von Substanzen überein-

stimmt.24 In der Darlegung von Gattungseigenschaften und ihrer gesellschaftlichen

Realisierung wird ein ontologischer Möglichkeitsbegriff ersichtlich, der zur Kritik der

gesellschaftlichen Wirklichkeit herangezogen werden konnte, indem die Differenz

zwischen realisierten und unverwirklichten Möglichkeiten des menschlichen Wesens

auf bestehende Hemmungen zurückgeführt werden.

Der Mensch als Gattungswesen ist dadurch definiert, dass er sich durch bewuss-

te und freie Lebenstätigkeit auszeichnet. Er ist in der Lage, sich selbst zum Gegenstand

seines Denkens zu machen und sich somit zugleich als Objekt zu betrachten, das zur

Erhaltung seiner selbst Natur bearbeitet, sie zu seinem »unorganischen Leib« macht.

Arbeit, das »produktive Leben« des Menschen, wird so zu seinem »Gattungsleben«.25

In seinen eigenen, selbstbestimmten Tätigkeiten äußert sich sein Gattungswesen. In

der Arbeit vergegenständlicht sich der Mensch, er kann sich sein Gattungswesen in der

von ihm geschaffenen Welt vergegenwärtigen, wird sich seiner selbst als eines Wesens

bewusst, das sich in der Produktion vom direkten Zwang der physischen Bedürfnisbe-

friedigung emanzipiert. Tiere produzieren einseitig, die Produktionsweise des Men-

schen ist universell. Er produziert nicht nur zur Befriedigung seiner unmittelbaren

Bedürfnisse, sondern »formiert daher auch nach den Gesetzen der Schönheit.«26 We-

sensgemäß erscheint also menschliche Arbeit dann, wenn sie die Vermögen zur selbst-

bestimmten und selbstreflexiven Verfolgung eigener Zwecke im Tätigsein aktualisiert

und verfeinert.

Arbeit als »zweckmäßige, produktive Tätigkeit«27, die als Äußerung der menschli-

chen Natur erscheint, ist üblicherweise nur im Rahmen einer gesellschaftlichen Orga-

nisation der Produktion denkbar.28 Der Mensch ist auch nach Marx ein geselliges Tier

(ζῶον πολιτικόν).29 Er verfügt über Vermögen der Kooperation und Koexistenz und ver-

mag deswegen gesellschaftlich zu produzieren, kann also arbeitsteilig die Mittel zur

23 Georg Lukács, Zur Ontologie des gesellschaftlichen Seins. Erster Halbband (1971), in: ders., Werke

Bd. 13, Neuwied: 1984, S. 14.

24 Siehe oben Kapitel »I.2.b. Ontologische Realmöglichkeit und Wirklichkeit«.

25 Karl Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte (1844), in: MEW Bd. 40, Berlin: 1985, S. 516.

26 A.a.O., S. 517.

27 Karl Marx, Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie Bd. 1. Nach der vierten, von Friedrich En-

gels durchgesehenen Auflage (1890), in: MEW Bd. 23, Berlin: 1972, S. 57.

28 Marx verwirft explizit Erörterungen über das Wesen des Menschen in Form von Robinsonaden:

a.a.O., S. 90f.

29 Marx, Einleitung zu den »Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie«, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 149

Bedürfnisbefriedigung aller herstellen. Außerdem lässt sich diese kooperative Produk-

tion so strukturieren, dass die Individuen nicht feindselig gegeneinander agieren, son-

dern füreinander zu existieren und zu handeln bereit sind. Das bewusste und friedliche

Zusammenwirken sowie die wechselseitige Ergänzung der handelnden Menschen er-

geben sich als Wesensmerkmale. Es bedarf nicht eines Aktes der Sublimierung, der die

Feindseligkeit und Egozentrik aus dem Menschen ›verbannt‹, sondern es bedarf viel-

mehr einer entsprechenden gesellschaftlichen Ordnung, die dem menschlichen Wesen

eine gehaltvolle Entfaltung ermöglicht.

Auch bei Marx wird Arbeit als ein Bildungsprozess vorgestellt; ähnlich wie Hegel be-

greift er den arbeitenden Menschen als Subjekt, das die »Formen der Stoffe«30 ma-

nipuliert. Jeder Erfahrungs- und Erkenntniszugewinn wirkt auf das Subjekt und sein

Verhältnis zur Natur und seinen Mitmenschen zurück – Arbeit wird zum ›Beweger‹ der

intellektuellen und materiellen Entwicklung des Menschengeschlechts. Die Erfahrun-

gen, welche die Arbeiterin im Vollzug ihrer Tätigkeit macht, können somit als Momente

eines Bildungsprozesses gedeutet werden. In der Arbeit vergegenwärtigt sich das Sub-

jekt sowohl die eigene als auch die objektive Natur. Im Produktionsprozess gelingt es

der Gattung Mensch, ihre Wesenskräfte zu entfalten. Erfahrung und Wissen, die aus

den Arbeitsprozessen entstehen, werden zur Produktivkraft und reihen sich ein in den

gesellschaftlichen Entwicklungsprozess der menschlichen Gattung:

»Man sieht, wie die Geschichte der Industrieund das gewordene gegenständlicheDasein

der Industrie das aufgeschlagene Buch der menschlichen Wesenskräfte, die sinnlich vor-

liegende menschliche Psychologie ist, die bisher nicht in ihrem Zusammenhang mit

dem Wesen des Menschen, sondern immer nur in einer äußern Nützlichkeitsbezie-

hung gefasst wurde«.31

Wenn also diese Welt des Menschen von ihm geschaffen und entwickelt worden ist, so

ist sie keine fertige Welt: Sie lässt sich in den Arbeitsprozessen, in der menschlichen

Praxis, auch weiterhin verändern, mithin grundlegend transformieren. Der so verstan-

dene Bildungsprozess ist also nicht nur erfahrungskonstitutiv und welterschließend,

sondern umfasst auch eine praktische, weil Veränderung ermöglichende Dimension:

Was auf menschliche Praxis sich zurückführen lässt, kann auch durch sie verändert

werden.32

Marx betont das Verdienst Hegels, den »wahren, weil wirklichen Menschen als Re-

sultat seiner eigenen Arbeit«33 bestimmt zu haben. Der Mensch erzeugt sowie repro-

duziert seine Gattung, indem er sich im gesellschaftlichen Arbeitsprozess vergegen-

30 Marx, Das Kapital Bd. 1, S. 57.

31 Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, S. 542.

32 Vgl. Christoph Demmerling, Sprache und Verdinglichung. Wittgenstein, Adorno und das Projekt

einer kritischen Theorie, Frankfurt a.M.: 1994, S. 28f. Dieses, von Demmerling dargestellte »Kon-

stitutionstheorem« kann allerdings dann in Schieflage geraten, wenn menschliche Gesellschaf-

ten irreversible Bedingungen schaffen. So führen durch den Menschen bewirkte Veränderungen

im Ökosystem zu Klimawandel und Artensterben, die ihrerseits nicht mehr umkehrbar sind. In

gewisser Weise ist Irreversibilität als Entmöglichung zu begreifen – und begrenzt die Verallge-

meinerbarkeit des Konstitutionstheorems.

33 Marx, Ökonomisch-philosophische Manuskripte, S. 574.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Möglichkeit

ständlicht. Allerdings kann die Entfaltung des menschlichen Wesens durch bestimmte

gesellschaftliche Bedingungen gehemmt werden: Vergegenständlichung schlägt in Ent-

fremdung um. Es kann nicht genug betont werden, dass der Prozess der Vergegenständ-

lichung für Marx ein notwendiges Moment der Menschheitsgeschichte darstellt. Dem-

gegenüber wird mit dem Begriff Entfremdung ein Prozess bezeichnet, durch den die

menschliche Gattung in ihrer Entwicklung beeinträchtigt wird und von dem die Ar-

beitenden je nach den herrschenden gesellschaftlichen Bedingungen schwächer oder

stärker betroffen sind.34

Arbeit ist also zugleich dasMedium,wodurch derMensch entfremdet werden kann.

Im Industriekapitalismus, wie Marx ihn als Sohn seiner Zeit erfahren und in Gedanken

erfasst hat, treten Entfremdungsphänomene am deutlichsten zutage. Die Arbeiterin

produziert nicht nurWaren, sondern auch sich selbst »als eineWare«35. Unter kapitalis-

tischen Produktionsverhältnissen befinden sich die abhängig Beschäftigten in Arbeits-

verhältnissen, die ihnen von außen, von den Interessen des Kapitals, auferlegt werden.

Der entscheidende Faktor dieser Herr-Knecht-Situation ist das Privateigentum an Pro-

duktionsmitteln, das sich vereinfacht gesagt in den Händen der Bourgeoisie befindet.

Durch die Trennung der Produktionsmittel (Arbeitsmittel und Arbeitsgegenstände) von

den Produzierenden werden Letztere von der Lohnarbeit abhängig, die als komman-

dierte Tätigkeit kaum noch Bezüge zur selbstbestimmten, dem eigenenWesen gemäße

Produktion aufweist. Durch verschärfte Arbeitsteilung und Industrialisierung ehemals

handwerklich-organischer Produktion wird die Tätigkeit zunehmend sinnentleert, stu-

pide und zur abstrakten Arbeit. Zudem erscheint aufgrund der ökonomischenDynamik

das Herabsinken einer großen Masse arbeitender Menschen unter ein angemessenes

Subsistenzniveau unvermeidlich.36 Diese, wenn auch grobe Skizze der Arbeit als ge-

sellschaftliches Verhältnis unter kapitalistischen Bedingungen steht im Widerspruch

34 Stark zusammengefasst und schematisiert, bedeutet Entfremdung für den Menschen einen Pro-

zess der Wesenshemmung in vier Hinsichten. (1) Als Entfremdung vom Produkt der Arbeit wird dem

Menschen die ihn umgebende Welt fremd, denn er begreift das Gemachte nicht als sein eige-

nes »Produkt«, sondern als »fremdes Wesen, als eine von dem Produzenten unabhängige Macht«

(a.a.O., S. 511). Die Entfremdung vom Arbeitsprodukt kommt der Fremdwerdung der ihn umge-

benden Welt gleich, denn als homo laborans erschafft sich der Mensch »seine« Welt und erkennt

sie in der produktiven Tätigkeit. (2) Die Entfremdung von der Arbeitstätigkeit ist eng verwoben mit

der ersten Bestimmung. Ihr zufolge kann die Arbeiterin aufgrund der Entfremdung vom Produkt

auch sich selbst nicht in ihm wiederfinden. Die in der Tätigkeit gemachten Erfahrungen erlebt sie

nicht als ihre eigenen. Arbeit erscheint als bloßes Mittel, welches zur Bedürfnisbefriedung aufge-

wendet wird. Letztlich wird die Arbeiterin sich selbst zumMittel: Das Resultat dieser Arbeitsweise

ist Selbstentfremdung. (3) Die Entfremdung vom Gattungswesen resultiert aus den vorhergegange-

nen Bestimmungen, sodass der Mensch sich nicht mehr zu sich selbst als freies und universelles

Wesen verhalten kann. Er ist nicht mehr in der Lage, sein Gattungswesen und somit sein kreatives

Potential zu entfalten, was nur dann der Fall wäre, wenn die Tätigkeit als bewusste und zielori-

entierte Auseinandersetzung mit der Natur vonstattenginge. (4) Die Entfremdung des Menschen zu

seinen Mitmenschen ist eine weitere Folge, denn das Verhältnis, welches sich für die Arbeitenden

zum Arbeitserzeugnis und zur Arbeitsweise ergibt, wird übertragen auf das Zusammenleben der

Menschen überhaupt. Die vier Entfremdungsbestimmungen hängen eng zusammenund sind nie-

mals getrennt voneinander aufzufassen: Sie bedingen sich gegenseitig. A.a.O., S. 519.

35 Ebd.

36 A.a.O., S. 474.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 151

zur marxschen Bestimmung einer dem menschlichen Wesen gemäßen Lebensform:

Weder frei noch universell kann der arbeitende Mensch produzieren. Die Entfaltung

oder Aktualisierung der menschlichen Wesenskräfte wird zunehmend verunmöglicht.

Bezogen auf seine Gattungsmöglichkeiten verkümmert der »wirkliche Mensch« inner-

halb eines gesellschaftlichen Seins kapitalistischer Prägung. Die Kluft zwischen Wesen

und Existenz, zwischen (Noch-)Nicht-Sein und Sein der menschlichen Gattung, wird

größer. Die Überwindung der von ihren wesentlichen Vermögen sich entfremdenden

Gattungsmitglieder scheint unter kapitalistischen Verhältnissen versperrt: Emanzipa-

tion, die im Wesen der Gattung und ihrer Tätigkeiten gründet, erweist sich durch und

in der Arbeit als Sackgasse.37

Der junge Marx operiert erstaunlich unverhohlen mit einem ontologischen Mög-

lichkeitskonzept. Dabei wird das Wesen als Gattungswesen erfasst, das sich in allen

Gattungsmitgliedern manifestiert und gemäß spezifischen gesellschaftlichen Verhält-

nissen erscheint.38 Und so ist der Schein dem Wesen wesentlich: »Wesenskräfte« der

Gattung können sich nur in gesellschaftlichen Zusammenhängen entfalten; nur in ge-

schichtlichen Prozessen erscheint – wie verkümmert auch immer – das Gattungswe-

sen. Diese Rede vom Gattungswesen impliziert insofern einen sozialontologischen Mög-

lichkeitsbegriff, denn Möglichsein bezieht sich nicht auf die Substanzen von Einzeldin-

gen, sondern auf Vermögen, die gesellschaftlicher Natur sind. In der Bestimmung des

Menschen als soziales Tier klingt an, was Marx unter menschlichenWesenskräften ver-

steht: Diese Vermögen sind auf das Leben in Gesellschaft ausgerichtet. Die Arbeits-

vermögen ›sind‹ ontologisch betrachtet als kollektive oder soziale Sachverhalte konzi-

piert. Jede Einzelne aktiviert, aktualisiert oder entfaltet diese Vermögen, aber als Ver-

mögen der menschlichen Gattung. Jede besondere, individuelle Lebensäußerung muss

demzufolge immer auch als Allgemeines, als Erscheinung des Gattungswesens begrif-

fen werden. Diese auf das Gattungswesen verweisenden Lebensäußerungen erweisen

37 Ich begnüge mich mit wenigen Hinweisen zu dieser Debatte um Entfremdung und Verdingli-

chung, die eine schier überwältigende Liste an Publikationen seit Erscheinen der »Pariser Manu-

skripte« zur Folge gehabt hat. Wichtig für die Kritische Theorie waren insbesondere Lukács Über-

legungen zum Verdinglichungstheorem (sein einschlägiger Beitrag wird allerdings vor Erschei-

nen der »Pariser Manuskripte« publiziert, er widerruft danach zentrale Thesen) sowie die Rekon-

struktionen von Habermas und Honneth zur entfremdeten Arbeit. Honneth formuliert in seiner

Kritik am Begriff des instrumentalen Handelns bei Habermas einen Ausweg aus der vermeintli-

chen Aporie, wie sie sich im marxschen Begriff der Arbeit (Emanzipation) unter kapitalistischen

Bedingungen (Entfremdung) zu ergeben scheint. Vgl. Georg Lukács, Die Verdinglichung und das

Bewußtsein des Proletariats (1923), in: ders., Geschichte und Klassenbewußtsein. Studien über

marxistische Dialektik, Neuwied: 1970, S. 170ff. sowie zu seiner Selbstkritik in diesem Band S. 26,

Habermas, Arbeit und Interaktion, S. 9ff., Jürgen Habermas, Erkenntnis und Interesse, Frankfurt

a.M.: 1973, S. 36ff. und Axel Honneth, Arbeit und instrumentales Handeln. Kategoriale Probleme

einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders. und Urs Jaeggi (Hg.), Arbeit, Handlung, Normativi-

tät. Theorien des Historischen Materialismus 2, Frankfurt a.M.: 1980, S. 214ff.

38 »Das Individuum ist das gesellschaftliche Wesen. […] Das individuelle und das Gattungsleben des

Menschen sind nicht verschieden, so sehr auch – und dies notwendig – die Daseinsweise des indi-

viduellen Lebens eine mehr besondre oder mehr allgemeineWeise des Gattungslebens ist, oder je

mehr das Gattungsleben ein mehr besondres oder allgemeines individuelles Leben ist.« Marx, Öko-

nomisch-philosophische Manuskripte, S. 538f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Möglichkeit

sich auch deswegen als besondere Erscheinungen, weil sie in der Zeit, in spezifischen

historischen Konstellationen geworden sind. Die Arbeit des Subjekts ist demnach im-

mer auch gesellschaftliche Arbeit (Wesen).Unter kapitalistischen Bedingungen nehmen

menschliche Tätigkeiten die Form der abstrakten und entfremdeten Arbeit (Existenz)

an.

Diese Wesen-Existenz-Unterscheidung kann eine Kritik der gesellschaftlichen

Wirklichkeit – etwa im Theorem der entfremdeten Arbeit – fundieren. Vielleicht kann

sie auch plausible Behauptungen über die Entfaltung der menschlichen Wesenskräfte

jenseits des Kapitalismus aufstellen: Die Aufhebung des Privateigentums, so Marx, sei

die »vollständige Emanzipation aller menschlichen Sinne und Eigenschaften«.39 Doch

wie dieser Schritt von der kapitalistischen zur postkapitalistischen Gesellschaftsfor-

mation vollzogen werden kann, vermag das sozialontologische Modell aus sich heraus

kaum zu klären.40 Es fehlt eine Transformationskategorie.41 Aristotelisch gesprochen: Ein

Möglichkeitsbegriff, mit dem Seinsweisen von Substanzen markiert werden, ist durch

ein kinetisches Möglichkeitsverständnis zu ergänzen, um historische und soziale Prozesse

(der Verwirklichung von Möglichem) und damitMöglichkeiten der Veränderung begreifen

zu können.42

Zum substanzontologischen Möglichkeitsverständnis gesellt sich eine Aporie auf

Ebene der Erscheinung: Emanzipation verkümmert unter Produktionsverhältnissen,

welche die Freiheitslogik menschlicher Arbeit systematisch untergraben. Um dieser

Aporie zu entgehen, operiert Marx mit einem kinetischenMöglichkeitskonzept, das die

39 A.a.O., S. 540.

40 Mit ihm können nämlich nur verschiedene Möglichsein- und Wirklichsein-Relationen als Zustän-

de zu unterschiedlichen Zeitpunkten differenziert werden, wenn nicht noch ein Streben hinzu-

kommt, wodurch Prozesse des Werdens erklärt werden können. In Bezug auf die Arbeit würde

dies bedeuten: Die Arbeiterin erfährt in der Arbeit sich selbst als freies und universell tätiges

Subjekt und wird deswegen alles daran setzen, ihremWesen gemäße Arbeitsbedingungen zu er-

kämpfen und ihm entsprechend zu produzieren. Selbst wenn man – etwa mit Lukács – diese Te-

leologie in der Arbeit verankert sieht, wäre dennoch das Problem weiterhin die Entfremdung als

Hemmung dieser nach Verwirklichung strebenden Vermögen. Mithin müsste man konstatieren,

dass durch Arbeit unter kapitalistischen Bedingungen keine Wesens-Annäherung, sondern eine

Wesens-Entfernung vollzogen wird. Benjamins »Engel der Geschichte« käme für diesen Prozess

insofern metaphorisch infrage, als die sukzessive Entfernung vom Paradies an die sukzessive Di-

stanzierung vommenschlichenWesen in der kapitalistischen Produktion erinnert – allerdingsmit

einem entscheidenden Unterschied: Die Arbeiterin kann nicht anders, als sich aktiv – in einer ent-

fremdeten Tätigkeit – an der Entfernung vomparadiesischenWesender eigenenGattung zu betei-

ligen. Sie ist keine Beobachterin, sondern tragische Teilnehmerin. Demgegenüber weist Adorno

darauf hin, dass gerade aufgrund solch einer archaischenWesensbestimmung durch Rückgriff auf

vergangene, bessere Zeiten der Wesensbegriff diskreditiert werde. Vielmehr wäre es angebracht,

das Wesen im Sinne eines »Noch-Nicht«, zu bestimmen: »Die Menschen, keiner ausgenommen,

sind überhaupt noch nicht sie selbst. Mit Fug dürfte unter dem Begriff des Selbst ihre Möglichkeit

gedacht werden, und sie steht polemisch gegen die Wirklichkeit des Selbst.« Adorno, Negative

Dialektik, S. 274.

41 Bloch spricht in Auseinandersetzung mit Aristoteles von »Transmissionskategorien«, hieran lehnt

sich die Rede von »Möglichkeit als Transformationskategorie« an. Vgl. Ernst Bloch, Experimentum

Mundi. Frage, Kategorie des Herausbringens, Praxis (1975), Frankfurt a.M.: 1985, S. 141.

42 Zur Unterscheidung zwischen ontologischer und kinetischer Realmöglichkeit siehe oben in dieser

Abhandlung Kapitel »I.2. Reale Möglichkeit und Wirklichkeit«.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 153

Potentialität gesellschaftlicher Sachverhalte im historischen Prozess verankert. »Mög-

lichkeit« wird nur in ihrer kinetischen Variante zur Prozesskategorie, zu einer Kategorie

der Transformation.43 Mit diesem historisch-materialistischen Möglichkeitsbegriff

werden Wesen-Existenz-Unterscheidungen in ein Verhältnis von kinetischer Real-

möglichkeit und Wirklichkeit überführt. Vereinfacht lautet die These: Selbst wenn

essentialistische Annahmen sowohl zur Kritik realer Verfehlungen (entfremdete Arbeit

und Fremdbestimmung der Arbeiterin im Kapitalismus) als auch für Möglichkeits-

Wirklichkeits-Unterscheidungen in antizipatorischen Reflexionen (Abschaffung des

Privateigentums an Produktionsmitteln und die Entfesselung der menschlichen We-

senskräfte) erhellend sein mögen, so taugen sie nur bedingt für Konzeptionen sozialen

Wandels.

Um sozialen Wandel zu erfassen, wird ein Möglichkeitsverständnis vonnöten, das

sich an den kinetischen Begriff der Realmöglichkeit von Aristoteles anlehnt. Der hege-

lianische Aspekt besteht darin, dass Möglichkeiten in gesellschaftlichen Verhältnissen

produziert und aus Potentialen erschlossen werden, die sich in Fertigkeiten oder Fä-

higkeiten der vergesellschafteten Individuen, in sozialen Institutionen und kulturel-

len Artefakten (Kunst, Technik und Wissenschaft) ausfindig machen lassen. Die Wirk-

samkeit derartig gebündelter Vermögen und Bedingungen der Ermöglichung sozialen

Wandels können mit einem Konzept der Macht erschlossen werden, was in der La-

ge ist, »Wirkungs- und Potentialitätsverhältnisse« zu explizieren.44 Das ist der spino-

zianische Aspekt dieser Möglichkeitskonzeption. Möglichkeiten der Veränderung sind

im Bestehenden angelegt, sie erwachsen aus gesellschaftlichen Vermögen und werden

wirksam in Machtverbünden – oder wie es bei Marx heißt: Eine neue Gesellschaft er-

wächst aus der alten.

Die Kinetisierung, Vergesellschaftung und Vermachtung des marxschen Möglich-

keitsdenkens soll im Folgenden so dargestellt werden, dass Kinetisierung als Resultat

von Vergesellschaftung (Ökonomisierung) und Vermachtung (Politisierung) sichtbar wird.

43 Renault hat eine Unterscheidung zwischen drei verschiedenen Typen der Sozialontologie vorge-

schlagen und gezeigt, dass die Kritische Theorie, sofern sie auf die Veränderung sozialer Zusam-

menhänge gerichtet ist, auf prozessontologischen Annahmen beruhe. Im Gegensatz zu essentia-

listischen und relationalen Ontologie-Varianten betrachte eine Gesellschaftstheorie, die prozes-

sontologisch verfasst ist, soziale Zusammenhänge und die in ihnen integrierten Einzeldinge als

primär dynamisch: Die gesellschaftliche Wirklichkeit ergibt sich so als Resultat ihrer eigenen Ge-

nese. Ein »Sein« jenseits dieser Prozesse darf demzufolge als widersinnige Vorstellung erachtet

werden. Die marxsche Gesellschaftstheorie wird folgerichtig auch als prozessontologisch klassi-

fiziert. Emmanuel Renault, Critical Theory and Processual Social Ontology, in: Journal of Social

Ontology, Bd. 2, Heft 1: 2016, S. 21 und S. 25. Ausführlicher zu den drei Typen der Sozialontolo-

gie siehe weiter unten in Kapitel »II.2. Potentialität der gesellschaftlichen Wirklichkeit. Vernunft-

Geschichte-Ontologie« im Zweiten Teil der vorliegenden Studie.

44 Saar hat in seiner Abhandlung zu Spinoza dargelegt, wie Machtdenken bei Betonung des »dyna-

mischen« Aspekts von »potentia« einen Schlüssel zur Logik des Sozialen für politische Theorie und

Philosophie darstellt. Er verweist dabei zu Recht auf Marx, dem er ebenfalls ein »Bemühen um ein

Entziffern des sozialen und politischen Raums als eines Machtraums oder einer Arena sich gegen-

überstehender sozialer Kräfte, durchzogen von einer Dynamik der Durchsetzung oder Steigerung

von Kräften und charakterisiert durch eine Vielzahl von Machtmitteln, -faktoren und -quellen«

attestiert. Saar, Die Immanenz der Macht, S. 134.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Möglichkeit

Die ökonomischen und politischen Implikationen des Möglichkeitsbegriffs werden bei

Marx im Rahmen der Kritik der politischen Ökonomie erschlossen. Als Kritik ist sie Dar-

stellung der politischen und ökonomischen Verhältnisse in ihren Unstimmigkeiten und

Errungenschaften, sie stellt aber zugleich auch diejenigen Potentiale heraus, welche

die Widersprüche der herrschenden (kapitalistischen) Produktionsweise überwinden

können. Die Wirklichkeitsanalyse soll Möglichkeitsentfaltung in theoretischer und in

praktischer Hinsicht sein.

(1) Unter dem Aspekt der Vergesellschaftung führt mit Hegel, wie oben dargelegt, die

industrielle Produktion zur Pöbel-Bildung. Die bürgerliche Gesellschaft scheint nicht

mächtig genug, um der Armut undDesintegration breiter Bevölkerungsschichten wirk-

sam zu begegnen: Armut und Ausgrenzung seien, so muss man Hegel verstehen, struk-

tureller Natur, doch über systemimmanente Mittel zur Bekämpfung ihrer Ursachen

verfügt die bürgerliche Gesellschaft nicht in ausreichendem Maße. Nach Marx führt

Arbeit unter kapitalistischen Bedingungen ebenfalls zu Armut und Verelendung. Ein

bedeutsamer Unterschied zu Hegel besteht aber darin, dass Marx die Bildung einer

oppositionellen Klasse als gesellschaftsverändernde Kraft mit denen verbindet, die sich

aufgrund der rechtlichen und ökonomischen Verhältnisse in einer gemeinsamen Lage

befinden:

»Insofern Millionen von Familien unter ökonomischen Existenzbedingungen leben,

die ihre Lebensweise, ihre Interessen und ihre Bildung, von denen der andern Klassen

trennen und ihnen feindlich gegenüberstellen, bilden sie eine Klasse.«45

Auch wenn die Termini Familie, Lebensweise und Bildung an Hegels Konzeption der

bürgerlichen Gesellschaft erinnern, wird die Gliederung in Stände bei Marx durch die

Idee der Klassengesellschaft überwunden. Der Aspekt der Dynamik (Klassenkampf)

weicht dem hegelschen Bedürfnis nach Stabilität (Versöhnung). So ist auch die Vor-

stellung des Pöbels als unorganisierte Zusammenballung von Vereinzelten, die zur de-

struktiven Gefahr werden können, weil sie das Gemeinwesen zersetzen46 und deswegen

aus der vernünftigen Betrachtung eines sittlichen Gemeinwesens ausgeschlossen wer-

den sollten, für Marx keineswegs einleuchtend. Marx richtet seinen Blick auf die Aus-

geschlossenen, die Verdammten dieser Erde: Er greift Hegels Idee des Armuts-Pöbels

auf und transformiert die Randständigen in die Klasse des Proletariats.47 An den Rän-

45 Karl Marx, Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte (1852/1869), in: MEW Bd. 8, Berlin: 1972,

S. 198.

46 Vgl. hierzu die Theorien der Masse, wie sie dann im späten 19. und frühen 20. Jahrhundert aufge-

kommen sind. Als wichtigster Impuls darf folgendesWerk gelten: Gustave Le Bon, Psychologie der

Massen (1895), Stuttgart: 1982. An Le Bons Studie, vermöge derer er zum Begründer der Massen-

psychologie avancierte, knüpfen etliche Autoren – meist kritisch – an. Die wahrscheinlich promi-

nenteste Untersuchung, die Le Bons Ansatz aufgreift, ist: Sigmund Freud, Massenpsychologie und

Ich-Analyse (1921), in: ders., Gesammelte Werke Bd. 13, Frankfurt a.M.: 1999. Vgl. Theodor Geiger,

Die Masse und ihre Aktion. Ein Beitrag zur Soziologie der Revolutionen (1926), Darmstadt: 1967.

47 Wie die Entwicklung oder Bildung des Proletariats sich an Hegels Bestimmungen des Pöbels an-

lehnen, wird an diesem Zitat des frühen Marx ersichtlich: »In der Bildung einer Klasse mit ra-

dikalen Ketten, einer Klasse der bürgerlichen Gesellschaft, welche keine Klasse der bürgerlichen

Gesellschaft ist, eines Standes, welcher die Auflösung aller Stände ist, einer Sphäre, welche ei-

nen universellen Charakter durch ihre universellen Leiden besitzt und kein besondres Recht in An-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 155

dern der modernen Gesellschaft – jenseits der Ständeordnung – wird die für sozialen

Wandel maßgebliche Gruppierung identifiziert.48

(2) Unter dem Aspekt der Vermachtung besteht der entscheidende Schritt also dar-

in, die bei Hegel unter dem Ausdruck »Pöbel« zusammengefassten, aber vereinzelten

Privatpersonen in einen politischen Akteur, in eine »Klasse für sich« zu überführen.

Marx beschreibt am Beispiel der Entstehung des Proletariats die Transformation ei-

ner von Armut und Ausbeutung gezeichneten Masse in eine Klasse. Die ökonomischen

Verhältnisse verwandelten »die Masse der Bevölkerung« in Arbeitende. Die »Herrschaft

des Kapitals« schaffte eine »gemeinsame Situation« mit »gemeinsame[n] Interessen«

der Beherrschten, die sich in den anfangs lokal begrenzten Kämpfen um ihre Belan-

ge (Streiks) vermehrt in Gewerkschaften und anderen Arbeiterassoziationen (Parteien,

Vereinen oder Syndikaten) zusammenschlossen. Im Rahmen dieser Kämpfe und Insti-

tutionalisierungen konstituierten sie sich als Klasse. Diese Konstitutionalisierung be-

greift Marx als Politisierung, als einen Prozess also, in dem die Interessen der ehemals

Vereinzelten oder nur lokal assoziierten Arbeiterinnen sukzessive die Gestalt von Klas-

seninteressen annehmen. Werden diese Interessen mobilisiert, so können sie sich in

Kämpfen artikulieren, die auf die Einrichtung der bürgerlichen Gesellschaft, ihre Ei-

gentumsordnung und politische Verfasstheit gerichtet sind. Gegner in diesem Konflikt

sind nicht mehr die Verantwortlichen in den einzelnen Fabriken, sondern die Klasse

der über das Kapital verfügenden Bourgeoisie, nach deren Interessen das bestehende

Gemeinwesen eingerichtet worden ist.49

Soweit die aus jedemMarx-Lektürekreis bekannte und hier nur sehr grob skizzierte

Klassentheorie, die eine Alternative zur Entfremdungstheorie darstellt und die mit ihr

nur schwer in Einklang zu bringen ist, weil Entfremdung letztlich die emanzipatori-

schen Potentiale komplett lähmt. Die Vergesellschaftung der arbeitenden Masse, die in

der Konstitution des Proletariats kulminiert, schärft die Konturen eines Begriffs der so-

zialenMöglichkeit, wie er bereits bei Hegel vorgefunden werden kann. Stellte das allge-

meine Vermögen nach Hegel die Gesamtheit aller immateriellen undmateriellenWerte

einer Gesellschaft dar, wie sie durch Einsatz von Rohstoffen, Arbeitskraft, Maschinen,

Wissen und Kapital produziert, gemäß geltenden Rechtsgesetzen angeeignet, verteilt

und geschützt sowie in Ständen oder Institutionen gebunden, verfeinert und verwan-

delt werden, so richtet Marx seine Analyse auf die Machtverhältnisse, die sich aus der

gesellschaftlichen Produktion des allgemeinen Vermögens ergeben. Die Klassen sind

spruch nimmt, weil kein besondres Unrecht, sondern das Unrecht schlechthin an ihr verübt wird, […]

einer Sphäre endlich, welche sich nicht emanzipieren kann, ohne sich von allen übrigen Sphären

der Gesellschaft und damit alle übrigen Sphären der Gesellschaft zu emanzipieren, welche mit

einem Wort der völlige Verlust des Menschen ist, also nur durch die völlige Wiedergewinnung des

Menschen sich selbst gewinnen kann. Diese Auflösung der Gesellschaft als ein besonderer Stand

ist das Proletariat.« Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, S. 90. Vgl. auch

Ruda,Hegels Pöbel, S. 248ff. undConze,Werner, Vom»Pöbel« zum»Proletariat«. Sozialgeschichtli-

che Voraussetzungen für den Sozialismus in Deutschland. In: Wehler, Hans-Ulrich (Hg.): Moderne

deutsche Sozialgeschichte. Köln: 1973.

48 Marx, Kritik des Hegelschen Staatsrechts, S. 271 und S. 284f.

49 Marx, Das Elend der Philosophie, S. 180f.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Möglichkeit

Resultat und Ausdruck gesellschaftlicher Machtverhältnisse agonalen oder antagonisti-

schen Zuschnitts. Sie artikulieren bestenfalls ihre je eignen Interessen, was in striktem

Gegensatz zur hegelschen Konzeption steht, die von der Hoffnung geprägt war, einen

Ausgleich und letztlich die Aufhebung vonwiderstreitenden Interessen in einer sittlich-

organischen Totalität bewirken zu können. Das Klassenmodell stellt demgegenüber die

maßgeblichen Interessensgegensätze dar, die, so wird Marx nicht müde zu betonen,

nicht innerhalb der bestehenden bürgerlichen Gesellschaft und ihrer staatlichen Ord-

nung zu lösen sind.

Marx muss auf dieser Transzendenz insistieren: Wenn ein subversives Kollektiv,

das nicht begriffen werden soll (Hegel und der Pöbel), in eines verwandelt wird, das auf

den Begriff gebracht werden kann (Marx und das Proletariat), so besteht die Möglich-

keit, es in die bestehende Ordnung zu integrieren. Eine Integration aber wäre gemäß

der marxschen Kritik der politischen Ökonomie eine wenig zufriedenstellende Opti-

on. Um das genauer verstehen zu können, bietet sich eine Konzeption von Potentialität

an, die auf zwei miteinander verknüpften Momenten beruht. Christian Meier hat in

seinen Studien zu Caesar eine Unterscheidung zwischen Macht in den Verhältnissen

und Macht über die Verhältnisse vorgenommen. Caesars Tragik bestehe darin, zwar

Macht des ersten Typs ausgeübt haben zu können, es mangelte ihm aber an Macht,

die Verhältnisse selbst maßgeblich zu verändern.50 Weil Marx den Pöbel im Begriff

des Proletariats in eine gesellschaftliche Klasse verwandelt, wird er vorerst zu einer

Macht innerhalb der Verhältnisse. Das Proletariat wird zu der entscheidenden Produk-

tivkraft, die sich in der Arbeitskraft der überwältigenden Mehrheit der Bevölkerung

manifestiert: Ihre Fertigkeiten und Fähigkeiten bilden gemeinsam mit dem Stand des

wissenschaftlichenWissens und den hieraus ableitbaren Technologien, einemgeschick-

ten Management samt effizientem Einsatz von Produktionsmitteln (Rohstoffe, Werk-

zeuge und Maschinen) die Produktivkraft der Arbeit.51 Die Produktivkraft ergibt sich –

neben dem Begriff der Klasse – als eine weitere Konkretisierung des Begriffs der sozia-

len Möglichkeit.52 Durch die Produktivkraft seiner gesellschaftlich organisierten Arbeit

wird das Proletariat in den Produktionsprozess integriert, könnte sich also aufgrund

seiner zur gesellschaftlichen Reproduktion erforderlichen Vermögen als eine Macht in-

nerhalb des Bestehenden etablieren. Die konstitutive Macht, die dem Proletariat auf-

grund seiner Stellung im Produktionsprozess zukommt, könnte zu politischen Kämp-

fen um Anerkennung führen, die darauf hinauslaufen, sich etwa in Form von Partei-

en am politischen Willensbildungsprozess wirkmächtig zu beteiligen. Dadurch könn-

te die gesellschaftliche und rechtliche Lage der arbeitenden Bevölkerung (Verkürzung

des Arbeitstages, Sozialversicherung, Arbeitsschutz etc.) verbessert werden, wodurch

ein Ausgleich oder Kompromiss der unterschiedlichen Interessen zwischen Bourgeoi-

sie und Proletariat bei prinzipieller Beibehaltung der Klassengesellschaft samt kapi-

talistischer Produktions- und Eigentumsverhältnisse denkbar wird. Dieser Weg, den

50 Meier, Die Ohnmacht des allmächtigen Dictators Caesar, S. 23f. Siehe auch oben, Anmerkung 25 in

der Einleitung zu meiner Untersuchung.

51 Marx, Das Kapital Bd. 1, S. 54.

52 Das altgriechische Substantiv δύναμις lässt sich auch mit »Kraft« ins Deutsche übersetzen. Dies

scheint mir zumindest ein sprachlicher Hinweis dafür zu sein, dass mit »Produktivkraft« an die

aristotelische Möglichkeitsvorstellung angeknüpft wird.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 157

manche als den sozialdemokratischen bezeichnen würden, soll die Klassengegensätze

abmildern, mithin sozialen Frieden stiften. Gelänge er, so wäre die Klasse des aus dem

widerspenstigen Pöbel entwachsenen Proletariats ein Teil der bürgerlichen Gesellschaft

geworden. Doch wie Marx zu zeigen versucht, handelt es sich dabei um einen Holzweg.

Das Proletariat muss die bürgerlichen Verhältnisse radikal und deswegen revolutionär

überwinden, um aus dem Korsett von Ausbeutung und Fremdbestimmung ausbrechen

zu können. Dies lässt sich an der für soziales Möglichkeitsdenken relevanten Figur des

»Gesamtarbeiters« verdeutlichen.Marx hat denGesamtarbeiter als die Verbindung aller

Werktätigen bestimmt, die in den Produktionsprozessen einer Gesellschaft zusammen-

gefasst werden. Sie produzieren durch Einsatz ihrer Arbeitsvermögen – also indem sie

den eigenen Fähigkeiten und Fertigkeiten gemäß ihre Arbeitskraft zur Warenprodukti-

on einsetzen und hierfür Arbeitszeit aufwenden – den Reichtum der Gesellschaft, der

als eine »ungeheure Warenansammlung« erscheint.53 Doch sie treten nicht als ein sich

selbst bestimmendes Kollektiv auf, sondern als Werkstatt (Marx verwendet das heute

so harmlos klingende französische Wort »Atelier«):

»[Sie] sind die lebendige Produktionsmaschine dieser Produkte, wie sie, den gesam-

ten Produktionsprozeß betrachtet, ihre Arbeit gegen Kapital austauschen und das

Geld der Kapitalisten als Kapital reproduzieren, d.h. als sich verwertenden Wert, sich

vergrößernden Wert.«54

Der Gesamtarbeiter kann weder die Ziele der Produktion bestimmen, noch über die

in der gesellschaftlichen Arbeit entstandenen gemeinsamen Produkte verfügen, denn

seine Arbeit ist kommandierte Tätigkeit. Zwar schafft die gesellschaftliche Produktion

den Wohlstand einer jeden Nation, aber dieses allgemeine Vermögen lässt sich nicht

oder nur unverhältnismäßig durch das Proletariat aneignen. Die Teilnahme aller akti-

ven Mitglieder der bürgerlichen Gesellschaft am allgemeinen Vermögen samt friedli-

cher Koexistenz verschiedener Stände, wie Hegel es vorschwebte, kann für Marx un-

ter kapitalistischen Bedingungen nicht funktionieren, weil die abhängig Beschäftigten

nicht nur Waren, sondern immer auch Mehrwert produzieren, der vom Kapital an-

geeignet wird. Sie produzieren nicht für sich selbst, sondern für den Mehrwert des

Kapitalisten: Der arbeitende Mensch wird zum »unmittelbaren Verwertungsmittel des

Kapitals«.55 Der Gesamtarbeiter schafft kein Gesamtvermögen, über das alle Produzen-

ten etwa nachMaßgabe demokratisch getroffener Entscheidungen verfügten. Vielmehr

wird gesellschaftlich geschaffenerWert in derWarenproduktion zugunsten des Kapitals

reprivatisiert, die Werktätigen aber lediglich mit einem Lohn ausgestattet, der zumeist

nicht mehr als die erforderlichen Mittel zur eigenen Reproduktion umfasst.56

53 Marx, Das Kapital Bd. 1, S. 531.

54 Karl Marx, Theorien über den Mehrwert (Vierter Band des »Kapitals«). Erster Teil (1861-1863 ver-

fasst; nach der Fassung von 1954), in: MEW Bd. 26.1, Berlin: 1972, S. 386.

55 Marx, Das Kapital Bd. 1, S. 532.

56 Ohnehin hat es den Anschein, dass aufgrund dieser kapitalistischen Verwertungslogik nur noch

in einem vagen Sinne von einem allgemeinen Vermögen gesprochen werden kann, weil es unter

der »Herrschaft des Kapitals« für Marx undenkbar wird, den durch den Gesamtarbeiter erzeugten

Reichtum als seinen Reichtum zu begreifen – hierfür würde es einer Überwindung der bürgerli-

chen Eigentumsverhältnisse bedürfen.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 Möglichkeit

DerGesamtarbeiter, die geballte Produktivkraft der Arbeit, kann innerhalb der herr-

schenden Produktionsverhältnisse seine Macht nicht konsequent entfalten. Auch wenn

er als politisch organisierter Akteur etwa höhere Löhne, die Abschaffung der Kinder-

arbeit oder gleichen Lohn für Frauen und Männer erkämpft: Er bleibt weiterhin den

Mehrwert ausbeutenden Kräften des Kapitals unterworfen, produziert fremdbestimmt

und ist bei allen systemimmanenten Möglichkeiten der Verbesserung seiner Lebenssi-

tuation ohnmächtig, seine Vermögen als werktätiges Wesen gemäß selbstbestimmter

und vernünftiger Pläne zu realisieren und zu kultivieren.

Folglich ›muss‹ das Proletariat (als die letzte Klasse in der Vorgeschichte der

Menschheit), um seine Vermögen entfalten und seine Interessen (als Interessen der

Menschheit) durchsetzen zu können, die Macht über die Verhältnisse erringen. Nun

behaupten Marx und Engels, dass dies nicht nur erforderlich, sondern auch möglich

sei: Es mangelt der Arbeiterschaft zwar an Macht in den Verhältnissen, aber sie

scheint ihr immanente Potentiale unter kapitalistischen Bedingungen freisetzen zu

können, was letztlich zur Macht über die Verhältnisse führt. Das Proletariat wird

hierdurch zu einem inversen Caesar. Es überwindet sukzessive seine Ohnmacht in

den Verhältnissen, indem es die Macht über die Verhältnisse erlangt. Was, in der

Schilderung Meiers, dem römischen Diktator am Ende der Republik fehlte, war eine

das Bestehende transformierende Perspektive. Dem Proletariat wird sie von Marx

und Engels zugestanden, und zwar als eine, die in der kapitalistischen Wirklichkeit

gründet. Dieser Bildungsprozess proletarischer Macht wird auch in den Kämpfen um

»Anerkennung einzelner Interessen der Arbeiter in Gesetzesform« vollzogen, etwa zur

Reduktion und Begrenzung der Arbeitszeit.57 Und doch kann sich das Proletariat mit

Machtgewinnen innerhalb der bestehenden Verhältnisse nicht zufriedengeben. Diese

systemimmanenten Kämpfe um Anerkennung befeuern gleichsam einen Prozess der

revolutionären Umgestaltung des gesellschaftlichen Seins. Dieser Prozess, in dem die

ehemals Vereinzelten zu einer eigenen Klasse zusammenwachsen und als politischer

Körper reifen, geschieht gleichzeitig mit der konsequenten Durchsetzung kapita-

listischer Produktionsverhältnisse und der Etablierung der Bourgeoisie als exklusiv

herrschende Klasse (der Adel und die Kirche verlieren zunehmend an Bedeutung).

Aus dem Schoß der kapitalistischen Gesellschaft erwachsen das transformative Po-

tential des Proletariats und die Bedingungen einer künftigen, postkapitalistischen

Gesellschaftsformation:

»In dem Maße, wie die Bourgeoisie sich entwickelt, entwickelt sich in ihrem Schoße

ein neues Proletariat, einmodernes Proletariat: Es entwickelt sich ein Kampf zwischen

der Proletarierklasse und der Bourgeoisklasse, ein Kampf, der, bevor er auf beiden Sei-

ten empfunden, bemerkt, gewürdigt, begriffen, eingestanden und endlich laut pro-

klamiert wird, sich vorläufig nur in teilweisen und vorübergehenden Konflikten […]

äußert.«58

57 KarlMarx und Friedrich Engels,Manifest der KommunistischenPartei (1848), in:MEWBd. 4, Berlin:

1972, S. 471.

58 Marx, Das Elend der Philosophie, S. 141.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 159

DieMetapher des Schoßes kann nicht ernst genug genommenwerden.Marxwiederholt

diese Metapher an verschiedenen Stellen seines Werkes, so etwa auch im Vorwort zur

»Kritik der Politischen Ökonomie«:

»Eine Gesellschaftsformation geht nie unter, bevor alle Produktivkräfte entwickelt

sind, für die sie weit genug ist, und neue höhere Produktionsverhältnisse treten nie an

die Stelle, bevor die materiellen Existenzbedingungen derselben im Schoß der alten

Gesellschaft selbst ausgebrütet worden sind. Daher stellt sich die Menschheit immer

nur Aufgaben, die sie lösen kann, denn genauer betrachtet wird sich stets finden,

daß die Aufgabe selbst nur entspringt, wo die materiellen Bedingungen ihrer Lösung

schon vorhanden oder wenigstens im Prozeß ihres Werdens begriffen sind.«59

Das marxsche Konzept der sozialen Möglichkeit fußt auf der Vorstellung eines Rei-

fungsprozesses, der bereits beginnt, bevor das, was sein wird, das Licht der Welt er-

blickt – und letztlich diejenige Gesellschaftsformation aus der Welt schafft, aus der die

revolutionäre Klasse hervorgegangen ist.

Allgemeiner formuliert lautet der Gedanke, dass soziale Möglichkeiten aus dem Wirk-

lichen erwachsen und Auskunft über die Entwicklung der Gesamtgesellschaft geben. So

verstandene Möglichkeiten können in der jeweiligen Zukunft wirklich werden. Diese

transformatorischen Möglichkeiten resultieren aus vergesellschafteten Potentialen –

aus Produktivkräften, ihrer Bindung in Organisationen und rechtlichen Bedingungen

– inmitten derjenigen Gesellschaft, die durch ›kluge‹ Aktualisierungen dieser Poten-

tiale überflügelt werden soll. Klug sind konzertierte Aktualisierungen dann, wenn die

Zeit reif ist, also auch – wie man mit Aristoteles sagen könnte – die passiven Ver-

mögen der Überwindung in erforderlichem Ausmaß vorliegen und als solche erkannt

werden. Gesellschaften müssen nicht nur über die nötigen Potentiale und Akteure der

Veränderung verfügen, sondern auch reif für diese Veränderung, also veränderbar

und aufnahmeoffen, sein. Die neue Gesellschaft erweist sich demzufolge nicht als ein

»ganz Anderes«, das nach dem großen Bruch sich blitzartig einstellt, sondern als eine

Gesellschaftsformation, die sich aus der bestehenden bildet und gebildet, konfiguriert

oder konstelliert wird:

»Die Arbeiterklasse […] hat keine Ideale zu verwirklichen; sie hat nur die Elemente der

neuen Gesellschaft in Freiheit zu setzen, die sich bereits im Schoß der zusammenbre-

chenden kapitalistischen Gesellschaft entwickelt haben.«60

Doch wie schwierig es nun einmal ist, diesen richtigen Zeitpunkt (Kairos) zu bestim-

men,macht die überwiegend ruhmlose Geschichte im »Zeitalter der Extreme« deutlich.

59 Marx, Zur Kritik der Politischen Ökonomie, S. 9.

60 KarlMarx, Der Bürgerkrieg in Frankreich (1871), in: MEWBd. 17, Berlin: 1972, S. 343. Dass die künfti-

geGesellschaft nicht als etwas »ganzAnderes« begriffenwerden kann,wird deutlich an folgendem

Zitat vonMarx, wonach selbstverständlichmit Kontinuitäten zu rechnen ist: »Womit wir es hier zu

tun haben, ist eine kommunistische Gesellschaft, nicht wie sie sich auf ihrer eignenGrundlage ent-

wickelt hat, sondern umgekehrt, wie sie eben aus der kapitalistischen Gesellschaft hervorgeht, also

in jeder Beziehung, ökonomisch, sittlich, geistig, noch behaftet ist mit denMuttermalen der alten

Gesellschaft, aus deren Schoß sie herkommt.« Karl Marx, Kritik des Gothaer Programms (1875), in:

MEW Bd. 19, Berlin: 1972, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 Möglichkeit

Für uns heute mag dieses Insistieren auf gesellschaftstransformierenden und

emanzipatorischen Potentialen inmitten der kapitalistischen Wirklichkeit sowie der

damit ausgedrückte Zukunftsoptimismus naiv erscheinen, und es erfordert größte

intellektuelle Anstrengung, den Optimismus vorsichtig neu zu begründen. Diese

Bemühungen, in welche die Erfahrungen des 20. Jahrhunderts eingegangen sind,

laufen immer wieder Gefahr, daran zu verzweifeln. – Mit Marx hingegen konnten

Minervas Eule und der Gallische Hahn eine produktive, mithin auch explosive Liaison

eingehen: Das Mögliche entspringt aus dem Wirklichen, kann zur Transformation

der bestehenden Gesamtgesellschaft aktualisiert werden, wenn ihre tragenden In-

stitutionen zu schwach geworden sind, um den revolutionären Akteuren in ihrem

Streben nach Verwirklichung des bereits Möglichen mit Gegenwehr in erforderlichem

Maße zu begegnen. Kritik der gesellschaftlichen Wirklichkeit ist sowohl Darstellung

des Bestehenden in seinen maßgeblichen Wirkzusammenhängen als auch Verge-

genwärtigung des prospektiv Möglichen im Medium eines kinetischen Begriffs der

Realmöglichkeit.

c. Die Notwendigkeit des gesellschaftlich Möglichen: Die marxsche

Geschichtsphilosophie und der emanzipatorische Fortschritt

Marxens Kritik der Politischen Ökonomie impliziert Erkenntnisse über die zukünfti-

ge Entwicklung des Menschengeschlechts, auch wenn sie sich detaillierter Aussagen

über die konkrete Ausgestaltung der kommenden Gesellschaft enthalten muss. Doch

tendenziell ist sie in der gegenwärtigen Gesellschaftsformation angelegt und dergestalt

erkennbar. Ernst Bloch hat das einmal so umschrieben:

»Die dialektisch-historische Tendenzwissenschaft Marxismus ist derart die vermit-

telte Zukunftswissenschaft der Wirklichkeit plus der objektiv-realen Möglichkeit in

ihr«.61

Kritik beansprucht, die richtungweisenden Potentiale und historischen Tendenzen in-

nerhalb der bestehenden Gesellschaftsformation zu erschließen, ohne obendrein noch

Rezepte für die »Garküche der Zukunft« zu entwerfen.62 Kritik enthüllt diese Vermö-

gen, wenn sie sich auf die Kräfte und Widersprüche der herrschenden Verhältnisse

richtet. In gewisser Weise wird dadurch die Kluft zwischen Gegenwart und Zukunft

geschlossen.

Damit hat die marxscheTheorie der Gesellschaft zugleich den Status utopischenDen-

kens von sich gewiesen: Die Zukunft soll nicht mehr denjenigen überlassen werden, die

wünschbare gesellschaftliche Zustände auspinseln. Der marxsche Materialismus trat

als Theorie der Geschichte auf, in deren Fortgang zentrale Probleme der kapitalisti-

schen Gesellschaftsformation behoben werden. Der Sozialismus konnte deswegen, wie

Engels proklamiert, von der »Utopie zurWissenschaft« fortentwickelt werden.63 Die Ar-

61 Bloch, Das Prinzip Hoffnung, S. 331.

62 Marx, Das Kapital Bd. 1, S. 25.

63 Friedrich Engels, Die Entwicklung des Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft (1880), in:

MEW Bd. 19, Berlin: 1962, S. 177ff.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 161

beiterklasse habe, so Marx, keine »Utopien durch Volksbeschluß einzuführen.«64 Denn

die höhere, sozialistische Lebensform könne nicht einfach in positive Gesetze gegossen

werden, sondern ergibt sich als Resultat von lange dauernden sozialen Kämpfen, die

mehr und mehr alle gesellschaftlichen Bereiche durchdringen, mithin den Menschen

selbst (in seinem Fühlen und Denken) verändern und ihn damit seinem »wahren« We-

sen annähern. Dem Proletariat kommt dabei die Aufgabe zu, gemäß der ökonomischen

Entwicklung die Revolution voranzutreiben. In dieser geschichtlichen Entwicklung ver-

liere utopisches Denken sukzessive seine Berechtigung:

»Die Bedeutung des kritisch-utopistischen Sozialismus und Kommunismus steht im

umgekehrten Verhältnis zur geschichtlichen Entwicklung. In demselben Maße, worin

der Klassenkampf sich entwickelt und gestaltet, verliert diese phantastische Erhebung

über denselben, diese phantastische Bekämpfung desselben allen praktischen Wert,

alle theoretische Berechtigung.«65

Allerdings scheint es mit Rekurs auf die neue Gesellschaft, die bereits unter gegebe-

nen Verhältnissen in Umrissen erkannt werden könne, nur noch diese eine Möglichkeit

zu geben: Die einzige mögliche Alternative zur kapitalistischen Gesellschaftsformation

ist der Sozialismus. Die Zukunft der bürgerlichen Gesellschaft scheint also nicht für

unterschiedliche Entwicklungsprozesse offen, sondern die einzige konsequente Fort-

entwicklung besteht in der klassenlosen, letztlich kommunistischen Gesellschaft.

Wenn die Geschichte als eine Geschichte von Klassenkämpfen erscheint, so ist der

Übergang von einer Gesellschaftsformation zur anderen die Revolution.Wenn zugleich

Fortschritt möglich ist, so richtet sich der Blick gen Zukunft:

»Die soziale Revolution des neunzehnten Jahrhunderts kann ihre Poesie nicht aus der

Vergangenheit schöpfen, sondern nur aus der Zukunft.«66

Das Mögliche entsteht aus dem Wirklichen, sodass der Raum an zukünftigen Ent-

wicklungsmöglichkeiten begrenzt ist. Darin liegt nichts Außergewöhnliches, diese Be-

grenztheit gehört vielmehr zur klassischen Konzeption der realenMöglichkeit, denn ein

so verstandenes Mögliches ist immer relativ zu Wirklichem. Allein es ist zu klären, wie

stark diese Einhegung, Begrenzung oder Fokussierung ausfallen darf, um überhaupt

noch von Möglichkeiten und ihren Räumen sprechen zu können.67 Konkret lautet die

64 Marx, Der Bürgerkrieg in Frankreich, S. 343. Dort auch das folgende Zitat.

65 Marx und Engels, Manifest der Kommunistischen Partei, S. 491.

66 Marx, Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte, S. 117.

67 Diese Frage ist etwa motiviert durch Castoriadis. Er setzt Bedingungen, die ein Verständnis so-

zialer Dynamik erfüllen müssen, um als Möglichkeitsdenken (im Gegensatz zu Determinismus)

bezeichnet werden zu können. Wie Marx lautet die Startbedingung, dass das geschichtlich Reale

nicht vollkommen vernünftig ist. Wäre es vollständig vernünftig, so gäbe es kein Tun, keine Pra-

xis mehr, in der die Ziele stets aufs Neue zu setzen wären: »Das Tun impliziert, daß das Wirkliche

nicht durchgängig vernünftig ist, ebenso aber auch, daß es kein Chaos ist.« Dieses Tun beruht auf

einem Verständnis von Akteuren, die nicht blindlings einem sie durchwirkenden geschichtlichen

Prinzip unterworfen sind, sondern die mit praktischer Vernunft begabt die Möglichkeiten erken-

nen und ergreifen – oder auch nicht. Das Tun impliziert nämlich, »daß es Rillen, Kraftlinien, Adern

darin gibt, die das Mögliche undMachbare begrenzen, dasWahrscheinliche anzeigen und es dem

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Möglichkeit

Frage: Scheinen in der marxschen Darstellung der künftigen Entwicklung tatsächlich

Möglichkeiten des sozialen Wandels auf?

Weil die Klassentheorie (samt geschichtsphilosophischen Implikationen) flankiert

wird von einem »Ökonomismus« (samt der Idee des systemimmanenten Zusammen-

bruchs), scheint die sozialistische Überwindung kapitalistischer Systeme eher als eine

unvermeidbare Konsequenz geschildert zu werden. Gerade der ökonomisch argumen-

tierende Marx ist auf den Nachweis erpicht, dass die kapitalistische Ordnung an ihren

inneren Widersprüchen zerbricht, wie sie beispielsweise im tendenziellen Fall der Pro-

fitrate zutage treten. Die im Schoß der kapitalistischen Gesellschaft heranreifenden Po-

tentiale implizieren nicht unterschiedliche soziale Entwicklungstendenzen. Angesichts

der bürgerlichen Epoche scheint einzig die klassenloseGesellschaft als die nächste Stufe des

historischen Prozesses möglich zu sein. Allerdings ist diese unterstellte Fortschrittslogik

insofern bemerkenswert, als die Notwendigkeit geschichtlichen Fortschritts, manifes-

tiert durch den Sieg der jeweils progressiven Klasse, für alle bisherige Geschichte nicht

gilt:

»Die Geschichte aller bisherigen Gesellschaft ist die Geschichte von Klassenkämpfen

[…] Unterdrücker und Unterdrückte standen in stetem Gegensatz zueinander, führten

einen ununterbrochenen, bald versteckten, bald offenen Kampf, einen Kampf der je-

desmal mit einer revolutionären Umgestaltung der ganzen Gesellschaft endete oder

mit dem gemeinsamen Untergang der kämpfenden Klassen.«68

Die hier skizzierte Alternative zur revolutionären Umgestaltung heißt Bürgerkrieg, bei

dem alle involvierten Klassen zerriebenwerden, untergehen und keine den Sieg erringt.

Somit wird inmitten der Szenerie der widerstreitenden Klassen ein Anderskönnen er-

sichtlich – in dem Zitat durch die Konjunktion »oder« ausgedrückt. Demnach gibt es

für Marx zumindest eine Alternative zum Progress, nämlich das Scheitern der revolu-

tionären Umgestaltung. Wenn das Scheitern als Alternative zum Fortschritt vorgestellt

wird, verliert er sein ›Notwendigkeitsantlitz‹: Fortschritt ist einzig und allein möglich,

nicht aber notwendig.

Retrospektiv sind also zumindest zwei unterschiedliche Verläufe und Resultate von

Klassenkämpfenmöglich gewesen. Prospektiv gilt das aber nichtmehr. Im finalen Klas-

senkampf zwischen Bourgeoisie und Proletariat verliert Möglichkeitsdenken seine Be-

rechtigung, weil der Ausgang bereits festzustehen scheint: An der notwendigen Reali-

sierung der sozialistischen Gesellschaft geht früher oder später kein Weg vorbei. Weil

sich die Klassengegensätze zunehmend polarisieren, die Arbeiter die Konkurrenz un-

tereinander zugunsten ihrer Vereinigung überwinden und die systemimmanenten Kri-

sen immer gewaltiger werden, wird die Neugestaltung der Gesellschaft als sozialisti-

sche unausweichlich und gelingen:

»Mit der Entwicklung der großen Industrie wird also unter den Füßen der Bourgeoisie

die Grundlage selbst hinweggezogen, worauf sie produziert und die Produkte sich

Handeln erlauben, im Gegebenen Eingriffspunkte zu finden.« Cornelius Castoriadis, Gesellschaft

als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen Philosophie, Frankfurt a.M.: 1984, S. 135f.

68 Marx und Engels, Manifest der Kommunistischen Partei, S. 462.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 163

aneignet. Sie produziert vor allem ihren Totengräber. Ihr Untergang und der Sieg des

Proletariats ist unausweichlich.«69

Demzufolge ist der Progress hin zur sozialistischen Gesellschaft, die im Schoße der

kapitalistischen entsteht, als eine Entwicklung zu verstehen, die an die leibnizsche Idee

erinnert, wonach der Lauf der Dinge vorgezeichnet sei:

»Das Gegenwärtige ist mit dem Kommenden schwanger, das Zukünftige läßt sich aus

dem Vergangenen lesen.«70

Pure Notwendigkeit wäre dem geschichtlichen Prozess eigentümlich und die Differenz

zwischen bestehender und zukünftiger Wirklichkeit wäre gesetzesmäßig zu deduzie-

ren.71

Dieses Ergebnis mag frustrieren. Der Begriff der prospektiven Möglichkeit, wie ich

ihn mit Marx (und gegen Hegel) zu entwickeln versucht habe, verwandelt sich in pro-

spektive Notwendigkeit. Was also bleibt am Ende dieser Betrachtung über Marx? Mit

Marx geht es darum, den Blick der Wissenschaftlerin auf die Befreiungslogiken im So-

zialen zu richten. Wissenschaft wird zu einer kritischen Unternehmung, weil sie die

Potentiale der Veränderung im Sozialen aufspürt inmitten der bestehenden Antagonis-

men. Kritik am Bestehenden wird fortan als Einsicht in den transitorischen Charakter

der kapitalistischen Gesellschaft aufgefasst und betrieben. Wenn aber die Geschichte

des Proletariats als ein Befreiungsprozess verstandenwird, der sich künftig unvermeid-

lich fortsetzen wird, so wird das zum Problem: Aus einem Denken von sozialen Mög-

lichkeiten wird ein Denken sozialer Notwendigkeit. Das Moment der Kontingenz, wie

es für ein an Aristoteles angelehntes Möglichkeitsverständnis unumstößlich ist, wird

aus dermaterialistischen Antizipation postkapitalistischer Verhältnisse ausgetrieben.72

Wenn auf die kapitalistische die klassenlose Gesellschaft notwendig folgt, ist ein Begriff

der sozialenMöglichkeit zur Analyse und zumVerständnis kapitalistischerWirklichkeit

69 A.a.O., S. 474. Deutlicher noch wird Engels in einer Retrospektive auf die Entwicklung des sozialis-

tischen Gedankens, der in Marx seine Vollendung fand: »Hiernach erschien jetzt der Sozialismus

nichtmehr als zufällige Entdeckung dieses oder jenes genialen Kopfs, sondern als das notwendige

Erzeugnis des Kampfes zweier geschichtlich entstandner Klassen, des Proletariats und der Bour-

geoisie. Seine Aufgabe war nicht mehr, ein möglichst vollkommnes System der Gesellschaft zu

verfertigen, sondern den geschichtlichen ökonomischen Verlauf zu untersuchen, dem diese Klas-

sen und ihr Widerstreit mit Notwendigkeit entsprungen, und in der dadurch geschaffnen öko-

nomischen Lage die Mittel zur Lösung des Konflikts zu entdecken.« Engels, Die Entwicklung des

Sozialismus von der Utopie zur Wissenschaft, S. 208.

70 Gottfried Wilhelm Leibniz, Auf Vernunft gegründete Prinzipien der Natur und der Gnade (1714),

in: ders., Monadologie und anderemetaphysische Schriften, Hamburg: 2002, S. 167. Vgl. im selben

Band: Leibniz, Monadologie (1714), § 22, S. 119.

71 Honneth, Die Idee des Sozialismus, S. 72.

72 So ist etwa Budes Interpretation des Kapitalismus zumindest als post-marxistisch einzuordnen:

»Alles, auch der Kapitalismus, ist anders möglich. Diese so harmlos daherkommende Formel der

Kontingenz ist freilich deshalb so gespenstig, weil sie die Utopie wie auch den Untergang denkbar

macht.« Heinz Bude, Die Welt nach Marx, in: Merkur, 63. Jahrgang, 2009, S. 268. Mit Marx müsste

es demgegenüber heißen: Der Kapitalismus entfacht eine notwendigerweise über sich hinaus-

strebende Dynamik, die im Schoß seiner selbst entfacht wird und unausweichlich in sozialistische

Verhältnissemünden wird. Utopie wie Kontingenz spielen hierbei keinemaßgebliche Rolle mehr.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Möglichkeit

hinfällig geworden.73 Seine vonmir unterstellte Relevanz, nämlich als Grundbegriff Kri-

tischer Gesellschaftstheorie zu rangieren, hätte er verwirkt.

Doch dieser Schluss ist nur dann zu ziehen, wenn wir auch heute noch diese

Zwangsläufigkeit für plausibel, mithin für wahr hielten. Demgegenüber kann eine

Kritik der gesellschaftlichen Wirklichkeit weiterhin an Marx anknüpfen, wenn sie

einerseits der materialistischen Geschichtstheorie in ihren Notwendigkeitsurteilen

nicht auf den Leim geht und andererseits den bereits in den marxschen Frühschriften

entwickelten Gedanken aufgreift, wonach es der Kritikerin um die Hebung sozialer

Vermögen zur Darstellung der Gesamtgesellschaft unter dem Aspekt ihrer Verän-

derbarkeit zu tun ist. So würden Potentialitätsüberlegungen weiterhin dazu dienen,

die Wirklichkeit im Horizont ihrer Möglichkeiten zu erfassen. Auch der Anspruch,

praktische Relevanz zu entfalten, also wirksam zu werden, wäre weiterhin gegeben,

indem eine Kritik der Wirklichkeit die Bedingungen und Vermögen zu ihrer erstre-

benswerten Veränderung, aber auch die Kräfte und Tendenzen ihrer Verhinderung

aufzudecken unternimmt inmitten der Debatten und politischen Kämpfe. Die Zukunft

bliebe mit Hegel und gegen Marx weiterhin offen74, also empfänglich für verschiedene

Entwicklungsmöglichkeiten. Aus der Gegenwart ließen sich Wege möglicher Zukünfte

erschließen – regressive wie progressive.

2. Kritik der materialistischen Geschichtsauffassung. Weber und
der Begriff der objektiven Möglichkeit in den Sozialwissenschaften

Kontingenz wurde in der bisherigen Darstellung auf Ebene der Logik, der Natur, dem

Seienden als Seiendes, der menschlichen Praxis und von gesellschaftlichen Wirkungs-

zusammenhängen thematisch. In all diesen Gegenstandsbereichen mag ein aristoteli-

scher Ansatz angemessen sein, weil er Kontingenz als Grundbestimmung setzt. Gegen

den spinozianischen Substanzgedanken, aus dem die totale Bestimmtheit von allem

folgt, lassen sich handlungs- und sozialphilosophische Ansätze anführen, die auf die

bloß partielle Bestimmtheit sozialer Sachverhalte und Prozesse hinweisen und deswe-

gen auf Kontingenz rekurrieren. Aber auch die Biologie des 19. Jahrhunderts und die

theoretische Physik nach Einstein und Heisenberg brachten Erkenntnisse hervor, die

sich nicht mehr in ein streng deterministisches System einfügen ließen. Bezogen auf

73 Gewiss wäre für uns heutige eine sehr viel näherliegende Alternative zur Revolution einerseits

oder dem Untergang der kämpfenden Klassen samt Regression andererseits denkbar: »Marx hat

nicht erwogen, daß die bürgerliche Ökonomie das zur Basis ihrer Existenzmachen könnte, was sie

durch die permanente Steigerung der Produktivkräfte intendiert: wachsenden Reichtum durch

wachsende Unabhängigkeit von der Arbeit der Massen. […] Ausgeschlossen blieb die Möglichkeit,

daß diese bürgerliche Ökonomie sowohl vorm Untergang sich retten wie zu höherer Perfektion

ihres Systems gelangen kann«. Karl Heinz Haag, Der Fortschritt in der Philosophie, Frankfurt a.M.:

1983, S. 185.

74 Vgl. Terry Pinkard, Contingency and Necessity in History: Rethinking Hegel, in: Rüdiger Bubner

und Walter Mesch (Hg.), Die Weltgeschichte – das Weltgericht? Stuttgarter Hegel-Kongreß 1999,

Stuttgart: 2001, S. 117.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 165

die Biologie seien namentlich Darwin und Wallace erwähnt, die auf Aristoteles verwie-

sen, weil er den Begriffen »Prozess« und »Funktion« zentralen Stellenwert bei der Er-

forschung des Natürlichen eingeräumt hat – womit untrennbar sowohl »Kontingenz«

als auch »Vermögen« als Grundbestimmungen gesetzt sind. Von Darwin ist der Satz

überliefert:

»Linné und Cuvier waren meine beiden Götter, aber verglichen mit dem alten Aristo-

teles waren sie reine Schulbuben.«75

Was für die Biologie zutrifft, gilt zunehmend auch für die Physik; Aristoteles kehrt auf

die Bühne der Naturwissenschaften zurück: Weder sind evolutionäre Prozesse mit rein

deterministischen Gesetzmäßigkeiten hinreichend zu beschreiben, noch ist es prinzi-

piell möglich, zugleich den Ort und den Impuls eines kleinsten Teilchens zu bestim-

men; Elementarteilchen sind grundsätzlich unterbestimmt.76 Das, was nicht vollends

bestimmt oder bestimmbar ist, bezeichnen wir üblicherweise als kontingent. Die Ak-

tualität des Aristoteles besteht also gerade darin, die Vorstellung von Kontingenz als

unumstößlichen Aspekt von bewegten Dingen im Kontext ihrer Mit- oder Umwelt er-

fasst zu haben. Im Gegensatz zu Spinoza wird Kontingenz nicht als Scheinkategorie

aufgefasst, die aufgrund einer mangelhaften Erkenntnisweise endlicher und mit be-

grenzter Vernunft ausgestatteter Einzeldinge unvermeidlich sei. Bei aller Regelmäßig-

keit des Natürlichen und Sozialenmuss eine prinzipielle Ungewissheit über den Verlauf

künftiger Werdens- oder Veränderungsprozesse unterstellt werden. Gleichwohl lassen

sich Aussagen über derartige Prozesse treffen, es herrscht alles andere als reines Un-

wissen – oder positiv ausgedrückt: Solche Prozesse erweisen sich als partiell bestimmt,

und Erkenntnisse über sie sind immer auch Erkenntnisse über Mögliches, das gemäß

der aristotelischen Unterscheidung weder notwendig noch unmöglich ist.77

75 Zitiert nach: Randall, Die Bedeutung derNaturphilosophie des Aristoteles, S. 236. Aus biologischer

Perspektive des 20. Jahrhunderts sei noch die Auffassung vonMax Delbrück hinzugefügt, wonach

man Aristoteles den Nobelpreis hätte verleihen müssen, wenn dies posthum möglich wäre. Der

Grund: Er habe die Prinzipien der DNA entdeckt (insbesondere das Form-Prinzip, das die gene-

tische Information innerhalb des Zeugungsprozesses im Samen darstellt). Allerdings macht Del-

brück dies an der Vorstellung des unbewegten Bewegers fest und nicht an der Vorstellung von

Kontingenz: »And yet, ›unmoved mover‹ perfectly describes DNA: it acts, creates form and deve-

lopment, and is not changed in the process.«MaxDelbrück, Aristotle-totle-totle, in: JaquesMonod

und Ernest Borek (Hg.), Of Microbes And Life, New York/London: 1971, S. 55.

76 »Wenn wir aus den atomaren Erscheinungen auf Gesetzmäßigkeiten schließen wollen, so stellt

sich heraus, daß wir nicht mehr objektive Vorgänge in Raum und Zeit gesetzmäßig verknüpfen

können, sondern […] Beobachtungssituationen. Nur für diese erhalten wir empirische Gesetzmä-

ßigkeiten. Die mathematischen Symbole, mit denen wir eine solche Beobachtungssituation be-

schreiben, stellen eher das Mögliche als das Faktische dar. […] Diese bestimmte Erkenntnis des

Möglichen läßt zwar einige sichere und scharfe Prognosen zu, in der Regel aber erlaubt sie nur

Schlüsse auf die Wahrscheinlichkeit eines zukünftigen Ereignisses.« Werner Heisenberg, Quan-

tenmechanik und Kantsche Philosophie (1969), in: ders., Quantentheorie und Philosophie, Stutt-

gart: 2008, S. 71f.

77 In Bezug auf die Quantenmechanik heißt das: Es sind Erkenntnisse über die relative Häufigkeit

im »Verhältnis« der kleinsten Energiepäckchen zueinander möglich. Wie sich das einzelne Pa-

ket verhält, ist zwar unbestimmt, aber statistische Aussagen über die Verteilung der Elementar-

teilchen können dennoch getroffen werden. Doch diese Unbestimmtheit, wie sie den nahezu ei-

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Möglichkeit

Doch geht mit dieser Renaissance des Aristoteles in den Naturwissenschaften auch

die Vorstellung von Andersseinkönnen in den modernen Sozialwissenschaften, wie sie

in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts als eigenständige wissenschaftliche Diszi-

plin entstanden sind, einher?78 Einer ihrer Protagonisten, Max Weber, hat in seinem

Bemühen um eine stichhaltige Methodologie den Begriff der »objektiven Möglichkeit«

geprägt. Möglichkeit wird zum Gegenstand von erkenntnistheoretischen Reflexionen

derWissenschaftslehre.Weber führt den Begriff imKontext seiner Kritik an geschichts-

philosophischen Konzeptionen ein, die auf teleologischen Prinzipien beruhen und dem

geschichtlichen Prozess eine allzu eindimensionale Zwangsläufigkeit unterstellen. Kon-

kret richtet sich Weber gegen die materialistische Geschichtsauffassung, wie er sie am

»Kommunistischen Manifest« von Marx und Engels festmacht. Knapp sechzig Jahre

nach dessen Erscheinen formuliert er:

»Die sogenannte ›materialistische Geschichtsauffassung‹ in dem alten genial-primi-

tiven Sinne […] beherrscht heute nur noch die Köpfe von Laien und Dilettanten. Bei

ihnen findet sich allerdings noch immer die eigentümliche Erscheinung verbreitet,

daß ihrem Kausalbedürfnis bei der Erklärung einer historischen Erscheinung so lange

nicht Genüge geschehen ist, als nicht irgendwie und irgendwo ökonomische Ursachen

als mitspielend nachgewiesen sind (oder zu sein scheinen)«.79

Ein ökonomistisches Kausalbedürfnis, das Weber der marxistischen Geschichtsbe-

trachtung attestiert, verenge den Raum an Ursachen historischer Prozesse auf eine

inakzeptable Weise. Hierbei sieht er eine Strategie bei Marx und Engels am Werke,

die von der Auseinandersetzung um Hegels Pöbel bereits bekannt ist: Sachverhalte, die

genschaftslosen Elementarteilchen zukommt, einfach auf die Welt des Menschen zu übertragen,

würde auch den Meister der Analogien, Aristoteles, sicherlich irritieren. Demgegenüber bemerkt

Hondrich: »Auch wennman die Analogie zwischen Naturwelt und Sozialwelt nicht so weit treiben

will, die Makroprozesse der Vergesellschaftung genauso wie die der Physik den Kausalgesetzen

zu unterwerfen, liegt doch eines nahe: die inneren Strukturierungen und äußeren Bewegungen

von Gruppen, Kollektiven, sozialen Systemen lassen sich wegen der Verzahnung und gegensei-

tigen Stützung von Handlungen […] gesetzmäßig erfassen und voraussagen als Handlungen von

Individuen selber.« Hondrich, Begrenzte Unbestimmtheit als soziales Organisationsprinzip, S. 63.

78 Diese Frage ist zwar zu bejahen – allerdings nicht mit Weber, wie ich im Folgenden zu zeigen

versuche. Man müsste dann eher auf einen anderen Klassiker der Soziologie, nämlich auf Georg

Simmel verweisen. Zwar werde ich mich im Folgenden nicht weiter mit Georg Simmel beschäfti-

gen, weilWebers Verständnis von Sozialwissenschaft weitaus stärker vonHorkheimer undAdorno

rezipiert worden ist. Aber zumindest dieser Hinweis erscheint mir erforderlich zu sein, um kein

falsches Bild entstehen zu lassen. Simmel hat im Rahmen erkenntnistheoretischer Überlegungen

vorgeschlagen, von der kantischen Anschauungs- zur Möglichkeitsform überzugehen. Der Raum

gestaltet sich unter soziologischer Perspektive nicht als eine bloße Anschauungsform, sondern

als Möglichkeitsform. Er fungiert damit als Fundament für gesellschaftliche Ordnung überhaupt.

Vgl. Andrea Glauser, Von der Anschauungs- zur Möglichkeitsform. Simmels soziologische Reinter-

pretation der Kantschen Raumtheorie, in: Christian Papilloud und Cécile Rol (Hg.), Soziologie als

Möglichkeit. 100 Jahre Georg Simmels Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung,

Wiesbaden: 2009, S. 65ff.

79 Max Weber, Die »Objektivität« sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis (1904),

in: ders., Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre, Tübingen: 1988, S. 167.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 167

nicht in die vernünftige Betrachtung passen, werden als »wissenschaftlich bedeutungs-

lose ›Zufälligkeit‹« ausgeschlossen. Diese Strategie sei insbesondere dann erforderlich,

wenn sich in verschiedenen, aber ökonomisch betrachtet gleichen Situationen unter-

schiedliche Ergebnisse eingestellt haben:

»[D]ann degradiert man, um die Suprematie des Oekonomischen zu erhalten, alle

diese Momente zu den historisch zufälligen ›Bedingungen‹, unter denen die ökono-

mischen Motive als ›Ursachen‹ wirken.«80

Weber hält einen derartig reduktionistischen Ansatz auf keinemwissenschaftlichenGe-

biet der »Kulturerscheinungen« für zielführend – also auch nicht auf dem Gebiet der

politischen Ökonomie. Die Soziologie habe sich nicht nur von solchen Reduktionen,

sondern auch von dem Anspruch zu verabschieden, ›die‹ kulturelle, soziale oder histo-

rische Wirklichkeit als Ganzes – oder hegelianisch ausgedrückt: in ihrer Totalität – zu

erfassen.

Um mit Weber soziale Tatsachen überhaupt begreifen zu können, muss ein Er-

kenntnissubjekt sie in ein »Gedankengebilde« verwandeln. Es mag zwar sein, dass sub

specie aeternitatis Wirkliches vollends bestimmt ist, aber im Lichte der Kopernikani-

schen Wende Kants scheint es unmöglich, das Wirkliche in all seinen Hinsichten und

Bedingtheiten zu begreifen. Wer den Erfolg oder das Eintreten eines sozialen Sach-

verhalts auf Ursachen zurückführen möchte, muss dabei selektiv vorgehen, um auf-

grund der Mannigfaltigkeit kausaler Momente überhaupt zu Erkenntnis zu gelangen. An

der Geschichtswissenschaft macht Weber deutlich, inwiefern immer eine Auswahl aus

der »Unendlichkeit der Determinanten« getroffen werdenmuss, damit soziale Prozesse

erschlossen werden können:

»[E]s kommt der Geschichte ausschließlich auf die kausale Erklärung derjenigen ›Be-

standteile‹ und ›Seiten‹ des betreffenden Ereignisses an, welche unter bestimmten

Gesichtspunkten von ›allgemeiner Bedeutung‹ und deshalb von historischem Interesse

sind.«81

So interessieren am Tod von Caesar zumeist nicht kriminalistische oder medizinische

Aspekte, sondern der politische Kontext und die erheblichen Folgen für die Zeit danach.

Kurzum: Wir sind zu Zwecken der Erkenntnis genötigt, eine Auswahl aus dem schier

unendlichen Kosmos der Gründe zu treffen, und das Erkenntnisinteresse bestimmt die-

se Auswahl.

Um die kausalen Zurechnungen »adäquat« vornehmen zu können, also die bedeut-

samen Kausalzusammenhänge gemäß dem gesetzten Erkenntnisinteresse erfassen zu

können, bedarf es sozialwissenschaftlicher Methoden (Regelwissen) und historischen

Sachverstands (Quellenwissen). Zur Überprüfung der adäquaten Verursachung bezieht

sich Weber auf ein Verfahren, bei dem der Begriff der objektiven Möglichkeit zentral ist.

Die Vorstellung von objektiver Möglichkeit geht auf den Psychologen und Physiologen

Johannes von Kries zurück. Mit Kries dient der Begriff dazu, das Eintreten oder Nicht-

Eintreten eines Ereignisses fassen zu können:

80 A.a.O., S. 168f.

81 Weber, Kritische Studien auf dem Gebiet der kulturwissenschaftlichen Logik (1906), S. 272.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Möglichkeit

»Man nennt also das Eintreten eines Ereignisses unter gewissen ungenau bestimmten

Umständen dann objectiv möglich, wenn Bestimmungen dieser Umstände denkbar

sind, welche gemäß den factisch geltenden Gesetzen des Geschehens das Ereignis

verwirklichen würden.«82

Ein laplacescher Dämon könnte auf den Begriff der objektiven Möglichkeit verzichten,

da er alle Bestimmungen für den Erfolg eines Ereignisses vor Augen hätte. Wenn aber

nur einige und nicht alle Umstände, die ein Ereignis bedingen, erkannt werden (kön-

nen), vermag der Begriff der Möglichkeit die partielle Bestimmung eines Ereignisses in

Aussagesätzen anzudeuten. Auch wenn es seltsam klingen mag: Objektive Möglichkeit

resultiert aus subjektivem Unwissen über die Totalität aller Bedingungen oder aus der

subjektiven Entscheidung, für das Verständnis eines Ereignisses gemäß vorliegendem

Erkenntnisinteresse eine spezifische Auswahl aus dieser Totalität getroffen zu haben.

Objektiv möglich ist ein Ereignis genau dann, wenn die berücksichtigten Bedingungen

seines Erfolges oder Eintretens den bekannten und hierfür relevanten Gesetzmäßigkei-

ten nicht zuwiderlaufen: Objektiv möglich ist das, was nicht unmöglich ist. Doch rekurriert

Weber auf die von Kries skizzierte Kategorie der objektiven Möglichkeit lediglich auf

solch dürre Weise?83

Die Kategorie der objektivenMöglichkeit, soWeber, sei hilfreich, um die Erkenntnis

der Kausalzusammenhänge historischer Vorgänge unter einem spezifischen Erkennt-

nisinteresse »adäquat« zu begreifen. Weil hierfür notwendigerweise eine Auswahl aus

der Menge an determinierenden Momenten getroffen werden muss, geht damit auch

eine gewisse Unsicherheit einher, ob tatsächlich die relevanten Gründe für den zu un-

tersuchenden Prozess ausgewählt worden sind.Weber schlägt ein Prüfverfahren in Form

eines Gedankenexperiments vor, um die Kausalbeziehung zwischen »jenen ›wesentlichen‹

Bestandteilen des Erfolgs und bestimmten Bestandteilen aus der Unendlichkeit deter-

minierender Momente« festzustellen.84 Um also die adäquaten von nicht oder kaum

bedeutsamen Faktoren eines historischen Prozesses zu scheiden, kann die Historikerin

insofern kontrafaktisch verfahren, als sie einzelne Ereignisse als Faktoren eines histori-

82 Johannes von Kries, Über den Begriff der objectiven Möglichkeit und einige Anwendungen des-

selben, Leipzig: 1888, S. 5.

83 Gleichwohl könnte dieser Begriff der objektiven Möglichkeit von Interesse sein, weil Kries ihn nä-

her bestimmt durch den Begriff des Spielraums. Kriesmerkt an, dass aufgrund gewisser Bedingun-

gen das Eintreten eines Ereignisses unbestimmt bleibe. Diese Unbestimmtheit wird als »Spiel-

raumverschiedenartigen Verhaltens« aufgefasst. Kries illustriert das amwahrscheinlichkeitstheo-

retischen Beispiel des Würfelspiels. Wenn ein Ereignis, das Würfeln der Zahl 6, eingetreten ist, ist

es vollends bestimmt, doch vor demWurf kann nur angegeben werden, dass bei einem sechsseiti-

genWürfel die Zahl 6mit der Häufigkeit 1/6 fällt. Häufigkeit sei ein empirischer Begriff, Spielraum

seine theoretische Entsprechung. Der Spielraum umfasst dann die unterschiedlichen Ereignisse,

die eintreten können, also möglich sind. Oder allgemeiner gefasst: Alle möglichen Ereignisse un-

ter bestimmten allgemeinen Bedingungen bilden den Spielraum, welcher folglich zum Inbegriff

möglicher Alternativen wird. A.a.O., S. 7. Zur Theorie des Spielraums vgl. auch Johannes von Kries,

Die Principien derWahrscheinlichkeitsrechnung. Eine logische Untersuchung, Freiburg: 1886, ins-

besondere Kapitel VII.

84 Weber, Kritische Studien auf dem Gebiet der kulturwissenschaftlichen Logik, S. 273.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 169

schen Prozesses ausschaltet oder abändert.85 Daraufhin imaginiert sie, welchen Verlauf

jener dann genommen hätte. Diese Experimente werden in Möglichkeitsurteilen gefällt.

Objektiv ist die hierfür zugrundgelegte Kategorie der Möglichkeit, weil unter Anwen-

dung gewisser Erfahrungsregeln auf tatsächlich stattgefundene Geschichtsprozesse re-

kurriert wird.86 Indem andere, als möglich erachtete Resultate eines sozialen Prozesses

skizziert werden, lassen sich die maßgeblichen Ursachen des tatsächlichen Ausgangs

deutlicher erfassen. Ein derartiges Gedankenexperiment kommt nicht ohne die Kate-

gorie der Möglichkeit aus. Mit dieser Kategorie und unter Berücksichtigung nomologi-

schen Wissens (Erfahrungsregeln des Geschehens) sowie von Wissen über historische

Tatsachen können Alternativen zum tatsächlichen Verlauf konstruiert werden.

Der Begriff der objektiven Möglichkeit wird damit in der Retrospektive angewendet.

Die so imaginierten Alternativen sind immer nur Alternativen zu sozialen Prozessen,

die tatsächlich stattgefunden haben. Für Weber wäre es widersinnig, diesem Denken

vonAlternativen inmitten einer sozialwissenschaftlichen Betrachtung einen Stellenwert

einzuräumen, der über solche methodischen Operationen zum besseren Verständnis

des tatsächlichen Verlaufs hinausgeht. Andersseinkönnen wird einzig im Irrealis der Ver-

gangenheit zugelassen.87 Zwar könnte der Forscher ein Gespür für das Andersseinkön-

nen sozialer Prozesse gewinnen, wenn er sich diesen Gedankenexperimenten gemäß

dem Begriff der objektiven Möglichkeiten hingibt, aber darüber schweigt Weber. Die-

se Experimente gleichen Forschungen unter Laborbedingungen: Wir verändern einige

Bedingungen sozialer Prozesse, die aber bereits kausal verursacht worden sind.88 Es

85 Zum Zweck einer kontrafaktischen Geschichtsbetrachtung vgl. Alexander Demandt, Ungeschehe-

ne Geschichte. Ein Traktat über die Frage: Was wäre geschehen, wenn …?, Göttingen: 1986, ins-

besondere das Kapitel 7 über alternative Möglichkeiten, S. 119ff. Erst Jahrzehnte später erscheint

im deutschsprachigen Raum die nächste Publikation, die sich mit dieser Betrachtungsweise be-

schäftigt. Die Herausgeber stellen verwundert fest, wie wenig Beachtung sie seit nunmehr über

100 Jahren unter Historikerinnen erlangte, obwohl »[j]ede Form von Geschichtsschreibung […] ei-

gentlich immermit kontrafaktischenMethoden« operiere. ChristophNonn und TobiasWinnerling

(Hg.), Eine andere deutsche Geschichte 1517-2017. Was wäre wenn… Paderborn: 2017, S. 8.

86 Ein ähnliches Verfahren findet sich im »Modell-Platonismus« der neoklassischen Wirtschaftswis-

senschaften. Es ist der fast schon manische Einsatz von Ceteris-Paribus-Annahmen. Vgl. den in

die Jahre gekommenen, aber angesichts der gegenwärtigen Bewusstseinslage der »mainstream

economics« immer noch aktuellen Aufsatz: Hans Albert, Modell-Platonismus. Der neoklassische

Stil des ökonomischen Denkens in kritischer Beleuchtung, in: Friedrich Karrenberg und Hans Al-

bert (Hg.), Sozialwissenschaft undGesellschaftsgestaltung. Festschrift fürGerhardWeisser, Berlin:

1963, S. 53f.

87 »Und es ist streng daran festzuhalten, […] daß wir einen Teil der im ›Stoff‹ des Geschehens vor-

gefundenen ›Bedingungen‹ abstrahierend isolieren und zum Gegenstande von ›Möglichkeitsur-

teilen‹ machen, um so an der Hand von Erfahrungsregeln Einsicht in die kausale ›Bedeutung‹ der

einzelnen Bestandteile des Geschehens zu gewinnen. Um die wirklichen Kausalzusammenhän-

ge zu durchschauen, konstruieren wir unwirkliche.« Weber, Kritische Studien auf dem Gebiet der

kulturwissenschaftlichen Logik, S. 287. Weber führt zwar den Begriff der objektiven Möglichkeit

auch in Bezug auf individuelles und Gemeinschaftshandeln ein, um die Orientierung der Akteure

an gemeinsamen Regeln darzustellen, aber auch diese Verwendungsweise übersteigt nicht den

retrospektiven Gebrauch des Möglichkeitsbegriffs. Vgl. Weber, Ueber einige Kategorien der ver-

stehenden Soziologie (1913), S. 443f.

88 Folgerichtig kommentiert Max Horkheimer die Theorie der objektiven Möglichkeit bei Weber:

»Solches Kalkulieren gehört zum logischen Gerüst der Historie wie der Naturwissenschaft. Es ist

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Möglichkeit

bleiben reine Gedankenspiele außerhalb der »wirklichen« Welt: Die hierbei untersuch-

ten Potentiale wurden nicht realisiert. Die imaginierten Alternativen zum tatsächlichen

Geschichtsverlauf erhärten nur Webers Insistieren auf der Wirklichkeit. Das – wenn

auch ungeschriebene – Verbot lautet: Benutze niemals dieses Gedankenexperiment für

die Antizipation verschiedener Entwicklungspfade gesellschaftlicher Zusammenhän-

ge.89WebersWissenschaftsverständnis gemäß könnenWirtschaft und Gesellschaft nur

unter dem Aspekt ihres Gewordenseins, nie unter dem Aspekt ihrer Veränderbarkeit

»adäquat« gedeutet und verstanden werden.90 In der Gründungsphase der Soziologie

und als Reflex gegen die marxistische Geschichtsphilosophie wiederholt sich die spi-

nozianische Negation des Möglichkeitsdenkens mit anderen Mitteln, zu denen parado-

xerweise der Begriff der Möglichkeit gehört.91

3. Retrospektive und prospektive Möglichkeit.
Vorüberlegungen zur Kritischen Theorie

Vor einigen Jahren erregte sich Robert Menasse über die zeitgenössische Phantasielo-

sigkeit in Kunst, Wissenschaft und öffentlichen Debatten. Kaum würden noch Alter-

nativen zur neoliberalen Moderne aufgeworfen. Affirmation oder Fatalismus, so schien

es ihm, seien an die Stelle einer von Distanz und Kritik bestimmten Perspektive auf

soziale, ökonomische und politische Sachverhalte getreten:

»Was Anspruch zumindest eines Kontinents war, nämlich das Denken in Alternati-

ven, ist weltweit aufgegangen in alternativloser Affirmation, in emphatischer oder

grimmiger Zustimmung zu einer Entwicklung, die einfach stattfindet, der wir uns le-

thargisch oder begeistert unterwerfen, jedenfalls unterwerfen, bei der wir tätig oder

untätig mitmachen, jedenfalls mitmachen, in der wir unseren Profit suchen, jeden-

falls keine Alternative suchen, in der die immer größere technische oder naturwissen-

schaftliche Beherrschung der Welt die einzige Perspektive ist, jedenfalls die Beherr-

schung, jedenfalls nicht die soziale Befreiung. […] Verglichen mit der Zwangsläufig-

keit, die der Globalisierung allgemein zugeschrieben wird, war Hegels Weltgeist ein

die Existenzweise von Theorie im traditionellen Sinn.« Max Horkheimer, Traditionelle und kriti-

sche Theorie (1937), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 4, Frankfurt a.M.: 1988, S. 168.

89 Es gibt aber auch bei Weber Ausnahmen von diesem Verbot. Zumeist gegen Ende seiner mate-

rialen Analysen lässt er methodologisch gebotene Vorsicht fahren, wie beispielsweise am Schluss

der »Protestantischen Ethik«.

90 Detlev Claussen hat das einmal so ausgedrückt: »Der historische Sinn, den Marx mit seiner Kritik

der Politischen Ökonomie im Auge hatte, die kapitalistische Produktionsweise unter dem Aspekt

ihrer Veränderbarkeit darzustellen, verdunstet bei Max Weber.« Claussen, Detlev, Ikone der Bür-

gerlichkeit, in: Die Tageszeitung, vom 19.04.2014, S. 26.

91 Fetscher hat darauf hingewiesen, dass der Begriff der objektivenMöglichkeit auch prospektiv ver-

wendet werden kann. Eine derartige Verwendungsweise findet sich bei Georg Lukács. Irving Fet-

scher, Zum Begriff der »objektivenMöglichkeit« bei MaxWeber und Georg Lukács, in: Revue Inter-

nationale de Philosophie, Vol. 27, 1973, S. 509.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 171

Lufthauch. Aber anders als bei Hegels Weltgeist wissen wir von der Zwangsläufigkeit

der Globalisierung nicht, was am Ende stehen soll.«92

Dieses Zitat ist programmatisch. Es übertreibt, um herauszustellen, gegen welche Ten-

denzen kritische Projekte unentwegt vorzugehen haben. Diese Diagnose hätte ebenso

von Adorno, Horkheimer oder Marcuse stammen können als Ausdruck des möglichen

Endes der Epoche der Aufklärung: Aufklärung schlägt in Affirmation zurück. Eine Bas-

tion gegen die Manifestation des affirmativen Zeitgeistes in gesellschaftstheoretischen

Kontexten stellt seit jeher die Kritische Theorie dar. Wenn sie – wie ich vorerst nur

behaupte – die Hebung möglicher Alternativen zum Bestehenden als eine ihrer Haupt-

aufgaben begreift, so dürfteMenasses Anspruch, dieHypostase der Zwangsläufigkeit zu

kritisieren, ihr nahekommen. Zentrales Anliegen von Kritischer Theorie besteht in der

Dynamisierung der Wirklichkeitserkenntnis. Im Folgenden werde ich zu zeigen versu-

chen, inwiefern sich »Möglichkeit« als Grundbegriff der KritischenTheorie erweist und

sie als Denken von sozialen Möglichkeiten zu begreifen ist.

Aufgabe des Zweiten Teils dieser Untersuchung wird es also sein, diesen spezifi-

schen Begriff der Möglichkeit und das für Kritische Theorie konstitutive Möglichkeits-

denken facettenreich darzulegen. Hierzu diente die Entfaltung des Begriffs der Mög-

lichkeit in den vorangegangenen Kapiteln.Diese Geschichte des Begriffs, wie ich sie von

Aristoteles über Spinoza zu Hegel undMarx sowieWeber skizziert habe, ist keineswegs

eine Erfolgsgeschichte. Nahezu regelmäßig droht der Möglichkeitsbegriff zu scheitern:

Die Öffnung der Wirklichkeitsbetrachtung auf mögliches Anderssein hin wird immer

wieder infrage gestellt. Diese Einwände sind produktiv zu wenden im Rahmen einer

Aneignung des Begriffs der Möglichkeit für die Kritische Theorie.

Mit Aristoteles beginnt das begrifflich fundierte Möglichkeitsdenken in der abend-

ländischen Philosophie. Der Gedanke, dass die von Vermögen beflügelte Wirklichkeit

sich stetig verändert und unter Umständen auch entwickelt, wird bereits in der

Antike grundgelegt. Es tritt eine Konzeption des Realen hervor, die als Möglichkeits-

Wirklichkeits-Relation zu charakterisieren ist. Die partielle Bestimmtheit des Mögli-

chen, die Vorstellung von Kontingenz und das Vermögendsein von Einzeldingen sind

elementare Aspekte. Wenn der Handlungsraum durch Kontingenz näher bestimmt

wird und wenn Handeln nicht notwendiges Verhalten sowie das Wählen zwischen

Alternativen impliziert, so sind damit Grundlagen für eine moderne Theorie der

Handlungsfreiheit vorbereitet. Dort, wo vernunftbegabte Subjekte handeln, lassen sich

Möglichkeiten erblicken.

Auch wennmit Spinoza die Ontologie von Dynamis und Energeia negiert und durch

ein System der absoluten Immanenz ersetzt wird, sollte nicht außer Acht bleiben, dass

die Bestimmung von Vermögen als Macht einen Begriff der Möglichkeit anreichert,

der für die Kritische Theorie der Gesellschaft dienlich ist. Vermögen ›können‹93 etwas

bewirken, und in ihrem Wirken auf andere erweist sich ein Einzelding als mächtig:

Es bewirkt Veränderungen, und diese lassen sich als Ausdruck von Macht deuten. Ein

92 Menasse, Die Zerstörung der Welt als Wille und Vorstellung, S. 25f.

93 Spinoza würde allerdings auf ›müssen‹ insistieren.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Möglichkeit

weiterer Vorteil der spinozianischen Ontologie besteht in ihrer gleichrangigen Berück-

sichtigung der Affekte von Einzeldingen. Macht wird nicht nur auf Ebene des ratio-

nalen Handelns thematisch, sondern auch unter dem Attribut des Körpers betrachtet:

Wir verkürzen eine Analyse derMacht, wennwir sie nur als ein rationales Phänomen zu

untersuchen trachten. In Abgrenzung zu Spinoza müsste aber diese Macht, die man im

Bereich des Handelns als Handlungsmacht näher bestimmt, unterteilt werden in mög-

licheMacht und tätige (verwirklichte) Macht.Weil Macht niemals nur von intrinsischen

Vermögen der Einzeldinge, sondern immer auch von den Kontexten abhängt, in denen

sich die Einzelnen bewegen, bedarf es einer Einbettung von Möglichkeitsdenken in in-

tersubjektive und überindividuelle Zusammenhänge. IndividuelleMöglichkeiten bilden

sich erst im jeweiligen Handlungskontext von Vermögenden und politische Macht ba-

siert auf der kollektiven Macht aller Staatsbürgerinnen.

Das führt zu Hegel: Möglichkeiten werden insbesondere in der Sphäre des Sozialen

und des Staates gewahr.Was mit Hegel als entscheidender Aspekt hinzukommt, ist die

Materialisierung von Vermögen. Fortan werden unter Vermögen nicht nur Fähigkeiten,

sondern auch materielle Güter gefasst. Werden Vermögen in Institutionen gebunden,

dann lassen sich diese Einrichtungen als Fundament sozialer Möglichkeiten auffassen:

Sie begrenzen und ermöglichen soziale Interaktionen. Institutionelle Zusammenhän-

ge sind also konstitutiv für soziale Möglichkeitsräume. Prozesse der Institutionalisie-

rung sind mit Hegel als Formen der Verrechtlichung und Verstetigung von Vermögen

zu begreifen. Obwohl Vermögen durch Institutionalisierung auf Dauer gestellt werden,

unterstreicht die Historisierung von Vermögen, dass sie zu sozialemWandel beitragen

und selbst wandelbar sind: Vermögen entstehen, werden verändert und vergehen als

Teil historischer Prozesse – undmit ihnen die Institutionen, in die sie eingelassen sind.

Der Ansatz von Marx ist in dieser Hinsicht als Radikalisierung des hegelschen Ver-

mögensbegriffs imBesonderen, der Konzeption von bürgerlicher Gesellschaft und Staat

im Allgemeinen zu begreifen. Im Rahmen einer Kritik der politischen Ökonomie wer-

den die Produktivkräfte als Ausdruck von historisch gewordenen Vermögen verstanden.

Spezifische Weisen ihrer Realisierung können zu sozialem Wandel beitragen. Insofern

ist der Begriff der Realmöglichkeit als ›sozial‹ zu bestimmen. Das marxsche Wirklich-

keitsverständnis zielt darauf ab, gesamtgesellschaftliche Tendenzen und Potentiale in-

nerhalb des Bestehenden so zu erschließen, dass Möglichkeiten der zukünftigen Ent-

wicklung der Gesamtgesellschaft bewusstwerden. Insofern lässt sich der Begriff der

sozialen Realmöglichkeit als ›prospektiv‹ charakterisieren. Hierin wird ein Gegensatz

zu Hegel markiert, weil der Rechtsphilosoph sich diesen ›Blick nach vorne‹ untersagte:

Marx greift die hegelsche Sittlichkeitskonzeption auf, indem er die individuellen, so-

zialen und staatlichen Vermögen in ihrer zeitlichen, materiellen und rechtlichen Rea-

lität zu begreifen gedenkt. Aber er erweitert diese Perspektive, indem Vermögen als

Gewordene auch in ihrer für Gegenwart und Zukunft bedeutsamen Dynamik zugäng-

lich gemacht werden. Marx öffnet mit diesem sozialen Möglichkeitsbegriff den Gegen-

standsbereich seiner Wirklichkeitsanalyse auf die Zukunft. Doch diese Öffnung impli-

ziert keine Offenheit des Zukünftigen: Einzig die sozialistische Zukunft ist möglich und

ihre Realisierung scheint im Rahmen einer materialistischen Theorie der Gesellschaft

sogar notwendig zu sein. Der für den Aspekt der Veränderbarkeit und für die Öffnung

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


III. Möglichkeit als gesellschaftstheoretischer Grundbegriff 173

auf Zukunft so entscheidende Begriff der Möglichkeit wird in einer auf Notwendig-

keitsurteilen beruhenden Theorie sozialer Veränderung wieder eingeebnet.

Die marxsche Thematisierung von Gesellschaft, Politik und Staat ist insofern nach-

hegelianisch, als sie den Begriff derWirklichkeit, den Hegel einer philosophischen Ana-

lyse für würdig erachtet, nicht mehr gelten lässt.Mit Marx verabschiedet sich die Kritik

derWirklichkeit von etablierten Formen der philosophischenWirklichkeitsbetrachtung

– praktische Philosophie wird zur Gesellschaftstheorie, die bestenfalls »die Massen er-

greift«.94 Diesem Praxisbezug muss sich Soziologie, wieMaxWeber sie konzipiert, ver-

wehren – ebenso wie einem materialistischen Geschichtsverständnis und der Öffnung

auf die Zukunft hin. Gleichwohl verfügt die soziologische Betrachtung über einen Be-

griff der objektiven Möglichkeit, der einerseits methodisch von Belang wird und an-

dererseits gesellschaftliche Sachverhalte als auf verschiedene Weise veränderbar be-

trachtet. Dieser Begriff der sozialen Möglichkeit, der zumindest in der Retrospektive

verschiedene Wege gesellschaftlicher Entwicklung im Rahmen von Gedankenexperi-

menten imaginiert, macht die Konturen klarer, die der prospektive Möglichkeitsbegriff

bei Horkheimer und Adorno vor dem Hintergrund einer geschichtsphilosophischen Ent-

haltsamkeit, mithin einer Lähmung des Zukunftsoptimismus, angenommen hat. Im

Vergleich zuWeber versucht die KritischeTheorie – verstanden als sozialphilosophische

Möglichkeitsanalyse – eine Erweiterung der Erkenntnismöglichkeiten. Sie manifestiert

sich in dem bereits bei Marx identifizierten Begriff der prospektiven Möglichkeit. Er

wird beispielsweise ersichtlich in Adornos Beschäftigung mit der spätkapitalistischen

Gesellschaft, die er – ähnlich wie Marx und Engels – als einen in hohem Grade dyna-

mischen, die je überkommenen Verhältnisse umwälzenden Prozesszusammenhang be-

greift. Doch systemtransformierender sozialer Wandel kann erfolgreich und langfristig

verhindert werden, obwohl in der bestehenden Gesellschaftsformation ›starke‹ Poten-

tiale zu ihrer eigenen Überwindung existieren. War Hegels Problem der Pöbel und der

mit ihm verbundene mögliche Umsturz, so wird der mögliche, aber ausbleibende sys-

temtransformierendeWandel zumProblem einer Sozialphilosophie nachMarx. Bleiben

emanzipatorische Potentiale unverwirklicht und verkommen gar, so wird der bei Marx

als notwendig konstatierte Übergang in die sozialistische Gesellschaft zweifelhaft. Ein

Verharren im Bestehenden und auch die Regression erweisen sich als Alternativen zum

geschichtlichen Modell des Fortschritts. Zwar will Kritische Theorie, die sich im Geiste

der Ideale derMenschheit zu bewegen beansprucht, dieMöglichkeit der Befreiung den-

ken. Sie muss aber angesichts des Fortgangs der Aufklärung, die im 20. Jahrhundert in

Barbarei umschlug, den Optimismus der notwendig zu erfolgenden Freiheitsverwirk-

lichung einbüßen. Das Möglichkeitsspektrum wird damit um Alternativen erweitert:

»Nicht bloß die Freiheit, auch künftige Formen der Unterdrückung sind möglich.«95

94 Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, S. 385.

95 Max Horkheimer, Autoritärer Staat (1940/1942), in: ders., Gesammelte Schriften Bd. 5, Frankfurt

a.M.: 1987, S. 309.

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455623-006 - am 14.02.2026, 07:38:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455623-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

