
III. Geschichte im Dokumentarfilm 61

und die Semiotik der Repräsentation. Eine offensichtlich zu einfache Dichotomie zwi-

schen Wahrheit und Fiktion macht es uns so schwer, über die Wahrheit im Dokumen-

tarfilm nachzudenken. Aber es geht nicht um eine Entscheidung zwischen zwei völlig

getrennten Sphären. Es geht eher um eine Entscheidung für Strategien der Fiktion,

um relativen Wahrheiten nahezukommen. Dokumentarfilme sind keine Fiktionen und

sollten auch nicht mit ihnen verwechselt werden. Aber Dokumentarfilme können und

sollten alle Verfahren fiktionaler Konstruktion nutzen, um zuWahrheiten zu kommen«

(Williams 2003: 42).

III.2. Geschichte als Gegenstand des Dokumentarfilms

III.2.1. Alain Resnais: Nacht und Nebel (Nuit et brouillard), (1955)

Unter den Inhalten der frühen Dokumentarfilme finden sich über Jahrzehnte hin keine

historischen Themen. Es war bereits dargestellt worden, dass die ersten Sujets gera-

dezu belanglose Gegenstände wie einfahrende Züge, umfallende Mauern u.a. waren,

die dazu dienten, die Faszination für die Möglichkeiten filmischer Aufzeichnung über-

haupt anzufachen. Auch als die Filme allmählich länger wurden, blieben die Motive –

Tierparks, Schiffstaufen, Militärparaden, sportliche Ereignisse u.v.m. – verhältnismä-

ßig schlicht (vgl. Wortmann 2003: 163). Die Detailgenauigkeit der Darstellung begeis-

terte, nicht so sehr die Tiefe des inhaltlichen Themas. Es gab nur zwei Sujets, die mit

der Geschichte etwas zu tun hatten: Kriege und Ethnographie. Hier gilt es allerdings

sehr genau zu unterscheiden, worin jeweils der tatsächliche Grund für das darstelle-

rische Interesse bestand. Die Faszination für die filmische Wahrnehmung des Krieges

ging nicht von einem Bedürfnis nach historischer Reflexion aus. Ein Film wieThe battle

of the Somme war aus aktuellen Propagandazwecken entstanden und insofern letztlich

ahistorisch.Die Sensation des gegenwärtigen Ereignisses bildete den Rezeptionsanlass.

Die Geschichte als solche, also ein in der Zeit sich vollziehender Entwicklungsvorgang,

der sich einem methodisch geleiteten Blick in die Vergangenheit vermittelt, wurde an

solchen Kriegsfilmen gar nicht wahrgenommen – Geschichtsbewusstsein bildete sich

nicht am Film. Auf eine andere Weise gilt dies auch für die ethnographischen Arbei-

ten. Hier begegnet zwar am ehesten das Moment geschichtlicher Zeitwahrnehmung,

weil sich im Fremdheitserlebnis, das durch die Begegnung mit den indigenen Kultu-

ren entsteht, für einenMoment historische Distanz vermittelt. Letztlich handelt es sich

aber um Aufnahmen (damaliger) aktueller Gegenwart und nicht um eine Erschließung

vergangener Zeiten. Außerdem spiegelten sich in den betreffenden Darstellungen nicht

selten die heutigen zivilisatorischen Sehnsüchte nach einer reinen, idealen ursprüngli-

chenWelt (sieheNanook oft theNorth) – Siegfried KracauersWort über denHistorienfilm

würde auch hier gelten: »Ein Geschöpf der Gegenwart, dringt der Film als Fremdling

in die Vergangenheit ein« (Kracauer 1974: 46).

Geschichte als eigenes Sujet blieb dem Film seltsam fremd – und das in einer Zeit

hochgradig professionalisierter historischer Wissenschaft. Es wäre durchaus möglich

gewesen, anstatt aktueller afrikanischer Stammeskulturen Zeugnisse früher Geschich-

te zu filmen – ob Pyramiden, Tempel, Felsmalereien, Inschriften o.a. Man hätte die-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Ästhetische Geschichtserkenntnis

se Aufnahmen genauso anschaulich und informativ montieren und mit erläuternden

Texten versehen können wie Großstadtimpressionen, Reiseeindrücke oder Bilder vom

Krieg. Es findet sich davon aber nichts. Damit drängt sich der Eindruck auf, dass das

filmische Rezeptionsverhalten zunächst noch stark von der Macht des visuellen Gegen-

wartserlebnisses beherrscht war. Eine sich vom materiellen Augenblick emanzipieren-

de Rekonstruktion bereits vergangener Zustände und ihre Verknüpfung zu historischen

Zusammenhängen lag offensichtlich außerhalb des filmischen Darstellungsinteresses.

Von entscheidender Bedeutung für die Entwicklung des historischen Dokumentar-

films sind die Jahre zwischen 1955 und 1960, in denen eine intensive filmische Aus-

einandersetzung mit der Zeit des Nationalsozialismus einsetzte. Zeitpunkt und Inhalt

der Produktionen weisen darauf hin, dass der Druck einer notwendigen, bisher aber

weitgehend vermiedenen Aufarbeitung der traumatischen, gerade erst verstrichenen

Ereignisse zu einem wesentlichen Auslöser für die angedeutete Entwicklung wurde.

1955 wurde der 32minütige Film Nacht und Nebel gedreht, Regisseur war der Franzose

Alain Resnais. Der Versuch einer Annäherung an die KZ-Gedenkstätte Auschwitz legte

die Möglichkeiten frei, die einer filmischen Darstellung der Geschichte eignen: Die-

sem Medium kam eine Beweiskraft zu, mit der sich die Vergangenheit dem Vergessen

entreißen ließ, und es besaß eine Abbildungsgenauigkeit, mit der diese Vergangenheit

unmittelbar zu vergegenwärtigen war.

Tatsächlich wurde hier auch zum ersten Mal in einem Filmmit genuin historischen

Mitteln gearbeitet und eine spezifisch geschichtliche Perspektive eingenommen. So be-

steht eines seiner wichtigsten Gestaltungselemente aus der Kontrastierung der gegen-

wärtigen, farbig aufgenommenen Örtlichkeit der Lager von Auschwitz und Majdanek

mit einer Kompilation von historischen, schwarzweißen Aufnahmen sowie ergänzender

nachgedrehter Szenen (siehe Hattendorf 1999: 206). So prallen zwei Zeitebenen aufein-

ander und es entsteht eine Distanzwahrnehmung, die zum Auslöser eines historischen

Reflexionsprozesses wird. Dieser Umstand wurde als wesentliche Leistung des Films

hervorgehoben: Für Ewout van der Knaap »stellt der Film das historische Erinnern und

die daraus vermeintlich ableitbaren Lektionen für die Zukunft in sein Zentrum« (van

der Knaap 2002: 77). Sven Kramer konstatiert: »Resnais inszeniert die Problematik des

Erinnerns. Statt den Zeitsprung einzuebnen, stellt er ihn heraus« (Kramer 1999: 20).

Joachim Paech: »Die Leere der ›öden Landschaft des heutigen Auschwitz’ markiert die

Leerstelle, die mit authentischer Erinnerung angefüllt werden muss. Sie ist eine Erin-

nerungslandschaft dadurch, dass ihre landschaftlichenMerkmale als Markierungen für

diejenigen Bilder dienen, deren Wirklichkeit an diesem Ort vorgestellt werden muss«

(Paech 2002: 72). Damit hob sich der Film entscheidend von den unmittelbar nach dem

Krieg von den Alliierten in Auftrag gegebenen Kompilationsfilmen mit den bei der Be-

freiung der Lager aufgenommenen Bildern ab, die den Zweck einer Reeducation erfül-

len sollten (zusammengeführt in dem amerikanischen Film Todesmühlen von 1945). Hier

ging es vor allem um den juristischen (und tatsächlich auch vor Gericht eingesetzten)

Beweis der unvorstellbaren, fast noch gegenwärtigen Ereignisse mit dokumentarischen

Mitteln. Eine ganz andere Zielsetzung verfolgt Nacht und Nebel: »Die langsamen Kame-

rafahrten Resnais’ leisten weniger eine Untersuchung als vielmehr eine ›Ansuchung‹ in

dem Sinne, als die Bewegung weniger eine Projektion des Betrachters in die Szenerie

erzeugt als vielmehr eine Durchdringung seines inneren Raums. Gegenläufig zum tou-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 63

ristischen Aspekt des herkömmlichen Dokumentarfilms funktioniert die Kamerafahrt

hier nicht als Transport an die Öffentlichkeit, sondern als Verinnerlichung einer Vision,

als Verlauf einer schicksalhaften und aleatorischen Erinnerung, an der ein jeder teilhat«

(F. Niney, zit. in Lindeperg 2010: 114f.).

Mit seiner Kontrastmontage und der Würdigung gegenwärtiger materieller Spu-

renlandschaften als Ausgangspunkt von Erinnerung ist Nacht und Nebel ausgesprochen

modern und nimmt in einigen Teilen Gestaltungselemente vorweg, die man später bei

Arbeiten wie Shoah von Claude Lanzmann (1985) oder Sklaven der Gaskammer von Eric

Friedler (2016) wiederfindet. Film wird hier tatsächlich zu einem historischen Reflexi-

onsmedium. Nicht zu übersehen sind aber auch die Schwierigkeiten, die diesem Pro-

jekt anhaften. Es setzt sich zusammen aus drei fast eigenständigen, für sich jeweils

hochgradig ausdruckshaften ästhetischen Bestandteilen: den Filmbildern, dem sehr an-

spruchsvollen Text des Lyrikers Jean Cayrol und der Musik von Hanns Eisler. Nach ei-

genem Zeugnis war für Resnais von Anfang an klar, dass er den Film nur mit einem

Text von Cayrol verwirklichen würde, der selber KZ-Überlebender war und 1945 bereits

ein Gedichtband mit dem Titel Poèms de Nacht und Nebel veröffentlicht hatte, in dem er

seine Lagererfahrungen in Mauthausen und Gusan verarbeitete – Resnais sah in ihm

eine »garantie d’authenticité« (zit. in Corell 2009: 82). Cayrol verfasste auf Resnais Bitte

hin einen durch und durch poetischen Text, der fast nichts gemein hat mit den übli-

chen beschreibenden und erklärenden Off-Kommentaren, die den Bildern informativ

unterlegt werden. Er wurde von Paul Celan ins Deutsche übersetzt. Hinzu kam noch die

eigens für den Film entworfene Komposition von Eisler, der bewusst nicht illustrieren

oder melodramatisch verstärken, sondern die Bildinhalte durch gezielte Entgegenset-

zungen in Bewegung bringen und den Zuschauer zu einer aktiven historischen Inter-

pretationsleistung anstoßen wollte (vgl. Bowinkelmann 2008: 87). In dem Moment, in

dem der Film auf der Bildebene den Zuschauer mit dem entsetzlichsten Archivmate-

rial konfrontiert, geht die Musik in freundliche, fast zarte Töne über, in Szenen mit

ruhigeren, zurückhaltenden Bildsequenzen schreit sie orchestral auf und nimmt dem

Zuschauer doch wieder die Möglichkeit, zu sich zu kommen und zu reflektieren.

Jedes der drei künstlerischen Medien für sich (auf der Bildebene eher die aktuellen,

farbigen Passagen als die historischen Schockbilder) führt den Zuschauer an existen-

zielle historische Erfahrungen heran – in ihrer Verbindung überfordern sie ihn aber

immer wieder und verstellen ihm nicht selten den Zugang zur Wahrnehmung des Ge-

schehens in Auschwitz. Gravierend wirkt sich die oft viel zu geringe Einstellungsdauer

gerade bei den Archivaufnahmen aus.Manfred Hattendorf errechnet einemittlere Län-

ge von 4,5 Sekunden, während die farbigen Sequenzen durchschnittlich 20 Sekunden

andauern (Hattendorf 1999: 211). So hatman als Zuschauer kaum eine Chance, sich aktiv

und nachhaltig mit den Bildern auseinanderzusetzen.

Der sprachliche Duktus der Texte Cayrols nimmt immer wieder lyrische Züge an.

Zeilen wie »Zuletzt haben alle das gleiche Gesicht./Es sind alterslose Wesen, die mit of-

fenen Augen sterben« oder »Es sind Frauen darunter, die fürs Leben gezeichnet bleiben,

auch/wenn sie heimkehren. Fürs Leben« (16.13 u. 17.29) wenden die faktische Darstel-

lung in eine Innerlichkeit der Wahrnehmung um, die tiefer reicht als eine rein empi-

rische Registrierung der Ereignisse. Ihre Subjektivität hat allerdings hier und an vie-

len anderen Stellen die Tendenz, sich zu verselbständigen. Das gilt noch mehr für den

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Ästhetische Geschichtserkenntnis

lenkend vorausgreifenden, bisweilen appellativen Kommentar, der eine sehr bewusste

Intention der Ästhetisierung erkennen lässt. Der Erzähler ist ungebrochen auktorial

und wechselt am Ende von der Beschreibung zur direkten, moralisierenden Ansprache

(»Wer also ist schuld?«, 28.33; »wie unser schlechtes Gedächtnis./Der Krieg schlummert

nur.«, 29.07; »uns, die wir vorbeisehen an den Dingen neben uns/und nicht hören, dass

der Schrei nicht verstummt«, 30.24). Cayrol verwendet rhetorische Fragen – der Stand-

punkt des Sprechenden wird nicht hinterfragt, sondern als moralische Autorität vor-

ausgesetzt. Dadurch distanziert sich der Zuschauer allerdings letztlich, anstatt sich –

wie es eigentlich intendiert war –mit den Inhalten zu verbinden.Verantwortlich hierfür

ist ganz wesentlich, dass der Tonfall immer wieder ironisch oder sogar zynisch wird:

»Himmler begibt sich an Ort und/Stelle. Vernichten, gewiss, aber produktiv« (19.48),

»Ein Krematorium: das nimmt sich gelegentlich ganz nett aus./Später – heute – lassen

Touristen sich davor fotografieren« (20.17) oder (zu den Bildern einiger Wachtürme):

»Kein vorgeschriebener Baustil,/Alpenhüttenstil,/Garagenstil,/Pagodenstil, ohne Stil«

(03.17). Diese von Paul Celan in der Übersetzung fast bis in den Reim getriebene Zu-

spitzung überschreitet letztlich eine Grenze, weil sich hier eine Verspieltheit geltend

macht, welche die Frage provoziert, ob die Darstellung wirklich noch dem Gegenstand

angemessen ist oder eher selbstbezüglich wird. Der Ironisierung haftet ein Moment

von polemischer, affektiver Äußerung eines Subjekts an, die die Realität der Sache zu-

rücktreten lässt – und damit auch den Zuschauer von ihr ablöst. Sie kommentiert –mit

der Konsequenz, dass nicht der Zuschauer sich selbst ein Urteil bilden kann und passiv

wird. Wenn man um die Traumata weiß, die Überlebende wie Cayrol und auch Ce-

lan durchlitten haben, dann ist es verständlich, dass ihr Sprechen manchmal in solche

Polemisierung verfällt. In Celans Todesfuge hat die zum tödlichen Zynismus gesteigerte

Ironie einen gültigen, überpersönlichen Ausdruck gefunden, weil sich in ihr dieMecha-

nik eines diabolischen Tötens formuliert. In Cayrols Text und Celans Übersetzung bleibt

die Ironie aber spontaner, subjektiver und noch nicht vollständig ästhetisch geklärt.

Besonders in den lyrischen Passagen wird die Formsprache des Films artifiziell.

Aufnahmen der Häftlingsbaracken werden mit den Worten unterlegt: »Von Gefahren

umlauerter backsteinfarbener Schlaf« (09.42). Die Verbindung des Farbsignals mit der

Realität des Schlafes wird zu einer poetischen Chiffre, die unter die Oberfläche der

äußeren Erscheinungen führt. Im Film steht die Sprache aber nicht für sich, sondern

kommentiert ein visuelles, filmisches Bild und ist auf einen historischen und sogar

gegenständlichen Sachverhalt bezogen. In diesem Moment wirkt das lyrische Bild fast

deplatziert, seine Aufgabe wäre eigentlich bescheidener zu fassen und selbstloser an

Außersprachliches anzubinden. Hier wirkt es selbstbezogen, dem Zuschauer gelingt es

kaum, die Verbindung zum Inhalt des Filmbildes herzustellen. Ähnliches gilt für ein

Reimspiel wie »Die Masse der Festgenommenen, Mitgenommenen, Mitgekommenen«

(04.18) oder für pathetisch überdehnte Formulierungen wie »diese zähneklappernde

Nacht« (10.27).

Sehr kontrovers wurden von Anfang an auch die extremen Schockbilder aufgenom-

men, die sogar noch die in den Reeducation-Filmen gezeigten Aufnahmen übertrafen

(siehe Corell 2009: 79f.). Die immer noch erkennbaren Gesichtszüge verkohlter Leichen,

die abgeschnittenen Köpfe und die Bulldozer, mit denen die alliierten Soldaten nach

der Befreiung der Lager die Leichenberge zusammenschoben, sind kaum zu ertragen.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 65

Resnais rechtfertigte dies damit, dass »die Aufnahmen nicht eigens für den Film kom-

poniert wurden, um die Zuschauer zu schockieren« (zit. in van der Knaap 2007: 62),

sondern eben historische Realität wiedergäben. Dennoch äußerten sich viele Zuschau-

er empört. Eine Frau »beschwert sich nach dem Film über die ›Holzhammermethode‹«

(Geyer zit. in Thiele 2001: 185). Tatsächlich ist zu fragen, ob durch solche Bilder die Be-

troffenheit und die moralische Entrüstung zu erzielen sind, die mit ihnen bezweckt

werden. Sven Kramer stellt fest: »Die Bilder verlieren ihre Schockwirkung, die sie beim

ersten Sehen erreichen konnten; sie veralten. Manche verfestigen sich gar zu Symbolen

und Ikonen« (Kramer 1999: 21). Catrin Corell verweist auf die Gefahr nicht nur der Ab-

nutzung der Bilder, sondern auch der Lähmung des Zuschauers oder der Verweigerung

des Hinschauens (Corell 2009: 81).

Die große Menge der Schockbilder, die lyrische Tonalität des Textes, der pädagogi-

sierende Kommentar und die sich zu wenig mit der eigentlichen Filmsprache verbin-

dende, expressiveMusik führen inNacht undNebel letztlich zu einer »kontraproduktiven

Überästhetisierung« (Corell 2009: 73 u. 93). Dies wirft ein Licht auf diesen frühen Ver-

such einer dokumentarischen Auseinandersetzung des Filmsmit Geschichte.Der histo-

rischeDokumentarfilm erweist sich im erstenMoment seines Auftretens als hochgradig

ästhetisiertes Projekt. Künstlerisch ambitionierter könnte die Produktion kaum antre-

ten: Mit Resnais, Cayrol und Eisler wurden in drei Künsten bedeutendste Persönlichkei-

ten des damaligen internationalen Kulturlebens beauftragt.Der Initiator war einHisto-

riker.HenriMichel stand demComité d’Histoire de la SecondeGuerreMondiale vor, hattemit

OlgaWormser 1954 eine Studie über die Tragédie de la Deportation 1940-1945 veröffentlicht

und gab anlässlich des 10jährigen Jahrestages der Befreiung Frankreichs den Anstoß,

den Holocaust filmisch aufzuarbeiten. Er ging als Wissenschaftler offensichtlich davon

aus – das legt die Beauftragung von Resnais nahe –, dass dies eine ästhetische Auf-

gabe sei. Alle Beteiligten haben dieses Anliegen auf höchstem Niveau umgesetzt: Die

Kontrastierung zweier Zeitebenenmotiviert reale historische Erinnerungsbewegungen;

ein gehaltvoller, über weite Strecken hochpoetischer Text und eine kompositorisch sehr

anspruchsvolle Musik führen in die Tiefenschichten der dargestellten Ereignisse; eine

komplexe Montage aller Gestaltungselemente unternimmt eine synthetische Zusam-

menschau unterschiedlichster geschichtlicher Wahrnehmungsprozesse. Der französi-

sche Regisseur Eric Rohmér hat einmal formuliert, Resnais sei letztlich ein Kubist – die

Methode, die Wirklichkeit wieder zusammenzufügen, nachdemman sie in ihre Einzel-

teile zerlegt habe, sei ein kubistisches Verfahren.1 Symptomatisch ist allerdings, dass

hier einerseits geschichtliche Darstellung zur Ästhetisierung drängt, zugleich aber die-

se Ästhetisierung in Widersprüche gerät. Resnais und sein Auftraggeber erkennen die

Notwendigkeit eines künstlerischen Zugangs zum historischen Gegenstand – die fil-

mische Umsetzung führt aber letztlich dazu, dass er sich dem Zuschauer weitgehend

entzieht.2 Die zitierten kritischen Einwände markieren das Problem, dass man bei al-

1 Zit. in: Bundesverband Jugend und Film e.V., durchblick 14, S. 3

2 Dies reicht bis in methodische Fehler hinein: »Der Film beginnt mit dem Jahr 1933. Durch die kur-

ze Schnittfolge von nationalsozialistischen Aufmärschen zu den im Aufbau befindlichen Lagern

und den gleich anschließenden Deportationen entsteht ein falscher Eindruck über das Tempo

der Vernichtungsmaschinerie. Durch die komprimierte Form entsteht ein suggestiver kausaler Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Ästhetische Geschichtserkenntnis

ler Faszination und allem Respekt für die z.T. beeindruckende künstlerische Leistung,

den großen Ernst dieses schwierigen Versuches und dessen gesellschaftliche Bedeu-

tung letztlich in die Realität der dargestellten Ereignisse kaum hineinfindet. Der erste

Versuch eines geschichtlichen Dokumentarfilms ist ein dezidiert künstlerischer, eine

ästhetische Lösung für die Frage nach den Methoden einer Aneignung von Geschichte

hat er aber noch nicht erbracht.

III.2.2. Erwin Leiser: Mein Kampf (1959)

Vier Jahre später entsteht ein nächster Versuch, mit einem Dokumentarfilm Geschich-

te aufzuarbeiten: Der 1938 als 15jähriger vor den Nationalsozialisten nach Schweden

geflohene Publizist Erwin Leiser produziert 1959 (Uraufführung am 25. April 1960) in

GöteborgMein Kampf. Der Film versteht sich – im Titel symbolisch Bezug nehmend auf

Hitler – als aufklärerische Anklage gegen die Nazi-Diktatur, sein dokumentarischer

Charakter soll dabei die Realität der Ereignisse unbezweifelbar belegen:Mein Kampf ist

ein reiner Kompilationsfilm, er besteht ausschließlich aus der Montage originalen Ar-

chivmaterials – »jedes Bild in diesem Film ist authentisch. Alles, was hier gezeigt wird,

ist geschehen« (Leiser 1995: 15). »Damit ist dem Zuschauer eine für den Kompilations-

film typische Lektüreanweisung an die Hand gegeben worden. Mit der Unterbreitung

der historischen Bilder verknüpft die filmische Rhetorik die Idee, einen authentischen,

das heißt unverstellten, nicht lügenden Bürgen des tatsächlich Geschehenen präsentie-

ren zu können« (Frieß 2009: 302).

Erwin Leiser greift bewusst zurück auf die Ereignisse des 1.Weltkriegs.Wie inNacht

und Nebel wird die historische Reflexionsbewegung eingeleitet durch Wahrnehmungen

geschichtlicher Bilder, die Fragen provozieren, welche sich nur aus der historischen

Vergangenheit beantworten lassen: Man sieht Aufnahmen extremer Gefechtssituatio-

nen im 2. Weltkrieg, die dazu auffordern, die Gründe für diese entsetzlichen Ereig-

nisse aufzusuchen. Dies motiviert eine Darstellung des vorangegangenen Krieges und

seiner Folgen. Auch hier liegt also eine dezidiert historische Fragestellung vor.Die filmi-

sche Umsetzung unterscheidet sich allerdings grundsätzlich von der Arbeit vier Jahre

zuvor. Dies liegt nicht nur an der kompilatorischen Montage, sondern auch an dem

Off-Kommentar, der durchgehend die Tatsachen ordnet und beurteilt. Seine narrative

Struktur ist mit Ausnahme der erwähnten Einleitung rein chronologisch, der Kommen-

tar liefert mit ganz wenigen Ausnahmen eine ereignisgeschichtliche, additive Abfolge

informierender Daten. An einer Stelle heißt es: »Es gilt das Volk in eine einzige große

Marschkolonne zu verwandeln, die ihrem Führer bis zum Letzten folgt. Hitlers Hand

formt das Dritte und –wie er es nennt – das 1000jährige Reich, einen Staat mit Fahnen

und Massenkundgebungen, wo der Einzelne in der Menge verschwindet und alle von

einer Propaganda erfasst werden, die sich an die verschiedenenGruppen und Jahrgänge

wendet« (0.38.44). Dieser Hinweis auf das Verschwinden des Individuums ist eine der

seltenen Stellen, in der die Faktizität gedeutet wird. Der letzte Satz enthält dann noch

sammenhang. Dadurch wird impliziert, schon zum Zeitpunkt der Machtübernahme sei die Endlö-

sung das Endziel gewesen, was so nicht der historischen Entwicklung entspricht« (van der Knaap

2008: 46).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 67

einmal ein zusammenfassendes moralisches Resümee, das als Lehre aus der Geschich-

te extrahiert wird: »Es darf niemals wieder geschehen, niemals wieder« (1.52.47). Diese

Kommentare werden von einer männlichen Stimme vorgebracht: »Im konventionellen

Kompilationsfilm fungiert sie als eine körperlose, allwissende ›Stimme der Geschich-

te‹«, die im Unterschied zu den »materiellen« Spuren des Bildmaterials als »mentale«

Spur die Autorität des Kommentars begründet – »die Aufnahmen sollen das Erzählte

illustrieren, ohne es letztendlich belegen zu können. Man könnte auch sagen: Die Au-

thentizität der Bilder und die Autorität des Kommentars sind schlicht vorausgesetzt,

das historische Bild und die körperlose Stimme erscheinen als voraussetzungslos ge-

gebene Instanzen des Wissens« (Frieß 2009: 304).

Einerseits ist der gesamte Film der skizzierten narrativen Ordnung und einem kla-

ren moralischenWerteverständnis unterworfen, andererseits fehlt fast jede analytische

Reflexionsebene. Nach Gründen wird kaum gefragt – Hintergründe und Zusammen-

hänge, aus denen die gezeigten Fakten erst eine Relevanz beziehen, sind nicht Gegen-

stand der Darstellung. Eine der brisantesten und folgenschwersten historischen Situa-

tionen – die Entscheidung über Zustimmung oder Ablehnung des »Ermächtigungsge-

setzes«, das zu einem Schlüssel für die Macht Hitlers wurde – wird nicht erläutert,

sondern nur erwähnt und sofort abgelöst von Aufnahmen des Putsches in Bayern und

von Göring in Preußen, bis es plötzlich heißt: »Ein paar Monate nach der Machtüber-

nahme …« (0.34.18). Die tragische Rolle des Zentrums, das Ringen um Entscheidung,

die politischen Folgen dieser Entscheidung kommen gar nicht vor – wie auch vorher

schon die Kanzlerschaft Hitlers so beiläufig und indirekt erwähnt wird, dass man sie

und den Vorgang der Regierungsbildung fast übersieht (der Tag von Potsdam und der

Reichstagsbrand werden gar nicht erwähnt). Es fehlen biographische Untersuchungen

genauso wie Interviews oder Ortsbegehungen. Die Konzentrationslager werden in ei-

ner Sequenz von drei Minuten, am Ende noch einmal von vier Minuten abgehandelt.

Eine andere Schwierigkeit besteht darin, dass ein großer Teil der Aufnahmen dem

Propagandamaterial der Nazis entstammt – auch solch ein Material kann bei entspre-

chender Analyse aussagekräftig sein, eine unkritische Aneinanderreihung von Filmse-

quenzen, durch die suggestive Bildinszenierungen und dokumentarische Aufnahmen

unterschiedslos ineinander verschränkt werden, mindert allerdings die Aufmerksam-

keit für die manipulativenWirkungen der propagandistischen Bilder und löst eine Fas-

zination an Stellen aus, in denen es eigentlich um Demaskierung, Bewusstwerdung,

Reflexion zu gehen hätte.

Das filmische Anliegen ist hier fast vollständig darauf ausgerichtet, die Tatsachen

zu benennen und an das Gewissen der Zeitgenossen zu appellieren. Bei aller positi-

ven Würdigung von Leisers ethischen Gestaltungsintentionen ist nicht zu übersehen,

dass seiner Arbeit ein – für die Geschichtswissenschaft eigentlich selbstverständliches

– Wissen um die Notwendigkeit interpretatorischer Auswertung fehlt. Mein Kampf ist

der Beleg dafür, dass das Modell einer rein archivalischen, d.h. sich auf die »unver-

fälschte« Wiedergabe gespeicherter Aufnahmen beschränkenden Auffassung von au-

thentischem Dokumentarismus ein Missverständnis darstellt. Eine Zitation von Do-

kumenten als mimetische Wiedergabe des »unverstellt Tatsächlichen« ist illusorisch,

weil schon diese Tatsächlichkeit als solche in Frage steht, außerdem resultiert aus die-

ser Wiedergabe nur eine Ansammlung sinnlicher Inhalte, die ihren Gesichtspunkt, das

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Kriterium ihres Zusammenhanges von sich aus nirgends preisgibt. Sie präsentiert ei-

ne stumme Oberfläche: Hitlers Gesicht, der Blick eines Opfers, eine Häuserfront oder

ein amtliches Schreiben stehen nebeneinander, ohne dass sich aus ihnen ein Hinter-

grund ergibt – wodurch der allwissende Kommentar nötig wird, der als unhinterfragte

Urteilsinstanz die empirischen Inhalte bewertet. Der Prozess des historischen Erinne-

rungsvorgangs wird nicht reflektiert und in die Darstellung mit einbezogen, obwohl

doch die Schwierigkeiten bei der Aufarbeitung der NS-Zeit Anlass genug dazu gäben.

Charakteristisch für Leisers historiographisches Selbstverständnis sind seine eige-

nen Stellungnahmen zu seinem Vorgehen. In seinem 1996 veröffentlichten Rückblick

Auf der Suche nach Wirklichkeit schreibt er über Mein Kampf : »Obgleich seit der Fertig-

stellung des Films zur Zeit 36 Jahre vergangen sind und viele neue Forschungsresultate

über diese Zeit vorliegen, hat eine Überprüfungmeines Textes und der Bilder erwiesen,

dass keine Änderungen vorgenommen werden müssen. Keine Behauptung in diesem

Film ist falsch« (Leiser 1996: 27). Es ist deutlich, dass Leiser historische »Richtigkeit«

ganz äußerlich im Sinne faktischer Korrektheit versteht und gar nicht reflektiert, wel-

che Rolle für diese Richtigkeit der Interpretationsprozess spielt. So wird auch der Be-

griff des Zusammenhangs sehr naiv gehandhabt: »Von Anfang an wird die Gestalt Adolf

Hitlers in einen historischen Zusammenhang gesetzt. In Dokumenten wird gezeigt,

worauf seine Aggression und sein Judenhass beruhten« (ebd.). Auch nach jahrzehnte-

langer Forschung undmehreren umfangreichen Biographien sind gerade die von Leiser

angesprochenen Aspekte des Lebens Adolf Hitlers kaum hinreichend beantwortet – zu

meinen, dass sich »in Dokumenten« und ohne ausführlich dargestellte, gründliche wis-

senschaftliche Untersuchungen diese Hintergründe von selbst preisgäben, zeugt von

fehlendem Problembewusstsein historischer Reflexion gegenüber. Bezeichnenderwei-

se musste Erwin Leiser auch feststellen, dass die nachgeborene Generation bestimmte

inhaltliche Signale des Originalmaterials aufgrund mangelnder biographischer Betei-

ligung an dem historischen Geschehen nicht mehr semantisch zuordnen konnte. Was

als ein Hinweis auf die unterbliebene interpretative Aufarbeitung des Materials hät-

te gelesen werden können, adressiert Leiser aber wertend und pädagogisierend an die

Jüngeren: »Das Gespür für wesentliche Details ist oft nicht mehr vorhanden, und ent-

scheidende Nuancen in Bildern und Texten aus den 30er und 40er Jahren werden nicht

wahrgenommen. Dieses Nichtwissen will man jedoch nicht wahrhaben. Man vereint

Ignoranz mit Arroganz« (ebd.: 31). Leiser realisiert nicht, welche notwendigen Wand-

lungen die dokumentarischen Ansätze bis zu seiner Formulierung 1996 vollzogen haben

und es ist erstaunlich, wie unverändert er auch in seinen späteren Arbeiten – letztlich

noch bis in die 90er Jahre hinein – bei seiner naiven Darstellungshaltung bleibt. Er

fügt noch Zeitzeugeninterviews ein, stellt für seinen 1995 zum 50. Jahrestag der Befrei-

ung von Auschwitz gedrehten Film Zehn Brüder sind wir gewesen farbige Aufnahmen der

Gedenkfeier voran, ansonsten begegnen einem in seinen Filmen aber immer wieder

die seit Jahrzehnten bekannten Archivsequenzen und der Autor erhält das Schlusswort

(siehe Pimpf war jeder, 1992).

Wenn bei Resnais’ Nacht und Nebel eine Überästhetisierung festzustellen ist, lässt

sich an Erwin Leisers Mein Kampf ein Mangel an Ästhetisierung erkennen. Weder der

bloßen Kompilation empirischen Materials noch der sich über dieses Material hinweg-

setzenden Kunstform gelingt ein tragfähiger Erkenntniszugang zur Geschichte.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 69

III.2.3. Michail Romm: Der gewöhnliche Faschismus (1965)

Kurz nach den Projekten von Alain Resnais und Erwin Leiser setzte ein zunehmen-

des Interesse an einer dokumentarischen Aufarbeitung der NS-Zeit ein. Neben der

ideologisch motivierten und weniger historisch als politisch argumentierenden DEFA-

Produktion Unternehmen Teutonenschwert (1958) von Andrew und Annelie Thorndyke ent-

standen international mehrere Dokumentationen, die ähnlich wieMein Kampf aus rei-

nen Kompilationen bestanden, sich inhaltlich aber auf andere Aspekte der Thematik

konzentrierten: Paul Rothas Das Leben Adolf Hitlers (1961), Jerzy Bossaks Warschau-Film

Requiem für 500000 (1963) und im Fernsehen Heinz Hubers Reihe über Das Dritte Reich

(1960/61) sowie die ZDF-ProduktionDieWeimarer Republik (1964). Diese Filme sind ästhe-

tisch noch sehr unselbständig und verstehen unterschiedslos historische Imagination

als Präsentation chronologisch zusammengesetzter archivalischer Bilder, versehen mit

einem erklärenden, aber zugleich wenig reflektierenden und analysierenden Kommen-

tar.

Einen anderen Weg schlägt der russische Regisseur Michail Romm ein: Er unter-

nimmt 1965 in Der gewöhnliche Faschismus den Versuch, die Fotos und Filmsequenzen

aus den Archiven nicht nur zu kompilieren, sondern bewusst subjektiv auszuwählen

und in einen persönlichen, frei kombinierenden Deutungsrahmen einzuordnen. Nach

äußerst gründlicher Recherche von über zwei Millionen Metern Filmdokumenten aus

deutschen Wochenschauen und Dokumentarfilmen sowie von Archivmaterialien aus

sowjetischen Beständen (siehe Beilenhoff/Hänsgen 2009: 13) geht es Romm und den

beiden Drehbuchautoren Maja Turovskaja und Jurij Chanjutin darum, die historische

Realität der NS-Zeit auf die Gegenwart zu beziehen und anhand der Archivbilder auf

Erscheinungen alltäglicher faschistischer Gewalt hinzuweisen.Damit war aber die Not-

wendigkeit verbunden, zu den ereignisgeschichtlichen Tatsachen der 30er und 40er Jah-

re analoge psychologische Phänomene aufzufinden, die sich 1965 abspielten – wodurch

die Schwierigkeit entstand, für diesen Ansatz Archivmaterial zu finden. Das Ergebnis

war ein Film, der klassische Formelemente wie die Verwendung von Fotos, Filmaufnah-

men, Texten, Musik und die Stimme des Kommentators miteinander verbindet, dar-

über hinaus aber dieses Material in einleitenden Passagen und in einem Schlusskapitel

mit aktuell aufgenommenen Bildern gegenwärtiger Alltagshandlungen und -vorgängen

konfrontiert. Die Aufnahmen des zärtlichenMiteinanders vonMutter und Kind werden

abrupt kontrastiert mit dem berühmten Foto eines Soldaten, der mit seinem Gewehr

aus nächster Nähe auf eine verzweifelt ihr Kind verdeckendeMutter schießt – akustisch

verbunden mit dem Geräusch eines Schusses (0.07.04); das Gesicht eines kleinen Mäd-

chens wird abgelöst von den Gesichtern der Kinderleichen im befreiten KZ (0.07.13).

Zu Beginn spricht Romm in der deutschen Fassung den Zuschauer direkt an mit dem

Hinweis, dass der Film als ein Gespräch gemeint sei und zumNachdenken anregen sol-

le (0.01.39). Dann folgt eine fast sechsminütige Sequenz, in der aktuelle Kinderbilder

und Studenten, die auf eine Prüfung warten, gezeigt werden, um die Verschiedenheit

der Menschen zu dokumentieren – bis dann die Konfrontation mit den historischen

Aufnahmen erfolgt (0.02.29). Archivmaterial wird hier also zum Bestandteil einer mo-

ralischen, bisweilen philosophischen Argumentation, in der Bilder montiert werden,

um bestimmte Bewusstseinsvorgänge anzuregen, die in Tiefenschichten menschlichen

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Verhaltens hineinleuchten sollen. Tatsächlich haben diese Bilder dieWirkung, dassman

bei einzelnen Aufnahmen der Opfer in der ungewöhnlichen und neuen Verbindung mit

den aktuellen Motiven viel stärker und nachhaltiger mitempfindet, als wenn sie einfach

im Kontext der üblichen ununterbrochenen Bildstrecken des Grauens abgespielt wür-

den.

Ein Manko dieses Verfahrens ist, dass der kommentierende Text aufgrund der ge-

wollt subjektiven, erläuternden, beurteilenden und ironisierenden Sprechhaltung mit-

unter simplifiziert und trivialisiert.

Es ist deutlich, »dass Romm die Tradition des Kompilationsfilms über den Natio-

nalsozialismus und die Shoah fortführte, zugleich aber auch diskursive und ästheti-

sche Verfahren entwickelte, die eine Innovation für das damalige Publikumbedeuteten«

(Beilenhoff/Hänsgen 2009: 25) – die aufklärerische, entlarvende Strategie der Ironisie-

rung und betont persönlichen Kommentierung erreicht tatsächlich immer wieder den

Effekt einer Befreiung von der Macht der suggestiven Bildsprache. Trotzdem wird der

manchmal geradezu behäbige und z.T. sogar plaudernde Tonfall oft zu privat und die

entsetzlichen Bilder aus den Lagern verlieren ihre historische Dimension. Über die Hit-

ler zuwinkendenMenschen heißt es: »Nun, selbstverständlich sind das auchMenschen,

besser gesagt, sie denken, dass sie Menschen sind« (0.09.59); einer Aufnahme, in der

Hindenburg bei einer Parade in die falsche Richtung läuft, wird der Kommentar unter-

legt: »Aber verzeihen Sie – ja, er hat sich verirrt. Macht nichts, vielleicht wird er sich

wieder zurechtfinden. Sooo, nun ist alles in Ordnung« (0.18.01). Angesichts der Aufnah-

men von den Innenräumen seiner Residenz heißt es: »Also, er wusste nicht, was eine

Republik ist und dennoch war er ihr Präsident. Als alter Aristokrat verachtete er Hitler,

er nannte ihn den ›Gefreiten‹. Doch im Jahre 1932 erhielt er von den Herren der Mo-

nopole ein Schreiben. Der Brief war unterschrieben von zwei Milliarden Reichsmark,

und diese zwei Milliarden forderten von Hindenburg, dass er Hitler zum Reichskanz-

ler machen solle. Das Großkapital brauchte einen Diktator. Hindenburg wollte nicht,

aber zwei Milliarden Mark …« (0.18.11). Während die Bilder zeigen, wie Hindenburg zu

seinem Auto geht, wo ihn zwei Türöffner erwarten, denen er ein Trinkgeld gibt, heißt

es: »Da sehen Sie, wie er sich von 20 Pfennigen trennt, und Sie werden begreifen, wie

ihn die zwei Milliarden beeindruckten. Wie dem auch sei, er berief Hitler zum Reichs-

kanzler« (0.18.49). Hier werden Romms Kommentare selber suggestiv: Der Hinweis auf

die 2 Milliarden Reichsmark und das Trinkgeldmotiv erzeugen eine Scheinkausalität,

die eine Aussage über die Gründe für Hitlers Kanzlerschaft macht, tatsächlich aber ei-

ner eingehenden Diskussion bedürfte. Ähnlich die Formulierung zu einer eigentlich

recht unklaren Aufnahme von Röhm, der bei einem Aufmarsch in Hitlers offenes Au-

to steigt: »Eines Tages während einer Parade der SA unterlief ihm ein grober Fehler.

Hitler bat ihn – aus Höflichkeit natürlich – in seinen Wagen. Aber Röhm nahm diese

Einladung ernst und stieg ein. Offenbar hatte er Mein Kampf nicht aufmerksam gele-

sen: Dort steht klar geschrieben, dass die Partei einen Führer haben muss – einen und

nicht zwei!« (0.36.58). Diese Passage unterstellt, dass jener »grobe Fehler« ausschlagge-

bend für die Ausschaltung Röhms gewesen sei – was historisch natürlich nicht haltbar

ist. An anderer Stelle wird Hindenburgs Aussehen mit den Wochenschau-Aufnahmen

eines Seelöwengesichtes verglichen (0.23.04), eine RedeHitlers wirdmit dem Satz kom-

mentiert: »Das hätte man auch ruhiger sagen können« (0.47.42), den Aufnahmen vom

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 71

französischen Präsidenten und seinem kleinen Enkel werden die Worte unterlegt: »Da,

sieh dir diese Onkel an« (0.22.25). Über das deutsche Nationalgefühl heißt es: »Also ei-

ne einige Nation, so einig, dass ganz Deutschland an bestimmten Tagen Eintopf aß«

(0.42.39). Dann werden zivilisationskritisch Spielereien mit Seehunden gezeigt, Jazz-

Dance, Marlene Dietrich, Frauenboxen und ein Autorennen, das angesichts tödlicher

Unfälle mit dem Kommentar versehen wird: »Die Bevölkerung unseres Planeten hatte

gerade die Zweimilliardengrenze überschritten, bei diesem Rennen hat sie sich aller-

dings ein wenig verringert« (0.23.52). Das Ende des Filmes besteht aus einem predigt-

artigen Ausblick auf moderne Kunst, Bikini oder Body Building (1.15.53), auf die brutale

Ausbildung von amerikanischen Marineinfanteristen und auf ehemalige Nazis, die als

»lebende Leichname«, als »Ansammlung von Verrückten« bezeichnet werden (1.57.13).

Zuletzt werden Aufnahmen von spielenden Kindern gezeigt, die den Auslöser bilden

für das Resümee: »Und dennoch glaube ich daran, dass der Mensch vernünftig ist«

(2.04.20). Die Kinderaufnahmen und ein von einem Mädchen vorgetragenes Märchen

werden von den entsetzten Blicken fotografierter KZ-Häftlinge abgelöst.

Es überrascht, dass die skizzierten Merkmale des Kommentars von Romm und sei-

nen späteren Interpreten nicht problematisiert wurden. Der gewöhnliche Faschismus war

zunächst sehr erfolgreich: Schon im ersten Jahr nach der Uraufführung sahen den Film

in Russland 20 Millionen Zuschauer (Beilenhoff/Hänsgen 2009: 19) – systematische Be-

fragungen von Zuschauern haben allerdings ergeben, dass dies darin begründet lag,

dass viele Zeitgenossen zum ersten Mal überhaupt ein solch umfangreiches Bildmate-

rial über dieNS-Zeit gesehen haben und überwältigt waren von der erschütternden Fak-

tizität der historischen Tatsachen (ebd.: 24). Dies korrespondiert mit den Reaktionen

auf Nacht und Nebel (»Für viele der Nachkriegsgeborenen gehörte er sicherlich zu den

medialen Schlüsselerlebnissen ihrer gesellschaftspolitischen Situation«, van der Knaap

2007: 61) und Mein Kampf (»Noch heute treffe ich Deutsche, für die dieser Film ein po-

litisches Erwachen bedeutete«, Leiser 1996: 30f.). Eine Untersuchung der spezifischen

gestalterischen Mittel in Der gewöhnliche Faschismus unabhängig von den Hinweisen auf

seine politische Aktualität hat aber kaum stattgefunden.3 Dadurch blieb auch eine Dis-

kussion darüber ausgespart, inwieweit Romms Verfahren einer Zitation des Archiv-

materials tatsächlich zu einer historischen Erschließung der NS-Ereignisse beiträgt.

Jörg Frieß hebt hervor, dass diese Archivalien »als ein Anschauungsmaterial [fungie-

ren], das eine Reflexion der ideologischen Funktion allererst in Bewegung setzt«: »Ne-

ben der umfassenden ›Neuordnung‹, die das Filmgespräch bedeutet, stellt die direkte

Kommentierung der ursprünglich intendierten Aussage zweifelsohne dasjenige Mittel

dar, das am entschiedensten an der Umwertung des Propagandamaterials arbeitet: die

Benennung und Kritik der faschistischen Aussage und Darstellungsstrategie« (Frieß

2001: 171). Romm grenzte sich mit seinem Anliegen tatsächlich auch dezidiert von Lei-

sersMeinKampf ab, indem er ihm vorwarf, seineMaterialzusammenstellungen ergäben

ohne einen entsprechenden Kommentar überhaupt keinen Sinn (Beilenhoff/Hänsgen

2009: 25). Auf den ersten Blick liegt in Romms Kompilation und in seinem Kommen-

tar also ähnlich wie bei Marker eine Dekuvrierung ideologischer Bildstrategien vor –

3 Siehe v.a. Beilenhoff 2009 und Frieß 2001

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Ästhetische Geschichtserkenntnis

bei genauerem Hinsehen besteht aber ein gravierender Unterschied: Das Bildmateri-

al selber wird nicht anhand seiner eigenen Einseitigkeiten und Widersprüche infrage

gestellt, sondern ausschließlich durch den didaktisch interpretierenden Kommentar.

Die historischen Aufnahmen werden so stark gewichtet, dass sie ihre argumentati-

ve Autorität behalten und der Kommentar wie eine Hinzufügung wirkt, die letztlich

an der Oberfläche bleibt und nicht im Entferntesten der Analysentiefe einer wissen-

schaftlichen oder konsequent künstlerisch verfahrenden Aufarbeitung entspricht. Die

Filmbilder sprechen scheinbar für sich. Romms Kommentare sind oft nicht mehr als

spontane, unreflektierte Assoziationen und nicht der Ausdruck von Erkenntnisbemü-

hungen. In süffisantem Ton werden Werturteile gefällt, die nicht Ergebnis gründlicher

Auseinandersetzung mit dem Gegenstand sind, sondern rein polemische und damit

private Meinungsäußerungen. Die Problematik einer manipulierten Menschenmasse,

der Orientierungslosigkeit eines Reichspräsidenten, der Wirkung einer Hitler-Rede ist

zu groß, um an die Stelle gründlicher Geschichtsforschung Witze zu setzen. Wenn

Jörg Frieß diesem Verfahren eine »geschichtswissenschaftliche Grundierung« attestiert

und sie mit der Arbeit des Historikers vergleicht, »der nach den Produktionsbedingun-

gen und der Bedeutung des gelesenen Quellentextes fragt«, der diesen »vor den Augen

des Zuschauers aus[breitet] und erzählt, wovon ihm die Bilder Zeugnis ablegen« (ebd.:

176), dann überhöht er deutlich den tatsächlichen, methodisch fragwürdigen Duktus

der Kommentare Romms. Nicht nur ein wissenschaftlicher Anspruch wird aufgege-

ben, auch die Ästhetik wird zum unverbindlichen Spiel reduziert und das archivalische

Dokument von subjektiven Interessen vereinnahmt. Der gewöhnliche Faschismus enthält

Passagen, in denen sich – vor allem in den an Warburgs »Pathosformeln« erinnernden

Aufnahmen kindlichen Verhaltens oder soldatischer Aggressionsmuster – Möglichkei-

ten produktiver und interpretatorischer Aktivierung historischer Erinnerung abzeich-

nen, die tatsächliche Umsetzung bleibt im Ganzen aber hinter diesen Ansätzen zurück.

Gegenüber dem Kompilationsfilm vollzieht Romm den notwendigen Schritt einer be-

wussten Auswertung der Archivbilder – dabei unterwirft der Kommentar aber die Em-

pirie der Subjektivität des Interpreten und verliert letztlich den Gegenstand.

III.2.4. Alexander Kluge: Brutalität in Stein (1960)

In Deutschland sind es Alexander Kluge und Peter Schamoni, die 1960 mit ihrem Kurz-

film Brutalität in Stein (10.41 Min.; Uraufführung Febr. 1961) einen dezidiert künstleri-

schen Erkenntniszugang zur Geschichte suchen. Die Arbeit erkundet anhand der auf

dem »Reichsparteitagsgelände« in Nürnberg gefilmten NS-Architektur symptomatisch

die unterschwelligen, treibenden Motive der nationalsozialistischen Weltanschauung

und ihre geschichtlichen Konsequenzen. Die Architektur ist hier nicht nur Gegenstand

einer kunsthistorischen Betrachtung, sondern wird zum Vehikel einer grundsätzlichen

historischen Erinnerungsarbeit. Dementsprechend werden die Archivaufnahmen der

betreffenden Gebäude nicht zu einer Illustration kunstwissenschaftlicher Erläuterun-

gen herangezogen, sondern frei zusammengestellt und mit aktuell aufgenommenen

Bildern von den noch sichtbaren Resten der architektonischen Monumente verbunden

– es entsteht eine Studie von Formen, die ihre eigene, signifikante Sprache sprechen.

In diese fast kontemplativen Beobachtungsphasen hinein werden Tonaufnahmen von

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 73

faschistischen Liedern, euphorischem Jubel, dreifachen »Sieg Heil«-Rufen eingespielt,

die in dieser Architektur tatsächlich stattgefunden haben, ebenso hörtman Fetzen einer

Hitler-Rede; musikalisch wechseln sich Marschmusik, experimentelle, manchmal aus

einem einzigen Ton bestehende Einschübe, Trommeln und Posaunen ab – auch dies nie

illustrativ: Die Regisseure setzen auf das Hörerlebnis als solchem, das befreit wird von

den allseits bekannten Bildern, die an die jeweiligen Klänge historisch gekoppelt sind.

So entstehen eigene atmosphärische Effekte, die die Wahrnehmungen der Architektur

und der geschichtlichen Situation unterstützen. Eines der prägnantesten Gestaltungs-

elemente ist der Fragmentcharakter der Tonsequenzen. Von der Hitler-Rede hören wir

den hinausgeschrienen Satz: »Nur der kleinste Geist kann das Wesen einer Revolution

ausschließlich in der Vernichtung sehen, wir sahen es im Gegenteil in einem gigan-

tischen Aufbau« (01.47). Er wird später sogar noch einmal wiederholt – es geht also

nicht um Information, sondern um kurze Wahrnehmungsbruchstücke. Der Ton wird

in vielen Fällen ausgeblendet, ohne dass der Satz oder die Musik schon ganz geendet

hätten. Stattdessen folgt Stille, bis dann wieder eine neue akustische Sequenz einsetzt.

Die Wirkung ist frappierend: Nach mehrmaliger Wahrnehmung dieser Passagen ent-

steht der Eindruck heraufdämmernder Erinnerungsbruchstücke – der Zuschauer bzw.

-hörer erlebt in diesen Momenten die Bewegung seiner eigenen Erinnerungstätigkeit,

also nicht die bloßen Inhalte der Historie, sondern den Vorgang, durch welchen er diese

Inhalte aktualisiert. Indemman auf tote Steine schaut, deren Sprache studiert und zu-

gleich durch die Hörerlebnisse menschliche Regungen und Handlungen auf diese For-

men bezieht, beginnen sich deren Funktion und Wirksamkeit und in ihnen der »Geist

ihrer Erbauer und ihrer Zeit« (Formulierung im Vorspann) mitzuteilen.

In dieser rein ästhetischen, durch keine chronologische oder logische Notwendig-

keit erzwungenen Komposition geben die Aufnahmen Hintergründe des äußeren, fak-

tischen Geschehens preis. Es gibt durchaus auch erläuternde Darstellungen von Hitlers

architektonischen Visionen (in Skizzen, Modellen, Tischgesprächen u.a.), ebenfalls ei-

nen die Vergasungsabläufe in Auschwitz schildernden Ausschnitt aus den Erinnerun-

gen des Lagerkommandanten Rudolf Höß (03.44) – aber auch diese Passagen folgen

immer einer ästhetischen Notwendigkeit im Sinne einer Komposition, durch die sie

sich gegenseitig beleuchten und ergänzen, um ein inneres, also nichtmimetisches, son-

dern charakteristisches Bild der historischen Prozesse hervorzurufen. Die Geschichts-

wahrnehmung wird durch die ästhetische Gestaltung nicht überformt, sondern qua-

litativ unterstützt. Wenn das Ende des Films die Einblendung der Ruinen jener NS-

Monumente bildet, wird ein Kontrast aufgebaut zu Hitlers Ausruf »Nicht Vernichtung,

sondern Aufbau« – was eine narrative Struktur der Geschichte unterstreicht: Historie

ist ein Zeitprozess, in dem scheinbar festgefügte Faktizität schlagartig in sich zusam-

menfallen kann, und in dem rückwirkend das spätere Resultat das frühere Ereignis

beleuchtet und kommentiert.

Alexander Kluge hat in dieser ersten filmischen Arbeit schon Motive formuliert,

die in den darauffolgenden Jahren von ihm ästhetisch und philosophisch weiterent-

wickelt wurden. Seine Reflexionen beinhalten eine eigene, vielschichtige Phänomeno-

logie der Geschichtswahrnehmung. In Geschichte und Eigensinn (1981) äußern sich die

Autoren Kluge und Oskar Negt zu dem für die historische Forschung so wesentlichen

Problem der »Aktualität«: Die Verwendung dieses Begriffes impliziere, dass Geschichte

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Ästhetische Geschichtserkenntnis

ihrer Natur nach eigentlich nicht gegenwärtig sei, »das Erbe gilt als etwas Vergange-

nes, dasman sich äußerlich, durch Bildung und nach freiemErmessen aneignen könne.

Das ist jedoch eine Täuschung« (Negt/Kluge 1981: 483). Geschichte sei permanent wirk-

sam und insofern anwesend, was sich in der ständigen Möglichkeit zur Veränderung

äußere: »Von der These der Instabilität der Verhältnisse auszugehen ist plausibler, als

von der These der Stabilität aus zu denken« (ebd.: 481). Geschichtsdarstellung müsse

demnach viel weniger an einer kontinuierlichen, chronologisch einheitlichen Ordnung

interessiert sein als an Brüchen, Überraschungen, Gegenläufigkeiten. Ein geschicht-

licher Zusammenhang macht sich für die Autoren als eine »Tiefenachse des Histori-

schen […] in jedem einzelnen menschlichen Wesen« geltend (Kreimeier 2012: 30). So

heißt es an einer früheren Stelle ihres Werkes: »Das seelische Geschehen hat seine Ge-

schichte als gegenwärtig.« Die »Aufhebung der historischen Zeiten, die Gegenwärtig-

keit der Geschichte« sei »auf alle Ereignisse der Evolution«, sogar auf die Zukunft bezo-

gen (Negt/Kluge 1981: 216). Dieses seelische Geschehen gehorche also nicht der Schein-

ordnung eines chronologischen Nacheinanders und den damit erwünschten kausalen

Ursache-Wirkungs-Strukturen, sondern es unterliege ganz anderen Gesetzen als de-

nen, die in der räumlich-zeitlichen Gegenstandswelt gelten: »Im Innern des Menschen

führen die Verarbeitungswege von inneren und äußeren Eindrücken praktisch niemals

direkt von A nach B. Sie folgen variablen Bahnen des Assoziationsstroms« (ebd.: 67).

Karin Harrasser hat in ihrem Aufsatz Singularität und lange Dauer in diesem Sinne

eine »idiosynkratische Filmtheorie der Geschichte« bei Kluge kenntlich gemacht (Harr-

asser 2012). Sie rekurriert dabei auf den von Joseph Vogl entwickelten Begriff einer

»idiosynkratischen« Weise der Wirklichkeitswahrnehmung. Vogl exemplifiziert diesen

Begriff an dem fiktionalen Traumtext Somnium von Johannes Kepler. Der Text erzählt

von einer Reise zum Mond, und Vogl weist darauf hin, dass er nicht als privates Bei-

werk zu Keplers »seriösen« Forschungen anzusehen sei, sondern als »Matrix für den von

Kepler eingeleiteten Umsturz des Weltbildes: Erst vom Mond aus besehen, erst durch

die phantastische Reise wurde ein Kosmos vorstellbar, in dem nicht mehr die Erde das

stabile Zentrum darstellt, sondern ein Universumwechselseitiger Anziehungskräfte die

Bewegungen der Planeten regiert« (zit. in Harrasser 2012: 66). »Idiosynkratisch« würde

hier also einen »Erfahrungstypus des ›Als-ob‹« bezeichnen, eine »Form der Darstellung,

die die Möglichkeitsbedingungen von Bildern und Erzählungen mitexponiert« (ebd.).

Keplers Traumbilder folgen nicht einer Logik der empirischen Gesetzmäßigkeiten un-

serer gegenständlichenWelt, sondern sind nach unbewussten, sich äußerer Systematik

entziehenden Gesichtspunkten geordnet, die sich dann aber als zivilisatorisch hochgra-

dig wirksam erweisen und »realer« sind als manche »realistische« Weltansicht.

Karin Harrasser veranschaulicht selber diese Theorie an einem Motiv aus dem Ro-

man Der Mann ohne Eigenschaften von Robert Musil. Musil verwendet in seinem Roman

den Ausdruck der »phantastischen Genauigkeit« (Musil 2006: 247) und charakterisiert

damit eine Forschungsmethode, die »die Korona ausgeschlossener Erfahrungspartikel,

die jeden Sachverhalt unsichtbar umgibt, zum Strahlen bringt« (Harrasser 2012: 67).

Während unser gewöhnlicher erfahrungswissenschaftlicher Blick die Dinge analytisch

fixiert, definiert und damit festlegt, bestünde nach Musil eine »phantastische Genau-

igkeit« darin, dass sie präzise in dem Aufspüren der unbemerkten, nicht realisierten

Möglichkeiten ist, die sich um den vordergründig sichtbaren Gegenstand lagern. Sie

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 75

ignoriert die faktische Welt nicht, verabsolutiert sie im Unterschied zur »pedantischen

Genauigkeit« aber auch nicht, sondern befreit den Gegenstand von verengten Urteilen

und fordert zu vielfältigen,mitunter unbekanntenHandlungsweisen auf. Die »pedanti-

sche Genauigkeit« bemerkt nicht, dass ihre Sachlichkeit nur scheinbar und inWirklich-

keit selber »phantastisch« ist, weil sie uneingestanden ein rationalistisches Menschen-

bild voraussetzt (Musil 2006: 247). Idiosynkratie wäre also in diesem Sinne keineswegs

»Träumerei«, sondern ihre traumartigen, phantasiegeleiteten Verfahren würden einen

»Möglichkeitssinn« eröffnen, durch den es gelingt, »die angebliche ›Wirklichkeit‹ neu

zu bewerten, um in ihr noch nicht entdeckte [Potenziale] aufzuspüren« (Harrasser 2012:

68). Musil verwendet ein Bild, um seine Auffassung veranschaulichen zu können: »Der

Mannmit dem gewöhnlichenWirklichkeitssinn gleicht einem Fisch, der nach der Angel

schnappt und die Schnur nicht sieht, während der Mann mit jenemWirklichkeitssinn,

den man auch Möglichkeitssinn nennen kann, eine Schnur durchs Wasser zieht und

keine Ahnung hat, ob ein Köder daran sitzt« (Musil 2006: 247). Der Fisch ist fixiert auf

den einen bekannten und nutzbringenden Gegenstand, der Angler verzichtet auf eine

planerisch abgesicherte, auf ein Ziel mit zwingendem Erfolg ausgerichtete Intention,

sondern er vertraut auf den Sinn einer eher suchenden, in die Untiefen seismogra-

phisch hineintastenden Ermöglichung unvorhersehbarer Ereignisse. Karin Harrasser

weist darauf hin, dass Musil den Möglichkeitssinn nicht als Gegenteil des Wirklich-

keitssinnes beschreibt, vielmehr werde er der »Wirklichkeit« unter Umständen noch

mehr gerecht: »Nach Musil ist das Verfahren der ›phantastischen Genauigkeit‹ den Tat-

sachen sogar treuer als es schlichte Sachzwanglogiken sind. Es ist ein reicheres und

wirklichkeitsgetreueres Verfahren, da es schlicht das Faktum der menschlichen Ima-

ginationskraft und die verworrene Singularität von Lebenswegen mitbedenkt und in

Rechnung stellt« (Harrasser 2012: 68).

Mit Musil ist es ein Dichter, den Karin Harrasser anführt, um Kluges idiosynkrati-

schen Ansatz zu charakterisieren – den Künstlern ist diese Erfahrungsmethode offen-

sichtlich zugänglicher als dem positivistischen Denken. Es ist ein originär ästhetischer

Ansatz, der allerdings für sich in Anspruch nimmt, nicht als träumerische Ergänzung

zur »realen« Wirklichkeit aufgefasst zu werden, sondern als ihre eigentliche Erkennt-

nis. Zuletzt bezieht Harrasser ihre Ergebnisse direkt auf die Geschichtsanalyse und

umreißt die Perspektiven, die sich daraus für den historischen Dokumentarfilm erge-

ben. Sie erinnert an Benjamins bereits zitiertes Diktum: »Nur als Bild, das auf Nim-

merwiedersehen im Augenblick seiner Erkennbarkeit eben aufblitzt, ist die Vergan-

genheit festzuhalten« (zit. ebd.: 70). Benjamin interveniert in seinem Aufsatz Über den

Begriff der Geschichte schon 1940 gegen das damals bereits fest etablierte Paradigma ei-

ner empirisch möglichst lückenlos erzählten, kontinuierlichen Ereignisgeschichte, die

uneingestanden suggeriere, dass das chronologische Nacheinander eines historischen

Narrativs den geschichtlichen Zusammenhang von sich aus preisgebe. Angesichts des

Umstandes, dass das historische Dokument faktisch zunächst sinnlich gegenwärtig ist

und seine zeitliche Ferne an sich noch gar nicht von selbst bei sich hat, erhebt sich tat-

sächlich die Frage, ob dasjenige,was in der Regel für Vergangenheit gehaltenwird, nicht

eine Illusion ist und einen methodischen Schritt verlangt, der das empirisch Vorliegen-

de erst so in eine »ungegenständliche« Form umgestaltet, dass an ihm sein Abstand

zum gegenwärtigen Augenblick erfahrbar wird. Solch eine sinnliche und dennoch über

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Ästhetische Geschichtserkenntnis

das Sinnliche hinausweisende Form wäre das Bild. Angesichts der verdichteten, nur in

einzelnen Erscheinungen sich artikulierenden Natur des Bildes charakterisiert Benja-

min dessen Auftreten als momenthaft – historische Wahrnehmung würde sich dem-

entsprechend nicht als räumliche und dauerhafte Gegenstandsbeobachtung ereignen,

sondern als flüchtiges, der Zeit unterworfenes Evidenzerlebnis, ähnlich dem Eintreten

und Abklingen einer Erinnerung. Der Begriff der Zeit müsste für eine solche histori-

sche Reflexion dann neu gedacht werden.KarinHarrasser sieht hier die Verwandtschaft

der Positionen Kluges mit Benjamins Geschichtsverständnis. Kluges Montage- und Er-

zählstrategien legten »eine ganz andere zeitliche Struktur« nahe: »Kluge unternimmt

es, etwas Beunruhigendes und Abstraktes zu versinnlichen: dass die Wahrnehmung ei-

ner kontinuierlich dahinfließenden Zeit, die eine eindeutige Richtung hat, nicht nur

illusorisch, sondern ideologisch ist, weil sie uns die Gegenwart als ›zwangsläufig so‹ er-

scheinen lässt, wo sie doch auch ganz anders hätte sein können und, je intensiver man

sie anschaut, auch ist. Er formuliert damit einen ›Vorbehalt gegen das, was ist, so wie

es ist‹« (Harrasser 2012: 74).

III.2.5. Die Rolle des Fernsehens

Die charakterisierten Beispiele aus den 50er und 60er Jahren dokumentieren eine zu-

nehmende filmische Entdeckung der geschichtlichen Welt. Nach ersten technisch un-

befriedigenden, inhaltlich gegenüber dem archivalischen Material noch unselbständi-

gen Versuchen klärt sich die Bildqualität durch die wesentlich höheren Auflösungen,

wird die Aufnahme durch die Hinzufügung des aktuellen Tons unmittelbarer und be-

weglicher und das Filmen immer mehr ein den Gegenstand erkundender, sich an seine

sinnliche Nähe fast »anschmiegender« Wahrnehmungsvorgang, und zugleich wächst

das Bewusstsein für die Notwendigkeit und dieMöglichkeit, sich anGeschichte filmisch

zu erinnern. Von wesentlicher Bedeutung für diesen Prozess ist die Entwicklung des

Fernsehens, das durch Produktionen in kleineren Formaten und durch den institutio-

nellen Rahmen, der technische Experimente ermöglichte, kürzere, aber differenzierte

analytische Untersuchungen erproben konnte. Zunächst beschränkten sich die Sujets

der Sendungen motivisch allerdings auf gänzlich unpolitische und geschichtslose The-

men aus Natur und Alltag: von Vogelkunde (02.05.1951),Hopfen undMalz (29.02.1952) über

vortragsartige Darstellungen zu denMeisterwerke[n] der bildenden Kunst (04.05.1951) oder

demWasserfloh (27.04.1951) bis zu diversen Reisefilmen und Alltagsberichten wie in der

Reihe Zeitgeschehen – ferngesehen ab dem 21.04.1953 oder Hier geschieht’s – jeder sieht’s ab

September desselben Jahres (Hickethier 1990: 34ff.). Schon an den zuletzt genannten

Titeln, die ergänzt werden könnten durchWal hoo! (ein Walfangfilm von 1952) oder Pil-

ger, Palmen und Toreros (12.05.1952) zeigt sich, wie naiv und nicht selten belanglos sich

die Inhalte des Fernsehens auf der Ebene von Unterhaltung und Zerstreuung bewegten.

Die Zahl der Tierfilme ist kaum zu überschauen, die Reisefilme bestanden aus Streifzü-

gen durch exotische Welten in Asien, Afrika u.a., die tatsächlichen Lebensverhältnisse

der dortigen Menschen wurden weitgehend ausgeblendet oder nur verzerrt wieder-

gegeben. Erste tastende Versuche, sich dem Thema Geschichte expliziter anzunähern,

äußerten sich in Zusammenstellungen von Spielfilmausschnitten der 20er bis 40er Jah-

re, Interviewfilmen (z.B. mit Thomas Mann) oder zeitgeschichtlichen Kompilationsfil-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 77

men (Lersch 2010: 277) – letztlich also in Produktionen, die noch sehr unselbständig

und materiallastig mit archivalischen Zitaten Geschichte abzubilden meinten. Wenn

allmählich auch politische Themen angesprochen wurden, dann immer der damaligen

historischen Konstellationen entsprechend korrekt und durchaus in die gewünschte

Richtung suggestiv – im Kontext des Kalten Krieges z.B. durch einseitige Reportagen

über die westliche Verteidigung (vgl. Zimmermann 1994: 227). Dagegen erhob sich um

1960 Widerstand. In der Presse wurde der Vorwurf einer »Hofberichterstattung« erho-

ben und zugleich etablierte sichmit einer Sendung wie dem neu gegründeten wöchent-

lichen Fernsehmagazin Panorama kritischer Journalismus (ebd.: 229f.). Damit rückten

nun vermehrt historische Konflikte wie z.B. der europäische Kolonialismus in Afri-

ka (Algerien, Kongo u.a.) in den Fokus filmischer Analyse und Dokumentation. 1962

formulierte eine Gruppe von 26 Filmkünstlern – unter ihnen Alexander Kluge, Peter

Schamoni und Edgar Reitz – das Oberhausener Manifest, mit dem die Unterzeichner ei-

ne größere Unabhängigkeit der Filmproduktion und deren qualitative Verbesserung

erreichen wollten (Eue/Gass 2012). Hinzu kam der immer stärker einsetzende gesell-

schaftliche Wandel am Ende der Adenauer-Ära mit einer Bereitschaft zu zeitkritischen

Diskussionen und einer aktiven Auseinandersetzung mit der NS-Zeit. Lange vor der

mit den privaten Sendern einsetzenden Popularisierung von Geschichte wurden Fern-

sehproduktionen in Auftrag gegeben, die ein Millionenpublikum erreichten, die filmi-

sche Aufarbeitung historischer Themen nachhaltig beförderten und insbesondere für

die Entwicklung dokumentarischer Ansätze als Katalysatoren wirkten. Hervorzuheben

ist hier vor allem die von Heinz Huber 1959-61 für den SDR undWDR produzierte 14tei-

lige Serie Das Dritte Reich. Sie ist die erste umfassende Dokumentation zum National-

sozialismus (Bösch 2010: 56). Das Projekt war mit einem ausgeprägten pädagogischen

Anliegen verbunden, »das historische Gewissen unseres Volkes wachzurütteln« (zit. in

Classen 1999: 116), und methodisch merkt man ihm die gleichen Schwierigkeiten an wie

den bereits angeführten Kinoproduktionen: Die Ende der 50er üblichen gesellschaft-

lichen Verdrängungsmechanismen provozierten eine Überfrachtung mit historischen

Archivaufnahmen, die eine dezidierte Beweisfunktion übernahmen (vergl. Lersch 2008:

127f.), durch die auf die politischen Akteure fixierten Aufnahmen kamen alltägliche Le-

bensrealitäten und individuelle Motive und Befindlichkeiten in der Darstellung nicht

vor und die Kompilation vieler eher irrelevanter Materialien machte es der Produkti-

on schwer, wirkliche Zusammenhänge herauszuarbeiten (vgl. Classen 1999: 117f. und

Lersch 2010: 284). Trotzdem kommt der Serie das Verdienst zu, mit einer Gesamts-

endezeit von über 700 Minuten zum ersten Mal im deutschen Fernsehen den Versuch

zu unternehmen, sich diesem Abschnitt der Geschichte mit dokumentarischen Mitteln

intensiv zu nähern (Classen 1999: 115).

Die zunehmende Bereitschaft zu einer filmischen Auseinandersetzungmit der Zeit-

geschichte ging mit einem sozialen Interesse an den benachteiligten Bevölkerungs-

gruppen und an elementaren Problemen der Arbeits- und Alltagswelt einher. In dieser

Atmosphäre eines kulturellen Umbruchs erprobten einzelne Filmkünstler Wege zu ei-

ner Erschließung historischer Erinnerung. Besonders hervorzuheben ist hier der 1964

entstandene 36minütige Fernsehfilm Ödenwaldstetten von Peter Nestler. Schon der Un-

tertitel kündigt eine geschichtliche Perspektive an: Ein Dorf ändert sein Gesicht. Die Zeit

selbst wird hier zum Darstellungsgegenstand. Der filmische Ansatz wirkt zunächst un-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Ästhetische Geschichtserkenntnis

spektakulär, bei näherem Hinsehen entpuppt sich die Arbeit aber als eine tiefgründige

Studie über geschichtlichen Wandel, über Werden und Vergehen – die Geschichtlich-

keit desmenschlichen Lebens wird hier so bewusst wie selten zuvor einermethodischen

Wahrnehmung unterzogen.

Der Film erzählt von dem alltäglichen Leben in dem schwäbischen Dorf Ödenwald-

stetten bei Münsingen. Einzelne Bauern werden porträtiert, ebenso der Mitarbeiter ei-

ner Brauerei und die Näherin eines Textilbetriebes, ein Lehrer kommt zuWort, ein Arzt

bei der Diphterie-Impfung, spielende Kinder werden gezeigt, Frauen am Backhaus und

in der Gemeindewaschanlage. Die unterschiedlichen Impressionen werden so frei und

unkommentiert nebeneinandergestellt, dass die Fernsehdirektion Nestler vorwarf, die

Zuschauer würden solch eine Darstellung nicht verstehen. Man forderte ihn – verge-

bens – auf, die Aufnahmen zu ordnen und mit Erklärungen zu versehen (Zimmermann

1994: 263).

Ein durchgängiges Merkmal des Films ist der ruhige, zurückhaltende Aufbau der

Sequenzen: Die Einstellungen verweilen oft lange bei einem Gegenstand und lassen

dem Zuschauer Zeit, die Landschaft, die Tiere, die Häuser und Zimmer mit den in

ihnen arbeitenden und lebenden Menschen anzuschauen und zu verfolgen. Mit Aus-

nahme kurzer, die porträtierten Personen nennenden Ankündigungen (»Er heißt Al-

fred Rauscher, ist 38 Jahre alt und hat einen Stundenlohn von 3 Mark 50, er ist ledig

und wohnt bei seinem Bruder, der eine Landwirtschaft umtreibt, manchmal hilft er

auch da mit«, 16.59) hören wir – generell aus dem Off – nur die Äußerungen der Dorf-

bewohner –, teils von dem Sprecher Karl Ebert in der dritten Person, teils von ihnen

selbst vorgetragen. Es sind also die Stimmen der Menschen selbst, die allmählich den

Zusammenhang herstellen – dies aber auch so, dass durchgehend die Bilder sprechen

und keine Interviewsequenzen mit Talking heads die visuellen Wahrnehmungen des

Dorfes und seines Alltags unterbrechen. Immer wieder werden die Bilder unterlegt mit

der ebenfalls sehr ruhigen Musik einer einzelnen akustischen Gitarre, welche die At-

mosphäre einer unaufgeregten, aber teilnehmenden Aufmerksamkeit unterstützt.

In diese beobachtenden Passagen ragt in Abständen durch die Erzählungen der Ein-

wohner dann die Geschichte hinein – von PeterNestler so arrangiert, dass eben doch ein

narrativer Bogen entsteht: Die ersten Sätze des Films stammen von einem alten Bau-

ern, der seine Kaninchen füttert: »In der Somme-Schlacht ist er in einem Granattrich-

ter gelegen, im März, der war voll Wasser. Man ist oben am Rand gelegen, geduckt,

dass man keine Granatsplitter in den Kopf bekommen hat. Im Schlaf ist es schon mal

passiert, dass man runter gerollt ist, und mit den Stiefeln ins Wasser, sodass die oft

morgens eingefroren waren. Das war eine schlechte Zeit damals. Und von damals her

hat er schon immer was gespürt in den Beinen, nicht so schlimm wie jetzt natürlich,

den Stock braucht er jetzt seit anderthalb Jahren. Der Arzt sagt, es kann auch vom

vielen Arbeiten sein« (00.13). Das Schlussbild vergleicht Peter Zimmermann mit »ei-

nem vergilbten Gemälde« (Zimmermann 1994: 263), es zeigt »einen sensenschwingen-

den Mäher im Gegenlicht unter durchbrochenem düsteren Himmel« (ebd.), und man

hört: »Die ganzen Sachen von früher und den Krieg, das hat man fast alles vergessen.

Es ist immer was Neues gekommen. Was hinter einem liegt, ist gemäht« (34.49). Nest-

ler thematisiert das Erinnern selbst: Am Anfang erinnert sich ein Bauer an ein Erlebnis,

das ca. ein halbes Jahrhundert zurück liegt undmit komplexen historischen Ereignissen

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 79

in Zusammenhang steht, an das Ende wird die Tatsache des Verlustes von Erinnerung

gesetzt, verbunden aber mit einer unterschwelligen Kritik und einer Aufforderung, die

Vergangenheit einem solchen Vergessen zu entreißen: Das Verb »gemäht« enthält die

Konnotation eines keineswegs natürlichen und organischen Verklingens oder Ablebens,

sondern einer gewaltsamen, insistorischen Maßnahme – also der Verdrängung. Mit

dieser erinnerungssemantischen Einrahmung signalisiert Nestler, dass es ihm gezielt

darum geht, die Reflexion auf die Bedeutung und Notwendigkeit von geschichtlichem

Bewusstsein auch für einfachste Details des individuellen Lebensalltags anzustoßen. Er

beschränkt sich nicht auf eine bloße Sozialreportage, sondern vertieft die gesellschaftli-

chen Beobachtungen immerwieder in eine zeitliche Dimension hinein: »Heute schlafen

die Bauern bis 5/6 Uhr, früher ist man schon um 3 Uhr aufs Feld zum Heuen, aber es

ist trotzdem besser gewesen, da haben alle gleich viel gehabt und gleich viel schaffen

müssen. Die sind auch nicht glücklicher, die dauernd mehr haben wollen« (17.39), oder:

»Vor 40 Jahren hat man die Frucht noch mit dem Hafergeschirr gemäht. Das ging mit

Schwung und man musste viel Fertigkeit dabei haben. Die Jungen haben es erst lernen

müssen. Früher ist der Hafer nur halb so hoch geworden, ohne den Kunstdünger, und

der Körnerertrag ist heute größer« (25.26). Nicht nur die Kriegserlebnisse rufen grö-

ßere historische Kontexte auf: »Manchmal ist in Münsingen drüben Viehmarkt, aber

heute ist das nichts Rechtes mehr. Früher waren die Juden aus Buttenhausen die Vieh-

händler, da ist der Handel gelaufen, da ist gekauft und verkauft worden. Die haben das

Vieh bis ins Rheinland, nach Frankfurt und Mannheim und überall hingeschafft, einer

hat oft 15-20 Stück Vieh auf dem Markt gekauft. Damals wurde das Vieh zum Bahnhof

getrieben, ohne Autos, oder es wurde gleich an einen anderen Bauern weiterverkauft.

Die Juden haben in Buttenhausen Kaufläden gehabt und eine Zigarrenfabrik, da waren

auch ganz arme Kerle, die sich von ihren Glaubensgenossen haben unterstützen lassen

müssen. Verschiedene, die es frühzeitig gemerkt haben, die das Geld hatten oder ihre

Verwandten drüben, sind nach USA, von denen ist keiner zurückgekommen. Die Syn-

agoge ist abgebrannt worden in der Kristallnacht. Die dageblieben sind, wurden alle

umgebracht. Die Christen in Buttenhausen haben sich mit den Juden gut vertragen.

Da sagt mancher, die Juden seien ihm lieber gewesen wie die Christen. Damals hat

keiner was sagen dürfen, die hätten einen selber gleich abtransportiert nach Dachau«

(26.59). Während diese Sätze eingespielt werden, sieht man Szenen vom Markt, nach

Verklingen der letzten Worte den jüdischen Stern auf einem Gedenkstein, die Kamera

bewegt sich an den Namen herab, bis das Bild überblendet wird von einem abgeblät-

terten Schriftzug auf einem Laden oder Wirtshaus. In einer anderen Sequenz bewegt

sich die Kamera auf die Friedhofsmauer zu und an einer Reihe vonmetallenen Gedenk-

tafeln für gefallene Soldaten des 2. Weltkriegs vorbei und man hört aus dem Off: »Ein

französischer Soldat, der im Dorf einquartiert war, hat die Tafeln mit den Namen der

Gefallenen gesehen und dass es so viele sind von dem Dorf. Er hat gesagt: ›Warum so

viele junge Menschen? Warum?‹ Er hat halt sagen wollen, dass alles umsonst gewesen

sei. Dabei hat er fast geweint« (30.02). Immer wieder führen gegenwärtige Anlässe zu

einem erinnernden Vergleich mit früheren Zeiten, aus dem sich eine Einsicht in die

aktuelle Lebenssituation der Betroffenen oder das Leben überhaupt herleitet.

Diese zeitlichen Rückführungen verdanken sich bestimmten bildnerischen Gestal-

tungsmitteln: Der Kaninchen fütternde Bauer zu Beginn des Films wird im Moment

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Ästhetische Geschichtserkenntnis

der Schilderung seines Grenzerlebnisses am Granattrichter aus nächster Nähe von halb

oben auf denKopf herab gefilmt, sodass der Zuschauer den Prozessen sehr nahekommt,

die sich hinter dem Gesicht dieses Menschen erinnernd immer wieder erneuern. Zim-

mermanns Formulierung, die Schlusseinstellung sei wie ein »vergilbtes Gemälde«, trifft

sehr gut die ästhetische Qualität dieser Aufnahme: Die Dunkelheit und Unschärfe, die

Ferne zu dem dargestellten Bauer auf dem Feld, die im Kontrast steht zu den detail-

lierten, klaren Nahaufnahmen des dörflichen Lebens zuvor, und die Leere der Land-

schaft, deren Felder von den fast schwarzenWaldrändern eingerahmtwerden, erzeugen

den Eindruck eines zeitlichen Abstands, einer Vergänglichkeit, die darin zum Ausdruck

kommt, dass der betrachtete Gegenstand aktuell nichtmehr vollständig anwesend, son-

dern in einem Prozess des Verfalls partiell verschwunden ist.

Solche ästhetischen Verfahrensweisen zur Vermittlung von Zeitprozessen konstitu-

ieren die Wirksamkeit des Films im Ganzen: Geradezu archaische Bilder bäuerlicher

Arbeit im Stall oder auf dem Feld, Aufnahmen der von Kindern oder Frauen gezogenen

Wagen mit Milchkannen, Darstellungen des Brotbackens am gemeinsamen Backhaus

werden kontrastiert mit den modernen Maschinen im Gemeindewaschhaus, mit der

Fließbandproduktion in der Brauerei, mit Legehennenstall und Spielplatzplanierung.

Es ist nicht immer so, dass Vergleiche mit früheren Zeiten zur Artikulation melancho-

lischer Verlusterfahrungen führen – an anderen Stellen wird auch nach vorne geschaut

und durch die Erweiterung der Perspektive in die Zukunft eine Zeiterfahrung vermit-

telt: Der Lehrer berichtet von der Notwenigkeit eines neuen Schulhauses, neue Häuser

werden gebaut, die lange baufällige, 700jährige Kirche ist frisch renoviert, Kinder kom-

men heraus und erscheinen wie eine Gegenbehauptung zu den Grabsteinen, die man

direkt im Anschluss sieht. Zugleich wird aber immer wieder deutlich, dass man mit

Landwirtschaft allein in Zukunft nicht mehr wird leben können: »Überm Bauernstand,

da stehet schwarze und graue Wolken. Da weiß noch niemand, was in der Zukunft

wird, und des lastet schwer« (06.39).

Die Bedeutung des ästhetischen Ansatzes PeterNestlers besteht darin, dass nicht al-

lein inhaltlich über Erinnerung und geschichtlichen Wandel gesprochen wird, sondern

dass es der Darstellung gelingt, die »Substanz« des Geschichtlichen, die Erfahrung von

Zeit zu vermitteln. Nestler erreicht dies, indem er nicht durch erzählerische Aneinan-

derreihung von Ereignissen auf ein chronologisches Kontinuum abzielt, sondern sich

intensiv wahrnehmend einlässt auf einzelne sinnliche Zeugnisse einer Veränderung von

Lebensumständen, dabei Vergleiche anregt und die Qualität des Wandels als solche er-

fahrbar macht. In diese Zeiterfahrung hinein lagern sich die Erinnerungsbilder der

Kriege sowie der Beziehung zu den jüdischen Nachbarn und ihrem Schicksal, und der

Zuschauer realisiert, wie diese Dinge seine Gegenwart prägen.

In einer Hinsicht besteht Peter Nestler auf einer Distanz zum Gegenstand: Er ver-

zichtet trotz der damals schon entwickelten technischen Möglichkeiten mit Ausnahme

der Geräusche in den Betrieben auf einen synchron aufgenommenen Originalton sowie

auf Interviews – die Stimmen kommen stattdessen aus dem Off, die Befragten haben

ihre Äußerungen z.T. niedergeschrieben und lesen sie vom Blatt ab oder lassen sie vom

Sprecher vortragen. Damit fehlt es an einer unmittelbaren, spontaneren Begegnung

und dadurch auch Verbindungmit den dargestelltenMenschen.Man hat den Eindruck,

dass hinter dieser ästhetischen Entscheidung ein Bildverständnis steht, das eine kom-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 81

positorische Ganzheit, eine in sich stringente, nicht von Zufälligkeiten der Aufnahme

gestörte Ebene akustischer Aussage anstrebt, die einen Eindruck erzeugen soll von dem

substanziellen Inhalt des Films. Das Ergebnis verweist aber auf ein bedeutsames Phä-

nomen: Indem das unvermittelte Eintauchen des Zuschauers in die sich im Moment

des Erinnerns ereignenden seelischen Regungen, die sich in Artikulation, Mimik und

Gestik ausdrücken, hier nur eingeschränkt geschieht, bleibt insgesamt der empathische

Mitvollzug der seelischen Erinnerungsbewegung der Porträtierten gebremst. In man-

chen Sequenzen verhält man sich als Zuschauer eher schlussfolgernd als erinnernd –

das Interview scheint als psychologische Grundlage für den Erinnerungsprozess eine

wesentliche Rolle zu spielen.

III.2.6. Der Durchbruch zum historischen Interviewdokumentarismus

Einzelne Filmsequenzen bereits aus den 40er Jahren – so z.B. in To hear banjo play von

1947 (Alan Lomax) oder in Louisiana Story von Robert Flaherty (1948) – belegen, dass

es technisch schon damals durchaus möglich gewesen wäre, Interviewfilme zu drehen

– nicht so spontan wie mit einer Handkamera, aber auch in einer unmittelbaren, ein-

drücklichen Nähe zumGesprächspartner, wie man sie aus heutigen Dokumentarfilmen

kennt. Schon 1935 produzierte die britische GruppeDocumentary FilmMovement um John

Grierson den FilmHousing Problems, der in den Häusern und Unterkünften der Protago-

nisten aufgenommene Interviews mit O-Ton enthielt (Hißnauer/Schmidt 2013: 223). Es

ist bemerkenswert, dass solche Konzepte bzw. ein solches Sujet aber nicht häufiger und

systematischer gesucht wurden – es bestand offensichtlich noch kein Begriff von dem

Wert der persönlichen Äußerung eines Protagonisten und der direkten Kommunikati-

on mit ihm. Das Interview avancierte erst allmählich und schrittweise zu einem Inhalt

filmischer Darstellung. Es war keineswegs eine selbstverständliche kulturelle Gegeben-

heit, sondern verdankt sich einem längeren geistesgeschichtlichen Entwicklungspro-

zess.

Das filmische Interesse am Interview setzte in den 50er Jahren ein, beschränkte

sich aber ausnahmslos auf prominente Persönlichkeiten wie Politiker, Stars, Künstler

oderWissenschaftler – so z.B. in der 1958 initiierten Reihe Aus erster Hand. Interviewsmit

den führenden Männern unserer Zeit im NWRV-Fernsehen oder in der v.a. Politiker befra-

genden ZDF-ReiheDialog (vgl. Zimmermann 1994: 275f.). Der Auslöser war die Attrakti-

vität des Porträtierten, dessen Darstellung auf die Bedeutsamkeit des Films abstrahlte

– nicht der Gesprächsvorgang als solcher, sondern der Glanz des Prominenten garan-

tierte die Aura der Produktion. Auch in dieser Hinsicht markierte die Chronique d’un

été von Jean Rouch und Edgar Morin eine entscheidende Zäsur. Es hatte in Deutsch-

land einzelne Straßeninterviews zu Themen wie Die deutsche Bundeswehr (Heinz Huber,

1956) oder Protest oder Anpassung – Ein Bericht über jugendliche Subkulturen (Peter Milger,

1966) gegeben, aber das waren zwar inhaltlich brisante und wichtige Beiträge, filmisch

jedoch beschränkten sie sich noch auf kurze, inhaltliche Meinungsumfragen, die das

politische Thema illustrierten, aber nicht auf die Person des Interviewten selbst ausge-

richtet waren. Rouch und Morin machten demgegenüber den Gesprächsvorgang selbst

und den Menschen, der sich vor der Kamera äußerte, zum Inhalt seines Films. Er wird

eingerahmt von Gesprächen mit den Protagonisten über dieses Filmprojekt: Am Ende

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Ästhetische Geschichtserkenntnis

äußern sie sich direkt zu ihren Eindrücken, üben Kritik, und in der Schlusseinstellung

debattieren Rouch und Morin selbst über diese Wahrnehmungen und Argumente und

reflektieren letztlich ihren eigenen filmischen Ansatz. Das Interview hat hier bereits

– 1961 – ein hoch entwickeltes ästhetisches und inhaltliches Niveau erreicht, man hat

wohl nie zuvor solch eindrückliche, persönliche und in die Tiefe gehende Äußerungen

von Menschen vor der Kamera gesehen. Es ist bezeichnend, dass in diesen Interviews

schließlich die Dimension des Historischen aufbricht. Eine der bewegendsten Passagen

wird eingeleitet durch die bei einem geselligen Beisammensein an den aus Afrika stam-

menden jungen Landry gerichtete Frage, ob er wisse, was die eintätowierte Nummer

auf dem Arm vonMarceline – der jungen Frau, die psychologisch-soziologische Umfra-

gen durchführt und für den Filmdie Straßeninterviews übernommenhat –zu bedeuten

habe (0.53.31). Landry ist ahnungslos, und jetzt erst erfährt der Zuschauer, dass diese

Frau, die man schon von Beginn des Filmes an kennt, einen jüdischen Hintergrund hat

und selber als Kind im Konzentrationslager war. Nun wird eine Sequenz aufgebaut,

die der Frau die Möglichkeit gibt, ihre Erinnerungen aufzurufen und zu formulieren:

Die Kamera verfolgt sie bei ihrem Gang durch die Straßen von Paris – vor der großen

Architektur der Plätze, des Tour d’Eiffels im Hintergrund, der Häuserfassaden und ei-

ner Markthalle wirkt sie wie verloren und trotzdem ins Zentrum der Aufmerksamkeit

gerückt, und während die intensivsten und vielleicht schmerzlichsten Erinnerungen

in ihr nachklingen, entfernt sich die Kamera zuletzt von ihr. Durch den Zeitpunkt der

Sequenz – sie setzt erst nach knapp einer Stunde ein –, der entsprechend der Psycho-

logie eines Erinnerungsvorganges nicht sofort, also chronologisch korrekt und infor-

mativ gleich mit der Einführung der Figur den Anfang bildet, sondern unvermutet erst

nach einer Weile in die Sichtbarkeit tritt; durch den Prozess des Gehens, in dem sich

Schritt für Schritt eine Bewegung vollzieht, die immer intensivere innere Bilder ans

Tageslicht bringt; durch die nicht von einem Kommentator oder Erzähler vorgebrach-

te, sondern von einer Betroffenen selber artikulierte Schilderung werden Qualitäten

des realen Vorgangs des Erinnerns aufgerufen. Die Szene ist hochartifiziell inszeniert,

löst genau damit aber einen wertvollen und glaubwürdigen Erinnerungsprozess aus

und entspricht auch in seinem Ablauf der psychologischen Struktur solcher Vorgän-

ge. Marcelines Sprechen selbst ist jetzt wirklich spontan, und das Ringen um Worte,

der Schmerz, der durch sie hindurchdringt, ereignen sich so momenthaft und emo-

tional, dass hier tatsächlich ein Augenblick von Authentizität entsteht, in dem zugleich

der historische Zusammenhang greifbar wird. Der Zuschauer begegnet der Realität des

Holocaust in einer Intensität, wie sie erst wieder viele Jahre später z.B. imWerk Claude

Lanzmanns erreicht wurde.

Wesentlich unbekannter ist für das westliche Publikum der Film Bylem kapo (Ich war

Kapo) von Tadeusz Jaworski aus dem Jahre 1963. Jaworski verwendete Interviewaufnah-

men, die in Gesprächen mit einem inhaftierten Mann entstanden, der mit 17 Jahren

Kapo in Auschwitz gewesen war und dort seine eigenen Landsleute gequält hatte, al-

so vom Opfer zum Täter geworden war. Seine entsetzlichen Erinnerungen werden den

Aussagen von ehemaligen Häftlingen gegenübergestellt, und so schält sich anhand von

Interviews allmählich die geschichtliche Situation heraus (siehe Roth 1982: 122).

Im selben Jahr, in dem Jaworski seinen Film drehte, begann in Deutschland im ZDF

die Reihe Zur Person, in der der ehemalige Spiegel-Journalist Günter Gaus Persönlich-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 83

keiten wie Franz-Josef Strauß, Rudi Dutschke, Hannah Arendt, Gustaf Gründgens und

viele andere befragte. Sein Motiv war, »Namen anstelle von Sachbegriffen, Lebensläu-

fe« an die Stelle »blassgewordene[r] Programme« treten zu lassen (zit. in Zimmermann

1994: 276). Mit der Intention, den erzählenden Gesprächspartner zum Ausgangspunkt

des Interesses und der beispielhaften Einsicht in gesellschaftliche Zusammenhänge zu

machen, rückte er das Individuum in das zeitgeschichtliche Bewusstsein. Trotzdem

haftete, wie Peter Zimmermann anmerkt, diesen Gesprächen noch der Charakter eines

»Verhöres« an (ebd.: 277), in dem durch kritisch-analytische und gelenkte Fragen dem

Dialog eine sachliche Wahrheit abgerungen werden sollte. Es wurde dem individuellen

Ausdruck des Gesprächspartners letztlich also immer noch ein überpersönliches, von

diesem Menschen unabhängiges Erkenntnisziel übergeordnet.

Einen Schritt weiter gingen hier Arbeiten, die ähnlich wie Milgers Protest oder Anpas-

sung die Situation junger Menschen untersuchten, wie z.B.Mensen vanMorgen von dem

Niederländer Kees Brusse aus dem Jahre 1964 (in der deutschen Fassung Menschen von

Morgen – Geständnisse vor der Kamera ein Jahr später) oder Gammler – Ausweg und Umweg

von 1966 (Bernhard Schütze). Hißnauer und Schmidt haben darauf hingewiesen, dass

Brusses Methode der »Psychomontage«, in der er im Studio Äußerungen von Jugend-

lichen zu ihrem Leben aufnahm und zu einem Generationenporträt zusammenstellte,

stilbildend auf spätere dokumentarische Traditionen in Deutschland gewirkt hat – v.a.

auf Eberhard Fechner, auf den später noch eingegangen wird (Hißnauer/Schmidt 2013:

234f.). Bernhard Schütze wiederum befragte für seinen Gammler-Film ältere Passanten

auf der Straße und durchsetzte die Interviews mit Aufnahmen von genau den Men-

schen – den Jugendlichen –, über die gerade gesprochen worden war, um dann aus-

führliche Berichte der jungen Menschen aus ihrem Leben folgen zu lassen (ebd.: 224f.).

Auf einen Kommentar wird zugunsten der Erzählungen der Jugendlichen verzichtet.

Diese letzten Beispiele thematisierten nicht die Geschichte, sondern aktuelle gesell-

schaftliche Entwicklungen, dennoch trugen sie durch die Wertschätzung der individu-

ellen Erzählung, durch die fast sinnliche Begegnung mit einer bislang unbekannten

Persönlichkeit und ihrer Lebenswelt und durch die Ästhetik einer kompositorischen

Montage, welche die zwischen ihnen sich andeutenden Zusammenhänge herausprä-

parierte, dazu bei, dass sich in den 60er Jahren eine Kultur des Interviews anbahnte,

in der dieses nicht mehr nur zum Beleg oder zur Illustration inhaltlicher Positionen

oder Sachverhalte instrumentalisiert wurde, sondern seinen Zweck in sich selber hatte.

Auf dieser Grundlage entstand ein wachsendes Interesse an den Prozessen historischer

Erinnerung, die sich in der Wahrnehmung eines einzelnen Menschen manifestieren.

Es ist bezeichnend, dass zeitgleich die Methoden der Oral History an Popularität

gewannen. Der Hinweis auf den Zusammenhang der Entstehung des modernen In-

terviewdokumentarismus mit der Oral History ist in filmhistorischen Darstellungen

inzwischen zu einem feststehenden Topos geworden.4 Hier gilt es aber, genauer hin-

zuschauen. Die Oral History als wissenschaftliche Methode einer Dokumentation ge-

schichtlicher Erinnerungen hatte ihre Anfänge bereits in den 80er Jahren des 19. Jahr-

hunderts: Der Historiker Hubert Howe Bancroft schickte Gehilfen aus, um Interviews

4 Stellvertretend seien erwähnt Hißnauer 2010: 300; Hißnauer/Schmidt 2013: 230; Roth 1982: 132;

Lersch 2009: 131

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Ästhetische Geschichtserkenntnis

aus dem Westen Amerikas für eine vielbändige Geschichte der Pazifikstaaten zu sam-

meln (Starr 1980: 28).Die Idee einer systematischenOral History stammte aber von dem

Geschichtsprofessor Allan Nevins, der 1932 für seine Cleveland-Biographie Angehörige

seiner Regierung befragte und zugleich realisierte, dass mit dem Ableben vieler wich-

tiger Zeitzeugen ein wertvoller Erinnerungsschatz verloren zu gehen drohte. Er schlug

1938 eine Organisation zur Sammlung von Lebensbeschreibungen vor, die allerdings

zunächst nicht realisiert wurde – erst 1948 brachten ein Kolloquium, die Gründung ei-

nes Oral History-Instituts in Columbia und ein erstes umfangreiches Interview (mit

einem Kommunalpolitiker in New York) die Wende (ebd.: 29-32). Trotz großer Wider-

stände setzte das Institut seine Arbeit fort. Die Publikation der Oral History-Collection

1960 wurde ein großer Erfolg, der Ansatz stieß auf immer stärkeres Interesse und fand

eine schnelle Ausbreitung. Bereits Ende 1967 gab es schon 80 Oral History-Programme

(ebd.: 34). 1966 erfolgte die Gründung der Oral History Association und verschiedener

Publikationsorgane (Obertreis 2012: 8), 1971 der »Oral History Society« und ihres Jour-

nals (Lersch 2009: 131).

Dennoch: Nach Europa kam die Bewegung erst später. England war der Vorreiter:

In den frühen 70er Jahren entstand eine Sozialgeschichte der Arbeiter, 1971 wurde der

Newsletter Oral History gegründet, 1978 aber erst eine methodisch-kritische Einführung

in die Ansätze der Oral History verfasst (ebd.). In Frankreich gab es in der zweiten

Hälfte der 70er erste Initiativen (Obertreis 2012: 9), in Deutschland war es 1978 Lutz

Niethammer, der mit seinem Aufsatz Oral History in USA den entscheidenden Anstoß

zu einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit der Bewegung gab (Niethammer

1978; Keilbach 2010: 193). Er nennt als Ziel der Oral History eine Demokratisierung

der Forschung –Geschichtsreflexion dürfe nicht ein Privileg akademischer Spezialisten

bleiben und sich inhaltlich nur auf die »Oberen« der Historie, die Herrschergestalten

beschränken (Niethammer 1980: 7f.). Niethammer hielt der Historikerzunft vor, dass

Geschichte nicht nur aus Politikern, Programmen oder Gesellschaftsformationen (hier

die Differenz zu den sozial- und strukturgeschichtlichen Ansätzen) bestehe, sondern

ebenso aus den Antrieben, Hoffnungen, Haltungen und Handlungsmustern jedes ein-

zelnen Menschen (ebd.). Er forderte eine Geschichte von den Subjekten aus, ein Per-

spektivwechsel stehe an: Nicht mehr der Weltgeist und die Mächtigen seien Gegen-

stand wissenschaftlichen Interesses, »wir beginnen uns vielmehr für uns selbst und

für die Herkunft der eigenen Lebensbedingungen, Verhaltensweisen, Deutungsmuster

und Handlungsmöglichkeiten zu interessieren«, »in dieser Dimension des Alltäglichen

[…] wird nach der Subjektivität derer gefragt, die wir als Objekte der Geschichte zu se-

hen gelernt haben, nach ihren Erfahrungen, ihren Wünschen, ihrer Widerstandskraft,

ihrem schöpferischen Vermögen, ihren Leiden« (ebd.: 9), »von unten betrachtet wird

das ›Politische‹ seines verdinglichten Selbstwerts als Staat oder das, was sich durchge-

setzt hat, entkleidet und erscheint eher als ein Medium der Auseinandersetzung und

Gestaltung« (ebd.: 10).

Diese Motive erinnern sehr an die künstlerischen Intentionen der Interviewfilme,

entstehen aber 10-15 Jahre nach diesen filmischen Arbeiten.Die wissenschaftliche Praxis

der Oral History etabliert sich erst in den 80ern – da hat die Kunst das Interview schon

lange als bewährte Forschungsmethode und Darstellungsform gefunden und ausgear-

beitet. Die Filme reagieren nicht auf die Oral History, sondern diese hat »ihre markan-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 85

ten Vorläufer und Begleiter in den Zeitzeugen historischer Fernsehserien« (Bösch 2010:

59) und Kinofilmen. Reinhard Ruttmann resümiert bereits 1988: »Zeitzeugen wurden

frühzeitig als ›orales Dokument‹ […] in zeitgeschichtlichen Fernsehsendungen einbe-

zogen, früher als die Entstehung des Begriffes ›Oral history‹ in den 70er Jahren« (Rutt-

mann 1988: 54). Auch in der Literatur gab es bereits in den 60ern eine starke Tendenz

zum Interview – siehe z.B. die im nächsten Kapitel behandelten Bottroper Protokolle von

Erika Runge. Es gilt also Abschied zu nehmen von der Vorstellung einer kausalen Be-

ziehung zwischen Oral History und Dokumentarfilm (z.B. Lersch 2009, S. 131: »Die Ge-

schichtsdokumentationen nehmen damit zu einem frühen Zeitpunkt Strategien der

›Oral History‹ auf.«) – beide Erscheinungen sind eher verwandte Ausdrucksformen ei-

ner gemeinsamen geistesgeschichtlichen Grundtendenz, die eine Individualisierung

des Geschichtsverständnisses und eine Weitung des sozialen Interesses für den ein-

zelnen Menschen und seinen Lebensalltag beinhaltet.

Judith Keilbach hat die Genese der Zeitzeugeninterviews im bundesdeutschen do-

kumentarischen Geschichtsfilm verfolgt und einen wesentlichen Schritt in der umris-

senen historischen Zeitspanne hinsichtlich der Rolle und Funktion des »Zeugen« her-

ausgearbeitet (Keilbach 2010: 138ff.). Sie macht deutlich, dass die Bedeutung der Zeu-

genschaft durch die Notwendigkeit der strafrechtlichen Aufarbeitung der Nazizeit zu-

nächst eine weitgehend juristische war (ebd.: 138f.). Hier ging es ganz konkret um die

Beweisfunktion der Zeugenaussage, die eine Verurteilung der Täter möglich machte,

und erst deutlich später – in der beschriebenen Phase der 60er Jahre – vollzog sich in

dieser Hinsicht ein signifikanter Wandel: Die »Funktion [der Zeugen] verschiebt sich

von der Beglaubigung der Fakten zur Affizierung der Zuschauer und der Bildungsan-

spruch der Sendungen (historische Aufklärung) wird durch das Ziel der emotionalen

Beteiligung überlagert« (ebd.: 142).

Noch in der bereits erwähnten 14-teiligen Fernsehproduktion Das Dritte Reich

(1960/61) von Heinz Huber kommt dem Zeitzeugen ähnlich wie vor dem Gericht

fast ausschließlich eine Beweisfunktion zu: Er bestätigt die Fakten, die durch den

Kommentar und die dokumentarischen Bilder dargestellt werden. Es ist erstaunlich,

wie auch in diesem sehr engagierten Projekt auf den Gesprächspartner selbst noch

gar keine Aufmerksamkeit gerichtet wird, sondern in erster Linie dem Sachbericht

das eigentliche filmische Interesse gilt. Nur 7 von 14 Sendungen lassen überhaupt

Zeitzeugen zu Wort kommen, aber auch unter diesen Folgen sind es nur zwei, die 2-3

Zeitzeugen einbeziehen, die anderen fünf jeweils nur einen. Bezeichnend ist auch,

dass die Statements vorformuliert sind und z.T. sogar abgelesen werden und dass

unter den Gesprächspartnern nicht ein einziger »Durchschnittsmensch« ist, sondern

nur prominente Persönlichkeiten wie der Maler und Bildhauer Otto Pankok, der Autor

Wilhelm Unger oder der »Experte« Prof. Carl Jacob Burckhardt, dem als Historiker

nicht nur durch seine Zeitzeugenschaft, sondern vor allem durch sein gesellschaftlich

verbrieftes objektives Geschichtswissen eine herausgehobene Autorität zugeschrieben

wird.

Judith Keilbach weist auf die Konsequenzen dieses Verfahrens hin: »Die persönli-

chen Berichte schließen sich immer an Aussagen des Voice-over-Kommentars an, der

als Stimme der objektiven Geschichtsdarstellung fungiert und inhaltlich auf abstrakter

Ebene benennt, was die Zeitzeugen danach als individuelle Erfahrungen beschreiben.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Ästhetische Geschichtserkenntnis

In den Überleitungen zu den Interviewsequenzen wird deren exemplifizierende Funk-

tion teilweise sogar explizit benannt und damit gleichzeitig das Rederecht der Zeitzeu-

gen legitimiert. Durch Abfolge und Ankündigung scheinen die Erinnerungen der Zeit-

zeugen die generalisierenden Aussagen des Voice-over-Kommentars […] anhand eines

individuellen Falls zu bestätigen oder zu kommentieren – und erfüllen damit gleich-

zeitig die Funktion der Beglaubigung von bereits präsentierten Fakten« (Keilbach 2010:

149). Man trifft hier also auf Zeitzeugen, »die in der Sendung nicht als Individuen in-

teressieren und denen nicht als Erinnerungsmenschen, sondern zur Bestätigung von

Fakten das Rederecht erteilt wurde« (ebd.: 152).

III.2.6.1. Erika Runge: Warum ist Frau B. glücklich? (1967/68)

Innerhalb ganz weniger Jahre – zwischen 1967 und 1972 – wurden Dokumentarfilme

produziert, die das Interview als maßgebliche Form und Methode historischer Erin-

nerung etablierten. Christian Hißnauer und Bernd Schmidt kommt das Verdienst zu,

eine inzwischen weitgehend verfestigte Kanonisierung, die mit großer Regelmäßigkeit

v.a. auf Eberhard Fechner und Klaus Wildenhahn als Initiatoren dieser Entwicklung

verweist, zu hinterfragen und insbesondere auf einen Film aufmerksam zu machen,

der bereits im Oktober 1967 und damit noch vor den bekannten Produktionen der ge-

nannten Filmemacher gedreht wurde: Erika Runges Warum ist Frau B. glücklich? (Hiß-

nauer/Schmidt 2013: 225-230). Erika Runge (geb. 1939) promovierte nach einem Studi-

um der Literatur- undTheaterwissenschaft, Romanistik und Kunstgeschichte 1962 über

das expressionistische Drama und arbeitete anschließend beim NDR als Regieassisten-

tin Egon Monks. Einen wesentlichen Schritt in ihrer künstlerischen Biographie mar-

kiert 1968 die Veröffentlichung ihrer Bottroper Protokolle. Erika Runge hatte im Ruhrge-

biet Tonbandinterviews mit unterschiedlichen Gesprächspartnern wie einer Hausfrau,

einem Verkäufer, einer kaufmännischen Angestellten oder einem Betriebsratsvorsit-

zenden geführt, um deren Lebensverhältnisse und somit zuletzt die soziale Situation

der Menschen in der Region darzustellen. »Ich wollte keine Stoffe aus dem bürgerli-

chen Milieu mehr, aus dem ich selber stamme« (Runge 1971: 443), begründete sie diesen

Schritt, vielmehr empfand sie »eine neue sittliche Verpflichtung« (Runge 1962: 6), sich

mit der sozialen Wirklichkeit der Arbeiter auseinanderzusetzen. Die Protokolle stellten

einen bedeutenden Beitrag zur dokumentarischen Literatur der 60er Jahre dar, von gro-

ßer Wirkung war aber vor allem der filmische Beitrag, den die Regisseurin nach Kurz-

filmen über die Arbeitslosigkeit im Bayerischen Wald, die Stilllegung der Bayerischen Kohle-

gruben und den Tarifstreit in der Metallindustrie (Hübner 1973: 126) über die in Duisburg

lebende Putz- und Kochhilfe Maria Bürger zusätzlich zu dem schriftlichen Interview in

ihren Protokollen produziert hatte. Bereits im Jahr seiner Erstausstrahlung (1. Mai 1968

im WDR) erhielt Erika Runge den Preis der Deutschen Filmkritik und den Fernseh-

filmpreis der Deutschen Akademie der Darstellenden Künste. Ihre Interview-Technik

wurde begeistert aufgenommen (Hübner 1973: 149), die Arbeit wurde zum Vorbild spä-

terer dokumentarischer Produktionen (Zimmermann 1994: 277).

In dem Film erzählt die 59jährige Bergarbeiterfrau ihre eigene Lebensgeschichte,

die Kamera begleitet sie dabei immer wieder an die Orte ihrer Arbeit und anderer all-

täglicher Beschäftigungen. Maria Bürger ist 1924 mit ihren Eltern aus Ostpreußen ins

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 87

Ruhrgebiet eingewandert, hat als Dienstmädchen und Haushaltshilfe gearbeitet, bis

sie 1928 ihren ebenfalls aus Ostpreußen stammenden Mann Hermann heiratete. Dieser

arbeitete als Bergmann unter Tage und litt schon früh an einer nicht erkannten Be-

rufskrankheit, die ihn immer wieder arbeitsunfähig machte und an der er 1960 nach

wiederholter Fehldiagnose tragisch sterben sollte. Auch von ihren vier Kindern wurden

zwei Opfer ihrer Arbeit im Bergbau: Der erste Sohn verstarb bereits ein Jahr vor dem

Vater durch einen Unfall, sein jüngerer Bruder wurde Berufsinvalide. Eine der beiden

Töchter war schon mit fünf Monaten verstorben, die andere wurde kaufmännische An-

gestellte.

Mit dem Titel wirft Erika Runge eine Frage auf, die selber schon eine Aussagemacht

über die Essenz dieser Lebensgeschichte und denHintergrund ihrer filmischenDarstel-

lung: Warum ist Frau B. glücklich? muss sich der Zuschauer angesichts der Schicksals-

schläge, der zeitweiligen Arbeitslosigkeit, Armut, des Hungers und der vielen alltägli-

chen Schwierigkeiten dieses Lebens unweigerlich fragen, und es wird sehr schnell klar,

dass hier das Besondere Maria Bürgers liegt, das Runge zu dem Film inspiriert haben

muss. Es handelt sich gar nicht nur um eine sozialkritische Studie, die eine politische

Darstellungsintention verfolgt, sondern letztlich geht es um die Quelle der menschli-

chen Lebenskraft und Selbstbehauptung, umdie substanziellen Grundlagen der biogra-

phischen Existenz. Maria Bürger ist tatsächlich glücklich: Der Film setzt ein mit dem

im Freundeskreis gesungenen Refrain »Sind wir heute auch ohne Sonnenschein, aber

wir sind nicht allein, denn morgen, morgen, morgen lacht uns wieder das Glück« und

ihrem Zitat: »Kein Tag möcht‹ ich missen – keinen Tag. Und wenn ich die Wahl hätte

oder jemand käme und würde sagen ›Möchtest du dein Leben noch mal von vorne an-

fangen?‹, dann würde ich sagen: Mit all dem Schönen und all dem Schweren nochmal,

jawoll« (01.09). Schon im schriftlichen Protokoll hatte Maria Bürger formuliert: »Nu sa-

gen Sie mir mal, was der Mensch is? Er ging arbeiten und hat gekocht, der Mensch,

und hat trotzdem die Kinder versorgt« (Runge 2008: 82).

Der Gegenstand des Films ist der Mensch, und in dem individuellen Schicksal der

Maria Bürger spiegelt sich nicht nur ihr privates Leben im Jahre 1967, sondern ein hal-

bes Jahrhundert Geschichte: proletarische Lebenswirklichkeit in den 20ern, die Rolle

der Frau, die wirtschaftliche und politische Krise im Übergang in die 30er Jahre, Na-

tionalsozialismus, die Herausforderungen der Nachkriegszeit, Bergbaukrise und der

schwierige Aufbau einer bescheidenen, aber befriedigenden Existenz. Man staunt über

die Energie und Positivität dieser Frau und wird zugleich Teilnehmer eines Auflebens

weit zurückreichender historischer Erinnerungsbilder.

Geschichte wird in Runges Film nicht mehr als vergangener Gegenstand, als In-

halt objektiven Wissens angeschaut, über den mit erzieherischem Anspruch sachlich

informiert wird, sondern sie begegnet dem Zuschauer in einer bislang ungekannten

sinnlichen Unmittelbarkeit in einer realen Biographie, die nicht als Exempel oder Illus-

tration eines historischen Sachverhaltes dient, sondern für sich selbst steht. Runge sah

in dieser Darstellung »eine Art Mosaik«, »das über die persönlichen Aspekte hinaus die

historische Situation umreißt« (Runge 1970: 283).

Die dichte Verschränkung von Biographie und Geschichte verdankt sich in Warum

ist Frau B. glücklich? bis dahin noch kaum erprobten ästhetischen Gestaltungsmitteln.

»Unzeitgemäß früh« (Roth 1982: 139) setzt Erika Runge ganz auf das Interview und gibt

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Ästhetische Geschichtserkenntnis

dem Film dadurch einen sehr persönlichen, vom individuellen Erlebnis einer einzelnen

Protagonistin ausgehenden Charakter. Der (männliche) Kommentar, der den nötigen

informativen Rahmen zu Lebensgeschichte und Zeitgeschehen liefert, nimmt in der

Gesamtlänge des Filmes (43 Minuten) nur 13,8 % ein, während Maria Bürgers Aussagen

61,2 % ausmachen (Hißnauer/Schmidt 2013: 227f.). Die neue Kamera- und Tontechnik

sowie die hohe Auflösung des Filmmaterials schlagen sich hier nun in einer sehr unmit-

telbaren Nähe zu der gefilmten Person nieder. Obwohl es sich um einen Schwarzweiß-

Film handelt, erlebt man Maria Bürger in ihren spontansten und differenziertesten

Regungen und Äußerungen – anders als noch bei Peter Nestler ist jetzt auch das ge-

sprochene Wort direkt mit den visuell wahrgenommenen Vorgängen verbunden. So

überträgt sich auf den Zuschauer die persönliche Ausstrahlung, die hochindividuelle,

sprachlich eigentlich nicht mehr artikulierbare Eigenart dieses Menschen (besonders

erlebbar im Vergleich mit dem auf das bloße Wort angewiesenen Protokoll) – es geht

kaum mehr um inhaltliche Aussagen und interpretative Schlussfolgerungen über die

Geschichte, sondern um die Wahrnehmung dieser Persönlichkeit, in der sich zugleich

aber der Gang der Geschichte mitteilt.

Für die Zuschauer 1968war es noch eine ungewohnte und gleichzeitig prägnante Er-

fahrung, dass ein Film über weite Strecken Groß- und Nahaufnahmen einer einzelnen

Person präsentierte. DerWDR-Fernsehspieldirektor PeterMärthesheimer bemerkte die

konsequente Beschränkung »auf die Einstellung ›Kopf groß‹« (zit. in Hickethier 1980:

291). Erika Runge verzichtete konsequent auf einen intervenierenden Ansatz (vgl. Hiß-

nauer/Schmidt 2013: 229), der in den früheren Produktionen so selbstverständlich war.

Ihre Fragen sind herausgeschnitten, die Protagonistin redet frei, spontan und emo-

tional, die Kamera bewegt sich bis in privateste Bereiche wie das Schlafzimmer und

Bad hinein, aber auch die Mimik gewährt durch die Nahaufnahmen und die Länge der

Einstellungen eine Nähe und einen Zugang zu ihren inneren seelischen Regungen. Ar-

chivfotos ergänzen das Material.

Die Äußerung Christian Hißnauers und Bernd Schmidts, der Film »verwende […]

keinerlei fiktionalisierende Elemente« (ebd.) bedarf der Präzisierung. Runge arbeitet

durchgehend mit inszenatorischen Mitteln. Schon die Aufnahme des morgendlichen

Aufwachens Maria Bürgers ist faktisch so gar nicht möglich, weil das Aufnahmeteam

sicherlich nicht ohne die Protagonistin in die Wohnung gekommen wäre und sie im

Schlafzimmer hätte überraschen können. Später gibt es eine Szene, in der sie mit einer

Bekannten über den Deich an der Ruhr entlang spaziert und man ihre Unterhaltung

hört (10.03). Innerhalb eines Satzes wechselt der Kamerastandpunkt von hinten (aus

dem Rücken der Frauen) nach vorne – die beiden schreiten auf die Kamera zu. Vorher

hat man von dieser Kamera aber nichts gesehen – die Frauen müssen diesen Gang also

mindestens zweimal gemacht haben, damit die Kamera ihre Position wechseln konn-

te und sich trotzdem das Gespräch und der Gang ununterbrochen fortsetzen ließen.

Solche Inszenierungen sind keine Realitätsverzerrungen: Das offen nachgestellte mor-

gendliche Aufstehen gewährt uns einen Eindruck von dem – auch anstrengenden –

Lebensalltag einer fast sechzigjährigen Frau und ihr gelöstes und etwas ungeordnetes

Haar, das Nachthemd sowie der intime Blick in den sehr einfachen Raum geben etwas

preis von der Realität dieser Existenz – die Aufnahme konstruiert nicht, obwohl sie in-

szeniert. Das gilt auch für den Spaziergang auf dem Deich: Auch, wenn der Gang noch

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 89

einmal wiederholt wurde, vermittelt sich gerade durch die Wahrnehmung des gemein-

samen Schreitens von vorne etwas von der Innigkeit und Qualität des Gesprächs und

von der Bedeutung dieser Möglichkeit eines sozialen Austausches mit einem anderen

Menschen.

Auch das Einfrieren des Filmbildes im Moment prägnanter resümeeartiger Sen-

tenzen Maria Bürgers (siehe Hißnauer/Schmidt 2013: 227) durchbricht eine abbildhaf-

te Wiedergabe des faktischen Vorgangs: Der Zuschauer wird herausgerissen aus einer

passiven Aufnahme des sich ohne ihn abspielenden Geschehens, das Wort selber er-

hält plötzlich eine gesteigerte Bedeutung, weil es nicht mehr als Zugabe zum »realen«

Bewegungsbild erscheint, und der Blick konzentriert sich schlagartig auf diese eine

festgehaltene Erscheinung der Protagonistin. Dadurch intensiviert sich die Wahrneh-

mung dieser ganz eigenen, persönlichen Aussage Maria Bürgers – ihre individuelle

Stellungnahme ist nicht zufälliges Beiwerk der historischen Welt, sondern Zielpunkt

der geschichtlichen Darstellung.

Lieder rahmen den Film ein und durchsetzen ihn, sie beleben die soziologische

bzw. historische Studie maßgeblich durch atmosphärisches Zeitkolorit, Emotionalität

und Subjektivität; die verwackelten Bilder der Handkamera im Treppenhaus, im La-

den beim scherzenden Einkaufsgespräch, beim Putzen der Studentenwohnungen oder

im Auto der Tochter könnten in dieser Unmittelbarkeit von den Machern des Direct

Cinema stammen, der Zuschauer wird in die Lebensverhältnisse Maria Bürgers fast

körperlich hineingezogen; Dialoge vor dem Fernseher, bei der Essensausgabe in der

Werksküche, im studentischen Waschraum usw. zeigen die Protagonistin in ihren rea-

len Handlungen im sozialen Umfeld, sie erscheint nicht nur sitzend als Talking head.

Diese auf den individuellen Menschen bezogene Wahrnehmungsintensität stellt sich

auch bei der Präsentation historischer Fotoaufnahmen ein, die nicht die Protagonis-

tin oder ihre Familie zeigen: Die Fotos sind so ausgewählt, dass sie nur selten auf den

klassischen Kanon der bekannten Bilder deutscher Geschichte zugreifen (ein Hitler-

Porträt, der Hitler-Gruß der SA, der Blick in die wurstbestückte Auslage des westdeut-

schen Geschäftes nach der Währungsreform) und statt dessen eine Reihe seltener, sehr

detaillierter alltagsgeschichtlicher Momentaufnahmen liefern. Auffällig oft werden da-

bei Gesichter herausgegriffen und langsam herangezoomt: Es geht um die Nähe zu

den seelischen Regungen der Menschen vor den ärmlichen Hauseingängen, im Jubel

über Hitler, in der Arbeitslosenschlange, im Demonstrationszug etc. Immer wird dabei

Runges Interesse an den Individuen in der historischen Situation wahrnehmbar.

Die Geschichtlichkeit wird als ein Zentralbestandteil biographischer Existenz sicht-

bar gemacht. Schon das zitierte Lied am Anfang des Films enthält einen deutlichen

Zeitaspekt. Im Refrain heißt es: »Sind wir auch heute ohne Sonnenschein, […] morgen

lacht uns wieder das Glück«. Die Einstellung kündigt programmatisch an, dass es in

dem Film um eine schwierige Vergangenheit und Gegenwart gehen wird, um die Aus-

einandersetzungen einzelner Menschenmit diesen Schwierigkeiten, um Schmerz, aber

auch Hoffnung, also Zukunft – eben um eine Lebensgeschichte. Dementsprechend be-

wegt sich der Film immer wieder in die biographische Vergangenheit Maria Bürgers

zurück, um Erinnerungsanstöße zu geben: Die Protagonistin deutet auf die Fotos von

ihrem Mann und ihrem Sohn, die beide verstorben sind, später sehen wir sie, wie sie

auf dem Friedhof den Grabstein ihres Mannes putzt. Man erfährt von der nicht be-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Ästhetische Geschichtserkenntnis

handelten Bergarbeiterkrankheit und befindet sich im selben Moment in einem weiten

historisch-politischen Zusammenhang – dem Umgang mit dem Proletariat, das den

Unternehmern ausgeliefert ist und noch in den 60ern nicht selten bis in den Tod hin-

ein Opfer der ungerechten sozialen Verhältnisse wurde.Wenn die Kamera dann wieder

Maria Bürger an ihren Arbeitsplatz begleitet, bleibt der biographische Schicksalsschlag,

der erhebliche historische Gründe hat, noch gegenwärtig. Ihre Putztätigkeit erscheint

in einem nicht vordergründig kausalen, aber trotzdemwirksamen Zusammenhangmit

dem bisherigen Schicksal der Familie. Dann wird die Szene noch in einen kulturge-

schichtlichen Kontext hineingestellt, indem man erfährt, dass die noch in ihren Bet-

ten liegenden jungen Männer, deren Zimmer Frau Bürger putzt, koreanische Bergleute

sind.

Schließlich springt die Darstellung wieder 37 Jahre zurück: Vor dem Haus mit ihrer

Wohnung stehend erzählt Maria Bürger, wie sie am 15. November 1930 in ebendiese

Wohnung eingezogen sei und wie vor dem Haus noch Lokomotiven fuhren. Bei dem

Hinaufgehen durch das von der Zeit gezeichnete Treppenhaus mit seinen abgeblät-

terten Wänden vernimmt man die Protagonistin, hier sei das »Wirtschaftswunder vor

unserer Tür stehen geblieben« (05.29), woraufhin sich ihre Erinnerung zurück in diese

ersten Jahre in der Wohnung wendet, in der acht Personen in drei Zimmern lebten.

Jetzt wird im Interview – streckenweise unterlegt mit Fotos – eine chronologische Ab-

folge der ersten Zeit des gegenseitigen Kennenlernens mit ihremMann, der Eheschlie-

ßung, der Geburt der Söhne und schließlich der Arbeitslosigkeit gegeben. Vor diesem

Hintergrund erfolgt nun ein vom Sprecher aus dem Off vorgetragener Hinweis auf die

Arbeitslosigkeit in Duisburg in den Jahren 1930-1933 und den darauf reagierenden Ar-

beitskampf. Im selben Moment, wo das Einzelschicksal des Hermann B. und seiner

Familie seinen Zusammenhang mit den historischen Ereignissen und der gesellschaft-

lichen Situation der Zeit erweist, richtet sich die Aufmerksamkeit sofort wieder auf

die konkreten Konsequenzen für den damaligen Lebensalltag der Protagonistin: Mor-

gens musste sie genau überlegen, wieviel Geld sie ausgeben konnte und was sie kaufen

musste – ihr gegenwärtiger Tonfall, ihre Mimik und Gestik geben Auskunft darüber,

was es hieß, auch die 10-15 Pfennige für Seife nicht mehr zu haben und dann mit Asche

zu putzen.

Immer wieder spielt in das durchgehende Thema der sozialen Ungerechtigkeit und

der Nöte der Arbeiter eine andere umfassende historische Problematik hinein: die Rolle

der Frau. Es sind kleinste Begebenheiten, die Maria Bürger erzählt, und dennoch reali-

siert man sofort, dass sich in ihnen ein geschichtlicher Zusammenhang ausspricht. In

einer sich über 73 Sekunden erstreckenden, in Nahaufnahme gefilmten Einstellung zi-

tiert sie die gängigeHaltung: »Frauen, die arbeiten, lassen Kinder im Stich« (10.30), und

lässt gleichzeitig durchblicken, dass ihre Familie sonst gar nicht hätte existieren kön-

nen. Schon die Aufdeckung dieses Widerspruchs zwischen gesellschaftlichen Klischees

und offensichtlicher Lebensrealität sensibilisiert für die nun einsetzende Schilderung

des symptomatischen Konflikts einer jungen Frau: Maria Bürger empfindet eines Ta-

ges plötzlich den großen Wunsch, einmal ins Kino zu gehen – für 40 Pfennige (bei

einem Tageslohn von 2,50 DM): »Und dann wollte ich einmal im Kino gehen, werde ich

im Leben nicht vergessen. Na, der Mensch muss doch auch mal ein bisschen was zum

Aufmuntern haben und zu Hause waren eben bloß Sorgen«. Sie stellt fest, dass sie um

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 91

16.00 Uhr noch etwas Zeit hat und erfüllt sich tatsächlich diesen Wunsch – mit ent-

sprechendem Ergebnis: »Wie ich nach Hause kam, da hat’s einen Krach gegeben, der

hatte sich gewaschen. Da hatte ich mich rumgetrieben. Und ich war doch jung und ich

wollte doch auch mal im Kino rein« (11.06). Die Szene porträtiert eine Frau zwischen

der Sehnsucht nach persönlichem Glück und einem gesellschaftlichen Moralkodex, in

den sie sich widerspruchslos einzufügen hat. Der Wunsch nach Privatheit und die Er-

wartung häuslicher Präsenz bilden eine Konstellation, die sich schon seit hunderten

von Jahren bis in Maria Bürgers Gegenwart in kleinsten alltäglichen Situationen wie-

derholt. In ihrem Schicksal artikuliert sich die Aktualität sowohl der Sozialen Frage als

auch der Geschlechterfrage.

In dem rhythmischen Wechsel von Gegenwart und Vergangenheit und dem gleich-

zeitigen Nachvollzug der Chronologie der Ereignisse konfrontiert die nächste Einstel-

lung den Zuschauer zum ersten Mal mit der Aufnahme einer Hitler-Abbildung auf ei-

nem propagandistischen Plakat, und schlagartig gerät man hinein das Geflecht der Er-

eignisse des »Dritten Reichs«. Erika Runge bewältigt diese Herausforderung, indem sie

nicht ein systematisches Referat historischer Daten in aufklärerischer Diktion in die fil-

mische Darstellung einfügt, sondern den Zuschauer mit einem Paradoxon konfrontiert

(14.29): Maria Bürger schildert als Frau eines weitgehend links eingestellten Arbeiters,

dessen Auffassungen sie durchaus teilt, wie sich mit der Machtübernahme Hitlers ihre

Lebenssituation deutlich verbessert habe: Es sei »wieder Geld im Haus« gewesen, man

konnte wieder planen und Anschaffungen machen, weil es wieder Arbeit gab – »alles,

was nachzuholen war oder wo du je im Leben von geträumt hast, und wenn es nur ein

Linoleumteppich war, der neu gekauft wurde, ja, der die Wohnung verschönerte, das

konnte man sich jetzt leisten.« Und noch mehr: »Eine Fahrt nach Ostpreußen war für

unsere Verhältnisse ja auch immer sehr teuer und jetzt kamen ja die Fahrten von der

Partei, ne, kann man ruhig sagen, sie organisierten diese Fahrten ›Kraft durch Freude‹.

[…] Man fing wieder an, das Leben schön zu finden.« Anders als beispielsweise Michail

Romm in Der gewöhnliche Faschismus setzt Erika Runge nicht ein bereits abgeschlosse-

nes Urteil über die Vorgänge der Nazi-Zeit voraus und begnügt sich nicht mit der Illus-

tration der Resultate eines vorausgegangenen Reflexionsprozesses, sondern indem sie

dieses vielleicht schwierigste Kapitel der Geschichte mit einem Widerspruch einleitet,

dekonstruiert sie die geronnenen Urteile und macht den Blick frei für die eigentlichen

Tiefenschichten der Ereignisse, die sich einfachen Erklärungen entziehen. Die knappen

und sachlichen Informationen des Kommentars und die Schilderungen Maria Bürgers

über Judenverfolgung und Straßenkämpfemünden bezeichnenderweise ein in die Fest-

stellung: Wir »haben aber gar nicht gewusst, was sich da entwickelt« (17.33). Mit diesem

Zitat verweist Erika Runge auf die Qualität historischer Prozessualität als solcher: Ge-

schichte ist ein Entwicklungsvorgang, der sich unterhalb des rationalen Bewusstseins

der Beteiligten anbahnt.

Die imWeiteren von Erika Runge zitierten Erinnerungsbilder Maria Bürgers knüp-

fen nicht kausal oder chronologisch aneinander an, sondern vollziehen Sprünge, so z.B.

von den Bombenangriffen auf Duisburg zu der Situation der Familie: Der Vater wird ar-

beitsunfähig, die Kinder hungern, die Mutter schämt sich für diese Armut. Direkt im

Anschluss an die Schilderung dieser Scham, die sicherlich einen Tiefpunkt im Leben

der Familie darstellt und ihre kaum mehr zu bewältigende Not dokumentiert, erzählt

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Maria Bürger von einer Situation, die atmosphärisch undmoralisch einenWendepunkt

in ihrem Leben und auch im Film markiert und bei aller Kürze und Beiläufigkeit des

Geschehnisses zugleich einen sinnbildlich verdichteten Kristallisationspunkt der bio-

graphischen und historischen Vorgänge bildet. Es fällt auf, dass diese Szene exakt in

der Mitte des Films platziert ist und eine peripetische Funktion erhält.

Die SchilderungMaria Bürgers wird eingeleitet durch die Erinnerung an ihren Kon-

flikt am Vormittag des 24. Dezembers: »Was machste denn nun? Weihnachten ist! Kein

Brot. Nichts, gar nichts« (21.58). Dann klingelt es und der Postbote tritt ein: Die »Un-

fallsektion« in Bochum hatte der Familie 120 Mark bewilligt. Die Freude und Erleich-

terung ist groß, und sofort macht sich der Vater auf, Windeln abzuholen, die bisher

nicht bezahlt werden konnten, Maria Bürger kauft Essen und als Weihnachtsgeschen-

ke Pullover und eine Mundharmonika. Als sie zurückkommt, läuft ein schlachtreifes

Kaninchen durch die Wohnung und auf dem Tisch steht ein Paket: Die Kollegen des

kranken Hermann, die durch die Aufrüstung inzwischen gut verdienten, hatten Back-

zutaten, Apfelsinen, Nüsse und Plätzchen dort hineingepackt und es bei Bürgers vor-

beigebracht – sie fanden es so traurig, was ihr Freund durchzustehen hatte, dass sie

alle etwas zusammengelegt hatten, um der Familie dieses Geschenk zu machen. Maria

Bürger: »Ich will Ihnen nur eins sagen: Das hat uns mehr gefreut wie die 120 Mark, die

wir bekommen haben – diese Teilnahme, dass man nicht einfach da drüber wegging

über den andern und sagte ›nun, ich hab ja, lass den doch sehen, wie er fertig wird‹.

Nein, sondern dass man gesagt hat: ›Er war unser Kamerad, unser Arbeitskamerad,

wir wollen ihm eine kleine Freude machen. Und es war für uns nicht ne kleine, es war

eigentlich die größte Freude, die ich jemals im Leben empfunden hab.«

Wie in einem Brennspiegel zieht sich hier die Not der Familie und zugleich des

rechtlich und finanziell noch kaum geschützten Arbeiters zusammen, gleichzeitig aber

– verbunden mit dem Weihnachtsmotiv – auch eine Qualität von Solidarität und Mit-

gefühl, die wie eine Antwort auf die gesellschaftlichen Ungerechtigkeiten und Zerstö-

rungsmechanismen erscheinen. Es wird deutlich, wie bewusst sich Erika Runge hier

für narrative Strukturen entscheidet, um mit ihrem Film auf ein Schicksal wie das der

Familie Bürger hinweisen zu können. Subtil werden dabei wieder Spannungsverhält-

nisse zwischen Gegenwart und Vergangenheit aufgebaut: Während Maria Bürger von

ihrer Armut und dem Hunger erzählt, sieht man, wie sie in ihrer Küche einen Braten

aus dem Ofen holt, ihn mit einer Soße begießt, um ihn dann wieder hineinzuschieben.

Heutiger Wohlstand und damalige Not werden derartig kontrastiv gegeneinanderge-

setzt, dass der Zuschauer die beiden Zustände aufeinander bezieht, zu vergleichen be-

ginnt und zwischen den zeitlich auseinanderliegenden Momenten einen Zusammen-

hang herstellt – also historischen Wandel erfasst.

Maria Bürger wird selber Teil eines – zumindest regionalen – politischen Vorgangs,

indem sie sich spontan als Wortführerin bei einer Demonstration gegen den Aufschub

der Lohnauszahlung an ihrem Schacht engagiert. Privates Schicksal und historisch-

politische Ereignisse schließen sich in diesemMoment direkt zusammen. Es ist konse-

quent, wennwirMaria Bürger amEnde dann imKreise einer Betriebsratsversammlung

sehen, deren Mitglied sie ist. Es zeugt von der historischen Sensibilität Erika Runges,

wenn sie in dieser kurzen Sequenz aus der Versammlung ausgerechnet den Moment

herausgreift, der das vielleicht wichtigste Thema auch der gegenwärtigen Geschichte

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 93

zur Sprache bringt: das Verhältnis von Mensch und Maschine. Ein Teilnehmer äußert

sich: »Das Arbeitstempo wird größtenteils von der Maschine bestimmt – und so is dat

doch!« (39.46).

Die Auseinandersetzung mit der biographischen und historischen Vergangenheit

mündet bei Erika Runge also in die Frage ein, wie die aktuellen gesellschaftlichen Her-

ausforderungen angegangen werden können – die Darstellung wendet sich in die Zu-

kunft. Per Texttafel wird die Information eingeblendet, dassMaria Bürger imNovember

arbeitslos geworden sei, und sie kommt noch einmal selber zuWort. Sie zitiert die For-

mulierung des Entlassungsschreibens: »aus Rationalisierungsgründen«. Dann stellt sie

fest: »Aber wie’s nun so weit war, dann hat man doch irgendwie ein Gefühl, na jetzt ist

abgetan mit allem« (41.53). Der Film ist in der Gegenwart angekommen und zugleich

drängt sich die Frage auf: Wie wird es für Maria Bürger weitergehen? Bezeichnender-

weise erklingt an dieser Stelle noch einmal der Refrain: »Morgen lacht uns wieder das

Glück«.

Warum ist Frau B. glücklich? ist ein Geschichtsfilm, aller kritischer Einwände zum

Trotz, die der Regisseurin einen »übergroßen Personalismus« vorwarfen (Hübner

1973: 151), weil sie keine historisch-politische Systemanalyse geliefert hatte, sondern

einen einzelnen Menschen zeigte – angeblich mit dem Ziel einer »Affirmation alles

Bestehenden«, einer »Aushöhlung von Gesellschaftskritik« (Hübner 1973: 151). Eine Viel-

zahl ästhetischer Formgebungen, welche die Konzeption des Films prägen, zeichnen

sich durch eine intensive Erforschung geschichtlicher Wirklichkeit aus. Aktuelle Vor-

gänge werden mit Ereignissen der Vergangenheit verklammert und damit erinnernde

Rückwendungen angestoßen; Wahrnehmungen des Zeitlichen als solchem werden

durch Bilder des Zukünftigen (»morgen«, ungelöste politische Problemstellungen,

die junge Tochter), Gegenwärtigen (Fahrt zur Arbeit, die Arbeit selber, Gespräche

mit Freunden) und Vergangenen (Grabstein, Fotos, abblätternder Hausflur) angeregt.

Regelmäßig verschränkt der Film kleinste Alltagssituationen mit großen politischen

Vorgängen und die filmische Erzählung vollzieht einen durchgängigen Rhythmus von

Erinnerung und Gegenwartsgeschehen – Runge provoziert damit eine aktive Refle-

xionsbewegung, durch die der Abstand zwischen einst und jetzt, Vergangenheit und

Gegenwart aufgespannt und biographischer bzw. historischer Wandel erfahrbar wird,

also Zeitbewusstsein entsteht.

Dazu gehört, dass das Narrativ des Filmes kein chronologisches Kontinuum und

keine scheinkausalen Erklärungen suggeriert. Durch Rückwendungen im Fortschrei-

ten der biographischen Darstellung durchbricht die Erzählung die Chronologie, frag-

mentarische Augenblicke werden hervorgehoben,Themen nicht systematisch aus- und

weitergeführt, sondern in einzelne signifikante Momente verdichtet. Auf begrifflich

ausgeführte und argumentativ überzeugende Interpretationen wird verzichtet. Erika

Runge geht im Einzelschicksal dem historischen Zusammenhang nach und macht zu-

gleich deutlich, dass dieser Zusammenhang kein über den Einzelnen schwebendes Ge-

setz ist, sondern sich aus solchen Menschen wie Maria Bürger erst herstellt. Daraus

erklären sich z.B. die äußerst langen Einstellungen (z.T. 70 Sekunden und mehr), in

denen die Kamera auf ihrem Gesicht ruht: Das ist kein Hängenbleiben am Privaten,

sondern das Interesse an dem menschlichen Geschehen, wie es sich in den Augen, der

Mimik, der Bewegung und der Stimme dieser einen Person ausdrückt. An solchen Sze-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Ästhetische Geschichtserkenntnis

nen wird evident, dass Erinnerungsforschung eine anthropologische Dimension be-

sitzt, die ihren Ausdruck findet in Blicken, Muskelbewegungen, der Modulation einer

Stimme, demSuchen nach dem richtigenWort. Zugleich signalisiert der Film, dass eine

solche Gewichtung sinnlicher Beobachtung nicht mit einem naiven Realismus im Sin-

ne einer »unverfälschten Wiedergabe der Wirklichkeit« verwechselt werden darf. Erika

Runge inszeniert und baut ausgeprägt narrative Strukturen auf – diese Inszenierung

»erfindet« aber nicht, sondern präpariert bestimmte Sachverhalte und Gesichtspunkte

charakteristisch heraus. Die Inszenierung mindert nicht die Wahrnehmung, sondern

steigert sie. Runge reflektiert diese Sachverhalte mit ihrem Film und thematisiert die

Erinnerungssuche selbst. Knut Hickethier schreibt: »Erika Runge brachte mitWarum ist

Frau B. glücklich? die Recherche selbst auf den Bildschirm. Sie war nicht mehr nur ma-

terialsammelnde Vorstufe, das Interview wurde selbst gezeigt« (Hickethier 1980: 306).

Dieser filmgeschichtliche Schritt ist, wie schon gezeigt, nicht ein Resultat der Oral

History, aber auch nicht – wie ein Blick auf das Entstehungsdatum nahelegen könnte

– das Produkt der zeitgleichen gesellschaftlichen Umbrüche in Deutschland und der

Welt: Der Film hat nichts von den politischen Protestaktionen der studentischen Re-

volte, enthält keinerlei agitatorische Rhetorik – gerade deshalb kritisiert Raoul Hüb-

ner, der noch 1973 aus marxistischer Sicht Runges Arbeit beurteilt, »die bürgerliche

Ruhe«, die der Film zementiere (Hübner 1973: 151). Erika Runges Anliegen ist auf ei-

ner viel tieferliegenden Ebene mit »›68« verbunden, als dies mit vordergründigen po-

litischen Begriffen zu beschreiben wäre: Sie ist Zeitgenossin, indem sie den sozialen

Aufbruch und das Motiv der politischen Gerechtigkeit umsetzt in einem am individu-

ellenMenschen und seiner Not interessierten Porträt einer einzelnen Frau.Oral History

und politische Protestbewegung sind nicht die Gründe der Ästhetik Runges, sondern

gleichzeitige Ausdrucksformen der damaligen historischen Bewegung. Walter Delabar

schreibt, die Arbeit hätte erwartungsgemäß »eigentlich als Klassenkampfliteratur« auf-

gefasst werden können, sei in Wirklichkeit aber als »Demonstration weiblicher Überle-

bensfähigkeit« (Delabar 2011: 228), also als biographisches Dokument des Ringens um

individuelle Würde und Entwicklung zu lesen.

Im Vergleich mit dem Protokoll ist der Film Runges viel komplexer und mehrschich-

tiger: Im gedruckten Text finden sich nur die zusammengeschnittenen Aussagen Ma-

ria Bürgers, es fehlen damit die vielen Ortswahrnehmungen, Begegnungenmit anderen

Menschen, Bilder der Familie, Lieder usw. und natürlich die nicht nur sprachliche, son-

dern visuelle Erscheinung der Protagonistin – es ist frappierend, um wieviel weniger

Maria Bürger hier als Persönlichkeit wahrnehmbar wird als in den freien, ästhetischen

Formgebungen des Films.

III.2.6.2. Hans-Dieter Grabe

III.2.6.2.1. Die Trümmerfrauen von Berlin (1968)

Während Erika Runge ihre Protagonistin Maria Bürger porträtierte, entstanden fast

zeitgleich in Berlin Interviews mit mehreren Frauen, die ebenfalls mit erstaunlicher

Kraft und Positivität die unmittelbaren Nachkriegsjahre gemeistert hatten: die einsti-

gen »Trümmerfrauen« von Berlin, denen Hans-Dieter Grabe 1968 ein filmisches Denk-

mal gesetzt hat. Grabe hatte bereits seit seinem Studium 1955-59 an der Deutschen

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 95

Hochschule für Filmkunst in Potsdam-Babelsberg eine Vielzahl von Filmen gedreht.

1960-62 arbeitete er als freier Mitarbeiter beim Fernsehen des Bayrischen Rundfunks,

anschließend dann 40 Jahre beim ZDF als Leiter der Dokumentarfilmabteilung – »der

letzte festangestellte Dokumentarfilmer in einem deutschen Sender« (Witzke 2006: 7).

Er hat insgesamt über 60 Filme produziert. Grabe hat damit wie kaum ein anderer

Künstler die Entwicklung und Etablierung des Dokumentarfilms in Deutschland ge-

prägt. Kennzeichnend für seine Filme und überhaupt für sein künstlerisches Anliegen

ist die Tatsache, dass sich ein Großteil seiner Arbeiten mit der Geschichte auseinan-

dersetzt. Auch seine Biographie wurde durch einschneidende geschichtliche Erlebnisse

geprägt: 1937 in Dresden geboren, erlebte er als Kind die Bombardierung seiner Hei-

matstadt mit, und als Student wurde er mit den Zwängen eines »real existierenden

Sozialismus« konfrontiert (Frank 2005: 17-19). Er zog seine Konsequenzen aus diesen

Erfahrungen, indem er 1959 mit nur 22 Jahren aus der DDR floh. Aber auch im Westen

fand er sich nicht mit den Fragwürdigkeiten der politischen Verhältnisse ab und reiste

1970 nach Vietnam, um an Bord des deutschen Hospitalschiffes »Helgoland« einen Film

über die Opfer und die tatsächliche Realität des angeblich nur aus »leichten Kämpfen«

bestehenden Krieges zu drehen (Nur leichte Kämpfe im Raum Da Nang, 44 Min.). Seine

Motive kreisen immer wieder um die Zeit des Nationalsozialismus, um Hiroshima und

Nagasaki, um Vietnam, das zu einem anhaltendenThema für ihn wurde, aber auch um

unterschiedlichste Einzelschicksale sterbenskrankerMenschen in Deutschland, umGe-

walttäter, seinen Künstlerfreund Jürgen Böttcher oder behinderte Menschen. Es geht

ihm immer um die Not, um die existenziellen Lebensdramen der einzelnen, individu-

ellen Persönlichkeit.

Hans-Dieter Grabe hat diesen Ansatz erst allmählich ausformuliert, die Trümmer-

frauen von Berlin bildeten dabei einen Anfang. Die Genese von Grabes Filmschaffen ist

signifikant für die Entwicklung des Dokumentarfilms in den 60er und 70er Jahren und

damit in der Zeit seiner eigentlichen Konsolidierung. Grabe war 1962 beim ZDF als Re-

dakteur im Ressort für Außenpolitik angestellt und machte in dieser Funktion mehrere

Reisen nach Schweden, Österreich und Kuwait. 1965 entstand die Reportage Kuwait –

ein Scheichtum stürzt ins 20. Jahrhundert (36 Min.). Diesem Film haften genau die Merk-

male an, die bereits bei Sendungen wie Das Dritte Reich, Das Leben Adolf Hitlers oder Die

Weimarer Republik beschrieben wurden. Es wurde noch kein O-Ton verwendet, statt-

dessen durch einen ununterbrochenen auktorialen Kommentar das Bildmaterial von

Informationen und Interpretationen überlagert. Die Bilder und durch sie die darge-

stellten Menschen »dienen hier zur Illustration; sie haben kein eigenes Gewicht«, der

Film trage »schwer an der damaligen Doktrin […], dass es im Fernsehen vor allem lehr-

reich zugehen sollte«, konstatiert Stefan Reinecke (Reinecke 1990: 169). Die Reportage

ist ein typisches Beispiel dieser Zeit für eine filmische Darstellung von Geschichte, die

den historischen Zusammenhang als eine objektive Datenmenge auffasst, diemöglichst

korrekt geordnet wird, unverfälscht wiederzugeben ist und einer pädagogischen Beleh-

rung dient.Weder der Filmemacher, noch der Zuschauer und das ästhetische Verfahren

selbst werden als Teil dieses Zusammenhangs thematisiert.

Schon kurz darauf vollzieht Grabe aber einen bemerkenswerten Schritt, den Ste-

fan Reinecke als »Larvenstadium« vor dem nur wenig später einsetzenden Durchbruch

zu den Produktionen bezeichnet, die dann die eigentliche ästhetische Handschrift des

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Filmemachers tragen: 1966 dreht Grabe den Film Hoffnung – Fünfmal am Tag. Beobach-

tungen auf einem deutschen Bahnhof (30 Min.). Hier – in Bebra, dem letzten Bahnhof vor

der DDR-Grenze – verhält sich Grabe beobachtend, mit engagiertem Interesse für das

unscheinbare Detail fängt er im sinnlichen Augenblick Charakteristisches auf, das die

welthistorische Spaltung beschreibt, die mitten durch Deutschland verläuft. Zwar ent-

hält auch dieser Film noch moralisierende Appelle und die intensiven Beobachtungen

Grabes sind »noch eingezwängt in das Korsett eines Stadtporträts«, trotzdem zeigt sich

hier bereits Grabes Blick »für dasMenschliche jenseits der Ideologien« und derWunsch,

»Menschen […] sprechen zu lassen, ohne zu interpretieren« (ebd.: 169f.).

Der erste Film, mit dem Hans-Dieter Grabe dieses Motiv ein Stück weit realisiert,

ist die im Januar 1968 fertiggestellte ArbeitDie Trümmerfrauen von Berlin (40 Min.). Sechs

Frauen erzählen in dem Film von ihren Lebenserfahrungen in der Nachkriegszeit. Die

Darstellung setzt einmit einer Szene auf einemHamburger Friedhof: Die sechs Berliner

Protagonistinnen sind dort am Grabstein von Louise Schröder zusammengekommen.

Die Sozialdemokratin, Reichstags- und später Bundestagsabgeordnete war nach dem

Krieg in den Jahren 1947-1951 in Berlin Oberbürgermeisterin gewesen und für die sechs

Frauen offensichtlich eine so verehrungswürdige Person, dass sie zu ihrem Gedenken

nach Hamburg gereist sind. So hört man gleich zu Beginn die Stimme eine der Frauen

aus dem Off: »Wenn’s noch eine Frau Bürgermeisterin Louise Schröder gäbe, da würde

keine Trümmerfrau mehr in einer Altbauwohnung wohnen. Einmal sachte se zu uns –

da stand se auch so mitten unter uns und da sacht‹ se: ›Ja, ja, ihr buddelt die Stühle aus

und die andren, die sitzen drauf‹. Und sie ging nie, fuhr nie an einer Trümmerfraustelle

vorbei, ohne dass se ausstieg und kam un‹ frachte: ›un, wie geht’s euch, un was macht

ihr?‹,un dann hatte se … grad in der Blockade, da fuhr se mal nach Dänemark, und da

kam dann Lebensmittel für uns an, dann kammal fünf PfundWeizenmehl, zwei Pfund

weiße Bohnen, zwei Pfund Reis und n Stück Kernseife« (00.17). Es ist also ein explizites

Erinnerungsmotiv, mit dem der Film schon in seinen ersten Sekunden den Zuschauer

in einen Prozess der historischen Vergegenwärtigung hineinführt. Im Grabstein, vor

dem sich die Frauen versammeln, verdichtet sich der Vorgang des Gedenkens gerade-

zu materiell, genauso wichtig sind aber die Aufnahmen der Frauen vor dem Grab, die

in ihrer Haltung und vor allem auch in der Mimik einen Zustand der Verinnerlichung

widerspiegeln. Die Kamera geht sehr nah von unten an das Gesicht einer der Frauen

heran undman sieht, während sie das Grab anschaut, in ihren Zügen förmlich die Erin-

nerungsbewegungen. Hinzu kommt, dass die Gruppe der Damen allein durch ihr Alter

die Realität von Zeit, den Abstand zwischen Gegenwart und Vergangenheit anwesend

sein lässt. Dann bewegt sich die Gruppe vom Grab weg, die Kamera verfolgt sie in der

Rückenperspektive und es entsteht der Eindruck eines Abschieds von der Vergangen-

heit und Abklingens von Erinnerungsbildern.

Es erfolgt ein harter Schnitt, der diese Bilder übergangslos konfrontiert mit den

Aufnahmen des modernen Berlin der 60er. Der Kontrast ist so stark, dass der zeitli-

che Abstand zwischen den Szenarien und damit die Geschichtlichkeit des in Berlin sich

ereignenden Lebens handgreiflich wird. Wenn Grabe dann in Straßeninterviews junge

Passantinnen fragt: »Können Sie uns sagen, was eine Trümmerfrau ist?« (01.37), vertie-

fen die Antworten nur noch diese bereits wahrgenommene Ferne zwischen damals und

jetzt: »Ne, überhaupt nicht«, »Irgendetwas ganz Blödes«, »Eine Steinpuppe als Spitz-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 97

name für die [Gedächtnis-] Kirche«. Mit der Ahnungslosigkeit dieser Antworten ist der

erinnernde Rückblick in die Vergangenheit motiviert. Die Jugend der befragten Passan-

tinnen vermittelt im Kontrast zu den sechs Damen auf dem Friedhof noch einmal den

zeitlichen Abstand zu dem historischen Geschehen der Vergangenheit – der Zuschauer

begegnet der Realität des Vergessens, aus dem heraus der Erinnerungsvorgang über-

haupt seinen Antrieb und seine Notwendigkeit bezieht. Dies gilt auch für den Gegen-

satz dermodernen Architektur zu den Trümmern derNachkriegszeit. Er impliziert eine

moralische Beziehung zwischen dem Damals und demHeute: Die jungen Berliner pro-

fitieren von den ungeheuren Leistungen der Menschen, die ihre Stadt damals wieder-

aufgebaut haben – wissen aber nichts davon. Mit diesen ersten einleitenden Minuten

beschreibt der Film insofern eine Dialektik von Erinnern und Vergessen als zentralen

Bestandteil historischer Erfahrung.

Grabe verfolgt nicht einenmusealen Ansatz der Rekonstruktion von Vergangenheit,

vielmehr geht es ihm um einen Bewusstwerdungsprozess, der aus der Einsicht in ge-

schichtliche Zusammenhänge zu einem verantwortungsvollen Handeln befähigt. InDie

Trümmerfrauen von Berlin führt diese Intention in einzelnen Fällen noch zu belehrenden

Kommentaren. Es wird eine kleine Kanone in einem Schaufenster gezeigt, verbunden

mit dem Kommentar aus dem Off, aus dem unzweifelhaft als auktoriale Instanz der

Autor selber spricht: »Krieg als Schaufensterdekoration«, dann – nach einem Blick auf

die Kinoreklame –: »Schießen und Töten, vorwiegend auf der Leinwand.« Auf einen

Schwenk auf die Kaiser-Wilhelm-Gedächtniskirche folgt der Kommentar: »Zur Mah-

nung schon lange nicht mehr. […] Was übrigblieb, hätte ein Mahnmal werden müssen«

(02.12). Hier fällt Hans-Dieter Grabe noch einmal zurück in den Duktus des Pädago-

gen, der es besser weiß und insofern seinen eigenen Standpunkt als unhinterfragbare

Wahrheit verabsolutiert. Der Historiker tritt hier als Autorität auf, die in einem hierar-

chischen Verhältnis zu den befragten Personen dieser Sequenz und letztlich auch zum

Zuschauer steht und die historische Vernunft auf seiner Seite weiß.

Diese Tendenz verflüchtigt sich dann allerdings und an ihre Stelle treten leben-

dige, persönliche Porträts der sechs Trümmerfrauen. Christian Hißnauer und Bernd

Schmidt haben gezeigt, dass der Off-Kommentar auf 10 % der Filmlänge reduziert ist

– auch für spätere Dokumentarfilme ein geringer Anteil –, die Montage der Interviews

mit den Protagonistinnenmacht 52,4 % aus.Das Archivmaterial tritt wie auch der Kom-

mentar deutlich hinter die Interviews zurück (Hißnauer/Schmidt 2013: 231 u. 243).

Die Einleitungssequenz wird konsequenterweise schließlich in historische Aufnah-

men überführt, durch die dem Zuschauer das vergangene Geschehen visuell begegnet

– er ist in der Dramatik des Kriegsgeschehens angekommen. Die Einleitung dauert nur

ca. 5 Minuten – es ist deutlich, wie bewusst Hans-Dieter Grabe den Zuschauer hier in

eine verdichtete, dynamische und mehrfach wiederholte Bewegung zwischen den Zei-

ten versetzt, die kontinuierlich die Erinnerungstätigkeit unterstützt. Die dokumentari-

sche Darstellung nistet sich nun aber keineswegs in den historischen Archivmaterialien

ein, sondern sie verlässt diese Bilder wieder und widmet sich mit der Frage »Was tun

sie heute, 20 Jahre danach?« (05.47) den sechs Protagonistinnen, die sich wiederum un-

missverständlich äußern: »Mensch hör bloß auf mit Trümmerfrauen, an die Zeit wollen

wir ja nicht mehr erinnert werden« (06.12). Damit wird der Zuschauer sogleich wieder

mit einer Position der Verdrängung und Distanz konfrontiert, er ist in die Gegenwart

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Ästhetische Geschichtserkenntnis

zurückgekehrt und muss mit den Protagonistinnen zusammen von Neuem eine An-

strengung unternehmen, sich auf einen Erinnerungsprozess einzulassen.

In einem Wechsel von Interviewpassagen und sparsam eingebrachtem Archivma-

terial werden bestimmte Aspekte des Lebens der Frauen und ihrer Arbeit in den Ruinen

sowie der damit verbundenen Spätfolgen behandelt. Eine Schlüsselszene des Films ist

der Besuch bei einer anderen Trümmerfrau, die an schwerstem Rheuma und Rücken-

schmerzen leidet und nicht mehr das Bett verlassen kann. Diese Freundin wird später

noch einmal aufgesucht, um sie auf das monatliche Treffen der noch lebenden früheren

Trümmerfrauen mitzunehmen – sie schreit aber vor Schmerzen auf und fleht gerade-

zu, sie doch zu Hause zu lassen (34.21). Die Realität der Vergangenheit manifestiert

sich hier in den körperlichen Zuständen der betroffenen Zeitzeugin. An ihren Händen

finden wir die Spuren der historischen Ereignisse.

Ein Grundprinzip der narrativen Struktur des Films bleibt der regelmäßigeWechsel

zwischen den Zeitebenen. So erfährt der Zuschauer – unterlegt mit Fotos – von der Ver-

leihung des Bundesverdienstkreuzes an Johanna Hahn durch BundespräsidentTheodor

Heuß und der kurzen, schillernden Begegnung zwischen der originellen Frau und dem

liebenswürdigen Heuß. In einer bildstarkenMetapher wird ein Park vorgestellt, der auf

den Höhen der Schuttberge angelegt worden war: Unterlegt mit einer jazzigen Klavier-

musik werden Bäume und Wiesen, spielende Kinder, Zeitungsleser und zwitschernde

Vögel gezeigt – bis dann Kinder aus der Parkerde Steine ausgraben… Ein starkes Sym-

bol: Die Vergangenheit ist überwuchert von neuem, zukünftigen Leben, die Gegenwart

fällt der Vergänglichkeit anheim, das Werden siegt über das Gewordene, und dennoch

dringen ununterdrückbar und unvermutet immer wieder die Spuren der Vergangen-

heit und damit die Erinnerungen ans Tageslicht. Wesentlich für diese Bilder und das

Spezifische des Dokumentarfilms ist, dass dieser Park ein Realsymbol ist: Es gibt ihn

tatsächlich genau so, und dennoch inszeniert der Autor die Bildabfolge so, dass die-

ser empirischen Realität eine große Sinnbildhaftigkeit zukommt. Der Park ist sinnlich

existent und weist doch weit über seine physische Gegenwart hinaus.

Immer wieder oszillieren zufällige Alltäglichkeiten der unspektakulären Gegenwart

undHinweise auf die tragische historischeDimension der Vergangenheit.DieWege der

einzelnen Frauen wirken wie Anstrengungen, diesem von der Vergangenheit geprägten

schwierigen Leben trotzdem die eigenen Schritte abzutrotzen. Das bleibt nicht bloße

Metapher, sondern ist für die Frauen existenziell – der Zuschauer erfährt: »Von Monat

zu Monat sind es ein oder zwei weniger« (35.10) und schließlich erhält er die Nachricht,

dass für JohannaHahn das Treffen am 4.August ihr letztes war, sie verstarb vierWochen

später an einem Schlaganfall. Die Zeitlichkeit und damit auch Geschichtlichkeit des

menschlichen Lebens wird hier sehr konkret erfahrbar.

Hans-Dieter Grabe macht mit seinem Film noch nicht eine einzelne Lebensge-

schichte als solche zum Gegenstand seiner Arbeit und erreicht noch nicht die formale

Geschlossenheit der späteren Filme (siehe Hißnauer 2017: 15), letztlich geht es um

eine übergeordnete historische Gesamtthematik und die Montage orientiert sich

dementsprechend an inhaltlichen und nicht an persönlichen Gesichtspunkten (vgl.

Hißnauer/Schmidt 2013: 231). Erika Runges Warum ist Frau B. glücklich? geht an dieser

Stelle weiter, trotzdem kommen dem Zuschauer die porträtierten Frauen in ihrer Indi-

vidualität erstaunlich nahe und wären in der Dokumentation nicht austauschbar. Sie

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 99

fungieren nicht als Exempel, sondern sind es selbst, in denen die Nachkriegsgeschichte

anschaubar wird. Es ist allerdings noch nicht die biographische Figur, die zum Bild

wird, sondern Grabe greift z.T. noch zu Metaphern, um die Sinnbildhaftigkeit des

dargestellten Inhaltes zu demonstrieren. So endet der Film zeichenhaft mit einer Feier,

in der die Frauen der Last der Zeitumstände und der Vergänglichkeit der Geschichte

ihren Optimismus und ihren Lebensmut entgegensetzen. Sie danken der Leiterin des

Klubs der Trümmerfrauen begeistert für ihr Engagement und singen ihr Lied, das den

Refrain enthält: »Viele Wirtschaftswunderknaben denken heute kaum noch dran,/was

sie uns zu danken haben, aber das ist typisch Mann./Doch wir leeren keine Tränen,

futsch ist futsch und hin ist hin,/denn wir taten’s nicht für jeden, sondern einzig für

Berlin« (38.04). Dieses Lied geht über in eine wortlose, aber musikalisch unterlegte

Schlusssequenz, die noch einmal Bilder vommodernen Berlin zeigt, von demman nun

weiß, wie viele dieser Straßen und Häuser sich der Arbeit jener Frauen verdanken.

Die Gegenwart gibt durch den Film insofern am Ende tatsächlich ein Stück weit ihre

Geschichte preis.

III.2.6.2.2. Mendel Schainfelds zweite Reise nach Deutschland (1971/72)

Entstehung Als der »konsequenteste und stringenteste aller […] Gesprächsfilme« (Frank

2005: 285) Hans-Dieter Grabes kann der 1971 entstandene FilmMendel Schainfelds zweite

Reise nach Deutschland gelten. Man hat hervorgehoben, dass Grabe hier »einen unver-

wechselbaren Stil dokumentarischen Filmens, seine Handschrift« entwickelt habe (Rei-

necke 1990: 170) undmit dieser »herausragenden Arbeit […] entschieden in die Richtung

eines ›reinen‹ Interviewdokumentarismus« gegangen sei (Hißnauer/Schmidt 2013: 231).

Der nur 45minütige Film stellt eine fast modellhafte Verdichtung dokumentarischer

Aufarbeitung der KZ-Thematik dar und bildet sicherlich einen Höhepunkt im Schaffen

Hans-Dieter Grabes.

Charakteristisch ist bereits die Entstehungsgeschichte des Films (siehe Frank 2005:

281f.). Grabe hatte eigentlich vor, eine breit angelegte, fachliche Experten, Opfer und

Patienten einbeziehende Dokumentation über Spätfolgen von Torturen zu drehen, die

Menschen in Zuchthäusern, Lagern o.ä. erleiden mussten. Zu diesem Zeitpunkt beglei-

tete er den damaligen Bundespräsidenten Gustav Heinemann zum Zwecke eines Films

über dessen erste Staatsbesuche in ehemals von Deutschen besetzten Ländern auf sei-

nen Reisen nach Skandinavien. Er traf sich dabei in Oslo mit Professor Leo Eitinger, der

die dortige psychiatrische Klinik leitete, Fachmann in Fragen der Spätschäden trauma-

tischer Erfahrungen und selbst Häftling in Auschwitz gewesen war. Bei seinem zweiten

Besuch in Oslo bat er Eitinger, zwei oder drei seiner Patienten kennen lernen zu dür-

fen, und dazu gehörte Szajnfeld (in eigentlicher polnischer Schreibweise, die für den

Filmtitel vereinfacht wurde). Grabe erinnert sich: »Die Begegnung mit ihm war der An-

stoß zu überlegen, ob ich nicht diese breit angelegte Dokumentation mit den vielen

Menschen ersetze durch einen Film mit nur einem einzigen Menschen – zwar auf Kos-

ten einer Menge von Fakten und Informationen, aber zugunsten der Eindringlichkeit

von wenigen Dingen. Ich wusste, wenn ich ihn vorstelle im Film, erfahre ich eigentlich

sehr viel mehr und viel eindringlicher über das, was Spätschäden hervorrufen kann,

und gleichzeitig kann ich meinen Zuschauern einiges mitteilen über das Gewaltregime

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Ästhetische Geschichtserkenntnis

im Dritten Reich. Ich wusste eben da schon aufgrund einiger Erfahrungen, dass über

das Kennenlernen eines Menschen auch die Bereitschaft, Informationen aufzunehmen

und zu durchdenken, wächst. Und ich merkte auch bei meinem ersten Gespräch mit

ihm in einem Café, dass ich beeindruckt war von der Art und Weise, wie er sprach

– […] so eindrucksvoll, dass ich merkte, dass ihm zuzusehen und ihm zuzuhören ein

ganz wichtiger Vorgang sein könnte« (in Stolz 2012: 08.35). Diese Äußerungen enthal-

ten einige wesentliche künstlerische und geschichtsmethodische Implikationen: Nicht

die Menge der Daten gibt für Grabe einen Aufschluss über den Zusammenhang des

historischen Gegenstandes, sondern die »Eindringlichkeit« weniger Phänomene – zu-

letzt ist es vor allem der individuelle Mensch, über dessen Persönlichkeit sich sogar

solch ein komplexer Zusammenhang wie das Gewaltregime des Dritten Reiches ver-

mittelt. Die inhaltliche Reduzierung der empirischen Details fasst Grabe als Grundlage

für ein Mehr an Erkenntnisqualität auf – damit verbunden ist ein Begriff von der Be-

deutung des einzelnen Individuums für die Anschauung eines historischen Ganzen. Bei

jeder Begegnung mit Mendel Szajnfeld lässt Grabe seine bisher eingeübte und immer

am Sachthema orientierte Zugangsweise zu seinemThema stärker hinter sich und ent-

deckt die Bedeutung derWahrnehmung eines anderenMenschen.Der Entwicklung des

dokumentarischen Gesprächsfilms liegt bei Hans-Dieter Grabe also nicht ein theoreti-

sches Programm zugrunde, sondern die Begegnung mit Mendel Szajnfeld. »Das war

eine Erfahrung, die für mich wichtig war. Es ist eine Art Leitfilm geworden für vie-

le andere Arbeiten danach«, resümiert Grabe in einem Interview mit Thomas S. Frank

(Frank 2005: 282).

Die gesamte Ästhetik des Films reagiert auf die skizzierten Erfahrungen Grabes.

Die Darstellung beschränkt sich – lange vor Lanzmanns richtungsweisendem Shoah –

radikal auf das Interview mit seinem Protagonisten – keine Archivaufnahmen, keine

Expertenaussagen, Grafiken o.ä. unterbrechen die Erzählung des Holocaustüberleben-

den. Grabe begründet diesen Verzicht programmatisch: »Als ich Szajnfeld kennen lern-

te und sah und hörte, wie er sprach, wie er redete, mit welcher Überzeugung, welcher

Deutlichkeit, wie Bilder in meinem Kopf entstanden, da merkte ich, dass die Archiv-

bilder nur stören würden. Denn natürlich hätte ich aus seinem Erlebnisbereich keine

Bilder finden können. Ich hätte finden können Bilder vom Krieg in Polen, Bilder von

KZ’s, hätte natürlich von all den vielen Bildern immer die stärksten ausgewählt, ich hät-

te sie zu Effekten erniedrigt und hätte mit diesen Bildern die Erzählung Szajnfelds zur

Seite gedrängt. Das durfte auf keinen Fall geschehen, denn ich hatte ja mit den Bildern,

die seine Erzählung erzeugt im Kopf, genügend Bildmaterial, und das wollte ich nicht

beschädigen« (in Stolz 2012: 20.32). Grabe unterscheidet also bewusst Phantasiebilder

von materiellen Bildern und schreibt den Imaginationen des Zuschauers, die durch die

Erzählung des Protagonisten entstehen, letztlich einen höheren Realitätsgehalt zu als

den visuellen Bildern. Damit ist deutlich, dass sein Bildbegriff über das fotographische

Abbild hinausgeht und ein produktives Erzeugnis innerer Bildfindung meint. Zugleich

wirft dies ein Licht auf sein Verständnis des Dokumentarischen: Weit entfernt von ei-

ner naiven Auffassung einer »unverfälschten« Wiedergabe der »Wirklichkeit« versteht

Grabe den Dokumentarfilm als ästhetische Gestaltung, die ihren Gegenstand nicht ab-

bildet, sondern zur Erscheinung bringt. Die Qualität des Dokumentarischen liegt für

ihn gleichzeitig aber darin, dass Mendel Szajnfeld keine fiktive Figur ist, sondern gelebt

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 101

und eine Ausstrahlung hat, die nicht zu erzeugen ist, sondern einzig und allein von ihm

selbst ausgeht und damit »wiederzugeben« ist, sodass Grabe die Verpflichtung sieht,

hinter ihn zurückzutreten (in Stolz 2012: 01.16).

Bei der Entstehung des Films kamen schließlich Umstände zusammen, die man

nicht hätte planen können und die dennoch für das Zustandekommen seiner spezi-

fischen Gestalt am Ende eine unverzichtbare Grundlage bildeten. In den ersten Ge-

sprächen stellte sich heraus, dass Mendel Szajnfeld eine Reise von Oslo nach Mün-

chen bevorstand, weil er sich dort für die Bewilligung einer höheren Spätschädenrente

amtsärztlich untersuchen lassen wollte – die deutschen Behörden akzeptierten keine

norwegischen Gutachten (Frank 2005: 282). Da Szajnfeld, nachdem er nach dem Krieg

Polen verlassen hatte, in einem bayrischen »Displaced persons-Lager« versorgt wur-

de, war Bayern noch für diese Rente zuständig. Der ihm zugeordnete Rechtsbeistand

war nicht sehr gut, und so war es ein Wunsch Mendel Szajnfelds, nach München zu

fahren, um persönlich mit den verantwortlichen Sachbearbeitern zu reden. Gesund-

heitlich und finanziell war diese Reise für ihn allerdings eigentlich nicht zu leisten. Das

gab Hans-Dieter Grabe die Möglichkeit ihm anzubieten, sie für ihn zu bezahlen, und

ihn zu fragen, ob er ihn im Zug mit der Kamera begleiten und mit ihm sprechen dürfe.

Szajnfeld sagte zu, und so kam es zu der denkwürdigen Situation, dass das Team 24

Stunden von Oslo bis München mit Szajnfeld in einem Abteil zusammen war und ein

Gespräch über seine traumatischen Erlebnisse führen konnte.

Anthropologie des Erinnerns Für Hans-Dieter Grabe war diese Zugfahrt nicht nur ein zu-

fälliger organisatorischer Nebenaspekt, sondern Bestandteil seines filmischen Anlie-

gens überhaupt: »Die Frage ist, ob es nicht Situationen gibt, die so beschaffen sind,

dass einfach die Intensität [… von] Aussagen noch zunimmt« (in Stolz 2012: 15.10). Die

Fahrt wird in dem Film selber zum Bild: Sie ist eine Reise in das Land, das Szajnfelds

Familie vernichtet hat, und damit zugleich eine Reise durch die Zeit, zurück zum Ur-

sprung seiner Erinnerungen an die Kindheit. Die gesamte Dramaturgie des Films setzt

diesen Umstand in ästhetische Formen um. Die Exposition beginnt mit unscharfen,

nicht identifizierbaren runden, roten und grünen Farbpunkten, die immer konturier-

ter werden, je weiter sich die Kamera von ihnen wegbewegt, bis sie erkennbar werden

als Signallichter am Bahnhof. Dieses Motiv des allmählich sich aufklärenden Bildinhal-

tes wird noch durch die Symbolik der Tageszeit gesteigert: Es ist ganz früher Morgen,

der sich bereits anfänglich in einem zartblauenHimmel kundtut und immerweiter auf-

hellt. Das Licht wird zu einem Leitmotiv des Films und spiegelt immer wieder innere

Vorgänge des Protagonisten. So sieht man in der zweiten Einstellung von außen in ein

beleuchtetes Zugabteil, in dem ein Mann seinen Koffer im Gepäckfach verstaut, und in

der nächsten Einstellung befindet man sich im Abteil und sieht Szajnfeld aus nächster

Nähe im Profil, aber noch in die Dunkelheit des Abteils getaucht, die vom Glimmen

der Zigarette etwas durchbrochen wird und sich dann schnell aufhellt (00.46). Aus dem

Off benennt eine männliche Kommentarstimme sehr sachlich und knapp die Identität

des Reisenden (Name, Alter, Wohnort), den Grund seiner Reise und schließlich eini-

ge wenige Tatsachen seiner KZ-Haft, ihrer gesundheitlichen Folgen und behördlicher

Reaktionen darauf. Dann ist es im Abteil bereits vollständig hell, die Kamera ist nun

frontal auf gleicher Höhe auf Szajnfeld gerichtet, schließlich beginnt er zu sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Die Exposition ist also eine Annäherung an die Persönlichkeit des Protagonisten und

vermittelt zugleich die atmosphärischen Qualitäten eines Erinnerungsprozesses. Sie

stellt »nicht eine Botschaft oder die sachlichen Hintergründe für die Reise von Szajn-

feld heraus« (Frank 2005: 291), beschränkt sich aber auch nicht auf »den Prozess des

Kennenlernens« zwischen Protagonist und Zuschauer (ebd.), sondern thematisiert ex-

plizit die Natur biographisch-historischer Erinnerung. Dazu passen das Geräusch des

ratternden Zuges, das einen Eindruck von dauerhaftem, sich auf ein Ziel zubewegen-

dem Unterwegssein vermittelt, und der oft wiederholte Blick aus dem Fenster, der die

Assoziation eines sich in Gedanken an ungreifbare, vergangene Tatsachen verlieren-

den Nachsinnens erzeugt und auf den Zuschauer überträgt: Die Kamera zeigt »in einer

weichen Überblendung die am Zug vorbeiziehende Landschaft und wird zur Subjek-

tiven des Protagonisten. Der Beginn der Reise im Dunkel der Morgendämmerung in-

terpretiert das zu diesem frühen Zeitpunkt des Films noch unbekannte – ›im Dunkeln

gebliebene‹ – Schicksal von Szajnfeld« (ebd.: 292).

Zu anderen erinnerungspsychologisch wirksamen Gestaltungsmitteln gehört die

oft sehr lange Einstellungsdauer, die dem Zuschauer Zeit lässt, den Protagonisten wirk-

lich wahrzunehmen und sich in ihn hineinzuversetzen. Außerdem erfolgen die Auf-

nahmen weitgehend im Close-up, sodass die Gestik und Mimik Szajnfelds sehr stark

zur Geltung kommen, und trotz z.T. widriger akustischer Umstände werden die Auf-

nahmen nur selten unterbrochen, wodurch der spontane, von starken Empfindungen

getragene Tonfall der Erzählung Szajnfeldes hörbar wird – da zudem keine künstliche

Lichtquelle eingesetzt wurde, verschwindet dieser bei Tunneleinfahrten fast vollständig

und die Aufmerksamkeit des Zuschauers ist umso stärker bei dem gesprochenen Wort

mit seinem Klang und seinen subtilen inhaltlichen Konnotationen. Insgesamt entsteht

eine unmittelbare, fast haptische Nähe zu der sinnlichen, nicht wiederholbaren Realität

des Gesprächs und der Gegenwart Szajnfelds. Stefan Reinecke schreibt: »Es wird nicht

mehr eine Aussage fokussiert und bebildert. […] In den Mittelpunkt rücken die [Mi-

mik], die Worte und Gesten, die Pausen beim Reden, die Verlegenheiten, das Zögern

bei den Antworten« – solch ein Porträt sei wie ein Gedicht (Reinecke 1990: 170). Dies

bewirke, dass der Zuschauer zu einem »im empathischen Sinne Mitleidenden« werde

(ebd.). Durch die sinnliche Nähe zum Protagonisten und durch den zeitlichen Raum,

der dem Zuschauer für die Beobachtung gelassen wird, wird er beteiligt an den inneren

Erlebnissen Szajnfelds – und damit an den Erinnerungsprozessen, die sich in ihm an-

bahnen, hervorarbeiten und artikulieren.Das gepresste Einatmen nach der Erwähnung

seiner entsetzlichen Erinnerungen und der sich nach kurzem Verstummen herauslö-

sende Satz: »Ich spreche nicht gerne über diese Dinge« (03.42); das hilflose Zucken der

Schultern; der geneigte Kopf; die nach oben geöffnetenHandflächen; die sich durch den

inneren Schmerz überschlagende Stimme; die Tränen in den Augen; die kopfschütteln-

den Entschuldigungen für seine traurigen Schilderungen – all diese Eindrücke lösen im

Zuschauer ein tiefes Mitgefühl aus und zugleich eine gedankliche Suchbewegung nach

den unbegreiflichen Gründen für dieses Schicksal. Historische Erinnerung ist hier kein

intellektueller Vorgang, sondern sie erhält – wie dies schon bei Maria Bürger in Eri-

ka Runges Film beobachtet wurde – eine anthropologische Dimension, indem sie von

Emotionen und geradezu körperlichen Wirkungen der Filmbilder auf den Rezipienten

getragen bzw. initiiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 103

Der erste Satz von Mendel Szajnfeld, der im Film wiedergegeben wird, lautet: »Und

am schlimmsten ist, wenn sich die Leute hinstellen und mich anschauen« (02.13). Die-

ser Satz hebt mit einem »Und« an: Grabe lässt seinen Protagonisten also nicht mit ei-

nem regulären Satzanfang beginnen, sondern gleich fortfahren – damit entsteht der

Eindruck eines schon lange vorausgegangenen und weiterfließenden Geschehens, dem

Szajnfeld unterworfen ist, das ihn determiniert und in eine Dauerwirkung des Vergan-

genen zwingt.

Sehr prägend ist vor allem die immer wieder fassungslos hervorgebrachte Verzweif-

lung über das Unbegreifliche der ihm widerfahrenen Erlebnisse. Es gibt eine sechs-

minütige Sequenz, die mit Szajnfelds Äußerung »Es ist verrückt, davon zu sprechen«

eingeleitet wird (10.18) und mit dem bereits mehrfach herausgepressten »Das kann ich

nicht verstehen« endet (16.17). Er schildert die brutale Gewalt seiner Bewacher, für die

er keine Gründe fand, weil die gequälten Opfer sich doch gar nicht schuldig gemacht

hatten, das allen Tatsachen widersprechende Festhalten des Vaters an der Gerechtigkeit

und kulturellen Größe der Deutschen und auch seine Unfähigkeit, nach der Ermordung

seiner Familie zu weinen. Ungefähr zehnmal ruft er aus: »Ich kann’s nicht begreifen«,

»Ich hab’s nicht verstanden« oder »Das kann ich nicht verstehen.« Der Zuschauer ge-

langt selber mit der Fassungslosigkeit Mendel Szajnfelds an die Grenzen seines Begrei-

fens. Der historische Erinnerungsvorgang vertieft sich, weil er konfrontiert wird mit

der Wirkung von Ursachen, die nicht in den beobachtbaren Faktoren des geschichtli-

chen Ereignisses aufzufinden sind.

Montage Die Montage ist von Hans-Dieter Grabe dezidiert so angelegt, dass sich bei

dem Zuschauer elementare Zeiterfahrungen einstellen, die auf die Qualitäten von

Erinnerungsprozessen hinweisen. Zum einen wird durch den klaren, faktischen Off-

Kommentar mit seinen knappen historischen und biographischen Informationen ein

chronologischer Rahmen gegeben, an dem sich der Zuschauer orientieren kann – wie

auch der Erinnernde sich in der Erinnerung nicht selbst vollständig verliert, sondern

in der Bindung an seine sinnliche Gegenwart und die verlässliche Wahrnehmung eines

zeitlichen Nacheinanders sein Bewusstsein bewahrt. Zu dieser kognitiv rezipierten

Chronologie kommt aber eine indirekte, unausgesprochene zeitliche Linearität hinzu,

deren Wirkungsweise sich wesentlich stärker emotional vollzieht als die Informa-

tionen. Dazu gehört z.B. der Tageslauf mit seinem allmählichen Hellerwerden, aber

auch die Tatsache, dass an bestimmten Stellen während des Interviews der Zug in

einem Bahnhof zum Stehen kommt, das Schaukeln aufhört und auch akustisch die

Szene sofort ruhig wird (08.30, 11.55, 12.48). So überträgt sich auf den Zuschauer die

unterschwellige Empfindung eines Stationenweges. Zusammen mit den dann wieder

anhebenden, fast durchgängigen und starken Fahrgeräuschen erzeugen diese Eindrü-

cke die Wahrnehmung einer zielgerichteten, sich auf ein wesentliches zukünftiges

Geschehen ausrichtenden Bewegung.

Diese linearen Zeitwahrnehmungen werden zugleich aber immer wieder durchbro-

chen von Schnittfolgen, in denen der Protagonist seine Aussagen wiederholt und die

Erzählung sich insofern zurückwendet, in denen Vergangenheitsbilder ohne erkenn-

bare Chronologie nebeneinandergestellt werden oder in denen durch die Aufnahmen

der vorbeiziehenden Landschaft bzw. sogar noch symbolträchtiger von Güterwagons

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Ästhetische Geschichtserkenntnis

auf den Nebengleisen (17.12) Assoziationen der nationalsozialistischen Deportationen

bis hin zu den tödlichen Viehwagons auf dem Weg in die Konzentrationslager erzeugt

werden. Damit richtet sich augenblickshaft die Aufmerksamkeit in intensivierter Form

auf ein historisches Geschehen in der Vergangenheit – und zugleich auf die Biographie

Mendel Szajnfleds, der – wie man durch den direkt davor montierten Kommentar er-

fahren hat – in die Konzentrationslager Krakau und Czenstochau deportiert worden

war (17.03). Stefan Reinecke findet für die Produktionsweise Grabes den Begriff der

»synthetischen Authentizität«, die er folgendermaßen charakterisiert: »Das gefilmte

Material – und Grabe bemüht sich stets, den Einfluss der Kamera auf die Situation

zu beschneiden – wird neu zusammengesetzt. Die zeitliche Chronologie der Aufnah-

men wird aufgesprengt, und zwar nicht nur zwecks besserer Verständlichkeit, grup-

piert nach Themen, sondern auch um den Zuschauer langsam mit einer Person ver-

traut zu machen, seine Neugier zu wecken und auf einen bestimmten kathartischen

Punkt zuzusteuern. In ausführlichen Überlegungen, wie ein Gespräch zu führen ist,

und später am Schneidetisch wird eine Dramaturgie entworfen: Nicht um zu verfäl-

schen, sondern um das Wesentliche herauszupräparieren« (Reinecke 1990: 171).

Die filmische Montage in Mendel Schainfelds zweite Reise nach Deutschland gehorcht

den Gesetzen einer dramatischen Erzählstruktur, die sich in ihren kathartischen Mo-

menten dem essenziellen Kern ihres Gegenstandes nähert – bei Szajnfeld dem Ur-

sprung seiner traumatischen Erinnerung. Es gibt mit dem Betreten des Abteils am frü-

hen Morgen und dem erwähnten Off-Kommentar eine echte Exposition und am Ende

mit dem Verlassen des Zuges und Szajnfelds Verschwinden in der Menge zwar nicht

eine »Katastrophe« im klassischen Sinne, aber doch einen gestalteten Schlusspunkt,

der den Bogen zum Anfang zurückwendet und durchaus einen Schmerz des Abschieds

und der Ungewissheit hinterlässt. Es wird eine »symbolische Klammer« gesetzt (Frank

2005: 282), die dem Geschehen den Ausdruck einer zeichenhaften Sinneinheit verleiht

und es aus der historischen Zeitlichkeit heraushebt, um an ihm eine allgemeinmensch-

liche Erfahrung zu vermitteln.

Genau wie in Erika Runges Warum ist Frau B. glücklich? bildet eine Schlüsselszene

exakt in der Mitte des Films einen peripetischen Höhe- undWendepunkt, der die Kom-

positionsstruktur des Films noch einmal unterstreicht. Es handelt sich um die vielleicht

eindringlichste und erschütterndste Szene der Dokumentation: Mendel Szajnfelds Er-

zählung von seinem Diebstahl eines Stückes Brot, das eigentlich einem kurz zuvor ver-

storbenen Mithäftling gehört hatte. Obwohl dieser Häftling schon tot war, als der junge

Mendel das Brot an sich nahm, leidet dieser bis zu dem Zeitpunkt der Aufnahme ent-

setzliche Gewissensqualen. Die Szene ist so wichtig, dass sie hier fast vollständig wie-

dergegeben werden soll: »Ein Arbeitskamerad von mir, also der neben mir geschlafen

ist, der ist in der Nacht gestorben. Ich weiß nicht genau, ob es von Schlägen ist, denn

der Meister, der war sehr aufgeregt und er hat ihn sehr viel und ganz lange geschlagen,

bevor wir in der Baracke gingen. Und abends, da haben wir ein Stückchen Brot bekom-

men – jeder hat ein Stückchen Brot bekommen. Und der hat das Brot nicht gegessen.

Als ich nächsten Morgen aufgestanden bin, da lag das Brot und ich hab gesehen, dass

der Mann tot ist, er war ganz kalt. Da hab ich das Brot genommen … warum … ich hab

so schlechtes Gewissen … ich konnte nicht widerstehen, ich hatte Hunger … entschul-

digen Sie, … ich hatte Hunger. Meine einzigen Gedanken waren nur, satt zu werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 105

Ich war wie ein Tier. […] Warum habe ich gerade das Brot von ihm genommen? Ich

hatte Hunger. Ich konnte es nicht sein lassen. Ich habe auch mal Gras versucht zu es-

sen. Ich habe es so oft getan, es war aber nicht dasselbe. Brot, Brot, Brot waren meine

Gedanken, Brot. Mal satt zu werden. Und da habe ich das Brot von dem verstorbenen

Mann genommen, leider. Vielleicht werde ich deswegen jetzt bestraft, dass ich nicht

arbeiten kann. […]« Da spricht Grabe ihn an: »Ich glaube nicht, dass Sie daran denken

sollten.« Szajnfeld: »Es kommt aber.« Grabe: »Sie haben ja nichts Böses getan.« Szajn-

feld: »Es kommt aber immer wieder von sich selbst. Also ich will nicht daran denken.

Aber das Schuldgefühl ist da. Warum hast du das Brot genommen? Vielleicht war ein

anderer Häftling, der es vielleicht mehr nötig hätte als ich? Ich kann’s nicht begreifen,

ich habe aber das Brot genommen. Ohne daran viel zu denken. Ich hatte Hunger und

dann habe ich das Brot geklaut. Ich hab geklaut. Ich hatte Hunger. Es war der einzige

Gedanke. Leben, leben und mal satt sein, nochmal, einmal satt zu werden und dann,

habe ich mir gedacht, kann ich in Ruhe sterben. Aber satt, nicht im Hunger, sondern

satt« (21.27). Die ganze Tragik der Biographie Szajnfelds, aber auch die pathologische

Dimension des historischen Moments manifestieren sich in diesem kurzen, spontanen

Augenblick der unerwarteten Erinnerung, die den Protagonisten geradezu überfällt.

Qualvolle Umstände bringen einen Menschen, der selber ein Opfer und unschuldig ist,

dazu, sich schuldig zu fühlen. EinMensch, demunablässig entgegengeschrienwird, ein

Verbrecher zu sein, zeigt eine tiefe, geradezu erschütterndeMoralität, die das Gegenteil

des Verhaltens seiner Peiniger ist. Die völlige Umkehrung aller moralischer Realitäten

in ihr Gegenteil durch die Nationalsozialisten wird hier in einem winzigen, verdichte-

ten Moment fast sinnbildlich manifest –man begegnet dem Zentrum des persönlichen

Schicksals Mendel Szajnfelds und zugleich einer Charakteristik der zerstörerischen Es-

senz jener geschichtlichen Ereignisse.

Die Bedeutung dieser Schlüsselszene erhellt sich durch die Ergebnisse der bereits

zitierten Studie Judith Keilbachs über die Rolle der Zeitzeugen für den historischen

Dokumentarfilm. Arbeiten wie Hans-Dieter Grabes Porträt Mendel Szajnfelds leiten

die Wende ein vom juristischen Zeugen zu einem Zeugen, der nicht dazu da ist, Tat-

sachen zu beweisen, sondern den Zuschauer existenziell an den historischen Gescheh-

nissen zu beteiligen (siehe Keilbach 2013: 142). Dies sieht Keilbach bei Mendel Schain-

felds zweite Reise nach Deutschland insbesondere durch die Montage gegeben: Der Film

sei »von einer fragmentarischen und a-chronologischen Erzählweise« gekennzeichnet

(ebd.: 161). Nicht der Kommentar sei das entscheidende Medium der Aussage, vielmehr

werde er »der Darstellung des Einzelschicksals untergeordnet: Die Zusatzinformatio-

nen, die er liefert, beziehen sich ausschließlich auf Mendel Schainfeld und dienen dem

besseren Verständnis seiner Aussagen. An keiner Stelle des Films erteilt der Kommentar

beispielsweise eine Geschichtslektion über das Thema Nationalsozialismus oder stellt

Mendel Schainfeld als ›einen von vielen‹ vor« (ebd.: 201). Szajnfelds eigene Erzählung

wiederum wird immer wieder unterbrochen und fragmentarisiert von Momenten des

Schweigens, des Versagens zusammenhängender sprachlicher Ordnung – gerade da-

durch aber gelingt es dem Film für Judith Keilbach, »das Schweigen hörbar zu machen«

(ebd.: 162).

Mendel Szajnfeld artikuliert seine Erinnerungen nicht nur durch die ausgesproche-

nen Inhalte seiner Erzählung, sondern z.T. wesentlich stärker durch sein Verstummen,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Ästhetische Geschichtserkenntnis

seine sprachlosen Gesten, seine unzusammenhängenden, brüchigen Sätze oder einfach

durch seine Blicke. Hierin erkennt Judith Keilbach charakteristische Merkmale trau-

matischer Erinnerungsprozesse. Die Anwesenheit der Vergangenheit im betroffenen

Menschen manifestiere sich in »Wiederholungen, fehlenden Erinnerungen, Zeitsprün-

gen und einem a-chronologischen Erzählen« (ebd.: 159). Keilbach beruft sich vor allem

auf den Sprachwissenschaftler und Judaisten James Edward Young und seine Untersu-

chung literarischer und filmischer Darstellungen des Holocaust.5 Young hatte in seinen

Studien über Videozeugnisse signifikante Gemeinsamkeiten traumatischer Erinnerun-

gen von Holocaust-Überlebenden beobachtet und grundsätzlich resümiert: »Die Erin-

nerung kommt selten als langer, gewundener Erzählstrang daher. Viel öfter erinnern

wir uns in frei assoziiertenMomenten, in Zeitkernen, um die herum die Ereignisse sich

gruppieren und Signifikanz gewinnen« (Young 1992: 243). Young realisierte,wie authen-

tisch insbesondere filmische Arbeiten diese Erlebnisse zur Sprache bringen: »ImUnter-

schied zum literarischen Zeugnis kann das Videozeugnis auch das Nichterzählen einer

Geschichte darstellen, den Moment, in dem die Erinnerung nicht in Sprache verwan-

delt wird.Wir erleben das Sprechen und das Nichtsprechen, die Entscheidung, ob man

fortfahren soll oder nicht. Anders als in der geschriebenen Darstellung […] bleiben im

Videozeugnis die Pausen und das Zögern beim Erzählen einer Geschichte erhalten. Das

Gefühl der Inkohärenz der Erfahrung, der assoziative Charakter ihrer Rekonstruktion,

das sichtbare Suchen nach Begriffen und Sprache, all das bleibt im Video konserviert

und wird ebenso Teil des textlichen Gehalts des Videozeugnisses wie die Geschichte des

Überlebenden. […] Wir können den Akt des Erzählens sehen, das Ansetzen, das Inne-

halten, die Vorläufigkeit, die in der Natur der Sache liegt. Wir nehmen wahr, wie die

Erzähler nach Sprache suchen, wenn ihnen einfach die Worte fehlen, wie ihnen gewis-

se Metaphern gleichsam automatisch von der Zunge gehen, wie sie, wenn das, was sie

erzählen, sie emotional bewegt, anfangen, über sich selbst nachzudenken. In all dem

erlebenwir die qualvolle Entstehung des Zeugnisses, erlebenwir,wie das Zeugnis buch-

stäblich vor unseren Augen erzeugt wird« (ebd.: 249f.). Der Film hat dieMöglichkeit, die

konkrete Psychologie des Erinnerungsvorgangs nach- und mitzuvollziehen und damit

diesen Vorgang beim Zuschauer auszulösen: »Im Zeugnisbild sehen wir auch die Spu-

ren einer Geschichte, die der Überlebende nicht erzählt, Spuren, die in seinen Augen,

seinen Bewegungen, seiner Mimik zu verfolgen sind. […] Hier begreifen wir, dass die

Erinnerung nicht allein durch das Erzählen, sondern ebenso durch Körpersprache und

Verhalten vermittelt wird. Wir erkennen im Grunde, dass es Formen des Zeugnisses

gibt, die uns nur das Video oder der Film erschließen können, Formen des Zeugnisses,

die wir mit eigenen Augen sehen müssen« (ebd.: 251). Young beschreibt differenziert,

welche mentalen Bewegungen mit einem realen Erinnerungsvorgang verbunden sein

können: »Manche Überlebende scheinen sich regelrecht vor ihren eigenen Geschich-

ten schützen zu wollen. Sie nähern sich ihren Erinnerungen mit Vorsicht, kreisen sie

ein, als wollten sie die mögliche Wirkung ihrer Worte, und zwar nicht nur auf die Zu-

hörer, sondern auch auf ihre eigene Person, im Voraus berechnen. Irgendwie bleiben

diese Erinnerungen in der Gefühlswelt des Überlebenden als Wunde lebendig« (ebd.:

5 Young, James Edward: Beschreiben des Holocaust. Darstellung und Folgen der Interpretation,

Frankfurt a.M. 1992

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 107

250). Entscheidend für den übergeordneten Zusammenhang historischer Reflexion ist,

dass sich diese Vorgänge auf den Zuschauer körperlich und psychisch übertragen. So

formuliert Young: »Wenn wir nun den Prozess der Zeugniserzeugung untersuchen wol-

len, müssen wir uns nicht bei irgendeinem vermeintlich normativen Zeugnisprodukt

aufhalten, sondern können uns auf die Aktivität des Zeugnisablegens selbst konzen-

trieren. Zeugnis ablegen heißt, ein Zeugnis zu erzeugen, und das erinnert uns daran,

dass das Zeugnis nicht einfach nur überliefert, sondern erzeugt wird und dass wir als

Zuschauer an seiner Erzeugung beteiligt sind« (ebd.: 257).

Die von James Young beschriebenen Prozesse der Entstehung undArtikulation trau-

matischer Erinnerungen bestätigen quasi medizinisch die bereits oben dargestellten

Ansätze von Walter Benjamin und Alexander Kluge, die explizit auf die Notwendigkeit

hingewiesen haben, einen linearen, Kausalität vortäuschenden historischen Zeitbegriff

aufzugeben und statt dessen die spezifischen psychischen Prozesse des Erinnerungs-

vorgangs zu untersuchen, die alles andere als chronologisch verlaufen, sondern sich –

in einzelnen Momenten signifikant aufblitzend – fragmentarisch und zyklisch ereig-

nen. Wenn Kluge und Negt eine »Aufhebung der historischen Zeiten« im gegenwärti-

gen Augenblick und damit grundsätzlich eine »Gegenwärtigkeit der Geschichte« beob-

achten (Negt/Kluge: 216), dann zeigen die konkreten Zeugnisse von Überlebenden des

Holocaust, was dies tatsächlich existenziell-biographisch bedeutet. Was James Young

z.B. in Bezugnahme auf Claude Lanzmanns Film Shoah deutlich macht, wird sehr ähn-

lich auch in Hans-Dieter GrabesMendel Schainfelds zweite Reise nach Deutschland sichtbar:

Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft greifen im Erinnerungsprozess nach ganz an-

deren Gesetzmäßigkeiten ineinander als die, die für chronologische und systematische

Begriffsbildungen eine Rolle spielen. Der Ausblick auf eine künftige Verbesserung der

eigenen Lebensumstände durch ein neues ärztliches Attest in München stößt einen

Vorgang an, durch den Vergangenheit eruptiv ans Tageslicht bricht – und ihre Gegen-

wärtigkeit demonstriert. Szajnfelds Erinnerungen oszillieren zwischen einer traumati-

schen Inbesitznahme der Gegenwart durch die Vergangenheit und Antrieben, die den

Erinnerungsvorgang intentional aus zukünftigen Motiven (zu denen auch therapeuti-

sche Aspekte gehören) anstoßen.

Hans-Dieter Grabe legt im psychologischen Erinnerungsvorgang den historischen

Zusammenhang frei – ohne dabei dogmatisch zu werden: Neben den a-chronologi-

schen Erinnerungsbewegungen enthält der Film auch eine geordnete Struktur der Ab-

folge von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft: Durch die Informationen des Kom-

mentars, den Tagesablauf und die auf ein Ziel gerichtete und durch Stationen geglie-

derte Zugfahrt selber wird eine lineare Zeitwahrnehmung ausgelöst. Die Informatio-

nen stellen gedanklich eine Verbindung der vergangenen Ereignisse mit der Zugfahrt

und ihrem Ziel her. Das Licht, die Aufnahmen vorbeiziehender Landschaft und die Ge-

räusche erzeugen eine unterschwellige, atmosphärische Wahrnehmung des zeitlichen

Fortgangs. Zwischen diesen beiden Ebenen eines chronologischen Rahmens und der

gegenläufigen, freien Bewegung in der Zeit pendelt die Aufmerksamkeit des Zuschau-

ers und konsolidiert sich sein Geschichtsbewusstsein.

Die soziale Dimension der Erinnerung Das Filmen war für Hans-Dieter Grabe nie ästheti-

scher Selbstzweck. Fast alle seiner Arbeiten sind Porträts von Menschen, die von ei-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Ästhetische Geschichtserkenntnis

nem leidvollen Schicksal gezeichnet waren oder sind. Viele seiner Filme beziehen di-

rekt Stellung zum Thema Krieg bzw. politische Gewalt: Vom Nationalsozialismus über

Hiroshima und Nagasaki, Vietnam bis hin zu den Grenzopfern der DDR oder den in

Berlin behandelten Folteropfern.6 Aber auch die Krebskrankheit seiner Kollegin Gud-

run Pehlke, der durch einen Beatmungsfehler bei der Geburt schwerstbehinderte Jens

oder der mutige Versuch der Gisela Bartsch, gegen alle gesellschaftlichen Verdikte eine

Ehe mit dem Sexualstraftäter und vierfachen Kindermörder Jürgen Bartsch zu führen,

waren Gegenstand seiner Dokumentationen.7 Es geht ihm dabei nicht um bloße Kri-

tik, um eine mahnende Demonstration von Leid und Elend, sondern um »die Kraft,

die dahintersteckt, gegen das Schicksal anzukämpfen, dem Zuschauer durch solche

Lebenserfahrungen seiner Protagonisten Mut zu machen« (Blank 2012: 27). Für Gra-

be steht die Kunst im Dienst des Lebens. So definiert er den interviewenden Doku-

mentarfilmer auch als »Dienstleister«, der den Befragten nicht als Informations- oder

Emotionslieferanten betrachtet, sondern ihm die Möglichkeit gibt, sich zu artikulieren

und zu Erkenntnisprozessen zu gelangen (in Stolz 2012: 01.21). Diese Haltung hat man

auch an der Persönlichkeit Hans-Dieter Grabes selbst immer wieder beschrieben: Seine

Gesprächsführung zeichne sich seit seinen ersten Interviewfilmen durch eine Selbstlo-

sigkeit aus, der man ihr großes Interesse an dem Schicksal des Gegenübers anmerke.

Peter Paul Kubitz erwähnt seine »Distanz und Zuneigung gegenüber den ›Protagonis-

ten‹; sie wirklich sehen wollen und sie uns dadurch sehen lassen können – ohne sie

und sich selbst in Szene zu setzen und damit auch indirekt uns, das Publikum; fragen

und dann zuhören können, ihnen zuhören, ihnen zusehen« (Kubitz 2012: 3). Wilhelm

Roth schreibt: »Er fragt vor allem. […] Seine Interviews sind präzise und geduldig, sie

berücksichtigen ebenso die befragte Person vor der Kamera wie den Zuschauer: Grabe

will sich nie im Streitgespräch durchsetzen« (Roth 1982: 151), »in der Regel sind [die

Fragen] nur imMaterial belassen, wenn es Nachfragen zum Verständnis sind. Dadurch

ist auch der Charakter des Protagonisten ein anderer […]: Es entsteht der Eindruck,

als würde die Erzählung von Szajnfeld ausgehen und nicht von einer äußeren Instanz

(dem Autor) durch einen (festgelegten) Frageablauf gesteuert werden. Der extradiege-

tische Erzähler tritt also hinter dem Protagonisten-Erzähler zurück« (Hißnauer 2017:

103). Grabes Zuhören bleibe nicht ohne Wirkung auf den Gesprächspartner: »Er öffnet

Leute, die vorher nicht gesprochen haben, bringt sie dazu, sehr Persönliches vor der

Kamera zu sagen« (Witzke 2006: 22). Grabe galt nicht von ungefähr lange Zeit als der

Gesprächsfilmer (ebd.: 11). »Gespräch« wird von ihm in seiner vollen Bedeutung aufge-

fasst: als beidseitiger Prozess einer Begegnung, die für alle Beteiligten Konsequenzen

hat. »In einer zutiefst loyalen Haltung den Menschen gegenüber« nähere sich Grabe

»seinen Gesprächspartnern einfühlsam, doch im Bewusstsein der Grenzen, die man

6 Siehe u.a.: Nur leichte Kämpfe im Raum Da Nang (1970), Bernauer Straße 1-50 Oder als uns die

Haustür zugenagelt wurde (1981), Ludwig Gehm – ein deutscher Widerstandskämpfer (1983), Hi-

roshima, Nagasaki – Atombombenopfer sagen aus (1985), Nicht mehr heimisch in dieser Welt.

Einblicke ins Behandlungszentrum für Folteropfer in Berlin (1994)

7 Gisela Bartsch oderWarum haben Sie denMörder geheiratet? (1977), Gudrun Pehlke – »Statistisch

gesehen sind Sie tot« (1987), Jens und seine Eltern (1990)

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 109

nicht verwischen darf. […] ›Positive Distanz‹ nennt Grabe diese Haltung. Wie ein The-

rapeut hält er den Menschen einen Spiegel vor« (Reinecke 1990: 171). Nicht nur Mendel

Szajnfeld, sondern auch zahlreiche andere Gesprächspartner wie z.B. der zeitweilig in

Vietnam aktive Kinderchirurg Alfred Jahn gelangen dadurch zu kathartischen Momen-

ten, in denen traumatische oder auch positive Erfahrungen aus ihnen herausbrechen.

So signalisiert Jahn einmal dem Filmemacher: »Der Film, den Sie über mich machen,

hat eine befreiendeWirkung auf mich« (zit. ebd.: 172). Stefan Reinecke resümiert: »Wir

erkennen oder ahnen: Die Opfer von gestern mit der Last ihrer Erinnerung alleine zu

lassen, das ist unsere zweite Schuld. Dieses Geständnis bezeichnet freilich auch eine

Lösung, eine Katharsis, eine Befreiung. Indem das Unausgesprochene ausgesprochen

wird, ist der innewohnende Schrecken ein Stück weit gebannt« (ebd.: 174).

Die Interviewpraxis Hans-Dieter Grabes wirft ein Licht auf ein wesentliches Merk-

mal historischer Forschung: Dokumentation ist nicht nur reflektierte Reaktion auf ei-

nen abgebildeten Gegenstand, sondern mit diesem existenziell verbunden, indem sie

auf ihn zurückwirkt. Historischer Gegenstand und Analyse sind nicht zwei getrenn-

te Wirklichkeiten, sondern gehören zusammen – Erkenntnis hat eine Konsequenz für

ihren Inhalt. Der Aufnahmevorgang hat den Interviewten selbst verändert, sodass der

Gegenstand des Films nicht nur das aufgenommene Bild, sondern auch die weitere

Biographie dieses Menschen ist. Grabe ist sich dieses Umstandes voll bewusst: Meh-

rere seiner Arbeiten zogen Fortsetzungen nach sich, in denen er z.T. noch Jahrzehnte

später seinen früheren Gesprächspartner weiterbegleitet hat – so z.B. in Mendel lebt

(27 Jahre nach dem ersten Film über Szajnfeld) oder in den Filmen über den Vietna-

mesen Do Sanh. Grabe fühlt sich verantwortlich für seinen Gesprächspartner – dieser

wird nicht zum Objekt der Untersuchung, sondern erfährt sich im Reflexionsvorgang,

den ein anderer mit ihm unternimmt, als Subjekt. Historische Erinnerung ist damit

für Hans-Dieter Grabe nicht ein neutraler, in der analytischen Distanz verharrender

Beobachtungsvorgang, sondern ein moralischer Prozess.

Diese Tatsache ist deshalb von Bedeutung, weil sie den Erinnerungsprozess selbst

beleuchtet. Die soziale Konstellation des Gesprächs ist selber Bedingung und damit

konstitutiver Bestandteil des Gelingens von Erinnerung – und nicht unabhängig oder

zusätzlich zu deren »tatsächlichem« Vollzug. Man erkennt dies sehr gut an Mendel

Schainfelds zweite Reise nach Deutschland. Schon die Reise selber verdankt sich dem

menschlichen Interesse Grabes an Szajnfeld, und dessen Schilderungen und ihr großer

historischer Erkenntniswert wären wohl ohne diese sozial motivierte »Inszenierung«

nie möglich geworden. Eine wesentliche Rolle spielt vor allem Grabes Haltung während

des Interviews: An einzelnen Stellen fragt er spontan nach und lässt seine Betrof-

fenheit spürbar werden, charakteristisch ist aber auch die Situation, in der Szajnfeld

von seinem Brotdiebstahl erzählt. Als ihn seine Schuldgefühle und sein Schmerz

überwältigen, verlässt Grabe seine Rolle des Fragenden und greift in das Geschehen ein

mit den Worten: »Ich glaube nicht, dass Sie daran noch denken sollten.« Als Szajnfeld

erwidert: »Es kommt aber«, antwortet Grabe: »Sie haben ja nichts Böses getan« (23.22).

Die historische Untersuchung ist für Grabe nicht der Endzweck des Geschehens,

sondern in letzter Instanz geht es um Mendel Szajnfeld selber. Der Zuschauer erlebt,

dass ein Vertrauensverhältnis die Grundlage für die Artikulation bzw. Entstehung

von Erinnerung bildet. Die Beziehung zwischen den Gesprächspartnern stellt den

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Ästhetische Geschichtserkenntnis

psychologischen Ausgangspunkt des Erinnerungsprozesses dar. Grabe beschreibt

diesen Moment sehr differenziert: »Die Atmosphäre, in der man so ein Gespräch führt,

ist ganz ganz wichtig. Denn gerade wenn Menschen schlimme Dinge erlebt haben,

wenn sie also im KZ waren, im Widerstandskampf, im Lager, dann sind sie immer

wieder auf Menschen gestoßen, die ihnen nicht glaubten. Also wäre jetzt eine kalte

Interviewsituation genau das Falsche, weil sie den Eindruck erweckt, dass man Wert

darauf legt, auch dem Zuschauer zu zeigen, wie überlegen distanziert man ist und

dass man eigentlich alles infrage stellt. Diese journalistische Haltung, die manchmal

begründet sein kann, war nie meine Haltung. Es ging mir darum, dass der andere

spürt, dass ich Empathie habe für ihn, dass ich ihm glaube und auf der Grundlage

eben noch mehr erfahren möchte von ihm. Aber gleichzeitig wusste ich, dass ich ihn

nicht mit Worten der übergroßen Zuwendung ersticken will. Auch gleichzeitig wusste

ich, dass ich damit die Aufgabe übernehme, die eigentlich Aufgabe des Zuschauers sein

soll. Wenn der Zuschauer merkt, da wird ja einer bereits mit Worten getröstet oder mit

Worten in den Arm genommen, dann vermindert das das Bedürfnis des Zuschauers zu

denken: ›Mein Gott, der braucht doch eigentlich eine Stütze‹, und ich gehe gerne das

Risiko ein, dass der Zuschauer sich sagt: ›Na also, kann der nicht vielleicht ein bisschen

tröstender sein, tröstlicher, der Fragesteller?‹ Aber all diese Gefühle beim Zuschauer

bedeuten ja, dass sie Ausdruck sind der Annäherung an meinen Protagonisten, also

sie sollen selbst in ihren Gefühlen Stellung beziehen und nicht ich soll das bereits

übernehmen für die Zuschauer. Es gab mal eine Vorführung des Filmes von Ludwig

Gehm, den Widerstandskämpfer, […] wo vom Podium jemand sagte, ja er vermisste

eigentlich diese Zuwendung und das Tröstliche vonmir, gerade eben wenn er in Tränen

ausbricht und wenn er von furchtbaren Foltern erzählte. Und Gehm war auch da und

er sagte dann: Wenn ich das gemacht hätte, hätte er nur ein Bruchteil von dem erzählt,

was er erzählt hätte. Also ich sah, dass das offenbar ein richtiger Weg sein kann« (in

Stolz 2012: 26.37). Grabe beschreibt also als wesentliche Grundlage des Darstellungs-

und Erinnerungsprozesses eine spezifische Atmosphäre, die nicht von selbst gegeben

ist und nur inhaltlich aufgerufen werden muss, sondern die erst in einer sensiblen,

aktiv hergestellten Balance zwischen Kühle und warmherziger Anteilnahme entsteht.

Im Zwischenraum zwischen seelischer Nähe und Freiheit des Abstandes hat sich für

die traumatisierten Betroffenen wie Szajnfeld und Gehm offensichtlich ein Milieu

innerer Öffnung und Produktivität eingestellt, aus dem die biographisch-historische

Erinnerung ins Bewusstsein aufsteigen konnte.

III.2.6.2.3. Ausblick: Er nannte sich Hohenstein – Aus dem Tagebuch

eines deutschen Amtskommissars im besetzten Polen 1940-42 (1994)

22 Jahre nach seiner Fahrt mit Mendel Szajnfeld hat sich Hans-Dieter Grabe erneut

aufgemacht, für eine historische Spurensuche bis in die Zeit des Nationalsozialismus

zurückzugehen. Von der Programmdirektion »Fernsehspiel« des ZDF hatte er bereits

1989 den Auftrag erhalten, einenDokumentarfilm zumThema »Flucht undVertreibung«

zu drehen (zu der Entstehungsgeschichte des Films siehe Frank 2005: 199ff.). Bei sei-

ner Recherche stieß er über Umwege auf das Tagebuch des 1940-42 in Polen als Amts-

kommissar des Kreises Lentschütz eingesetzten Alexander Hohenstein (der Name ist

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 111

ein von dem Kommissar selbst gewähltes Pseudonym). Es war erst 1961 aufgeschrieben

worden, trotzdem gab es symptomatische Einblicke in das Denken und die Haltun-

gen eines Mannes, der mitverantwortlich für die Unterdrückung und Vernichtung der

Bevölkerung in dem von ihm verwalteten Gebiet in Polen war. Grabe unternahm es,

die Darstellungen des Tagebuches zu ergänzen bzw. zu konfrontieren mit historischen

Film- und Fotoaufnahmen sowie aktuellen Aufnahmen am Ort, für die er selbst mit

seinem Team 1992 nach Poddembice – der betreffenden Verwaltungsstadt, in der Ho-

henstein seinen Sitz hatte – fuhr.

Es entstand ein Film, der doppelt so lang war wie die Arbeit über Szajnfeld und

in seiner ästhetischen Gestaltung komplexer. Er repräsentiert bereits filmische Struk-

turmerkmale, die charakteristisch sind für den Wandel, der sich im Dokumentarfilm

spätestens seit den 80er Jahren in Deutschland vollzogen hat.

Bereits der Vorspann durchbricht die dokumentarischen Erwartungen an eine sach-

liche Wiedergabe des Gegenstands – er ist symbolisch aufgeladen und provoziert vom

ersten Moment an zu philosophischen Reflexionen: Gezeigt wird eine kurze, durch

Zeitlupe verzögerte Sequenz aus den schwarzweißen 8mm-OriginalaufnahmenHohen-

steins aus dem Jahre 1961. Die erste Einstellung zeigt Hohenstein aufrecht in einem

Zimmer stehend, gespiegelt in einem großen Fenster, das ihn in originaler Körpergrö-

ße ab Hüfte aufwärts sich selbst gegenüberstellt. Dadurch entstehen sofort Konnota-

tionen einer zwiegespaltenen oder zumindest sich selbst reflektierenden Persönlich-

keit – Fragen nach Schein und Sein, Schuld und Verantwortung drängen sich genauso

auf wie nach Selbstbezug und Selbsterkenntnis, Irrtum und Wahrheit. Schließlich be-

wegt sich Hohenstein auf den Zuschauer zu und wendet sich zum Schreibtisch. Hier

wird das Bild eingefroren undmit dem vonGrabe gesprochenenOff-Kommentar unter-

legt. Die in Zeitlupe erfolgende, lautlose Bewegung des ja schon lange verstorbenen, in

leicht verblichenen und fehlerhaften Bildern festgehaltenen Mannes hat etwas Irreales,

es entstehen unweigerlich Assoziationen des in die physische Erscheinung tretenden

Geistes des Verstorbenen – entsprechend dem Wiedererstehen einer Person in der Er-

innerung eines anderen Menschen. Durch die Einspielung des ratternden Tones eines

alten Filmprojektors verstärkt sich der Charakter einer in die Vergangenheit verwei-

senden Rekonstruktion: Wer ist dieser Mann, der so zwiespältig auftritt, seinen Namen

verbergen muss und in imponierender Gestalt auf seinen Schreibtisch herabschaut?

Eine chronologischeWiedergabe der historischen Faktizität lässt Grabe hier bereits

weit hinter sich, vielmehr evozieren die symbolischen Bilder ein Beziehungsgeflecht,

das den Zuschauer zu weitreichenden Reflexionsprozessen anregt und in ein unterhalb

der üblichen Bewusstseinsschwelle liegendes Erinnerungsleben verweist. Jetzt erst er-

folgt die Nennung von Lebensdaten und Umständen der Tagebuchführung (0.00.42) –

die bewusste historische Erkenntnisarbeit setzt ein.

Diese hochreflektierte, die deskriptive Dokumentation durch freie Inszenierungen

durchbrechende Ästhetik begegnet in Grabes Film immer wieder. Nach dem beschrie-

benen Vorspann findet sich der Zuschauer wie schon in Mendel Schainfelds zweite Reise

nach Deutschland im Abteil eines fahrenden Zuges wieder und blickt aus der Perspektive

des Protagonisten aus dem Fenster in die vorbeiziehende Landschaft (0.01.57). Wie-

der wird die Zugfahrt zu einer Metapher für die Reise in die Vergangenheit (Frank

2005: 215) – diesmal mit dem Ziel Polen. Neu ist nun allerdings ein Gestaltungsmittel,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Ästhetische Geschichtserkenntnis

das Grabe systematisch einsetzt, um qualitativ den Vorgang der Rückwendung in die

Vergangenheit bewusst zu machen: Regelmäßig – nämlich immer dann, wenn die Dar-

stellung von der aktuellen Zeitebene (GrabesWahrnehmung der polnischen Orte) in die

Geschehnisse von 1940-42 überleitet – werden die farbigen Bilder schwarzweiß. Nicht

– wie in der dokumentarischen Tradition üblich – die schwarzweißen Archivmateria-

lien erzeugen hier die Aura des Geschichtlichen, sondern der Farbwechsel innerhalb

der gegenwärtigen Aufnahmen – ein ästhetischer Eingriff, der den historischen Erin-

nerungsvorgang als einen aktiven, willentlichen Prozess kenntlich machen soll. Grabe

signalisiert, dass die Vergangenheit nicht einfach durch die Montage von Archivbildern

abrufbar ist, sondern das erinnernde Subjekt die Verbindung von Gegenwart und Ver-

gangenheit herstellen muss.

In 26 Farbwechseln vollzieht Hans-Dieter Grabe diese Bewegung von der sinnlichen

Gegenwart in die erinnerte Vergangenheit – die Häufigkeit dieses Vorgangs lässt eine

methodische Intention erkennen, den Zuschauer immer wieder zu einer aktiven Reten-

tionsleistung anzuleiten. Deshalb sind die alltäglichen Aufnahmen vom heutigen Pod-

dembice so eindrücklich, weil sie zunächst eben nicht ihre Vergangenheit preisgeben,

sondern so banal und ahnungslos wirken, dass der Zuschauer die Herausforderung rea-

lisiert, diese Bilder mit gesteigerter Erinnerungsaktivität zu durchdringen. Die Distanz

und nicht das unvermittelt präsentierte Zeitdokument wird zum Movens der histori-

schen Suchbewegung: »Es gibt Filme, die leben davon, dass sie immer wieder behaup-

ten, das sei Archivmaterial. Wenn jetzt der Zuschauer glaubt, das sei altes Material,

dann ist es gefährlich. In unserem Film ist es unerheblich, weil er – wenn er wirklich

das nachprüft – sieht, dass ich ihm nur entgegenkomme beim Sich-Hineinversetzen in

die damalige Situation, in den damaligen Ort« (Grabe in Franke 2005: 221).

Eine der stärksten Einstellungen, in denen Grabe einen Farbwechsel vornimmt, ist

die Aufnahme der Türe zu einem Klassenraum der Schule (0.17.39). In seinem Tage-

buch hebt Hohenstein die Schönheit der Schule hervor, um dann fortzufahren: »Ich

wende mich zu der einzigen Klassentür, aus der Stimmen dringen«. Bei diesen Worten

schwenkt die Kamera von der Aufnahme des Schulflures auf eine Türe. Fast eine kom-

plette Minute lang (0.18.00-0.18.56) bleibt die Kamera nun unbeweglich auf diese Türe

gerichtet, der Zuschauer erhält die Möglichkeit, ungestört die weiteren Ausführungen

Hohensteins mit Inhalt zu füllen und sich einen imaginären Klassenraum und sein

Geschehen hinter der Türe vorzustellen: »Doch was ist denn das? Täuscht mich mein

Gehör? Ich lege mein Ohr an das Schlüsselloch – nein, es ist kein Irrtum, drinnen wird

Polnisch gesprochen, an einer deutschen Schule! Nachmeinem Eintritt frage ich Schul-

meister Blum: ›Verstehen denn diese deutschen Kinder hier alle Polnisch?‹ ›Ja, besser

als Deutsch. In ihren Familien ist allermeist Polnisch die Umgangssprache.‹ Was ist da

noch alles zu schaffen. Aufgaben über Aufgaben. Auch auf diesem Gebiete. Bei dieser

Gelegenheit erfuhr ich, dass alle polnischen Schulen seit dem Kriege von der deutschen

Regierung geschlossen sind und die polnischen Kinder schon seit der Okkupation des

Landes keinerlei Unterricht genießen. Auch die private Unterrichtserteilung sei den

Polen und Juden streng verboten.« Plötzlich ertönt die Schulglocke (0.18.56), das Bild

wird farbig und im selben Moment öffnet sich die Türe und eine Flut von polnischen

Kindern des Jahres 1992 strömen aus dem Raum. Sie sind offensichtlich auf die Kamera

nicht vorbereitet und blicken z.T. erstaunt direkt in sie hinein und damit den Zuschauer

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 113

an und auch die von der Seite vorbeiziehenden Kindern aus dem Flur blicken teilweise

belustigt oder neugierig in die Linse. Ein herausragender Moment: Das in der eigenen

Vorstellung erzeugte Bild wird konfrontiert mit einer sinnlichen Gegenwart, die sich im

exakt selben Rahmenwie die Ausgangssituation des imaginären Bildes ereignet. Vorge-

stellte Kinder einer viel früheren Zeit werden schlagartig »ersetzt« durch tatsächliche,

»lebendige« Kinder – im selben Augenblick erlebt der Zuschauer den Sieg des Lebens

über die Vergangenheit (sprechend hierfür die unbekümmerten, frei von jeder Erinne-

rungslast blickenden Kindergesichter), er realisiert aber auch den fortdauernden Strom

geschichtlicher Entwicklung, die Verbindung von damaligen Ereignissen und gegen-

wärtigen. Es wird immer noch unterrichtet, und zwar Polnisch, die Geschichte hat auf

die Auseinandersetzungen der Nazi-Zeit in Poddembice geantwortet. Der im Anblick

dieser Tatsachen entstehende Erkenntnismoment wird nur möglich, weil Hans-Dieter

Grabe die Szene präzise inszeniert: Er findet die Tür, die immer noch im Gebrauch ist

wie einst, lässt den Zuschauer aber nicht hinein, sondern verlangt ihm seine eigene

Vorstellungsbildung ab, für die er ihm zugleich sehr viel Zeit lässt, um dann genau das

Pausenklingeln als Anlass für den Farbwechsel zu nutzen und die Öffnung der Türe

und das Herausströmen der Kinder zur kompletten Überraschung werden zu lassen.

Der Zuschauer wird genötigt, innerhalb weniger Sekunden das Vergangenheitsbild und

das Gegenwartsbild miteinander in Beziehung zu bringen – in einem die Zeitlichkeit

fast aufhebenden Augenblick werden Vergangenheit und Gegenwart tableauartig inein-

andergeschoben und ein Zukunftseindruck erzeugt, der viel mit der Ausstrahlung der

Kinder zu tun hat, die an dem Ort des 50 Jahre alten Geschehens ihr späteres Leben

vorbereiten.

Thomas S. Frank spricht hinsichtlich der Filmbilder Grabes von einer »Bühne der

Vorstellungskraft« (Frank 2005: 223). Grabe hatte ihm gegenüber in einem Interview

geäußert: »Manchmal musste der Kameramann Bilder machen, die seinem Bildgefühl

völlig zuwiderliefen. Also in den Bildern Hohlräume lassen, in die dann der Zuschauer

seine Fantasie hineinprojizieren kann« (zit. ebd.). Wenn in einer Sequenz die Kamera

im Rechtsschwenk eine Ackerstraße zeigt, dazu Hohensteins Schilderung einer Prozes-

sion vorgetragen wird, vermeint der Zuschauer die Prozession über die Straße selber

zu verfolgen (siehe Frank 2005, ebd.).

Ähnlich verfährt Grabe in der Schlüsselsequenz des Films: der Schilderung der öf-

fentlichen Hinrichtung von sechs jüdischen Mitbürgern auf dem Marktplatz. Er rahmt

diese erschütternde Szene durch Tagebucheintragungen ein, die sich auf Vorgänge vor

und nach diesem Ereignis beziehen. Er zitiert Hohensteins beglückte, durch private

8mm-Aufnahmen illustrierte Äußerungen über seine beiden »lieben« Neufundländer,

die »unser kleiner Jude Hermann« bürstet und die »uns ein herrliches Gefühl der Si-

cherheit [vermitteln]« (1.05.45). Darauf folgt ein Foto des neuen Verwaltungsgebäudes,

das nun fast fertig sei, in einem großen Umzug »mit Freude und Trubel« bezogen werde

und für den Kommissar »ein herrlich großes Arbeitszimmer« bereithalte. Nach der nun

einsetzenden Hinrichtungsszene erfährt man: »Ich verabschiedete mich von meiner

Gefolgschaft und trat äußerlich und innerlich unbelastet meinen Urlaub an« (1.13.16).

Zwischen diesen Formulierungen erfolgt die Darstellung des Auftrags zur Hinrichtung

und deren Ausführung. Am 14. März 1942 treten zwei SS-Offiziere und ein Gestapo-

Kommissar in Hohensteins Büro und überbringen ihm den Auftrag, sechs Juden öf-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Ästhetische Geschichtserkenntnis

fentlich vor den Augen aller Gettobewohner zu erhängen. Mit dem Einsetzen dieser

Schilderung zeigt Grabe das Gesicht Hohensteins, das nun die Kamera über immerhin

113 Sekunden ganz langsam heranzoomt (1.07.14). Thomas S. Frank beschreibt die Wir-

kung dieses Vorgangs: »Die zeitlupenartige Annäherung vermittelt eine hypnotische

Wirkung – es scheint, als könne der Rezipient in Alexander Hohenstein hinein hören

und sich in seine Situation versetzen« (Frank 2005: 227). Als dann die Tagebuchpassage

den eigentlichen Ablauf der Hinrichtung beschreibt, schwenkt die Kamera wie aus der

Perspektive der Opfer an der Kirche und den Fenstern der umstehenden Wohnhäuser

entlang – die gegenwärtigen, aber schwarzweißen Aufnahmen Grabes werden zu inne-

ren Bildern der betroffenen Juden und im Blick nach oben wird der Ast eines Baumes

zum Symbol für den Galgen.Hohenstein erwähnt, wie er beim Fallkommando den Kopf

senken muss: »Diese grässlichen Mordsekunden konnte ich nicht mit sehenden Augen

ertragen« (1.12.02). Dann wechselt der Film beim Blick auf die Kirche wieder in Farbe

(1.12.17), und nach dem Schwenk zum Durchgang auf den Kirchplatz sieht man heutige

Poddembicer munter durch das Tor gehen (1.12.22) – wieder bedeutet der Übergang in

die Farbe ein Aufwachen für das Hier und Jetzt und zugleich ein Bewusstwerden der

Zeitdimension der Geschichte und der Anwesenheit der Vergangenheit in der Gegen-

wart.

Hans-Dieter Grabe weckt durch seine filmische Methode Geschichtsbewusstsein.

Die ausgedehnte Zeit, die dem Zuschauer bei der Betrachtung des Gesichtes Hohen-

steins eingeräumt wird; die Konfrontation von Vergangenheit und Gegenwart in dersel-

ben Einstellung; derWechsel der Farben; die Ineinssetzung des Zuschauerblicksmit der

Perspektive der betroffenen Protagonisten; Symbolik statt bloße Deskriptivität; die dra-

maturgische Zuspitzung des grotesken Widerspruches zwischen den banalen Glücks-

gefühlen Hohensteins und der historischen Wirklichkeit – dies sind entschiedene Ver-

fahren einer ästhetischen Filmsprache, die Dokumentation nicht als Wiedergabe von

Faktizität, sondern als Konstruktion im Sinne produktiver Hervorbringung des unter-

suchten Gegenstandes auffasst.

III.2.6.3. Eberhard Fechner

Eine wesentliche Bedeutung für die Herausbildung filmischer Aufarbeitung von Ge-

schichte kommt der Dokumentarfilmtradition des Norddeutschen Rundfunks – der

sogenannten »Hamburger Schule« – zu. Christian Hißnauer und Bernd Schmidt haben

deutlich gemacht, dass man hier eigentlich von einem Plural zu sprechen hat – es wa-

ren tatsächlich drei sich erheblich voneinander unterscheidende »Schulen«, welche die

Etappen des NDR-Fernsehdokumentarismus geprägt haben (Hißnauer/Schmidt 2013).

Während v.a. Peter von Zahn, HansWalter Berg und Peter Schier-Gribowsky als Vertre-

ter der ersten Generation bevorzugt aktuelle internationale Themenstellungen aufgrif-

fen, lenkte die zweite Generation »den Blick nach innen: So nimmt Eberhard Fechner

die Auseinandersetzung mit dem Nationalsozialismus entschieden auf. Klaus Wilden-

hahn gibt der Arbeitswelt im bundesdeutschen Fernsehen Raum« (ebd.: 101).Der dritten

Generation sind vor allem Horst Königstein und Heinrich Breloer zuzurechnen, die in

den 80er Jahren entscheidend an der Entwicklung das »Doku-Dramas« beteiligt waren

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 115

(siehe Kap. III.2.7.). Hier soll zunächst der filmische Ansatz Eberhard Fechners darge-

stellt werden.

III.2.6.3.1. Nachrede auf Klara Heydebreck (1969)

Für Eberhard Fechner (geb. 1926) wurde der NDR zu einer künstlerischen und berufli-

chen Heimat. Hier begann er seine bis zu seinem Tod 1992 nicht mehr abreißende fil-

mische Auseinandersetzung mit der deutschen Geschichte, vor allem mit der Zeit des

Nationalsozialismus. Nach einer Schauspielausbildung in Ostberlin, Engagements auf

der Bühne und im Fernsehen lernte er 1961-63 in Mailand am Piccolo Teatro bei Gior-

gio Strehler das Regiehandwerk (Netenjakob 1989: 80ff.). Nachdem er in Konstanz und

Bremen sehr unerfreuliche Erfahrungen mit Theatermitarbeitern und Stadtverwaltun-

gen gemacht hatte und seine Anstellungen kündigte, kam es 1964 durch die Begegnung

mit Egon Monk (ebd.: 89f.) zu einer Anstellung beim NDR als Schauspieler, kurze Zeit

später dann auch als Regisseur (ebd.: 93ff.).

Fechner übernahm 1969 ein Projekt über das Thema »Selbstmord in Deutschland«,

und kennzeichnend für seine grundsätzliche ästhetische Ausrichtung sind seine ersten

Überlegungen, wie er diese Aufgabe umsetzen wollte: »Dabei war klar, dass ich mit den

dokumentarischen Zahlen und der sogenannten objektiven Betrachtungsweise nicht

viel anfangen konnte. […] Es kam mir in den Sinn zu versuchen, was sich nachher als

logisch und zwangsläufig herausstellte, etwas über einen Selbstmord herauszufinden.

Ich habe gar nicht an eine andere Möglichkeit, diesen Film zu machen, gedacht, son-

dern war sofort und direkt auf einen Menschen aus. Und das habe ich im Prinzip ja

beibehalten, weil es mir die einzig sinnvolle Art zu sein scheint, mich an ein Thema zu

wagen, dass ich mich für die Menschen selbst interessiere, etwas hochtrabend gesagt«

(zit. ebd.: 99). An anderer Stelle formuliert Fechner: »Mich interessieren nur Stoffe, die

weder in der subjektiven Problematik eines Einzelnen noch in der abstrakten Proble-

matik der Geschichte stecken bleiben« (Fechner 1984a: 133). Die grundsätzliche, durch-

aus historische Frage nach den gesellschaftlichen Hintergründen der sich so zahlreich

ereignenden Selbstmordfälle in seiner Gegenwart drängte Fechner dazu, das Leben ei-

nes einzelnen Menschen anzuschauen, und die Beschäftigung mit diesem Menschen

verstand er zugleich als einen Ausgangspunkt, überindividuelle geschichtliche Zusam-

menhänge zu beleuchten. Fechner entdeckte die Geschichte, zugleich reflektierte er

aber auch die Grenzen eines gewöhnlichen historischen Verfahrens, das er als »abs-

trakt« erlebte und dem er eine Distanziertheit attestierte, die nur zu »unpersönlichen,

kritischen Bildern« gelange, während seiner Meinung nach »persönliche Erlebnisbe-

richte« »selbst dann, wenn die Aussagen subjektiv gefärbt sind und sogar in Teilen ei-

ner objektiven historischen Überprüfung nicht standhalten, ein sehr genaues Bild von

dem, was sich in unserem Jahrhundert abgespielt hat«, vermittelten (Fechner/Schlicht

1989: 52). Fechners Interesse an dem Zusammenhang von persönlicher Biographie und

Geschichte spiegelt sich also in einer dezidierten Infragestellung konventioneller his-

torischer Methodik.

So entsteht nun ein Film, in dem sich »aus persönlichen Erinnerungsspuren, sub-

jektiven Meinungen und dokumentarischer Evidenz in der Montage ein bewusst frag-

mentarisches Porträt [herausbildet], das konsequent an dem individuellen, exemplari-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Ästhetische Geschichtserkenntnis

schen Leben interessiert ist und dennoch zugleich darüber hinausweist« (Hattendorf

1999: 197). Zunächst setzt Fechner tatsächlich alles daran, über allgemeine statistische

oder soziologische Untersuchungen hinauszukommen, das individuelle Schicksal eines

einzelnen Menschen aufzufinden und es angemessen zur Darstellung zu bringen. So

ergeht schließlich am 10. März 1969 an alle Westberliner Polizeistellen die Bitte, die To-

desfälle an diesem Tag zu melden, die auf Suizid hinweisen. Am meisten interessiert

ihn schließlich ein Fall, der im Unterschied zu den anderen keine sofortige Auflösung

findet: »Bei den anderen, die ich hätte nehmen können, ging schon aus den Fernschrei-

ben hervor, was der wahrscheinliche Grund ihres Selbstmordes war. Da war eine Frau,

deren Mann und Sohn innerhalb von vier Wochen tödlich verunglückt waren. Und die

das nicht verkraftete. Dann war ein junger Mann von vierunddreißig, der wegen ei-

nes Betruges am Tage vorher zu drei oder vier Jahren Gefängnis verurteilt worden war

und dessen Verlobte ihn deshalb verließ. Und nur in einem Falle stand ›Fräulein Klara

Heydebreck‹ – also unverehelicht – ›72 Jahre alt. Motiv: unbekannt‹. Und da erwach-

te meine Neugier: Warum bringt ein Mensch, der sowieso alleinstehend ist, also nicht

durch das Alter einsam geworden ist, sich vor seinem relativ baldigen Ende um?« (zit.

in: Netenjakob 1989: 101). Aus diesem Motiv entstand dann in den folgenden Monaten

der Film Nachrede auf Klara Heydebreck (58 Min.). Eine Frage, die sich an einem gegen-

wärtigen, widersprüchlichen Ereignis entzündet, wird also zum Auslöser einer doku-

mentarischen Recherche, die in die Vergangenheit führt und aus dieser die Antworten

auf das Lebensrätsel dieses einen Menschen herleitet. Da Klara Heydebreck 72 Jahre

alt ist, reicht die Rückschau auf ihr Leben bis in die Zeit vor dem 1. Weltkrieg zurück

und berührt dementsprechend wesentliche Etappen der deutschen Geschichte im 20.

Jahrhundert.

Anhand von Interviewsequenzen und unterschiedlichster, durch den Off-Kommen-

tar auktorial beglaubigter Archivmaterialien (private Fotos, Poesiealbum, Haushalts-

rechnungen, Bücher, Zeichnungen, Arbeitszeugnisse, Briefausschnitte, Testament) re-

konstruiert der Film das Leben Klara Heydebrecks und integriert einzelne Hinweise auf

den historischen Kontext: gleich zu Beginn einen Schwenk auf die Grenze zu Ostber-

lin, dann in den 20ern ansetzend den Niederschlag der Inflation in den Kostenberech-

nungen im Mietbuch, die Mitgliedschaft in der NS-Frauenschaft, das Engagement im

»Winterhilfswerk«, traumatische Kriegserlebnisse und die Zerstörung der Wohnung.

Es entsteht zunehmend das Bild einer einsamen, z.T. verhinderten Biographie (Kla-

ra Heydebreck hatte ein starkes Bildungsbedürfnis und künstlerische Anlagen, konnte

diese durch die äußeren Verhältnisse aber nie ausleben), in der momenthaft eine Hoff-

nung anklingt, die auf bedrückende Weise aber wieder erlischt: Die Protagonistin blieb

trotz einer kurzen Beziehung mit dem Varietékünstler Franz Schittel, der als Maler,

Klaviervirtuose und Harlekin auftritt und ihr sogar ein Gedicht widmet (28.28), allein-

stehend und isolierte sich nach dem Krieg immer stärker.

Entscheidend für die filmgeschichtliche Bedeutung der Produktion ist die Form, die

Fechner für seine erste dokumentarische Arbeit gefunden hat. Es ist eine spezifische

Montagetechnik, die dem Film immer wieder das Attribut der Geburtsstunde des doku-

mentarischen Interview- oder (in der Diktion Fechners) Gesprächsfilms eingebracht hat

(Netenjakob 1989: 103f., Hattendorf 1999: 196, Emmelius 1996: 17, Wilbers 2001: 275f.).

Fechner beginnt nicht mit einer chronologischen Darstellung der Lebensetappen Klara

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 117

Heydebrecks, sondern mit der Durchsage eines Feuerwehrmanns und dem sich daran

anschließenden Einsatz. Darauf folgen die Äußerungen von Verwandten, Nachbarn,

dem Kommissar und dem Arzt. Fechner war fasziniert von der Wirkung der Montage

von Gesprächsaufnahmen über Zeit und Raum hinweg – also von Interviewsequenzen,

die gar nicht am selben Ort und zum selben Zeitpunkt gedreht worden waren. So wer-

den z.B. die Äußerungen des Neffen und des Arztes kontrastiv montiert und beleuchten

die arroganten Aussagen des Mediziners:

Neffe: »Der Arzt hatte sie gar nicht untersucht den ersten Tag […]«

fragt: ›Haben Sie Kinder, sind Sie verheiratet, rauchen Sie, saufen Sie?‹ […]«

Neffe: »Und da hörte ich schon vom Sprechzimmer, wie der Mann sagt: ›So alt war die

Dame noch gar nicht, die kann ruhig hierher kommen.‹ Und nun kam ich vom Sprech-

sage, ich bin der Neffe. Ich komme direkt von meiner Tante jetzt. Die kann nicht mehr,

gesundheitlich, sonst wäre ich nicht hier. Hier muss dringend etwas geschehen! Zu-

mindest ein ärztlicher Besuch ist dringend erforderlich‹.«

Arzt: »Am 10.3. war ich da – falscher Aufgang. Ich wusste nicht, dass es zwei gab. Und

da hat sich nochmal einer gemeldet und hat mir gesagt…«

Neffe: »Na hören Sie mal, Sie können nicht einfach abfahren. Hier ist eine Frau in Le-

bensgefahr, die liegt hier, Sie können doch nicht einfach abhauen« (03.57).

Die Sprechenden kommentieren sich gegenseitig und erzählen gleichzeitig ein Stück

der Geschichte – narrative und dramatische Dialogmontage greifen ineinander (siehe

Hattendorf 1999: 193f., 198).

Die in den letzten Kapiteln charakterisierte filmgeschichtliche Entwicklung belegt

hinreichend, dass sich der entscheidende Durchbruch zum geschichtlichen Interview-

dokumentarismus bereits vor den Arbeiten Eberhard Fechners vollzogen hat und somit

die Auffassung, FechnersNachrede auf KlaraHeydebreckmarkiere »die Erfindung der for-

malen Methode zur Gestaltung der ›Gesprächs-Filme‹« (Emmelius 1996: 13), überholt

ist. Christian Hißnauer und Bernd Schmidt fordern in diesem Sinne den »Abschied

von einem Mythos« (Hißnauer/Schmidt 2013: 282) und eine Neubewertung von Fech-

ners filmhistorischem Beitrag sowie der Ansätze seiner Vorgänger. Sie beziehen ihre

Kritik dabei auch auf die Schnittmethode im engeren Sinne. Fechners Montagetechnik

stammt letztlich gar nicht von ihm, sondern von seiner Cutterin Brigitte Kirsche. Diese

beschreibt selbst, wie sie »durch einen Zufall« den bereits erwähnten niederländischen

FilmMensen vanMorgen von Kees Brusse (1964) gesehen habe: »Die hatten Passanten von

der Straße geholt und in einen Raumgeführt, in demnur eine schwarze Leinwand hing.

Die Leute wurden davor gestellt oder gesetzt, und dann beantworteten sie Fragen. Da

ich kein Holländisch verstehe, konnte ich nicht verstehen, was sie gesagt haben. Aber

ich fand es schon toll, dass sie alle frei zu erzählen anfingen« (zit. in Voss 2006: 218).

Brusse hatte bereits in diesem Film Interviewpassagen unterschiedlicher Gesprächs-

partner gegeneinander montiert, sodass eine Gesprächssituation konstruiert wurde,

die es nie gegeben hatte. Der eine Teilnehmer kommentierte auf diese Weise den an-

deren, ohne dass die beiden sich je gesehen hatten. Dieses Verfahren findet sich in den

Gesprächsfilmen Fechners exakt wieder. Kirsche erzählt auch von den Details der Ent-

Arzt: »Ich weiß nicht, wie sie aussah und was, das weiß ich nicht. Da hab’ ich nur ge-

zimmer aus zu ihm hin und hab’ gesagt: ›Entschuldigen Sie bitte, wenn ich da was zu

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Ästhetische Geschichtserkenntnis

stehungsprozesse der mit Fechner gedrehten Filme und schildert, wie sie bei Nachrede

auf Klara Heydebreck aus eigener Initiative bereits 15-18 Minuten in dem dargestellten

Sinne geschnitten und diese Fassung Fechner vorgelegt habe. Auch in anderen Situa-

tionen habe sie die Rohfassungen bereits fertiggestellt, die Fechner dann mit ihr weiter

bearbeitete (Hißnauer/Schmidt 2013: 241; siehe auch ihre Schilderung in Voss 2006:

212).

Entscheidend für die Beurteilung von »Fechners Methode« (so der Titel der Disser-

tation von Simone Emmelius) ist aber nicht nur der tatsächliche Entstehungsvorgang,

sondern auch die Qualität seines ästhetischen Verfahrens. An einigen Stellen gelingt es

ihm durchaus, durch die Kontrastierung der Interviewaussagen deren Widersprüch-

lichkeit freizulegen, den Zuschauer zu eigenen Urteilen anzuregen und damit auch der

Protagonistin zu einer Würde zu verhelfen, die sie im Einzelstatement z.T. verliert. So

konfrontiert Fechner z.B. die Äußerung einer Nachbarin: »Dat war son eigenartiger

Mensch. Wir haben immer gesagt, das ist, weil sie so allein ist, nech, weil sie nie-

manden hat, daher wird sie wohl so eigenartig sein« sowie das Urteil eines anderen

Nachbarn (»Dat war früher auch schon so’ne sonderbare Jungfer, ne«) mit der Aussa-

ge der Schwester: »Sie hat ihre eigenen Ansichten gehabt und die hat sie vertreten«

(25.52) – sofort wird ersichtlich, wie ein und das selbe Verhalten auf ganz gegensätzli-

che Weise ausgelegt werden kann. Eine solche ästhetische Intention liegt der Montage

aber nur in einzelnen Sequenzen zugrunde. Man hat schon sehr früh die Einseitigkeit

der Schnittmethode Fechners herausgestellt. Bereits 1973 kritisieren Karin und Michael

Buselmeier: »Man lässt Objekte reden, macht sie aber nicht sprechfähig« (Buselmei-

er/Buselmeier 1973: 107). Tatsächlich hat Fechners Montagetechnik zur Folge, dass sei-

ne Gesprächspartner in ihrer eigenen, individuellen Sprechintention, Sichtweise und

Persönlichkeit geradezu verschwinden hinter der Darstellungsabsicht des Autors. Die

Einstellungslängen sind oft extrem kurz (häufig nur 2-5 Sekunden), mehrfach werden

nur Halbsätze der Protagonisten montiert, sodass aus ihnen künstliche Sätze entste-

hen. Die inhaltliche Aufmerksamkeit gilt nicht der Person des Sprechenden, er gibt

oft nur die Stichworte, die der Film inhaltlich braucht, um eine bestimmte Aussage

formulieren zu können (02.06; 14.50; 35.37) – der Ausgangspunkt der Montage ist also

eine übergeordnete narrative Idee, nicht aber die unplanbare, spontane Äußerung des

Gesprächspartners und die von ihm selbst ausgehenden Haltungen und Deutungen.

In einer Rezension von 1976 wurde Fechner kritisiert, seine Interviewpartner trügen

»auch nur die Züge, die Kameramann und Regisseur an ihnen wahrnahmen«, seine

Methode sei »Betrug an den Aufgenommenen« – »Realitätserfassung? Nicht doch: Was

Kamera und Tonband einfangen, ist bestenfalls ein winziger Ausschnitt von ihr in sei-

ner Oberflächenbeschaffenheit« (Nussbaum 1976). Bezeichnend ist in dieser Hinsicht

auch die Arbeitsweise Fechners: »Die Auswahl der einzelnen Sequenzen für den Film

erfolgte nach Abschluss der Dreharbeiten entgegen allen branchenüblichen Vorgehens-

weisen nicht am Schneide-, sondern am Schreibtisch, wo Fechner die Interviews von

den Tonbändern abschrieb, wichtige Stellen markierte, kürzte, neu zusammensetzte«

(Emmelius 1996: 14f.), die Montage sei also »vom Wort statt vom Bild her konzipiert«

(ebd.: 14). Fechner ist bemüht, »puzzleartig ein ungefähres Abbild [der] Person und

[ihres] Lebens geben zu können« (Fechner 1990: 10) – mit dieser Formulierung unter-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 119

streicht er den kombinatorischen, bisweilen sogar grotesk kriminalistischen8 Charak-

ter der Montage im Sinne einer inhaltslogischen Ganzheit.Wenn Egon Netenjakob ihm

eine »detektivische Lust, die Zusammenhänge wissen zu wollen«, bescheinigt (Neten-

jakob 1989: 153), dann trifft er damit diesen rationalistischen Duktus des Zusammen-

hangsverständnisses Fechners. Ganz ähnlich eine andere Schilderung: »Der Schnitt der

Fechnerschen Interview-Filme ist eine extrem inhaltlich orientierte Form der Monta-

ge« – in einem »manchmal sehr kleinteilige[n] Mosaik« werde »Aussage an Aussage

gesetzt« (Netenjakob 1989: 173f.). Emotionen hingegen schnitt Fechner oft bewusst her-

aus (zit. ebd.: 175). Gerade die Emotionalität und die assoziativen Aussagebewegungen

sind aber, wie gezeigt werden konnte, im Unterschied zu einer rein inhaltlichen Rekon-

struktion maßgebliche Bestandteile eines Erinnerungsvorgangs, zu dessem Zwecke ja

ein Interviewpartner letztlich befragt wird. Auch von historischer Seite stieß dies auf

Kritik: »Im strengen Sinn hält sich Fechner nicht an die Regeln einer Oral History oder

einer Gegengeschichtsschreibung, weil er die Erzählungen der Leute unterbricht und

montiert« (Schändlinger 1998: 204).

Eberhard Fechner betonte häufig, er beabsichtige mit seiner Montage, das eigen-

ständige Urteil des Zuschauers anzustoßen und ihm ein eigenes Bild des Sachverhaltes

zu ermöglichen: »Es ist typisch für mich, dass ich nicht hergegangen bin und diese

meine Meinung in dem Film wiedergegeben habe, sondern ganz bewusst lasse ich den

Zuschauer selber seinen Schluss daraus ziehen« (zit. in Netenjakob 1989: 102). Hiß-

nauer und Schmidt erwidern angesichts der tatsächlichen praktischen Umsetzung die-

ser Intention, die montierten Dialoge stünden keineswegs für einen »herrschaftsfrei-

en Diskurs«: »Im Hintergrund waltet die Instanz Fechner. Er legt Deutungen nahe

– oder macht sie gar unausweichlich. […] Er funktionalisiert [die Gesprächspartner]

regelrecht« (Hißnauer/Schmidt 2013: 251). Dementsprechend ist der Anteil des Off-

Kommentars nicht – wie Hattendorf schreibt (Hattendorf 1999: 197) – »auf ein Mini-

mum reduziert«, sondern beträgt 32,8 %. In Erika Runges Warum ist Frau B. glücklich?

liegt der Anteil bei 13 %, in Grabes Die Trümmerfrauen von Berlin bei weniger als 10 %.

Für Hißnauer und Schmidt ist in Fechners Film die »Deutungshoheit des Publikums so

imaginär wie der vielzitierte Tisch [die konstruierte Gesprächsrunde, A. B.]« (Hißnau-

er/Schmidt 2013: 251). Fechner formuliert tatsächlich explizit als Ziel seiner Darstellung,

8 Zu den fragwürdigsten Passagen zählen die sich bis in die letzte Szene erstreckenden Berechnun-

gen der finanziellen Situation der Protagonistin (die Renteneinkünfte von 1956-1969). Am Ende

wird herausgefunden, dass ihre Rente von zuerst 162,10 DM auf 519,50 DM anwuchs. Dannwird ei-

ne handschriftliche, grafische Auflistung ihres Monatsgehaltes von 1912 (82 DM)mit Abzügen von

Rentenversicherung, Steuern, Krankenkasse und Miete vorgenommen (monatliches Nettogehalt

31,46 DM), dasselbe für 1916 (Nettoverdienst 40,34 DM), 1921, 1924, 1930 usw. bis zu ihrer Rente,

um sich dann sogar dazu zu versteigen, die inzwischen dritte Zahlenkolonne zu eröffnen: begin-

nend mit dem Bruttogehalt von 1912 errechnet Fechner das Gesamtergebnis ihres ganzen Lebens

von ca. 192.000 DM, von dem nun aber akribisch wieder Steuern, Rentenversicherung, Kranken-

kasse, Arbeitslosenversicherung, Miete und Lebensunterhalt abgezogen werden, bis sich eine Art

Lebensbilanz von 6,49 DM Restbetrag am Tag ihres Todes ergibt (42.45). Fechner bemerkt offen-

sichtlich gar nicht die absurde Zumutung, in diesen Steuerbeträgen, Zahlenkolonnen und Bilan-

zen, die an keiner Stelle interpretativ auf die Biographie und die Geschichte (z.B. auf die Zustände

der Inflation) bezogenwerden, relevante Auskünfte sehen zumüssen. Ihm fehlen Gesichtspunkte,

Wesentliches von Unwesentlichem zu unterscheiden und die Datenmasse zu interpretieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Ästhetische Geschichtserkenntnis

»dass der Zuschauer zu der gleichen Schlussfolgerung gelangenmöge« – seineMethode

bezwecke, »beim Zuschauer während der Sendung den gleichen Denkprozess in Gang

zu setzen« wie bei ihm selbst (Fechner 1973: 121).

Auf die Vorwürfe der Manipulation hat Eberhard Fechner selbst reagiert: »Damals

war ich davon sehr betroffen. Ich hatte ja anfangs nur die Absicht, einer subjektiven

Aussage mehr Gewicht zu geben. Der eine erzählt die eine Geschichte und der andere

erzählt sie auch. Und ich meinte, wenn ich zwei von demselben Geschehen berichten

lasse, kriegt es einen höherenWahrscheinlichkeitsgehalt. […] In den nachfolgenden Fil-

men habe ich diese Möglichkeit weniger benutzt, ich habe immer versucht, die Leute

zu Ende sprechen zu lassen« (zit. Netenjakob 1989: 136) – tatsächlich nahm Fechner sei-

ne Technik etwas zurück, blieb – wie in diesem Kapitel gezeigt werden wird – dem

Grundprinzip aber trotzdem treu.

Vor allem für den »Gegenstand« des Films – Klara Heydebreck – haben diese Fak-

toren Konsequenzen: Ihre Persönlichkeit bleibt bei aller glaubhaften Bemühung des

Regisseurs ungreifbar und abstrakt, bisweilen verbirgt sie sich sogar angesichts der

Häufung von schnellen und unreflektierten Urteilen der Nachbarn, die sie als »übrig-

geblieben«, »verschrumpft«, versnobt« beschreiben (48.20), der Neffe betont: »So ist

keiner geartet aus der ganzen Verwandtschaft« (49.14). Fechner selber ist durchaus um

Differenzierung bemüht, indem er Äußerungen der Schwester Käthe dagegenstellt oder

die Schilderung eines jungen Nachbarn integriert, der als einzige Person den Versuch

machte, Frau Heydebreck wirklich zu helfen, indem er ihr trotz ihres Protestes grund-

sätzlich die Einkaufstaschen die Treppe hinauftrug, sodass die alte und isolierte Frau

allmählich Vertrauen fasste und plötzlich ein ganz anderes Gesicht zeigte (51.21). Die-

se Passagen gehen in dem kurzatmigen Schnitttempo letztlich aber unter – es fehlt

eine gestaltende Gewichtung, die diesen quantitativ geringeren Äußerungen den Stel-

lenwert gegeben hätten, den sie für eine angemessene Charakterisierung Klara Heyde-

brecks verdient hätten. Die Montage wirkt gesichtspunktlos. Als am Ende ein nicht

abgeschickter Brief Frau Heydebrecks an ihre Schwester vorgetragen wird, der auf er-

schütternde Weise zeigt, wie reflektiert und tiefgründig die Protagonistin auf ihr ei-

genes Leben geblickt hat und welche Schätze in dieser Biographie eigentlich verborgen

lagen (55.05), leitet Fechner den Text, den er selber spricht, im selben Tonfall direkt über

in die Schilderung der Wohnungsbesichtigung durch den jungen Nachmieter, der die

Zimmer ausmessen möchte und mit dem besprochen wird, wann er einzieht (57.02).

Schnitt und Bildregie erlauben nicht einen Moment des Innehaltens und der Ausein-

andersetzung mit dem Brief und seiner Bedeutung für die ganzeWahrnehmung dieser

Persönlichkeit. Stattdessen erfährt man von Zählerablesungen, Kontostand u.a. – das

Ende kommt einer Auslöschung Klara Heydebrecks gleich.

Auch seinen historiographischen Anspruch löst der Film letztlich kaum ein. Der ge-

schichtliche Kontext spielt immer wieder in die Darstellung Klara Heydebrecks hinein,

bleibt insgesamt aber peripher. Inflation und NS-Zeit illustrieren in kurzen Sequenzen

äußere Umstände des Alltags der Protagonistin, ihr faktischer Einfluss auf die biogra-

phische Entwicklung Klara Heydebrecks bleibt allerdings unklar. Nur die Auswirkung

der Bombardements auf ihre psychische Verfassung wird greifbarer: Die Familienange-

hörigen attestieren ihr einen Verfolgungswahn als Folge eines »Knacks«, den sie durch

die Kriegserlebnisse erhalten habe (30.46). Statt diesenHinweisen nun aber konsequent

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 121

nachzugehen, belässt es der Film bei den knappen, spontanen Andeutungen der Inter-

viewpartner. Letztlich bleibt damit auch hier der historische Hintergrund vage. Die

geringe Quantität der Materialien, die einen Zusammenhang von privatem Leben und

historischer Situation ansichtig machen würden, aber auch die ästhetische Methode

Fechners, die dieMontage eher zur Spannungserzeugung als zu einer gründlichen Cha-

rakterisierung der Protagonistin nutzt, reduzieren diesen Lebenslauf auf einen privaten

Vorgang, der sich am Ende nur wenig erschließt.

Karin und Michael Buselmeier weisen darauf hin, dass im Film eine Ursachenana-

lyse der dargestellten Verhältnisse fehle (Buselmeier/Buselmeier 1973: 107). Die aus-

schließliche Beschränkung auf die in den Interviews geäußerten Statements führt tat-

sächlich dazu, dass ursächliche Zusammenhänge gar nicht gesucht werden, obwohl sie

durchaus auffindbar gewesenwären undwesentlich zumVerständnis der Situation Kla-

ra Heydebrecks beigetragen hätten: Die Protagonistin hatte offensichtlich ein schweres

Kriegstrauma zu verarbeiten, ihre Ausweichbewegungen und die misstrauischen Mut-

maßungen über Eingriffe in ihrer Wohnung weisen auf eine psychologisch beschreib-

bare Verfolgungsangst hin. Die Einsamkeit und Zurückgezogenheit muss nicht ver-

wundern, wenn man die Schilderungen ihrer Versuche zur Kenntnis nimmt, Nachbarn

oder Verwandte in die Oper oder insTheater einzuladen, ohne dass jemals jemand mit-

gekommen wäre. Der Verzicht auf Analyse und Diagnose (auch gesellschaftlicher Art)

führt zu einer Veräußerlichung und Verengung des Bildes von Klara Heydebreck, so-

dass man kaum wirklich von einem Porträt sprechen kann – erst recht nicht von einer

Darstellung, die über sich hinausweisend übergeordnete historische Zusammenhänge

sichtbar machen würde. Die Verwendung von Zeitzeugeninterviews garantiert offen-

sichtlich keineswegs von selbst historische Aufschlüsse.

III.2.6.3.2. Klassenphoto (1969/70)

Unmittelbar im Anschluss an die Nachrede auf Klara Heydebreck – in den Jahren 1969/70

– produzierte Eberhard Fechner eine weitere Arbeit, in der er seine dokumentarische

Montagetechnik umsetzte und perfektionierte. Der zweiteilige Film Klassenphoto. Erin-

nerungen deutscher Staatsbürger (Erstausstrahlung am 17./19. 01. 1971) porträtiert eine gan-

ze Gruppe von Menschen: die ehemaligen Schüler einer Gymnasialklasse am Lessing-

Gymnasium in Berlin, die 1937 das Abitur abgelegt haben. Ausgangspunkt ist ein Grup-

penfoto, das 1933 von der Klasse aufgenommen worden war und den Anlass gibt, das

Schicksal mehrerer Menschen eines Jahrgangs zu rekonstruieren und zu reflektieren.

Die Idee, ein Klassenfoto solch einer Zeitstudie zu Grunde zu legen, war nicht neu: Be-

reits 1966 hatte Elmar Hügler in seinem Film Das Klassenbild. Ein Bericht über die Schul-

klasse des Jahrgangs 1900 diesen Ansatz gewählt, und drei Jahre später – noch vor Fechner

–gingGeorg Friedel in seiner ArbeitEineVolksschulklasse der Zwanzigerjahre –Versuch einer

Rekonstruktion ebenfalls von einem Klassenfoto aus (Hißnauer/Schmidt 2013: 246). Fech-

ner kamdieses Vorgehen aber deshalb besonders entgegen,weil es ihmnochmehr als in

dem Vorgängerfilm ermöglichte, das Prinzip der »Wechselrede […] über Zeit und Raum

hinweg« (Netenjakob 1989: 103) als Montageprinzip anzuwenden. Er suchte die noch

lebenden ehemaligen Schüler auf und interviewte sie nach langer Recherche. Obwohl

es also nie zu einer tatsächlichen Gesprächssituation zwischen den Interviewten kam

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Ästhetische Geschichtserkenntnis

– ein 1938 emigrierter jüdischer Mitschüler wird sogar in New York befragt –, entstand

ein konstruierter Dialog, der nach und nach ein facettenreiches Bild der erinnerten Zeit

entstehen lässt. Fechner verfolgt die Biographien von der Schulzeit bis in die Gegen-

wart des Jahres 1970, sodass sich ein Panorama deutscher Geschichte über fast 40 Jahre

ergibt. Im Zentrum stehen natürlich die Ereignisse der NS-Zeit, aber auch die Nach-

kriegsjahre werfen ein symptomatisches Licht auf die Haltungen und Auffassungen der

einstigen Schüler. Wieder geht es Eberhard Fechner darum, dass der Zuschauer ange-

sichts jener »verdrängten, aber keineswegs bewältigten Eindrücke« »für sich aus jenem

bewusst subjektiv belassenen Angebot die Mentalität, die frühere und heutige Gefühls-

welt, die Möglichkeiten zum Verständnis für Voraussetzungen und Zustandekommen

des Nationalsozialismus herauslesen und interpretieren kann« (zit. in: Nagel/Kirschner

1984: 27). Vom ehemaligen SA-Mann über den vorsichtig widerstrebenden Katholiken

bis hin zum jüdischen Emigranten vereint der Film die unterschiedlichsten Schicksa-

le und Sichtweisen. Die einzelnen Aussagen ergänzen, bestätigen oder widersprechen

sich. Die interviewten Personen repräsentieren ein Stück weit die gegensätzlichen ge-

sellschaftlichen Gruppen: die Täter und die Opfer, den Kleinbürger und denwohlhaben-

den Akademikersohn, denMitläufer und den stillen Verweigerer.Damit entsteht ein ka-

leidoskopartiges Abbild von der Generation, die in der Jugend den Nationalsozialismus

erlebt und –mit ganz wenigen Ausnahmen – nach 1945 systematisch verdrängt hat. An

diesen Zeitzeugen vermittelt sich insofern ein allgemeines Bild deutscher Geschichte.

Bei Eberhard Fechner führt dieser Ansatz dazu, dass die Individuen in ihrem eige-

nen Schicksal weit hinter das gesellschaftliche Kollektiv als Untersuchungsgegenstand

zurücktreten. Egon Netenjakob hebt diesen Sachverhalt hervor: »Eine Bedeutung ist

ihm [dem Zeitzeugen, A. B.] nur in dem Maße zugestanden, wie er als Zulieferant für

die Einsichten taugt, die der Autor im Verlaufe seiner Arbeit gewinnt« (Netenjakob 1989:

16). Judith Keilbach arbeitet anKlassenphotodenUnterschied zu den FilmenHans-Dieter

Grabes heraus.Während sich dieser inMendel Schainfelds zweite Reise nachDeutschland auf

eine einzige individuelle Biographie konzentriert, greift Fechner aus seinen Interviews

mit unterschiedlichsten Personen oft nur einzelne Sätze heraus und montiert sie an-

einander, um eine historische Gesamtkonstellation zu abstrahieren – die Äußerungen

der Gesprächspartner »gehen in ein eher abstraktes Bild einer vergangenen Zeit ein,

die nicht nur als Summe von einzelnen, je konkreten Erfahrungen erscheint. Vielmehr

zeichnet sich eine historische Konstellation ab, in der die Personen jeweils bestimmte

Positionen eingenommen haben« (Keilbach 2010: 200f.). Diesem Sachverhalt entspricht

der Entstehungsprozess des Films. Eberhard Fechner erinnert sich: »Ich wusste, ich will

eine Schulklasse. Ich wusste noch nicht genau, welcher Jahrgang es sein würde, aber

ich wünschte mir, dass sie um das Jahr 1970 Mitte Fünfzig bis um die Sechzig waren,

dass sie also dieser sogenannten ›Schweigenden Generation‹ angehörten. Das war mir

wichtig« (zit. in: Netenjakob 1989: 105). Fechners Ausgangspunkt ist also nicht die Ent-

deckung eines besonderen, individuell interessierenden Schicksals, sondern ein syste-

matischer, aus Daten errechneter, auf eine übergeordnete Thematik hin recherchierter

Leitgesichtspunkt, der zu einer allgemeinen Aussage über die Geschichte befähigen

soll. Charakteristisch ist wie schon bei den lückenlosen Berechnungen von Einnahmen

und Ausgaben bei Klara Heydebreck ein »detektivischer« Antrieb angesichts der Suche

nach den auf dem Foto von 1933 abgebildeten Schülern: »Das war wie in einem Kri-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 123

minalfilm« (zit. ebd.: 107). Auch bei dieser Arbeit mutet Fechners Ansatz eher wie eine

kombinatorische Rekonstruktion eines logischen Informationszusammenhangs an als

wie ein hermeneutischer Mitvollzug von Zeitzeugenäußerungen und der in ihnen sich

manifestierenden Vergangenheit.

Die Montage wird immer wieder eingefasst, geordnet und geleitet durch einen

auktorialen Erzähler. Mit didaktischem Unterton wird die ausführliche Exposition ein-

geleitet durch die Frage: »Wie fing die ganze Geschichte denn überhaupt an?« (Teil

I, 0.0.17), auf einen Kommentar des Direktors folgt ein weiterer Einschub aus dem

Off: »Was war das eigentlich für eine Schule, dieses Lessing-Gymnasium in Berlin-

Wedding?« (Teil I, 0.02.32). Pädagogisierende Fragen durchziehen letztlich den gan-

zen Film: »Und welchen Grund hat Heinz Borgmann [verfrüht die Schule zu verlassen,

A.B.]?«, »Nur 12 der ehemaligen Schüler sind heute noch am Leben.Was haben sie über

ihr Schicksal in den vergangenen 25 Jahren zu berichten?« usw. Die wiederholte Be-

hauptung, die Montage differierender Äußerungen sei kommentarlos und ermögliche

dem Zuschauer, sich ein eigenes Urteil zu bilden (Nagel/Kirschner 1984: 27; Netenja-

kob 1989: 110), hält einer genaueren Beobachtung nicht stand: So zeugen beispielsweise

die häufigen Stellungnahmen von Bernhard Kaiser, dem jüdischen Emigranten, sowie

die ausführliche Darstellung seiner biographischen Geschichte von einer nachvollzieh-

baren, aber nicht filmisch reflektierten Identifikation mit dem Protagonisten, und be-

zeichnenderweise erhält Kaiser auch das Schlusswort, das einer moralischen Wertung

und einem Handlungsappell gleich kommt, durch den Fechner selbst spricht: »Ich füh-

le, dass die jungen Menschen etwas tun sollen, dass es sich nie wiederholt. Aber ich

glaube nicht, dass sie sich schuldig fühlen sollten. […] Die Schuld der Väter vererbt sich

nicht auf die Kinder« (Teil II, 1.34.11). Kommentarlos ist der Film also keineswegs – auch

die aus Nachrede auf Klara Heydebreck bekannte Technik des Aneinanderschneidens sehr

kurzer Interviewsequenzen (z.T. nur aus einem Satz bestehend9) trägt maßgeblich zu

dem Konstruktionscharakter der Darstellung bei, in die sich die ordnende, bestimmte

Botschaften ansteuernde Instanz des am Schneidetisch agierenden Autors schiebt.

Das Verhältnis zwischen auktorialem Eingriff und unkommentierten, additiv an-

einandergereihten Interview- und Erzählsequenzen bleibt in Klassenphoto auffällig un-

reflektiert. Es gibt Sequenzen, in denen eine bestimmte Abfolge montierter Äußerun-

gen wesentliche historische Tiefenschichten freilegt – so z.B. durch die Montage ein-

zelner Schilderungen, in denen ein bedrückendes Geflecht von Lüge, Verdrängung und

Anpassung greifbar wird (Teil I, 0.18.21). Ähnlich erschreckend und zugleich signifikant

sind die Stellungnahmen der einst mit dem NS-Regime sympathisierenden Personen

im zweiten Teil des Films, wenn es um aktuelle Einschätzungen der politischen Ge-

genwart und den Umgang mit der eigenen Vergangenheit geht. Wenn der ehemalige

9 So z.B. die vier Zitate kombinierende Passage über die Olympischen Spiele in Berlin: »Also z.B.

fiel das damals in die Zeit hinein mit der Olympiade, da mussten wir am Reichssportfeld damals

absperren.« – »Während der Olympiade war alles still. Das war nur eine kurze Zeit, das war im

Sommer ’36« – »Na ja, von Anfang bis Mitte August 1936, zur Zeit der Zeit der Olympiade« – »Die

hat einen verdammt tiefen Eindruck bei mir hinterlassen« (Teil I, 0.53.49). Sekundenschnelle, das

Verständnis der Aussagen z.T. sogar verhindernde Schnitte in die ausgesprochenen Sätze hinein

finden sich auch in der Passage über politische Maidemonstrationen (Teil I, 0.16.31).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Ästhetische Geschichtserkenntnis

SA-Mann Eberhard Wirbitzky 1970 betont, die Substanz einer Nation sei das »völki-

sche Element« (Teil I, 0.56.39), wenn er die aktuellen Studentenproteste mit den Wor-

ten kommentiert: »Die sind mit Lügen erzogen worden« (Teil II, 1.30.57), »wenn wir

das nicht geschaffen hätten, dann könnten die heute ja nicht Krach machen« (Teil II,

1.29.30), und wenn er zur Kunst Tucholskys und Brechts anmerkt: »Das ist nichts an-

deres als absolute Dekadenz« (Teil II, 1.31.32), dann ist man ähnlich fassungslos wie

angesichts der Tatsache, dass derselbe ehemalige Schüler, der schon beim Abitur fest-

gehalten hatte, er wolle gerne Sippenforscher werden, und schon als junger Mensch

den »Job« (so seine eigene Formulierung) ausübte, Staatsbeamte auf ihre Rasserein-

heit zu überprüfen, 1970 in abgeklärter Selbstgefälligkeit betont, die junge Generation

solle »nicht meinen, dass sie nun alles besser weiß«, sondern dankbar für ihre Berufs-

chancen sein (Teil II, 1.30.20; 1.29.01). Fragen zur Judenvernichtung werden mit Sätzen

beantwortet wie: »Diese Dinge hat es zu allen Zeiten und bei allen Völkern gegeben«

(Teil II, 0.18.01). Diese Äußerung stammt von einem ehemaligen Schüler, der es nach

dem Krieg trotz widriger Umstände zum Arzt gebracht hat und zuletzt offen in die Ka-

mera spricht: »Die Leute haben heute kein Nationalbewusstsein mehr« (Teil II, 1.31.40),

»meine jetzige politische Erkenntnis, nachdem ich eben das alles hinter mich gebracht

habe, ist eigentlich folgende: Man soll sämtliche Grenzen der einzelnen Nationalstaa-

ten fallen lassen, man soll in sämtlichen Kulturstaaten die Armeen abschaffen, die ge-

samten Soldaten abschaffen, und dann wird sich ja das Volk durchsetzen, welches das

Tüchtigste ist. Nicht, das ist im Tierreich so und das sollte bei uns auch so sein« (Teil

II, 1.33.06). Die Dokumentation dieser bis in die 70er hineinreichenden ideologischen

Blendungen und Aggressionen sowie der ruhigen, vom Hass befreiten und zukunfts-

offenen Haltung Bernhard Kaisers, dessen Eltern in Auschwitz umgebracht wurden,

bildet die wichtigste historische Forschungsleistung des Filmprojekts. Der Zuschauer

gelangt zu einer substanziellen Erfahrung des kollektivpsychologischen und mentalen

Untergrundes der NS- und Nachkriegsgeschichte.

In eklatantem Widerspruch dazu stehen Passagen, die jeden interpretativen Zu-

gang, jedes analytische Vermögen vermissen lassen. Übergangslos wird von dem ei-

nen Thema in das andere gewechselt (siehe Teil I, 0.44.50; 0.53.45; 0.58.12), ohne dass

irgendeine Möglichkeit zur gedanklichen Resonanz auf die gerade rezipierten Inhal-

te gegeben wäre – solche unverbundenen Anschlüsse und Sprünge sind nur möglich,

wenn die Darstellung selber ohne gedanklichen Zusammenhang ist. Regelmäßig fügt

Fechner rein additiv Ausbildungs- und Berufswege der ehemaligen Schüler, Zitate über

Kriegserlebnisse und historische Ereignisse aneinander, dann wird der Zuschauer wie

im Geschichtsunterricht durch eine Grafik über die Position der deutschen Armee auf-

geklärt – nur um optisch zu unterlegen, an welchen Stellen sich jeweils die Schüler

im Krieg aufgehalten haben, und ohne dass dies für den Zusammenhang des filmi-

schen Themas wichtig gewesen wäre. Im zweiten Teil wird der Zuschauer in langen

Passagen, die in keinem quantitativen Verhältnis zu den viel wichtigeren Ereignissen

während der NS-Zeit stehen, über Details des privaten Lebens der Protagonisten nach

1945 informiert. Wo man Zeit gebraucht hätte, um Aussagen reflektieren, Bilder auf-

nehmen, Informationen einordnen zu können, folgt schon das nächste, unter Umstän-

den deutlich unwichtigere Thema. Es gibt Äußerungen der Protagonisten oder histo-

rische Darstellungen, die so ungeheuerlich und schwerwiegend sind, dass man unbe-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 125

dingt angewiesen wäre auf ein inhaltliches Nachfragen des Autors, ein darstellerisches

Innehalten, das bestimmte Aspekte sachlich ergänzt, klärt, untersucht – Fechner geht

aber sofort weiter. Wenn der Weltkrieg thematisiert wird und zunächst einige mora-

lische Aspekte dieser Katastrophe angesprochen werden, folgen sofort Anekdoten aus

den ersten Kriegserlebnissen. Die zynischen Äußerungen über die Judenvernichtung,

die es überall gegeben habe, werden so stehen gelassen, es folgen Erzählungen über

eigene Verletzungen im Krieg. Eine solche Montage gibt nicht nur die Haltungen der

Interviewten wieder, sondern wiederholt unbemerkt den gleichen Mechanismus der

Verdrängung, den die Protagonisten vollzogen haben. Wenn fast schwärmerisch über

die gute Verpflegung in der Kriegsgefangenschaft berichtet wird, die »dollen Honora-

re« für den Englischunterricht für Mitgefangene erwähnt werden und resümiert wird:

»Ich fühlte mich schon wieder sehr wohl« oder »Da kann ich wirklich nicht klagen. Das

war – na ja, nach heutigen Gesichtspunkten würdeman das als Urlaub betrachten« (Teil

II, 0.38.24-0.39.03; 0.40.02; 0.41.21), dann wäre es eine ästhetische Aufgabe, angesichts

der Realitäten des Krieges und des Leidens der Opfer der militärischen Zerstörung und

des Holocaust einen darstellerischen Raum zu schaffen, in dem solche Haltungen re-

flektiert werden.

Karin und Michael Buselmeier resümieren polemisch: »Aus den kommentarlos und

chronologisch aneinandergeschnittenen Interview-Fragmenten resultiert ein Sammel-

sorium von privaten Erinnerungen, Schönfärbereien und Landserimpressionen, das

jeden Ansatz zu historischer und gesellschaftlicher Reflexion im Zuschauer erdrückt.

Fechner addiert stumpfsinnig Phänomene, ohne Ursachen sichtbar zu machen. […] Die

Kamera fährt so dicht an die Oberfläche der Realität heran, dass man die Nasen, Au-

gen, Hände, Sofakissen schwadronierender Kleinbürger wahrnimmt, […] Fragen nach

dem Zusammenhang zwischen Kleinbürgertum, Faschismus und Kapitalismus kom-

men erst gar nicht auf« (Buselmeier/Buselmeier 1973: 107f.). Ohne interpretatorische

Kriterien, nach denen man die historischen Phänomene gewichten und deuten kann,

wird Dokumentarismus zu einer Präsentation von Material, das durch den fehlenden

Zusammenhang ohne Gehalt bleibt und sich dann auch –wie in Klassenphoto geschehen

– in der qualitativ nicht zwingenden Länge der Darstellung niederschlagen kann.

Diese Problematik wird nur deshalb angeführt, weil sie ein Licht auf die Aufga-

benstellung einer Ästhetik historischer Erinnerung wirft. Die Herausforderung – das

macht Fechners Arbeit deutlich – ist eine doppelte: Die gelungenen Passagen des Fil-

mes zeigen, dass es bei der Bereitstellung empirischen Materials tatsächlich auch dar-

um geht, den Zuschauer damit allein zu lassen – eine der eindrücklichsten Erfahrungen

bei der Rezeption des Films ist z.B., über lange Passagen eine gewisse Sympathie für ei-

nen Protagonisten zu empfinden, der abgeklärt, ruhig und sachlich seine Erinnerungen

schildert, bis er plötzlich zur Erwähnung seiner Arbeit in der Sippenforschung kommt,

dies auch rückblickend völlig unkritisch und ohne jede Einbeziehung der bekannten

historischen Konsequenzen dieser Tätigkeit beschreibt und später über die heutige Ju-

gend polemisiert. Der Aufwachmoment angesichts dieser hinter eloquenter Freund-

lichkeit und Souveränität verborgenen Verantwortungslosigkeit, Dumpfheit und Kälte

wäre nicht so nachhaltig, wenn ein Kommentar den Protagonisten von Anfang an mit

seinem Beruf und seiner Einstellung angekündigt hätte. Auch dem früheren SA-Mann

in seiner ganzen Arroganz und Verbortheit über längere Einstellungen so kommentar-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Ästhetische Geschichtserkenntnis

los ausgesetzt zu sein ermöglicht erst, solch einen Menschen umfassend kennen zu ler-

nen. Die Zurücknahme ordnender Kommentierung trägt wesentlich dazu bei, dass sich

das filmische Bild entfaltet und durch seine sinnliche Gegenwart die aktive Reflexion

des Zuschauers befördert. Paradoxerweise kann die vollständige Kommentarlosigkeit

aber genauso ein Hinderungsgrund für einen Zugang zum dargestellten Gegenstand

sein: Die fragwürdigen, gesichtspunktlosen Additionen von Interviewmaterial in Fech-

ners Klassenphoto beweisen, dass sich ein historischer Inhalt durch fehlende gedank-

liche Aufarbeitung ins Ungreifbare verliert. Ein Vergleich der filmischen Arbeiten um

1970 macht darauf aufmerksam, dass sich Dokumentarismus bei der Suche nach einer

Balance zwischen Wahrnehmung und produktiver Formung immer wieder mit deren

Tendenz zur Vereinseitigung in Richtung einer planerischen, urteilend-vorgreifenden

Ordnung bzw. einer gedankenlosen Empirie auseinanderzusetzen hat.

III.2.6.3.3. Der Prozess (1976-85)

Das größte und wichtigste dokumentarische Projekt Eberhard Fechners ist sein dreitei-

liger, insgesamt viereinhalb Stunden dauernder Film über den Majdanek-Prozess 1975-

1981 in Düsseldorf.Dieser Prozess war das letzte und zugleich längste Verfahren, in dem

eine ganze Gruppe früherer Nationalsozialisten für die Verbrechen in einem Konzen-

trationslager angeklagt wurde. Es war zugleich der umfangreichste Prozess der deut-

schen Rechtsgeschichte überhaupt. Die Dimensionen waren gewaltig: Niemand hatte

damit gerechnet, dass das Verfahren sich über fünfeinhalb Jahre hinziehen würde. 370

Zeugen sagten aus – darunter 215 Häftlinge, die aus unterschiedlichsten Ländern ange-

reist kamen, die Prozessakten umfassten am Ende 28.000 Seiten. Von den ursprünglich

ca. 1500 Mitgliedern des Wachpersonals konnte man nur noch 16 habhaft werden, von

denen wiederum vier mangels Beweisen bereits 1979 freigesprochen wurden, zwei aus

gesundheitlichen Gründen verhandlungsunfähig waren und einer während des Verfah-

rens starb (zu dem Prozess und der Entstehungsgeschichte des Films siehe Netenjakob

Im Februar 1976 wurde Fechner von der Redaktion des NDR angeboten, den Prozess

filmisch darzustellen.Mit seiner Zusage übernahm Fechner eine Aufgabe, die ihn bis an

die Grenzen der gesundheitlichen Belastbarkeit brachte. Die Arbeit dauerte acht Jahre

und bestand nicht nur aus den eigentlichen Drehtagen, sondern genauso aus Prozess-

besuchen, Reisen, Archivrecherchen, Sortierung einer kaum zu überblickenden Zahl

von historischen Dokumenten und vor allem aus dreieinhalb Jahren ununterbrochener

Montagetätigkeit im Schneideraum – fast 150.000 Meter Film waren zu strukturie-

ren. Am Ende kamen im Film 70 Personen zu Wort: ehemalige Häftlinge, die angeklag-

ten Täter, Richter, Staatsanwälte, Verteidiger, Prozessbeobachter, Schüler,Demonstran-

ten u.a.

Die Leistung Fechners ist vor allem darin zu sehen, dass es ihm gelungen ist, die-

ses gewaltige Material in dem Format eines dreiteiligen Films zu verdichten und damit

für alle späteren historischen Auseinandersetzungen mit dem Thema eine wesentliche

Beobachtungs- und Urteilsgrundlage bereitgestellt zu haben. Eine Reihe von Sachver-

halten werden zum ersten Mal überhaupt historisch ansichtig: Entstehung und Aufbau

des Lagers, die Ankunft der Häftlinge, der »Alltag« im Lager und die kaum beschreibba-

1989: 140ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 127

ren Verbrechen des KZ-Personals. Die Gründlichkeit der Recherche, die Differenziert-

heit der nebeneinander und gegenüber gestellten Äußerungen der Zeugen und die kon-

sequente Zurückhaltung vorschneller und einfacher historischer Urteile machen glaub-

würdig, was Eberhard Fechner selber als sein entscheidendes Motiv für die filmische

Arbeit beschrieben hat: »Die Triebfeder für meine Arbeit […] ist, ich will wissen, warum

etwas wann geschah und wie. […] Das wichtigste Buch für mich war Eichmann in Jerusa-

lem. Die Banalität des Bösen von Hannah Arendt. […] Es ist ja eine der kompliziertesten,

wichtigsten und bisher unbeantwortet gebliebenen Fragen, die es für unsere Genera-

tion gibt: Wie war das möglich? Alle Historiker schildern, was damals passiert ist, und

nur die Arendt ist bis heute immer noch eine der wenigen, die sich damit auseinander-

setzen, warum es passiert ist« (zit. in: Netenjakob 1989: 145-147).

Wieder bildet für Fechner den Hintergrund seiner Arbeit also eine dezidiert ge-

schichtsmethodische Position. Er bleibt seinem Verfahren tatsächlich auch in diesem

Projekt treu – leider mit dem Ergebnis, dass sich auch die Schwächen dieses Ansatzes

wiederholen: Ein sympathischer, kompetenter Interviewpartner – hier der als Prozess-

beobachter fungierende Publizist Heiner Lichtenstein – bekommt das moralisierende

Schlusswort des Filmes (mit solch einem Prozess könne »man vielleicht verhindern,

dass Unschuldige in Zukunft wieder ermordet werden«, Teil III,1.24.47) und übernimmt

damit für den Autor stellvertretend die auktoriale Funktion kommentierender Beur-

teilung, sodass Susanne Reck dem Projekt einen »Lehrfilmcharakter« attestiert (Reck

2012: 18); die Äußerungen der Interviewpartner werden auch hier fragmentarisiert und

zum Zwecke inhaltlicher Informationen zu neuen Texten zusammengesetzt (mehrfach

bestehen sie nur aus Nebensätzen, die mit »und«, »aber«, »weil«, »sodass« an den un-

terbrochenen Vorgängersatz angeheftet werden); inhaltliche Motive wechseln extrem

schnell, ohne Raum zur Reflexion zu geben und ohne die Themen qualitativ zu gewich-

ten (die Erwähnung der Gaskammer z.B. steht zwischen dem Foto der Hundezwinger

und der Aufzählung von Küche, Schneiderei, Schusterei; Teil II, 0.38.27).

Symptomatisch ist, dass beim Prozess genauso wie in Klassenphoto die wesentlichen

Erkenntnisse gar nicht in denMomenten der Vergangenheitsrekonstruktion freigesetzt

werden, sondern vielmehr in der aktuellenWahrnehmung der ihre Verbrechen verdrän-

genden Täter. Dazu gehört auch die Begegnung mit dem als Verteidiger auftretenden

neonazistischen Rechtsanwalt Ludwig Bock, dessen Zynismus sich am Ende sogar da-

zu verstieg, eine jüdische KZ-Insassin, die die fürchterliche Aufgabe hatte, die Zyklon

B-Behälter zur Gaskammer zu tragen, des Mordes anzuklagen. Das Verhalten dieser

Menschen, der unbegreiflicheWiderspruch zwischen der Normalität ihres Daseins und

der Monstrosität ihrer Handlungen bewirken im Zuschauer eine Beklemmung, die die

Eindrücke von den Schilderungen der ehemaligen Häftlinge und auch vom fotografi-

schen und filmischen Archivmaterial oft übersteigt. Es ist weniger der historische Erin-

nerungsprozess, der dem Film seine Tiefe und Authentizität verleiht, als vielmehr das

Erlebnis gegenwärtiger Ereignisse. Der Film bearbeitet zwei unterschiedliche Themen:

die historischen Ereignisse in Majdanek und den in Düsseldorf stattfindenden juristi-

schen Prozess mehr als 30 Jahre später. Die Wirkung bezieht das Projekt letztlich aus

der Darstellung dieses Prozesses mit den Äußerungen der Juristen, Prozessbeobachter

und Zeugen sowie den Reaktionen in den Medien (in Zeitungen und Fernsehen, durch

z.T. jugendliche Besucher usw.).

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Das durch den Film evozierte Bild der Ereignisse in Majdanek tritt hinter denen des

Gerichtsverfahrens deutlich zurück. Bei aller inhaltlichen Detailfülle, aller erschüttern-

den Berichte der ehemaligen Häftlinge, aller Fotos und sonstigen Dokumente bleibt

Majdanek insgesamt ungreifbar. Wir stoßen bei Fechner insofern wieder auf die Fra-

ge, inwieweit durch sein ästhetisches Vorgehen tatsächlich Erinnerungsprozesse ange-

stoßen werden. Die Täter sind an einer authentischen Darstellung der Vergangenheit

nicht interessiert. Entscheidend für die Vergegenwärtigung der historischen Situation

sind die Gespräche mit den Opfern – und gerade hier begegnen erneut die Schwie-

rigkeiten des filmischen Ansatzes Fechners. Durch die Entscheidung, die Interviews

zu zergliedern, nach inhaltlichen Aussagen zu sortieren und zu thematisch einheitli-

chen Texten zu montieren, wird wie schon in Klassenphoto eine allgemeine historische

Sachaussage über die Individualität des Interviewten gestellt. Die Funktionalisierung

der Zeitzeugen zu Lieferanten einzelner Satzteile hat zur Folge, dass ihre Aussagen

einen kognitiven Informationscharakter erhalten und abgetrennt werden von den psy-

chologischen und mentalen Prozessen, in denen die Interviewten überhaupt zu ihren

Erinnerungen gelangen. Emotionalität wird dann eher zu einem Störfaktor (Knuth Hi-

ckethier übersieht diese Tatsache, wenn er die von Fechner evozierte Emotionalität po-

sitiv von einer abstrakten Faktizität absetzt; Hickethier 2007: 135), und so ist es nicht

verwunderlich, wenn Fechner über seine Arbeit berichtet: »Manche Äußerungen, die

sehr emotionell gemacht worden waren, habe ich herausgelassen, vor allem das Wei-

nen der Opfer. Weil ich eben meine, dass das Weinen heute nicht mehr sehr viel über

die Wirklichkeit damals aussagt. Wenn ich sah, dass Leute über Ereignisse, die 40 Jahre

zurückliegen, furchtbar weinten, und wenn es noch so echt war, dann kriegte ich ei-

ne innere Abwehr« (zit. in Netenjakob 1989: 175). Fechner gibt damit zu erkennen, dass

für ihn die bereits zitierten Gesichtspunkte der Erinnerungspsychologie, die gerade die

emotionalen Vorgänge, das Suchen nach Worten, das Scheitern der Formulierung, die

Pausen, Verzögerungen und Wiederholungen als wesentliche Bestandteile der Aussage

selbst kenntlich machen, keine Rolle spielen. Darin unterscheidet er sich z.B. von Clau-

de Lanzmann, der zeitgleich an seinem epochalen Werk Shoah arbeitete und genau das

als einen der wichtigsten Faktoren seiner Darstellung auffasste: »Für die Überlebenden

[stand] selbst am Anfang die Unmöglichkeit, diese Geschichte zu erzählen, die Unmög-

lichkeit zu sprechen, die Schwierigkeit – die man den ganzen Film hindurch sieht –,

die Sache aus sich herauszubringen, und die Unmöglichkeit, Worte für sie zu finden:

ihre Unsäglichkeit« (Lanzmann 2000: 106). Übergeht man diesen Moment des Ringens

um die einzelnen Worte, um die Sagbarkeit überhaupt, und überdeckt ihn durch das

Hinzufügen von fotografischen oder filmischen Bildern, die zwar amOrt gemacht sind,

aber nicht wirklich den Inhalt des Gesagten betreffen, entstehen für Lanzmann »Bilder

ohne Vorstellungsvermögen« (ebd.: 107). Diese Diagnose scheint sich in Fechners Film

zu bestätigen, sonst wäre die Wirkung seiner Interviews nachhaltiger. Indem die Zeit-

zeugen in kurzen, fast immer kontrollierten Aussagen Inhalte liefern, entsteht durch

den Film zunehmend ein »Informationsteppich. […] Gerade hier wirkt die ›Gesprächs-

runde‹ eher funktionalisierend und entmündigend als bereichernd. […] Fechner lässt

über weite Strecken versanden, was in Lanzmanns Shoah überall zu sehen ist: die Spu-

ren des Vergangenen in der Gegenwart. Fechner kommt damit in die Nähe des His-

torismus und ermöglicht dem Zuschauer eine fatale Distanz: das Lager Majdanek ist

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 129

›Geschichte‹ und die Interviewten haben damit nur insofern zu tun, als sie sich an die

Ereignisse im offiziellen Rahmen eines Prozesses erinnern« (Reck 2012: 21f.). Indem die

Aussagen aus dem Zusammenhang der Gesprächssituation gerissen werden, wird die

Individualität des Sprechenden selber eliminiert zugunsten eines allgemeinen, ohne sie

bestehenden Geschichtlichen.

Zu diesem Phänomen gehört auch, dass der konkrete Ort des Geschehens fast keine

Rolle spielt. Zwar ist Fechner mit der Kamera dabei, als die Gruppe der Richter, Anwälte

und Sachverständigen Majdanek besucht und sich die Überreste des Lagers anschaut,

allerdings bleibt dies eine kurze Episode, die sich nicht filmisch auf eine Beobachtung

des Geländes, der Spuren und atmosphärischen Gegebenheiten einlässt, wie man das

ausNacht undNebel oder aus Shoah kennt. Es werden nur der Gang der Besuchergruppe,

ihre z.T. zufälligen Dialoge (z.B. über die kurze Nacht im Hotel), ihre schnellen Blicke,

einzelne faktische Überprüfungen etc. protokolliert. Der Zuschauer kann sich insofern

kaum mit dem Ort verbinden – angesichts einer weiteren ausgesparten erinnerungs-

psychologischen Dimension (der Wirkung des physischen Ortes auf den Erinnerungs-

vorgang10) ein gravierender Vorgang. Die Darstellung reduziert sich auf Talking heads

und Archivbilder, sodass wesentliche Komponenten der historischen Vergegenwärti-

gung nicht zur Entfaltung kommen. Auch in dieser Hinsicht sind Lanzmanns Erfah-

rungen bei der Arbeit an Shoah aufschlussreich: »Dann bin ich in Treblinka angekom-

men, habe das Lager und diese symbolischen Gedenksteine gesehen: Ich habe entdeckt,

dass es einen Bahnhof und ein Dorf namens Treblinka gibt. Das Schild ›Treblinka‹ auf

der Straße und allein schon dieser Akt der Namensgebung waren ein außerordentlicher

Schock für mich. Auf einmal wurde es wahr. Diese Orte sind so mit Schrecken beladen,

dass sie dadurch ›legendär‹ werden. Da habe ich dann mein theoretisches Wissen, das

Legendäre, das da in meiner Vorstellung existierte, mit der Wirklichkeit konfrontiert«

(Lanzmann 2000: 110f.).

Claude Lanzmann bezieht in sein Verfahren im Unterschied zu Eberhard Fechner,

der eine explizit rationale, sich von jeder Subjektivität des Erinnernden ablösende Sach-

aussage anstrebt, die unterschwelligen emotionalen, halbbewussten Faktoren des Er-

zählvorgangs seiner Protagonisten mit ein. Das führt zu ganz anderen Zusammenhän-

gen als ein rein inhaltliches Informationsgeflecht: »Als ich z.B. die Bauern von Treblinka

interviewe, stelle ich dem Dicken […] die Frage, ob er sich an den ersten Judentransport

aus Warschau am 22. Juli 1942 erinnern kann. Er sagt, dass er sich noch sehr gut daran

erinnert, und vergisst sofort, dass es um den ersten Transport geht, und versetzt sich

in die Routine der Massenvernichtung und der Transporte, die er jeden Tag ankommen

sah. Und daneben gibt es den Typen vom Bahnhof von Sobibór, der von der Stille […] bei

der Ankunft des ersten Transports spricht. Wäre ich logisch vorgegangen, hätte ich ihn

sofort danach bringen müssen. Ich habe das versucht, aber der Unterschied zwischen

den Erzählungen war zu groß. Das passte überhaupt nicht zusammen, für den Dicken

war die Szene schon Teil der Routine, während der andere sich plötzlich, wegen der

Stille, bewusst war, Zeuge eines unerhörten Ereignisses gewesen zu sein« (ebd.: 117).

Dieses Bewusstsein an sich färbt in der Erzählung auf den Vorgang ab und wird für

seine sachliche Erscheinung durchaus wesentlich.

10 Siehe vor allem Pierre Nora: Zwischen Geschichte und Gedächtnis, Berlin 1990

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Eberhard Fechner geht logisch vor. Als er den Ablauf eines Tages inMajdanek rekon-

struieren will, schneidet er dementsprechend alle Aussagen der Zeugen hintereinander,

ohne auf atmosphärische, qualitative Unterschiede der Äußerungen und den Kontext

ihres Zustandekommens zu achten – der Tag ist damit inhaltlich beschrieben, die Er-

lebnisse, diemit ihm verbundenwaren und ihn charakterisieren, aber nicht. Ergänzend

zu einer Reihe von Fotos werden z.B. folgende Sätze montiert: »Hier war die politische

Abteilung, Lager von dem Kommandant, sein Adjutant, die ganze SS-Wachmannschaft

dort wohnt. Es waren vier Kompanie, ungefähr 700, 800 Leute.« – »Unsere Baracken

waren ziemlich außerhalb, die waren nicht mal mehr eingezäunt, also wir sind sozu-

sagen im Freien oben gewesen.« – »Da hatte ich ein Zimmer, hier war mein Bett und

hier an derWand, da hing der Himmler.« – »Damals, in dieser Zeit, war die SS-Kantine

hier, in dieser Baracke, später war die SS-Küche und -Kantine dann hier, in dieser Ba-

racke.« – »Nicht weit von diesem Platz hat man das Haus für den Lagerkommandanten

gebaut. Es war weiß getüncht, richtig pedantisch gemacht.« – »Und in diese Platz war

die Bauhof, das ganze Bauleitung hier. Hier war die Hundestaffel.« – »Da war hier

das Bad, die Gaskammer.« Man ist bereits etwas verwundert über den Hinweis auf das

eigene Zimmer – mitten unter den Häftlingsaussagen befinden sich tatsächlich regel-

mäßig Äußerungen der Aufseherin Luzie Moschko, und obwohl sie aus einer räumlich

und seelisch ganz anderen Situation heraus darstellen kann, werden ihre Sätze un-

kommentiert den Schilderungen der Opfer beigeordnet, als ob diese Unterschiede gar

keine Rolle spielen würden. Bei den Äußerungen der Opfer erhebt sich fast bei jeder

Formulierung das Bedürfnis, mehr zu erfahren, nachzufragen, die Folgesätze zu hören

etc.: Was bedeutete es, angesichts des täglichen Elends immer auf das weiß getünchte

Haus des Kommandanten zu blicken? Was bedeutete für einen Gefangenen die perma-

nente Gegenwart der Hundestaffel? Der bereits erwähnte übergangslose Anschluss zur

Gaskammer ist dann gar nicht mehr mitzuvollziehen (zumal es danach direkt mit der

Schreinerei, Schusterei usw. weitergeht) – hier spätestens wäre es unerlässlich gewe-

sen, zu verweilen, den einen Sprecher, der die Gaskammer erwähnt, weitersprechen

und ihn schildern zu lassen, wie es war, mit dem permanenten Blick auf diesen Ort

leben zu müssen.

Schon an den Arbeiten von James Young war deutlich geworden, dass die psycholo-

gischen Trauma-Forschungen über die Opfer des Nationalsozialismus wesentlich dazu

geeignet sind, Gesichtspunkte zu den Merkmalen historischer Erinnerungsprozesse zu

gewinnen. Dori Laub, Professor für Psychiatrie an der Yale-Universität, berichtet in

seiner Darstellung Zeugnis ablegen oder Die Schwierigkeiten des Zuhörens (Laub 2000: 68-

83) von einer denkwürdigen Situation: »Eine fast 70jährige Frau erzählte Interviewern

des Fortunoff Videoarchivs für Holocaust-Zeugenaussagen an der Yale-Universität von

den Erfahrungen, die sie in Auschwitz gemacht hatte. Sie war schmächtig, unscheinbar

und sprach mit flüsternder Stimme überwiegend mit sich selbst. Obwohl sie über ei-

ne Katastrophe von überwältigenden Ausmaßen berichtete, war ihre Gegenwart kaum

spürbar. Sie trat so behutsam auf, dass sie kaum eine Spur hinterließ. Erst als diese Frau

ihre Erinnerungen als Augenzeugin des Aufstandes in Auschwitz schilderte, brach aus

ihrer Erzählung plötzlich Intensität, Leidenschaft und Farbe hervor. Sie war auf ein-

mal ganz präsent. ›Plötzlich‹, sagte sie, ›sahen wir vier Schornsteine explodieren und

in Flammen aufgehen. Die Flammen schossen in den Himmel, Menschen rannten. Es

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 131

war unglaublich.‹ Die Worte der Frau hallten laut in der undurchdringlichen Stille des

Raumes wider, so als wären sie das Echo der Begeisterungsschreie, die hinter dem Sta-

cheldraht hervorbrachen, das Echo des panischen Ansturms losbrechender Menschen,

der Widerhall der Schreie, Schüsse und Explosionen. Auf einmal herrschte nicht mehr

die tödliche Zeitlosigkeit von Auschwitz. Ein gleißender Augenblick aus der Vergan-

genheit rauschte kometenhaft durch die gefrorene Stille und ließ die stumme, grabes-

ähnliche Landschaft in einem Schauer aus Bild- und Klangfetzen zerbersten. Doch der

Komet aus der Vergangenheit zog vorüber. Die Frau verfiel wieder in ihr Schweigen,

und das Echo verklang. Sie verschloss sich erneut, und ihre Stimme nahm wieder den

teilnahmslosen, fast monotonen und klagenden Ton an. Die Tore von Auschwitz waren

erneut versiegelt, und der lastende Schleier der Auslöschung und Stille senkte sich her-

ab. Die Intensität des Augenblicks, der Ausbruch ihrer Vitalität und ihresWiderstandes

verpufften. Der Komet verschwand in der Ferne. Viele Monate später, auf einer Konfe-

renz zu Fragen der Erziehung nach Auschwitz, sahen sich HistorikerInnen, Psycho-

analytikerInnen und Kunstschaffende die auf Video aufgezeichnete Zeugenaussage der

Frau an, um die damaligen Ereignisse besser zu verstehen. Eine lebhafte Debatte folg-

te. Historiker vertraten die Meinung, die Zeugenaussage sei nicht korrekt, da die Zahl

der der Schornsteine falsch wiedergegeben worden war. Tatsächlich sei damals nur ei-

ner der vier Schornsteine gesprengt worden. Da sich das Gedächtnis der Frau in dieser

Frage als unzuverlässig erwies, könne man auch ihrem übrigen Bericht keinen Glau-

ben schenken. Historische Genauigkeit sei aber von größter Wichtigkeit, damit nicht

die Verbreiter der ›Auschwitz-Lüge‹ das Ereignis des Holocaust insgesamt abstreiten

könnten. Ein Psychoanalytiker, der am Interview der Frau teilgenommen hatte, wider-

sprach heftig: ›Diese Frau sagte nicht über die Zahl der gesprengten Schornsteine aus.

Hier geht es um etwas anderes – etwas Radikaleres undWesentlicheres: Es geht darum,

dass das Unvorstellbare sich ereignet. In Auschwitz war ein explodierender Schornstein

genauso unwirklich wie vier. Die genaue Anzahl bedeutet weniger als die Tatsache, dass

das Ereignis, welches kaum begreiflich war, eintrat. Die Frau legt Zeugnis davon ab, wie

der alles bezwingende Rahmen von Auschwitz gesprengt wurde, der keine bewaffneten

jüdischen Aufstände erlaubte. Sie bezeugt,wie die Grundlagen des Systems zerbrachen.

Darin besteht die historische Wahrheit ihres Berichts.‹ Der Psychoanalytiker, der das

Interview mit der Frau geführt hatte, war ich selbst« (ebd.: 70f.).

So singulär die von Dori Laub beschriebene Situation auch sein mag: Sie weist ex-

emplarisch auf einen Sachverhalt hin, der für die Frage nach einer Methodik histori-

scher Erinnerung wesentlich ist. Das wissenschaftliche Argument, mit der Schilderung

der vier explodierten Schornsteine sei die historische Wahrheit verletzt, stimmt – zu-

gleich ist aber nachvollziehbar, warum Dori Laub gerade dieser Schilderung eine nicht

nur subjektive, sondern faktische Richtigkeit beimisst und dagegen protestiert, der Da-

me ihre Zuverlässigkeit abzusprechen: Er macht deutlich, dass die faktische Unrichtig-

keit Ausdruck einer Wahrnehmung ist, die unter Umständen noch mehr als die »rich-

tige« Variante empirisch ist und eine historische Realität trifft. In dem Bild der vier

explodierten Schornsteine artikuliert sich die tatsächliche Bedeutung des Aufstandes

und darin zumindest ein Teil der Wirklichkeit des Lagers. Dass ein Aufbegehren gegen

Auschwitz als so unvorstellbar, überwältigend und befreiend erlebt wird, dokumentiert

die totale Macht des Systems, von der man sich vollständig beherrscht fühlte, und wenn

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Ästhetische Geschichtserkenntnis

es dann doch zu dem Aufstand kam, manifestiert sich darin zuletzt eine unzerstörba-

re menschliche Widerstandskraft, die auf die Möglichkeit der Freiheit hinweist und zu

dem Lagergeschehen genauso hinzugehört wie die scheinbar zwingenden Realitäten

der Zerstörung. Dies alles spricht aus der Schilderung der Zeugin und wäre bei einer

korrekten Beschränkung auf den einen Schornstein unter Umständen gar nicht zur Er-

scheinung gekommen. Dieser Sachverhalt wirft die Frage auf, was überhaupt als »his-

torische Wahrheit« gelten kann – ob also z.B. eine »subjektive« Innenperspektive auf

historische Vorgänge zum Zwecke der »Wahrheitsfindung« tatsächlich auszuklammern

ist (im Sinne von Fechners Herausschneiden der emotionalen Reaktionen seiner Inter-

viewpartner zugunsten sachlicher Tatsachenwiedergabe bzw. der empirischenWissen-

schaftlichkeit überhaupt) oder ob sie als ein Bestandteil der Erschließung historischer

Faktizität aufzufassen wäre.

III.2.6.4. Klaus Wildenhahn: Barmbek: Der Aufstand wird abgebrochen.

Über den Hamburger Aufstand Oktober 1923 (1971)

Der andere Exponent des Norddeutschen Rundfunks, der neben Eberhard Fechner in

den 60er und 70er Jahren den deutschen Fernsehdokumentarismus maßgeblich be-

einflusst hat, war Klaus Wildenhahn. Entscheidend dafür waren nicht nur seine Fil-

me – seinen ersten Langfilm hat Wildenhahn 1961 über den UNO-Generalsekretär Dag

Hammarskjöld gedreht (Der merkwürdige Tod des Herrn Hammarskjöld, 45 Min.) –, son-

dern auch seine Lehrtätigkeit zwischen 1968 und 1972 an der Deutschen Film- und

Fernsehakademie in Berlin.Wildenhahn hat sich ausführlich und engagiert zu den Auf-

gaben und ästhetischen Aspekten des Dokumentarfilms geäußert (siehe exemplarisch

Wildenhahn 1975) und dabei vor allem den Ansatz des Direct Cinema, dessen Vertre-

ter er 1964 in Mannheim persönlich kennen lernte und interviewte (Näser 2001: 265),

methodisch in Deutschland zu begründen versucht.

In der bereits zitierten Studie über die »Hamburger Schule« des NDR haben Chris-

tian Hißnauer und Bernd Schmidt differenziert herausgearbeitet, wie Klaus Wilden-

hahn trotz seiner programmatischen Anknüpfung an das Direct Cinema letztlich vom

Beginn seines filmischen Schaffens an seine eigenen ästhetischen Ausdrucksformen ge-

sucht hat, die nicht selten erstaunlich vom amerikanischen Vorbild abwichen (Hißnau-

er/Schmidt 2013: 137-193). Während Leacock und seine Mitstreiter z.B. weitgehend auf

Interviews verzichteten, weil ihnen diese bereits viel zu sehr in die spontane Dynamik

der beobachteten Situationen einzugreifen schienen, setzte Wildenhahn von Anfang

an maßgeblich auf das Gespräch. Den amerikanischen Filmen fehlte »eine Vertraut-

heit zwischen den Filmemachern und den Menschen vor der Kamera« (Roth 1982: 12)

– Klaus Wildenhahn bemühte sich demgegenüber dezidiert um eine »Geste der Hin-

wendung« zum Gesprächspartner (Wildenhahn 1975: 209). Auch Kommentare sind bei

ihm im Unterschied zum Direct Cinema wesentlicher Bestandteil der Darstellung (sie-

he Näser 2001: 269f.; Hißnauer/Schmidt 2013: 159, 172f., 178f.), ebenso der Einsatz von

Archivmaterial (Hißnauer/Schmidt 2013: 172).

Obwohl sich Wildenhahns Positionen und seine filmische Praxis unmittelbar auf

den geschichtlichen Dokumentarfilm beziehen lassen und seine Themen ausdrücklich

politisch und soziologisch sind, hat er nur sehr wenige Arbeiten zu geschichtlichen Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 133

blemstellungen im engeren Sinne produziert. Die soziale Dimension des gesellschaft-

lichen Lebens war ihm ein existenzielles Anliegen – ihr zeitlich-historischer Aspekt be-

rührte ihn dagegen merkwürdig wenig. Eine Ausnahme bildet sein Film Barmbek: Der

Aufstand wird abgebrochen. Über den Hamburger Aufstand Oktober 1923, produziert 1971 in

Zusammenarbeit mit Gisela Tuchtenhagen und Reiner Etz. Im Unterschied zu vielen

seiner Filmkollegen geht er in seiner historischen Untersuchung noch über die Zeit des

Nationalsozialismus hinaus und bis in die 20er Jahre zurück.

Wildenhahn verbindet in seinem Film rein informative, auktorial formulierte Er-

zähltexte sowie vorgelesene Zitate mit Fotomaterial, Kamerafahrten durch die Ham-

burger Arbeiterviertel von 1971 und Interviews mit fünf der betroffenen Teilnehmer der

damaligen Aufstände. Das Bildmaterial besteht insgesamt aus recht wenigen Fotos, die

oft sehr ungenau bzw. schemenhaft sind, z.T.wiederholt oder sehr lange fixiert werden,

um den Text unterbringen zu können. Damit wird die Darstellung bisweilen äußerst

statisch, die Fotos erhalten einen rein illustrativen Charakter, weil sie inhaltlich und

qualitativ nur wenig von dem vermitteln, was 1923 und in den folgenden Jahren tat-

sächlich geschehen ist. Die Texte wiederum – der Aufsatz des militärischen Leiters der

KPD in Hamburg-Bermbek Hans Kippenberger (Der Aufstand in Hamburg, 1928), die Er-

innerungen des Oberst Danner (Ordnungspolizei Hamburg, 1958) sowie der Polizeibericht

Der Kampfeinsatz der Schutzpolizei bei inneren Unruhen (1926) von Oberstleutnant Harten-

stein, dem Einsatzleiter der Polizei in Barmbek – geben über weite Passagen additiv die

Chronologie der Ereignisse von den Anfängen des Aufstandes bis zu seinem Abbruch

wieder (sehr überstrapaziert v.a. in 11.44-20.58). Bis in einzelne Kommentare hinein ist

dem Film das aufklärerische Anliegen anzumerken, den Zuschauer über Zusammen-

hänge in Kenntnis zu setzen, die bislang sträflich übersehen oder gar verdrängt worden

waren: Gleich zu Beginn z.B. heißt es: »Wenn in den Schulbüchern der Bundesrepublik

von dieser Zeit gesprochen wird – dem Jahr 23 –, dann steht da: ›Umsturzversuche von

links’. Vielmehr erfährt man nicht. In Hamburg z.B. gab es einen Aufstand, der zwei

Tage währte« (00.48); später: »Für ihrenWiderstand gegen Hitler zahlten die deutschen

Arbeiter. Höher als jede andere Klasse. […] Es wird wenig davon gesprochen. Es wird

besonders wenig von den Kommunisten gesprochen. Warum?« (06.34). Angekündigt

werden die Texte durch Tafeln, die den Autor und die Herkunft seines Zitats über viele

Sekunden und mehrfach benennen. Der Duktus wandelt sich sofort, wenn Ausschnitte

aus den Erinnerungen der sowjetischen Journalistin Larissa Reissner vorgetragen wer-

den, die die Ereignisse in Hamburg persönlich erlebt und festgehalten hat (Hamburg auf

denBarrikaden, 1925). Ihre poetische und zugleich nüchtern-realistische Sprache verleiht

den sonst meist spröden Tatsachenprotokollen einen Ausdruck, durch den die dama-

lige dramatische Situation zu sprechen beginnt. Auch die bewegten Aufnahmen der

Straßenzüge Barmbeks vermitteln etwas von der Atmosphäre der Hamburger Arbei-

terviertel und unterstützen die historische Annäherungsbewegung.

Das qualitative Gegengewicht zu den lehrhaften, ästhetisch bisweilen amateurhaf-

ten und handwerklich schlichten Text/Bild-Passagen bilden bezeichnenderweise die In-

terviews. Auch hier machen es die technisch z.T. unausgereiften und künstlerisch zu

engen Einstellungen (die Sprechenden werden phasenweise nur im Profil ohne Stand-

punktvariation und z.T. in einer einzigen, sehr nahen Einstellung gefilmt, siehe z.B.

26.51 oder 32.00) dem Zuschauer manchmal schwer, sich ungehindert dem Protagonis-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Ästhetische Geschichtserkenntnis

ten anzunähern, trotzdem gibt es viele Sequenzen, in denen die spontanen Äußerungen

der Zeitzeugen, ihre Mimik, ihr Humor und dann wieder ihre tief moralischen Stand-

punkte unmittelbar erlebbar werden. Hier bricht der Film aus seiner starren, protokol-

larischen Ordnung aus und vermittelt einen einzigartigen Eindruck von dem Schicksal

idealistischer Menschen, deren politischer Kampf tatsächlich zu Unrecht in Vergessen-

heit geraten ist. »Der Film formt aus ihren Erlebnissen einen historischen Diskurs« (Eva

Orbanz und Hans Helmut Prinzler in Schröder 2000: 71), Lebensgeschichten »werden

plastisch und bleiben zugleich historischer Beleg und Filter für politische Erkenntnis-

se. Eine nüchterne Weisheit geht von diesen Gesichtern aus, erstaunlich präzise, klare

und realistische Ansichten, eine sympathische, schlichte Überzeugungskraft. Und et-

was wird deutlich: Nie zitieren oder agitieren diese Frauen und Männer, nie werden

sie fanatisch oder dogmatisch. Der Kommunismus war und ist für sie keine Heilslehre

oder Ideologie, sondern eine natürliche, konkrete Forderung; der Klassenkampf kein

theoretisches Konzept, sondern eine private, alltägliche Erfahrung, die sie ohne Pa-

thos, Anklage oder Aggression formulieren, ohne Märtyrerpose oder den modischen

Revolutionsjargon. Diese Erfahrung hieß für sie Hunger, Streik, Prozesse, Gefängnis,

Konzentrationslager und ein Leben lang harte Arbeit. Der Film erhellt nicht nur ein

in den Geschichtsbüchern noch immer verwaschen dargestelltes historisches Ereignis«

(Donner 1972).

Mit der sinnlichen Nähe zu den sich erinnernden Protagonisten erreicht Wilden-

hahn eine dokumentarische Qualität, durch die ein scheinbar fernliegender geschicht-

licher Vorgang wie die Hamburger Kämpfe von 1923 plötzlich an Relevanz gewinnt, his-

torische Fragen aufwirft und Zusammenhänge eröffnet: Die ernsthafte und nachvoll-

ziehbare Haltung der Gesprächspartner, ihr existenzieller Einsatz und die Tragik ihres

persönlichen Schicksals verleiht ihren Positionen und Handlungen eine Authentizität,

die die üblichen Begriffe von kommunistischer Ideologie, Arbeiterkampf, Aufstand etc.

inhaltslos werden lässt und dazu auffordert, die historischen Versuche, 1923 das Ruder

noch einmal herumzureißen und die drohende politische Katastrophe abzuwenden, in

einem neuen Lichte anzuschauen. Der Film bricht ein Stück weit die aus der Retro-

spektive so unausweichlich erscheinende Figur eines zwangsläufigen Hineinsteuerns

in die nationalsozialistische Herrschaft auf und konfrontiert den Zuschauer mit der

schwerwiegenden Frage, ob es nicht eine historische Alternative gegeben hätte.

Es ist die individuelle Ausstrahlung der verschiedenen interviewten Frauen und

Männer, durch die sich die historischen Allgemeinbegriffe auflösen und die geschicht-

liche Situation zu einer Erfahrungstatsache wird. Wenn am Ende dann noch einmal

jeder der porträtierten Akteure mit Bild und kurzem Abriss seiner meist ungeheuerli-

chen Geschichte (alle waren 7-12 Jahre in Gefängnis und KZ-Haft) aufgeführt wird und

man sie als über Sechzigjährige im Nachklang des Films in ihrer Bescheidenheit, ihrem

Engagement und mit ihren Einsichten lebendig vor sich hat, dann entsteht ein tiefer

Respekt und ein Staunen darüber, dass diese Menschen so unbekannt geblieben sind.

Ein biographisch-historischer Zusammenhang ist der Vergessenheit entrissen worden

und hat einen konkreten und nachhaltigen geschichtlichen Erinnerungsprozess ausge-

löst.

Dieses Ergebnis resultiert aus einer bewussten methodischen Zielsetzung Klaus

Wildenhahns. Im Film selbst thematisiert er die Möglichkeit historischer Vergegen-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 135

wärtigung. Einer seiner Protagonisten – Harry – formuliert im Interview: »Wobei ich

der Meinung bin, dass es gar nicht schlecht ist, Geschichte mal so aus dem Gesichts-

winkel von Lieschen Müller zu sehen. Ja, im Grunde sind wir ja alle Lieschen Müller,

nicht wahr, es gibt keine großen Akten, die im Auswärtigen Amt oder in irgendeinem

geheimen Amt lagern über uns, sondern wir sind Menschen, die Politik erlebt haben,

und die Politik nur oder die Geschichte nur aus den Akten darzustellen ist zwar uner-

lässlich – das gehört dazu –, aber vom Menschen, der passiv oder aktiv beteiligt war

an dieser Geschichte, glaube ich, dass die Geschichte dann doch eher vollständig wird.

Man spricht so viel von Individualität oder von der Bedeutung des Menschen und vom

Menschen im Mittelpunkt, aber in der Geschichtsforschung, da hört der Mensch im

Mittelpunkt auf, da ist der Mensch nur ein Werkzeug irgendwelcher mehr oder weni-

ger geheimnisvollen Mächte« (02.03). Wildenhahn stimmt dem im Interview selbst zu:

»Aber mehr wollten wir ja eigentlich gar nicht – genau das wollten wir!« (03.16). Er ver-

steht seinen Film als dezidierten Beitrag zu einer alternativen Geschichtsschreibung,

die mit ästhetischen Mitteln Historie in den Individuen aufsucht und auf diesem We-

ge etwas von ihren Triebkräften aufspürt. Für die Bewusstheit dieses Ansatzes spricht

die Tatsache, dass Klaus Wildenhahn am Ende des Films noch einmal Larissa Reissner

mit den Worten zitiert: »Nachdem sie mit Waffen gesiegt hat, sucht die Bourgeoisie

das verhasste Andenken an die kürzlich erlebte Gefahr mit Vergessenheit zu ersticken«

(41.06). Erklärte Zielsetzung des Filmprojekts ist nicht nur die Erinnerung, sondern die

Auseinandersetzung um sie: Sie entsteht nicht von selbst und ist nicht nur durch die

Trägheit des Vergessens gefährdet, sondern wird auch bekämpft. Der gelernte Werk-

zeugmacher Willi, der acht Jahre lang in Zuchthaus und KZ verbracht hat, beschreibt

seinen Eindruck vomUmgangmit den sozialistischen Protestbewegungen inHamburg:

»Schau dir den roten Wedding an – da sind wirklich Kämpfe gewesen, die monatelang

gedauert haben. Wo ist der rote Wedding heute? […] Die Bürgerlichen, die spekulie-

ren ja direkt auf die Vergesslichkeit der Menschen. Und vielleicht haben sie zu einem

gewissen Teil Recht …« (11.14).

III.2.6.5. Marcel Ophüls: Das Haus nebenan –

Chronik einer französischen Stadt im Kriege (1969)

Aufschlussreich für die beschriebenen Entwicklungstendenzen des historischen Doku-

mentarfilms ist der Interviewdokumentarismus des deutsch-französischen Filmema-

chers Marcel Ophüls. Ophüls wurde 1927 in Frankfurt a.M. als Sohn des jüdischen Film-

und Theaterregisseurs Max Ophüls und der Schauspielerin Hilde Wall geboren. 1933

musste die Familie nach Frankreich emigrieren und 1940 über Spanien in die USA –

nach Hollywood, wo der Vater als Regisseur arbeiten konnte. Nach dem 2. Weltkrieg

kehrte die Familie aber wieder nach Europa zurück (zur Biographie siehe Bowinkel-

mann 2008: 115). Der junge Marcel Ophüls drehte im Paris der frühen 60er Jahre Spiel-

filme und befreundete sich u.a. mit Truffaut und Godard, wandte sich dann aber dem

Dokumentarfilm zu. 1967 entstand Munich ou la paix pour cent ans (Hundert Jahre ohne

Krieg – Das Münchner Abkommen von 1938), bekannt für seine dokumentarische Methode

wurde Ophüls vor allem aber durch Le chagrin et la pitié (Das Haus nebenan. Chronik einer

französischen Stadt, 1969). Es folgten u.a. Schuldig im Sinne der Anklage – Über die Nürnber-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Ästhetische Geschichtserkenntnis

ger Prozesse (1973-76) und Hotel Terminus: Zeit und Leben des Klaus Barbie (1988), für den

Ophüls den Oscar für den besten Dokumentarfilm erhielt – ein sichtbarer Höhepunkt

seines filmischen Schaffens. Auch danach blieb Ophüls seinem historischen Sujet treu

und setzte sich in Jours en novembre (Novembertage,1991) mit dem Fall der Mauer und dem

damit verbundenen geschichtlichen Wandel in Deutschland auseinander.

Le chagrin et la pitié (eigentlich also »Leid und Mitleid«) ist Ophüls’ opus magnum

– ein in Schwarzweiß gedrehter Film von 248 Minuten, in dem er 36 Zeitzeugen aus-

führlich zu Wort kommen lässt und wie in vielen seiner Filme die Zeit des National-

sozialismus beleuchtet. Um sich nicht im Allgemeinen zu verlieren, entschied er sich

für die Konzentration auf die Ereignisse einer einzigen Stadt: Clermont-Ferrand (zu

der Entstehung des Films siehe Bowinkelmann 2008: 109f.). An diesem Ort trafen eine

Reihe von historischen Linien zusammen, die für die gesamte Situation in Frankreich

kennzeichnend waren: der Einfluss des nahegelegenen Vichy, Widerstand, Gründung

der Bewegung »Libération«, programmatische Prozesse zuerst durch die Kollaborateu-

re, dann gegen sie, Unterdrückung und Rache.

Die französische Produktion, an der auch der NDR und die Société Suisse de Ra-

diodiffusion et de Télévision beteiligt waren, wurde z.T. auch in Deutschland gedreht

(einige Gesprächspartner sind Deutsche und werden von Ophüls in ihrer Sprache be-

fragt) – zeitgleich mit den untersuchten deutschen Dokumentarfilmen ist hier eine

Arbeit entstanden, die den Inhalten und der Ästhetik dieser Filme sehr nahekam.

Der Film lässt sich viel Zeit für eine gründliche, differenzierte Rekonstruktion

einer Chronologie der Ereignisse – und zwar nicht im Sinne einer linearen und addi-

tiven Überblicksdarstellung, sondern eines sich langsam ausbreitenden Geflechts von

Erzählungen, Gegendarstellungen, Archivbildern, örtlichen Aufnahmen, Voice over-

Kommentaren etc. Der eine Interviewpartner (der Radrennfahrer Raphaël Géminiani)

behauptet, er habe in Clermont-Ferrand fast keine deutschen Soldaten gesehen (Teil II,

0.04.38), der andere (der Apotheken-Großhändler Verdier) betont: »Ich sah nur noch

Helme und Deutsche«, Teil II, 0.05.00). Es äußern sich Gegner des Marschall Pétain,

genauso aber auch Menschen, die ihn noch viele Jahre nach der Befreiung positiv

beurteilen. Gerade die Widersprüche sind konstituierend für die nachhaltige und in

die Tiefe gehende Wirkung des Films. Der Grund dafür liegt wesentlich in der Auswahl

der Gesprächspartner. Ophüls ist es gelungen, die gegensätzlichsten Persönlichkeiten

und Positionen zusammenzuführen: den ehemaligen Wehrmachtsoffizier Helmuth

Tausend und französische Widerstandskämpfer (von den Brüdern Alexis und Louis

Grave über Emile Coulaudon bis hin zu Pierre Mendès France), den damaligen Chef der

Wirtschaftsabteilung der deutschen Militärverwaltung im besetzten Frankreich Elmar

Michel und den Verfasser des Standardwerkes über die Kollaboration in Frankreich

(La Grande rafle du Vel d’Hiv) Dr. Claude Lévy, den kritischen Zeitungsredakteur Roger

Tounzé und den Kurzwarenhändler Marius Klein, der per Zeitungsannonce öffentlich

machte, dass er kein Jude sei. Ophüls gelingt es, an einigen profilierten Persönlich-

keiten diese Gegensätze exemplarisch und charakteristisch herauszupräparieren und

somit die historischen Problemstellungen kenntlich zu machen. Mit Christian de la

Mazière – damals als Franzose Kriegsfreiwilliger in der deutschenWaffen-SS und nach

dem Krieg rechtsextremer Autor sowie Berater des <ytogolesischen Diktators Étienne

Gnassingbé Eyadéma – führt er ausführliche Gespräche, in denen dieser unumwunden

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 137

zugibt, wie ihn als jungen Menschen die deutsche Armee mit ihrer Disziplin und

hierarchischen Ordnung beeindruckt habe (Teil I, 1.05.30) und wie er die Aufmärsche

in Nürnberg sowie die rituellen Formen des Nationalsozialismus als neue Religion mit

den zeremoniellen Qualitäten einer Messe erlebt habe (Teil II, 1.25.26-29.13). Ebenso

kommt der Kommunist Jacques Duclos zu Wort, der während der Dreharbeiten für

das Präsidentenamt kandidierte. Der deutsche Artillerie-General Walter Warlimont

und Hitlers Chefdolmetscher Paul-Otto Schmidt werden auf deutscher Seite befragt,

noch prominenter in die welthistorischen Entscheidungen eingebunden waren Persön-

lichkeiten wie der Diplomat Edward Spears und vor allem Sir Anthony Eden (damals

Außenminister), die von britischer Seite aus die Vorgänge beleuchten.

Nicht nur durch die gegensätzlichen Positionen, sondern auch durch die oft gezielt

antithetisch arbeitende Montage werden Kontraste erzeugt, die dem Zuschauer abver-

langen, vorgefasste Urteile in Frage zu stellen und sich den historischen Ereignissen

neu zu stellen. Dies ist Marcel Ophüls so gut gelungen, dass er auf französischer Seite

auf massiven Widerstand stieß und der Film lange Zeit in Frankreich gar nicht gezeigt

werden konnte: Die Kino-Uraufführung in Paris war erst knapp zwei Jahre nach der

Erstausstrahlung in der BRD (ARD, 18. und 21.09.1969) möglich, das französische Fern-

sehen zeigte den Film im Oktober 1981. Der Dokumentation gelang es, den Mythos vom

heldenhaften Widerstand der Franzosen unter de Gaulle gegen die Nazi-Herrschaft in

ihrem Land aufzubrechen und die Kooperationsbereitschaft mit dem Nazismus nach-

zuweisen, die bis in ideologische Sympathien und antisemitische Agitationen reichte.

Dies stellte das historische Selbstbild Frankreichs eklatant in Frage. Dementsprechend

war es de Gaulle selbst, der die Ausstrahlung des Films verhindern wollte (siehe Ophüls

in Eue 2013: 21).

Die Montage konfrontiert nicht nur Interviewaussagen miteinander, sondern auch

diese Aussagenmit historischen Filmaufnahmen–und zwar in beide Richtungen: Film-

sequenzen stellen Aussagen in Frage, aber auch Zeitzeugenaussagen die (z.T. propagan-

distischen) Filmaufnahmen. Wenn man am Ende des zweiten Teils erfährt, mit wel-

cher Brutalität, Menschenverachtung und rechtlicher Willkür nach der Befreiung die

Kollaborateure behandelt wurden, entblößt der direkt dagegen geschnittene flammen-

de Aufruf des Redners der Nationalen Befreiungsbewegung d’Astier (»Lasst die Köpfe

der Verräter rollen. Das ist Gerechtigkeit«, Teil II, 1.53.55) seinen Zynismus und seine

ideologische Verblendung. Fraglose moralische Kategorien werden grundlegend verun-

sichert: Nazimitläufern gegenüber entsteht Mitgefühl, die Schilderungen des ruhigen

und über alle Rachegefühle erhabenen Bauern und Résistance-Mitgliedes Louis Grave

über seine Rückkehr aus Buchenwald und dieWiederbegegnungmit den Denunzianten

im Dorf (Teil II, 1.56.51) wenden die Empathie des Zuschauers aber wieder auf die Op-

fer des Regimes – zumal direkt im Anschluss derWehrmachtsoffizier Helmuth Tausend

gezeigt wird, der Stolz auf seine Kriegsorden verweist und die Infragestellung solcher

Symbole mit dem Neid der Leute erklärt, die solche Orden eben nicht erhalten hätten,

weil sie nicht an der Front gewesen seien …

Marcel Ophüls gelingt eine Dekonstruktion bestehender historischer Urteile zu-

gunsten einer aktiven geschichtlichen Reflexion. Der Film beginnt in Deutschland und

richtet den Blick damit auf den Ort, von dem letztlich auch die Tragödie der französi-

schen Stadt Clermont-Ferrand ausging. Ophüls beginnt bei den Tätern selbst. Die erste

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Szene zeigt den erwähnten Wehrmachtsoffizier Tausend bei der Hochzeit seines Soh-

nes. Die Hochzeitsgesellschaft betritt die Kirche von Fallingbostel, später sitzt sie im

festlich geschmückten Raum einer Gaststätte und der stolze Soldat und Vater hält eine

Rede, in der er an die Vergangenheit erinnert: »Als ich und eure Mutter vor dreißig Jah-

ren, also 1939 heirateten, da war der Himmel noch hell, aber schon schwebten die ersten

dunklen Wolken, die Wolken des 2. Weltkrieges über uns und sechs Jahre schwerster

Trennung: Das waren unsere ersten Ehejahre. Alle, die wir heute hier zusammen sind,

wünschen euch von Herzen, dass euch diese Prüfungen erspart bleiben. Deshalb wol-

len wir unser Glas erheben und unserem Brautpaar wünschen, dass sie ewigen Frieden

nicht nur im eigenen Heim, sondern auch ewigen Frieden bei uns in der Bundesre-

publik erleben. Sehr zum Wohle« (Teil I, 0.01.13). Die filmische Darstellung setzt also

unmittelbar mit einer Erinnerungsgeste ein und richtet das Bewusstsein des Zuschau-

ers auf den Vorgang einer historischen Rückschau – mit all ihren Verzerrungen und

Verkürzungen. Durch die Anwesenheit unterschiedlicher Generationen im Raum, den

Tonfall der Erzählung, den Rückgriff auf vergangene Ereignisse und durch die schon

vor dem Beginn der Trauung gezeigten Bilder vom Ehrenmal für die im 1. Weltkrieg

Gefallenen entsteht eine Wahrnehmung von Zeit, die zum Ausgangspunkt der histori-

schen Erinnerungstätigkeit wird.

Schon die erste Interviewszene (sie schließt an einige Aufnahmen von Clermont-

Ferrand und einen Off-Kommentar an) konterkariert den Auftritt des deutschen Offi-

ziers: Sie ist auffallend ähnlich aufgebaut, indem wieder ein Vater dem lauschenden

Kreis seiner Familie erzählt, wie es damals gewesen sei – diesmal aber ein Franzose in

Clermont-Ferrand selbst (Teil I, 00.02.34.). Der Apotheken-Großhändler und Teilneh-

mer an der Résistance Marcel Verdier schildert, wie die beiden wesentlichen Gefühle

während seiner Aktivitäten im Widerstand Leid und Mitleid gewesen seien, und liefert

damit die Motive für den Filmtitel. Die Parallelität des Bildaufbaus bei gleichzeitiger

inhaltlicher Gegensätzlichkeit präpariert das Spannungsverhältnis sich widersprechen-

der Positionen heraus, sodass der Zuschauer sofort auf seine eigene Urteilstätigkeit zu-

rückgeworfen wird und realisiert, dass es bei diesem historischen Filmprojekt um eine

höchst anspruchsvolle und politische Aufgabenstellung geht.

In seinem Zentrum steht die Erzählung. Auch Marcel Ophüls geht für seine his-

torische Rekonstruktionsarbeit an unterschiedlichste Orte, um deren atmosphärische

Ausstrahlung und Symbolik zu nutzen, welche die angestrebten Erinnerungsprozesse

unterstützen sollen. Insgesamt ist Le chagrin et la pitié aber kompositorisch maßgeblich

auf der Vielzahl der Interviews aufgebaut. Diese Gespräche erfüllen sehr verschiedene

Funktionen: Sie veranschaulichen und konkretisieren durch persönliche Schilderungen

die vorher allgemeiner angesprochenen historischen Vorgänge, sie differenzieren durch

die charakterisierten Kontrastierungen verschiedener Standpunkte bestehende histori-

sche Urteile, sie individualisieren aber auch die historischen Begriffe: »Résistance« wird

durch die Begegnungmit ihren so unterschiedlichen Vertretern wie dem sozialistischen

Bauern Grave über den späteren Funktionär einer antialgerischen Terrororganisation

Bidault bis hin zum konservativen, aus seiner Abneigung gegen den Kommunismus

keinen Hehl machenden Colonel Raymond Sarton du Jonchay zu einer ausgesprochen

vielgestaltigen Bewegung, »deutsche Soldaten« zeigen sich in ihrer Haltung genauso

als unverbesserliche, dumpfe Militaristen wie als skeptisch gewordene, über das Ende

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 139

Hitlers dankbare Männer, ein Anwalt wie Maître Henri Rochat verleiht dem Begriff der

»Gerechtigkeit« durch sein Pochen auf die Pflicht eines Verteidigers, ohne Ansicht der

Person sowohl die von den Kollaborateuren angeklagten Menschen als auch nach der

Befreiung die Kollaborateure selber zu verteidigen (Teil II, 1.52.19), Bedeutung.

Vor allem aber steht hinter den Interviews die Intention, den historischen Her-

gang zu rekonstruieren. Hierin unterscheidet sich der Film am deutlichsten von den

Dokumentationen Nestlers, Grabes, Runges undWildenhahns in den 60ern: Die Quan-

tität der Interviews hat auch damit zu tun, dass Marcel Ophüls nicht juristisch, aber

empirisch belegen und argumentieren will. Er betont zwar selbst, dass es ihm immer

ein wesentliches Anliegen gewesen sei, durch die Interviews dem Zuschauer die Mög-

lichkeit zu geben, seine Protagonisten als Menschen kennen zu lernen (Kürten 2016:

2), und tatsächlich verfolgt er nie die Technik eines Eberhard Fechners, am Schneide-

tisch Dialoge zu konstruieren, die es nie gab. Er lässt sich viel Zeit in seinen Gesprä-

chen, sodass der Zuschauer den Interviewten oft sehr nahekommt. Sie sind bei Op-

hüls nie Stichwortgeber oder Lieferanten von autorisierten Beweisen. Trotzdem sind

es so viele, dass man nicht lange bei einem von ihnen verweilen kann. Sie erscheinen in

klar begrenzten Gesprächsausschnitten, von denen am Ende aber wieder übergeleitet

wird zu dem übergeordneten Sachzusammenhang: der Auseinandersetzung mit dem

Nationalsozialismus in Clermont-Ferrand bzw. in Frankreich überhaupt. So erhalten

dann auch die Archivaufnahmen ihren entsprechenden quantitativen Stellenwert: Aus-

gedehnte deutsche und französischeWochenschausequenzen, Propagandaszenen über

den 1. Weltkrieg, private Archivbilder, ausführlich zitierte und fotografierte Zeitungs-

artikel, Kabarettaufnahmen, Kinoausschnitte u.a. dienen zur Veranschaulichung der

historischen Ereignisse und rücken die Dokumentation phasenweise in die Nähe des

Kompilationsfilms.

Marcel Ophüls möchte letztlich herausfinden, wie sich die Landsleute im Unter-

schied zu der späteren Mythenbildung in der Nachkriegszeit und bis in die 70er Jahre

hinein während der Besatzungszeit tatsächlich verhalten haben. Diese aufklärerische

Tendenz ist verständlich, denkt man an die historischen Verzerrungen und das Aus-

weichen vor der Verantwortung – natürlich auch in Deutschland, wo man sich, wie

einige Interviews zeigen, noch Ende der 60er Jahre seiner Taten unter Hitler rühmen,

das Elsass als eigentlich deutsch bezeichnen und die Niederlage im Krieg bedauern

konnte. Ophüls geht es weniger um das historische Individuum selbst – da sind die

zeitgleich produzierenden Runge und Grabe konsequenter. Sein Anliegen ist analyti-

scher und zielt stärker auf die Aufdeckung verborgener kollektiver Zusammenhänge

der Geschichte.

Avantgardistisch wirkt der Film in den Momenten, in denen Ophüls ähnlich wie

einige Jahre zuvor Jean Rouch und Edgar Morin in Chronique d’un été als Interviewender

offensiv in Erscheinung tritt. Oft hört man seine Fragen, ebenso seine spontanen emo-

tionalen Reaktionen, manchmal ist er mit dem Gesprächspartner zusammen im Bild,

und an einer Stelle wird seine Anwesenheit sogar symbolisch hervorgehoben: Im Inter-

viewmit Madame Solange, die nach der Befreiung zu 15 Jahren Haft wegen angeblicher

Denunziation verurteilt wurde, sieht man Ophüls für einen längeren Moment im Spie-

gel des Friseursalons der Dame (Teil II, 1.46.49) – seine Anwesenheit bekommt dadurch

einen etwas unwirklichen, doppeldeutigen Charakter im Sinne eines immateriellen,

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Ästhetische Geschichtserkenntnis

allgegenwärtigen Beobachters, der in das Gewissen der für Marschall Pétain sympathi-

sierenden Madame hineinleuchtet, und zugleich einer Verbildlichung von Selbstwahr-

nehmung. Ophüls thematisiert hier seine eigene Rolle als Fragender, der gerade in die-

ser Szene in die intimsten, schmerzlichsten Erinnerungen einer älteren Frau eindringt.

Diese Einstellungen, in denen Ophüls sich bewusst zumGegenstand seines eigenen Fil-

mes macht, zeichnen sich also durch ein hohes Maß an Selbstreflexivität aus, die schon

weit in die Dokumentarästhetik der späteren Jahrzehnte voraus weist.

Marcel Ophüls tritt nicht hinter seinen Gegenstand zurück, sondern bezieht sich

in die Ästhetik seiner Darstellung offensiv mit ein. Er durchkreuzt eine naive filmische

Abbildhaltung und nötigt dem Rezipienten ab, auch die subjektiven Stellungnahmen

des Regisseurs zur Kenntnis zu nehmen und in die Auseinandersetzung mit dem dar-

gestellten Inhalt einzubeziehen. Anders als Michail Romm in Der gewöhnliche Faschismus

suggeriert er dabei aber nicht, dass seine Position die richtige sei – die Widersprüche

und Antwortlosigkeiten der Darstellung bestätigen nicht das eigene Weltbild, sondern

befreien von vorgefassten Denkgewohnheiten und provozieren zu eigenständiger Ur-

teilsbildung.

III.2.7. »History goes pop«?11 – Konsequenzen des Konstruktivismus

für den geschichtlichen Dokumentarfilm

Der historische Dokumentarfilm erfuhr, wie gezeigt werden konnte, eine entscheiden-

de Grundlegung in den Jahren 1967 bis 1972 durch die Ausarbeitung des Interviewdo-

kumentarismus. Eine maßgebliche Zäsur für seine weitere Entwicklung bildet das in

Kap. III.1.3. dargestellte Paradigma des Konstruktivismus. Dessen philosophische Aus-

formulierung in den 70er Jahren durch Watzlawick, von Glasersfeld, von Foerster u.a.

fand früh seinenNiederschlag in der Geschichtswissenschaft. Jörg Baberowski skizziert

die Position, die sich imwissenschaftlichen Umgangmit der Geschichte etablierte: »Die

Geschichte hat keine Richtung, sie hat keinen Sinn, keinen Anfang und kein Ende. Sie

ist, was die diskursiven Praktiken aus ihrmachen. […] Praktiken, in denen sich das Sub-

jekt konstituiert« (Baberowski 2005: 196). Zeitgleich mit der Philosophie des Konstruk-

tivismus interpretiert HaydenWhite bereits 1973 in seiner ArbeitMetahistory:The histori-

cal imagination in nineteenth century europe (dt.: Metahistory: Die historische Einbildungskraft

im 19. Jahrhundert in Europa, 1991) Geschichte als »Narration« und spricht ihrer Wissen-

schaft die Möglichkeit ab, Tatsachendarstellung zu sein. An anderer Stelle formuliert

White: »Der Modernismus löst die Probleme, die der traditionelle Realismus aufwirft

– nämlich: wie kann die Realität realistisch repräsentiert werden? –, indem er einfach

die Basis aufgibt, auf der der Realismus als Opposition von Fakt und Fiktion konstru-

iert wird. Die Ablehnung der Realität eines Ereignisses untergräbt genau den Begriff

des ›Faktums‹, an dem der traditionelle Realismus orientiert war. Damit ist das Ta-

bu gebrochen, das (außer im offenkundig ›phantastischen‹ Diskurs) eine Vermischung

von Fakten und Fiktion unterbindet« (White 2003: 194). Fredric Jameson diagnostiziert

vor diesem Hintergrund bereits 1988 ein »Verschwinden des historischen Referenten«,

11 So der Titel der vonBarbara Korte und Sylvia Paletschek 2009herausgegebenenAufsatzsammlung

über die neuere Entwicklung filmischer Geschichtsdarstellung.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 141

da »die Vergangenheit als ›Referent‹ schrittweise in Klammern gesetzt [werde], bis sie

schließlich ganz ausgelöscht ist und nurmehr ›Texte‹ hinterlässt«.Geschichtewerde zur

»abwesenden Ursache«, unzugänglich und damit nicht produktiv aufzuarbeiten (zit. in

Keilbach 2010: 249). Die Konsequenzen für die Darstellung von Geschichte sieht Ro-

bert Rosenstone 1995 deutlich vorgezeichnet: »Während die professionellen Historiker,

von wenigen Ausnahmen abgesehen, weiterhin ganz traditionell schreiben, haben ei-

nige eher unbekannte Filmemacher und Videographen damit begonnen, eine Art von

Geschichtsschreibung zu entwickeln, die wir getrost postmodern nennen können. […]

Die postmoderne Geschichtsschreibung wurde geboren, sie lebt, und es geht ihr im Au-

genblick gut. Sie existiert weniger auf Seiten als auf Leinwänden, und sie ist die Schöp-

fung von Filmemachern und Videographen« (Rosenstone 2003: 45). Als Kennzeichen des

postmodernen Films nennt Rosenstone Selbstreflexivität, Multiperspektivität, Vermei-

dung von Linearität, Ironisierung des Erzählvorgangs, humoristisch-respektlose Annä-

herung an die Vergangenheit, Begrüßung von Widersprüchen, Fragmentarischem und

Parteilichkeit, fiktionale Veränderung von Ereignissen, Gegenwart als Ausgangspunkt

des Darstellungsinteresses (Rosenstone 2003: 46).

Judith Keilbach verweist auf Jean Baudrillard, der bereits 1978 die Entwicklung his-

torischerWissenschaft auf den Film bezieht: »Aus demVerlust vonGeschichte resultiere

ihr triumphaler Einzug ins Kino, wo Geschichte fetischisiert werde, um ihren Verlust

zu verbergen« (Keilbach 2010: 249). Damit ist eine Entwicklung beschrieben, die Barba-

ra Korte und Sylvia Paletschek schließlich unter dem Titel »History goes pop« zusam-

menfassen (Korte/Paletschek 2009). Die Aufarbeitung und Darstellung von Geschich-

te verlagert sich tatsächlich seit den 80ern unaufhaltsam von den wissenschaftlichen

Institutionen in die öffentlichen Medien und ins Kino – während sich Fachhistoriker

mit den erkenntnistheoretischen Unsicherheiten historischer Methodik auseinander-

setzen, bringen Fernsehanstalten und Kinoproduzenten filmische Darstellungen her-

vor, die das gesellschaftliche Bedürfnis nach Geschichtsbildern in einem inzwischen

fast inflationären Ausmaß bedienen. Jubiläen wie der hundertste Jahrestag des Aus-

bruchs des 1. Weltkrieges, 500 Jahre Luther und die Reformation, 50 Jahre Achtund-

sechzig, 30 Jahre Mauerfall bilden Anlässe für unzählige Spiel- und Dokumentarfilme,

in unterschiedlichen History-Formaten werden im Fernsehen täglich Geschichtssen-

dungen ausgestrahlt, und Blockbuster wie 300 (über den Kampf der Spartaner gegen

die Perser; Zack Snyder, 2006), Spielbergs Schindler’s List (1993) oder Der Baader Meinhof

Komplex (Bernd Eichinger, 2008) erreichen im Kino ein Millionenpublikum.

Man wird der Popularisierung von Geschichte nicht gerecht, wenn man sie nur aus

der Jagd nach Quoten und Kinobesuchern herleitet, denn diese Erklärung beantwortet

nicht, warum überhaupt ein Bedürfnis im Publikum besteht, das man so erfolgreich

bedienen kann. Korte und Paletschek weisen darauf hin, dass seit den 80er Jahren ein

kontinuierlich sich steigerndes Interesse an der Geschichte besteht, das sich nicht nur

in den Filmproduktionen niederschlägt, sondern auch in Unterhaltungsliteratur, Aus-

stellungen, Mittelaltermärkten, Computerspielen und Internet: »Wie nie zuvor ist Ge-

schichte in den Alltag eingedrungen und scheint dabei verschiedenste Bedürfnisse zu

befriedigen: nach historischer Bildung und Unterhaltung, nach Entspannung und Zer-

streuung, nach Identität und Orientierung, nach Abenteuer und Exotismus, nach neu-

en Erfahrungen und Erlebniswelten oder auch nach einer Flucht aus dem Alltag in eine

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Ästhetische Geschichtserkenntnis

Vergangenheit, die überschaubar und weniger komplex erscheint als die Gegenwart«

(Korte/Paletschek 2009: 9).

Dieses eigentümliche Verhältnis eines erkenntnismäßigen »Verlustes von Geschich-

te« und eines gleichzeitigen gesteigerten Interesses an ihr konfrontiert den Geschichts-

film mit einer grundlegenden Herausforderung: Einerseits kommt ihm die Aufgabe ei-

ner möglichst lebendigen Hinführung an die Geschichte zu, andererseits muss er sich

selber gegenüber Rechenschaft ablegen über die Angemessenheit seinerMethodik. Fakt

und Fiktion werden seitdem in immer neuen Spielarten aufeinander bezogen – das Er-

gebnis sind diverse Varianten hybrider Formen, die unterschiedliche ästhetische Ver-

fahren z.T. fließend ineinander übergehen lassen.

Eine der wichtigsten dieser hybriden Formen ist das viel beschriebene und disku-

tierte »Doku-Drama«.12 Es hat seine Vorläufer schon Anfang der 70er Jahre in Pro-

duktionen wie der bereits erwähnten Operation Walküre von 1971 (Hißnauer 2010: 306).

Zum eigentlichen Durchbruch ist es aber durch die für den NDR gedrehten Fernseh-

filme Heinrich Breloers und Horst Königsteins in den 80er Jahren gekommen, die ih-

ren Höhepunkt in dem 1997 entstanden Zweiteiler Todesspiel (über die Ereignisse im

»Deutschen Herbst« 1977) erreichten und bis heute in Produktionen wie Speer und Er

(2005) oder Brecht (2019) ihre Fortsetzung erfahren. Sie verbinden dokumentarisches

Archivmaterial mit Zeitzeugeninterviews und nachgestellten Szenen: »[Wir] machen

für die Zuschauer ein Ganzes daraus und geben ihnen ein Stück aufgelöster Geschichte

zurück« (Breloer in Feil 2003: 116). Im Unterschied z.B. zu Morris’ Thin blue line geht

es in den Spielszenen nicht um kurze, verfremdete Sequenzen, die chiffrenartig ein

bedeutungshaftes und atmosphärisches Signal setzen, sondern um ein Auffüllen des

fehlenden empirischen Materials zwecks Veranschaulichung und Verlebendigung. Die

gleichberechtigte Verwendung dokumentarischer Elemente und Reenactments dient

einer Vereinheitlichung von faktischem Bericht und Fiktion, die wiederum die Funkti-

on hat, die Unmittelbarkeit historischer Wahrnehmung zu garantieren. Zielsetzung ist

für Heinrich Breloer das »Ganze« des geschichtlichen Ereignisses – es soll ein Zusam-

menhang der Geschichte dargestellt werden, bei dem die empirische Urteilsgrundlage

dem Zwecke gedanklicher und emotionaler Geschlossenheit untergeordnet wird. His-

torischer Stoff wird als Grundlage einer »wahren Geschichte« verwendet, um ihn »im

Modus des Dramas« (Steinle 2009: 149) zu entfalten und auf diesem Wege die Einheit

eines zielgerichteten, spannungsgeladenen Handlungsgeschehens zu suggerieren, das

die befriedigende Konsistenz eines Zusammenhangs gewährleistet.

Die Kritik am Doku-Drama setzt genau hier an: Die Spielszenen täuschten eine

Geschlossenheit und Transparenz der Geschichte vor, die sie gar nicht habe, Wider-

sprüche würden übergangen, die Oberflächenreize des Dekors einer interpretatori-

schen Analyse vorgezogen, der Zusammenhang der gespielten Handlung werde als ob-

jektive Wahrheit ausgegeben und das dokumentarische Material aus der Darstellung

weitgehend verdrängt (siehe Hißnauer 2010: 310) – letztlich spricht hieraus der grund-

sätzliche Vorwurf der Verletzung geschichtlicher Tatbestände. Tatsächlich fällt z.B. bei

Todesspiel auf, dass bei aller Unmittelbarkeit der nachgestellten Szene, Eindringlichkeit

mancher Zeitzeugenaussage und Dramatik der Ereignisse die eigentliche Frage, um

12 Zur Debatte um den Begriff siehe Ebbrecht/Steinle 2008 und Hißnauer 2008

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 143

die sich die Darstellung drehen müsste, gar nicht behandelt wird: das Zustandekom-

men der thematisierten historischen Situation und damit vor allem auch die Motive

der Handelnden, die Gründe der seit Ende der 60er Jahre Deutschland erschütternden

Auseinandersetzung der Generationen. Genauso fehlt eine in den Film integrierte, me-

thodisch bewusste Reflexion über die Herkunft und den Aussagewert der verwendeten

Archivbilder – solche Elemente werden der Dramaturgie einer spannungserzeugenden

Handlung untergeordnet. So konstatiert Thomas Elsaesser: »Die wechselnden Perspek-

tiven erzeugen große Dramatik und menschliches Interesse, aber verschleiern zugleich

geschickt, was bezeichnenderweise abwesend ist« (Elsaesser 2006/2007: 54) – nicht die

Ambivalenz jener Jahre habe im Darstellungsinteresse Breloers gelegen, sondern eine

Identifikation v.a. mit Ex-Kanzler Schmidt (ebd.: 57). Die Akzentverschiebung, die mit

dieser Intention verbunden war, wurde mehrfach beschrieben. Nikolaus von Festen-

berg kritisierte schon 1997: »Breloers Film und Buch zeigen die terroristischen Täter

als Schemen. In den Texten ihrer Botschaften regiert das Passiv, herrschen anonymi-

sierende Formulierungen vor. Das Subjekt erscheint wie ausgelöscht. Formeln ersetzen

die Wirklichkeit« (Festenberg 1997: 172). Zugunsten seiner Deutung manipuliere Brelo-

er das Quellenmaterial (Schütz 2014: 397), historische Widersprüche würden bewusst

geglättet (ebd.: 398f.), sein eigener Kommentar aus dem Off »wirkt nicht nur ordnend,

sondern zum Teil wertend und gibt dadurch eine bestimmte Lesart des zuvor im Inter-

view Gesagten oder durch Bilder des nachfolgend Gezeigten vor«, und die Interviews

selbst seien bereits stark auf gewünschte Aussagen hingeführt (Schumacher 2011: 70f. u.

92). Die Befreiung der »Landshut« wird als »Happy End« inszeniert, die RAF-Mitglieder

als »größenwahnsinnige Verbrecher« bezeichnet, Schleyers NS-Verstrickung dagegen

relativiert und das staatliche Vorgehen als unabwendbar hingestellt (ebd.: 81, 88, 90

u. 95). Dieses Vorgehen habe nicht zuletzt Konsequenzen für die Auffassung von Ge-

schichte. Julia Schumacher entdeckt in Breloers Darstellung eine Position, die in den

Vorgängen von 1977 »ein nahezu abgeschlossenes historisches Ereignis« sieht – »in dem

durch Todesspiel veranschaulichten Diskurs ist Vergangenheitsbewältigung nicht mehr

als gesellschaftliches Bedürfnis erfahrbar« (ebd.: 100 u. 106).

Hier ist nicht der Ort, das Doku-Drama in seinen diversen Erscheinungsformen

sowie die zahlreichen gleichzeitigen alternativen Ansätze dazu zu referieren und zu

diskutieren, zumal einige Repräsentanten des gegenwärtigen Dokumentarfilms wie

Harun Farocki, Romuald Karmakar und Volker Koepp im Vergleich mit den Arbeiten

Andres Veiels ohnehin an späterer Stelle ausführlicher behandelt werden. Es geht an

dieser Stelle vielmehr darum, die Problemstellung kenntlich zu machen, mit der sich

der heutige historische Dokumentarfilm auseinander zu setzen hat und auf die auch

das filmische Werk Andres Veiels auftrifft.

Der Verzicht auf einen historischenWirklichkeitsanspruch kann auf der einen Seite

zu einer Verselbständigung der am subjektiven Erlebnis interessierten Fiktion führen,

wie dies über das Doku-Drama hinaus in unzähligen Varianten heutigen Geschichtski-

nos und -fernsehens geschieht – von Sendungen des ZDF unter Knopp und Blumenberg

über Doku-soaps wie dem Schwarzwaldhaus 1902 (SWR/ARD 2001/2) bis hin zu Krimis,

die geschichtliche Themen aufgreifen, diese letztlich aber einem Unterhaltungsbedürf-

nis unterwerfen, das den historischen Inhalt eher instrumentalisiert als untersucht (in

Dominik Grafs 2017 ausgestrahltem Tatort Der rote Schatten z.B. wird die Frage thema-

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Ästhetische Geschichtserkenntnis

tisiert, ob die RAF-Mitglieder in Stammheim 1977 nicht doch getötet wurden – eine

Mischung aus historischen Spekulationen, lehrfilmartig aneinandergereihten, bis zum

Klischee erstarrten Archivbildern, aus Nacktaufnahmen der Polizeichefin und einem

Beziehungsdrama, das mit dem Thema gar nichts zu tun hat). Gegenüber dem po-

sitivistischen Wissenschaftsbetrieb, der an einem alten Wirklichkeitsbegriff festhält,

macht sich mit solchen Filmen das Erlebnisbedürfnis des Subjekts geltend – wenn Ge-

schichte ein Narrativ ist, dann tritt die Fiktion mit ihrem umfassenden Erlebniswert

in ihre Rechte. Dies führt allerdings, wie am Beispiel des Todesspiels skizziert, leicht

zu der Verdrängung eines selbstreflexiven Methodenbewusstseins und zu einer Aus-

blendung der durch das dokumentarische Material herausgeforderten Sachanalyse. In

letzter Konsequenz gehen aus einer solchen Haltung dann Spielfilme hervor, die ein

historisches Thema zum Inhalt haben, genau recherchiert sind, um die Autorität »tat-

sächlicher Wahrheit« reklamieren zu können, zugleich aber im Spiel bleiben, das den

Unterhaltungswert höher als den Erkenntniswert stellt – man denke an Produktionen

wie Der Untergang von Oliver Hirschbiegel (2004).13

Auf der anderen Seite stoßen wir auf eine große Breite an filmischen Ansätzen, die

hochartifizielle Selbstbefragungen über die Konstruktion von geschichtlichen Bildern

und die Mechanismen ihrer Rezeption unternehmen – als eine der Möglichkeiten ist

bereits der Essayfilm angesprochen worden. Ähnlich wie Chris Marker ist z.B. Harun

Farocki mit seinem Film Bilder der Welt und Inschrift des Krieges (1988) daran interessiert,

durch das Gegeneinander- und Nebeneinandersetzen einer Fülle unterschiedlichster,

die NS-Zeit genauso wie die Gegenwart betreffender Bilder wie Zeichnungen, Fotogra-

fien, Filmsequenzen aus historischen Archiven, Spielfilmen oder aktuellen Aufnahmen

aus der technischen Welt Korrelationen herzustellen, durch die sich die Bilder gegen-

seitig kommentieren und z.T. auch entlarven. Es geht also um die Wirklichkeit von

Bildern, »deren manipulative Qualität zu dekuvrieren das zentrale Anliegen Farockis

[ist …]. Das verloren gegangene Vertrauen in die suggestive Evidenz der Bilder ersetzt

Farocki nicht durch eine neue, autoritativ abgesicherte Haltung, die nicht angreifbar

wäre: Er tritt als Vermittler auf, der trotz oder gerade aufgrund der Vielzahl der ver-

schiedenen Bilder und ihrer Diskurse nicht vorgibt, diese analytisch durchdrungen zu

haben. Er isoliert Bilder aus ihrem ephemeren Funktionszusammenhang, um die ver-

meintlich monadische Aussage, die ihnen eingeschrieben ist, zu untersuchen. Dabei

rücken die Voraussetzungen der Bildproduktion und -verwertung in den Mittelpunkt«

(Meyer 2005: 165 u. 175).

Diese Filme sind stark geprägt von demGestus der Distanz – es äußert sich in ihnen

immer wieder die Intention der Kritik im Sinne einer Bewusstwerdung unhinterfrag-

ter Seh- und Denkgewohnheiten. Der Weg zum Gegenstand kann aus der Sicht dieser

Positionen nicht über die Selbstreflexion des erkennenden Subjekts hinweggehen, und

insofern muss zunächst Abstand genommen werden vom Inhalt, also der Geschichte.

Es wird infrage gestellt, dass dieser Inhalt vom Subjekt unabhängig ist, denn eine sol-

che Unterscheidung würde schon wieder eine vorfilmische Wirklichkeit voraussetzen.

Insofern beharren diese Arbeiten auf dem Anspruch, sich auf das Selbst des Autors und

13 Zur Kritik an dieser Produktion siehe W. Wende (2011)

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Geschichte im Dokumentarfilm 145

des Zuschauers zu konzentrieren. Bei ihnen begegnet zugleich wiederum die Schwie-

rigkeit, dass bei aller Kritik an naiven Wirklichkeitsauffassungen dann doch unein-

gestandene Faktizitätsbindungen auftreten – z.B. durch die Art der Verwendung einer

Stimme aus demOff –, und durch die primäre Reflexion auf den Autor und den Rezipi-

enten die Geschichtsinhalte, die letztlich ja doch einer ausgiebigen Analyse bedürfen, in

nur sehr geringemMaße eine Darstellung finden. Hier tritt der historische Gegenstand

hinter dem Methodenbewusstsein zurück. Es geht in dem filmgeschichtlichen Diskurs

über Fiktion und Dokumentation offensichtlich also um das Verhältnis von Identität

und Distanz. Die modernen hybriden Formen vom inszenatorisch arbeitenden Doku-

mentarfilm bis zum Spielfilm, der dokumentarische Versatzstücke verwendet, setzen

sichmit der Frage auseinander, wie eine Anverwandlung von Geschichte gelingen kann,

in der das Subjekt im vollen Bewusstsein seiner produktiven Tätigkeit zu historischer

Erkenntnis gelangt.

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460634-006 - am 13.02.2026, 07:25:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460634-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

