3 Kampfe und Staat

3.3 Subalterne politische Praxen

Gramsci setzte sich mit dem Phinomen der Subalternitit in einem Essay zu der po-
litischen Situation in Siiditalien auseinander. Gramsci beschreibt dort die Situation
der Biuer*innen in Stiditalien folgendermafien:

»Der Sliden kann als ein Gebiet der weitgehenden sozialen Zersetzung bezeichnet
werden; die Bauern, die die grofie Mehrheit seiner Bevélkerung bilden, haben
keinerlei Zusammenhang untereinander [..]. Die Gesellschaft des Stdens ist ein
grofler Block, der sich aus drei sozialen Schichten zusammensetzt; der grofRen,
gestaltlosen und zusammenhangslosen Bauernmasse, den Intellektuellen aus
der kleinen und mittleren Dorfbourgeoisie sowie den Grofigrundbesitzern und
den grofien Intellektuellen. Die Bauern des Siidens sind stindig im Aufruhr,
aber als Masse kénnen sie ihren Bestrebungen und ihren Noten keinen zentra-
lisierten Ausdruck verleihen. Die Mittelschicht der Intellektuellen erhilt von
der bauerlichen Basis die Impulse fiir ihre politische und ideologische Tatigkeit.
Die Grofdgrundbesitzer und die groflen Intellektuellen zentralisieren und be-
herrschen in letzter Instanz diesen ganzen Komplex von WillensduRerungen auf
politischem beziehungsweise ideologischem Cebiet.« (Gramsci 1980, S. 204—205)

Fur die stiditalienischen Biuer*innen und andere in dhnlichen gesellschaftlichen
Lagen pragte Gramsci den Begriff der Subalternitit. Laut Maria Do Mar Castro Va-
rela und Nikita Dhawan bezeichnet er mit diesem Begriff all diejenigen, » [...] die
keiner hegemonialen Klasse angehéren, die politisch unorganisiert sind und tiber
kein allgemeines Klassenbewusstsein verfiigen« (Castro Varela und Dhawan 2005,
S. 69). In der Folge wurde der Subalternititsbegriff aufgegriffen und durch weitere
wissenschaftliche Arbeiten entwickelt, auch in Kritik zu und iiber Gramscis Kon-
zeption hinaus.

Jens Wissel weist darauf hin, dass der Begriff der Subalternen »[...] sowohl klas-
sentheoretisch als auch geschlechter- und rassismustheoretisch zu unbestimmt«ist
(Wissel 2015, S. 30). Meines Erachtens liegt gerade in der Unbestimmtheit auch die
Stirke des Begriffs: Im Gegensatz zu beispielsweise dem Begriff des Proletariats
kann der Begrift der Subalternen die unterschiedlichen gesellschaftlichen Positio-
nen der Marginalisierten, Prekarisierten und Beherrschten mitsamt den damit ver-
bundenen, intersektionalen Herrschaftsverhiltnissen fassen. Das, was diese hete-
rogene und ansonsten oft unverbundene Menge von Personen unter einen Sammel-
begriff eint, ist einzig ihre unterworfene gesellschaftliche Position, ihr Ausschluss
von den Arenen relativ zentralisierter gesellschaftlicher Macht, dem Staat und der
Zivilgesellschaft.

Neben diesem realen Ausschluss werden Subalterne immer wieder nicht als
selbstbestimmt handelnde, politische Subjekte verstanden — auch und gerade in
wissenschaftlichen Diskursen. In diesem Sinne sind sie Ziel epistemischer Gewalt.

- am 14.02.2026, 08:13:01,

37


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

David Lorenz: Die umkampfte Dublin-Verordnung

Gayatri Chakravorty Spivak (2008) macht in ihrem Essay Can the Subaltern speak?
das vielleicht prominenteste Argument in diese Richtung. Sie diskutiert die Frage,
inwieweit Subalterne unter bestimmten Bedingungen einen privilegierten Er-
kenntniszugang zu ihrer eigenen gesellschaftlichen Position und ihren Interessen
haben und diese deshalb auch am besten vertreten konnen (vgl. ebd., S. 47). Dabei
argumentiert Spivak am Beispiel der Praxis der Witwenverbrennung von Frauen
in Indien vor allem gegen Foucault und Deleuze, dass die besondere dreifache
Unterdriickungserfahrung vieler betroffener Frauen, »arm, schwarz und weiblich«
(ebd., S. 74) zu sein, nicht dazu fithre, dass sie eine »reine Form des Bewusstseins«
(ebd., S. 54) iiber ihre gesellschaftliche Lage und emanzipatorischen Politiken hit-
ten. Auch subalterne Subjektivitit sei heterogen und ideologisch geprigt und biete
keinen unmittelbaren privilegierten Zugang zu emanzipatorischen Politiken.’

Dariiber hinaus fithrt Spivak das Konzept der epistimischen Gewalt ein. Am Bei-
spiel der wissenschaftlichen Beschiftigung mit der Witwenverbrennung zeigt sie,
wie vorhandene Anteile von freiem Willen und Handlungsfihigkeit der betroffenen
Frauen in der wissenschaftlichen Rekonstruktion systematisch missachtet werden
und damit die Agency der betroffenen Frauen unsichtbar gemacht wird (vgl. ebd.,
S. 91). Wissenschaftler*innen erkennen Subalterne nicht als selbstbestimmte, poli-
tische Akteur*innen an. Um im Bild des Titels von Spivaks Aufsatz zu bleiben: aus
subalterner Position zu sprechen ist zum einen nicht per se emanzipatorisch und
bleibt dariiber hinaus prekir, weil Menschen in subalternen Positionen nicht als Ge-
sprachspartner*innen akzeptiert werden, weil ihnen nicht zugehért wird.

In dieser Arbeit stelle ich nicht die Frage nach der erkenntnistheoretischen Di-
mension subalterner Kimpfe, ich frage nicht danach und kénnte nicht beantwor-
ten, ob diese Kimpfe per se emanzipatorisch sind oder ob sich in ihnen ein »wahres
Bewusstsein« iiber die eigene gesellschaftliche Lage ausdriickt. Ich deute die dies-
beziigliche Argumentation Spivaks trotzdem kurz an, weil ich dem Missverstind-
nis entgegenwirken mochte, es ginge darum, nach der Arbeiter*innenklasse in den
Subalternen die neue gesellschaftliche Position emanzipatorischer Politik, das neue
revolutionire Subjekt zu beschreiben.

Von gréfierer Bedeutung fiir meine Arbeit als die Uberlegungen zum Klassenbe-
wusstsein der Subalternen ist Spivaks Konzeption der epistemischen Gewalt gegen-

1 Chatterjees wissenschaftliche Arbeiten spitzen dieses Argument sogar noch zu. Im Vergleich
zu der indischen Zivilgesellschaft sei die Politische Cesellschaft nach Chatterjee oft konser-
vativ, von Gewalt und Unterdriickungsverhéltnissen gepragt: »Besides, let us not forget that
a local political consensus is also likely to be socially conservative and could be particularly
insensitive, for instance, to gender or minority issues. As | have mentioned a few times be-
fore, political society will bring into the hallways and corridors of power some of the squalor,
ugliness and violence of popular life. But if one truly values the freedom and equality that
democracy promises, then one cannot imprison it within the sanitized fortress of civil soci-
ety.« (Chatterjee 2004, S. 74)

- am 14.02.2026, 08:13:01,


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Kampfe und Staat

tiber Subalternen. Immer wieder sprechen Wissenschaftler*innen diesen Kimpfen
ihre politische Dimension ab und konzeptualisieren subalterne Akteur*innen nicht
als selbstbestimmt handelnde, politische Subjekte. Diese wissenschaftliche Verken-
nung subalterner politischer Praxen wurde durch verschiedene wissenschaftliche
Interventionen kritisiert. Ein prominentes Beispiel fiir eine solche Intervention
sind die Arbeiten der South Asian Subaltern Studies Group, einer Gruppe kritischer
Historiker*innen die sich unter anderem intensiv mit der Geschichte der antiko-
lonialen Befreiungskimpfe in Indien beschiftigten. In seinem Aufsatz On Some
Aspects of the Historiography of Colonial India schildert Ranajit Guha (1982), dass subal-
terne Gruppen in Indien nicht nur der doppelten Herrschaft der indischen und der
kolonialen Eliten unterworfen waren, sondern die indische Geschichtsschreibung
die Politiken der Subalternen in ihrem Einfluss und ihrer Eigenlogik systematisch
verkannte. Entsprechend erzihlten die Geschichtswissenschaftler*innen die Ge-
schichte des antikolonialen indischen Befreiungskampfes als Befreiungskampf der
indischen gegen die koloniale Elite. Die daraus resultierende elitist historiography
(ebd., S.1) ist durch ihren Eliten-Bias blind fiir die Wahrnehmung und Analyse
ganzer Felder politischer Kimpfe in der indischen Geschichte:

»What clearly is left out of this un-historical historiography is the politics of the peo-
ple. For parallel to the domain of elite politics there existed throughout the colo-
nial period another domain of Indian politics in which the principal actors were
not the dominant groups of the indigenous society or the colonial authorities but
the subaltern classes and groups constituting the mass of the labouring popula-
tion and the intermediate strata in town and country — that is, the people. This
was an autonomous domain, for it neither originated from elite politics nor did its
existence depend on the latter. [...] Far from being destroyed or rendered virtually
ineffective, as was elite politics of the traditional type by the intrusion of colonial-
ism, it continued to operate vigorously in spite of the latter, adjusting itself to the
conditions prevailing under the Raj and in many respects developing entirely new
strains in both form an content.« (Ebd., S. 4, Herv. im Orig.)

Wahrend sich die Subaltern Studies Group von dem Mainstream der Geschichts-
schreibung ihrer Zeit abgrenzten, lag ihrem Ansatz auch eine kritische Auseinan-
dersetzung mit den marxistisch gepriagten Ansitzen einer Geschichtsschreibung
von unten zu Grunde. Letztere analysierte, laut Chakrabarty, bis in die 1970er Jah-
re die Revolten der Landbevolkerung als Ausdruck eines »riickwirtsgewandten,
»vorpolitischen« Bewusstseins (vgl. Chakrabarty 2002, S.9). Dabei sind weder
die politische Situation in Italien Anfang des zwanzigsten Jahrhunderts noch die
Situation in Indien unter britischer Kolonialherrschaft mit der aktuellen Situation
in Deutschland und der EU der Gegenwart gleichzusetzen. Aber das Argument ldsst
sich tibertragen: dass es niamlich eine Reihe von Kimpfen subalterner Akteur*in-

- am 14.02.2026, 08:13:01,

39


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

David Lorenz: Die umkampfte Dublin-Verordnung

nen gibt, die sowohl vom Mainstream der Geschichtswissenschaften als auch von
marxistischen Geschichtswissenschaftler*innen als in einer »vorpolitischen« Phase
kollektiver Organisierung und Auseinandersetzung verfangen konzeptualisiert
werden (vgl. Chatterjee 2004, S. 39).

Wahrend Spivak, Guha, Chatterjee und Chakrabarty in den geschilderten Pas-
sagen die epistemische Gewalt gegeniiber Subalternen, die Leerstellen und Schlag-
seiten der wissenschaftlichen Theoriebildung, herausarbeiten, entwickelte der Po-
litikwissenschaftler und Anthropologe James Scott einen Ansatz zum Verstindnis
subalterner Kimpfe in ihrer spezifischen Form, der diesen nicht ihren politischen
Charakter abspricht. Scott beobachtete im Zuge seiner Forschung zu den Kimpfen
von Biuer*innen im globalen Siiden, dass Wissenschaftler*innen den Biuer*innen
vor allem dann Aufmerksamkeit gewidmet haben, wenn diese im grofen Mafistab,
organisiert Teil von Protestbewegungen, Rebellionen oder Revolutionen waren (vgl.
Scott 1985, S. XV, 28—29). Diese Formen 6ffentlicher, konfrontativer politischer Pra-
xen waren aber in der Geschichte der Kimpfe von Biuer*innen sehr selten, da sie
auch aufgrund der besonders schwachen gesellschaftlichen Lage der Biuer*innen
extrem gefihrlich waren und zumeist mit starker Repression beantwortet wurden.
Dieses Beispiel verdeutlicht, dass ein wissenschaftlicher Fokus allein auf diese Pra-
xen die subtileren politischen Praxen in diesem Feld verkennt und und somit nicht
in der Lage ist, politische Prozesse in subalternen Milieus zu begreifen:

»Formal, organized political activity, even if clandestine and revolutionary, is typ-
ically the preserve of the middle class and the intelligentsia; to look for peasant
politics in this realm is to look largely in vain. Itis also — not incidentally — the first
step toward concluding that the peasantry is a political nullity unless organized
and led by outsiders.« (Ebd., S. XV)

Statt in der Form solch 6ffentlicher, kollektiver Massenmobilisierungen fanden die
andauernden politischen Kimpfe der Biuer*innen Scott zufolge im Modus alltagli-
cher Widerstandshandlungen statt:

»For all these reasons it occurred to me that the emphasis on peasant rebellion
was misplaced. Instead, it seemed far more important to understand what we
might call everyday forms of peasant resistance — the prosaic but constant strug-
gle between the peasantry and those who seek to extract labor, food, taxes, rents,
and interest from them. Most of the forms this struggle takes stop well short of
collective outright defiance. Here | have in mind the ordinary weapons of rela-
tively powerless groups: foot dragging, dissimulation, false compliance, pilfering,
feigned ignorance, slander, arson, sabotage, and so forth. These Brechtian forms
of class struggle have certain features in common. They require little or no co-
ordination or planning; they often represent a form of individual self-help; and
they typically avoid any direct symbolic confrontation with authority or with elite

- am 14.02.2026, 08:13:01,


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Kampfe und Staat

norms. To understand these commonplace forms of resistance is to understand
what much of the peasantry does>between revolts< to defend its interests as best
it can.« (Ebd., S. 29)

Widerstindige Akteur*innen kénnen mit ihren Praxen dhnliche Ziele verfolgen, wie
mit 6ffentlichen politischen Praxen: Stille Landbesetzungen zielen ebenso wie 6f-
fentliche Besetzungen auf die Aneignung von Land, heimliche Pliinderungen von
Lebensmittelvorriten zielen ebenso auf Umverteilung, wie die 6ffentliche Erstiir-
mung der Lager und die demonstrative Verteilung der Vorrate. Wihrend die 6ffent-
lichen Praxen aber immer auch eine Ebene der demonstrativen symbolischen Po-
litik haben - sie sind Teil von diskursiven Kimpfen um die hegemoniale Ordnung
und damit Teil zivilgesellschaftlicher Auseinandersetzungen - zielen die verdeck-
ten Praxen vor allem auf unmittelbare, konkrete Ertrige (vgl. ebd., S. 33).

Ob eine Handlung als Widerstand bezeichnet werden kann hingt nach Scott vor
allem von ihrem Zusammenhang zu dominanten Herrschaftsbeziehungen ab:

»At a first approximation, | might claim that class resistance includes any act(s)
by member(s) of a subordinate class that is or are intended either to mitigate or
deny claims (for example, rents, taxes, prestige) made on that class by superor-
dinate classes (for example, landlords, large farmers, the state) or to advance its
own claims (for example, work, land, charity, respect) vis-a-vis those superordi-
nate classes. (Ebd., S. 290)

Mit verdeckten Widerstandspraxen vermeiden subalterne Akteur*innen die oft
drastische Repression, mit der herrschende Akteur*innen und Staatsapparate
auf demonstrative, symbolische Infragestellungen der herrschenden Ordnung
reagieren. Stattdessen fithren sie in der Gegenwart von Herrschenden ein Set an
konformen und von den Herrschenden erwarteten Praxen aus — das public transcript
(vgl. Scott 1990, S. 2). Verborgen hinter diesem schiitzenden Gewand 6ffentlicher,
symbolischer Konformitit mit der hegemonialen Ordnung existiert ein hidden
transcript verborgener Widerstandspraxen und Diskurse, die auferhalb des Blickes
der Herrschenden ausgelebt werden (vgl. ebd., S. 4). Auch in den Praxen der Herr-
schenden lisst sich die Differenz zwischen public transcript und hidden transcript
beobachten. Im Gegensatz zu den subalternen Praxen liegt hier der Grund fiir die
Differenz zwischen offentlichen und verdeckten Handlungen laut Scott allerdings
in der ideologischen Grundlage der Herrschaft:

»Another important distinction is that the necessary posing of the dominant de-
rives not from weaknesses but from the ideas behind their rule, the kinds of claims
they make to legitimacy. A divine king must act like a god, a warrior king like a
brave general; an elected head of a republic must appear to respect the citizenry

- am 14.02.2026, 08:13:01,


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

David Lorenz: Die umkampfte Dublin-Verordnung

and their opinions; a judge must seem to venerate the law. Actions by elites that
publicly contradict the basis of a claim to power are threatening.« (Ebd., S. 11)

Die spezifischen gesellschaftlichen Kimpfe, die sich aus diesen Widerstandshand-
lungen und den Reaktionen der Herrschenden oder der Vertreter*innen des Staates
ergeben, konstituieren ein eigenes Feld politischer Kimpfe, welches Scott das Feld
der infrapolitics nennt:

»The term infrapolitics, however, seems an appropriate shorthand to convey the
idea that we are dealing with an unobtrusive realm of political struggle. For a
social science attuned to the relatively open politics of liberal democracies and
to loud, headline-grabbing protests, demonstrations, and rebellions, the circum-
spect struggle waged daily by subordinate groups is, like infrared rays, beyond
the visible end of the spectrum. That it should be invisible, as we have seen, is in
large part by design —a tactical choice born of a prudent awareness of the balance
of power.« (Ebd., S.183)

Diese symbolischen und materiellen Widerstandspraxen beeinflussen und verstar-
ken sich gegenseitig (vgl. ebd., S.188). Sie werden durch eine »populire Wider-
standskultur« (popular culture of resistance) einer subalternen Community getragen
(Scott 1985, S. 35, eigene Ubersetzung). Diese driickt sich sich in »Kommentaren
und Gesprichen aus dem Off, [..] Sprichwortern, Volksliedern, Geschichte, Le-
genden, Witzen, Sprache, Ritualen und Religion« (ebd., S. 41, eigene Ubersetzung)
aus.

Die von Scott beschriebenen Widerstandspraxen konnen, wenn sie von vielen
Akteur*innen aufgegriffen und tausendfach wiederholt werden, spektakulire Ef-
fekte produzieren, staatliche Politiken ins Leere laufen lassen und zu substantiellen
Verinderungen im Regime des entsprechenden Politikfeldes fithren (vgl. ebd.,
S.36). Dass sie in verschiedenen Disziplinen der Gesellschaftswissenschaften oft
nicht wahrgenommen werden, hat mehrere Griinde. Neben der schon von Spivak
beschriebenen epistemischen Gewalt haben viele Forscher*innen laut Scott qua
Klassenzugehorigkeit keine eigenen Erfahrungen mit subalternen Kimpfen (vgl.
ebd., S.36). Dariiber hinaus stellen sich bei der Forschung zu verdeckten Wider-
standspraxen methodische Probleme. In der Regel haben weder die widerstindigen
Akteurinnen selbst noch ihre Antagonist*innen in gesellschaftlichen Auseinander-
setzungen ein Interesse an der 6ffentlichen Dokumentation der entsprechenden
Praxen. Sie tauchen weder in den Schlagzeilen der Medien auf und sind oft nicht
unmittelbar in Archiven dokumentiert (vgl. ebd., S.36). Wissenschaftliche For-
schung, die mit 6ffentlichen, schriftlichen Quellen als Datenmaterial arbeitet, wird
in vielen Fillen Schwierigkeiten haben, diese Dimension der Kimpfe zu erfassen.
Eine Wissenschaft, die blind fiir diese verdeckte Form der Kimpfe bleibt, sieht

- am 14.02.2026, 08:13:01,


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Kampfe und Staat

nur die unterwiirfige, passive Maske, welche das hidden transcript der verdeckten
widerstindigen Kampfe schiitzt. Auf diese Weise konnen weder die »stillen« Phasen
der verdeckten Kimpfe, noch die periodischen und oft gewalttitigen Aufstinde
oder Proteste verstanden werden:

»What is missing from the account of »normal« passivity is the slow, grinding,
quiet struggle over rents, crops, labor, and taxes in which submission and stupid-
ity are often no more than a pose — a necessary tactic. What is missing from the
picture of the periodic explosions is the underlying vision of justice that informs
them and their specific goals and targets, which are often quite rational indeed.
The explosions themselves are frequently asign that the normal and largely covert
forms of class struggle are failing or have reached a crisis point. Such declarations
of openwar, with their mortal risks, normally come only after a protracted struggle
on different terrain.« (Ebd., S.37)

Erst durch das Wissen iiber die Existenz des hidden transcripts einer subalternen
Gruppe lsst sich die Wucht und Befriedigung verstehen, die mit einer erstmaligen
offentlichen Konfrontation der Herrschaft vor dem Hintergrund von Jahren verbor-
gener Kimpfe verbunden mit 6ffentlicher Demut und Erniedrigung einhergeht (vgl.
Scott 1990, S. 202—227).

Die Anwendung der Begriffe Scotts auf aktuelle Auseinandersetzungen in Staa-
ten des globalen Nordens machen einige Modifikationen nétig. Es braucht unter an-
derem eine Erweiterung um einen intersektionalen Begrift von Herrschaftsverhilt-
nissen, eine Ubertragung auf die oft unpersonlichen Herrschaftsverhiltnisse in ak-
tuellen kapitalistischen Gesellschaften und ein differenzierteres Bild der Staaten in
diesen Gesellschaften. Ein Indiz fiir die Ubertragbarkeit der Erkenntnisse Scotts auf
Kiampfe an anderen Orten und in anderen Kontexten ist, dass andere Forschungen,
an anderen Orten und zu anderen Zeitpunkten, in zentralen Aspekten zu dhnlichen
Ergebnissen kommen. So hat Asaf Bayat (2013) auf der Grundlage einer Untersu-
chung der Kampfe vor und wihrend des Arabischen Frithlings im Mittleren Osten
einen eigenen Ansatz zur Konzeptualisierung subalterner Politiken entwickelt. Er
forschte iiber die Kimpfe der armen Stadtbevolkerung, von Frauen aus der Mittel-
schicht und der Jugendbewegung.

Dabei grenzte er sich von Scotts Theorien des alltiglichen Widerstands ab, de-
nen er — fiir mich nicht iiberzeugend - einen ungerechtfertigten Fokus auf Abwehr-
kimpfe im Gegensatz zu offensiven politischen Strategien sowie auf die Intention
der widerstindigen Akteur*innen zuschreibt (vgl. ebd., S. 41-45). Seinen eigenen
Ansatz bezeichnet Bayat als the quiet encroachment of the ordinary. Diesen fasst er wie

folgt:

- am 14.02.2026, 08:13:01,

43


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

44

David Lorenz: Die umkampfte Dublin-Verordnung

The notion of »quiet encroachment« describes the silent, protracted, but perva-
sive advancement of the ordinary people on the propertied, powerful, or the pub-
lic, in order to survive and improve their lives. They are marked by quiet, largely
atomized and prolonged mobilization with episodic collective action—open and
fleeting struggles without clear leadership, ideology, or structured organization.«
(Ebd., S. 46)

Die massenhaftausgefiithrten, meistindividuellen Praxen dieses stillen Vordringens
der Subalternen resultieren in einem kollektiven Phinomen, dass er in Bezugnahme
und Abgrenzung zu den Begrifflichkeiten und Konzepten der sozialen Bewegungs-
forschung ein social nonmovement nennt. Diese nonmovements bestehen nach Bayat
aus den kollektiven Praxen nicht kollektiv organisierter Akteur*innen. Durch diese
geteilten und gleichzeitig fragmentierten Praxen kénnen nonmovements der Auslo-
ser fiir grofRe gesellschaftliche Verinderungen sein (vgl. ebd., S. 15). Dabei tendieren
die Akteur*innen in diesen nonmovements zu konfrontativen und gesetzeswidri-
gen Praxen (vgl. ebd., S. 21). Das quiet in Bayats quiet encroachment hat deshalb eher
das Bedeutungsspektrum von still und verdeckt, als von ruhig und angepasst.

Nonmovements vereinen laut Bayat Personen in dhnlichen gesellschaftlichen
Positionen — Jugendliche, muslimische Frauen, illegale Migrant*innen oder stid-
tische Arme (vgl. ebd., S. 22). Die Genese dieser Gruppen basiere auf solidarischen
Beziigen zwischen den Individuen. Bei Begegnungen im 6ffentlichen Raum oder
Kommunikation in den sozialen Medien erkennen diese die gemeinsame geteil-
te Realitit. Hierdurch entstiinden passive Netzwerke, welche die organisatorische
Grundlage der nonmovements bilden (vgl. ebd., S. 23-24).

Die Kimpfe der nonmovements finden laut Bayat parallel zu hegemonieorien-
tierten Auseinandersetzungen statt und die de facto Gewinne der subalternen Pra-
xen kénnen durch die Vermittlung zivilgesellschaftlicher Akteur*innen zu rechtlich
abgesicherten Erfolgen werden:

»The struggle of nonmovements of this sort can be seen as a struggle for citizen-
ship. It is citizenship de facto when the nonmovements make their gains despite
the state opposition; they become citizenship de jure when the gains are formally
recognized in the state law books. The advocacy groups, social movements, or le-
gal activists can productively mediate to turn these subalterns’ citizenship de facto
into de jure.« (Ebd., S. 26)

Sowohl Scott, als auch Bayat legen ausdifferenzierte Konzepte fiir ein Verstindnis
der spezifischen politischen Praxen subalterner Gruppen in unterschiedlichen Si-
tuationenvor. Beide argumentieren, dass die Form der Kimpfe dabei einen Umgang
mit der jeweils spezifischen Situation des starken Machtgefilles der Subalternen
zu den relativ michtigen Konfliktpartner*innen sind. Beide beschreiben subalter-

- am 14.02.2026, 08:13:01,


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3 Kampfe und Staat

ne politische Praxen als oft verdeckt oder still, als auf unmittelbare Ertrige gerichtet
und als von nicht formalisierten Organisationen getragen. In meiner eigenen Ana-
lyse nutze ich Begrifflichkeiten beider Autoren: Vor Scott iibernehme ich vor allem
den Begriff der Infrapolitiks als Politik unterhalb des Spektrums des Sichtbaren. Bei
der Analyse meiner Daten hat sich Bayats Begriff der passiven Netzwerke als pas-
send fiir die Beschreibung der Organisationsstruktur von Asylsuchenden in Aus-
einandersetzungen mit Behorden erwiesen. Scotts Unterscheidung zwischen hid-
den transcript, public transcript und der offentlichen Artikulation ansonsten ver-
deckter Kimpfe war hilfreich fiir das Verstindnis der beobachteten Prozesse. Auch
Bayats zentraler Ansatz, dass kollektive, subalterne Praxen zwar politisch und mit-
unter machtig sein kénnen, aber nicht dem Muster einer sozialen Bewegung folgen,
hat sich in meiner Forschung bestitigt.

Bezogen auf das Feld der Migrationspolitik gibt es eine eigene, spezifische Re-
aktion auf die problematische, wissenschaftliche Wahrnehmung der Migrant*in-
nen. Die Theoretiker*innen der Autonomie der Migration (vgl. Moulier-Boutang und
Schwarze Risse, Rote Strafle 1993; BojadZijev und Karakayali 2007; BojadZijev 2008,
S. 277-285; Karakayal1 2008, S. 251-258; Mezzadra 2010; Papadopoulos und Tsianos
2013; Hess et al. 2018) insistieren auf die Agency der Migrant*innen und die Macht
der Migration. Auch sie weisen auf den Einfluss verdeckter politischer Praxen der il-
legalisierten Migrant*innen hin (vgl. Papadopoulos und Tsianos 2007, S. 223—-224).
Den passiven Netzwerken Bayats korrespondieren hier die mobile commons, rezipro-
ke Netzwerke der Migrant*innen, welche die Grundlage fiir die Kimpfe der Mi-
grant*innen bilden:

»People on the move create a world of knowledge, of information, of tricks for sur-
vival, of mutual care, of social relations, of services exchange, of solidarity and so-
ciability that can be shared, used and where people contribute to sustain and ex-
pand it. [...] Migration [..] is by definition a process which relies on a multitude
of other persons and things. This extreme dependability can only be managed
through reciprocity, and reciprocity between migrants means the multiplication
of access to mobility for others. Multiplying access is the gift economy of migra-
tion. This is the world of the mobile commons.« (Papadopoulos und Tsianos 2013,
S.190)

Bei der Konzeption meines methodologischen Ansatzes bin ich von der Hypothese
ausgegangen, dass Teile der politischen Praxen der Asylsuchenden bei den Kimp-
fen um Dublin den von Scott und Bayat beschriebenen Formen subalterner Praxen
ihneln. In Reaktion auf die Arbeiten von Spivak und der Subaltern Studies Group
und in Anlehnung an die Thesen zur Autonomie der Migration war ich iiberzeugt,
dass die Asylsuchenden bei den Kimpfen um Dublin als einflussreiche Akteur*in-
nen wahrgenommen werden miissen. Aus diesen Hypothesen ergeben sich Ansprii-

- am 14.02.2026, 08:13:01,

45


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

David Lorenz: Die umkampfte Dublin-Verordnung

che an das methodologische Vorgehen in meiner empirischen Forschung. Um eben
dieses methodologische und methodische Vorgehen bei der dieser Arbeit zugrun-
deliegenden empirischen Forschung geht es im nichsten Kapitel.

- am 14.02.2026, 08:13:01,


https://doi.org/10.14361/9783839470701-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

